
1

Ook dit jaar begeleiden we vanuit onze Nijmeegse faculteit weer zo’n 

vijftig studenten die hun stage geestelijke verzorging op allerlei 

zorglocaties lopen: ziekenhuizen, revalidatieklinieken, ggz en tbs, ver-

pleeg- en verzorgingshuizen, eerstelijn en een enkeling in het leger. Iedere keer 

ontroert het me weer om te zien hoe ze zichzelf daarbij op het spel zetten door 

een rol te verkennen, hun eigen plaats te verwerven en tegelijkertijd de zorg zo 

authentiek mogelijk gestalte te geven. In supervisie en mentoring leren stagiaires zichzelf opnieuw 

kennen in en aan de praktijk. Vanuit de practica krijgen ze analyseopdrachten mee en op allerlei 

locaties in het land wordt hard gewerkt. Eigenlijk ben ik supertrots op ze, al moet ik oppassen dat 

niet steeds op voorhand al te laten blijken.

Steevast is een van de problemen: hoe moet ik de theorie toepassen in de praktijk? Er blijkt in de 

ervaring een gapend gat te bestaan tussen de stof uit de colleges en de beleving aan het bed. En even 

geduldig leg ik steeds uit: je hebt niets aan een theorie in de praktijk. Een theorie is contrafactisch: 

een theorie die voorspelt wat je al ziet, weet of doet levert je niets op. Een theorie falsifieert, het zet 

je op een ander been, en corrigeert ingesleten denkpatronen. Dat doe je niet vooraf, maar terugblik-

kend en door te analyseren wat je al verzameld hebt. 

Tegelijkertijd kun je doorgaans niet niet-handelen en niet niet-oordelen. Het moment vraagt om 

verantwoord optreden. Dat duldt geen uitstel en vergt weloverwogen reflectie. Je investeert jezelf 

met huid en haar in een situatie. Dat is reden om die belangrijke notie en kern van de praktische 

theologie en religiewetenschap in deze editie van Handelingen nader onder de loep te nemen, 

namelijk praktische wijsheid. Waar en hoe komen we dat concept tegen en wat valt er dan te leren? 

Theo van der Zee voerde de redactie over een aantal prachtige bijdragen die één ding gemeen heb-

ben, namelijk de antwoordloze vraag ‘wat is wijsheid?’ 

Jezelf op het spel

Hans (prof.dr. J.B.A.M.) Schilderman is hoofdredacteur van Handelingen en hoogleraar Religie en Zorg  
aan de Faculteit Filosofie, Theologie en Religiewetenschappen van de Radboud Universiteit Nijmegen. 
E h.schilderman@ftr.ru.nl

AAN DE LEZER  | HANS SCHILDERMAN

WETEN WAT TE DOEN



2 3

 

INLEIDING  |  THEO VAN DER ZEE

Weten wat te doen

Werkers in de zorg, de kerk en het onderwijs worden net als andere 
professionals geacht te weten wat te doen. Ze komen in hun werk voor 
situaties te staan waarin soms wel en soms niet of maar nauwelijks duidelijk 
is wat er aan de hand is. Om dan te weten wat hen te doen staat, hebben 
professionals niet enkel ambachtelijkheid maar bovendien nood aan 
praktische wijsheid. Altijd is praktische wijsheid nodig, maar dringend 
gewenst als zich situaties voordoen waar maar beperkt zicht is op waar het  
om draait. Omdat professionele contexten gekenmerkt worden door 
complexiteit en ambiguïteit, lijkt praktische wijsheid momenteel meer 
dan ook gewenst. Dit themanummer geeft zicht op praktische wijsheid in 
professionele contexten als zorg, kerk en onderwijs en wil gelezen worden als 
een pleidooi voor meer ruimte voor praktische wijsheid.     

praktische wijsheid, die niet zozeer los verkrijg-

baar is maar veeleer als een kwaliteit van de 

professional en/of van de professionele praktij-

ken gezien kan worden. 

Spanning tussen het hier en nu en het 
goede
Praktische wijsheid plaatst, kort gezegd, een 

specifieke situatie hier en nu tegen de bredere 

achtergrond van het goede. Wat is voor deze 

patiënt hier en nu goede zorg? Wat voor deze 

gelovige goede pastorale zorg? Wat voor deze 

leerling goed onderwijs? 

Praktisch wijze mensen benaderen een situ-

atie die zich in een specifieke context aandient 

niet louter situationeel, maar brengen haar 

bovendien in verband met de horizon van het 

goede. Voor professionals verwijst de benade-

Een patiënt wordt na vele onderzoeken en 

behandelingen niet beter. Een gelovige 

vraagt in de uitzonderlijke omstandig-

heden van een wereldwijde epidemie om de 

sacramenten. Een leerling reageert ongewoon 

heftig op een opmerking van een docent en 

slaat erop los. De zinnen verwijzen elk naar 

bijzondere maar ook weer niet heel ongewone 

praktijksituaties waar zorgmedewerkers, geeste-

lijk verzorgers, pastores, dominees en docenten 

voor komen te staan. De in hun opleiding 

opgedane kennis en kunde worden in deze en 

vele andere vergelijkbare situaties aangevuld 

door ervaringskennis die duidt op wat hier en 

nu en voor deze mensen het beste is. Met deze 

ervaringskennis wordt vooral verwezen naar 

3WETEN WAT TE DOEN

< H.N. Werkman, ‘Engel van de laatste troost’, 1941

Actualiteit en urgentie van praktische wijsheid



54

ring naar een zekere spanning, die constitutief 

is voor professionele praktijken als zorg, pasto-

raat en onderwijs. Het gaat om de spanning van 

het specifieke van de situatie hier en nu met het 

goede dat de bredere achtergrond uitmaakt. 

Praktisch wijze professionals zijn er niet op 

uit de spanning te verwijderen, maar om haar 

uit te staan en vruchtbaar te maken voor het 

handelen. Het goede kan in wijdere zin verstaan 

worden als dat wat in uiteindelijke zin goed 

is (goed leven, geluk, vervulling), maar kan in 

de context van professionele praktijken ook 

verwijzen naar het innerlijk goede dat ermee 

gerealiseerd wil worden (goede zorg, goed on-

derwijs). Anders gezegd, praktisch wijze profes-

sionals zijn in staat om in het handelen in een 

situatie de vraag naar de finaliteit in te brengen: 

waar is de zorg, het pastoraat, het onderwijs 

goed voor? Ze zien, zoals Paul van Tongeren in 

het interview met Tom Lormans vertelt, niet 

alleen mogelijkheden in een situatie maar ook 

waartoe een mogelijkheid een mogelijkheid is. 

Professioneel handelen voorbij het 
protocol
In hedendaagse professionele praktijken lijkt 

praktische wijsheid een wat verweesd bestaan 

te leiden. De complexiteit en ambiguïteit van 

deze praktijken wordt vooral tegemoet getreden 

met een technische, instrumentele en interven-

tionistische professionaliteit aan de hand van 

protocollen, draaiboeken en evidence-based 

inzichten. 

Werkers in de zorg en het onderwijs heb-

ben een veelheid van protocollen te hanteren 

en in een nog grotere hoeveelheid formulieren 

Dit themanummer wil ruimte maken voor 

praktische wijsheid van professionals in de zorg, 

de kerk en het onderwijs. Door actuele inzich-

ten te verbinden met professionele praktijken 

in deze contexten, bieden de artikelen profes-

sionals aanknopingspunten en ideeën om hun 

praktische wijsheid te verdiepen, te verbreden 

en te verrijken. 

Actuele inzichten hebben bijvoorbeeld 

betrekking op de belichaamde en taciete aard 

van praktische wijsheid (Stark & Schaeffer; 

Baart), op aspecten van praktische wijsheid 

als aanvoelen van de situatie en open houden 

van de toekomst (Van der Zee), op de rol van 

verhalen in de ontwikkeling van praktische 

wijsheid (Speelman) en op het vraagstuk van de 

pluriformiteit van het goede (Van Tongeren). 

Bijdragen aan dit nummer
Andries Baart kan putten uit jarenlang onder-

zoek en publiceren over praktische wijsheid, en 

gaat in zijn artikel in op het begrip praktische 

wijsheid en de vraag waar ze goed voor is. Waar 

hij zijn artikel start met praktische wijsheid als 

een onmisbare maar verwaarloosde deugd, daar 

eindigt hij met het voorstel om praktische wijs-

heid als een ‘moreel te werk gaan’ te beschou-

wen en dit vooral te verbinden met praktijken. 

Voor wie relevante, voortschrijdende inzichten 

over praktische wijsheid op het spoor wil 

komen, is het artikel een zeer rijke en adequate 

bron om uit te putten.

Ciska Stark en Hans Schaeffer vertrekken 

vanuit de handelingsverlegenheid van de werker 

in de kerk, de geestelijk verzorger, de pastor, de 

dominee. Vooral ervaringen van onzekerheid en 

liminaliteit brengen de werkers tot de verlegen-

heid die vooralsnog traditioneel of protocollair 

opgelost lijkt te worden. De auteurs gaan vanuit 

praktisch-theologisch perspectief na hoe prak-

tische wijsheid kan helpen om niet van actuele 

vraagstukken weg te lopen en er anders mee om 

te gaan. Ze kijken in hun artikel hoe opleidings-

praktijken tot werker in de kerk met praktische 

wijsheid als zodanig (en niet louter impliciet) 

verrijkt kunnen worden.  

Theo van der Zee richt zich op het onderwijs 

waar zich dagdagelijks situaties voordoen die 

ambigu en contingent zijn: het is niet direct 

duidelijk waar het om draait en het had even-

goed niet hoeven gebeuren. In een context die 

gedomineerd wordt door het paradigma van de 

maakbaarheid, stellen dergelijke situaties docen-

ten voor de serieuze vraag: wat te doen? Prak-

tische wijsheid kan hen helpen om voorbij het 

situationele naar het goede te reiken en daardoor 

nieuwe (handelings)mogelijkheden te zien. Aan-

voelen van wat verschil maakt en openhouden 

van de toekomst zijn twee belangrijke aspecten 

van praktische wijsheid in het onderwijs.

Willem Marie Speelman verbindt in zijn 

artikel een franciscaans wonderverhaal met 

het verhaal van een geestelijk verzorger in een 

ziekenhuis van nu. Het wonderverhaal geeft 

geen antwoorden op vragen die de geestelijk 

verzorger zich stelt, maar werpt een ander licht 

op de situatie en maakt iets zichtbaar van wat 

aan het oog onttrokken was. Door dit nieuwe 

zicht komt er ruimte voor een ander handelen. 

Het lezen van dergelijke verhalen en het verbin-

den met hedendaagse praktijken kan verstaan 

worden als groeien in praktische wijsheid. 

verslag te doen en verantwoording af te leggen 

van hun handelen. Zij zijn het die niet alleen 

te maken hebben met een enorme werkdruk, 

maar meer nog in de praktijk ervaren dat ze 

weliswaar de juiste protocollen en formulieren 

hebben gehanteerd, maar – soms keihard – 

tegen de grenzen van de zorg, het pastoraat en 

het onderwijs aanlopen. Ze vragen zich dan af 

of ze nog wel in staat zijn om gehoor te geven 

aan het beroep dat de patiënt, de gelovige en de 

leerling op hen doen en om goede zorg of goed 

onderwijs te bieden. 

Zulke vragen komen vooral naar boven in 

bijzondere situaties die de verwachte gang 

van zaken onderbreken. Professionals worden 

geacht te handelen - ook als de ontstane situ-

atie vragen oproept die hen in een niet (meer) 

weten brengt. Waar draait het nu om? Wat te 

doen? Wat is hier en nu het goede om te doen? 

Door naar professionele praktijken te kijken 

vanuit het oogpunt van praktische wijsheid 

ontstaan nieuwe, onvermoede mogelijkheden. 

Het kunnen mogelijkheden zijn die niet direct 

voor de hand liggen of zichtbaar zijn, of voorbij 

het protocol gaan. Goede zorg voor de patiënt 

in de vorm van aandacht en betrokkenheid kan 

medische zorg aanvullen. Goede pastorale zorg 

voor de gelovige kan een beroep doen op het 

geestelijk leiderschap van de pastor of dominee. 

Goed onderwijs voor de leerling kan verder 

reiken dan een sanctie voor ongewenst gedrag. 

Naast nieuwe mogelijkheden, biedt praktische 

wijsheid een andere, verrassende kijk op profes-

sionaliteit, professioneel handelen en profes-

sionele praktijken. Kortom, er gaat een nieuwe 

wereld open die oude papieren heeft. 

PRAKTISCHE WIJSHEIDHANDELINGEN 2021 | 2 5WETEN WAT TE DOEN

WETEN WAT TE DOENINLEIDING



6

Tom Lormans bevraagt Paul van Tongeren op 

zijn inzichten over praktische wijsheid. Hij 

biedt verrassend heldere inzichten, baseert zich 

vooral op de Griekse filosoof Aristoteles, en 

heeft tegelijk oog voor de veranderde omstan-

digheden waarin we nu leven en werken. Zo is 

momenteel helemaal niet zo duidelijk wat ‘het 

goede’ is en is het nog maar de vraag hoe het 

goede in de huidige pluriformiteit het praktisch 

wijs handelen oriënteert. Van Tongeren geeft 

aan dat ‘the quest for the good’ er voor in de 

plaats komt, die een beroep op ons doet om 

met elkaar het gesprek aan te gaan op zoek naar 

het goede. 

Hans Schilderman sluit het themacluster 

af door na te gaan wat praktische wijsheid 

bijdraagt aan het denken over professioneel 

handelen. Hij onderscheidt daarin drie belang-

rijke aspecten van praktische wijsheid: insti-

tutionele, hermeneutische en supervisorische 

verstandigheid.  

Actualiteit en urgentie
De urgentie van het thema praktische wijsheid 

of verstandigheid is groot. Veel professionals 

hebben de ervaring vooral uitvoerder te zijn 

van wat anderen hebben bedacht dat goed zou 

zijn om te doen. Een recent rapport van de 

Wetenschappelijke Raad voor het Regerings-

beleid (2020) geeft aan dat werkers in de zorg, 

onderwijs en politie weinig grip ervaren op 

hun werk en een gebrek aan autonomie. Deze 

ervaringen doen iets met hun professioneel 

welbevinden. Ruimte voor de praktische wijs-

heid als kwaliteit van professioneel handelen 

en professionele praktijken zou weleens een 

welkome impuls kunnen betekenen voor hun 

welbevinden en meer nog: hun actorschap. Het 

is een kwaliteit die niet inwisselbaar is voor iets 

anders, maar cruciaal om te weten wat te doen 

én om daadwerkelijk te handelen. Hoogste tijd 

om daar ruimte voor te maken. Te beginnen in 

Handelingen. 

Theo (dr. T.S.M.) van der Zee is wetenschappelijk 
medewerker van het Titus Brandsma Instituut 
(Radboud Universiteit), en adviseur en coördina-
tor katholiek onderwijs van Verus. Vereniging voor 
katholiek en christelijk onderwijs. 
E t.vanderzee@ftr.ru.nl

HANDELINGEN 2021 | 2

INLEIDING

 

7WETEN WAT TE DOEN

THEMA  |  ANDRIES BAART

Praktische wijsheid
Een onmisbare maar verwaarloosde  
professionele deugd

Mensgerichte beroepsbeoefenaren kunnen het niet stellen zonder praktische 
wijsheid. Maar wat is dat en waar is praktische wijsheid goed voor? Die twee 
vragen worden in deze bijdrage opgehelderd. Ik houd me sinds 2006 bezig met 
praktisch wijze professionaliteit en heb er veelvuldig over gepubliceerd – om 
die reden verwijs ik in de tekst zelf slechts globaal en verwijs ik naar een klein 
overzicht van essentiële en nuttige bronnen dat opgenomen is bij de Tips in 
het themagedeelte van dit Handelingen-nummer.

verwant met wat we nu wetenschappelijke 

kennis zouden noemen en de laatste betreft het 

vermogen om na te denken over en te besluiten 

tot wat goed is om te doen, gegeven het bredere 

kader van een goed leven. 

Om praktisch goed te kunnen handelen zijn 

beide nodig, hoewel sophia (‘kennis van zaken’) 

het meeste prestige geniet, is phronèsis (‘besef 

wat in de gegeven omstandigheden nastre-

venswaardig is’) nodig om geslaagd te kunnen 

handelen. Geslaagd is dus enerzijds onderlegd 

en effectief en anderzijds moreel deugdelijk, 

doenlijk en verdedigbaar. In het denken van 

Aristoteles is phronèsis dus ook onvermijdelijk 

politiek geladen. Al heeft phronèsis betrekking 

op iets specifieks, op het bijzondere, toch plaatst 

Aristoteles phronèsis (zoals al zijn deugden) in 

een breder kader: iets is niet op zichzelf goed of 

verwerpelijk, maar in zoverre het bijdraagt aan 

het goede leven met elkaar (in de polis). 

Ik klos door de geschiedenis heen, laat een 

belangrijke denker zoals Thomas van Aquino 

P raktische wijsheid mag dan, zeker in 

Nederland, behoorlijk uit de mode zijn, 

als phronèsis was ze niet weg te denken 

uit de klassieke Griekse filosofie. Vandaaruit is 

het begrip door alle eeuwen heen gestaag verder 

ontwikkeld tot op de dag van vandaag en er is 

amper een grote naam in de wijsbegeerte of 

deze heeft zich ermee beziggehouden. Plato 

behandelt de vraag wat ze is ettelijke keren, 

met name in Meno en bepaalt, sterk versimpeld 

gezegd, phronèsis als de morele kracht die een 

mens nodig heeft om een goed mens te zijn: het 

vermogen om ook moreel na te denken over 

je handelen, niet zozeer vanuit geboekstaafde 

kennis maar vanuit persoonlijke ondervinding 

en levenservaring. 

Aristoteles, die tot op de dag van vandaag 

een gids op dit terrein is, gaat op verschillende 

plaatsen in zijn oeuvre in op phronèsis, met 

name in de Nicomachaeïsche ethiek, boek 6. 

Daar onderscheidt hij twee intellectuele deug-

den: sophia en phronèsis. De eerste is het meest 

Literatuur
Het betere werk. De nieuwe maatschappelijke opdracht 

(2020). Den Haag: Wetenschappelijke Raad voor het 
Regeringsbeleid. https://www.wrr.nl/publicaties/rappor-
ten/2020/01/15/het-betere-werk 



8 9

< Vader en zoon

PRAKTISCHE WIJSHEID

WETEN WAT TE DOEN

Omgang met het bestaan	 Bijbehorende dispositie	 Toelichting 

Poièsis 	 Technè – productieve vaardigheid	� De makende omgang met het 

bestaan, gericht op de dingen

Praxis	 Phronèsis – praktische wijsheid	� De afwegende en betrokken 

omgang met het bestaan, gericht 

op het nastrevenswaardige in het 

bijzondere 

Theoria 	 Sophia – kennis van zaken	� De wetende en begrijpende om-

gang met het bestaan, gericht op 

generieke kennis en principes 

Tabel 1 Heidegger over Aristoteles’ uitwerking van ‘phronèsis’ 

links liggen, en klop aan bij Heidegger die in 

Sein und Zeit een grondige (ontologische) 

herinterpretatie van de Nicomachaeïsche 

ethiek biedt. Het waarom daarvan en ook zijn 

werkwijze (‘existentiële analyse’), de precieze 

onderscheidingen en uitwerkingen kunnen we 

in deze context laten voor wat ze zijn. Hier is 

de uitkomst het meest ter zake. In zijn analyse 

van Aristoteles’ denken, onderscheidt Heidegger 

(zie tabel 1) drie kernbegrippen.

Voor Heidegger is phronèsis minder zwaar 

en expliciet moreel geladen dan in de deugd-

ethische uitleg van Aristoteles of de christe-

lijke uitwerking ervan als ‘prudentia’: ze is het 

vermogen zich in de wereld te oriënteren en 

er – via waarnemen, begrijpen, afwegen – een 

zorgzame betrekking mee aan te gaan, zodat het 

bestaan van mezelf en van anderen goed geleefd 

kan worden. 

De kern
Tot zover een beetje conceptuele archeologie. 

Zoomen we uit, dan kunnen we de onderlig-

gende interesse beter zien en begrijpen. Phronèsis 

of praktische wijsheid (we gebruiken deze twee 

gemakshalve als uitwisselbare termen) heeft 

betrekking op een specifiek soort spanning, dat 

in allerlei handelen en praktijken zit: in zorg, in 

politiek, in de persoonlijke levensvoering, in ge-

nees- en verpleegkunde, maar ook in huisvesten, 

onderwijzen, rechtspreken, buurtwerk, jeugd-

hulpverlening en ga zo maar door. Die spanning 

is constitutief voor dat soort werk (voor die 

praktijken) en dus meer dan een lastige bijkom-

stigheid die geëlimineerd moet worden. 

Een sterk vereenvoudigde maar niet onjuiste 

beschrijving van die spanning luidt aldus: 

als je alles zou begrijpen en als je alles zou 

kunnen maken (bewerkstelligen), dan houd 

je nog een vraag over, namelijk: ‘Wat moet ik 

hier en nu dan gaan doen?’ Alles kunnen en 



alles begrijpen geeft daarop geen antwoord, 

daar is een ander soort ‘weten’ of ‘kijken’ 

voor nodig. Een andersoortige benadering: 

meer gericht op de logica van het bijzondere 

in zijn context, geplaatst tegen een bredere 

achtergrond (een goed leven hebben, voor 

mezelf en met elkaar). Maar ook sterk leunend 

op morele bekwaamheden: kunnen waarnemen 

en begrijpen (moral imagination) wat ertoe 

doet, in staat te beoordelen wat er op het 

spel staat, bereid zijn na te streven wat juist, 

proportioneel, waardevol is. 

Rechtsom of linksom vraagt praktische wijsheid 

steeds beraadslaging, met anderen of in de 

vorm van te rade gaan bij zichzelf: ze steunt 

niet zozeer op gecodificeerde kennis als wel op 

afwegingen. En daarbij gelden beslist allerlei 

regels van deugdelijk overleg en besluitvorming, 

maar de inbreng zal gewoonlijk gevarieerd zijn 

en allerlei soorten kennis omvatten: ervaring, 

intuïtie (‘niet pluisgevoel’), taciete kennis, 

lichamelijk weten en morele preferenties. 

Kenmerken van praktische wijsheid in de 
casus
Het is interessant te zien wat praktische wijs-

heid in de ‘eenvoudige’ casus op de bladzijde 

hiernaast respectievelijk doet. Ze staat om te 

beginnen niet met haar rug naar bestaande in-

zichten (‘theoria met behulp van sophia’), regels 

of praktijken (‘poièsis met behulp van technè’) 

toe, maar poogt de handelingsverlegenheid wel 

in een breder verband (‘praxis’) te zien en zo 

ook op te lossen. 

Dat bredere verband werkt geenszins als een 

excuus – ‘alles begrijpen is alles vergeven’ – 

maar maakt helder wat er op het spel staat en 

wat het effect van een voor de hand liggende 

besluit op het goede leven van alle betrokkenen 

(ook de tienermoeder, de baby, het slachtoffer, 

toekomstige daders) zal zijn. De onzekerheid 

over wat goed is om te doen wordt geenszins 

weggenomen, maar de rechter poogt wel in de 

situatie te onderscheiden en te beoordelen wat 

goed kán zijn om te doen – hij vaart niet op de 

automatische piloot. 

Praktische wijsheid steunt in deze casus 

nadrukkelijk ook op de ingewonnen kennis 

van experts, maar eveneens op het gevoel van 

de rechter voor proportionaliteit, mogelijk ook 

op zijn mededogen en zijn ervaringskennis dat 

hard straffen weinig goeds teweegbrengt. Daar-

naast blijkt dat de rechter praktisch goed geïn-

formeerd, vaardig en vindingrijk is: hij komt 

op het idee om budgetbeheer (straf of hulp?) 

en een vorm van mediation in te schakelen en 

hij doet dat op een heel bijzondere manier met 

allerlei checks and balances zodat bijgestuurd 

kan worden. 

Bovendien valt op dat de rechter in deze 

casus niet slechts ‘reflecteert’, maar ook concrete 

besluiten neemt en handelt, en daarmee zichzelf 

kwetsbaar maakt: gegeven de moeilijkheden 

gooit hij het bijltje er niet bij neer, schuift de 

besluitvorming ook niet door naar anderen in 

de keten en gaat evenmin zitten filosoferen of 

‘reflecteren’. Hij handelt, verlaat de gebaande 

paden en kan daarmee mikpunt van kritiek 

1 0 1 1HANDELINGEN 2021 | 2 WETEN WAT TE DOEN

THEMA PRAKTISCHE WIJSHEID

• ��Rechtsom of linksom vraagt  
praktische wijsheid steeds 
beraadslaging, met anderen of  
te rade gaan bij zichzelf

Een illustratie
Een goed voorbeeld – vrijelijk gevarieerd op Schwarz en Sharpe (2010) – biedt hier de rechter die 

een oordeel moet vellen over een jongeman (18) die een taxichauffeur heeft bedreigd met een (nep)

vuurwapen. Hij eiste geld, maar werd prompt ingerekend en zit nu diepongelukkig op zijn terecht-

zitting. Er bestaat geen twijfel over de vraag of hij gedaan heeft wat hem ten laste wordt gelegd. 

Dat staat vast en de jongeman heeft een volledige bekentenis afgelegd. Het is ook duidelijk dat de 

taxichauffeur beschadigd is door het voorval en daarvan de nare gevolgen nog altijd ondervindt. Er 

bestaat evenmin twijfel over welke straf de wet en de jurisprudentie hier passend vinden – en die is 

niet mals. Als hier de gebruikelijke regels worden toegepast, wordt de jongeman veroordeeld tot een 

flinke gevangenisstraf en dat is ook wat er tegen hem geëist wordt. 

	 De rechter wil weten waarom hij deed wat hij gedaan heeft. De jongeman blijkt al twee jaar 

vader te zijn en woont met zijn, eveneens zeer jeugdige vriendin en kind, op een piepklein kamer-

tje. Het leven daar is zwaar en hij wil graag een goede vader zijn. Daarom is hij een jaar geleden 

een studie begonnen: de gedachte is dat hij met een fatsoenlijke opleiding de kost kan verdienen; 

ze zouden dan kunnen verhuizen en hun zoon zou dan een betere toekomst tegemoet gaan dan 

zijn ouders. Hij combineert nu studie (die goed verloopt), werken in een magazijn en de zorg voor 

het kind. Dat valt hem zwaar, hij krijgt de financiële eindjes niet aan elkaar geknoopt en het gezin 

dreigt weg te zakken in het moeras van leningen en schulden. In een vlaag van verstandsverbijste-

ring en wanhoop dacht hij snel aan geld te kunnen komen en zo zijn toekomst en die van zijn gezin 

veilig te kunnen stellen. Stom, vindt-ie zelf ook, heel stom. 

	 De rechter overweegt wat hem te doen staat. De daad kan niet onbestraft blijven, een beetje 

speelruimte heeft hij wel, maar als hij de geëiste gevangenisstraf oplegt is de kans voor de jonge-

man op een diploma verkeken, mist het gezin op een cruciaal moment een vaderfiguur, worden de 

geldproblemen erger, komt de erg jonge moeder er alleen voor te staan en vervreemden de gezinsle-

den van elkaar en hun opvoedingstaken. Althans, de kans dat dit gebeurt is groot, hoewel niemand 

zeker weet wat het effect van een substantiële gevangenisstraf zal zijn. De rechter laat zich daarover 

door experts informeren, maar de onzekerheid kan niet definitief weggenomen worden. 

	 De rechter besluit af te wijken van wat gebruikelijk is in casussen als deze, legt de jongeman 

slechts een voorwaardelijke straf op, draagt hem op hulp te zoeken op financieel terrein en stelt hem 

onder toezicht. Hij moet tot zijn 21e levensjaar tweemaal per jaar aan de rechtbank inzage geven 

in zijn financiële situatie. Bovendien moet hij in het kader van herstelbemiddeling een gesprek 

aangaan met de taxichauffeur. Hij hoeft niet naar de gevangenis.



worden en zelfs de aanstichter zijn van een 

enorme flop (bijv. als de jongeman recidiveert). 

Dat hij dat doet, hangt onmiddellijk samen met 

wat hij denkt dat ‘rechtspreken’ is. In elk geval is 

dat meer dan een uitspraak produceren volgens 

de regels (straffen, vergelden, beschermen): er 

moet ook een conflict opgelost worden, erger 

moet voorkomen en bijkomende schade moet 

zoveel mogelijk ingedamd worden. Die vak-

opvatting is hier beslissend; zou ze veel smaller 

zijn, dan had de rechter nooit zo gehandeld. 

Kennelijk weet hij waar het in deze institutie 

(recht) uiteindelijk echt om te doen is. 

En ten slotte: is wat de rechter doet ook aan 

te merken als moreel handelen? Zeker, uit 

zijn werkwijze spreken allerlei intellectuele en 

karakterdeugden (nauwkeurigheid, mededogen, 

vrijmoedigheid, vasthoudendheid), maar ook 

morele verbeelding (welk kwaad zou geschieden 

als hij anders zou beslissen?), een actief 

onderzoek naar het goede voor allen (bonum 

commune), naar recht doen aan de verschillende 

partijen en aan proportionaliteit, en ten slotte 

morele reflectie en beraadslaging. Hij stelt zich 

duidelijk meer en andere vragen dan wat werkt 

en hoe het uitgevoerd moet worden.

Afwezigheid van praktische wijsheid
Daarmee hebben we in een grove schets 

aangegeven wat praktische wijsheid is en hoe 

onmisbaar ze is in de totstandkoming van 

goede, sociale praktijken. Er is weinig fantasie 

voor nodig om te begrijpen dat analoge situa-

ties zich voordoen in de zorg, in het pastoraat 

en bijvoorbeeld in het onderwijs. Soms gaat het 

daarbij om uitzonderlijke, maar veel vaker om 

heel alledaagse situaties. 

marcheert’, de aanbesteding binnen is gehaald, 

de roosters sluitend zijn en de hulpvragers steun 

ontvangen. Dat verduisteren van de doelen komt 

overigens veel voor, zeker wanneer routineus 

werken de overhand heeft. Het gaat dikwijls 

gepaard met het domineren van de middelen en 

methoden: waartoe we het precies doen is moei-

lijker te zeggen dan wat we hoe doen. 

Maar ook kennistekort en onzekerheid 

maken praktische wijsheid urgent. Hoe je ook 

zoekt, nadenkt, anderen raadpleegt, je weet in 

een specifieke casus gewoon niet wat goed is om 

te doen. Je kunt geen logische afleiding maken 

(dit is de oorzaak en dat zou kunnen helpen), 

maar je bent aangewezen op afwegingen. Soms 

wordt dat inderdaad veroorzaakt door gebrek 

aan kennis, maar soms ook doordat geldige 

regels elkaar in de weg zitten en een patstelling 

scheppen. Je kunt niet aan alle eisen voldoen. In 

dat geval is er een pijnlijk gebrek aan manoeu-

vreerruimte – los van de vraag of dat objectief 

(de ruimte ontbreekt) dan wel subjectief zo is 

(jij kunt hier niets). Soms wordt die impasse 

ook veroorzaakt door stakende of strijdige en 

in elk geval onoverbrugbare morele voorkeu-

ren: het is dan onduidelijk wat mag gelden als 

moreel juist om te doen. 

Hoe dan ook, kenmerkend voor praktische 

wijsheid in dergelijke situaties is: (1) dat ze zich 

niet laat verlammen door de impasses, deze niet 

afschuift (over de heg ermee!) en evenmin dan 

maar voortsukkelt op de eenmaal ingeslagen 

weg, wetend dat die naar beroerde uitkomsten 

leidt; en: (2) ze aanvaardt de handelingsdwang, 

gaat erop in, weegt de vraag af wat een goed 

leven zou zijn en handelt daar zo goed mogelijk 

naar.

Toch speelt praktische wijsheid – minstens op 

het expliciete niveau – zelden een grote rol. De 

professionalisering van de afgelopen vijftig jaar 

is er niet naar geweest, de beroepsorganisaties 

zijn er amper mee bezig, de zeer strakke en fijn-

mazige beregeling van de zorg en haar kwali-

teitsbeleid werken als een ‘moralicide’ en goede 

Nederlandstalige literatuur over praktische 

wijsheid is schaars. Net zomin als andere 

deugden maakt praktische wijsheid deel uit van 

HBO- of WO-curriculum – terwijl er nota bene 

internationale suggesties zijn om heel de sociale 

wetenschappen in te richten in het kader van 

praktische wijsheid. Nederland mist een boot. 

De nadruk ligt op technische en interventionis-

tische professionaliteit, op praktische filosofie 

in de gestalte van normatief-reflectieve profes-

sionaliteit, maar vooral op gehoorzaamheid aan 

protocollen en evidence, terwijl de zogeheten 

scharrelruimtes beperkt zijn. 

Systematische opheldering
Wanneer is praktische wijsheid nodig,  
geëigend, wenselijk, onmisbaar?
Praktische wijsheid is niet iets dat alleen in 

bijzondere omstandigheden nodig zou zijn: het 

is altijd aan de orde, omdat de vraag ‘wat is hier 

en nu goed om te doen?’ nooit ver weg is. Maar, 

de literatuur overziende, kan men wel degelijk 

zien wanneer ze dringend nodig is, omdat ze in 

de verdrukking zit en buiten spel raakt. Dat is 

bijvoorbeeld het geval wanneer in de zorg of in 

het onderwijs het organisatorische gedoe (‘het 

systeem’) zoveel aandacht en energie opslorpt 

dat de doelen (waar gaat het hier nu eigenlijk 

om en wat is hier (werkelijk) goed om te doen?) 

verduisterd worden. Je bent al lang blij dat ‘het 

Waartegen zet praktische wijsheid zich af?
Met praktische wijsheid poogt men dus te 

ontsnappen aan de mechanisering van het 

professionele handelen, dat overladen is met 

niet of nauwelijks bespreekbare voorschriften, 

routines en gewoontes, dat zich verplicht voelt 

almaar hetzelfde te doen en nauwelijks ruimte 

kent voor situationele invulling van de zorg. 

Een situatie ook waarin het morele discours 

(wat is goed om hier te doen?) verdrongen 

wordt door de dominantie van de vraag: hoe zit 

het en welke middelen zetten we in? Typisch de 

beschrijving van veel medisch handelen. 

Praktische wijsheid steunt hier dus op een 

kritische waakzaamheid over de ondermijning 

van de morele wil door perverse prikkels, maar 

ook over de ontzieling van de werker die niet 

meer kan koersen op het innerlijke goed van de 

praktijk (zoals MacIntyre dat beschrijft). Prak-

tische wijsheid is dus ook ten zeerste geboden 

als de taakomschrijving van een professional 

te smal is gemaakt en zodoende loskomt van 

de urgentie van de geleefde realiteit waarop die 

zorgverlener betrokken moet zijn. 

Wat zijn de ingrediënten?
Met praktische wijsheid wordt gezocht naar een 

antwoord op moeilijkheden die we hierboven 

schetsten. Je zou in dit soort situaties willen dat 

de zorgverlener het werk niet uit haar of zijn 

handen laat vallen noch de boel op zijn beloop 

laat. 

Je zou niet willen dat de werker nogal slaafs 

algemene richtlijnen doorzet, als ze in bijzon-

dere gevallen geen goed doen of zelfs kwaad 

aanrichten. Zelfs niet als dat – zoals momenteel 

steeds vaker in het werk van geestelijk verzor-

1 2 1 3HANDELINGEN 2021 | 2 WETEN WAT TE DOEN

THEMA PRAKTISCHE WIJSHEID



gers – geldt als ‘professioneel’. Je zou eerder 

wensen dat de werker begrijpt waar het werk 

(deze zorg) uiteindelijk om draait – en dat is 

zelden de toepassing van de richtlijn of het pro-

tocol – en in dat licht eigener beweging taken 

en verantwoordelijkheden op zich neemt. 

Je zou willen dat iemand met een open blik 

blijft kijken of het werkelijk goed gaat, en in 

beweging komt als dat niet zo is. Je zou wensen 

dat iemand niet te bang is en zelfs de moed 

opbrengt om zo nodig het grijze gebied te 

betreden waar de grenzen onscherp zijn tussen 

verantwoord en dubieus, en tussen eigen en 

andermans taken. 

Je zou willen dat als de procedures tekort-

schieten zorgverleners hun werk onderbreken, 

kiezen voor beraadslaging en daartoe ook 

geëquipeerd zijn: kunnen nadenken, afwegen en 

besluiten nemen. 

Je zou willen dat wat in de praktijk van de 

zorgverlening heel verstandig is gebleken (bij 

mensen blijven die het moeilijk hebben, ook 

vanuit hun perspectief kijken, hun kennis 

ernstig nemen, dieper graven dan de vraag, be-

hoefte of preferenties) niet meteen weer wordt 

vergeten of ‘weg-geïnnoveerd’. 

In al deze gevallen wil je dus een werker heb-

ben die – zoals dat heet – verstandig is en ver-

standig handelt. In al die gevallen wil je beleid 

dat praktische wijsheid of verstandigheid een 

plek geeft en bereid is zich te plooien naar wat 

in de praktijk verstandig blijkt. Je wilt meer dan 

dat er – rigide of losjes – vastgehouden wordt 

aan de regels. Voor mij heeft praktisch wijs 

weten te handelen alles van doen met goede 

kwaliteit van zorg weten te realiseren. 

neerleggen noch wezenloos voortgaan op een 

doodlopende weg, ook al is dat de aangewezen 

weg. Dit ‘niet doorgaan’ als je kunt vermoeden 

dat het weinig goeds brengt, is een veeleisende 

stap die vergt dat men los durft te komen 

van de routines, de procedures, de afspraken, 

het plan en zelfs de geldende logica van het 

systeem waarin men werkt – van ziekenhuis of 

gevangenis tot kerk.

• �De praktisch wijze professional toomt zijn 

snelle oordelen in en gaat actief op zoek 

naar wat in de betreffende situatie, voor de 

betrokkene(n) goed kan zijn. Daarmee wordt 

het tweede referentiekader verworven: het gaat 

niet alleen om het uiteindelijke doel (telos) van 

de werksoort, maar ook om het lokale goed 

(bonum) van de zorgontvanger of cliënt. Dat 

goed is in de lijn van de filosofie van Aristote-

les verbonden met een goed leven en dus meer 

dan een ‘lokaal goed’ of succesje.

• �Praktische wijsheid kiest een brede kijk, 

enerzijds op het geheel van de (zorg)praktijk 

en anderzijds heeft ze het oog op het goede 

leven van de betrokkenen in hun onderlinge 

relaties. Ze kijkt zo nodig dus verder dan het 

eigen vakgebied, de eigen taken en formele 

verantwoordelijkheden, verder ook dan de 

toepassing van vakregels, vakmatige intenties 

en gewoontes. Maar de wijsheid die verpakt 

ligt in ‘vakregels’ negeert ze niet, net zomin 

als ze vaardigheden negeert die in protocollen 

besloten liggen.

Wat doe je als je praktisch wijs handelt? 
Op basis van deze typeringen kunnen we 

beschrijven wat een zorgverlener doet, als hij of 

zij praktisch wijs handelt. Uit ervaring weten we 

dat het behulpzaam kan zijn dat puntsgewijs te 

formuleren zodat in concrete situaties eenvou-

dig en systematisch nagegaan kan worden of 

er praktisch wijs gehandeld wordt. Hoewel de 

volgorde van onderstaande handelingskenmer-

ken niet willekeurig is, is ze evenmin dwingend.

• �De praktisch wijze professional zal het 

doelkader van het werk (beroep, institutie) 

moeten begrijpen en respecteren en dus de 

finaliteitsvraag kunnen beantwoorden: waar 

draait het hier (in zorg of pastoraat) eigenlijk, 

uiteindelijk om? Daarmee verwerft men een 

fundamenteel richtpunt op basis waarvan er 

gekoerst kan worden en onderscheiden wat 

er uiteindelijk toe doet en wat niet, welke 

beperkende regels behulpzaam zijn en welke 

desnoods afgeschud mogen worden. 

• �De praktisch wijze professional zal het actor-

schap aanvaarden en bij moeilijkheden, 

onduidelijkheden of risico’s niet afhaken, niet 

weglopen noch afschuiven. Dat aanvaarden 

van actorschap geschiedt in de modus van 

relationaliteit: betrokken bij en gefocust op 

de ander (patiënt of pastorant). Het is een 

essentieel kenmerk: praktische wijsheid gaat 

uiteindelijk over dóén wat gedaan moet wor-

den en dus niet over ‘wijsheid’ die onpraktisch 

blijft, hoe wijs verder ook.

• �Hij of zij zal bewust wegkoersen van de impas-

ses, vastlopers, mismatches en onwenselijke 

uitkomsten die in het handelen besloten 

liggen als je niets doet, en zich er dus niet bij 

• �Praktische wijsheid steunt daarbij óók op de 

vrije waarneming en (morele) verbeelding, 

neemt ook waar vanuit het binnenperspectief 

en ziet zo wat moreel relevant en/of goed is 

voor deze ene (pastorant, patiënt, bewoner). 

Ze put dus uit een breed register van ervaring, 

weten, aanvoelen, moreel verkiezen, maar 

onderwerpt dergelijke ‘kennis’ aan een kritisch 

inspectie.

• �Praktische wijsheid doet recht aan het par-

ticuliere, het bijzondere, concrete of unieke, 

zonder dat ze vervalt tot een particularistische 

ethiek die min of meer identiek is met berede-

neerd favoritisme. Dat is een subtiele en pre-

caire balans die, als ze gevonden wordt, telkens 

herzien moet worden en dus niet, eenmaal 

gevonden, voor tijd en eeuwigheid staat.

• �De praktisch wijze werkers bezitten het ver-

mogen te improviseren, te kunnen omgaan 

met tegenstrijdige doelen en conflicterende 

regels, en principes te kunnen interpreteren in 

het licht van het bijzondere van elke context 

en deze waar nodig terzijde te laten, te over-

treden of aan te passen. Praktische wijsheid 

veronderstelt dus een hermeneutisch vermo-

gen, een pendelbeweging tussen een algemene 

en brede verstaanshorizon en het bijzondere, 

zodat stap voor stap de mogelijke betekenis-

sen van het bijzondere aan het licht gebracht 

kunnen worden.

• �Ze begrijpen dus hoe je ook ‘in de geest’ van 

de regels, de wet, de oorspronkelijke bedoeling 

kunt werken, dat wil zeggen verder kunnen 

gaan waar de regels en procedures ophouden 

of geen uitkomst meer bieden. Het is een 

belangrijk inzicht dat er buiten een regel geen 

absolute vrijheid heerst met anything goes, 

1 4 1 5HANDELINGEN 2021 | 2 WETEN WAT TE DOEN

THEMA PRAKTISCHE WIJSHEID

   �Praktisch wijs handelen heeft 
alles van doen met goede 
kwaliteit van zorg weten te 
realiseren



1 6 1 7

die goede doelen aan het gezicht onttrekken, 

maar ook aan gewoontes en luiheid die ertoe 

leiden dat we soms onnadenkend doen wat we 

altijd doen. In die doelkaders en systemen zit 

veel goeds, ze zijn niet per definitie afkeu-

renswaardig, maar praktische wijsheid wil ze 

telkens weer kritisch onderzoeken: brengen ze 

ons nog steeds wat ze zouden moeten bevor-

deren en pakt het ook in dit bijzondere geval 

goed uit als we in hun logica verder gaan?

• �Praktisch wijze professionals maken een 

sprong waar het logisch afleiden vastloopt en 

stopt. Kort gezegd: van ‘afleiden’ gaat men 

over op ‘afwegen’. Afleiden steunt op een min 

of meer logische redenatie, die vanuit begin-

selen tot stand komt en bijna als een automaat 

produceert wat er zou moeten gebeuren. 

Afwegen daarentegen berust op beraadslaging, 

op overleg, de dialoog en op waardegestuurde 

keuzes. Beraadslagingen eindigen altijd met 

een soort van sprong: alles overwegende lijkt 

het het beste om x, y en z te doen. Praktisch 

wijze professionals vallen niet stil en gaan ook 

niet door op een pad waarvan men weet dat 

het dood loopt. Wat krom is wordt dan ook 

niet recht gepraat. Waar ‘automatisme’ wordt 

verlaten, worden dus beraadslaging en reflectie 

geïntroduceerd en – vergis je niet – ook dat 

zijn dikwijls regelgestuurde praktijken.

• �Praktische wijsheid is dus dikwijls een door-

braak: uit de verlamming, uit het niet weten, 

uit de gewoonte, uit de benauwenis. Ze zoekt 

en maakt ruimte, ze interrumpeert. De inter-

ruptie kan evolueren tot een disruptie en dus 

de gebruikelijke manier van werken diepgaand 

wijzigen. Hoe dan ook, de omslag die prak-

tische wijsheid dikwijls veroorzaakt, kan in 

komsten van praktisch wijs handelen zijn dus 

niet per se geslaagd of goed!

Kritische bedenkingen
Ik meen dat praktische wijsheid in serieus pro-

fessioneel handelen niet gemist kan worden en 

dat er in opleidingen en de alledaagse praktijk 

desondanks te weinig aandacht aan besteed 

wordt. Toch bestaat er, ondanks dit pleidooi 

voor praktische wijsheid, alle reden niet 

onkritisch achter de aanbeveling aan te hol-

len om praktische wijsheid te cultiveren. Aan 

de ontplooiing van praktische wijsheid kleven 

risico’s; na de opsomming hierboven van de 

mogelijke positieve effecten, daarom ten slotte 

aandacht voor de keerzijde. Veel van die risico’s 

en bedenkingen zijn al genoemd, maar ze wor-

den nog eens kort bijeengezet (tabel 2). Elk van 

de bezwaren is mijns inziens goed of afdoende 

te weerleggen, maar ik zal dat onderstaand niet 

doen en louter de bezwaren formuleren. 

maar er allereerst handelingsmogelijkheden 

beschikbaar komen die weliswaar niet naar 

de letter van de wet maar wel in de geest van 

de wet verlopen. Mocht men al denken dat 

praktische wijsheid zich keert tegen regel-

fetisjisme, weet dan dat de volgende zone de 

geest van de wet is.

• �In die zin compenseert praktische wijsheid 

tekortschietende kennis, een ontbrekend per-

spectief en de momenten waar de reflectie faalt 

en de inventiviteit tekortschiet. In dat gat komt 

praktische wijsheid tot ontplooiing. Soms is de 

uitdrukking ‘compenseert’ te krachtig en is het 

in bepaalde omstandigheden beter te spreken 

van praktische wijsheid die ‘tekorten poogt te 

overbruggen’. In nog weer andere gevallen zal 

praktische wijsheid zelfs het omgekeerde doen: 

hoewel er geen enkel probleem lijkt te zijn, 

erop wijzen dat de vanzelfsprekende voortgang 

van het werk problematisch is en geen goede 

resultaten zal geven.

• �Praktische wijsheid komt voorbij aan het 

zwart-witdenken, deinst er niet voor terug het 

grijze of moerassige gebied van de ambivalen-

tie, de ambiguïteiten en onzekere uitkomsten 

te betreden. Het is belangrijk te beseffen dat 

praktische wijsheid geen alternatieve zeker-

heid biedt; het is niet zo dat als praktische 

wijsheid ingebracht wordt in hoogst ambiva-

lente of ambigue kwesties, er dus zekerheid 

ontstaat. Er ontstaat een verscherpt bewustzijn 

wat je zou kunnen of zelfs zou moeten doen 

– maar dat kan uiteindelijk een misvatting 

blijken te zijn.

• �Praktische wijsheid biedt tegenwicht aan doel-

kaders die het goed (bonum) eerder verduiste-

ren dan aanwezig stellen, aan systemische druk 

diepte en radicaliteit verschillen, en het is niet 

zo dat alleen de diepste en meest radicale wij-

zigingen ‘praktisch wijs’ zouden mogen heten. 

De interruptie om ‘er nog eens een nachtje 

over te slapen’ kan van aanzienlijke praktische 

wijsheid getuigen.

• �Uiteindelijk Ioopt praktische wijsheid erop uit 

dat men handelt en voortgaat buiten het pad 

dat in elk geval niet vervolgd moet worden, 

hoe groot wellicht de resterende onzekerheid 

ook blijft. Dat gebeurt in de vorm van een 

gok (an educated guess), waarin meegenomen 

wordt wat je al weet en begrijpt, je vakken-

nis, wat theorieën voorspellen en protocollen 

aanraden, wat je morele kompas je ingeeft, je 

ervaringen je leerden en je emoties en motiva-

ties je te kennen geven. En wat uitvoerbaar is 

en goed gedaan kan worden. 

• �Praktische wijsheid aanvaardt dat handelen 

nooit meer dan kwetsbaar mensenwerk is, 

maar laat de vorm de inhoud volgen. De uit-

THEMA PRAKTISCHE WIJSHEID

1 6 1 7HANDELINGEN 2021 | 2 WETEN WAT TE DOEN

de aangewende kennis

verworpen kennis

Praktische wijsheid: 

mogelijke nadelen, 

misverstanden en risico’s	 Toelichting

Kwaliteit van	� Een serieuze bedenking betreft de aard van de in praktische wijsheid aangewen-

de kennis: worden er niet te gemakkelijk zwakke of zelfs inferieure inzichten 

gebruikt (intuïties, persoonlijke normen, onderbuikgevoelens), die bovendien 

op basis van softe beraadslaging in plaats van op basis van een harde toetsing 

goedgekeurd worden? Hoe voorkom je dat het te willekeurig wordt, nattevin-

gerwerk?

Kwaliteit van de 	� De kennis die in verworpen protocollen of bijvoorbeeld methodieken zit, was 

eerder praktische wijsheid. Dat geldt ook voor tal van artefacten (machines, 

registraties, balies, ziekenzalen): ooit zo gemaakt op basis van praktische wijs-

de verworpen kennis



1 8 1 9

De vijf genoemde bedenkingen dekken zeker 

niet alle mogelijke bezwaren tegen praktische 

wijsheid, de belangrijkste zijn het ondertussen 

wel. Ik herhaal het nog maar eens: ze zijn alle 

van een afdoend antwoord te voorzien en min-

der ingrijpend dan het hier lijkt. Niettemin is 

het nuttig ze in heel hun imponerende streng-

heid aan te bieden. 

Tot slot
We hebben in de loop der jaren veel onderzoek 

gedaan naar praktische wijsheid – theoretisch 

en praktisch – in velerlei domeinen. Op basis 

daarvan kan het begrip dat bovenstaand is 

ontwikkeld, nog wat verder aanscherpt worden. 

Daarmee sluiten we af. 

Praktische wijsheid in de laatmoderne cul-

tuur is zelden nog een individuele kwaliteit, 

laat staan persoonlijk heldendom, maar veel 

vaker iets van een team en soms zelfs van een 

organisatie. Het lijkt daarom passender niet van 

deugd te spreken, maar van moreel goed werk. 

In aansluiting daarbij – er werd hierboven al 

herhaaldelijk op gezinspeeld – moeten we niet 

denken in termen van handelingen of hande-

len, maar van fluïde, overlappende praktijken, 

waarin behalve allerlei handelen ook gebouwen, 

lichamen, routines, apparaten en (externe) 

maatschappelijke regelsystemen en ideologische 

doelstellingen werkzaam zijn. 

Hoe meer we die praktijken reduceren tot een 

context waarin (evidence-based) handelingen 

moeten worden voltrokken, des te minder zal 

men behoefte hebben aan praktische wijsheid. 

Men zal zeggen: we hebben genoeg aan enkele 

universele morele principes (goed doen, niet 

schaden, autonomie respecteren, rechtvaardig 

zijn etc.) en we gruwen juist van ‘emergerende 

moraliteit’. 

Hoewel de ontplooiing van praktische wijs-

heid vaak gepaard gaat met het afwijken van 

standaarden, van protocollen en regels, is het 

belangrijk te beseffen dat veel regels (in de zorg, 

in pastoraat) zijn voortgekomen uit eerder 

praktisch wijs handelen van anderen. De regels 

of principes zijn er de duurzame neerslag van, 

de verstening, zo je wilt. Dat is eens te meer 

reden om, wanneer men een beroep doet op 

praktische wijsheid, bestaande inzichten niet 

terzijde te laten. De omgang met die inzichten 

is het springende punt: praktische wijsheid 

kan geleerd worden, ingeoefend, afgekeken, 

uitgeprobeerd en geleidelijk verworven wor-

den. Daarvoor is eerder een reflectief klimaat 

behulpzaam dan een set van alternatieve regels. 

Pastoraat is een praktijk die het bij uitstek 

moet hebben van praktische wijsheid – min-

stens in onze cultuur, waar pastoraat eerder 

zinvol maatwerk vergt dan de generieke 

verkondiging van waarheden of de neutrale 

bediening van sacramenten en rituelen. In dat 

licht zou men kritisch kunnen staan tegenover 

de toenemende beregeling van het professio-

neel bedreven vak: het betekent maar al snel 

dat praktische wijsheid ook hier het veld dient 

te ruimen ten gunste van beproefd geachte 

methodieken en protocollen.

heid. Nu is dit alles gestold, maar nog altijd drager van praktische wijsheid. 

Wat is precies de tegenstelling tussen bijvoorbeeld protocollen en praktische 

wijsheid? Gaat het niet om twee soorten praktische wijsheid? Anderen zullen 

zeggen: soms is het juist praktisch wijs om tegen je intuïties in vast te houden 

aan probaat gebleken protocollen en ze volledig ten uitvoer te leggen in plaats 

van ze te onderbreken of stoppen. 

Verantwoorden	� In de wetenschap verantwoorden we ons gewoonlijk met een beroep op de ge-

volgde methode (alle noodzakelijke stappen volgens de regels der kunst gezet) 

en op de empirische toets (de claim die van het inzicht uitgaat kan keer op 

keer herhaald en getest worden). Praktische wijsheid steekt hiermee vergeleken 

bleekjes af: de methode is vaag (goed beraadslagen) en van herhaling of testen 

is amper sprake. Bovendien is een negatief effect net zo goed met praktische 

wijsheid te rijmen als een positief effect. Hoe kun je dan praktische wijsheid 

onderscheiden van praktische domheid?

Generaliseren	� Praktische wijsheid gaat gewoonlijk over wat goed is om te doen in een speci-

fiek geval. Dat roept allicht de bedenking op dat het ‘goede’ wel erg lokaal wordt 

gedacht en roept de vervolgvraag op: kan een ernstig te nemen goed überhaupt 

wel puur situationeel zijn, past dat in een eveneens serieus te nemen definitie 

van een goed? Verder: als een lokaal goed strijdig is met een bonum commune, 

welk gaat dan voor? Is praktische wijsheid niet een vrijbrief om allerlei situatio-

neel goed ruim baan te geven ten nadele van het goede leven van anderen? Hoe 

bijziend is praktische wijsheid eigenlijk?

Institutionaliseren	� In aansluiting bij de tweede bedenking, doet zich de scepsis voor dat praktische 

wijsheid steeds weer uitzoek- en uitvindwerk ter plekke vraagt: dat is toch een 

kostbare, soms zelfs zenuwslopende en in elk geval riskante en bewerkelijke 

aangelegenheid. Kan dat allemaal niet eenvoudiger? Bovendien is de onderlig-

gende aanname vaak schromelijk overdreven: hoe uniek is nu precies een ‘uniek 

geval’? Zijn er echt geen identieke of analoge casussen waar we kunnen zien hoe 

het verder moet? Zouden we echter de uitkomsten van geslaagd praktisch wijs 

optreden uitharden en opslaan, dan creëren we nieuwe regels, technieken en 

protocollen voor de beroepsgroep en precies die institutionalisering is verdacht. 

Kan zoiets als ‘geïnstitutionaliseerde praktische wijsheid’ bestaan? 

Andries (prof.dr. A.J.) Baart studeerde andra-
gologie, specialiseerde zich op het terrein van de 
praktische theologie en promoveerde in de wijsbe-
geerte. Sinds 1991 is hij bijzonder hoogleraar aan 
verschillende universiteiten in binnen- en buiten-
land. Vanaf 2007 werkt hij ook met en vanuit de 
Stichting Presentie. 
E abaart@presentie.nl

HANDELINGEN 2021 | 2 WETEN WAT TE DOEN

Tabel 2 Praktische wijsheid: mogelijke nadelen, misverstanden en risico’s

THEMA PRAKTISCHE WIJSHEID



   

THEMA  |  CISKA STARK & HANS SCHAEFFER

Praktische wijsheid en de opleiding tot 
werker in kerkelijke praktijken

Waar halen pastores en geestelijk verzorgers in de huidige tijd hun wijsheid 
vandaan? Hoe kunnen opleidingen voor deze complexe en onzekere tijd 
goed opleiden? Welke belangrijke academische keuzes en visies staan hier op 
het spel? Pleidooi voor doordenking én gebruik van het concept praktische 
wijsheid, meer en explicieter dan nu gebeurt. 

tie hierbij zeer behulpzaam te zijn. Wij pleiten in 

dit artikel voor doordenking én gebruik van dit 

concept in de opleiding – meer en explicieter dan 

nu gebeurt. De opbouw is als volgt: eerst worden 

veeleisende beroepspraktijken van pastores 

geschetst, dan volgt een overzicht aan literatuur 

over praktische wijsheid en een blik op de hui-

dige opleidingspraktijken, en afgesloten wordt 

met een kort pleidooi. 

Deze tijd vraagt om praktische  
wijsheid1

In de professionele praktijk gaat het om het 

afwegen van tegengestelde belangen, botsende 

waarden, gekoesterde tradities en complexe 

mensen en situaties die zich lang niet altijd 

modelmatig gedragen en die dus vragen om 

een zelfstandig oordeelsvermogen van wat in 

deze specifieke situatie goed, rechtvaardig, wijs, 

of in theologische termen ‘heilzaam’ kan zijn. 

In Covid-19-tijd wordt deze behoefte versterkt, 

omdat men nauwelijks nog op vaststaande 

kaders kan terugvallen. Vanouds vertrouwde 

communicatiekaders ontbreken, vieringen 

veranderen in een virtuele werkelijkheid, de 

ziekenhuispastor kan geen zegen geven aan een 

terminale patiënt en elke pastor moet voort-

Nog niet eens zo heel lang geleden ging 

een aan de academie afgestudeerde 

theoloog weliswaar met een flinke 

bagage aan theoretische kennis en praktische 

vaardigheden de beroepspraktijk in, maar altijd 

in het besef dat een deel van de vorming tot pas-

tor, predikant of geestelijk verzorger uiteindelijk 

in de praktijk tot stand zou komen. Daarvoor is 

immers niet alleen het dragen van de daadwer-

kelijke ambts- of functieverantwoordelijkheid 

nodig, maar ook ‘inwijding’ in het échte werk, 

omdat werken met mensen in een concrete 

situatie altijd meer vraagt dan waar de opgedane 

kennis en kunde in voorziet. 

Waar halen pastores en geestelijk verzorgers in 

de huidige tijd hun wijsheid vandaan? Hoe kun-

nen opleidingen voor deze complexe en onzekere 

tijd goed opleiden? Welke belangrijke academi-

sche keuzes en visies staan hier op het spel? Al 

minder zijn er gebaande wegen naar existenti-

eel bevredigende antwoorden voor gelovigen 

en zinzoekers, en al meer zal de opleiding tot 

predikant en geestelijk verzorger daarop moeten 

voorsorteren. 

Het concept praktische wijsheid heeft de poten-

2 0 2 1HANDELINGEN 2021 | 2 WETEN WAT TE DOEN

THEMA

< Afgestudeerd!



durend afwegen welke risico’s voor wie er met 

de concrete ambtsuitoefening gepaard gaan. 

Polarisatie in de samenleving doet zich evenzeer 

voor bij gelovigen als niet-gelovigen. De pastor 

kan niet rekenen op vanzelfsprekende loyaliteit 

en zal zich moeten verstaan met de meest uit-

eenlopende normen en opvattingen. Zeker waar 

institutionele religie steeds minder gewicht heeft, 

is gezag niet voorgegeven en moet de pastor kun-

nen en durven varen op een ontwikkeld reservoir 

aan ervaringskennis en oordeelsvermogen. Hoe 

kan z/hij deze situatie tegemoet treden waar er 

in ‘niemandsland’ te midden van gepolariseerde 

visies gehandeld moet worden?

In vroeger tijd deden dan altijd verhalen de 

ronde over een wijs kerkenraadslid of een senior 

collega in het ziekenhuis, die in moeilijke of on-

zekere situaties min of meer vanzelf als een soort 

mentor functioneerde. Helaas zijn deze ‘engelen 

van bijstand’ op de weg van de pastor schaars ge-

worden, ontbreken ervaren kerkenraadsleden en 

nabije ‘peers’ veelal en wordt ook een beginnend 

professional direct in het diepe van een complexe 

werksituatie gegooid. 

Maar er is nog meer aan de hand. Van de 

pastor wordt geestelijk leiderschap verwacht. Dat 

vraagt een zelfbewuste theologische identiteit, 

een besef waarvoor men staat en een positio-

nering ten opzichte van maatschappelijke en 

ethische vraagstukken die voortkomt uit een 

theologische doordenking en die zich uit in 

authentiek en professioneel handelen. Uit on-

derzoek weten we hoeveel druk dit geeft op met 

name beginnende pastores, een beroepsgroep bij 

wie het verschijnsel ‘burn-out’ al te vaak gecon-

stateerd wordt. Echter, ook de ervaren predikant 

of geestelijk verzorger kan steeds minder volledig 

aanwezigen, voorgeschreven acties en grote 

terughoudendheid in bediening van sacramen-

ten in crisistijd. 

In beide gevallen wordt echter de problematiek 

van de nieuwe en bijzondere situatie, de vraag 

naar de lichamelijkheid, betekenis en bemidde-

ling van het heil feitelijk uit de weg gegaan door 

schijnoplossingen. Deze oplossingen kunnen 

weliswaar tijdelijk functioneren, en zouden 

gezien kúnnen worden als voorbeelden van 

praktische wijsheid. Maar omdat ze een onder-

liggende theologische visie missen zijn ze dat niet 

en zullen ze de geloofsgemeenschap op den duur 

niet verder helpen. 

Praktische wijsheid is dus geen instant-op-

lossingsvaardigheid. Maar wat dan wel en hoe 

verhoudt zich dat tot de rol van de pastor?

Vanuit de samenleving wordt vaak met reserve 

naar de rol van kerken en geestelijk leiders 

gekeken. De Protestantse Kerk constateert in 

haar beleidsrapport dat de reserve ook bij de 

pastores zelf zit. ‘Veel predikanten zien zichzelf 

niet als een leider of ze weten niet goed hoe ze 

die rol kunnen vormgeven’.2 In de opleiding tot 

predikant groeit daarom de aandacht voor ‘gees-

telijk leiderschap’ als specifieke invulling van de 

beroepsrol. De predikant zal leider én geestelijk 

begeleider zijn. Hoe wordt hij of zij daarop 

voorbereid?

In de context van opleidingen
Een rondgang langs de academische opleidin-

gen leert dat een academische graad niet alleen 

kennis en kunde beoordeelt, maar evenzeer het 

oordeelsvermogen en de mate waarin de acade-

micus als reflective practitioner in een onbekende 

situatie met complexe variabelen tot een verant-

varen op het verworven kompas van eerder op-

gedane kennis en kunde. Telkens opnieuw moet 

dat kompas herijkt worden. Voor de theologische 

professional die als zzp’er optreedt geldt zelfs nog 

sterker dat hij of zij zonder referentie aan traditie 

het eigen handelen moet kunnen ontwerpen en 

verantwoorden. 

Een voorbeeld rondom de vraag naar sacra-

menten in coronatijd. De zzp-pastor met een 

eigen praktijk als ritueel begeleider heeft vrijheid 

van handelen, maar moet zelf kaders ontwerpen 

in wat zij aanbiedt. De gemeentepredikant heeft 

te maken met tegengestelde verwachtingen: 

gemeenteleden die online avondmaal willen vie-

ren, maar een kerkenraad die vindt dat dit niet 

zonder fysieke aanwezigheid van de gemeente als 

lichaam van Christus vormgegeven kan worden. 

En de geestelijk verzorger mag überhaupt geen 

sacramenten meer bedienen in de door Covid 

geplaagde instelling, ook niet aan de stervenden. 

Hoe vindt de pastor in dit alles zijn weg?

Twee routes
We zien dan al gauw twee routes ontstaan, inge-

geven door traditionalisme of pragmatisme. 

De eerste is de terugtrekkende beweging in het 

zoeken naar zekerheden door het verabsoluteren 

van tradities. Dit gebeurt bij de professional, die 

met een beroep op kerkelijke leer zonder meer 

weigert om het sacrament in een online viering 

te bedienen en daarmee een specifieke traditie 

onaantastbaar verklaart. Naast het koesteren van 

traditie is het koortsachtig ontwerpen van re-

gelgeving in protocollen een meer pragmatische 

route om de situatie beheersbaar te houden. Dit 

wordt zichtbaar in een haast klinische fixatie mo-

menteel in veel kerken op de regie van aantallen 

woord oordeel en handelingsperspectief kan ko-

men. Zo behoren tot de ‘21st Century Skills’ niet 

alleen ict-competenties, maar ook mediawijs-

heid. Ook het afstoffen van het concept Bildung 

als karakteristiek voor het hoger onderwijs door 

minister Bussemaker, toont een belangstelling 

voor onderwijs dat professionals voortbrengt die 

over de randen van hun vakgebied in brede zin 

maatschappelijk, ethisch en cultureel gevormd 

zijn.3 

Echter, in al deze concepten ontbreekt de 

notie die ‘praktische wijsheid’ zo uniek maakt, 

namelijk: de belichaamde ervaringskennis die 

zichzelf voortdurend vernieuwt.4 Daar komt bij 

dat ook academisch gezien het debat over wat 

als ‘echte’ en meest waardevolle kennis wordt 

gezien, aanzienlijk is veranderd. Fundamentele 

epistemologische vragen verdienen het om op-

nieuw doordacht te worden vanuit een holistisch 

perspectief. Hieronder proberen we scherp te 

krijgen wat dit voor de beroepsbeoefenaars en de 

opleiding kan betekenen.

Daartoe verkennen we allereerst welke rol 

praktische wijsheid momenteel speelt binnen het 

academische veld van de praktische theologie. 

Vervolgens evalueren we de bruikbaarheid ervan 

voor (de opleiding tot) werkers in de Nederland-

se kerkelijke praktijken. 

Praktische wijsheid in de praktisch-
theologische literatuur
Wat wordt precies met praktische wijsheid 

bedoeld? In de praktische theologie in deze 

eeuw is een toenemende nadruk op het belang 

van de praktische wijsheid waar te nemen. Het 

in de Duitstalige wereld gezaghebbende Hand-

buch Theologischer Ausbildung van Bernard Ott 

2 2 2 3

THEMA PRAKTISCHE WIJSHEID EN DE OPLEIDING TOT WERKER IN KERKELIJKE PRAKTIJKEN

WETEN WAT TE DOENHANDELINGEN 2021 | 2



(2007) bespreekt de praktische wijsheid onder de 

noemer van de praxis, naast theoria (gericht op 

het kennen), en poiesis (gericht op het kunnen). 

Praxis is bij hem gericht op het verantwoord en 

doelgericht handelen en veronderstelt in de op-

leiding de vorming van spiritualiteit en persoon-

lijkheidsontwikkeling (186-210).

De invloedrijke praktisch-theoloog Bonnie 

Miller-McLemore (2014) schrijft als redacteur 

van een handboek voor praktische theologie over 

het belang van praktische knowhow. Al eerder 

had zij betoogd dat een van de meest belangwek-

kende ontwikkelingen voor kerken in de huidige 

samenleving ligt in het overwinnen van een te 

academisch-theoretische blikrichting. Theologie 

en de opgeleide theologen die in de werkelijk-

heid van kerk en samenleving aan het werk 

gaan, moeten zich veel meer concentreren op 

academisch gevormde vaardigheden van inzicht, 

toepassing, en het opdoen van ervaringskennis 

(Miller-McLemore 2012; 2008). Is deze nadruk 

echter ook een zinvolle bijdrage in de opleiding 

van theologen met het oog op hun praktijk in 

het gemeentewerk? Is de nadruk op dit aanleren 

van knowhow inderdaad de aangewezen weg 

voor werkers in de kerk, en waarom (niet)? 

Deze kritische vragen stellen we, omdat wij als 

docenten werkzaam zijn in precies het onderwijs 

aan toekomstig werkers in de kerken waarin 

academie en praktijk elkaar nadrukkelijk raken. 

In dit onderwijs is doorgaans een spannende 

combinatie waar te nemen. Enerzijds kent die 

opleiding een sterk academisch georiënteerde 

component waarin diep-theoretische kennis van 

geschiedenis en concepten, uitwerkingen vanuit 

gespecialiseerde theologische en niet-theologi-

sche subdisciplines een belangrijke rol spelen. 

sterke nadruk gelegd moet worden op de relatie 

tussen de concrete praktijken van het werkveld 

en de opleiding. (Praktische) theologie in de 

opleiding van voorgangers is veel meer dan 

theorie én meer dan vaardigheidstraining. Het is 

een training in geïnformeerd handelen met het 

oog op een concrete praktijk en met het doel van 

deugdzaam of liever: heilvol handelen.

Praktische wijsheid als knowhow en 
omgaan met onzekerheid
In de praktisch-theologische literatuur wordt 

het thema praktische wijsheid veelal verbonden 

aan knowhow. Daarmee bedoelt Bonnie Miller-

McLemore dat theologisch onderwijs intrinsiek 

een specifieke vorm van theologische kennis ver-

onderstelt. Deze heeft niet alleen consequenties 

voor de praktische theologie, maar voor de theo-

logie in het algemeen. ‘Deze vorm van kennen is 

een vorm van phronèsis die in deze context ook 

als ‘pastorale wijsheid’ of ‘theologische knowhow’ 

omschreven kan worden’ (Miller-McLemore 

2012, 188). 

Dat heeft er namelijk mee te maken dat het 

onderwijs in dit veld, onderwijs in een ‘praktijk’ 

is. Een specifieke pedagogiek dus, waarbij het 

aankomt op praktische training, het aanleren 

van praktische wijsheid, het vinden van de juiste 

bronnen en manieren van doen. Veel minder 

dan het volgen van protocollen impliceert deze 

nadruk het aanleren van een reflexieve attitude: 

wat doe ik om welke reden in welke situatie, en 

wat doet dat met mij, en waarom dan, en wat 

doet dit met de ander? 

Dit onderwijsleerproces gaat over praktijken: 

‘Praktisch-theologen onderwijzen een praktijk 

met de verwachting dat deelname aan deze prak-

Anderzijds is er sprake van een sterk toegeno-

men verwachtingspatroon vanuit de kerkelijke 

praktijken naar werkers die naast hun academi-

sche opleiding ook de praktische vaardigheden 

zelf (beginnend) onder de knie hebben (Schaef-

fer en Witte 2020, 72; Schaeffer 2020, 98). Een 

academische opleiding tot werk in de kerkelijke 

praktijk zal zelf reflexief genoeg moeten zijn om 

dit vragencomplex serieus te nemen. 

Kortheidshalve noemen we hier één belang-

rijke stroming in de praktische theologie in 

Noord-Amerika die zich als counter-cultural stro-

ming presenteert.5 Hier wordt het accent gelegd 

op een deugd-ethische opvatting van phronèsis, 

waarmee deze stroming aansluit bij de heront-

dekking van gemeenschap en deugdethiek door 

Alasdair MacIntyre (2012). Kernpunt hierin is 

een specifieke uitwerking van het praktijkbegrip: 

christelijke praktijken zijn dingen die christe-

nen doen, door de tijd heen, om fundamentele 

menselijke nood te adresseren, als antwoord op 

en in het licht van Gods werkzame aanwezigheid 

ten gunste van het leven in deze wereld (Bass en 

Dykstra 2002, 18; Bass 2010, 6-8). Het oefenen 

van praktijken, zodat gelovigen de urgente nood 

in onze samenleving, onze relaties, onze levens 

kunnen adresseren, is een manier waarop wij 

leren hoe we zinvol kunnen handelen.

Met deze nadruk op praktijken presenteert 

deze stroming zich als reactie op de moderniteit 

met haar specifieke opvattingen over de rede. 

Een zogenaamd universele rede van waaruit 

quasi-neutrale waarheden over het leven en het 

vormgeven hiervan getrokken zouden kunnen 

worden, blijkt onhoudbaar. De epistemologische 

consequenties van kritiek op de moderniteit 

leiden er ons inziens in ieder geval toe dat er een 

tijk een vorm van kennis (phronèsis) cultiveert 

die de vaardigheden van de studenten om nog 

meer aan deze praktijk deel te nemen, verdiept’ 

(Miller-McLemore 2012, 197). Het komt erop 

aan in de loop van de tijd vaardigheden aan te le-

ren, die helpen om snel en adequaat tot handelen 

te komen. 

Chris Scharen (2008) gebruikt in dit verband 

de terminologie van de gebroeders Dreyfus, die 

beiden in de jaren tachtig van de vorige eeuw 

binnen de medische wetenschap over leerstrate-

gieën publiceerden. Zij spreken daarbij van een 

ontwikkeling van ‘beginner’ als novice, via ‘ge-

vorderde beginner’ en ‘competent’, tot ‘bekwaam’. 

Scharen illustreert dat aan de hand van voor-

beelden uit de pastorale praktijk. Een term als 

‘oefenen’ speelt hierin een grote rol. Het trai-

nen en oefenen van bepaalde praktijken, zoals 

bidden en bijbellezen, geeft de mogelijkheid tot 

verdieping en groei. Scharen gebruikt hierbij het 

voorbeeld van de professionele praktijk van het 

voorgaan in een eredienst. Hij merkt daarbij op, 

dat hierbij een stap-voor-stap plan of protocol 

steeds meer overbodig werd. Er ontstaat een 

mate van geïntegreerde, belichaamde kennis 

waardoor de praktische uitvoering van praktij-

ken niet zozeer perfect wordt, maar simpelweg 

bijdraagt aan de verdieping van het perspectief 

dat hiermee geboden wordt:

‘De ervaring van een hinderlijk zelfbewustzijn had 
ik achter me gelaten. Ik had niet langer een stappen
plan of tekst nodig. Het was veeleer het geheel zelf 
dat ik leerde begrijpen, zodat ik me geen zorgen 
hoefde te maken waar ik precies zou moeten staan, 
hoe ik m’n hand moest houden, wat ik zou moeten 
zeggen op welk moment. Mijn lichaam bewoog, 
mijn hand wist waar hij heen moest, mijn stem 
sprak wat nodig was’ (Scharen 2008, 283).

2 4 2 5

THEMA PRAKTISCHE WIJSHEID EN DE OPLEIDING TOT WERKER IN KERKELIJKE PRAKTIJKEN

WETEN WAT TE DOENHANDELINGEN 2021 | 2



Een uitvoerige verantwoording van het gebruik 

van termen als phronèsis en knowhow door 

auteurs als de hierboven genoemde Miller-

McLemore, Bass, Cahalan en Scharen, geeft aan 

hoezeer een epistemologische verandering in de 

laat- of postmoderniteit hierbij van invloed is 

geweest (Bass e.a. 2016). In vroeger tijden was 

er wellicht een tegenstelling tussen conceptueel 

en kritisch denken enerzijds, en de concrete en 

particuliere realiteit van alledag. Belangrijk is om 

te ontdekken dat deze tegenstelling een valse is, 

en overwonnen dient te worden. 

Het aristotelische begrip phronèsis kan het best 

omschreven worden als ‘praktische wijsheid’ en 

moet begrepen worden in afgrenzing tot twee 

andere vormen van kennis, namelijk epistèmè 

en technè. Praktische wijsheid is adaptief en 

betrokken; zij verenigt een kennis van waarheid 

en rede met aandacht voor actie in relatie tot het 

goede (Bass e.a. 2016, 4-6). Miller-McLemore 

(2016) geeft een uitgebreid overzicht van de 

ontwikkeling binnen de (praktische) theolo-

gie met betrekking tot de waardering van deze 

praktische wijsheid. Zij concludeert dat het nog 

steeds moeilijk is om in een academische context 

waar theoretische kennis prevaleert, voldoende 

en adequate aandacht voor praktische wijsheid te 

genereren. 

Nadruk op knowhow en praktische 

wijsheid impliceert dus een specifieke 

(theologische) pedagogiek. Deze richt zich 

op het oefenen in praktijken van geloof en 

kerk, zodat een bepaalde mate van embodied 

knowledge ontstaat. Niet de protocollen of de 

voorschriften worden daarbij leidend, maar de 

geïntegreerde kennis hiervan in het concrete 

doen in gezamenlijkheid. 

op belichaming, zodat trends en accenten die in 

de cultuur volop aanwezig zijn ook theologisch 

en academisch verantwoord kunnen worden 

begrepen en ingezet. Studenten willen graag zelf 

ook deel uitmaken van de praktijken waarop het 

aankomt, zonder zich daarbij klakkeloos aan de 

traditie of de gewoontes en gebruiken van de 

betreffende praktijk uit te leveren. Het concept 

van de praktische wijsheid, waarbij reflectie en 

participatie hand in hand gaan, levert hiervoor 

zinvolle aanknopingspunten op, omdat het 

ruimte biedt voor reflectie op een scala aan 

doorleefde en de totale persoon betreffende 

leerervaringen. 

De terughoudendheid om vanzelfsprekend en 

volop vanuit participatie in (kerkelijke) geloofs-

praktijken te willen leren heeft allereerst te ma-

ken met het gebruikelijke beeld van de academie, 

zoals Bonnie Miller-McLemore hierboven be-

schrijft. Echte academische kennis zou dan toch 

vooral de abstracte en theoretische kennis zijn 

zoals deze in boeken, tijdschriften en in het ge-

bruik van abstraherend academisch jargon wordt 

ingeoefend. Er is nog steeds sprake van een zeker 

ontzag voor dit soort kennis, hoezeer dat ook 

aan erosie onderhevig is naarmate het gezag van 

wetenschap en ratio ondergraven wordt door 

wat studenten meebrengen aan ervaringen van 

sociale netwerken, bij elkaar gezochte kennis 

via internet, of ook door een vorm van koppige 

eigenwijsheid. Verder zien we dat met name de 

studenten die direct vanuit het voortgezet on-

derwijs aan de opleiding beginnen zich juist ook 

kritisch verhouden tot de aangeleerde praktijken 

en tradities. In de derde plaats ontstaat vaak in 

de loop van de opleiding een zekere afstand tot 

overgeleverde kerkelijke praktijken. Deze is niet 

per se het gevolg van het academische paradig-

ma, maar evengoed van een oefening in o.i. ook 

noodzakelijke kritische afstand tot praktijken. 

Het klassieke verwijt tegen een communitaristi-

sche visie op praktijken is immers dat de externe 

(en interne) kritiek op de eigen manier van leven 

geen ruimte krijgt. 

Aan de Theologische Universiteit Kampen is 

bovenstaande reflectie reden geweest om over 

te gaan tot een vernieuwde vorm van onderwijs, 

waarbij studenten participeren in kerkelijke 

praktijken. Waar in het verleden sprake was 

van twee stagemomenten van resp. twee we-

ken en twee maanden, is nu gekozen voor een 

‘praktijklijn’ gedurende het overgrote deel van 

de driejarige masteropleiding-predikant. Deze 

praktijklijn loopt parallel aan de verschillende 

modules van de andere theologische vakken, en 

wordt bovendien geflankeerd door verdiepende 

(reflectie-)colleges op de verschillende praktijk-

velden. Studenten participeren actief in deze 

velden, en reflecteren hierop met hun mentor uit 

het werkveld en de (stage-)docenten. Op deze 

manier wordt een mate van praktische knowhow 

‘ingeoefend’. In het laatste jaar van de opleiding 

volgt dan nog een periode van twee maanden 

waarin de student haar vaardigheden om op het 

geheel van alle kerkelijke praktijkvelden reflectief 

te acteren verder kan vormgeven en zich kan 

kwalificeren om als ‘startbekwaam’ de aanteke-

ning ‘praktische vorming’ te behalen. Ook achter 

de terminologie in deze laatste zin schuilen ele-

menten van wat hierboven geschetst is rond het 

werken met concepten van de praktische wijs-

heid en de daarbij horende (praktisch-)theolo-

gische pedagogiek. De student moet ‘beginnend 

bekwaam’ zijn tot het werk. 

Dat deze notie niet alleen iets uit de Angelsak-

sische wereld is, blijkt wat Ulrike Wagner-Rau 

(2012) schrijft: 

‘Tegelijk echter – en dat mag niet vergeten worden – 
ligt de geestelijke kracht niet alleen in de herhaalde 
oefening van vormen, maar ook in het uithouden 
van het falen hierin. Ook en juist daar waar ervaar-
baar wordt dat het vertrouwde en overgeleverde 
niet meer helpend is en nieuwe vormen nog niet 
zichtbaar zijn, in de liminale en nog vormloze tijd 
van overgang, ligt de kiem van geestelijke produc-
tiviteit. Kun je een ‘permanente onzekerheid’ leren? 
Dat lijkt mij een centrale vraag voor de kerk van nu 
te zijn’ (134).

Bovenstaande impliceert dat er rond praktische 

wijsheid niet alleen een beroepsmatig perspectief 

moet worden ingebracht. Minstens zo belangrijk 

is de constatering dat er een diep academisch ge-

sprek over kennis en kennisverwerving gevoerd 

moet worden. Nog te vaak is een (laat-)modern 

kennisparadigma dominant in academie en 

werkveld, terwijl tegelijkertijd zowel pastoranten 

als patiënten, pastores en mantelzorgers een heel 

ander perspectief omarmen: ervaringskennis 

als bron van wijsheid. Het doordenken van deze 

spanning is voor de theologische academische 

disciplines van groot belang (vgl. Bass e.a. 2016).

Praktische wijsheid in de opleiding
Werkzaam in de opleiding tot voorganger,  

merken we dat studenten het accent op prak-

tische wijsheid enerzijds als een aanlokkelijk 

perspectief omarmen, maar er anderzijds ook 

huiverig voor zijn. De aantrekkingskracht ligt in 

een vorm van holistisch kennen-voelen-hande-

len waarbij de vaak gebruikelijke academische 

dichotomie tussen abstract en concreet min of 

meer wegvalt. Er is behoefte aan een perspectief 

2 6

THEMA

HANDELINGEN 2021 | 2 2 7WETEN WAT TE DOEN

PRAKTISCHE WIJSHEID EN DE OPLEIDING TOT WERKER IN KERKELIJKE PRAKTIJKEN



2 8 2 9

De flankerende reflectiegesprekken hebben 

tot doel om de hang naar de juiste protocollen 

en toepassing van kennis te verbreden tot een 

integrale belichaming van het predikant-zijn 

op de verschillende praktijkvelden. Dit accent 

wordt versterkt doordat de opleiding streeft naar 

een startmoment in de predikantsmaster dat 

wordt gemarkeerd met een assessment. Hierbij 

worden persoons- en vaardigheidskenmerken 

van de student in relatie tot het predikantswerk 

onderzocht en er wordt gewerkt aan een concreet 

leerplan. De opleiding beseft heel goed dat zo’n 

assessment geen garanties biedt, maar evengoed 

dat het een zinvol instrument kan zijn om de 

vorming van de studenten richting te geven.

Aan de Protestantse Theologische Universiteit 

wordt met een min of meer vergelijkbare opzet 

gewerkt van integratie tussen theorie, praktij-

ken en vorming. Na een intake, waarvoor een 

ontwikkel assessment voorzien is, volgt een 

semester waarin theologische vakken geïnte-

greerd aan bod komen en studenten zich bewust 

worden van het belang van hun theologische, 

wetenschappelijke en persoonlijke positionality. 

Daarna wordt de wetenschappelijke theologi-

sche positionering gedurende drie semesters in 

gesprek gebracht met het opdoen van concrete 

werkveldervaring in de vorm van stages en 

exposures. De studenten betreden het werkveld 

als academisch theoloog. Zij reflecteren op hun 

leeractiviteiten en ervaringen in het werkveld 

vanuit een wetenschappelijke benadering; dat 

wil zeggen, met een onderzoeksmatige insteek 

en geïnformeerd door theorie en gericht op 

theorieontwikkeling. De theorievorming en de 

concrete theologische positionering wordt aan-

gereikt vanuit een zestal themavelden die direct 

samenhangen met het handelen als professional: 

o.a. begeleiden, vieren, leidinggeven en innove-

ren. Bij elk themaveld hoort een training waarin 

praktische en reflexieve vaardigheden geoefend 

worden. Verplichte variatie in minimaal twee 

stagevelden doorbreekt de vorming van al te 

‘vanzelfsprekend’ handelen. Het handelen zelf 

wordt op die manier telkens gevoed en be-

vraagd door de aangeboden theorievorming, 

de praktijken en de reflectie daarop. Supervisie 

vormt een doorgaande lijn die het persoonlijk 

leerproces stimuleert en studenten helpt om te 

leren leren aan en in de praktijk en in de situatie 

van wisselende praktijken, stagecontexten en te 

midden van verschillende theologische posities 

hun eigen beroepsidentiteit en praktische wijs-

heid als wetenschappelijk opgeleide theoloog te 

ontwikkelen. 

Slotopmerkingen 
Ten slotte constateren we dat het nadenken over 

de vorming van studenten met het oog op hun 

functioneren in de kerkelijke praktijkvelden 

inderdaad gebaat is bij nadruk op de praktische 

wijsheid, maar dat het nauwelijks als zodanig 

geadresseerd wordt. Praktische wijsheid wordt 

niet op zichzelf als competentie benoemd, ook al 

wordt er impliciet naar verwezen in delen van de 

opleiding. Wij achten dat een gemiste kans in de 

huidige tijd. 

Waar Henk de Roest in het in het vorige num-

mer van Handelingen besproken ‘Collaborative 

Practical Theology’ de ‘verzwegen kennis en 

verzwegen spiritualiteit’ van practitioners vrucht-

baar wil maken in gemeenschappelijk onderzoek, 

(‘research literacy’, De Roest 2020), zien wij aan-

knopingspunten voor ‘practical wisdom literacy’. 

PRAKTISCHE WIJSHEID EN DE OPLEIDING TOT WERKER IN KERKELIJKE PRAKTIJKEN

WETEN WAT TE DOEN

THEMA

Een eerste stap om het concept van praktische 

wijsheid een zichtbare plek in het curriculum 

te geven, zou zijn om te thematiseren dat onder 

het gebruik van bronnen in wetenschappelijk 

perspectief ook phronèsis een expliciete plaats 

verdiend. Het zou de pastor wellicht helpen om 

in situaties van aporie de onzekerheid van het 

bestaan te aanvaarden, te duiden en op zoek te 

gaan naar nieuw en betekenisvol handelen.

Noten
1	� Voor de conceptualisering van het begrip praktische wijs-

heid wordt graag verwezen naar het artikel van Andries 
Baart in dit themagedeelte van Handelingen 48(2), juni 
2021.

2	� De toekomst open tegemoet’. Beleidskader voor de dien-
stenorganisatie van de Protestantse Kerk, bij de visienota 
‘Van U is de toekomst’, p. 12. file:///C:/Users/CiskaStark/
Downloads/De%20toekomst%20open%20tegemoet%20
definitief.pdf, 1 februari 2021.

3	� Startnotitie HO Tour 2015. https://boerenwijsheidsite.files.
wordpress.com/2017/01/startnotitie-ho-tour.pdf p.2.

4	� In de volgende paragraaf wordt dit nader uitgewerkt.
5	� Vgl. voor een overzicht van drie belangrijke stromingen 

(laat-modern, counter-cultural en bevrijdingstheologisch) 
het artikel van Kathleen Cahalan uit 2005.

Literatuur
Barnard, M., Cilliers, J. & Wepener, C. (2014). Worship in 

the Network Culture: Liturgical Ritual Studies: Fields and 
Methods, Concepts and Metaphors. Leuven: Peeters.

Bass, D.C. (red.) (2010). Practicing Our Faith: A Way of Life 
for a Searching People. San Francisco: Jossey-Bass.

Bass, D.C., Cahalan, K.A., Miller-McLemore, B.J., Nieman, 
J.R. & Scharen, S. (2016). Christian Practical Wisdom: 
What It Is, Why It Matters. Grand Rapids: Eerdmans.

Bass, D.C. & Dykstra, C. (2002). ‘A Theological Under-
standing of Christian Practices’. In: M. Volf & D.C. Bass, 
Practicing Theology. Beliefs and Practices in Christian Life, 
13-32.- Grand Rapids, Mich.: W.B. Eerdmans.

Browning, D.S. (1996). A Fundamental Practical Theology: 
Descriptive and Strategic Proposals. Minneapolis: Fortress 
Press.

Cahalan, K.A. (2005). ‘Three Approaches to Practical Theo
logy, Theological Education, and the Church’s Ministry’. 
International Journal of Practical Theology 9 (1): 63-94.

Fairhurst, R. & Rooms, N. (2021). Crossing Thresholds: A 
Practical Theology of Liminality in Christian Discipleship, 
Worship and Mission. Cambridge: Lutterworth Press.

MacIntyre, A.C. (2012). After Virtue: A Study in Moral 
Theory. Notre Dame: University of Notre Dame Press.

Miller-McLemore, B.J. (2008). ‘Practical Theology and Peda-
gogy: Embodying Theological Know-How’. In: D.C. Bass 
& C. Dykstra (red.), For Life Abundant: Practical Theology, 
Theological Education, and Christian Ministry, 170-90. 
Grand Rapids, Mich: Eerdmans.

— (2012). Christian Theology in Practice. Discovering a Disci-
pline. Grand Rapids: Eerdmans.

— (2014). ‘Introduction. Contributions of Practical Theol-
ogy’. In: B.J. Miller-McLemore (red.), The Wiley Blackwell 
Companion to Practical Theology, 1-20. Chichester: Wiley-
Blackwell.

— (2016). ‘Disciplining. Academic Theology and Practi-
cal Knowledge’. In: Bass, D.C., Cahalan, K.A., Miller-
McLemore, B.J., Nieman, J.R. & Scharen, Christian Prac
tical Wisdom. What It Is, Why It Matters, 175-231. Grand 
Rapids, Michigan: Eerdmans Publishing Company.

Schaeffer, H. (2020). ‘Theologische opleidingen in relatie tot 
de toekomst van religieus leiderschap’. In: Leon van den 
Broeke & Eddy Van der Borght (red.), Religieus leiderschap 
in post-christelijk Nederland, 77-103. Utrecht: KokBoeken-
centrum.

Schaeffer, H. & Witte, H. (2020). Kerkleiders over de toe-
komst van kerkelijk leiderschap. In: Leon van den Broeke 
& Eddy Van der Borght (red.), Religieus leiderschap in post-
christelijk Nederland, 55-76. Utrecht: KokBoekencentrum.

Scharen, C.B. (2008). Learning Ministry over Time: Em-
bodying Practical Wisdom. In: D.C. Bass & C. Dykstra 
(red.), For Life Abundant: Practical Theology, Theological 
Education, and Christian Ministry, 265-88. Grand Rapids: 
Eerdmans.

Wagner-Rau, U. (2012). Auf der Schwelle: das Pfarramt im 
Prozess kirchlichen Wandels. 2. Aufl. Stuttgart: Kohlham-
mer.

Ott, B. (2007). Handbuch Theologischer Ausbildung. Grundla-
gen – Programmentwicklung – Leitungsfragen. Wuppertal: 
R. Brockhaus Verlag.

Roest, H. de (2020). Collaborative Practical Theology. Enga
ging Practitioners in Research on Christian Practices. 
Leiden/Boston: Brill.

Ciska (dr. F.) Stark is Directeur Onderwijs en uni-
versitair hoofddocent Praktische Theologie aan de 
Protestantse Theologische Universiteit.
E f.stark@pthu.nl 

Hans (prof.dr. J.F.H.) Schaeffer is hoogleraar Prak-
tische Theologie aan de Theologische Universiteit 
Kampen.
E jhfschaeffer@tukampen.nl

HANDELINGEN 2021 | 2



3 0 3 1

   

THEMA  |  THEO VAN DER ZEE

tingente situaties, waar niet (direct) duidelijk is 

wat te doen. Hoe slagen leraren erin het goede 

te doen voor deze leerlingen op dit moment? 

Praktische wijsheid is hiertoe een belangrijke 

sleutel. Twee aspecten zijn daarbij cruciaal: 

aanvoelen van wat verschil maakt en openhou-

den van de toekomst. Aan de hand van voor-

beelden laat ik zien wat praktisch wijs handelen 

inhoudt. En terwijl de meeste voorbeelden in 

dit artikel uit de context van de school komen, 

kan de duiding ervan ook voor de context van 

zorg en pastoraat te denken geven.  

Dagelijkse praktijk
De dagelijkse schoolpraktijk is dynamisch. Er 

gebeurt ontzettend veel op een dag. Ook veel 

dat niet werd voorzien of verwacht. Een leer-

ling laat een onvermoed talent zien. Een leraar 

wordt door een leerling met een laptop op het 

hoofd geslagen. Een gesprek met een ouder 

loopt uit in een conflict. Een leraar brengt 

iets tijdens de vergadering in dat de ingezette 

schoolontwikkeling op z’n kant zet. Een leerling 

blijkt besmet te zijn. Wat de gebeurtenissen te-

weeg brengen, is niet op voorhand te voorzien. 

Met een landelijke campagne en de 

slogan ‘Leraar, elke dag anders’ wer-

den enkele jaren geleden toekom-

stige leraren geworven. De campagne bood een 

inkijk in de dagelijkse praktijk van leraren die 

gekenmerkt wordt door snelheid, levendigheid 

en verrassing. Met de campagne wilde de over-

heid jongeren aanspreken om in het onderwijs 

te komen werken.  

Toch raakte de campagne niet helemaal de 

kern van wat het betekent om te werken in het 

onderwijs. Meer nog dan de snelheid en leven-

digheid, dagen de ambiguïteit en contingentie 

van de dagelijkse onderwijspraktijk leraren uit. 

Leraren komen voor veel verschillende situa-

ties te staan waarin van hen verwacht wordt te 

handelen. Een ruzie. Een onverwachte reactie. 

Een besmetting. Het gaat om situaties die voor 

meerdere uitleg vatbaar zijn, die anders had-

den kunnen lopen, en die hen voortdurend 

op scherp zetten. Niet altijd is duidelijk wat er 

moet gebeuren. Wat te doen als je niet weet wat 

te doen?1 

In dit artikel ga ik in op de handelings

verlegenheid van leraren in ambigue en con-

3 0 3 1HANDELINGEN 2021 | 2 WETEN WAT TE DOEN

THEMA

Aanvoelen en openhouden

Leraren hebben in hun professionele handelen te maken met de ambiguïteit 
en contingentie van de onderwijspraktijk, met het oog op het realiseren van 
goed onderwijs. Leraren zullen daarom voortdurend wikken en wegen. Ze 
moeten zowel in staat zijn aan te voelen wat verschil maakt en wat er speelt, 
als ook de toekomst openhouden: twee cruciale aspecten.

Praktisch wijs handelen in de school



3 2 3 3

incidenten als het slaan met een laptop, zal hun 

antwoord op de vraag naar wat te doen dan ook 

altijd gericht (moeten) zijn op die opdracht. 

De vraag is dan niet louter meer ‘Wat te doen?’, 

maar ook: ‘Waartoe te handelen?’. In hun han-

delen ligt een gerichtheid besloten die, als het 

goed is, van doen heeft met de maatschappelij-

ke opdracht van de school: goed onderwijs. En 

wat is dat dan: goed onderwijs? Is het antwoord 

te geven in termen als hoge doorstroompercen-

tages en eindexamencijfers? Of, is er meer?	  

Goed onderwijs vraagt om keuzes
Gehoor geven aan de maatschappelijke op-

dracht om goed onderwijs te realiseren is niet 

alleen een vraag naar ‘wat te doen’ en ‘hoe te 

handelen’, maar primair een vraag naar waar 

het onderwijs goed voor is (Hermans 2020). 

Met andere woorden, het is een vraag naar het 

waartoe van onderwijs, de bedoeling. 

Het antwoord op deze vraag is niet enkelvou-

dig, maar kent meer dimensies. Onderwijs heeft 

immers niet alleen betrekking op de kennis en 

vaardigheden als taal, rekenen en geschiede-

nis die leerlingen zich eigen maken om zich te 

kwalificeren (kwalificatie), maar ook op het deel 

worden van en zich kunnen bewegen in bestaan-

de culturen, groepen en de samenleving (soci-

alisatie) en op het aanspreekbaar zijn en zich 

verantwoordelijk weten voor de eigen inbreng als 

persoon (subject-worden) (Biesta 2012). 

En dat is in de context van de school in zoverre 

problematisch, omdat ze van doen heeft met 

schoolplannen, jaarplannen en prestatieafspra-

ken rondom bijvoorbeeld de doorstroom van 

leerlingen. Al deze plannen en afspraken zijn de 

manifestatie van de idee van de maakbaarheid, 

beheersing en controle die zich meester heeft 

gemaakt van het onderwijs. 

Bij de idee van de maakbaarheid gaat het 

echter niet alleen om de mogelijkheid van een 

geplande orde (dat is: in staat zijn om te plan-

nen, rationeel te handelen en te sturen), maar 

ook om de beheersing van de onverwachte 

zaken, de tragiek of het toeval (Van Putten 

2015). Scholen streven ernaar om het leren van 

leerlingen zo optimaal mogelijk te plannen 

en om dat steeds beter en efficiënter te doen. 

Leraren wordt niet alleen gevraagd om door 

middel van allerlei groepsplannen, leerling-

volgsystemen en individuele ontwikkelplannen 

het leren en de ontwikkeling van leerlingen te 

monitoren, ook wordt hun gevraagd om telkens 

naar betere cijfers te streven. Is bijvoorbeeld 

het landelijk gemiddelde van de doorstroom 

in de vwo-bovenbouw 83 procent, dan rich-

ten we ons op onze school op een nog hoger 

percentage. Scholen lijken bovendien gedreven 

door perfectionering: onverwachte gebeurtenis-

sen, calamiteiten en incidenten moeten zoveel 

mogelijk worden voorkomen. Ruimte voor het 

onverwachte, de tragiek en de verwondering 

lijkt er maar nauwelijks nog te zijn. In een sa-

menleving die meer en meer moeite heeft met 

onzekerheid, lijken scholen in de greep te zijn 

van de maakbaarheid en beheersing.   

Omdat de idee van de maakbaarheid (in de 

dubbele zin) in het onderwijs dominant is, 

Al deze drie dimensies horen aan bod te komen 

in de onderwijspraktijk, en wel in onderlinge 

afstemming. Leraren worden geacht niet al-

leen in staat te zijn om in het ontwikkelen en 

plannen van hun onderwijsactiviteiten deze 

dimensies mee te laten wegen en onderling af 

te stemmen, maar ook in de gebeurtenissen die 

zich aandienen – verwacht of niet. Hoe doen ze 

dat dan?

Leraren gaan enerzijds na wat er op het spel 

staat, en anderzijds wikken en wegen ze wat het 

goede is dat hen hier en nu te doen staat. Om 

goed onderwijs te realiseren, peilen leraren de 

ambiguïteit van wat er zich in de schoolklas 

aandient en maken ze keuzes wat te doen 

met het oog op het nastreven van de multi-

dimensionele bedoeling van goed onderwijs. 

In het afwegen hoe te reageren op de met 

een laptop slaande leerling bijvoorbeeld, zal 

een leraar nagaan wat er op het spel staat: het 

kwalificeren voor een toets (‘afwijkend gedrag 

moet onmiddellijk worden bestraft omdat het 

onderwijsleerproces in het gedrang komt’),  

het socialiseren in het grotere geheel van 

de school (‘op onze school maken we ons 

standpunt niet duidelijk door fysiek geweld te 

gebruiken’), en/of het als persoon in de wereld 

komen (‘weet de leerling zich aanspreekbaar 

en verantwoordelijk voor zijn handelen, en 

wat brengt hij in?’). Het gaat erom dergelijke 

gebeurtenissen niet louter op hun uiterlijke 

verschijningsvorm te beoordelen, maar na 

te gaan wat er onder de oppervlakte verschil 

maakt. Op basis daarvan maken ze keuze wat 

te doen en hoe te handelen: ingrijpen, gesprek 

aangaan, sanctioneren, consequenties bepalen, 

et cetera.

worden onverwachte en onvoorziene gebeurte-

nissen als lastig en niet welkom ervaren (Biesta 

2012). Veel wordt er gedaan om dergelijke 

gebeurtenissen te voorkomen, en als ze zich dan 

toch voordoen, wordt van leraren verwacht dat 

ze zo spoedig mogelijk terugkeren naar de plan-

ning. De onderbrekingen worden zo goed als 

mogelijk onschadelijk gemaakt om de voort-

gang van het leren niet te blokkeren. Leraren 

lopen dan echter dikwijls tegen grenzen van de 

planning aan en ervaren op zulke momenten 

stress en frustratie. 

Het is echter de vraag of de geplande orde en 

haar methoden en instrumenten wel recht doen 

aan dat wat onderwijs is en beoogt. Onderwijs 

is veel minder voorspelbaar, beheersbaar of te 

controleren dan de technische en instrumentele 

rationaliteit van de maakbaarheid ons wil doen 

geloven. De praktijk van het onderwijs wordt 

veel meer gekenmerkt door ambiguïteit en con-

tingentie. Dit houdt in dat vaak niet direct dui-

delijk is wat er op het spel staat, wat de bedoe-

ling ervan is, en dat veel van wat er gebeurt niet 

noodzakelijk is en anders had kunnen lopen. 

Had die leerling de leraar op het hoofd moeten 

slaan? Nee, natuurlijk niet. Het gebeurde echter 

wel. Wat heeft de leerling ermee willen zeggen? 

Boosheid, frustratie, of is het iets anders? Wat 

heeft de gebeurtenis ons te zeggen? Wat stond 

er op het spel? Het zijn vragen waarmee leraren 

van doen hebben, willen ze weten wat te doen. 

Het antwoord dat leraren geven op de vraag 

‘Wat te doen?’ is echter niet om het even. 

Scholen hebben de maatschappelijke opdracht 

om goed onderwijs te realiseren. Het handelen 

van leraren draagt bij aan het realiseren van die 

opdracht. Als ze geconfronteerd worden met 

• ���Gerichtheid van handelen 
die van doen heeft met de 
maatschappelijke opdracht  
tot goed onderwijs

THEMA AANVOELEN EN OPENHOUDEN

WETEN WAT TE DOENHANDELINGEN 2021 | 2



3 4 3 5

te voorspellen, te plannen en te controleren, 

juist omdat de onderwijspraktijk dynamisch, 

ambigu en contingent is. Leraren zullen daarom 

moeten kunnen omgaan en rekening houden 

met het prachtige risico dat onderwijs is (Biesta 

2015). Mede vanwege de contingente aard van 

de pedagogische bedoelingen en van het onder-

wijs zelf, is praktische wijsheid zo’n belangrijke 

kwaliteit van het professioneel handelen van 

leraren. Het is nodig om te wikken en wegen 

wat in deze situatie voor deze leerlingen het 

goede is. 

Samengevat, het professioneel handelen van 

leraren heeft te maken met het omgaan met de 

ambiguïteit en contingentie van de onderwijs-

praktijk met het oog op het realiseren van goed 

onderwijs. Leraren zullen daarom voortdurend 

wikken en wegen. Om te wikken en wegen zul-

len ze zowel in staat moeten zijn aan te voelen 

wat verschil maakt en wat er speelt, als de toe-

komst open te houden. Het zijn twee cruciale 

aspecten van de praktische wijsheid van leraren, 

die hieronder nader worden toegelicht.

Aanvoelen van wat verschil maakt 
Praktisch wijs handelen houdt op de eerste 

plaats een aanvoelen in van wat er gebeurt en 

op het spel staat. Zoals we al boven zagen in het 

voorbeeld van de leerling en de laptop, is een 

waarnemen aan de oppervlakte niet voldoende. 

Om na te gaan wat verschil maakt, is het 

nodig onder de oppervlakte zien. Vanuit een 

Het geldt natuurlijk voor iedere context dat de 

vraag naar het ‘wat?’ en het ‘hoe?’ van het han-

delen verzegeld wordt door de vraag ‘waartoe?’. 

Het waartoe stelt de vraag naar de intentionali-

teit van het handelen en daarmee de oriëntatie 

op waar onderwijs, zorg of pastoraat goed voor 

is. Omdat het antwoord op deze vraag in veel 

gevallen niet eenduidig is, maar meer dimensies 

kent, kan de professional niet volstaan met haar 

of zijn ambachtelijkheid maar is ook praktische 

wijsheid nodig. 

Praktisch wijs handelen van leraren
Omdat de werkelijkheid van het onderwijs 

ambigu en contingent is, is het realiseren van 

goed onderwijs geen kwestie van uitrollen van 

plannen of toepassen van regels. Het profes-

sioneel handelen van leraren wordt daarom 

gekenmerkt door ambachtelijkheid én prakti-

sche wijsheid. 

Leraren beschikken over een zekere ambach-

telijkheid in de vorm van didactiek, kennis van 

zaken en agogische vaardigheden. Ze weten 

bijvoorbeeld hoe een les het beste wordt opge-

bouwd, verstaan de inhoud van hun vakgebied 

en zijn in staat een groep leerlingen te moti-

veren om zich in te spannen en door te zetten. 

Tijdens hun opleiding maken ze zich veel van 

deze ambachtelijkheid eigen. 

Er wordt bovendien praktische wijsheid van 

hen gevraagd. Praktische wijsheid verwijst naar 

weten wat te doen in een specifieke situatie om 

goed onderwijs mogelijk te maken voor deze 

specifieke groep leerlingen. Praktisch wijs han-

delen is in deze situatie voor deze leerlingen het 

goede doen. Praktisch wijze leraren voelen aan 

wat onder de oppervlakte van het gedrag van 

luisterende, ontvankelijke houding wordt een 

waarneming onder de oppervlakte mogelijk: 

niet alleen zien en horen, maar ook voelen en 

aanvoelen. Wie zich ontvankelijk openstelt voor 

dat wat zich aandient, loopt daarmee wel het 

risico emotioneel geraakt worden. De ontvan-

kelijke opstelling opent immers bronnen van 

kennis die anders gesloten zouden blijven zoals 

emoties en gevoelens. 

Door de gebeurtenis te lezen en te beschrij-

ven als een tekst is het mogelijk na te gaan wat 

verschil maakt. De waarnemer geeft betekenis 

aan een gebeurtenis in de klas door deze te 

lezen, en tegelijk wordt hij gestuurd door de 

gebeurtenis en het verhaal dat erover wordt ver-

teld (Ricoeur 1992). De leraar leest het gedrag 

van de slaande leerling: wat neemt hij waar van 

wat de leerling laat zien? Hoe worden hij en an-

deren hierin meegenomen? Gaat het de leerling 

om aandacht te trekken, om een onvermogen te 

maskeren, of om zijn frustratie te uiten? 

Verschil moet wel worden opgemerkt. Aan de 

oppervlakte is er misschien niet veel verschil te 

zien. Een innerlijk, geoefend oog is nodig, dat 

zich opent voor meerdere bronnen om onder 

de oppervlakte te zien wat verschil maakt. Door 

dit verschil aan te voelen, kan worden nagegaan 

wat er op het spel staat met het oog op goed 

onderwijs. Zijn sociale normen en waarden in 

het geding? Of heeft het eerder met iemand-

worden, een persoon, een subject van doen? 

Door het aanvoelen van verschil worden 

praktisch wijze leraren op het spoor gezet van 

een handelen dat niet louter de situatie oplost, 

maar vooral oriënteert op de bedoelingen van 

goed onderwijs. 

leerlingen verschil maakt, en hoe ze leerlingen 

ondersteunen en stimuleren om zich verder 

te ontwikkelen. In hun handelen ligt prakti-

sche wijsheid besloten. Ambachtelijkheid en 

praktische wijsheid zijn beide nodig om goed 

onderwijs te realiseren.

Het realiseren van goed onderwijs is echter 

niet af te dwingen. Het heeft allereerst te maken 

met de contingente aard van dat waar onder-

wijs goed voor is, pedagogische bedoelingen. 

Bedoelingen kunnen begrepen worden als dat 

wat pedagogisch van uiteindelijke waarde wordt 

geacht, als dat wat onvoorwaardelijk is, iets dat 

aandringt (Caputo 2017). Te denken valt aan 

pedagogische bedoelingen als autonomie, ver-

antwoordelijkheid, vertrouwen, en compassie. 

Ze zijn niet meetbaar, wel merkbaar en kun-

nen zich aandienen in gebeurtenissen, maar 

evengoed niet. Ze zijn niet toe te passen of uit te 

rollen, en kunnen beter verstaan worden als een 

horizon waar we naartoe kunnen bewegen en 

aangetrokken worden. We kunnen ons ervoor 

openstellen, er door worden gegrepen en naar 

handelen, maar afdwingen niet. 

Het niet kunnen afdwingen van goed onder-

wijs heeft op de tweede plaats te maken met de 

aard van het onderwijs zelf. Onderwijsleerpro-

cessen zijn geen natuurkundige verschijnselen, 

maar mensenwerk. Onderwijskundige studies 

geven inzicht in de effectiviteit van bepaalde 

interventies, leerstrategieën en handelen van 

leraren. Ze zijn echter gebaseerd op ervaringen 

in het verleden, en bieden geen waterdichte ze-

kerheid voor de toekomst. Wat het effect is van 

het onderwijs, wat leerlingen ervan oppikken, 

hoe ze zich ontwikkelen, is niet noodzakelijk, 

maar contingent. Ze zijn slechts gedeeltelijk 

• ����Praktisch wijs handelen is  
in déze situatie voor déze 
leerlingen het goede doen

THEMA AANVOELEN EN OPENHOUDEN

WETEN WAT TE DOENHANDELINGEN 2021 | 2



3 6 3 7

Zich praktische wijsheid eigen maken
Praktische wijs handelen maken leraren zich 

eigen door ervaring en reflectie. Er is in het 

onderwijs genoeg te ervaren! Omdat de onder-

wijspraktijk dynamisch en soms ook hectisch is, 

lijkt het veel leraren echter te ontbreken aan de 

tijd en rust voor reflectie. Ze hebben vaak het 

idee dat er direct handelen van hen gevraagd 

wordt (vaak is dat zo). Toch vraagt het mogelijk 

maken van goed onderwijs om praktisch wijs 

handelen, dat is: vertraging, aanvoelen, beteke-

nis ontdekken, beraadslagen en keuzes maken 

omwille van de toekomst van leerlingen. 

Praktische wijsheid is veelal taciet, dat is: 

impliciet en stilzwijgend aanwezig in hoofd, 

hart en handen, vaak ontoegankelijk en er 

wordt intuïtief gebruik van gemaakt (Vosman 

& Baart 2008; Pols 2009). In succesvol handelen 

komt dit taciete weten aan de oppervlakte, wan-

neer bijvoorbeeld een leraar heel goed aanvoelt 

wat er verschil maakt en daarop handelt. Het 

komt het goed onderwijs ten goede wanneer 

leraren hun professioneel redenen en handelen 

expliciteren en delen, om te kunnen groeien in 

praktisch wijs handelen. Scholen zouden het 

beste pleisterplaatsen creëren waarin dat expli-

citeren en delen van ervaringen wordt gestimu-

leerd en er ruimte voor reflectie wordt gemaakt. 

De open en altijd verder reikende toekomst 

van de leerlingen en daarmee van de samen-

leving is het meer dan waard. In vergelijkbare 

zin zijn pleisterplaatsen in de zorg en pastoraat 

evenzeer gewenst om op basis van ervaring en 

reflectie te groeien in praktische wijsheid. 

Als er binnenkort weer eens een campagne 

wordt gehouden om jonge mensen voor het 

onderwijs te interesseren én te behouden, zou 

Openhouden van de toekomst
Op de tweede plaats houdt praktisch wijs han-

delen in dat de toekomst open wordt gehouden. 

Scholen richten zich met hun onderwijs op de 

toekomst van de leerlingen en die van de sa-

menleving. Ze kunnen door de manier waarop 

ze te werk gaan, voor leerlingen een toekomst 

openen maar ook sluiten. Leraren openen die 

door mogelijkheden en kansen te creëren voor 

leerlingen, bijvoorbeeld door hen niet alleen de 

gelegenheid te geven zich relevante kennis en 

vaardigheden eigen te maken, maar ook door 

hen de gelegenheid te geven dit in te brengen in 

grotere verbanden als de samenleving en hen te 

stimuleren daarin een eigen keuzes te maken. 

Leraren zijn zeker bereid om hun onderwijs-

activiteiten te richten op de toekomst. Hoe hel-

der en vanzelfsprekend dit ook lijkt, de praktijk 

is ambigu en contingent en maakt het daarom 

tot een voortdurende opgave. Leraren kunnen 

bijvoorbeeld de toekomst (gedeeltelijk) sluiten 

door leerlingen van relevante vraagstukken af 

te houden, enkel gebaande paden te willen be-

wandelen of de eigen inbreng van leerlingen in 

te perken. Door hen, met andere woorden, af te 

houden van het beroep dat een ander of de we-

reld op hen doet, kunnen leerlingen begrensd 

worden in hun mogelijkheden om te ontdekken 

wie zij zijn en wat hun inbreng is (Biesta, 2012).  

Omwille van de ontwikkeling van leerlingen 

is het voor leraren van groot belang om in elke 

situatie de toekomst open te houden. Een leraar 

kan echter op zo’n manier handelen, dat een 

verstorend incident of voorval wordt opgelost 

zonder dat de leerling de kans krijgt om ervan 

te leren en zich te ontwikkelen. De met de 

laptop slaande leerling wordt gestraft voor zijn 

het zo maar een idee zijn om hen uit te nodigen 

om met praktisch wijze leraren te gaan spreken. 

Zij laten zich niet meeslepen door de snelheid 

en levendigheid van de dagelijkse praktijk, we-

ten ook niet altijd hoe het moet, maar kunnen 

wel aangeven waar het op aankomt als er een 

beroep op je wordt gedaan om iets te betekenen 

voor de toekomst van kinderen en jongeren en 

die van de samenleving.  

daden. Het incident is dan klaar en opgelost. 

Praktisch wijs handelen reikt verder dan een 

gebeurtenis situationeel oplossen op een juiste 

manier (ambachtelijkheid) en beoogt betrok-

kenen open te houden, omdat bedoelingen van 

goed onderwijs als een horizon in de toekomst 

liggen (praktische wijsheid). De leerling wordt 

dan meegenomen in wat er op het spel staat 

en uitgedaagd zichzelf daartoe te verhouden. 

Praktisch wijze leraren zullen het gesprek met 

de leerling aangaan, niet om gedane zaken met 

de mantel der liefde te bedekken, maar om de 

leerling aan te spreken en uit te nodigen verant-

woordelijkheid te nemen. Het incident wordt 

aldus een aanleiding om aan te groeien en in de 

wereld te komen. 

Het openhouden en het creëren van moge-

lijkheden betekent overigens niet dat scholen 

niet de opdracht hebben om de wenselijkheid 

van de toekomst te adresseren. Niet alle ontwik-

keling van leerlingen is even wenselijk. Het is 

aan scholen bijvoorbeeld om de mogelijkheid 

om zich te ontwikkelen tot een narcistisch en 

egocentrisch persoon aan de kaak te stellen, de 

wenselijkheid te betwisten en te onderbreken 

(Meirieu 2007). De grond om de bestaande 

praktijk te onderbreken is gelegen in de funda-

mentele levensbeschouwelijke keuzes die een 

school maakt. Ze kan zich daarbij oriënteren 

aan levensbeschouwelijke bronnen die spreken 

van goed leven en goed samenleven. Praktisch-

theologisch is de pedagogische aansporing om 

de situatie open te houden te duiden als hande-

len met een eschatologisch voorbehoud, dat is: 

zo handelen dat er zich altijd nog een toekomst 

kan aandienen die verder reikt dan we nu kun-

nen waarnemen. 

Noot
1 Parafrase op de titel van het boek van Max van Manen 

(2014), zie literatuurlijst.

Literatuur
Biesta, G. (2012). Goed onderwijs en de cultuur van het 

meten. Ethiek, politiek en democratie. Den Haag: Boom 
Lemma Uitgevers.

Biesta, G. (2015). Het prachtige risico van onderwijs. Culem-
borg: Uitgeverij Phronese. 

Caputo, J.D. (2017). Hopeloos hoopvol. Belijdenissen van een 
postmoderne pelgrim. Middelburg: Skandalon. 

Hermans, C. (red.) (2020). Waar is het onderwijs goed voor? 
Anders denken over onderwijs. Eindhoven: Uitgeverij 
Damon.

Manen, M. van (2014). Weten wat te doen wanneer je niet 
weet wat te doen. Pedagogische sensitiviteit in de omgang 
met kinderen. Driebergen: NIVOZ. 

Meirieu, Ph. (2016). Pedagogiek. De plicht om weerstand te 
bieden. Culemborg: Uitgeverij Phronese. 

Pols, W. (2009). Wijsheid van de praktijk. Over het stille 
weten in de onderwijspraktijk. Tijdschrift voor lerarenop-
leiders, 30(3), 28-35. 

Putten, R. van (2015). Bestuurskunde voorbij het maak-
baarheidsdenken? Bestuurskunde, 24 (2), 74-84.

Ricoeur, P. (1992). Oneself as another. Chicago: The Univer-
sity of Chicago Press. 

Vosman, F. & Baart, A. (2008). Aannemelijke zorg. Over 
het uitzieden en verdringen van praktische wijsheid in de 
gezondheidszorg. Den Haag: Lemma. 

Theo (dr. T.S.M.) van der Zee is wetenschappelijk 
medewerker van het Titus Brandsma Instituut 
(Radboud Universiteit) en adviseur en coördinator 
katholiek onderwijs van Verus. Vereniging voor 
katholiek en christelijk onderwijs.  
E tvanderzee@verus.nl

THEMA AANVOELEN EN OPENHOUDEN

WETEN WAT TE DOENHANDELINGEN 2021 | 2



3 8 3 9

     

THEMA  |  WILLEM MARIE SPEELMAN

ondergedompeld in de realiteit, maar moeilijk 

kunnen onderscheiden. 

Verhalen van de goede richting
In deze Covid-19-crisis zou een oud francis-

caans verhaal wel eens licht kunnen werpen op 

de harde realiteit waarin wij ons bevinden. Het 

verhaal gaat over melaatsheid, die met Covid-19 

een ongekende besmettelijkheid gemeen heeft, 

en daarmee strikte rituelen van afzondering en 

uitsluiting. Het staat in De Fioretti (nr. XXV,  

pp. 98-101) en gaat als volgt.

Oude verhalen vertellen bijvoorbeeld 

van een vergelijkbare situatie waarin 

iemand iets onverwachts doet en zo 

een nieuwe blik op de realiteit mogelijk maakt. 

In die zin kunnen verhalen vormen van prakti-

sche wijsheid zijn. Het is niet zo dat de verhalen 

geschreven zijn om vooraf al antwoord te geven 

op vragen die later wellicht gesteld zullen wor-

den. Dat antwoord moet komen van de mensen 

die zelf met een vraag geconfronteerd worden. 

Verhalen kunnen wel een licht werpen op de 

situatie, en iets zichtbaar maken wat mensen, 

3 8 3 9HANDELINGEN 2021 | 2 WETEN WAT TE DOEN

THEMA

< René Rosmolen, ‘Franciscus’

Een franciscaans wonderverhaal en de 
harde realiteit van geestelijk verzorger

De vraag naar praktische wijsheid hoor je nogal eens in de peinzende vorm: 
‘Wat is wijsheid?’ oftewel: ‘Wat moeten we in godsnaam doen?’ Het is een 
vraag die gesteld wordt als de gewone manier van doen niet meer blijkt te 
werken. Dan helpen soms oude verhalen, die je de goede richting wijzen. 

1

2

3

4

5

6

7

8

9

10

11

Franciscus volgde Christus in alles na. Daarom kon het gebeuren dat als 

hij, net als zijn leermeester, een zieke genas, God ook diens ziel genas. Bovendien had hij 

bepaald dat zijn broeders melaatsen verzorgden, uit liefde voor Christus die voor ons 

als een melaatse heeft willen zijn. Zo gebeurde dat ook in een hospitaal waar 

Franciscus dichtbij verbleef. Daar was echter een patiënt die zo ongeduldig en 

vervelend was, dat die door de duivel bezeten leek. De broeders verdroegen zijn 

nukken om de verdiensten van hun geduld te vermeerderen. Maar toen hij Christus en 

zijn heilige Moeder beledigde konden zij het niet meer verdragen en wilden ze de man 

aan zijn lot overlaten. Ze vertelden dit Franciscus. Deze ging naar de man toe en zei: 

“Mijn lieve broeder, God geve je vrede.” – “Wat voor vrede? God heeft mij alle vrede 

en goeds ontnomen, en gemaakt dat ik wegrot en stink!” – “Heb geduld, mijn zoon, 



4 0 4 1

Beknopte analyse van het  
wonderverhaal
Na een eerste lezing heerst misschien het idee 

dat Franciscus een melaatse geneest. Zo luidt 

ook de titel van het verhaal. Maar als je nog 

eens leest, merk je dat onduidelijk wordt wie 

nu wie genezen heeft. Is het God, Christus, of 

Franciscus (r.2), of misschien de melaatse zelf 

(r.20-21)? Staat die melaatse voor Christus of 

de duivel (r.6)? Of is hij een aanklacht tegen de 

zorgpraktijk van de broeders (r.15-16)? Ver-

zorgden de broeders de zieken uit liefde voor 

Christus, of om de hemel te verdienen (r.7): is 

hun motivatie niet dubbelzinnig? 

Alleen al het stellen van deze vragen brengt 

ons dichter bij de praktische wijsheid van ver-

halen. Want al liggen de antwoorden soms diep 

verborgen in het plot, de aandachtige luisteraar 

hoort ze wel, misschien onbewust, en dat maakt 

hem of haar gevoelig voor onderscheiding tus-

sen het een en het ander. 

Hoe dan ook, de woede van de melaatse ont-

neemt de broeders hun competentie: ze willen 

hem niet meer helpen. Franciscus probeert de 

melaatse mee te krijgen in hetzelfde boetvaar-

dige programma: geduldig je aardse ellende ver-

dragen om zo in de hemel te komen. Maar daar 

kan de melaatse zo niet in meegaan. Dan trekt 

Franciscus zich terug in gebed. Het is een stil 

moment in het verhaal, want wat daar gebeurt 

wordt niet gezegd. 

Als hij terugkomt, is zijn benadering veran-

derd: “Ik zal doen wat jij wilt.” Dat heeft Fran-

ciscus nog nooit tegen iemand anders dan de 

Heer zelf gezegd. En dan verandert meteen ook 

de toon van de melaatse: “Dan wil ik dat je mij 

wast, want ik kan mezelf niet verdragen.” Het is 

Op het eerste gezicht is dit verhaal natuurlijk 

niet echt gebeurd, terwijl de zorg in onze zie-

kenhuizen wel echt is. Op basis waarvan zou je 

die twee dingen met elkaar kunnen vergelijken? 

De filosoof Paul Ricoeur (1984, 208), die zijn 

leven en denken gewijd heeft aan de narrati-

viteit (de orde van het verhaal), stelt dat ieder 

verhaal een plot heeft. Dit wil zeggen dat zowel 

fictieve als historische verhalen georganiseerd 

zijn volgens dezelfde narratieve regels die een 

bepaalde boodschap naar voren brengen. De 

narrativiteit is daarom een punt van overeen-

komst tussen de franciscaanse en hedendaagse 

verhalen. In een notendop: ieder verhaal is 

georganiseerd volgens de narratieve structuur, 

die antwoord geeft op de vragen: 

begrijpelijk dat een professioneel zorgverlener 

huivert voor zoveel welwillendheid – distantie 

kenmerkt de professionaliteit immers – maar 

in dit verhaal blijkt het opgeven van de profes-

sionele distantie een doorbraak mogelijk te 

maken. 

De handeling die dan volgt is een teder gebaar 

van lijfelijke aanraking en welriekend water. 

In dat gebaar geneest de melaatse naar lijf en 

ziel. Een wonder! Of met andere woorden: de 

relatie tussen handeling en effect is onduidelijk. 

Wie of wat doet hem genezen? En dan komen 

er een paar vreemde wendingen. De melaatse 

voegt zich volkomen naar het eerder afgewezen 

programma van Franciscus en de broeders: 

boetvaardig en sacramenteel; nu kan hij er wel 

in meegaan. Nog vreemder is dat God blijkbaar 

wil dat hij sterft. Het gaat kennelijk niet om de 

genezing van de zieke, maar dat hij een goede 

dood sterft en in de hemel komt. Hoe vaak 

komt het niet voor dat wij menen het goede 

te doen, maar dat er iets anders uitkomt dan 

wij hadden verwacht. Als wij dat erg vinden, 

veronderstellen we dan niet dat wij heer en 

meester van de situatie waren of tenminste had-

den moeten zijn? 

Ten slotte wijst het oordeel, geveld door de 

ziel van de melaatse, op een gefaseerd pro-

gramma: de genezing is een competentiefase 

met het oog op de verzoening en de goede dood 

van de zieke. Het plot verbindt de wereldse en 

de religieuze werkelijkheid. Als Franciscus iets 

doet, werkt God mee; de melaatse is tegelijk een 

bezetene en een representant van Christus; hij 

geneest van lijf en ziel; het goede leven is hier, 

maar uiteindelijk toch vooral in de hemel. 

1. �Waarom wordt dit gedaan of gebeurt dit? 

(motivatie of destinatie)

2. �Kon dit wel gebeuren? (competentie)

3. �Wat gebeurde er? (handeling)

4. �Hoe werd daarop gereageerd? (oordeel) 

(Speelman 2013; 2020a; 2020b)

Iedereen herkent deze structuur op het mo-

ment dat iemand een verhaal vertelt waarin een 

van deze fasen volledig ontbreekt. Dan komt 

meteen die vraag boven: Waarom? Hoe? Wat? 

En wat vond die daarvan? 

Ik ga kort in op het verhaal van Franciscus. 

Daarna zal ik een verhaal vertellen van een 

geestelijk verzorger in een ziekenhuis tijdens de 

Covid-19-crisis. 

12

13

14

15

16

17

18

19

20

21

22

23

24

25

26

27

want deze ziekte is een beproeving die als je hem geduldig verdraagt jouw ziel zal 

redden.” – “Hoe zou ik dit alles kunnen verdragen? En jouw broeders, die mij niet 

goed verzorgen, maken het alleen nog maar erger.” Dan trekt Franciscus zich terug om 

te bidden. Hij kwam terug en zei: “Als je niet tevreden bent over mijn broeders, wil ik 

je zelf verzorgen.” – “Maar wat kun jij meer doen dan hen?” – “Ik zal doen wat jij 

wilt.” – “Dan wil ik dat je me wast, want ik stink zo erg dat ik mezelf niet kan 

verdragen.” Franciscus liet meteen warm water komen met geurende kruiden, kleedde 

de melaatse uit en waste hem met zijn blote handen. En iedere plek waar zijn handen 

hem raakten verdween de melaatsheid. En met het lichaam genas ook de ziel van de 

man. Toen Franciscus zag wat er gebeurd was verdween hij meteen en trok zich terug 

in de bossen. De melaatse kreeg berouw over zijn nare gedrag. Hij vroeg God om 

vergeving en ging te biecht bij een priester. Twee weken later beschikte God dat de 

melaatse door een andere ziekte getroffen werd. Hij ontving de laatste sacramenten en 

stierf een heilige dood. Voordat zijn ziel naar het paradijs ging, verscheen hij aan 

Franciscus in de bossen om hem te bedanken voor zijn genezing en toegang tot het 

eeuwige leven.

THEMA EEN FRANCISCAANS WONDERVERHAAL EN DE HARDE REALITEIT VAN GEESTELIJK VERZORGER

WETEN WAT TE DOENHANDELINGEN 2021 | 2



4 2 4 3

Beknopte analyse van het  
coronaverhaal
De geestelijk verzorger beschrijft haar werk 

als het leggen van contacten en het opbouwen 

van een band met mensen in het ziekenhuis, 

zowel patiënten als zorgmedewerkers (r.2-4). 

Op het eerste gehoor neemt deze dus de positie 

in van Franciscus, die ook een wat aparte rol 

heeft in het hospitaal. Maar laten we ons vooral 

concentreren op haar verhaal. Zij beschrijft 

het ziekenhuis als een buitengewone plek, een 

plaats van zorg buiten het gewone leven, waar 

patiënten zo kort mogelijk verblijven. Het korte 

verblijf wordt gecompenseerd door de tijd en 

aandacht die de geestelijk verzorger voor de 

Crisis in het ziekenhuis
Dit oude verhaal kan licht werpen op onze 

verhalen. Niet alleen door bij iedere wending de 

vraag te stellen wat wij ermee zouden kunnen, 

maar vooral door het hele plot op ons te laten 

inwerken. En nog meer, en dat wil ik hier doen, 

door een wisselwerking op gang te brengen 

patiënten heeft (r.24), en de regelmatige aan-

wezigheid door het werken op vaste afdelingen. 

De buitengewone situatie wordt in de contacten 

gecompenseerd door het eigen verhaal van de 

mensen (r.12), dat hen verbindt met zichzelf in 

de eigen ruimte van hun thuis. Overigens komt 

de waarde van het eigene ook terug in de eigen 

positie van de geestelijk verzorger binnen de 

werkomgeving. Het werk zelf wordt beschreven 

als ondersteuning (r.28), hetgeen impliceert dat 

de mensen (patiënten en zorgpersoneel) zelf de 

rol van handelend subject op zich nemen. En 

omdat deze geestelijk verzorger zich gemoti-

veerd weet door het handelen van Jezus, is er 

sprake van een kleine reeks van motiverende 

met ons eigen verhaal. Ik lees zo’n verhaal in 

mijn verslag van een gesprek met een geestelijk 

verzorger. Het gesprek werd online gevoerd op 

5 oktober 2020. De geestelijk verzorger heeft 

ingestemd met de publicatie van het verhaal 

zoals het hier staat. 

1

2

3

4

5

6

7

8

9

10

11

12

13

14

15

16

17

18

19

20

21

22

23

24

25

26

27

28

29

30

31

32

33

34

35

36

37

38

39

40

41

42

43

44

45

46

47

De geestelijk verzorger werkt op vaste afdelingen in het ziekenhuis. Vaste, eigen 

afdelingen maken contacten duurzamer. “Patiënten zijn doorgaans vrij kort hier, zodat 

er weinig tijd is om er een band mee op te bouwen. De contacten met het 

zorgpersoneel gaan in die zin natuurlijk gemakkelijker.” Zij benadert mensen als zij 

erom vragen; maar ze gaat ook spontaan op bezoek. Op mijn vraag waarom ze dat 

doet antwoordt ze na een korte stilte: “Omdat Jezus dat deed.” Soms ontmoet zij 

weerstand als vertegenwoordiger van de kerk – “dat pedofieleninstituut?” Meestal 

lukt het haar wel om die weerstand weg te nemen, door te luisteren naar wat die 

persoon wil zeggen, niet over de kerk, maar over zichzelf en zijn of haar situatie. 

Luisteren is de belangrijkste vaardigheid voor haar als geestelijk verzorger. “Ik moet 

ook wel eens iets zeggen, maar dan is dat vooral om de mensen op gang te brengen 

met hun eigen verhaal.” Ook een brede belangstelling is een vaardigheid. “Het is 

goed om geïnteresseerd te zijn, zodat je aansluiting kunt vinden bij al die 

verschillende interesses. Zo was er laatst iemand die thuis kolibries had. Kolibries? Ik 

moest snel schakelen om te begrijpen dat hij zo snel mogelijk terug naar huis wilde 

om voor zijn vogeltjes te zorgen.” Als je als geestelijk verzorger bij iemand langskomt 

let je goed op met wie je te maken hebt. “Je bent gespitst om te zien en te horen: 

Hangen er kaartjes aan de muur, en wat voor kaartjes zijn dat dan? Waar praat hij 

over, en waar praat hij níet over? En als een patiënt zegt ‘laat mij maar doodvallen’, 

wat zegt hij dan? Is het genoeg geweest, of vraagt hij niet eigenlijk: ‘wie pakt mij 

op?’” Als geestelijk verzorger wil je ook goed thuis zijn in je werkomgeving en de 

organisatie van het ziekenhuis. “Het helpt in je contacten met het management als je 

weet hoe de zaken lopen, en de geldstromen.” De geestelijk verzorger heeft een eigen 

positie in het hele zorgtraject, omdat zij tijd heeft voor de mensen, en aandacht voor 

hun verhalen. Die hebben andere zorgverleners vaak niet. Het is mooi meegenomen 

dat dit blijkt te helpen in hun genezingsproces: “Volgens wetenschappelijk onderzoek 

zorgen tijd en aandacht ervoor dat patiënten één dag minder op de intensive care 

liggen.” Bovendien ondersteunt het luisteren naar hun verhalen het moreel van het 

zorgpersoneel. “Als geestelijk verzorger ben je soms een luis in de pels van het 

management, omdat wij overal komen en veel zien en horen.” De coronacrisis van 

maart kwam plotseling. “We kregen steeds meer mensen met vreemde klachten, die de 

zorg niet goed kon plaatsen. Ze waren ziek, benauwd en bang. Het gebeurde zo snel. 

Binnen een week hadden we een eigen gesloten corona-afdeling. Het zorgpersoneel op 

die afdeling droeg blauwe pakken, met daarop een sticker met de voornaam en de 

functie. Het leek op een oorlogsgebied. Iemand die voor defensie had gewerkt zei dat 

het haar deed denken aan wat men doet bij een gifgasaanval.” En ook met de 

patiënten ging het heel snel. “Een man had net monter tegen mij gezegd dat hij 

morgen naar huis mocht. Even later hoorde ik dat hij gestorven was.” Maar er was 

ook een enorme saamhorigheid. “Ineens is er geen onderscheid meer, specialisten 

ging uithuilen bij de schoonmaakster. Er was een sterk gevoel van gemeenschap: wij 

zijn van dit ziekenhuis.” Het is vreemd om te zeggen, maar de crisis heeft ook een 

goede kant, want ineens was er aandacht voor dingen die doorgaans op de 

achtergrond spelen. Ondertussen ging ook de reguliere zorg door. “We hadden het zo 

geregeld dat je een paar dagen op de corona-afdeling werkte, en de andere dagen op 

je eigen afdelingen de gewone gesprekken had.” Dat moet ook niet vergeten worden. 

“Hoe ik het volhield? Veel sporten, en vooral niet naar die nieuwsuitzendingen over 

corona kijken.”

THEMA EEN FRANCISCAANS WONDERVERHAAL EN DE HARDE REALITEIT VAN GEESTELIJK VERZORGER

WETEN WAT TE DOENHANDELINGEN 2021 | 2



4 4 4 5

waartoe van de zorg in het ziekenhuis is niet zo 

duidelijk. Toch zijn ook in haar verhaal verschil-

lende verhalen te horen die onderscheiden en op 

elkaar betrokken worden: de gewone menselijke 

realiteit en die van de crisis en het ziekenhuis. 

Het werk van de geestelijk verzorger is het naar 

de voorgrond halen van datgene wat gewoonlijk 

op de achtergrond speelt. En op een negatieve 

manier lijkt het coronavirus, net als de duivel in 

het franciscaanse verhaal, eenzelfde rol te spelen! 

Door de reguliere verhoudingen in het zieken-

huis te verstoren worden de mensen terugge-

worpen op menselijker verhoudingen. Wat hier 

gebeurt wordt door Victor Turner (1987, 202) 

beschreven als communitas, een oorspronkelijker 

gemeenschap die als ‘anti-structuur’ de structuur 

van de samenleving (of van een bedrijf) tegen-

spreekt en tegelijkertijd grondt. 

In beide verhalen worden de medische 

competenties in het geheel niet genoemd, maar 

komen andere competenties ter sprake: vooral 

luisteren, maar ook verbinding, tijd (die het 

zorgpersoneel niet heeft) en aandacht. De eigen 

wil van de melaatse en het eigen verhaal van de 

mensen komen in die zin overeen dat de patiënt 

zelf centraal staat, en dan vooral in zijn verbin-

ding met de gewone leefsituatie. De melaatse 

wil gewassen worden omdat hij weer de geur 

van zijn gewone zelf wil ruiken, en de zieke 

man wil terug naar huis om voor zijn kolibries 

te zorgen. Dit punt, dat zowel Franciscus als 

de geestelijk verzorger een aparte rol vervullen 

met een zekere afstand tot het louter medische 

handelen, geeft te denken. Want hoeveel ruimte 

is er in ons huidig zorgstelsel voor niet-strikt-

medische handelingen? 

Het handelen van de hoofdpersonen is vooral 

rollen: Jezus motiveert de geestelijk verzorger 

om de mensen er luisterend toe aan te zetten 

hun eigen verhaal te vertellen. Het delen van 

dit eigene vormt de band tussen de patiënten, 

zorgpersoneel en de geestelijk verzorger. De 

waarden van het verhaal zijn, behalve ‘eigen’, 

ook ‘narrativiteit’ (verhaal), ‘identiteit’ (wie ben 

jij?), ‘contact’, ‘verstaan’ en ‘nood’. 

Vanaf regel 31 gebeurt er iets, waardoor het 

ziekenhuis zelf in crisis raakt. Het functioneert 

niet meer goed, lijkt zelf patiënt te worden. 

Plotseling komt er een ongenode gast binnen 

(r.32), die onmiddellijk een reactie oproept 

(r.33-34): de vreemde indringer wordt geïso-

leerd en gescheiden van de reguliere zorg. 

We zien hier een duidelijke overeenkomst 

met het franciscaanse verhaal, maar het vervolg 

lijkt toch anders te zijn. In het verhaal van de 

geestelijk verzorger wordt de ruimte voor zorg 

beschreven als een oorlogsgebied. Er komt een 

soort genezingsproces op gang, die het zie-

kenhuis zelf betreft. Het zieke element wordt 

afgezonderd (r. 33-34), het wel functionerende 

element afgeschaald (r.43-46), en de interne 

verhoudingen worden gereset (r.39-43). 

De strijd tegen het coronavirus is een andere 

handeling, die andere competenties veronder-

stelt: “aandacht voor dingen die doorgaans op 

de achtergrond spelen”. Wat die dingen zijn 

wordt niet expliciet gezegd, maar het verhaal 

wijst op onderliggende waarden, zoals zorg 

voor de eigen instelling, voor het zorgperso-

neel, voor de onderlinge verhoudingen. Een 

syntactische beschrijving zou kunnen zijn dat 

het coronavirus het ziekenhuis motiveert zich 

opnieuw te verbinden met zichzelf en zorg te 

dragen voor haar eigen gezondheid. De waar-

gebarend. De eigenlijke handeling zelf wordt 

uit handen gegeven, om haar in de handen van 

de patiënt te leggen. Bij Franciscus schept dit 

gebaar de ruimte voor het wonder. En zoals 

ik al opmerkte, spelen ook de krachten van 

de door de duivel bezetene respectievelijk het 

vreemde virus een (negatief) motiverende rol 

in de handeling van de patiënt respectievelijk 

het ziekenhuis als gemeenschap. 

Ten slotte levert een vergelijking van de 

narratieve fase van het oordeel een bijzondere 

overeenkomst op. Zowel Franciscus als de 

geestelijk verzorger trekken zich terug, de een in 

de bossen, de ander in de sportschool. Ze vellen 

geen oordeel over hun eigen handelen, maar ze 

zijn ook niet de eigenlijke handelende subjec-

ten. Er klinkt wel een positief oordeel over het 

handelen van God respectievelijk het zieken-

huis als gemeenschap, die ervoor zorgen dat de 

verhoudingen weer goed afgestemd worden. 

Praktische wijsheid is al doende en proefonder-

vindelijk leren af te stemmen op de verande-

rende situatie. Soms werkt de reguliere manier 

van doen niet meer; dan moet je onmiddellijk 

reageren en opnieuw zoeken naar competenties, 

die misschien op de achtergrond geraakt waren. 

Franciscus trok zich terug in gebed: waarom 

doe ik deze dingen ook alweer? Wat wilt Gij dat 

ik doen zal? De geestelijk verzorger ziet hoe het 

ziekenhuis in korte tijd weer aandacht krijgt 

voor zichzelf, als gemeenschap, om de crisis aan 

te kunnen die haar zelf raakt en dreigt uit te 

putten. Ondertussen wordt duidelijk dat oude 

verhalen onwillekeurig – en zelfs wanneer men 

ze nog nooit gehoord heeft – een rol blijken te 

spelen in de nieuwe praktijken. 

den van het zelf van het ziekenhuis zijn in dit 

verhaal: ‘eigen’, ‘gezondheid’, ‘gemeenschap’, ‘cri-

sis’, maar ook het niet vergeten van haar missie: 

‘reguliere zorg voor mensen’.  

Men kan erover discussiëren of er vóór deze 

hernieuwde verbinding een scheiding was: was 

het ziekenhuis werkelijk vergeten om ook voor 

zichzelf te zorgen? Was er een coronavirus voor 

nodig om haar weer te herinneren aan haar eigen 

fundamenten? De geestelijk verzorger beschrijft 

het als een “goede kant” van de crisis. En dat is 

begrijpelijk, omdat de competenties die nodig 

zijn om het genezingsproces van het ziekenhuis 

zelf te ondersteunen nu net de competenties zijn 

die de geestelijk verzorger in haar reguliere zorg 

inzet: opbouwen van contacten, aandacht voor 

dingen die op de achtergrond spelen, en mensen 

verbinden met hun eigen verhaal. 

Hoe beide verhalen elkaar wederzijds 
belichten
Om de verhalen met elkaar te verbinden is het 

goed om de narratieve structuur te volgen: wel-

ke motivaties spelen er, welke competenties, wat 

wordt er gedaan en hoe is het oordeel? Maar 

hoe verleidelijk het ook kan zijn de aandacht te 

richten op overeenkomsten tussen elementen of 

wendingen in de twee verhalen, het is belangrijk 

om de eigen en onderscheiden lijn van ieder 

verhaal te volgen. Juist de verschillen maken de 

dieperliggende overeenkomsten zichtbaar. 

In het franciscaanse verhaal zijn Christus en 

het eeuwig leven zeer expliciete motivatoren, 

waarbij het wereldse verhaal zijn bestemming 

vindt in het religieuze. De geestelijk verzorger 

noemt Jezus echter pas als voorbeeld wanneer ik 

haar vraag naar haar motivatie. Het waarom en 

THEMA EEN FRANCISCAANS WONDERVERHAAL EN DE HARDE REALITEIT VAN GEESTELIJK VERZORGER

WETEN WAT TE DOENHANDELINGEN 2021 | 2



4 6

Literatuur
[Franciscus van Assisi] (20062). De Fioretti. Verhalen over 

Sint-Franciscus. Haarlem: Gottmer. 
Ricoeur, R. (1984). Time and Narrative, Volume I. Chicago: 

University of Chicago Press. 
Speelman, W.M. (2013). Levende franciscaanse spiritualiteit. 

Een spirituele methode. Heeswijk: Berne Media.
– (2020). De structuur van het verhaal. In: Franciscaans Le-

ven, 103:1 (2020) 7-14. ’s-Hertogenbosch: Franciscaanse 
Beweging.

– (2020). Een wonderverhaal: Franciscus en de zeurende 
melaatse. In: Franciscaans Leven 103:2, 55-67. ’s-Herto-
genbosch: Franciscaanse Beweging.

Turner, T. (1987). Dramas, Fields, and Metaphors. Symbolic 
Action in Human Society., Ithaca, NY/London: Cornell 
University Press.

Willem Marie (dr. W.M.) Speelman OFS is direc-
teur van het Franciscaans Studiecentrum, verbon-
den met de Tilburg School of Catholic Theology. 
Hij doet onderzoek naar levende franciscaanse 
spiritualiteit, met als bijzondere aandachtsvelden: 
zorg, armoede, duurzaamheid en leiderschap. 
E w.m.speelman@tilburguniversity.edu

THEMA

HANDELINGEN 2021 | 2

TIPS BIJ HET THEMA

Om verder te lezen
Serie van zes artikelen 

‘Praktisch wijze profession-

al’, Zorg & Welzijn (januari-

juli) 2016, gebundeld en 

uitgebreid uitgebracht als 

De praktisch wijze professional. Zeven ar-

tikelen, Utrecht: Stichting Presentie 2016.

Sophie Albers en Albert Jan 

Kruiter (2020). Doen wat 

goed is. Pleidooi voor prak-

tische wijsheid in het sociale 

domein. Amsterdam: Van 

Gennep. 

�Marij Bontemps-Hommen 

(2020). Practical wisdom: 

The vital core of professio

nalism in medical practices. 

Utrecht: Universiteit voor 

Humanistiek (diss.). 

Elizabeth Anne Kinsella & 

Allan Pitman (Eds.) (2012). 

Phronesis as Professional 

Knowledge. Practical Wis-

dom in the Professions. Rot-

terdam: Sense Publishers.

�Wendelin Küpers & David 

J. Pauleen (Eds) (2013). A 

Handbook of Practical Wis-

dom: Leadership, Organiza-

tion and Integral Business 

Practice. London / New 

York: Routledge.

Mieke Lunenberg & Fred 

Korthagen (2009). Ervaring, 

theorie en praktische wijsheid 

in de professionele ontwik-

keling van leraren. Tijdschrift 

voor Lerarenopleiders 30(2) 

2009, pp. 16-21.

Elke Müller (red.) (2019). 

Aristoteles in actie. Prak-

tische wijsheid voor profes-

sionals in het onderwijs. 

Leusden: ISVW Uitgevers.

�Wouter Sanderse en Beau 

Huijsse (2019). Van eigen-

wijs naar samenwijs: hoe 

praktische wijsheid leraren 

wél kan helpen het goede 

te doen. Tijdschrift voor 

lerarenopleiders, 40(1)  

2019, pp. 47-57. 

Barry Schwartz & Kenneth 

Sharpe (2010). Practical  

Wisdom: The Right Way  

to Do the Right Thing. New 

York: Riverhead. 

Frans Vosman & Andries Baart 

(2008). Aannemelijke zorg. Over 

het uitzieden en verdringen van 

praktische wijsheid in de gezond-

heidszorg. Den Haag: Lemma. 

In diverse leergangen of cursussen over leider-

schap komt praktische wijsheid aan de orde 

als een belangrijke, zo niet cruciale kwaliteit 

van leidinggeven. In de context van de zorg, 

onderwijs en pastoraat leidt het ontwikkelen 

van praktische wijsheid door professionals 

eerder een latent bestaan. Soms organiseert het 

NIVOZ (nivoz.nl) op dit terrein een seminar 

voor professionals in het onderwijs. 

Praktische wijsheid gedijt het beste in een 

reflexief klimaat waarin de ‘waartoe?’-vraag 

gesteld wordt en het gesprek niet gevangen blijft 

in een doel-middel-denken. Kenniskringen, 

vormen van intervisie en beraad lenen zich er 

goed voor om praktische wijsheid als kwaliteit 

van professioneel handelen verder te ontwik-

kelen – individueel en collectief.

4 7WETEN WAT TE DOEN



De wijze zaaier

Zaaiers hielden Van Gogh (1853-1890) zijn hele kunstenaars

leven bezig. In totaal maakte hij meer dan dertig tekeningen 

en schilderijen met hetzelfde thema. Deze zaaier schilderde hij 

in het najaar van 1888. Van Gogh gebruikte hier kleuren die emotie en 

hartstocht moesten uitdrukken. Hij gaf de hoofdrol aan het groengeel 

van de lucht en het paars van het veld. De helgele zon lijkt wel een 

stralenkrans die van de zaaier een heilige maakt.

Deze ‘heilige’ zaaier is iemand met praktische wijsheid. Hij zaait niet in 

het vroege licht van de morgen, ook niet in het harde licht van de dag. 

Nee, hij zaait in het late lage licht van de avond. Hij gunt het zaad eerst 

een volle nacht voordat het blootgesteld wordt aan het licht.

Praktische wijsheid, die ik herken sinds ik zelf zaaier ben.

Wie een moestuin heeft, zoals ik, laat zich graag informeren door wijze 

zaaiers. Wat is wijs als het gaat om zaaitijd, om poottijd? Hoeveel mest 

is nodig? Hoe diep te spitten? Pas op voor de IJsheiligen, want vorst 

verwoest. Praktische wijsheid, waar ik veel van leer.

Als zaaier moet je ook een zeker vertrouwen hebben. Je vertrouwt zaad 

toe aan de grond. Je geeft het uit handen, maar de oogst heb je niet in 

eigen hand. Dat maakt je bescheiden.

Vertrouwen wordt ook gevraagd als het zaad ontkiemt en op eigen 

tijd opkomt. Ook al is dat pas na een maand, zoals bijvoorbeeld bij 

pastinaak. Wijs is het dus niet te veel te schoffelen, maar om eerst het 

ontkiemende zaad tussen het onkruid te laten opgroeien. Geduld heb-

ben is dus ook een vorm van wijsheid.

Misschien is zaaien wel een verborgen kwaliteit van wie praktisch 

wijs geworden is. Zaaien van geduld, het leren onderkennen van 

meervoudige perspectieven, het beoefenen van bescheidenheid en de 

toekomst open kunnen houden voor het onverwachte.

Voor het ‘heilige moment’ van de oogst.

IN BEELD  |  RENÉ ROSMOLEN

HANDELINGEN 2021 | 24 8 WETEN WAT TE DOEN 4 9

Vincent van Gogh, ‘De zaaier met ondergaande zon’, Arlès, 1888



INTERVIEW  |  TOM LORMANS

‘De samenleving is gebaat bij  
een zoektocht naar het goede’

Hoogleraar en ‘Denker des Vaderlands’ Paul van Tongeren:

Wat houdt in uw ogen praktische  

wijsheid in?

‘Praktische wijsheid is een van de manieren 
waarop de aristotelische deugd van phronèsis of 
prudentia vertaald wordt. Ik vertaal die zelf het 
liefst met praktische verstandigheid of morele 
verstandigheid. Maar praktische wijsheid is 
tegenwoordig een veelgebruikte term daarvoor. 
Ik zal het proberen op te vatten als een aandui­
ding van wat bij Aristoteles phronesis heet.’

Wat wil dat zeggen?

‘Phronèsis is een van de intellectuele deugden. 
Aristoteles onderscheidt intellectuele deugden: 
perfecties van het denken, en karakterdeugden: 
perfecties van het voelen en het handelen.  

Denken gebeurt op verschillende manieren: 
hier, bij de phronèsis, is het de perfectie van 
het denken voor zover dat in het handelen zelf 
gestalte krijgt. Niet per se door het handelen, 
maar in het handelen zelf. Dus het is een soort 
weten, een soort denken, een soort inzicht dat 
niet los van het handelen bestaat, maar in het 
handelen zit. Dat is een eerste aanduiding.

Ten tweede: het wordt als een van de kardi­
nale deugden – die term is niet van Aristoteles 
maar van Ambrosius – gezien. Dat betekent 
dat het een element is in elke andere deugd: 
moed, vriendelijkheid, waarheid, enzovoort. 
Die zijn allemaal niet mogelijk zonder dat ook 
de praktische verstandigheid of wijsheid daarin 
werkzaam is. 

Ten derde: waarin bestaat dan die praktische 
wijsheid? Het is de manier waarop een persoon 
eigenlijk twee dingen tegelijkertijd waarneemt. 
Enerzijds een doel waar het uiteindelijk om 
gaat: het goede waarop het handelen, het leven 
gericht is, het grote doel. Dit ligt soms ver weg. 
Anderzijds alles wat juist heel nabij is: alle om­
standigheden die hier en nu gegeven zijn. In het 
hier en nu waarin dat goede op een of andere 
manier gerealiseerd moet worden. 

Aristoteles verbeeldt het wel met de boogschut­
ter, een graag gebruikt beeld. De boogschutter 
die zicht moet houden, zijn oog goed gericht 
moet houden op de roos, het doel waarop hij 
mikt en tegelijkertijd alleen maar succesvol kan 
mikken als hij ook oog heeft voor het materiaal 
dat hij in handen heeft, de positie waarin hij 
staat, de wind die van de ene of van de andere 
kant komt. Als je al die concrete omstandighe­
den waaronder je op het goede gericht bent niet 
in de gaten hebt, dan wordt het een wat een loze 
gerichtheid, zou je kunnen zeggen. Dan kan die 
niet effectief worden.’

Paul van Tongeren (1950) is een Nederlands filosoof en theoloog, gespecialiseerd in ethiek. Van 

1986 tot 1991 was hij te Leiden vanwege de Radboudstichting bijzonder hoogleraar in de wijs-

begeerte in relatie tot de katholieke levensbeschouwing. In 1990 aanvaardde hij het ambt van 

hoogleraar in de wijsgerige ethiek en de wijsbegeerte in verband met het recht aan de Radboud 

Universiteit te Nijmegen. Op 11 december 2015 hield hij in de St. Stevenskerk te Nijmegen zijn 

afscheidsrede. Vanaf april 2021 mag hij als Denker des Vaderlands de stem van de filosofie in 

het publieke debat laten klinken. 

5 0 5 1

‘DE SAMENLEVING IS GEBAAT BIJ EEN ZOEKTOCHT NAAR HET GOEDE’

WETEN WAT TE DOEN

Paul van Tongeren

• ����‘De blik op het uiteindelijke 
doel en de blik op de concrete 
omstandigheden moeten samen 
gegeven zijn in het handelen zelf ’

HANDELINGEN 2021 | 2



5 2 5 3

Hoe komen de twee gerichtheden in het 

handelen naar voren? 

‘Die twee blikken – de blik op het uiteindelijke 
doel en de blik op de concrete omstandighe­
den – die moeten samen gegeven zijn in het 
handelen zelf. Het is geen theoretische weten­
schap; het is het weten dat zich misschien zelfs 
vaak niet eens expliciet kan formuleren. Dat wil 
zeggen, waarvan je wellicht niet eens precies 
kunt verwoorden wat je dan precies weet. 
Het wordt ook wel vergeleken met hoe een 
ambachtsman kan spreken over wat hij weet 
te doen. Als je een timmerman vraagt hoe je 
een plank moet zagen, kan hij dat wellicht niet 
uitleggen, maar hij zal zeggen: ‘Kijk maar, zo 
doe je dat’. Dan zie je het weten gestalte krijgen 
in het handelen zelf.

Het is ook een zien. Dat is een van intrige­
rende passages in de ethica van Aristoteles, 
waarin hij van de phronèsis zegt dat deze een 
soort aisthesis, een soort waarneming is. Het 
heeft iets van een intuïtie. Niet in de zin van 
iets dat uit je ingewanden komt, maar in de zin 
dat iemand op basis van ervaring onmiddel­
lijk ziet hoe je een probleem moet aanpakken. 
Succesvol handelen gebeurt niet op basis van 
een expliciete overweging die vertaald moet 
worden in handelen, maar je ziet daar iemand 
onmiddellijk de goede weg inslaan of de goede 
houding aannemen.  

Praktische wijsheid is een van de kardinale 
deugden, een term van Ambrosius, die je in 
Aristoteles al herkent. Deze intellectuele deugd 
van de phronèsis vereist en is verondersteld 

in elk van de praktische deugden. Het is een 
centraal element in de aristotelische deugden­
ethiek.’

Kunt u een voorbeeld geven hoe dit in een 

andere deugd terug is te zien?

‘Neem de deugd van vriendelijkheid. Een 
vriendelijk mens moet ten eerste weten waar 
het uiteindelijk om te doen is, zijn blik gericht 
hebben op het uiteindelijk goede. Dit is te ver­
talen als een inclusief begrip van geluk, dat wil 
zeggen het eigenlijk geluk en het geluk van de 
gemeenschap waarvan je deel uitmaakt. Iemand 
die niet weet waar het in het leven om gaat, kan 
ook niet op de juiste manier vriendelijk zijn. 
Zo iemand moet ten tweede ook de concrete 
omstandigheden kunnen zien: als je op een 
begrafenis bent, moet hij zijn vriendelijkheid 
op een andere manier uiten dan wanneer hij op 
een feest is. 

Om vriendelijk te kunnen zijn moet je weten 
waar het uiteindelijk om gaat en weten wat de 
concrete omstandigheden zijn waarbinnen je 
dat uiteindelijke doel realiseert. Datzelfde geldt 
ook voor de dapperheid, de vrijgevigheid en 
alle andere deugden die Aristoteles noemt. Bij 
alle deugden is de verstandigheid belangrijk: 
deze weet de deugd te richten op het uitein­
delijke goede en weet die te plaatsen in de 
concrete context.’ 

INTERVIEW

WETEN WAT TE DOENHANDELINGEN 2021 | 2

< ‘�Joseph Mendes da Costa, ‘Het beeldend denken’, 

Kunstmuseum Den Haag

‘DE SAMENLEVING IS GEBAAT BIJ EEN ZOEKTOCHT NAAR HET GOEDE’

• �‘Om vriendelijk te kunnen  
zijn moet je weten waar 
het uiteindelijk om gaat’



5 4 5 5

Niet eens meer als een bijdrage aan een gesprek, 
maar als een ‘zo doen we het’. 

Als de partijen – de winkelier of de protes­
teerders – bereid waren geweest om in gesprek 
te gaan over of dit nou wel het goede is of over 
waar het ons eigenlijk om moet gaan, dan zou 
het er heel anders hebben uitgezien. In die zin 
kun je nog steeds – ook al hebben wij niet meer 
een eenduidige invulling van het goede – met 
die notie van een gerichtheid op het uiteinde­
lijke goede, een zoeken daarnaar, een aristoteli­
sche benadering in de praktijk brengen.’

Tom (T.A.H.M.) Lormans MA is historicus en 
geestelijk verzorger. Hij is als promovendus werk­
zaam bij het Expertisecentrum Palliatieve Zorg 
Utrecht.
E tom_lormans@hotmail.com

Nu zijn er ook mensen die staan te fluiten 

bij Ruttes toespraak. Hoe kunnen we deze 

mensen dan duiden?
‘Hier gebeurt wellicht het tegenovergestelde 
van wat we bij het voorbeeld van de winkelier 
zagen. Waar de winkelier wel de situatie goed 
ziet, maar niet waar het uiteindelijk om draait, 
hebben de protesteerders wellicht wel het 
uiteindelijke goed voor ogen – namelijk een 
kritisch burgerschap bijvoorbeeld, maar kijken 
niet naar de actuele omstandigheden kijk en 
zien dus niet wat in de huidige context nodig 
is voor een kritisch burgerschap. Soms moet je 
daarvoor in opstand komen en soms moet je je 
daarvoor juist voegen om sterk te worden. 

Dit laat de twee richtingen zien waarin het 
mis kan gaan en waarin er geen sprake van 
praktische verstandigheid is. 

Ik denk trouwens dat je in beide geval­
len kunt betwijfelen of het uiteindelijke goed 
waarop men gericht was wel een moreel goed 
was. Dat is nou precies het kenmerkende 
waarop de praktische wijsheid onderscheiden 
wordt van de slimheid: dat het doel dat in het 
weten voorgehouden wordt, een moreel doel is, 
dat inclusieve geluk.

Het gaat bij Aristoteles om zelfvervolmaking, 
zelfperfectionering en dat noemt hij geluk. Dat 
is altijd een inclusief geluk: voor Aristoteles is 
het een evidente dwaasheid om voor jezelf te 
zorgen op een manier die ten koste gaat van 
anderen. Je bent namelijk alleen maar een deel 
van een geheel en je moet dus goed voor het 
geheel zorgen om goed voor jezelf te kunnen 
zorgen.’ 
	

Nu heeft Covid-19 de wereld op zijn kop 

gezet. Ziet u hierdoor veranderingen in de 

verstandigheid van mensen?

‘Rutte kondigde vorig jaar voor het eerst de 
bijna totale lockdown aan. In de dagen daarna 
probeerden winkeliers hier gaatjes in te vinden. 
De winkel dicht, maar wel aan de deur verko­
pen, dat soort dingen. Het tweede aspect (een 
scherp oog voor de gegeven omstandighe­
den) lijken die winkeliers wel te hebben. Een 
ondernemer zei me ooit: ‘De hele kunst van het 
ondernemen is je kansen zien op het moment 
die er zijn.’ Je moet in het moment zien wat zich 
aan opportuniteit aandient. Dat is de kracht van 
een ondernemer. De deugdelijke ondernemer 
herken je in degene die zijn kansen ziet en zijn 
kansen grijpt in de gegeven omstandigheden.

Het is niet alleen van belang je mogelijkheden 
te zien in de gegeven situatie, maar ook te zien 
met het oog op waartoe een mogelijkheid een 
mogelijkheid is. Waar gaat het je om? Het is dan 
misschien wel slim van een ondernemer om 
de gaatjes in de regels op te zoeken, maar enkel 
met het oog op een eigen particulier voor­
deel dat concurreert met het voordeel van de 
gemeenschap waarvan hij deel uitmaakt. Dit is 
dus geen toonbeeld van verstandigheid. 

Hier zie je dat slimheid en verstandigheid 
soms op elkaar lijken, maar dat er toch een 
cruciaal verschil is. Aristoteles wijdt daar ook 
specifiek aandacht aan. Als je wel de verstan­
digheid hebt om de mogelijkheden te zien, om 
goed om je heen te kijken en zien wat op dit 
moment mogelijk is, maar niet de blik gericht 
hebt op het goede waar het uiteindelijk om gaat, 
dan noemt Aristoteles zo iemand sluw.’ 

Weten wij vandaag de dag eigenlijk nog wel 

wat inclusief geluk is?

‘Dat is inderdaad een belangrijke kwestie. En 
het is er een die veel besproken is in de litera­
tuur erover. Ik denk dat je ten eerste kunt zeg­
gen dat de aristotelische ethiek niet zonder een 
hermeneutische toe-eigening vandaag de dag 
herhaald kan worden. Daar is een interpretatie­
ve aanpassing voor nodig. Tot op zekere hoogte 
is het duidelijk dat Aristoteles spreekt vanuit en 
voor een hele concrete, beperkte, overzichtelijke 
gemeenschap waarin min of meer duidelijk is 
wat het goede leven voor ‘ons’ is. Op dat punt 
zijn wij natuurlijk radicaal veranderd, omdat 
onze wereld zo veel groter is geworden en om­
dat er zoveel variaties te zien zijn.’ 

Hoe kunnen we dan die aristotelische ethiek 

wel in onze tijd terugnemen?

‘Alasdair MacIntyre geeft daar een interes­
sant antwoord op: in onze tijd, zegt hij, is in 
de plaats van ‘het goede’ gekomen dat wat hij 
noemt ‘the quest for the good’, het zoeken naar 
het goede. De verschillende identificaties die we 
vinden in onze wereld, zijn als het ware voor­
stellen in de conversatie die we als mensheid 
met elkaar hebben over waar het uiteindelijk 
om gaat. 

Dit is een zinnige vertaling, in zoverre, dat je 
ze ook kunt herkennen in de concrete voor­
beelden waar we het net over hadden; in beide 
gevallen is geen sprake van een zoektocht naar 
het goede. Men neemt onmiddellijk het eerste 
en heel dicht bij het eigen voordeel liggende 
idee over dat goede als zodanig waar, dat het te­
gen andere autoriteiten ingebracht kan worden. 

‘DE SAMENLEVING IS GEBAAT BIJ EEN ZOEKTOCHT NAAR HET GOEDE’INTERVIEW

• ����‘Je bent deel van een geheel, je 
moet dus goed voor het geheel 
zorgen om goed voor jezelf te 
kunnen zorgen’

WETEN WAT TE DOENHANDELINGEN 2021 | 2



SLOTREFLECTIE  |  HANS SCHILDERMAN

Verstandigheid  
als professionele zorg

Aan de observaties over ‘praktische wijsheid’, neergelegd in de voorgaande 
artikelen door de diverse auteurs, verbindt Hans Schilderman drie conclusies, 
die voor het professioneel optreden van belang zijn. 

proper)? In antwoorden op die vraag heeft het 

begrip van praktische wijsheid een eeuwenoude 

staat van dienst in theologie en filosofie. In die 

disciplines wordt naar praktische wijsheid van 

oudsher verwezen als phronèsis of verstandig-

heid. Baart verwijst in zijn bijdrage naar het 

aristotelische onderscheid daarvan met weten 

(sophia) en maken (poièsis). 

Verstandigheid staat voor de deugd van pru-

dentie, vooruitziend kunnen handelen. In de 

klassieke moraaltheologische literatuur vallen 

daaraan allerlei voorwaardelijke disposities te 

verbinden, zoals ontvankelijkheid (docilitas), 

waarneming (circumspectio), vooruitzien (pro-

videntia), vergelijkingsbekwaamheid (ratio), 

slimheid (solleratia), kennis van standaarden 

(intelligentsia), voorzichtigheid (cautio) en 

geheugen (memoria) (McManaman 2013). 

Daarmee is ogenschijnlijk al veel gezegd.

Van betekenis voor het professioneel 
handelen
Toch moeten we na het lezen van de verschil-

lende bijdragen in dit themacluster van Hande-

lingen terugkomen op het idee dat verstandig-

heid slechts betrekking heeft op het vermogen 

om doelen te stellen, problemen op te lossen of 

resultaten te evalueren. Althans, verschillende 

Theologie en Religiewetenschap delen 

een praktische discipline, waarvan de 

consensus wellicht het best begrepen 

kan worden met een verwijzing naar haar han-

delingstheoretische uitgangspunten. Hande-

lingstheorie is een typisch geesteswetenschap-

pelijke benadering van antwoorden op de vraag 

waarom we dingen doen, dulden of nalaten. 

Ook de psychologie deelt zo’n uitgangspunt van 

intentionaliteit, maar in handelingstheoretische 

verklaringen staat doorgaans niet het uiterlijke 

gedrag maar de betekenis ervan centraal, en wel 

als leidraad voor actoren in specifieke en vaak 

problematische situaties. 

Handelingstheorieën bestuderen het doel-

stellend, probleemoplossend en evaluatief 

vermogen van actoren. Dat is weliswaar een 

wat formele manier om het begrip ‘praktische 

discipline’ te omschrijven, maar het maakt 

ook meteen duidelijk dat het een bijzondere 

relevantie heeft voor het professioneel handelen 

waarbij op enigerlei wijze zorg voor anderen in 

het geding is. 

Wanneer handelen we als persoon en als 

professional goed (right) of passend (proper) 

en wanneer verkeerd (wrong) of onhandig (im-

< Jaime Hayon, ‘Chess set’, Groninger Museum, 2013

5 7WETEN WAT TE DOEN



5 8 5 9

Van der Zee illustreert dat in zijn bijdrage over 

het onderwijs. Menselijk handelen kent een 

fundamentele ambiguïteit, zo zegt hij, namelijk 

die van motieven – die in meervoud bestaan en 

ook onderling strijdig kunnen zijn –, en die van 

doelen die vanwege een ongewisse toekomst nu 

eenmaal buigzaam moeten kunnen aansluiten 

op veranderende situaties. We kennen niet altijd 

onze beweegredenen, laat staan onze bestem-

mingen. Het optreden in dergelijke onzekerhe-

den vormt dan ook het raamwerk van verstan-

dig handelen. 

Speelman bevrijdt ons daarbij overigens van 

het idee dat het in dat verstandig handelen al-

leen om individuele disposities – deugden in de 

engere zin van het woord – zou moeten gaan. 

Althans, hij wijst op het belang van de tradi-

tie, ons culturele en religieuze erfgoed, waarin 

we ons handelen in een andere tijd en context 

en vaak symbolisch of metaforisch afgebeeld 

zien. Wederom gaat het daarbij niet om regels, 

normen of procedures die we aan dat erfgoed 

zouden kunnen of moeten ontlenen. Eerder 

is het zo dat de tradities ons denken verlossen 

van het hier en nu; ze spijkeren ons niet vast op 

de botte realiteit van alledag, maar tonen ons 

de vele variaties die op onze leefwereld moge-

lijk zijn en laten zo de mogelijkheden zien om 

daarin verstandig op te treden. 

Wat kunnen we nu met deze observaties? Laat 

ik drie conclusies trekken die in het bijzonder 

voor het professioneel optreden van belang zijn. 

Daarmee doel ik op het optreden dat onvermij-

delijk ook gebonden is aan ‘kennen’ en ‘maken’. 

Met andere woorden, praktische wijsheid is 

weliswaar te onderscheiden van toetsbare ken-

te houden; daarbij na te gaan of ieder ander in 

vergelijkbare omstandigheden een dergelijke 

handeling eveneens zou kunnen aanvaarden; en 

ten slotte door dit handelen niet ‘op’ maar ‘in’ 

een situatie toe te passen, waarin alle betrok-

kenen gehoord worden en de onvermijdelijke 

contingenties van een situatie recht worden 

gedaan. 

Dergelijk ‘judicieel’ of belangeloos oordelen 

identificeert de betrokkenen weliswaar, maar 

laat hen in een oordeel ook anoniem: ieder an-

der kan een beroep op dergelijke oordelen doen 

en kan zo de verstandigheid van een dergelijk 

oordeel als valide en betrouwbaar onderken-

nen. 

Hermeneutische verstandigheid
Dan is er iets dat ik hermeneutische verstan-

digheid zou willen noemen. Verstandigheid 

impliceert het vermogen om je te verplaatsen 

in andere tijden, andere culturen, tijden en 

omstandigheden. Dat is meer dan out-of-the-

box denken, dat immers vaak slechts pragma-

tisch gericht is op het oplossen van momentane 

problemen. 

Hermeneutiek is interpretatiekunde van 

zaken die een zekere talige, historische en 

culturele afstand hebben tot ons, maar die wel 

een evidente betekenis kunnen hebben voor 

het waarnemen, oordelen en handelen in onze 

leefwereld. Dat vergt vertrouwdheid met cultu-

rele, religieuze en wijsgerige oorsprongsteksten 

en de tradities van hun interpretatie, maar het 

vergt vooral ook geestelijke ruimte, dat wil zeg-

gen, decentreringscapaciteit. Dat is het vermo-

gen om je te verplaatsen in andere kaders van 

denken, en dat niet slechts formeel (ik bekijk 

auteurs in deze editie van Handelingen zullen 

menen dat dit niet voldoende is. 

Zo stellen Stark en Schaeffer dat praktische 

wijsheid ervaringskennis veronderstelt en dat 

deze zich voortdurend vernieuwt en daarom 

ook telkens opnieuw afgegrensd moet worden 

van objectieve inzichten en technische vaardig-

heden. Dat is in het bijzonder relevant voor het 

handelen dat in het kader van instituties plaats-

vindt, die immers van professionals vooral vra-

gen om van toetsbare kennis en genormeerde 

vaardigheden uit te gaan. Wijsheid legt daarbij 

al snel het loodje, omdat die zich aan dergelijke 

regelgeleide kwalificaties onttrekt. 

Praktische wijsheid lijkt de klemtoon immers 

juist te leggen op de het variabele karakter 

van handelingen, situaties en ook personen, 

en daarmee onttrekt deze vaardigheid zich 

aan de generieke uitgangspunten en controle

mechanismen waarop instituties en professies 

nu eenmaal koersen. Een klemtoon op verstan-

dig handelen is daarom al snel institutioneel 

verdacht. 

Baart wijst echter juist op het belang van de 

ideografie van het handelen: we handelen nooit 

in het algemeen, maar in het ‘zo-zijn’ van situ-

aties en rekenend met uiteenlopende motieven 

van actoren. Het vergt sensitiviteit om daarin 

het bijzondere van dergelijke handelingscon-

texten te taxeren. Verstandig handelen is noch 

regel-geleid, noch onderbuik-gestuurd. Peirce 

zou zeggen dat praktisch oordelen een abduc-

tief karakter heeft: we komen niet tot besluiten 

op basis van generieke uitgangspunten, maar 

leiden af op grond van onzekerheden en waar-

schijnlijkheden die eigen zijn aan kenmerken 

van redelijk unieke situaties. 

nis en productgeoriënteerde vaardigheden, 

maar interessanter is de vraag waar deze drie 

kwalificaties elkaar raken of nodig hebben. Dat 

lijkt me althans voor het handelen in professies 

een belangrijke zorg die aandacht verdient. Met 

het oog daarop onderscheid ik institutionele, 

hermeneutische en supervisorische verstandig-

heid als typisch complementair georiënteerde 

aspecten van praktische wijsheid. 

Institutionele verstandigheid 
Wat is institutionele verstandigheid? Laat ik 

allereerst zeggen dat het niet toevallig is dat 

alle auteurs van deze bijdrage in hun casuïstiek 

voorbeelden van professies gebruiken. Het gaat 

om rechters, onderwijzers, predikanten, geeste-

lijk verzorgers, die in hun respectievelijke insti-

tuties van rechtspraak, onderwijs, kerk en zorg 

het eigen optreden vorm moeten geven binnen 

een constante stroom van vragen, zienswijzen, 

problemen en verzoeken. Verstandigheid heeft 

hier niet zo zeer betrekking op het toepassen 

van institutionele voorschriften op individuele 

gevallen – klassieke casuïstiek –, noch op een 

persoonlijke identificatie met de situatie of de 

actor die daarin een rol speelt – empathische 

casuïstiek. Instituties zijn er voor het handelen 

ten opzichte van de ‘anonieme ander’: ieder die 

op noemer van het beroep op mij als profes-

sional een gelijke kans verdient in mijn waar-

nemen, oordelen en besluiten. Dat is vooral 

een moreel uitgangspunt dat in een reflectie op 

praktische wijsheid niet mag ontbreken. 

Ricoeur kent in zijn ‘kleine ethiek’ hieraan 

een bijzondere plek toe. Een persoon handelt 

moreel verstandig door de kernwaarde die het 

handelen van een persoon motiveert voor ogen 

SLOTREFLECTIE VERSTANDIGHEID ALS PROFESSIONELE ZORG

WETEN WAT TE DOENHANDELINGEN 2021 | 2



6 0 6 1

interpretatiekunde of zingevingszorg die rele-

vante betekenissen bij anderen wakker roept en 

oriëntatie voor het handelen in hun leefwereld 

biedt, lijkt me een kernvaardigheid in de profes-

sionele praxis. 

Supervisorische verstandigheid
Ten slotte zitten er aan praktische wijsheid 

supervisorische aspecten, die van belang zijn 

voor professioneel optreden. Supervisie heeft 

betrekking op het vermogen om de invloed die 

de eigen biografie op de rolvereisten van een 

beroep uitoefent, te onderkennen en dat inzicht 

vervolgens in te zetten voor het beter functio-

neren als professional. Denk daarbij zowel aan 

de kwaliteiten die het professioneel handelen 

verbeteren als ook aan de handicaps die dat 

handelen ondergraven. 

In de term ‘beter’ ligt een streven naar excel-

lentie besloten; hét kenmerk dat we in de klas-

sieke definitie van deugd (arete) ook tegenko-

men. In de oude Griekse betekenis van de term 

klinkt daarbij steeds een gematigd instrumen-

tele klemtoon door. Deugd is instrumenteel, 

omdat het beantwoordt aan een doel, maar het 

is gematigd omdat het proportionele betekenis 

heeft in het zoeken naar de juiste verhoudingen 

(mesotes). 

Verstandigheid is goed, maar te veel ervan 

ondergraaft het juist. Zo gaat het bij verstan-

digheid niet om een ultiem doel van wijsheid, 

maar om de vaardigheid het juiste midden te 

vinden tussen de uitersten van besluiteloos-

heid en impulsiviteit. Uitgangspunt in dat 

zoeken naar balans is het inzicht dat we van 

onze verstandigheid niet zo veel leren. We leren 

van onze vergissingen, misverstanden, blinde 

het van een ander waarnemingsperspectief), 

maar ook materieel (ik identificeer me met an-

dere inhouden of betekenissen). Dat vermogen 

tot decentreren is niet alleen een retrospectieve 

gerichtheid op de onthulling van betekenissen 

uit het verleden, maar het staat vooral in het 

kader van prospectief (vooruitziend) handelen: 

welke sleutel bieden dergelijke betekenissen om 

interpretaties van de leefwereld die we willen 

ook mogelijk te maken? Cruciaal is daarom 

dat dit vermogen ook transitief, dat wil zeggen 

overdraagbaar, is. 

Allereerst moet duidelijk zijn dat het niet om 

restauratie van betekenissen gaat in de zin van 

terugkeer naar oude tijden en contexten; al-

thans, dat veronderstelt juist een eenduidigheid 

van historische betekenissen die de kunst van 

interpreteren a priori overbodig zou maken. Er 

is niet een eenduidige bron van betekenis die 

in het verleden neergelegd is, maar eerder een 

die van opeenvolgende generaties voortdurende 

inspanning vergt om betekenissen aan onze 

leefwereld te onderkennen. Daarin verandert 

niet alleen wat we betekenisvol achten, maar 

ook de wijze waarop we dat vaststellen. 

Vervolgens is een transitief aspect het gegeven 

dat interpreteren geleerd moet worden. Het is 

typisch niet een technische vaardigheid met 

duidelijke eindkwalificaties, maar een erva-

ringskunde met een open einde, omdat de 

opbrengst van interpretaties de kunst van het 

interpreteren zelf ook ontwikkelt. 

Ten slotte – en dat is een derde aspect van 

transitiviteit – gaat het daarbij niet om mijn 

eigen interpretatie als professional, maar om 

het handelen dat dergelijke interpretaties bij 

anderen ontsluit. Een dergelijke praktische 

vlekken, onhandigheden, handicaps, fouten of 

dwalingen. 

Augustinus onderkent dat wanneer hij 

spreekt over ‘si fallor, sum’: ‘indien ik faal ben 

ik  (De Civitate Dei, Boek XI, 26). Daarmee 

wil de kerkvader geen basis voor zekere kennis 

genereren, maar juist het belang van existentiële 

onzekerheid aantonen als conditie van ken-

nis en geloof. Pas dan leren we interpreteren. 

Verstandigheid vergt kennis over de kennis 

die we opdoen. In de cognitiewetenschappen 

wordt dat wel als metacognitie aangeduid: de 

vaardigheid om over ons denken na te denken. 

Daardoor krijgen we controle over het denken 

en verwerven we autonomie in het leren. 

Al doende hebben we zo enkele ingrediënten 

voor supervisie verzameld. We leren van onze 

fouten. En dat niet zozeer in een morele, maar 

in een epistemische zin van verbeterd praktisch 

zelfinzicht in ons handelen. Daarvoor is de dia-

loog overigens noodzakelijk met de ander, en is 

op belangrijke momenten een supervisor nodig 

die als begripsvolle toeschouwer meekijkt met, 

en af en toe deelneemt aan, ons interpreteren. 

Streven naar excellentie in het professioneel 

optreden is aantrekkelijk en gevaarlijk. We kun-

nen in dat streven onszelf voorbijlopen. Maar 

aan de andere kant, wie wil er nu niet verstan-

dig zijn? 

Literatuur
McManaman, D. (2013). A Treatise on the Four cardinal 

Virtues. Ottawa: Library and Archives Canada.

Hans (prof.dr. J.B.A.M.) Schilderman is 
hoofdredacteur van Handelingen en hoogleraar 
Religie en Zorg aan de Faculteit Filosofie, Theo-
logie en Religiewetenschappen van de Radboud 
Universiteit Nijmegen. 
E h.schilderman@ftr.ru.nl

SLOTREFLECTIE VERSTANDIGHEID ALS PROFESSIONELE ZORG

WETEN WAT TE DOENHANDELINGEN 2021 | 2



6 2

Nienke Fortuin
The search for meaning in later life: An empirical explo-

ration of religion and death
Death Studies. Nijmegen Studies in Thanatology, Bd. 

6. LIT Verlag Zürich 2020

Datum
24 augustus 2020 
Radboud Universiteit
 
Promotores
Prof.dr. J.B.A.M. Schilderman, hoogleraar Empirische 

en praktische religiewetenschap, leeropdracht Reli-
gie en Zorg, Radboud Universiteit Nijmegen 

Prof.dr. H.J.M. Venbrux, hoogleraar Vergelijkende 
Godsdienstwetenschap, Radboud Universiteit 
Nijmegen

Manuscriptcommissie
Prof.dr. C.A.M. Hermans, hoogleraar Empirische en 

praktische religiewetenschap, Radboud Universi-
teit, Nijmegen

Prof.dr. Y.M.P. Engels, hoogleraar Zingeving in de 
Gezondheidszorg aan het Radboudumc, Nijmegen

Dr. M. Scherer-Rath, universitair hoofddocent Empi-
rische en praktische religiewetenschap, Radboud 
Universiteit, Nijmegen

Prof.dr. J. Dezutter, hoogleraar School Psychology & 
Development in Context, KU Leuven

Dr. E.J. van Wijngaarden, universitair hoofddocent 
Zorgethiek, Universiteit voor Humanistiek, Utrecht

Ik heb me gebogen over zes onderzoeks-

vragen. Ten eerste onderzocht ik uit welke 

zingevingskaders mensen putten tijdens de 

laatste levensfase. Op basis van sociaal-historisch 

onderzoek en theoretische criteria onderscheid-

de ik drie ‘culturele niches’ die betekenis bieden 

wanneer de dood nadert. Culturele niches zijn 

sets van samenhangende cultureel ingebedde 

betekenissen. 

• �De canonieke niche is geworteld in religieuze 

autoriteit en traditie en biedt handelingsmoge-

lijkheden zoals acceptatie en bewustzijn van de 

dood, hiernamaalsgeloof en gebed. 

(On)voltooid? 
Ouderen op zoek naar zin

Mijn promotieonderzoek richtte zich 
op de zoektocht naar zingeving door 
ouderen. Het fenomeen van ouderen met 
een ‘voltooid leven’, dat de laatste jaren 
veel publieke aandacht heeft gekregen in 
Nederland, laat zien dat het vinden van 
zin op hogere leeftijd niet vanzelfsprekend 
is. Want hoe vinden we zin in een leven 
dat steeds meer getekend wordt door 
afhankelijkheid, kwetsbaarheid, verlies en 
gebreken? Waar houden we ons aan vast 
wanneer de dood steeds dichterbij komt? 
En hoe vinden we überhaupt betekenis 
nu de religieuze ‘grote verhalen’, die sinds 
mensenheugenis de vragen rond leven 
en dood beantwoordden, veel van hun 
zeggingskracht verloren hebben? 

• �De utilitaristische niche is geworteld in rati-

onele en utilitaristische afwegingen en biedt 

handelingsmogelijkheden zoals medische zorg, 

een rationele houding, vechten tegen de dood, 

verbergen van de dood en verbergen van gevoe-

lens. 

• �De expressieve niche is geworteld in authen-

tieke zelfexpressie en biedt handelingsmogelijk

heden zoals acceptatie en bewustzijn van de 

dood (twee betekenissen die gedeeld worden 

met de traditionele niche), biografische zelf-

reflectie, voorbereiding van een persoonlijke 

nalatenschap, persoonlijke groei en autonomie. 

Vervolgens analyseerde ik 86 artikelen van 

de artikelenreeks ‘Het laatste woord’ uit NRC 

Handelsblad, waarin mensen vertellen over hun 

naderende levenseinde. Hieruit volgt dat mensen 

tijdens de laatste levensfase betekenis putten 

uit meerdere culturele niches. Omdat de drie 

culturele niches gebaseerd zijn op verschillende 

betekenismechanismen kan dit leiden tot indi-

viduele interpretaties van de dood die onderling 

tegenstrijdig zijn.

Religie en houvast
Om na te gaan in hoeverre religie houvast 

biedt wanneer de dood nadert, onderzocht 

ik ten tweede in hoeverre religie samenhangt 

met doodsangst. Hiervoor interviewde ik 26 

Nederlandse ouderen. Bij de analyse van deze 

diepte-interviews onderscheidde ik, in volgorde 

van toenemende breedte van religieus commit-

ment, zeven types geleefde religie: ontbrekende, 

verloren, liminale, losse, geleerde, bestendige en 

liquide religie. 

Alleen twee deelnemers met een ‘los geloof ’ en 

één met een ‘verloren geloof ’ uitten doodangst. 

Dit suggereert dat doodsangst niet samenhangt 

met confessionele grenzen, maar met de stabili-

teit en consistentie van iemands levensbeschou-

wing. Dit sluit aan bij kwantitatief onderzoek dat 

een kromlijnige relatie laat zien tussen religieus 

commitment en doodsangst, waarbij sterk gelo-

vige en ongelovige mensen minder doodsangst 

ervaren dan de meer twijfelende tussengroep 

(Jong 2020). 

Er waren echter ook andere geïnterviewden 

die twijfelden aan hun geloof of een ‘los’ of 

‘verloren’ geloof hadden en geen doodsangst 

uitten. Hieruit blijkt dat ook andere bronnen 

dan religie helpen de dood te accepteren. Andere 

acceptatiebronnen die geïnterviewden noemden 

zijn de natuurlijkheid en onafwendbaarheid van 

de dood, hun hoge leeftijd, de (goede) dood die 

ze hebben meegemaakt van anderen, het mooie 

leven dat ze ontvangen hebben en hun hoop of 

verwachting om door te leven in anderen.

Euthanasie en geloof
Ten derde onderzocht ik hoe Nederlandse 

ouderen tegenover euthanasie staan en of dit 

samenhangt met hun geloof. Bij een kwalitatieve 

analyse van 26 diepte-interviews vond ik drie 

groepen ouderen met een verschillende visie op 

euthanasie. 

De eerste groep wenst het moment van hun 

dood niet te laten bepalen door euthanasie en 

heeft een hoog religieus commitment. 

De tweede groep wenst medische professionals 

en/of medische criteria een doorslaggevende rol 

te geven bij euthanasiebeslissingen. Deze groep 

is het meest geseculariseerd, wat suggereert dat 

professionalisering, medicalisering en secularise-

ring samen opgaan. 

DE PROMOTIE  |  NIENKE FORTUIN

6 3ONDERZOEKSPRAKTIJK

Zingevingskaders

HANDELINGEN 2021 | 2



6 56 5

gepaard gaat met persoonlijke ontwikkeling: 

heeft als subnarratieven wederzijdse afhanke-

lijkheid, dankbaarheid, acceptatie en rust. 

Daarnaast vond ik drie soorten religieuze narra-

tieven: ervarings-narratieven (die uitdrukken uit 

hoe mensen God of het bovennatuurlijke in hun 

leven ervaren), ontologische narratieven (die de 

aard van God en/of de oorsprong van leven en 

dood beschrijven) en kritische narratieven (die 

de confrontatie tussen kritisch denken en religi-

euze opvattingen of praktijken verwoorden). 

Uit een correlatieanalyse tussen de uitingsfre-

quentie van religieuze narratieven en narratieven 

van het ouder worden blijkt dat, enkele uitzon-

deringen daargelaten, het uiten van bevestigende 

religieuze narratieven over het algemeen positief 

gecorreleerd is met het uiten van bekrachtigende 

narratieven van het ouder worden, en vice versa. 

Dit toont het belang van geestelijke verzorging 

aan ouderen. Geestelijk verzorgers kunnen ou-

deren helpen meer bekrachtigende verhalen van 

het ouder worden te omarmen, die op hun beurt 

versterkt kunnen worden door bevestigende 

religieuze narratieven.

‘Foreclosure’ en levensbeschouwing
Als onze maatschappij geen verhalen aanreikt 

die helpen tot op hoge leeftijd een zinvol levens-

verhaal te blijven vertellen, kan dit leiden tot 

‘narratieve foreclosure’ —de voortijdige overtui-

ging dat het eigen levensverhaal in feite voltooid 

is (Freeman 2004). Gezien de verbondenheid 

tussen onze levensverhalen en de ‘grote verhalen’ 

die levensbeschouwingen aanreiken, onderzocht 

ik ten zesde de relatie tussen de mate van nar-

ratieve foreclosure die ouderen ervaren en het 

commitment aan hun levensbeschouwing. 

Uit regressieanalysen blijkt dat een hoger com-

mitment van ouderen aan hun levensbeschou-

wing, en een kleinere heroverweging van hun 

levensbeschouwing, samenhangen met minder 

narratieve foreclosure. Dit suggereert dat de ‘grote 

verhalen’ die geboden worden door levens-

beschouwingen, inderdaad helpen een zinvol 

levensverhaal te kunnen (blijven) vertellen. 

Daarnaast vond ik dat een lager vertrouwen in 

het eigen probleemoplossend vermogen en een 

lager welzijn van ouderen samenhangen met een 

hogere mate van narratieve foreclosure. 

Ten slotte vond ik een zeer significante relatie 

tussen leeftijd en narratieve foreclosure ten op-

zichte van de toekomst, wat laat zien dat ‘oudere 

ouderen’ (80+) minder mogelijkheden ervaren 

om hun levensverhaal ten goede te veranderen in 

de toekomst dan ‘jongere ouderen’ (75-79). Dit 

toont een behoefte aan culturele narratieven die 

ouderen helpen gedurende hun hele levensloop 

een zinvol levensverhaal te blijven vertellen.

(ON)VOLTOOID?

De derde groep verdedigt het recht van oude-

ren op zelfbeschikking over het levenseinde 

door middel van euthanasie. Deze groep is qua 

kerklidmaatschap en kerkgang vergelijkbaar met 

de eerste groep, maar heeft een lager religieus 

commitment (bepaald op basis van religi-

euze opvattingen, praktijken en ervaringen) en 

minder hiernamaalsgeloof. De frequente uiting 

van niet-traditionele religieuze opvattingen in 

deze groep suggereert dat zowel zelfbeschikking 

omtrent het levenseinde als geïndividualiseerde 

opvattingen van religie, uitdrukkingen zijn van 

het autoriteitsverlies van de religieuze ‘grote 

verhalen’.

Interpretatie en moment
Ten vierde onderzocht ik de relatie tussen de 

interpretatie en timing van de dood. Hiervoor 

ontwikkelde ik twee nieuwe schalen: de ‘inter-

pretation of death’ (IOD) en de ‘attitudes toward 

medical interventions in the timing of death’ 

(AMITOD). Via een vragenlijstonderzoek onder 

356 Nederlandse ouderen evalueerde ik de be-

trouwbaarheid en validiteit van deze schalen. 

Regressieanalysen toonden dat een religieuze 

interpretatie van de dood samenhangt met een 

lagere euthanasiewens en een sterkere wens voor 

een natuurlijke dood, dat een rationele interpre-

tatie van de dood samenhangt met een sterkere 

euthanasiewens en dat een persoonlijke interpre-

tatie van de dood samenhangt met een sterkere 

wens voor een natuurlijke dood. 

Ook vond ik een verband tussen hogere 

kerkgang en een lagere euthanasiewens en tussen 

hogere kerkgang en kerklidmaatschap en een 

sterkere wens voor levensverlengende medische 

handelingen. Daarnaast bleken mannen een 

sterkere wens te hebben voor levensverlengende 

handelingen dan vrouwen. Bovendien vond ik 

dat heroverweging van de eigen levensbeschou-

wing samenhangt met een sterkere wens voor 

levensverlengende medische handelingen en dat 

gezondere ouderen een sterkere wens hebben 

voor een natuurlijke dood.

Levenszin en verhalen
De vraag naar het juiste moment van ster-

ven hangt samen met de zin van het leven die 

ouderen ervaren. Omdat we verhalen vertellende 

schepselen zijn, is deze levenszin verbonden 

met de verhalen over het ouder worden die we 

elkaar vertellen. Onze levensverhalen kunnen 

bovendien nauw verbonden zijn met religieuze 

verhalen. Daarom onderzocht ik ten vijfde welke 

verhalen over het ouder worden Nederlandse ou-

deren vertellen en hoe deze verbonden zijn met 

religieuze verhalen. 

Een analyse van 26 diepte-interviews met 

Nederlandse ouderen toonde drie hoofd-

narratieven van het ouder worden, elk met vier 

subnarratieven. 

• �Het hoofd-narratief van actief ouder worden, 

dat het belang benadrukt dingen te blijven 

doen wanneer je ouder wordt, heeft als subnar-

ratieven: positief ouder worden, onafhankelijk-

heid, generativiteit (het blijven bijdragen aan de 

maatschappij) en plezier. 

• �Het hoofd-narratief van ouder worden als af-

takeling, dat benadrukt dat ouderdom gepaard 

gaat met achteruitgang, heeft als subnarratie-

ven: isolatie, afhankelijkheid, een treurige oude 

dag en (g)een last zijn voor anderen. 

• �Het hoofd-narratief van ouder worden als in-

nerlijke groei, dat benadrukt dat ouder worden 

DE PROMOTIE

6 4 HANDELINGEN 2021 | 2 ONDERZOEKSPRAKTIJK

Literatuur
Freeman, M. (2004). When the story’s over: Narrative 

foreclosure and the possibility of self-renewal. In: M. 
Andrews, S.D. Sclater, C. Squire, & A. Treacher (Eds.), 
The uses of narrative: Explorations in sociology, psychology, 
and cultural studies (pp. 81-91). New Brunswick, NJ: 
Transaction.

Jong, J. (2020). Death anxiety and religious belief: A critical 
review. In: K.E. Vail & C. Routledge (Eds.), The science 
of religion, spirituality, and existentialism. London: Acade-
mic Press. 

Nienke (dr. N.P.M.) Fortuin is docent en onder-
zoeker aan de Afdeling Empirische en praktische 
religiewetenschap van de Radboud Universiteit en 
geestelijk verzorger bij De Waalboog. 
E n.fortuin@ftr.ru.nl



6 6 6 7

om een einde te maken aan Zwarte Piet is het 

volkomen misplaatst. In de meeste reacties die 

zijn pleidooi in 2016 oproept, blijkt er begrip 

te bestaan voor het verschuiven van de gevoels-

waarde van de term; die wordt inmiddels als 

aanstootgevend beschouwd. 

Ook de toenmalige preses van de Protestantse 

Kerk in Nederland, Karin van den Broeke, liet 

in een reactie weten begrip te hebben voor de 

weerstand die het woord oproept: ‘Nee, dat kan 

echt niet meer!’, maar is tegen het verwijderen 

van de strofe. Beter zou zijn om bij het zingen 

deze strofe over te slaan. 

Het woord
Het moment 2016 is niet uniek in de verwikke-

lingen rond Barnards lied ‘Van Jeruzalem’. Het 

had al een lange voorgeschiedenis en het kreeg 

in 2020 een vervolg. Het draait allemaal om de 

volgende tekst:

Het gevoel van schaamte over de beel-

den ‘de negers met hun loftrompet’ 

en ‘de joden met hun ster’ in strofe 

19 van het lied ‘Van Jeruzalem’ (Verzamelde 

Liederen 173; Liedboek – Zingen en bidden in 

huis en kerk 737) van Willem Barnard doet Wil-

lien van Wieringen, theoloog en dirigent van 

een kerkkoor, in 2016 in een landelijk dagblad 

uitroepen: ‘Weg ermee!’ 

De remonstrantse predikant Tom Mikkers 

pleit vervolgens voor het verwijderen van het 

gehele lied ‘Jeruzalem, mijn vaderstad, mijn 

moederhuis’ uit het Liedboek – Zingen en bid-

den in huis en kerk, omdat genoemde regels 

opgevat kunnen worden als racistisch. 

Hij onderbouwt zijn pleidooi met een verwij-

zing naar de veranderende tijden: het n-woord 

kon in de jaren zestig nog wel gebruikt worden, 

maar in deze tijd van internationale protes-

ten tegen racisme en van druk op Nederland 

ONDERZOEKSPRAKTIJK

  |  HENK SCHOON

Ophef over een strofe
Het ‘Jeruzalemlied’ van Willem Barnard

‘Weg ermee!’ en ‘Nee, dat kan echt niet meer’ was de reactie in 2016,  
gevolgd door ‘Racistisch’ in 2020, toen er nieuwe commotie ontstond over  
een gewraakte strofe in een lied van Willem Barnard: 

‘De negers met hun loftrompet, /de joden met hun ster, / ...
Is het niet van belang, alvorens een lied te schrappen of niet meer te zingen, de 
tekst eerst te doorgronden? Wellicht wil de strofe iets heel anders zeggen dan 
er in deze tijd in wordt gehoord.

Het 2016-moment



6 9ONDERZOEKSPRAKTIJK

OPHEF OVER EEN STROFE

in 2016 heeft de remonstrantse predikant Tom 

Mikkers het voortouw genomen, en net als toen 

neemt hij de term ‘racistisch’ in de mond om de 

strofe te typeren. Aanleiding voor de ophef is de 

wereldwijde verontwaardiging over de dood van 

de zwarte George Floyd door geweld van witte 

politieagenten en de massale protesten tegen 

racisme onder het parool ‘Black Lives Matter’. 

In het merendeel van de reacties die de 

Protestantse Kerk ontvangt spreekt men zich 

uit voor het schrappen of vervangen van het 

woord ‘negers’, maar niet van het woord ‘joden’. 

Volgens Binyomin Jacobs, opperrabbijn van het 

Interprovinciaal Opperrabbinaat, hoeft er niets 

gewijzigd te worden: ‘Het lied richt de aandacht 

op het antisemitisme door de eeuwen heen, en 

dat is goed. Op dezelfde wijze lees ik ‘de negers 

met hun loftrompet’. Maar om daarover een 

mening te hebben is niet aan mij.’ 

Op basis van de reacties formuleert dr. 

Eeuwout Klootwijk, beleidsmedewerker 

voor kerk en Israël bij de Protestantse Kerk 

in Nederland, het voorstel om strofe 19 van 

het lied ‘Van Jeruzalem’ aan te passen, onder 

verwijzing naar het commentaar van de dichter. 

In Compendium: achtergrondinformatie bij de 

491 liederen van het Liedboek voor de Kerken 

(1977) heeft Barnard namelijk de aanpassingen 

van het laatmiddeleeuwse Engelse lied die 

hij zich ‘met gepaste vrijmoedigheid’ had 

veroorloofd, verantwoord door te verwijzen 

naar zijn tijd: ‘Wij zijn geen middeleeuwers 

meer!’ De erven van Willem Barnard kunnen 

zich verenigen rondom dit standpunt. ‘Mijn 

vader was heel makkelijk met aanpassingen’, 

zegt Benno Barnard in Trouw van 5 augustus 

2020.

…

en Bach, de grote Bach,

die mag de maat der engelen slaan

de lieve lange dag.

De negers met hun loftrompet,

de joden met hun ster,

wie arm is, achteropgezet,

de vromen van oudsher,

van alle kanten komen zij

de lange lanen door, 

het is een eindeloze rij, 

de kinderen gaan voor.

…

Ten tijde van het dichten van dit lied, in de 

jaren vijftig van de twintigste eeuw, was het 

gebruik van het woord ‘neger’ boven alle twijfel 

verheven. Het werd ervaren als vertaling van 

het Amerikaanse ‘negro’, als zelf-aanduiding 

gebruikt door de zwarte Amerikanen. Wanneer 

dominee Martin Luther King op 23 augustus 

1963 bij het Lincoln Memorial in Washing-

ton ter herdenking van de afschaffing van de 

slavernij de bekende woorden ‘I have a dream’ 

spreekt, klinkt dat zo: 

‘Maar honderd jaar later moeten we het tragische 
feit onder ogen zien dat de negro nog steeds niet 
vrij is. Honderd jaar later wordt het leven van de 
negro nog altijd droevig beperkt door de hand-
boeien van rassenscheiding en de ketenen van 
discriminatie. Honderd jaar later leeft de negro op 
een eenzaam eiland van armoede te midden van 
een grote oceaan van materiële welvaart. Honderd 
jaar later verkommert de negro nog altijd in de 
uithoeken van de Amerikaanse maatschappij en 
bevindt hij zich in ballingschap in zijn eigen land.’

Loftrompet en ster
Ook over andere woorden in de beginregels van 

de strofe 19 kan verontwaardiging ontstaan. 

Dat blijkt wanneer in 1973 het Liedboek voor de 

Kerken verschijnt. In een ingezonden brief in 

Woord en Dienst in 1973 vindt ds. G. Kalsbeek 

de regels ‘hoogst grievend voor Israël en voor 

de zwarte bevolkingen in de wereld’, omdat 

het beeld van de jood en de zwarte mens niet 

overeenkomt met hoe zij ‘zichzelf willen zien 

en verstaan’. Met de oprichting van de staat 

Israël is namelijk een einde gekomen ‘aan 

een eeuwenoude periode van verdrukking en 

dreigende uitroeiing, de periode van ‘de jood 

met de ster’. En de zwarte bevolkingen in de 

derde wereld, de bevrijdingsbewegingen en zij 

die strijden voor gelijke rechten zijn zich bewust 

geworden van zichzelf. In plaats van een nieuw 

lied is dit lied ‘het oude liedje’ van het koesteren 

van het beeld van de jood met zijn ster, de 

eeuwig vertrapte, een resultaat van ‘bijna twintig 

eeuwen christelijke theologie die leerde dat de 

jood geen beter lot verdiende’. En de zwarte 

met zijn loftrompet is een westers wensbeeld: 

‘Voor zover wij de zwarte mensen tolereren, 

dan alleen maar zó, met een loftrompet.’ Om 

achter de bevrijdingsbewegingen te staan en 

solidair te zijn met hen die strijden voor gelijke 

rechten moet de kerk afrekenen met de beelden 

die de christenen koesteren. Door de zwarte 

bevolkingen en de joden met deze beelden 

een plaats te geven in het nieuwe Jeruzalem 

‘vereeuwigen wij in feite het westers-christelijke 

beeld dat wij ons altijd van de Jood en de 

neger gemaakt hebben.’ Kalsbeek pleit voor het 

terugnemen van dit lied.

De historicus en dichter Jan Willem Schulte 

Nordholt, naar wiens werk Willem Barnard 

veelvuldig verwijst, gebruikt het woord in de 

titels van zijn grensverleggende publicaties over 

de geschiedenis van de slaafgemaakten en hun 

nazaten in de Verenigde Staten: Het volk dat in 

duisternis wandelt. De geschiedenis van de negers 

in Amerika (1956) en In de schaduw van een 

groot licht. De negerrevolutie in Amerika (1971). 

Dat is een groot verschil met vandaag de dag. 

Het gebruik van het woord wordt immers als 

problematisch ervaren, en het zingen van strofe 

19 daarom als bezwaarlijk gezien. Maar soms 

ook niet. Marco Derks, theoloog en queer, wijst 

erop dat ‘neger’, ‘jood’ en ‘homo’ nogal eens als 

scheldwoorden worden gebruikt – al dan niet 

voorzien van een ziekelijk voorvoegsel. 

‘Toch betekent dat niet dat we die woorden niet 
meer kunnen of mogen gebruiken. Geen Jood die 
erover peinst om zich dan maar geen Jood meer 
te noemen. Genoeg mensen die zich, ondanks 
dat ze soms voor ‘homo’ worden uitgescholden, 
toch open en trots homo zijn en zeggen te zijn. De 
betekenis van woorden zit deels in de wijze waarop 
ze gebruikt worden (spreker, publiek, toon) en 
een lied is geen proza of wetstekst. Zo kan neger 
gebruikt worden als een geuzennaam – ‘the insult 
turned ‘– zoals ‘flikker’ dat was voor de flikker-
beweging in de jaren tachtig zeventig en tachtig.’ 
Hij voegt daaraan toe dat het woord vooral als 
beledigend wordt ervaren als witte mensen dit in 
de mond nemen (nieuwwij.nl, 7 juli 2016).

Vier jaar later, in 2020, vraagt René de Reuver, 

scriba van de Protestantse Kerk in Nederland, 

migrantenkerken en rabbijnen daarom naar 

wat zij zelf vinden van de strofe. In dat jaar is de 

discussie namelijk opnieuw losgebarsten. Net als 

HANDELINGEN 2021 | 26 8



7 0 HANDELINGEN 2021 | 2

In hetzelfde nummer van Woord en Dienst volgt 

op deze brief een reactie van dr. J.W. Schulte 

Nordholt. Hij reageert, schrijft hij, omdat hij 

als de schuldige kan worden beschouwd voor 

het opnemen van het lied van Barnard in het 

liedboek van 1973. Hij wijst op de dubbelheid 

van eer en oneer in het lied. Bij een open lezing 

van poëzie is meer dan één uitleg mogelijk, 

‘b.v. door te denken dat datgene wat hier onze 

schade en oneer is daar veranderd wordt in 

heerlijkheid en eer’. 

Het gaat bij deze liedregels niet om westerse 

wensbeelden, zoals Kalsbeek beweert. Evenmin 

zijn ze producten van een soort antisemitisch 

denken van bijna twintig eeuwen christelijke 

theologie. Hij wijst erop dat de Davidsster 

behalve een door de nazi’s gebruikt onderschei-

dingsteken voor joden – een teken van oneer 

–, onderdeel van de vlag van de staat Israël 

uitmaakt – een teken van eer. Zo kon het dat de 

brigade van joden die aan de geallieerde zijde 

meevocht tegen Hitler die ster koos om als 

ereteken te dragen. 

Evenmin als de ster is de loftrompet volgens 

Schulte Nordholt een stuk van ons westers 

wensbeeld. 

‘De loftrompet is een symbool, niet van de geijkte 
happy-go-lucky darky (het onbezorgde zwartje), 
maar van de dubbelheid van de neger-ervaring en 
daarom inderdaad een loftrompet die de hemel 
opent als ik het zo mag zeggen. Daarom schrijft 
Sartre in zijn prachtige opstel L’Orpée noir (al van 
1948, maar kennelijk niet zo bekend): ‘De trompet 
van Louis Armstrong zal op de dag des oordeels 
de tolk zijn van de lijdende mensheid.’ Daarom 
schrijft de grote negerdichter Langston Hughes in 
zijn gedicht ‘Trompet Player’:

The music

from the trumpet at his lips

is honey

mixed with liquid fire

De muziek

van de trompet aan zijn lippen

is honing

gemengd met vloeibaar vuur

De trompet treedt bij de dag des oordeels op als 
tolk van de achtergestelden.’

Daarop wijst ook dr. G. van der Leeuw, hoogle-

raar aan de Rijksuniversiteit Groningen, in zijn 

Beknopte geschiedenis van het kerklied (1939, 

19482): 
‘De klanken van het oordeel ontbreken zelden 
geheel in enig Spiritual. Maar het arme, verdrukte 
volk heeft het verstaan te zingen, zoals eenmaal de 
dichter van het Dies irae zong: de schrik is nimmer 
zonder de liefde, de huivering niet zonder het 
grote verlangen’ (273v). Het lied waarin de ziel van 
de zwarte bevolking op het geluid van de trompet 
zich opent is ‘Steal away to Jesus’:

Steal away, steal away,

Steal away to Jesus!

Steal away, steal away home,

I hain’t got long to stay here.

My Lord calls me

He calls me by the thunder;

The trumpet sounds it in mijn soul:

I hain’t got long to stay here.

Green trees are bending,

Poor sinners stand trembling.

My Lord calls me,

He calls me by the lightning.

Tombstones are bursting,

Poor sinners are trembling.

The trumpet sounds it in mijn soul:

I hain’t got long to stay here.

De klanken van de trompet in dit lied 

verkondigen in de ziel van de tot slaaf gemaakte 

het spoedige einde van het verblijf hier. Ze 

bieden daarmee een perspectief voor al wie 

hier en nu wordt achtergesteld. Vanwege deze 

betekenis is de zang van de zwarten van de 

plantages van de zuidelijke staten van Noord-

Amerika, de spiritual, niet de geringste bijdrage 

tot het kerklied. Haar bezieling heeft ze gemeen 

met het oorspronkelijke joods-christelijke lied. 

Mede hierdoor is zij in de vorm van de gospel in 

staat velen tot zingen te brengen. En zal er ook 

in de toekomst een zingende Kerk zijn.

Wanneer veertig jaar later, in 2013, het 

nieuwe Liedboek – Zingen en bidden in huis en 

kerk verschijnt, is er opnieuw een predikant 

die klaagt. In Kontekstueel – tijdschrift voor 

gereformeerd belijden (Kroniek, 2013-1) 

verbaast redacteur ds. Piet de Jong (Rotterdam) 

zich erover dat het lied ongewijzigd is 

opgenomen: ‘Het is een prachtig lied, tot vers 

19.’ De Jong pleit ervoor om te zingen: ‘Miles 

Davis met zijn loftrompet’. 

Continuïteit van verlangen en  
verwachting
December 1978 schrijft dr. J. van der Werf, 

Dompastor van het Citypastoraat in Utrecht, 

vlak voor zijn overlijden, een aantal artikelen 

in Hervormd Utrecht (8 en 15 december). Zelf 

ernstig ziek schrijft hij over de verwachting van 

hen die nu lijden, en verwijst naar het lied van 

Barnard ‘Jeruzalem, mijn vaderstad’: zij die nu 

lijden zullen eens delen in de lof en eer van hen 

die binnengaan in de stad van vrede. 

‘In vers 19 laat Barnard niet voor niets de negers 
en de Joden opkomen. Juist hun vreselijke geschie-
denis, nu in onvergankelijkheid, in eer en glorie. 
En dan te weten dat sommige mensen Barnard 
indertijd verweten hebben dat hij in dit vers anti-
semitisch was. Hij komt juist op voor de zingeving 
van de geschiedenis in het Joodse volk. Alleen, dan 
moet het toch uitlopen op een nieuw stuk gemeen-
schappelijke geschiedenis, nu in onvergankelijk-
heid, in eer en glorie.’ 

Van der Werf is tegen aanpassing van het lied 

om het probleem op te lossen dat sommigen 

deze regels antisemitisch zouden kunnen lezen. 

Liever houdt hij het bij de kinderlijke gedachte 

van eervolle toekomstverwachting van hen die 

nu lijden. Al die andere oplossingen kunnen 

de problemen inderdaad oplossen, maar zullen 

de verwachting dan ook versmallen. Want 

dat is wat wij geneigd zijn om te doen: ‘onze 

toekomstverwachting te versmallen tot òns heil’.

Die toekomstverwachting van hen die nu 

lijden komt overeen met wat J.W. Schulte 

Nordholt de continuïteit van het verlangen 

noemt: de hemelse zaligheid als voortzetting, 

een bestendiging van het aardse verlangen. 

Schulte Nordholt noemt dit zelfs ‘de kern van 

de zaak’: dat de dichter met kinderlijk vertrou-

wen en in mensentaal spreekt, zingt over die 

toekomst die geen oog heeft gezien en geen oor 

heeft gehoord. Het is dit algemene verlangen 

dat Barnard aansprak in het Engelse lied dat hij 

herdichtte: 

OPHEF OVER EEN STROFE

7 1ONDERZOEKSPRAKTIJK



7 2 7 3

‘Het is in al zijn argeloosheid een ontroerend 
gedicht, dat spreekt van het heimwee dat alle 
gelovigen eigen is, verlangen naar Jeruzalem, dat 
wil zeggen: een waarlijk menswaardig bestaan.’ 
(Compendium 628)
In Barnards lied is de continuïteit van het verlan-
gen terug te vinden in de strofen 1, 5, 9 en 21, de 
strofen waarin de naam ‘Jeruzalem’ valt, waarin 
de stad wordt toegezongen. Ze kunnen gelezen, 
gezongen worden als een refrein. Strofe 9:

Jeruzalem, die grote stad,

mijn God, was ik er maar,

op ’t vrolijk heilig huwelijk

een van de gasten daar.

Doorgaand racisme en antisemitisme
Opmerkelijk is dat Schulte Nordholt in zijn 

reactie op Kalsbeek niet ingaat op diens stelling 

dat met de oprichting van de staat Israël een 

einde is gekomen ‘aan een eeuwenoude periode 

van verdrukking en dreigende uitroeiing, de 

periode van de jood met de ster’. Het racisme 

en antisemitisme zijn namelijk niet gestopt. Als 

geen ander wist de dichter van de omstreden 

regels van strofe 19 zelf, Willem Barnard, dat. 

Een gebeurtenis in 1968 laat dat zien. 

Zijn zoon Benno zag ‘een man die zat te hui-

len voor de radio toen Martin Luther King was 

vermoord’ (Trouw, 5 augustus 2020). In april 

1968 schrijft hij in zijn dagboek: 

‘Martin Luther King vermoord. Móet het nu de 
tweede burgeroorlog worden, daarginds?’ en ‘De 
kranten staan vol van nieuws en commentaren 
over de dood van King. Er worden herdenkings-
diensten belegd. Daar gaan predikanten en pasto-
res van diverse kerken voor. D.w.z.: ze gaan er (s)
preken. Dat stuit mij tegen de borst, tegen de keel. 
Want op die manier gaan wij ten behoeve van onze 
preekdrang ons weer meester maken van die man 

Schulte Nordholt ‘de kern van de zaak’ noemde, 

in de eigen tijd opnieuw willen verwoorden. 

Het is een poging om het verlangen naar de 

zalige stad dáár te verbinden met het onzalige 

lijden híer. Het is een poging die de dichter naar 

eigen zeggen waagde ‘met gepaste vrijmoedig-

heid’, en volgens Schulte Nordholt ‘met kinder-

lijk vertrouwen’ en in ‘mensentaal’. 

Beiden brengen hiermee onder woorden hoe 

lastig het kan zijn om het hedendaagse verlan-

gen naar een samenleving met gelijke rechten 

voor allen, inclusief zwarten en joden, in te voe-

gen in een middeleeuws lied van verlangen naar 

‘Jeruzalem, my happy home’. Anders gezegd, 

om waar Martin Luther King van droomde in 

te voegen in de droom van Johannes van de 

nieuwe stad Jeruzalem.

Het heeft ook te maken met gelaagdheid. 

Volgens Kees Kok in Maandbrief voor Leerhuis 

& Liturgie laat de ophef zien ‘hoe heikel en 

tijdgebonden actualisering kan zijn’ (jaargang 

5, nr. 5, juni/juli 2000). Predikanten die deze 

strofe bestempelen als verhuld racistisch of 

antisemitisch hebben geen boodschap aan de 

dubbelheid die in de poëzie is gelegen. Men ziet 

voorbij aan het feit dat de zaak waar men zich 

– vaak geheel terecht – over opwindt, in dit lied 

twee kanten heeft. 

Volgens Elma Drayer, columnist bij De 

Volkskrant, gaat Barnard in zijn dagboeknoti-

ties Anno Domini regelmatig tekeer tegen het 

‘zelfvoldane gebabbel van dominees die zeggen 

op te komen voor de verdrukten.’ ‘Mentaal 

kolonialisme’ noemt hij dat ergens. 

die stierf. En breed en zwaar zal het lijdensthema 
worden besproken in een slijkerige woordenvloed. 
Wij (mag ik?) deden het beter. Wij deden eigenlijk 
niets. Wij hielden de ‘gewone’ dienst van Schrift 
en Tafel, gisteren, op 5 april. Maar de lezingen, uit 
het aloude missaal, waren onthutsend toepasselijk. 
En we baden, een gebed voor de zondag, zondag 
Judica, Passiezondag. Aan tafel de voorbede als 
uitstorting van het hart, ex tempore, dat kán dan. 
En de ritus van de eucharistie was alleszeggend.’ 
(Een zon diep in de nacht. De verzamelde dagboeken 
1945-2005) 

In het voorjaar van 1969 schrijft Willem Bar-

nard onder zijn dichtersnaam Guillaume van 

der Graft het gedicht ‘Om de graven geschaard’:

Het gaat nog altijd door.

Er is geen einde aan.

Joden en negers genoeg

om dood te slaan,

mensen te over om

een voor een te verraden,

woorden genoeg in de taal

om alles goed te praten.

De woorden ‘Het gaat nog altijd door./ Er is 

geen einde aan’ zijn een weerklank van de 

woorden ‘Honderd jaar later verkommert de 

negro nog altijd’ uit de speech van Martin Lu-

ther King in 1963. Ze zijn ook een voortzetting 

van zijn eigen lied. 

Modernisering als heikel punt
De toevoeging van strofen 18, 19 en 20 is aange-

merkt, niet in de laatste plaats door Barnard 

zelf, als een modernisering van het Engelse 

middeleeuwse lied. Hij heeft het continue 

verlangen naar de nieuwe stad Jeruzalem, die 

‘Sommige mensen weten precies wat moet en goed 
is. Ik niet. Ik zie altijd twee kanten aan een zaak, ik 
wantrouw alle bewegingen, sta argwanend jegens 
alle standpunten, ben sceptisch over mensen, links 
en rechts, hoog en laag, blank en zwart. Ik vrees 
dat ik niemand begrijp en dat niemand iemand 
begrijpt.’ (De Volkskrant, 8 juli 2016)

Aanpassing van de strofe
Degenen die pleiten voor aanpassing van strofe 

19 wijzen op de veranderende gevoelswaarde 

van woorden. Geen enkele context is absoluut, 

zegt Peter-Ben Smit, hoogleraar Contextuele 

bijbelinterpretatie, in zijn Bijbelblog op pthu.nl 

(8 oktober 2020). 

‘Het herschrijven van liedteksten … is meer dan 
een handigheidje. Het laat zien wat het antwoord 
is op contextuele interpretaties die in nieuwe con-
texten meer kwaad dan goed doen: doorgaan met 
contextualiseren.’ 

Als we bij het herdichten doorgaan met contex-

tualiseren, moeten we vaststellen dat de term 

passé is, maar antisemitisme en racisme zeker 

niet. Dat laten de protesten tegen racisme anno 

2020 zien. We herkennen ze van de jaren dat 

Barnard dit lied maakte. 

Er zijn woorden genoeg in de taal om nieuwe 

regels in strofe 19 te maken die niemand meer 

zullen kwetsen. Maar – denkend aan het ge-

noemde gedicht – er zijn ook woorden genoeg 

in de taal om het doorgaande antisemitisme en 

racisme goed te praten. Bij een aanpassing zal 

de dichter die zeldzame woorden moeten zoe-

ken die noch beledigen, noch alles goed praten. 

ONDERZOEKSPRAKTIJKHANDELINGEN 2021 | 2

OPHEF OVER EEN STROFE



Augustinus bij uitgeverij Damon (Augustinus 

2017), laten zien hoe de preek in het christen-

dom ook een katholiek karakter heeft: door de 

eeuwen heen wordt het evangelie doorgegeven 

in woorden, gekleurd door de context waarin 

en de gemeenschap voor wie de preek gehou-

den is, maar niettemin context-overstijgend 

en herkenbaar als articulatie van het christelijk 

geloof, bedoeld om de ziel te raken.

Contextualiteit
Preken blijft niettemin altijd contextueel, positi-

oneel spreken. En juist de aandacht daarvoor is 

in de afgelopen decennia sterk toegenomen. Het 

internationale tijdschrift International Journal of 

Homiletics (sinds 2016) is daar een goed voor-

beeld van. In de eerste twee jaargangen werd 

het thema ‘preaching in transition’ aan de orde 

gesteld, nadrukkelijk vanuit contextualiteit.

Positionaliteit en contextualiteit kan vanuit 

een aantal gezichtspunten worden besproken. 

Ik noem de volgende drie: cultuur, gender en 

spiritualiteit.

Culturele contexten hebben eigen kenmer-

kende tradities van prediking. Henry H. Mit-

chell bracht met zijn Celebration and Experience 

Veel literatuur over homiletiek is prak-

tisch van aard: gericht op het verbete-

ren van preekpraktijken en handrei-

kingen doen om het preek-ambacht aan te leren 

of verder te verdiepen. Niet praktisch, noch 

strikt gesproken homiletisch – in de zin van 

‘betrekking hebbend op het vakgebied’, maar 

niettemin funderend voor alles wat met preken 

te maken heeft: de preekbundel, de verzameling 

preken of de preek-anthologie. En daarom is 

de eerste titel in dit overzicht een bundel met 

preekfragmenten: Een goed woord. Uit de preken 

van Gerrit de Kruijff (2015). De verleiding is 

groot uit de bundel te citeren. Ik volsta met een 

gevleugeld woord van De Kruijff, in de slotbe-

schouwing aangehaald door de redacteuren, 

waarin het protestantse proprium van de preek 

niet alleen met grote precisie onder woorden 

wordt gebracht, maar ook toepasbaar is op de 

preekfragmenten in de bundel: ‘Een preek is 

een gooi naar de ziel.’

De gepubliceerde preek, hedendaags of 

historisch, is zowel theologisch, spiritueel als 

homiletisch van belang. Uitgaven van histori-

sche preken, zoals bijvoorbeeld de preken van 

TRENDBERICHT  |  THEO PLEIZIER

Trendbericht Homiletiek
2015-2020

Hoewel het alweer enige tijd geleden is dat een Trendbericht Homiletiek 
in Handelingen verscheen, blijft de preek aandacht krijgen, zoals in het 
recente themanummer De magie van het gesproken woord (2020/1). In dit 
trendbericht concentreer ik mij op een paar ontwikkelingen in het vakgebied 
van de afgelopen vijf jaar, 2015-2020.

De preek als publicatie?

7 4 7 5

De nieuwe woorden mogen geen afbreuk doen 

aan de bedoeling die Barnard heeft gehad met 

deze strofe, namelijk om te zingen hoe degenen 

die uit een duistere periode komen van slavernij 

en onderdrukking delen in de vreugde en de lof 

om Jeruzalem. Door hun verschijnen in de stoet 

van heiligen heeft Barnard racisme en antise-

mitisme centraal gesteld in strofe 19. Reden dus 

om de strofe te blijven zingen en deze niet over 

te slaan als het knarst of deze te schrappen uit 

schaamte. Want het gaat hier om het benoemen 

van het kwaad dat van alle tijden is.

Een nieuwe poging
In het debat van 2020 komen er allerlei 

voorstellen voor wijziging van strofe 19. De 

meeste beperken zich tot het vervangen van 

het n-woord. De erven van Willem Barnard 

echter besluiten in samenspel met degenen die 

werken aan de verzamelbundel van Barnards 

liederen In wind en vuur om een nieuwe variant 

van de strofe te scheppen. Deze moet voldoen 

aan een aantal criteria. Net als bij de overige 

personen in het lied van Jeruzalem staat de 

lofzang voorop van hen die achtergesteld en 

vervolgd zijn en nog steeds worden. De strofe 

is namelijk het protest van Barnard tegen het 

alsmaar doorgaande racisme en antisemitisme. 

Hun lofzang op de Eeuwige is tegelijk hun lied 

van verlangen naar een betere tijd waarin geen 

sprake meer is van slavernij en onderdrukking. 

Vanwege de zingbaarheid dient de variant te 

vallen binnen het rijmschema van het lied. En 

ook dienen de technische details als accenten en 

metrum in orde te zijn. 

Te denken valt aan een strofe waarin sprake is 

van de lofzang die te horen is in de zwarte kerk, 

de gospel, en van de lofprijzing die te horen is in 

de synagoge, het kaddisj. Het tweede deel van de 

strofe zal het verlangen naar de vrede en de vrij-

heid verbreden van deze twee groepen naar al 

wie dit lied zingt. Want in de liturgie waarin dit 

pelgrimslied wordt gezongen mag de gemeente 

zichzelf rekenen onder de getrouwen van God. 

Als ze het lied zingt van de vromen van oudsher 

verlangt zij immers ook eens deel te kunnen 

nemen aan de vrede en de vrijheid die ze hier 

en nu nog ontbeert. Daarvan spreekt ten slotte 

de laatste strofe:

Jeruzalem, mijn vaderhuis,

mijn moederstad, wanneer

zal ik u zien? Wij zijn op reis

naar u en naar de Heer.

�In 2021 verschijnt van Willem Barnard (Guillaume 
van der Graft) ‘In wind en vuur: alle liederen (toege-
licht’), 3 delen. Middelburg: Skandalon, Middelburg. 
Zie skandalon.nl voor intekeninformatie. Henk 
Schoon is een van de redacteuren van deze uitgave.

Henk (drs. H.A.) Schoon is priester van de Oud-
Katholieke Kerk van Nederland voor de parochies 
Utrecht en Dordrecht.
E henk.schoon@okkn.nl

HANDELINGEN 2021 | 2 ONDERZOEKSPRAKTIJK



7 6 7 7

in Preaching (1990) de Afro-Amerikaanse 

traditie van prediking onder de aandacht. De 

homiletische bezinning vanuit die preektraditie 

wordt op dit moment vooral geleid door Frank 

Thomas (Christian Theological Seminary) 

(Thomas 2016; 2018). Waar Mitchell aandacht 

vroeg ‘celebration’ als modus voor preken, gaat 

Thomas verder en bespreekt vanuit deze preek-

traditie de morele verbeeldingskracht van pre-

diking. De Civil Rights Movement heeft laten 

zien wat de transformerende kracht van preken 

kan zijn. Mitchells aandacht voor ‘celebration’ 

is daarmee niet verdwenen, Cleophus J. LaRue 

verbindt de theologie van aanbidding (‘praise’) 

met een evocatief type preken aan het profeti-

sche, met aandacht voor de sociale transforma-

tieve kracht van prediking (LaRue 2016).

Wie preekt, oefent macht uit. In haar boek 

Preaching Women. Gender, Power, and the Pulpit 

(2019) werkt Liz Shercliff dit uit: prediking is 

een kritisch gebeuren, waar onbalans aan de 

orde moet komen. We komen er daarom niet, 

aldus Shercliff, met te volstaan met gender-

neutrale taal in de preek. Vervolgens, zegt Sher-

cliff, ‘preaching as a woman’ brengt een eigen 

metafoor voor de preek mee, de prediker als 

gastvrouw/gastheer (‘host’). We verkennen de 

bijbelse teksten vanuit het zwijgende perspec-

tief (‘silenced perspectives’). Dit leidt tot een 

preekvoorbereidingsmodel waarin de ervaring 

vooraf gaat. Shercliff sluit hierbij aan bij de 

omslag die in de jaren zestig van de vorige eeuw 

is gemaakt in het denken over de preek, waarbij 

de ‘homiletische situatie’ van de hoorders een 

belangrijk uitgangspunt is geworden. Zij maakt 

hier onderscheid tussen ervaring, traditie, cul-

tuur en positionering.

Homiletische voorstellen zijn altijd theologisch 

gepositioneerd, ook in relatie tot de moderne 

tijd. Een mooi voorbeeld hiervan is het boek 

van Tim Keller, de evangelicale predikant die 

bekend is geworden vanwege zijn gemeente-

stichting in New York (Redeemer Presbyterian 

Church) (2015). Keller introduceert een type 

evangelicale prediking die apologetisch is, met 

seculiere tijdgenoten communiceert en zich 

baseert op orthodoxe uitgangspunten; één van 

zijn bronnen hiervoor is de puriteinse theoloog 

Jonathan Edwards. Kellers boek brengt een an-

der aspect van positionaliteit in beeld: preektra-

dities wortelen in spiritualiteit en wat een preek 

beoogt hangt nauw samen met de theologische 

traditie waarin gesproken en geluisterd wordt.

Fundamentele homiletiek
Een specifiek genre van boeken wordt vanouds 

aangeduid met de naam van het vakgebied: ‘de 

homiletiek.’ Ik noem hier drie belangrijke stu-

dies. Allereerst de meest recente, van de hand 

van Wilfried Engemann (Engemann 2019). 

Hoewel Engemann in eerdere publicaties zich 

vooral bezig heeft gehouden met de verwerking 

van de semiotische traditie in het denken over 

de preek, is dit nieuwe boek een complete ho-

miletiek, met onderdelen als: aanwijzingen voor 

de preekvoorbereiding, theologie van de pre-

diking, preekanalyse en feedback. Engemanns 

boek staat midden in de ontwikkelingen van 

het denken over de preek, omdat hij vertrekt 

vanuit de gedachte dat de preek een ‘gebeuren’ 

is (‘the preaching event’). Hij beschrijft dat 

vanuit vier verschillende fasen: traditie (bijbelse 

tekst), voorbereiding (van tekst naar manus-

cript), verbalisering (van manuscript naar uit-

voering van de preek) en realisering (van preek 

naar hoorder). Hiermee sluit Engemann de 

ervaring van de hoorder in, waarmee prediking 

ook iets ‘opens’ houdt, wat samenhangt met 

Engemanns aandacht voor semiotiek.

Ook in het Nederlandse taalgebied verschij-

nen van tijd tot tijd ‘homiletieken.’ Van recente 

data zijn de boeken van Gerrit Immink, Over 

God gesproken (2018), en van Ciska Stark en 

Bert de Leede, Ontvouwen (2017). Stark en 

De Leede starten bij een theologie van de 

protestantse preek en beschrijven vervolgens 

de route van oriënteren, inzoomen, verwoor-

den, uitspreken en delen. Nadrukkelijk zijn 

de gemeente en de liturgie in beeld, wordt op 

de preek gereflecteerd vanuit de ervaring van 

‘sprakeloosheid’ en wordt tegelijk hoog opge-

geven van de preek als ‘scheppend Woord.’ Het 

boek vervlecht cultuur, theologie en spiritua-

liteit; drie grootheden die de voorbereiding en 

het houden van de preek diepgaand bepalen. 

Ook protestants van karakter, kiest Gerrit Im-

mink voor een andere insteek. Hij bespreekt vijf 

dimensies aan het preek-gebeuren: de preek als 

godsdienstig samenspel, als Woord van God, als 

performance, als vertolking van de Bijbel en als 

blijde boodschap. Met het laatste deel staat hij 

uitvoerig stil bij het belang van godsdienstige 

inhoud die zich door de gang van het kerkelijk 

jaar aandient, zoals hoop en het geheimenis van 

de incarnatie, plaatsbekleding en offer en het 

geding over de opstanding. Dat laatste is in het 

hoofdstuk over hermeneutiek van belang om 

het gesprek met de moderniteit te voeren, en 

roept de vraag op of preken verwijzen naar de 

historische Jezus of dat in de verkondiging ook 

sprake is van presentie van de Opgestane.

Detailstudies
Detailstudies laten het veelstromenland zien en 

illustreren hoe het veld van de homiletiek is uit-

gewaaierd. Dat maakt het moeilijk om zomaar 

een paar ‘trends’ aan te wijzen. Uit de ruime 

hoeveelheid studies die er de afgelopen jaren 

verschenen zijn, introduceer ik vier verschil-

lende invalshoeken:

• �interdisciplinair: In de literatuur over predi-

king wordt het gesprek gevoerd met exegese 

(Hoffmann 2019), maar ook met geschiedwe-

tenschap (Arnold & Dingel 2017).

• �publiek: In het onderzoek is veel aandacht 

voor het publieke karakter van de preek. De 

preek wordt onderzocht op de relatie met 

(partij)politiek (Keller 2017; Pock & Roth 

2021) en politiek relevante thematiek, zoals 

de vluchtelingencrisis (Pleizier & Kaufmann 

2018).

• �retorisch: Een natuurlijke gesprekspartner 

voor de preek is de retorica. Veel studies 

raken aan retorische thema’s, zoals de rol van 

verbeelding in de preek (Bruce 2015) of de 

interactie tussen hoorders en specifieke retori-

sche eigenschappen van de preek (Stoorvogel 

2019).

• �theologie: In de preek wordt aan ‘theologie’ 

gedaan. Preken ontwikkelen een theologische 

visie op de werkelijkheid, communiceren die 

en dragen op die manier ook bij aan levende 

theologie. Illustratief is het boek van Otis 

Moss III, Blue Note Preaching in a Post-Soul 

World (2015). Moss gaat te rade bij muzikale 

genres als jazz en hip hop draws om het ver-

mogen van preken om hoopvolle woorden te 

spreken in een wereld vol tragiek.

ONDERZOEKSPRAKTIJK

HOMILETIEK 2015-2020TRENDBERICHT

HANDELINGEN 2021 | 2



7 8 7 9

Empirisch onderzoek
Veel homiletische studies, met name promotie-

onderzoeken, zijn empirisch georiënteerd (Plei-

zier 2017). Onderzoek naar hoorders gaat nog 

steeds door (Stoorvogel 2019), maar het meeste 

empirische onderzoek werkt met een vorm van 

preekanalyse. Uit de recente literatuur noem ik 

drie voorbeelden. 

In haar dissertatie An Ostern die Auferstehung 

Predigen (2018) beschrijft Susanne Platzhoff 

eerst diverse uitlegtradities van opstandings-

teksten. Dit vormt de achtergrond voor de 

analyse van een aantal hedendaagse preken 

over Markus 16:1-8. De studie is in zekere zin 

voorbeeldig voor veel empirische onderzoek in 

de homiletiek: een theoretisch raamwerk biedt 

achtergronden voor preekanalyse en de analyse 

leidt tot homiletische bezinning. In het boek 

van Platzhoff loopt het dan uit op een verbin-

ding van de retorica van vreugde en een theolo-

gie van tegenwoordigheid van de Opgestane.

Preekanalyse kan ook gericht zijn op de 

reconstructie van onderliggende patronen in 

preken. Hiervoor zijn andere kwalitatieve bena-

deringen nodig, bijvoorbeeld een gefundeerde 

theorie-benadering (‘Grounded Theory’). Twee 

recente voorbeelden uit Nederland. In Making 

See. A Grounded Theory on the prophetic dimen-

sion in preaching (2018) analyseert Kees van 

Ekris preken van onder meer Martin Luther 

King, Desmond Tutu en Dietrich Bonhoeffer . 

Hij komt tot een aantal homiletische patronen 

die illustratief zijn voor profetische prediking: 

blootleggen, interventie, illuminatie, catharsis 

en mystagogie. Van Ekris richt de aandacht 

op de relatie tussen preek en de politieke en 

geleefde werkelijkheid. 

In het onderzoek van Arie van der Knijff wordt 

de preek bestudeerd als een uiting van spiritua-

liteit (Van der Knijff 2019). Van der Knijff richt 

zich bovendien op een specifiek protestants 

smaldeel: de bevindelijk-gereformeerde rich-

ting. Het onderzoek is een mooi voorbeeld van 

een studie naar spiritualiteit die in preken ligt 

opgesloten en hoe in preken ook een bepaalde 

spiritualiteit wordt gevormd.

Preek en samenleving
De preek wordt ook bestudeerd buiten de 

bekende kaders van kerkdienst en christelijke 

gemeente. Die trend is zich bezig te ontwikke-

len: onderzoek dat de christelijke preek verge-

lijkt met andere vormen van ‘prediking’, zowel 

seculier als binnen andere religies. Dat preken 

als religieus discours ook deel zijn van de 

samenleving en een ‘sociaal effect’ beogen is een 

van de bekende sociologische inzichten. Nieuw 

sociologisch onderzoek richt zich op de preek 

in haar christelijke verschijningsvormen, niet 

alleen in het ‘Westen’, maar nadrukkelijk ook in 

andere religies en culturen. Het onderzoek naar 

‘religious resources’ is een mooi voorbeeld hoe 

de preek ook een veld van onderzoek is buiten 

de homiletiek (Conrad & Hardenberg 2020).

HANDELINGEN 2021 | 2 ONDERZOEKSPRAKTIJK

Kerkinterieur Eenum Groningen

Theo (dr. T.T.J.) Pleizier is universitair docent 
Praktische theologie aan de Protestantse  
Theologische Universiteit, vestiging Groningen. 
E t.t.j.pleizier@pthu.nl

HOMILETIEK 2015-2020TRENDBERICHT



8 0

Literatuur
Arnold, M., & Dingel, I. (2017). Predigt im Ersten Weltkrieg: 

La prédication durant la « Grande Guerre » (1st edition). 
Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht.

Augustinus, A. (2017). Brood om van te leven. Verhandelin-
gen 24-54 over het Johannesevangelie. (A. Instituut, Tran.). 
Eindhoven: Damon.

Bruce, K. (2015). Igniting the Heart: Preaching and Imagina-
tion. SCM Press.

Conrad, R., & Hardenberg, R. (2020). Religious Speech as 
Resource. A Research Report. International Journal of 
Practical Theology, 24(1), 165-195. De Gruyter.

De Leede, B., & Stark, C. (2017). Ontvouwen. Protestantse 
prediking in de praktijk. Zoetermeer: Boekencentrum.

Doedens, U., & Jillis, D.K. (Eds.). (2015). Een goed woord. 
Uit de preken van Gerrit de Kruijff. Zoetermeer: Boeken-
centrum.

Ekris, C.M.A. van. (2018). Making See. A Grounded Theory 
on the prophetic dimension in preaching. Homiletische 
Perspektiven (Vol. 10). Berlin etc.: LIT Verlag.

Engemann, W. (2019). Homiletics. Principles and Patterns of 
Reasoning. Berlin/Boston: Walter de Gruyter.

Hoffmann, C.W. (2019). Homiletik und Exegese: Konzepte 
von Rechtfertigung in der evangelischen Predigtpraxis der 
Gegenwart (1st edition.). Leipzig: Evangelische Verlags-
anstalt.

Immink, G. (2018). Over God gesproken. Preken in theorie en 
praktijk. Utrecht: Boekencentrum.

Keller, S. (2017). Parteiische Predigt: Politik, Gesellschaft und 
Öffentlichkeit als Horizonte der Predigt (1st ed.). Leipzig: 
Evangelische Verlagsanstalt.

Keller, T. (2015). Preaching: Communicating Faith in an Age 
of Skepticism. New York: Viking.

Knijff, A. van der (2019). Bevindelijk preken: een empirisch 
onderzoek naar bevinding in de prediking binnen de Gere-
formeerde Gemeenten. Apeldoorn: Labarum Academic.

LaRue, C.J. (2016). Rethinking Celebration: From Rhetoric 
to Praise in African American Preaching. Louisville, Ken-
tucky: Westminster John Knox Press.

Moss III, O. (2015). Blue Note Preaching in a Post-Soul World. 
Louisville, Kentucky: Westminster John Knox Press.

Platzhoff, S. (2018). An Ostern die Auferstehung predigen: 
Eine hermeneutische und qualitativ-empirische Studie zur 
Osterpredigt der Gegenwart anhand von Predigten zu Mk 
16,1-8. Evangelische Verlagsanstalt.

Pleizier, T. (2017). Homiletic transitions in The Nether-
lands. International Journal of Homiletics, 2. Re-
trieved July 20, 2017, from https://nbn-resolving.org/
urn:nbn:de:bsz:15-qucosa2-159075

Pleizier, T., & Kaufmann, T.S. (2018). Reforming Preaching. 
Refugees in European sermons from the perspectives of 
space, body and politics. International Academy of Prac-
tical Theology. Conference Series, 1, 121-128. Retrieved 
April 10, 2019, from https://iapt-cs.org/ojs/index.php/
iaptcs/article/view/62

Pock, J., & Roth, U. (2021). Politikum Predigt: Predigen im 
Kontext gesellschaftlicher Relevanz und politischer Brisanz. 

HANDELINGEN 2021 | 2

WWW.HANDELINGEN.COM

In coronatijd is het lastig om wat verder van te 

voren cursussen en symposia en dergelijke in 

het papieren nummer van Handelingen aan te 

kondigen, omdat veel onder voorbehoud of bij 

nader inzien online wordt ingericht. 

• �Kijk daarom op de website van Handelingen, 

daar wordt de agenda zo actueel mogelijk 

gehouden en vindt u het aanbod op het 

gebied van pastoraat, geestelijke verzorging, 

permanente educatie en andere scholing en 

verdieping dat door kan gaan. 

• �U vindt op www.handelingen.com ook de 

nieuwste beeldmeditaties van de hand van 

René Rosmolen, tekst en afbeelding. Deze zijn 

voor gebruik in groepen en individueel vrij te 

downloaden. 

• �Het Trendbericht Homiletiek 2015-2020 dat 

Theo Pleizier op de voorgaande pagina's 

samenstelde, is op www.handelingen.com 

in een uitgebreidere bespreking te vinden 

onder Literatuurberichten. Daar vindt u meer 

overzichten en duiding van literatuur op 

diverse terreinen in de praktische theologie en 

religiewetenschap.

ACTUEEL

Ökumenische Studien zur Predigt Bd. 12 (1. Edition). Don 
Bosco Medien.

Shercliff, L., & Lane, L. (2019). Preaching Women: Gender, 
Power and the Pulpit. SCM Press.

Stoorvogel, H. (2019). Moving sermons: Studies into the per-
suasive effects of preaching. Retrieved April 14, 2021, from 
https://research.utwente.nl/en/publications/moving-ser-
mons-studies-into-the-persuasive-effects-of-preaching

Thomas, F.A. (2016). Introduction to the Practice of African 
American Preaching. Nashville: Abingdon Press.

Thomas, F.A. (2018). How to Preach a Dangerous Sermon. 
Nashville: Abingdon Press.

TRENDBERICHT


