AAN DE LEZER | HANS SCHILDERMAN

Jezelf op het spel

ok dit jaar begeleiden we vanuit onze Nijmeegse faculteit weer zo'n

vijftig studenten die hun stage geestelijke verzorging op allerlei

zorglocaties lopen: ziekenhuizen, revalidatieklinieken, ggz en tbs, ver-
pleeg- en verzorgingshuizen, eerstelijn en een enkeling in het leger. Iedere keer
ontroert het me weer om te zien hoe ze zichzelf daarbij op het spel zetten door

een rol te verkennen, hun eigen plaats te verwerven en tegelijkertijd de zorg zo
authentiek mogelijk gestalte te geven. In supervisie en mentoring leren stagiaires zichzelf opnieuw
kennen in en aan de praktijk. Vanuit de practica krijgen ze analyseopdrachten mee en op allerlei
locaties in het land wordt hard gewerkt. Eigenlijk ben ik supertrots op ze, al moet ik oppassen dat

niet steeds op voorhand al te laten blijken.

Steevast is een van de problemen: hoe moet ik de theorie toepassen in de praktijk? Er blijkt in de
ervaring een gapend gat te bestaan tussen de stof uit de colleges en de beleving aan het bed. En even
geduldig leg ik steeds uit: je hebt niets aan een theorie in de praktijk. Een theorie is contrafactisch:
een theorie die voorspelt wat je al ziet, weet of doet levert je niets op. Een theorie falsifieert, het zet
je op een ander been, en corrigeert ingesleten denkpatronen. Dat doe je niet vooraf, maar terugblik-

kend en door te analyseren wat je al verzameld hebt.

Tegelijkertijd kun je doorgaans niet niet-handelen en niet niet-oordelen. Het moment vraagt om
verantwoord optreden. Dat duldt geen uitstel en vergt weloverwogen reflectie. Je investeert jezelf
met huid en haar in een situatie. Dat is reden om die belangrijke notie en kern van de praktische
theologie en religiewetenschap in deze editie van Handelingen nader onder de loep te nemen,
namelijk praktische wijsheid. Waar en hoe komen we dat concept tegen en wat valt er dan te leren?
Theo van der Zee voerde de redactie over een aantal prachtige bijdragen die één ding gemeen heb-
ben, namelijk de antwoordloze vraag ‘wat is wijsheid?’

Hans (prof.dr. J.B.A.M.) Schilderman is hoofdredacteur van Handelingen en hoogleraar Religie en Zorg
aan de Faculteit Filosofie, Theologie en Religiewetenschappen van de Radboud Universiteit Nijmegen.
E h.schilderman@ftr.ru.nl

WETEN WAT TE DOEN 1



INLEIDING | THEO VAN DER ZEE

Weten wat te doen

Actualiteit en urgentie van praktische wijsheid

Werkers in de zorg, de kerk en het onderwijs worden net als andere
professionals geacht te weten wat te doen. Ze komen in hun werk voor

situaties te staan waarin soms wel en soms niet of maar nauwelijks duidelijk
is wat er aan de hand is. Om dan te weten wat hen te doen staat, hebben
professionals niet enkel ambachtelijkheid maar bovendien nood aan
praktische wijsheid. Altijd is praktische wijsheid nodig, maar dringend
gewenst als zich situaties voordoen waar maar beperkt zicht is op waar het
om draait. Omdat professionele contexten gekenmerkt worden door
complexiteit en ambiguiteit, lijkt praktische wijsheid momenteel meer

dan ook gewenst. Dit themanummer geeft zicht op praktische wijsheid in
professionele contexten als zorg, kerk en onderwijs en wil gelezen worden als
een pleidooi voor meer ruimte voor praktische wijsheid.

en patiént wordt na vele onderzoeken en

behandelingen niet beter. Een gelovige

vraagt in de uitzonderlijke omstandig-
heden van een wereldwijde epidemie om de
sacramenten. Een leerling reageert ongewoon
heftig op een opmerking van een docent en
slaat erop los. De zinnen verwijzen elk naar
bijzondere maar ook weer niet heel ongewone
praktijksituaties waar zorgmedewerkers, geeste-
lijk verzorgers, pastores, dominees en docenten
voor komen te staan. De in hun opleiding
opgedane kennis en kunde worden in deze en
vele andere vergelijkbare situaties aangevuld
door ervaringskennis die duidt op wat hier en
nu en voor deze mensen het beste is. Met deze
ervaringskennis wordt vooral verwezen naar

< H.N. Werkman, ‘Engel van de laatste troost, 1941

praktische wijsheid, die niet zozeer los verkrijg-
baar is maar veeleer als een kwaliteit van de
professional en/of van de professionele praktij-
ken gezien kan worden.

Spanning tussen het hier en nu en het
goede

Praktische wijsheid plaatst, kort gezegd, een
specifieke situatie hier en nu tegen de bredere
achtergrond van het goede. Wat is voor deze
patiént hier en nu goede zorg? Wat voor deze
gelovige goede pastorale zorg? Wat voor deze
leerling goed onderwijs?

Praktisch wijze mensen benaderen een situ-
atie die zich in een specifieke context aandient
niet louter situationeel, maar brengen haar
bovendien in verband met de horizon van het
goede. Voor professionals verwijst de benade-

WETEN WAT TE DOEN 3



INLEIDING

ring naar een zekere spanning, die constitutief
is voor professionele praktijken als zorg, pasto-
raat en onderwijs. Het gaat om de spanning van
het specifieke van de situatie hier en nu met het
goede dat de bredere achtergrond uitmaakt.
Praktisch wijze professionals zijn er niet op
uit de spanning te verwijderen, maar om haar
uit te staan en vruchtbaar te maken voor het
handelen. Het goede kan in wijdere zin verstaan
worden als dat wat in uiteindelijke zin goed
is (goed leven, geluk, vervulling), maar kan in
de context van professionele praktijken ook
verwijzen naar het innerlijk goede dat ermee
gerealiseerd wil worden (goede zorg, goed on-
derwijs). Anders gezegd, praktisch wijze profes-
sionals zijn in staat om in het handelen in een
situatie de vraag naar de finaliteit in te brengen:
waar is de zorg, het pastoraat, het onderwijs
goed voor? Ze zien, zoals Paul van Tongeren in
het interview met Tom Lormans vertelt, niet
alleen mogelijkheden in een situatie maar ook
waartoe een mogelijkheid een mogelijkheid is.

Professioneel handelen voorbij het
protocol
In hedendaagse professionele praktijken lijkt
praktische wijsheid een wat verweesd bestaan
te leiden. De complexiteit en ambiguiteit van
deze praktijken wordt vooral tegemoet getreden
met een technische, instrumentele en interven-
tionistische professionaliteit aan de hand van
protocollen, draaiboeken en evidence-based
inzichten.

Werkers in de zorg en het onderwijs heb-
ben een veelheid van protocollen te hanteren
en in een nog grotere hoeveelheid formulieren

4 HANDELINGEN 2021 | 2

verslag te doen en verantwoording af te leggen
van hun handelen. Zij zijn het die niet alleen
te maken hebben met een enorme werkdruk,
maar meer nog in de praktijk ervaren dat ze
weliswaar de juiste protocollen en formulieren
hebben gehanteerd, maar — soms keihard —
tegen de grenzen van de zorg, het pastoraat en
het onderwijs aanlopen. Ze vragen zich dan af
of ze nog wel in staat zijn om gehoor te geven
aan het beroep dat de patiént, de gelovige en de
leerling op hen doen en om goede zorg of goed
onderwijs te bieden.

Zulke vragen komen vooral naar boven in
bijzondere situaties die de verwachte gang
van zaken onderbreken. Professionals worden
geacht te handelen - ook als de ontstane situ-
atie vragen oproept die hen in een niet (meer)
weten brengt. Waar draait het nu om? Wat te
doen? Wat is hier en nu het goede om te doen?

Door naar professionele praktijken te kijken
vanuit het oogpunt van praktische wijsheid
ontstaan nieuwe, onvermoede mogelijkheden.
Het kunnen mogelijkheden zijn die niet direct
voor de hand liggen of zichtbaar zijn, of voorbij
het protocol gaan. Goede zorg voor de patiént
in de vorm van aandacht en betrokkenheid kan
medische zorg aanvullen. Goede pastorale zorg
voor de gelovige kan een beroep doen op het
geestelijk leiderschap van de pastor of dominee.
Goed onderwijs voor de leerling kan verder
reiken dan een sanctie voor ongewenst gedrag.
Naast nieuwe mogelijkheden, biedt praktische
wijsheid een andere, verrassende kijk op profes-
sionaliteit, professioneel handelen en profes-
sionele praktijken. Kortom, er gaat een nieuwe
wereld open die oude papieren heeft.

Dit themanummer wil ruimte maken voor
praktische wijsheid van professionals in de zorg,
de kerk en het onderwijs. Door actuele inzich-
ten te verbinden met professionele praktijken

in deze contexten, bieden de artikelen profes-
sionals aanknopingspunten en ideeén om hun
praktische wijsheid te verdiepen, te verbreden
en te verrijken.

Actuele inzichten hebben bijvoorbeeld
betrekking op de belichaamde en taciete aard
van praktische wijsheid (Stark & Schaeffer;
Baart), op aspecten van praktische wijsheid
als aanvoelen van de situatie en open houden
van de toekomst (Van der Zee), op de rol van
verhalen in de ontwikkeling van praktische
wijsheid (Speelman) en op het vraagstuk van de
pluriformiteit van het goede (Van Tongeren).

Bijdragen aan dit nummer
Andries Baart kan putten uit jarenlang onder-
zoek en publiceren over praktische wijsheid, en
gaat in zijn artikel in op het begrip praktische
wijsheid en de vraag waar ze goed voor is. Waar
hij zijn artikel start met praktische wijsheid als
een onmisbare maar verwaarloosde deugd, daar
eindigt hij met het voorstel om praktische wijs-
heid als een ‘moreel te werk gaan’ te beschou-
wen en dit vooral te verbinden met praktijken.
Voor wie relevante, voortschrijdende inzichten
over praktische wijsheid op het spoor wil
komen, is het artikel een zeer rijke en adequate
bron om uit te putten.

Ciska Stark en Hans Schaeffer vertrekken
vanuit de handelingsverlegenheid van de werker
in de kerk, de geestelijk verzorger, de pastor, de

dominee. Vooral ervaringen van onzekerheid en

WETEN WAT TE DOEN

liminaliteit brengen de werkers tot de verlegen-
heid die vooralsnog traditioneel of protocollair
opgelost lijkt te worden. De auteurs gaan vanuit
praktisch-theologisch perspectief na hoe prak-
tische wijsheid kan helpen om niet van actuele
vraagstukken weg te lopen en er anders mee om
te gaan. Ze kijken in hun artikel hoe opleidings-
praktijken tot werker in de kerk met praktische
wijsheid als zodanig (en niet louter impliciet)
verrijkt kunnen worden.

Theo van der Zee richt zich op het onderwijs
waar zich dagdagelijks situaties voordoen die
ambigu en contingent zijn: het is niet direct
duidelijk waar het om draait en het had even-
goed niet hoeven gebeuren. In een context die
gedomineerd wordt door het paradigma van de
maakbaarheid, stellen dergelijke situaties docen-
ten voor de serieuze vraag: wat te doen? Prak-
tische wijsheid kan hen helpen om voorbij het
situationele naar het goede te reiken en daardoor
nieuwe (handelings)mogelijkheden te zien. Aan-
voelen van wat verschil maakt en openhouden
van de toekomst zijn twee belangrijke aspecten
van praktische wijsheid in het onderwijs.

Willem Marie Speelman verbindt in zijn
artikel een franciscaans wonderverhaal met
het verhaal van een geestelijk verzorger in een
ziekenhuis van nu. Het wonderverhaal geeft
geen antwoorden op vragen die de geestelijk
verzorger zich stelt, maar werpt een ander licht
op de situatie en maakt iets zichtbaar van wat
aan het oog onttrokken was. Door dit nieuwe
zicht komt er ruimte voor een ander handelen.
Het lezen van dergelijke verhalen en het verbin-
den met hedendaagse praktijken kan verstaan
worden als groeien in praktische wijsheid.

WETEN WAT TE DOEN 5



INLEIDING

Tom Lormans bevraagt Paul van Tongeren op
zijn inzichten over praktische wijsheid. Hij
biedt verrassend heldere inzichten, baseert zich
vooral op de Griekse filosoof Aristoteles, en
heeft tegelijk oog voor de veranderde omstan-
digheden waarin we nu leven en werken. Zo is
momenteel helemaal niet zo duidelijk wat ‘het
goede’ is en is het nog maar de vraag hoe het
goede in de huidige pluriformiteit het praktisch
wijs handelen oriénteert. Van Tongeren geeft
aan dat ‘the quest for the good’ er voor in de
plaats komt, die een beroep op ons doet om
met elkaar het gesprek aan te gaan op zoek naar
het goede.

Hans Schilderman sluit het themacluster
af door na te gaan wat praktische wijsheid
bijdraagt aan het denken over professioneel
handelen. Hij onderscheidt daarin drie belang-
rijke aspecten van praktische wijsheid: insti-
tutionele, hermeneutische en supervisorische
verstandigheid.

Literatuur

Het betere werk. De nieuwe maatschappelijke opdracht
(2020). Den Haag: Wetenschappelijke Raad voor het
Regeringsbeleid. https://www.wrr.nl/publicaties/rappor-
ten/2020/01/15/het-betere-werk

6 HANDELINGEN 2021 |2

Actualiteit en urgentie

De urgentie van het thema praktische wijsheid
of verstandigheid is groot. Veel professionals
hebben de ervaring vooral uitvoerder te zijn
van wat anderen hebben bedacht dat goed zou
zijn om te doen. Een recent rapport van de
Wetenschappelijke Raad voor het Regerings-
beleid (2020) geeft aan dat werkers in de zorg,
onderwijs en politie weinig grip ervaren op
hun werk en een gebrek aan autonomie. Deze
ervaringen doen iets met hun professioneel
welbevinden. Ruimte voor de praktische wijs-
heid als kwaliteit van professioneel handelen
en professionele praktijken zou weleens een
welkome impuls kunnen betekenen voor hun
welbevinden en meer nog: hun actorschap. Het
is een kwaliteit die niet inwisselbaar is voor iets
anders, maar cruciaal om te weten wat te doen
én om daadwerkelijk te handelen. Hoogste tijd
om daar ruimte voor te maken. Te beginnen in
Handelingen.

Theo (dr. T.S.M.) van der Zee is wetenschappelijk
medewerker van het Titus Brandsma Instituut
(Radboud Universiteit), en adviseur en coérdina-
tor katholiek onderwijs van Verus. Vereniging voor
katholiek en christelijk onderwijs.

E t.vanderzee@ftr.ru.nl

THEMA | ANDRIES BAART

Praktische wijsheid

Een onmisbare maar verwaarloosde

professionele deugd

Mensgerichte beroepsbeoefenaren kunnen het niet stellen zonder praktische
wijsheid. Maar wat is dat en waar is praktische wijsheid goed voor? Die twee
vragen worden in deze bijdrage opgehelderd. Ik houd me sinds 2006 bezig met
praktisch wijze professionaliteit en heb er veelvuldig over gepubliceerd — om
die reden verwijs ik in de tekst zelf slechts globaal en verwijs ik naar een klein
overzicht van essentié€le en nuttige bronnen dat opgenomen is bij de Tips in
het themagedeelte van dit Handelingen-nummer.

raktische wijsheid mag dan, zeker in

Nederland, behoorlijk uit de mode zijn,

als phronésis was ze niet weg te denken
uit de klassieke Griekse filosofie. Vandaaruit is
het begrip door alle eeuwen heen gestaag verder
ontwikkeld tot op de dag van vandaag en er is
amper een grote naam in de wijsbegeerte of
deze heeft zich ermee beziggehouden. Plato
behandelt de vraag wat ze is ettelijke keren,
met name in Meno en bepaalt, sterk versimpeld
gezegd, phronesis als de morele kracht die een
mens nodig heeft om een goed mens te zijn: het
vermogen om ook moreel na te denken over
je handelen, niet zozeer vanuit geboekstaafde
kennis maar vanuit persoonlijke ondervinding
en levenservaring.

Aristoteles, die tot op de dag van vandaag
een gids op dit terrein is, gaat op verschillende
plaatsen in zijn oeuvre in op phronésis, met
name in de Nicomachaeische ethiek, boek 6.
Daar onderscheidt hij twee intellectuele deug-
den: sophia en phroneésis. De eerste is het meest

verwant met wat we nu wetenschappelijke
kennis zouden noemen en de laatste betreft het
vermogen om na te denken over en te besluiten
tot wat goed is om te doen, gegeven het bredere
kader van een goed leven.

Om praktisch goed te kunnen handelen zijn
beide nodig, hoewel sophia (‘kennis van zaken’)
het meeste prestige geniet, is phronésis (‘besef
wat in de gegeven omstandigheden nastre-
venswaardig is’) nodig om geslaagd te kunnen
handelen. Geslaagd is dus enerzijds onderlegd
en effectief en anderzijds moreel deugdelijk,
doenlijk en verdedigbaar. In het denken van
Aristoteles is phronésis dus ook onvermijdelijk
politiek geladen. Al heeft phronésis betrekking
op iets specifieks, op het bijzondere, toch plaatst
Aristoteles phronésis (zoals al zijn deugden) in
een breder kader: iets is niet op zichzelf goed of
verwerpelijk, maar in zoverre het bijdraagt aan
het goede leven met elkaar (in de polis).

Ik klos door de geschiedenis heen, laat een
belangrijke denker zoals Thomas van Aquino

WETEN WAT TE DOEN 7



links liggen, en klop aan bij Heidegger die in
Sein und Zeit een grondige (ontologische)
herinterpretatie van de Nicomachaeische

ethiek biedt. Het waarom daarvan en ook zijn
werkwijze (‘existentiéle analyse’), de precieze
onderscheidingen en uitwerkingen kunnen we
in deze context laten voor wat ze zijn. Hier is

de uitkomst het meest ter zake. In zijn analyse
van Aristoteles’ denken, onderscheidt Heidegger
(zie tabel 1) drie kernbegrippen.

Voor Heidegger is phroneésis minder zwaar

en expliciet moreel geladen dan in de deugd-
ethische uitleg van Aristoteles of de christe-
lijke uitwerking ervan als ‘prudentia’: ze is het
vermogen zich in de wereld te oriénteren en

er — via waarnemen, begrijpen, afwegen — een
zorgzame betrekking mee aan te gaan, zodat het
bestaan van mezelf en van anderen goed geleefd
kan worden.

PRAKTISCHE WIJSHEID

De kern
Tot zover een beetje conceptuele archeologie.
Zoomen we uit, dan kunnen we de onderlig-
gende interesse beter zien en begrijpen. Phroneésis
of praktische wijsheid (we gebruiken deze twee
gemakshalve als uitwisselbare termen) heeft
betrekking op een specifiek soort spanning, dat
in allerlei handelen en praktijken zit: in zorg, in
politiek, in de persoonlijke levensvoering, in ge-
nees- en verpleegkunde, maar ook in huisvesten,
onderwijzen, rechtspreken, buurtwerk, jeugd-
hulpverlening en ga zo maar door. Die spanning
is constitutief voor dat soort werk (voor die
praktijken) en dus meer dan een lastige bijkom-
stigheid die geélimineerd moet worden.

Een sterk vereenvoudigde maar niet onjuiste
beschrijving van die spanning luidt aldus:
als je alles zou begrijpen en als je alles zou

kunnen maken (bewerkstelligen), dan houd

je nog een vraag over, namelijk: ‘Wat moet ik
hier en nu dan gaan doen?’ Alles kunnen en

Omgang met het bestaan Bijbehorende dispositie Toelichting

Poiesis

Phroneésis — praktische wijsheid

Theoria

Techne — productieve vaardigheid

Sophia — kennis van zaken

De makende omgang met het
bestaan, gericht op de dingen

De afwegende en betrokken
omgang met het bestaan, gericht
op het nastrevenswaardige in het
bijzondere

De wetende en begrijpende om-
gang met het bestaan, gericht op
generieke kennis en principes

Tabel 1 Heidegger over Aristoteles’ uitwerking van ‘phronesis’

< Vader en zoon

WETEN WAT TE DOEN




THEMA

Een illustratie

Een goed voorbeeld — vrijelijk gevarieerd op Schwarz en Sharpe (2010) — biedt hier de rechter die
een oordeel moet vellen over een jongeman (18) die een taxichauffeur heeft bedreigd met een (nep)
vuurwapen. Hij eiste geld, maar werd prompt ingerekend en zit nu diepongelukkig op zijn terecht-
zitting. Er bestaat geen twijfel over de vraag of hij gedaan heeft wat hem ten laste wordt gelegd.
Dat staat vast en de jongeman heeft een volledige bekentenis afgelegd. Het is ook duidelijk dat de
taxichauffeur beschadigd is door het voorval en daarvan de nare gevolgen nog altijd ondervindt. Er
bestaat evenmin twijfel over welke straf de wet en de jurisprudentie hier passend vinden — en die is
niet mals. Als hier de gebruikelijke regels worden toegepast, wordt de jongeman veroordeeld tot een
flinke gevangenisstraf en dat is ook wat er tegen hem geéist wordt.

De rechter wil weten waarom hij deed wat hij gedaan heeft. De jongeman blijkt al twee jaar
vader te zijn en woont met zijn, eveneens zeer jeugdige vriendin en kind, op een piepklein kamer-
tje. Het leven daar is zwaar en hij wil graag een goede vader zijn. Daarom is hij een jaar geleden
een studie begonnen: de gedachte is dat hij met een fatsoenlijke opleiding de kost kan verdienen;
ze zouden dan kunnen verhuizen en hun zoon zou dan een betere toekomst tegemoet gaan dan
zijn ouders. Hij combineert nu studie (die goed verloopt), werken in een magazijn en de zorg voor
het kind. Dat valt hem zwaar, hij krijgt de financiéle eindjes niet aan elkaar geknoopt en het gezin
dreigt weg te zakken in het moeras van leningen en schulden. In een vlaag van verstandsverbijste-
ring en wanhoop dacht hij snel aan geld te kunnen komen en zo zijn toekomst en die van zijn gezin
veilig te kunnen stellen. Stom, vindt-ie zelf ook, heel stom.

De rechter overweegt wat hem te doen staat. De daad kan niet onbestraft blijven, een beetje
speelruimte heeft hij wel, maar als hij de geéiste gevangenisstraf oplegt is de kans voor de jonge-
man op een diploma verkeken, mist het gezin op een cruciaal moment een vaderfiguur, worden de
geldproblemen erger, komt de erg jonge moeder er alleen voor te staan en vervreemden de gezinsle-
den van elkaar en hun opvoedingstaken. Althans, de kans dat dit gebeurt is groot, hoewel niemand
zeker weet wat het effect van een substantiéle gevangenisstraf zal zijn. De rechter laat zich daarover
door experts informeren, maar de onzekerheid kan niet definitief weggenomen worden.

De rechter besluit af te wijken van wat gebruikelijk is in casussen als deze, legt de jongeman
slechts een voorwaardelijke straf op, draagt hem op hulp te zoeken op financieel terrein en stelt hem
onder toezicht. Hij moet tot zijn 21° levensjaar tweemaal per jaar aan de rechtbank inzage geven
in zijn financiéle situatie. Bovendien moet hij in het kader van herstelbemiddeling een gesprek
aangaan met de taxichauffeur. Hij hoeft niet naar de gevangenis.

10 HANDELINGEN 2021 |2

alles begrijpen geeft daarop geen antwoord,
daar is een ander soort ‘weten’ of ‘kijken’

voor nodig. Een andersoortige benadering:
meer gericht op de logica van het bijzondere

in zijn context, geplaatst tegen een bredere
achtergrond (een goed leven hebben, voor
mezelf en met elkaar). Maar ook sterk leunend
op morele bekwaamheden: kunnen waarnemen
en begrijpen (moral imagination) wat ertoe
doet, in staat te beoordelen wat er op het

spel staat, bereid zijn na te streven wat juist,
proportioneel, waardevol is.

Rechtsom of linksom vraagt praktische wijsheid
steeds beraadslaging, met anderen of in de
vorm van te rade gaan bij zichzelf: ze steunt
niet zozeer op gecodificeerde kennis als wel op
afwegingen. En daarbij gelden beslist allerlei
regels van deugdelijk overleg en besluitvorming,
maar de inbreng zal gewoonlijk gevarieerd zijn
en allerlei soorten kennis omvatten: ervaring,
intuitie (‘niet pluisgevoel’), taciete kennis,
lichamelijk weten en morele preferenties.

Kenmerken van praktische wijsheid in de
casus

Het is interessant te zien wat praktische wijs-
heid in de ‘eenvoudige’ casus op de bladzijde
hiernaast respectievelijk doet. Ze staat om te
beginnen niet met haar rug naar bestaande in-
zichten (‘theoria met behulp van sophia’), regels
of praktijken (‘poiésis met behulp van techne’)

* Rechtsom of linksom vraagt
praktische wijsheid steeds
beraadslaging, met anderen of
te rade gaan bij zichzelf

PRAKTISCHE WIJSHEID

toe, maar poogt de handelingsverlegenheid wel
in een breder verband (‘praxis’) te zien en zo
ook op te lossen.

Dat bredere verband werkt geenszins als een
excuus — ‘alles begrijpen is alles vergeven’ —
maar maakt helder wat er op het spel staat en
wat het effect van een voor de hand liggende
besluit op het goede leven van alle betrokkenen
(ook de tienermoeder, de baby, het slachtoffer,
toekomstige daders) zal zijn. De onzekerheid
over wat goed is om te doen wordt geenszins
weggenomen, maar de rechter poogt wel in de
situatie te onderscheiden en te beoordelen wat
goed kan zijn om te doen — hij vaart niet op de
automatische piloot.

Praktische wijsheid steunt in deze casus
nadrukkelijk ook op de ingewonnen kennis
van experts, maar eveneens op het gevoel van
de rechter voor proportionaliteit, mogelijk ook
op zijn mededogen en zijn ervaringskennis dat
hard straffen weinig goeds teweegbrengt. Daar-
naast blijkt dat de rechter praktisch goed gein-
formeerd, vaardig en vindingrijk is: hij komt
op het idee om budgetbeheer (straf of hulp?)
en een vorm van rmediation in te schakelen en
hij doet dat op een heel bijzondere manier met
allerlei checks and balances zodat bijgestuurd
kan worden.

Bovendien valt op dat de rechter in deze
casus niet slechts ‘reflecteert, maar ook concrete
besluiten neemt en handelt, en daarmee zichzelf
kwetsbaar maakt: gegeven de moeilijkheden
gooit hij het bijltje er niet bij neer, schuift de
besluitvorming ook niet door naar anderen in
de keten en gaat evenmin zitten filosoferen of
‘reflecteren’. Hij handelt, verlaat de gebaande
paden en kan daarmee mikpunt van kritiek

WETEN WAT TE DOEN 11



THEMA

worden en zelfs de aanstichter zijn van een
enorme flop (bijv. als de jongeman recidiveert).
Dat hij dat doet, hangt onmiddellijk samen met
wat hij denkt dat ‘rechtspreken’ is. In elk geval is
dat meer dan een uitspraak produceren volgens
de regels (straffen, vergelden, beschermen): er
moet ook een conflict opgelost worden, erger
moet voorkomen en bijkomende schade moet
zoveel mogelijk ingedamd worden. Die vak-
opvatting is hier beslissend; zou ze veel smaller
zijn, dan had de rechter nooit zo gehandeld.
Kennelijk weet hij waar het in deze institutie
(recht) uiteindelijk echt om te doen is.

En ten slotte: is wat de rechter doet ook aan
te merken als moreel handelen? Zeker, uit
zijn werkwijze spreken allerlei intellectuele en
karakterdeugden (nauwkeurigheid, mededogen,
vrijmoedigheid, vasthoudendheid), maar ook
morele verbeelding (welk kwaad zou geschieden
als hij anders zou beslissen?), een actief
onderzoek naar het goede voor allen (bonum
commune), naar recht doen aan de verschillende
partijen en aan proportionaliteit, en ten slotte
morele reflectie en beraadslaging. Hij stelt zich
duidelijk meer en andere vragen dan wat werkt
en hoe het uitgevoerd moet worden.

Afwezigheid van praktische wijsheid
Daarmee hebben we in een grove schets
aangegeven wat praktische wijsheid is en hoe
onmisbaar ze is in de totstandkoming van
goede, sociale praktijken. Er is weinig fantasie
voor nodig om te begrijpen dat analoge situa-
ties zich voordoen in de zorg, in het pastoraat
en bijvoorbeeld in het onderwijs. Soms gaat het
daarbij om uitzonderlijke, maar veel vaker om
heel alledaagse situaties.

12 HANDELINGEN 2021 |2

Toch speelt praktische wijsheid — minstens op
het expliciete niveau — zelden een grote rol. De
professionalisering van de afgelopen vijftig jaar
is er niet naar geweest, de beroepsorganisaties
zijn er amper mee bezig, de zeer strakke en fijn-
mazige beregeling van de zorg en haar kwali-
teitsbeleid werken als een ‘moralicide’ en goede
Nederlandstalige literatuur over praktische
wijsheid is schaars. Net zomin als andere
deugden maakt praktische wijsheid deel uit van
HBO- of WO-curriculum — terwijl er nota bene
internationale suggesties zijn om heel de sociale
wetenschappen in te richten in het kader van
praktische wijsheid. Nederland mist een boot.
De nadruk ligt op technische en interventionis-
tische professionaliteit, op praktische filosofie
in de gestalte van normatief-reflectieve profes-
sionaliteit, maar vooral op gehoorzaamheid aan
protocollen en evidence, terwijl de zogeheten
scharrelruimtes beperkt zijn.

Systematische opheldering

Wanneer is praktische wijsheid nodig,
geéigend, wenselijk, onmisbaar?

Praktische wijsheid is niet iets dat alleen in
bijzondere omstandigheden nodig zou zijn: het
is altijd aan de orde, omdat de vraag ‘wat is hier
en nu goed om te doen?’ nooit ver weg is. Maar,
de literatuur overziende, kan men wel degelijk
zien wanneer ze dringend nodig is, omdat ze in
de verdrukking zit en buiten spel raakt. Dat is
bijvoorbeeld het geval wanneer in de zorg of in
het onderwijs het organisatorische gedoe (‘het
systeem’) zoveel aandacht en energie opslorpt
dat de doelen (waar gaat het hier nu eigenlijk
om en wat is hier (werkelijk) goed om te doen?)
verduisterd worden. Je bent al lang blij dat ‘het

marcheert, de aanbesteding binnen is gehaald,
de roosters sluitend zijn en de hulpvragers steun
ontvangen. Dat verduisteren van de doelen komt
overigens veel voor, zeker wanneer routineus
werken de overhand heeft. Het gaat dikwijls
gepaard met het domineren van de middelen en
methoden: waartoe we het precies doen is moei-
lijker te zeggen dan wat we hoe doen.

Maar ook kennistekort en onzekerheid
maken praktische wijsheid urgent. Hoe je ook
zoekt, nadenkt, anderen raadpleegt, je weet in
een specifieke casus gewoon niet wat goed is om
te doen. Je kunt geen logische afleiding maken
(dit is de oorzaak en dat zou kunnen helpen),
maar je bent aangewezen op afwegingen. Soms
wordt dat inderdaad veroorzaakt door gebrek
aan kennis, maar soms ook doordat geldige
regels elkaar in de weg zitten en een patstelling
scheppen. Je kunt niet aan alle eisen voldoen. In
dat geval is er een pijnlijk gebrek aan manoeu-
vreerruimte — los van de vraag of dat objectief
(de ruimte ontbreekt) dan wel subjectief zo is
(jij kunt hier niets). Soms wordt die impasse
ook veroorzaakt door stakende of strijdige en
in elk geval onoverbrugbare morele voorkeu-
ren: het is dan onduidelijk wat mag gelden als
moreel juist om te doen.

Hoe dan ook, kenmerkend voor praktische
wijsheid in dergelijke situaties is: (1) dat ze zich
niet laat verlammen door de impasses, deze niet
afschuift (over de heg ermee!) en evenmin dan
maar voortsukkelt op de eenmaal ingeslagen
weg, wetend dat die naar beroerde uitkomsten
leidt; en: (2) ze aanvaardt de handelingsdwang,
gaat erop in, weegt de vraag af wat een goed
leven zou zijn en handelt daar zo goed mogelijk

naar.

PRAKTISCHE WIJSHEID

Waartegen zet praktische wijsheid zich af?
Met praktische wijsheid poogt men dus te
ontsnappen aan de mechanisering van het
professionele handelen, dat overladen is met
niet of nauwelijks bespreekbare voorschriften,
routines en gewoontes, dat zich verplicht voelt
almaar hetzelfde te doen en nauwelijks ruimte
kent voor situationele invulling van de zorg.
Een situatie ook waarin het morele discours
(wat is goed om hier te doen?) verdrongen
wordt door de dominantie van de vraag: hoe zit
het en welke middelen zetten we in? Typisch de
beschrijving van veel medisch handelen.
Praktische wijsheid steunt hier dus op een
kritische waakzaamheid over de ondermijning
van de morele wil door perverse prikkels, maar
ook over de ontzieling van de werker die niet
meer kan koersen op het innerlijke goed van de
praktijk (zoals MacIntyre dat beschrijft). Prak-
tische wijsheid is dus ook ten zeerste geboden
als de taakomschrijving van een professional
te smal is gemaakt en zodoende loskomt van
de urgentie van de geleefde realiteit waarop die
zorgverlener betrokken moet zijn.

Wat zijn de ingrediénten?

Met praktische wijsheid wordt gezocht naar een
antwoord op moeilijkheden die we hierboven
schetsten. Je zou in dit soort situaties willen dat
de zorgverlener het werk niet uit haar of zijn
handen laat vallen noch de boel op zijn beloop
laat.

Je zou niet willen dat de werker nogal slaafs
algemene richtlijnen doorzet, als ze in bijzon-
dere gevallen geen goed doen of zelfs kwaad
aanrichten. Zelfs niet als dat — zoals momenteel
steeds vaker in het werk van geestelijk verzor-

WETEN WAT TE DOEN 13



THEMA

gers — geldt als ‘professioneel’. Je zou eerder
wensen dat de werker begrijpt waar het werk
(deze zorg) uiteindelijk om draait — en dat is
zelden de toepassing van de richtlijn of het pro-
tocol — en in dat licht eigener beweging taken
en verantwoordelijkheden op zich neemt.

Je zou willen dat iemand met een open blik
blijft kijken of het werkelijk goed gaat, en in
beweging komt als dat niet zo is. Je zou wensen
dat iemand niet te bang is en zelfs de moed
opbrengt om zo nodig het grijze gebied te
betreden waar de grenzen onscherp zijn tussen
verantwoord en dubieus, en tussen eigen en
andermans taken.

Je zou willen dat als de procedures tekort-
schieten zorgverleners hun werk onderbreken,
kiezen voor beraadslaging en daartoe ook
geéquipeerd zijn: kunnen nadenken, afwegen en
besluiten nemen.

Je zou willen dat wat in de praktijk van de
zorgverlening heel verstandig is gebleken (bij
mensen blijven die het moeilijk hebben, ook
vanuit hun perspectief kijken, hun kennis
ernstig nemen, dieper graven dan de vraag, be-
hoefte of preferenties) niet meteen weer wordt
vergeten of ‘weg-geinnoveerd.

In al deze gevallen wil je dus een werker heb-
ben die — zoals dat heet — verstandig is en ver-
standig handelt. In al die gevallen wil je beleid
dat praktische wijsheid of verstandigheid een
plek geeft en bereid is zich te plooien naar wat
in de praktijk verstandig blijkt. Je wilt meer dan
dat er — rigide of losjes — vastgehouden wordt
aan de regels. Voor mij heeft praktisch wijs
weten te handelen alles van doen met goede
kwaliteit van zorg weten te realiseren.

14 HANDELINGEN 2021 |2

Wat doe je als je praktisch wijs handelt?

Op basis van deze typeringen kunnen we
beschrijven wat een zorgverlener doet, als hij of
zij praktisch wijs handelt. Uit ervaring weten we
dat het behulpzaam kan zijn dat puntsgewijs te
formuleren zodat in concrete situaties eenvou-
dig en systematisch nagegaan kan worden of

er praktisch wijs gehandeld wordt. Hoewel de
volgorde van onderstaande handelingskenmer-
ken niet willekeurig is, is ze evenmin dwingend.

* De praktisch wijze professional zal het
doelkader van het werk (beroep, institutie)
moeten begrijpen en respecteren en dus de
finaliteitsvraag kunnen beantwoorden: waar
draait het hier (in zorg of pastoraat) eigenlijk,
uiteindelijk om? Daarmee verwerft men een
fundamenteel richtpunt op basis waarvan er
gekoerst kan worden en onderscheiden wat
er uiteindelijk toe doet en wat niet, welke
beperkende regels behulpzaam zijn en welke
desnoods afgeschud mogen worden.

De praktisch wijze professional zal het actor-
schap aanvaarden en bij moeilijkheden,
onduidelijkheden of risico’s niet athaken, niet
weglopen noch afschuiven. Dat aanvaarden
van actorschap geschiedt in de modus van
relationaliteit: betrokken bij en gefocust op
de ander (patiént of pastorant). Het is een
essentieel kenmerk: praktische wijsheid gaat
uiteindelijk over d6én wat gedaan moet wor-
den en dus niet over ‘wijsheid’ die onpraktisch
blijt, hoe wijs verder ook.

Hij of zij zal bewust wegkoersen van de impas-
ses, vastlopers, mismatches en onwenselijke
uitkomsten die in het handelen besloten
liggen als je niets doet, en zich er dus niet bij

neerleggen noch wezenloos voortgaan op een
doodlopende weg, ook al is dat de aangewezen
weg. Dit ‘niet doorgaan’ als je kunt vermoeden
dat het weinig goeds brengt, is een veeleisende
stap die vergt dat men los durft te komen

van de routines, de procedures, de afspraken,
het plan en zelfs de geldende logica van het
systeem waarin men werkt — van ziekenhuis of
gevangenis tot kerk.

De praktisch wijze professional toomt zijn
snelle oordelen in en gaat actief op zoek

naar wat in de betreffende situatie, voor de
betrokkene(n) goed kan zijn. Daarmee wordt
het tweede referentiekader verworven: het gaat
niet alleen om het uiteindelijke doel (telos) van
de werksoort, maar ook om het lokale goed
(bonum) van de zorgontvanger of cliént. Dat
goed is in de lijn van de filosofie van Aristote-
les verbonden met een goed leven en dus meer
dan een ‘lokaal goed’ of succesje.

Praktische wijsheid kiest een brede kijk,
enerzijds op het geheel van de (zorg)praktijk
en anderzijds heeft ze het oog op het goede
leven van de betrokkenen in hun onderlinge
relaties. Ze kijkt zo nodig dus verder dan het
eigen vakgebied, de eigen taken en formele
verantwoordelijkheden, verder ook dan de
toepassing van vakregels, vakmatige intenties
en gewoontes. Maar de wijsheid die verpakt
ligt in ‘vakregels’ negeert ze niet, net zomin

als ze vaardigheden negeert die in protocollen
besloten liggen.

Praktisch wijs handelen heeft
alles van doen met goede
kwaliteit van zorg weten te
realiseren

PRAKTISCHE WIJSHEID

« Praktische wijsheid steunt daarbij 66k op de
vrije waarneming en (morele) verbeelding,
neemt ook waar vanuit het binnenperspectief
en ziet zo wat moreel relevant en/of goed is
voor deze ene (pastorant, patiént, bewoner).
Ze put dus uit een breed register van ervaring,
weten, aanvoelen, moreel verkiezen, maar
onderwerpt dergelijke ‘kennis’ aan een kritisch
inspectie.

Praktische wijsheid doet recht aan het par-
ticuliere, het bijzondere, concrete of unieke,
zonder dat ze vervalt tot een particularistische
ethiek die min of meer identiek is met berede-
neerd favoritisme. Dat is een subtiele en pre-
caire balans die, als ze gevonden wordst, telkens
herzien moet worden en dus niet, eenmaal
gevonden, voor tijd en eeuwigheid staat.

.

De praktisch wijze werkers bezitten het ver-
mogen te improviseren, te kunnen omgaan
met tegenstrijdige doelen en conflicterende
regels, en principes te kunnen interpreteren in
het licht van het bijzondere van elke context
en deze waar nodig terzijde te laten, te over-
treden of aan te passen. Praktische wijsheid
veronderstelt dus een hermeneutisch vermo-
gen, een pendelbeweging tussen een algemene
en brede verstaanshorizon en het bijzondere,
zodat stap voor stap de mogelijke betekenis-
sen van het bijzondere aan het licht gebracht

kunnen worden.

Ze begrijpen dus hoe je ook ‘in de geest’ van
de regels, de wet, de oorspronkelijke bedoeling
kunt werken, dat wil zeggen verder kunnen
gaan waar de regels en procedures ophouden
of geen uitkomst meer bieden. Het is een
belangrijk inzicht dat er buiten een regel geen
absolute vrijheid heerst met anything goes,

WETEN WAT TE DOEN 15



THEMA

maar er allereerst handelingsmogelijkheden
beschikbaar komen die weliswaar niet naar
de letter van de wet maar wel in de geest van
de wet verlopen. Mocht men al denken dat
praktische wijsheid zich keert tegen regel-
fetisjisme, weet dan dat de volgende zone de
geest van de wet is.

In die zin compenseert praktische wijsheid
tekortschietende kennis, een ontbrekend per-
spectief en de momenten waar de reflectie faalt
en de inventiviteit tekortschiet. In dat gat komt
praktische wijsheid tot ontplooiing. Soms is de
uitdrukking ‘compenseert’ te krachtig en is het
in bepaalde omstandigheden beter te spreken
van praktische wijsheid die ‘tekorten poogt te
overbruggen’ In nog weer andere gevallen zal
praktische wijsheid zelfs het omgekeerde doen:
hoewel er geen enkel probleem lijkt te zijn,
erop wijzen dat de vanzelfsprekende voortgang
van het werk problematisch is en geen goede

resultaten zal geven.

Praktische wijsheid komt voorbij aan het
zwart-witdenken, deinst er niet voor terug het
grijze of moerassige gebied van de ambivalen-
tie, de ambiguiteiten en onzekere uitkomsten
te betreden. Het is belangrijk te beseffen dat
praktische wijsheid geen alternatieve zeker-
heid biedt; het is niet zo dat als praktische
wijsheid ingebracht wordt in hoogst ambiva-
lente of ambigue kwesties, er dus zekerheid
ontstaat. Er ontstaat een verscherpt bewustzijn
wat je zou kunnen of zelfs zou moeten doen
— maar dat kan uiteindelijk een misvatting
blijken te zijn.

Praktische wijsheid biedt tegenwicht aan doel-
kaders die het goed (bonum) eerder verduiste-
ren dan aanwezig stellen, aan systemische druk

16 HANDELINGEN 2021 |2

.

die goede doelen aan het gezicht onttrekken,
maar ook aan gewoontes en luiheid die ertoe
leiden dat we soms onnadenkend doen wat we
altijd doen. In die doelkaders en systemen zit
veel goeds, ze zijn niet per definitie atkeu-
renswaardig, maar praktische wijsheid wil ze
telkens weer kritisch onderzoeken: brengen ze
ons nog steeds wat ze zouden moeten bevor-
deren en pakt het ook in dit bijzondere geval
goed uit als we in hun logica verder gaan?
Praktisch wijze professionals maken een
sprong waar het logisch afleiden vastloopt en
stopt. Kort gezegd: van ‘afleiden’ gaat men
over op ‘afwegen’. Afleiden steunt op een min
of meer logische redenatie, die vanuit begin-
selen tot stand komt en bijna als een automaat
produceert wat er zou moeten gebeuren.
Afwegen daarentegen berust op beraadslaging,
op overleg, de dialoog en op waardegestuurde
keuzes. Beraadslagingen eindigen altijd met
een soort van sprong: alles overwegende lijkt
het het beste om x, y en z te doen. Praktisch
wijze professionals vallen niet stil en gaan ook
niet door op een pad waarvan men weet dat
het dood loopt. Wat krom is wordt dan ook
niet recht gepraat. Waar ‘automatisme’ wordt
verlaten, worden dus beraadslaging en reflectie
geintroduceerd en — vergis je niet — ook dat
zijn dikwijls regelgestuurde praktijken.
Praktische wijsheid is dus dikwijls een door-
braak: uit de verlamming, uit het niet weten,
uit de gewoonte, uit de benauwenis. Ze zoekt
en maakt ruimte, ze interrumpeert. De inter-
ruptie kan evolueren tot een disruptie en dus
de gebruikelijke manier van werken diepgaand
wijzigen. Hoe dan ook, de omslag die prak-
tische wijsheid dikwijls veroorzaakt, kan in

diepte en radicaliteit verschillen, en het is niet
zo dat alleen de diepste en meest radicale wij-
zigingen ‘praktisch wijs’ zouden mogen heten.
De interruptie om ‘er nog eens een nachtje
over te slapen’ kan van aanzienlijke praktische
wijsheid getuigen.

Uiteindelijk Ioopt praktische wijsheid erop uit
dat men handelt en voortgaat buiten het pad
dat in elk geval niet vervolgd moet worden,
hoe groot wellicht de resterende onzekerheid
ook blijft. Dat gebeurt in de vorm van een
gok (an educated guess), waarin meegenomen
wordt wat je al weet en begrijpt, je vakken-
nis, wat theorieén voorspellen en protocollen
aanraden, wat je morele kompas je ingeeft, je
ervaringen je leerden en je emoties en motiva-
ties je te kennen geven. En wat uitvoerbaar is
en goed gedaan kan worden.

Praktische wijsheid aanvaardt dat handelen
nooit meer dan kwetsbaar mensenwerk is,
maar laat de vorm de inhoud volgen. De uit-

Praktische wijsheid:

mogelijke nadelen,

misverstanden en risico’s | Toelichting

Kwaliteit van

de aangewende kennis

PRAKTISCHE WIJSHEID

komsten van praktisch wijs handelen zijn dus
niet per se geslaagd of goed!

Kritische bedenkingen

Ik meen dat praktische wijsheid in serieus pro-
fessioneel handelen niet gemist kan worden en
dat er in opleidingen en de alledaagse praktijk
desondanks te weinig aandacht aan besteed
wordt. Toch bestaat er, ondanks dit pleidooi
voor praktische wijsheid, alle reden niet
onkritisch achter de aanbeveling aan te hol-
len om praktische wijsheid te cultiveren. Aan
de ontplooiing van praktische wijsheid kleven
risico’s; na de opsomming hierboven van de
mogelijke positieve effecten, daarom ten slotte
aandacht voor de keerzijde. Veel van die risico’s
en bedenkingen zijn al genoemd, maar ze wor-
den nog eens kort bijeengezet (tabel 2). Elk van
de bezwaren is mijns inziens goed of afdoende
te weerleggen, maar ik zal dat onderstaand niet
doen en louter de bezwaren formuleren.

Een serieuze bedenking betreft de aard van de in praktische wijsheid aangewen-

de kennis: worden er niet te gemakkelijk zwakke of zelfs inferieure inzichten

gebruikt (intuities, persoonlijke normen, onderbuikgevoelens), die bovendien

op basis van softe beraadslaging in plaats van op basis van een harde toetsing

goedgekeurd worden? Hoe voorkom je dat het te willekeurig wordt, nattevin-

gerwerk?

Kwaliteit van de

de verworpen kennis

De kennis die in verworpen protocollen of bijvoorbeeld methodieken zit, was

eerder praktische wijsheid. Dat geldt ook voor tal van artefacten (machines,

registraties, balies, ziekenzalen): ooit zo gemaakt op basis van praktische wijs-

WETEN WAT TE DOEN 17



THEMA

Verantwoorden

Generaliseren

Institutionaliseren

heid. Nu is dit alles gestold, maar nog altijd drager van praktische wijsheid.
Wat is precies de tegenstelling tussen bijvoorbeeld protocollen en praktische
wijsheid? Gaat het niet om twee soorten praktische wijsheid? Anderen zullen
zeggen: soms is het juist praktisch wijs om tegen je intuities in vast te houden
aan probaat gebleken protocollen en ze volledig ten uitvoer te leggen in plaats

van ze te onderbreken of stoppen.

In de wetenschap verantwoorden we ons gewoonlijk met een beroep op de ge-
volgde methode (alle noodzakelijke stappen volgens de regels der kunst gezet)
en op de empirische toets (de claim die van het inzicht uitgaat kan keer op
keer herhaald en getest worden). Praktische wijsheid steekt hiermee vergeleken
bleekjes af: de methode is vaag (goed beraadslagen) en van herhaling of testen
is amper sprake. Bovendien is een negatief effect net zo goed met praktische
wijsheid te rijmen als een positief effect. Hoe kun je dan praktische wijsheid

onderscheiden van praktische domheid?

Praktische wijsheid gaat gewoonlijk over wat goed is om te doen in een speci-
fiek geval. Dat roept allicht de bedenking op dat het ‘goede’ wel erg lokaal wordt
gedacht en roept de vervolgvraag op: kan een ernstig te nemen goed tiberhaupt
wel puur situationeel zijn, past dat in een eveneens serieus te nemen definitie
van een goed? Verder: als een lokaal goed strijdig is met een bonum commune,
welk gaat dan voor? Is praktische wijsheid niet een vrijbrief om allerlei situatio-
neel goed ruim baan te geven ten nadele van het goede leven van anderen? Hoe

bijziend is praktische wijsheid eigenlijk?

In aansluiting bij de tweede bedenking, doet zich de scepsis voor dat praktische
wijsheid steeds weer uitzoek- en uitvindwerk ter plekke vraagt: dat is toch een
kostbare, soms zelfs zenuwslopende en in elk geval riskante en bewerkelijke
aangelegenheid. Kan dat allemaal niet eenvoudiger? Bovendien is de onderlig-
gende aanname vaak schromelijk overdreven: hoe uniek is nu precies een ‘uniek
geval’? Zijn er echt geen identieke of analoge casussen waar we kunnen zien hoe
het verder moet? Zouden we echter de uitkomsten van geslaagd praktisch wijs
optreden uitharden en opslaan, dan creéren we nieuwe regels, technieken en
protocollen voor de beroepsgroep en precies die institutionalisering is verdacht.

Kan zoiets als ‘geinstitutionaliseerde praktische wijsheid’ bestaan?

Tabel 2 Praktische wijsheid: mogelijke nadelen, misverstanden en risico’s

18 HANDELINGEN 2021 |2

De vijf genoemde bedenkingen dekken zeker
niet alle mogelijke bezwaren tegen praktische
wijsheid, de belangrijkste zijn het ondertussen
wel. Ik herhaal het nog maar eens: ze zijn alle
van een afdoend antwoord te voorzien en min-
der ingrijpend dan het hier lijkt. Niettemin is
het nuttig ze in heel hun imponerende streng-
heid aan te bieden.

Tot slot

We hebben in de loop der jaren veel onderzoek
gedaan naar praktische wijsheid — theoretisch
en praktisch — in velerlei domeinen. Op basis
daarvan kan het begrip dat bovenstaand is
ontwikkeld, nog wat verder aanscherpt worden.
Daarmee sluiten we af.

Praktische wijsheid in de laatmoderne cul-
tuur is zelden nog een individuele kwaliteit,
laat staan persoonlijk heldendom, maar veel
vaker iets van een team en soms zelfs van een
organisatie. Het lijkt daarom passender niet van
deugd te spreken, maar van moreel goed werk.
In aansluiting daarbij — er werd hierboven al
herhaaldelijk op gezinspeeld — moeten we niet
denken in termen van handelingen of hande-
len, maar van fluide, overlappende praktijken,
waarin behalve allerlei handelen ook gebouwen,
lichamen, routines, apparaten en (externe)
maatschappelijke regelsystemen en ideologische
doelstellingen werkzaam zijn.

Hoe meer we die praktijken reduceren tot een
context waarin (evidence-based) handelingen
moeten worden voltrokken, des te minder zal
men behoefte hebben aan praktische wijsheid.
Men zal zeggen: we hebben genoeg aan enkele
universele morele principes (goed doen, niet
schaden, autonomie respecteren, rechtvaardig

PRAKTISCHE WIJSHEID

zijn etc.) en we gruwen juist van ‘emergerende
moraliteit’

Hoewel de ontplooiing van praktische wijs-
heid vaak gepaard gaat met het afwijken van
standaarden, van protocollen en regels, is het
belangrijk te beseffen dat veel regels (in de zorg,
in pastoraat) zijn voortgekomen uit eerder
praktisch wijs handelen van anderen. De regels
of principes zijn er de duurzame neerslag van,
de verstening, zo je wilt. Dat is eens te meer
reden om, wanneer men een beroep doet op
praktische wijsheid, bestaande inzichten niet
terzijde te laten. De omgang met die inzichten
is het springende punt: praktische wijsheid
kan geleerd worden, ingeoefend, afgekeken,
uitgeprobeerd en geleidelijk verworven wor-
den. Daarvoor is eerder een reflectief klimaat
behulpzaam dan een set van alternatieve regels.

Pastoraat is een praktijk die het bij uitstek
moet hebben van praktische wijsheid — min-
stens in onze cultuur, waar pastoraat eerder
zinvol maatwerk vergt dan de generieke
verkondiging van waarheden of de neutrale
bediening van sacramenten en rituelen. In dat
licht zou men kritisch kunnen staan tegenover
de toenemende beregeling van het professio-
neel bedreven vak: het betekent maar al snel
dat praktische wijsheid ook hier het veld dient
te ruimen ten gunste van beproefd geachte
methodieken en protocollen.

Andries (prof.dr. A.J.) Baart studeerde andra-
gologie, specialiseerde zich op het terrein van de
praktische theologie en promoveerde in de wijsbe-
geerte. Sinds 1991 is hij bijzonder hoogleraar aan
verschillende universiteiten in binnen- en buiten-
land. Vanaf 2007 werkt hij ook met en vanuit de
Stichting Presentie.

E abaart@presentie.nl

WETEN WAT TE DOEN 19



THEMA | CISKA STARK & HANS SCHAEFFER

Praktische wijsheid en de opleiding tot
werker in kerkelijke praktijken

Waar halen pastores en geestelijk verzorgers in de huidige tijd hun wijsheid
vandaan? Hoe kunnen opleidingen voor deze complexe en onzekere tijd
goed opleiden? Welke belangrijke academische keuzes en visies staan hier op
het spel? Pleidooi voor doordenking én gebruik van het concept praktische
wijsheid, meer en explicieter dan nu gebeurt.

og niet eens zo heel lang geleden ging

een aan de academie afgestudeerde

theoloog weliswaar met een flinke
bagage aan theoretische kennis en praktische
vaardigheden de beroepspraktijk in, maar altijd
in het besef dat een deel van de vorming tot pas-
tor, predikant of geestelijk verzorger uiteindelijk
in de praktijk tot stand zou komen. Daarvoor is
immers niet alleen het dragen van de daadwer-
kelijke ambts- of functieverantwoordelijkheid
nodig, maar ook ‘inwijding’ in het échte werk,
omdat werken met mensen in een concrete
situatie altijd meer vraagt dan waar de opgedane
kennis en kunde in voorziet.

Waar halen pastores en geestelijk verzorgers in
de huidige tijd hun wijsheid vandaan? Hoe kun-
nen opleidingen voor deze complexe en onzekere
tijd goed opleiden? Welke belangrijke academi-
sche keuzes en visies staan hier op het spel? Al
minder zijn er gebaande wegen naar existenti-
eel bevredigende antwoorden voor gelovigen
en zinzoekers, en al meer zal de opleiding tot
predikant en geestelijk verzorger daarop moeten
voorsorteren.

Het concept praktische wijsheid heeft de poten-

< Afgestudeerd!

tie hierbij zeer behulpzaam te zijn. Wij pleiten in
dit artikel voor doordenking én gebruik van dit
concept in de opleiding — meer en explicieter dan
nu gebeurt. De opbouw is als volgt: eerst worden
veeleisende beroepspraktijken van pastores
geschetst, dan volgt een overzicht aan literatuur
over praktische wijsheid en een blik op de hui-
dige opleidingspraktijken, en afgesloten wordt
met een kort pleidooi.

Deze tijd vraagt om praktische
wijsheid'

In de professionele praktijk gaat het om het
afwegen van tegengestelde belangen, botsende
waarden, gekoesterde tradities en complexe
mensen en situaties die zich lang niet altijd
modelmatig gedragen en die dus vragen om
een zelfstandig oordeelsvermogen van wat in
deze specifieke situatie goed, rechtvaardig, wijs,
of in theologische termen ‘heilzaam’ kan zijn.
In Covid-19-tijd wordt deze behoefte versterkt,
omdat men nauwelijks nog op vaststaande
kaders kan terugvallen. Vanouds vertrouwde
communicatiekaders ontbreken, vieringen
veranderen in een virtuele werkelijkheid, de
ziekenhuispastor kan geen zegen geven aan een
terminale patiént en elke pastor moet voort-

WETEN WAT TE DOEN 21



THEMA

durend afwegen welke risico’s voor wie er met

de concrete ambtsuitoefening gepaard gaan.
Polarisatie in de samenleving doet zich evenzeer
voor bij gelovigen als niet-gelovigen. De pastor
kan niet rekenen op vanzelfsprekende loyaliteit
en zal zich moeten verstaan met de meest uit-
eenlopende normen en opvattingen. Zeker waar
institutionele religie steeds minder gewicht heeft,
is gezag niet voorgegeven en moet de pastor kun-
nen en durven varen op een ontwikkeld reservoir
aan ervaringskennis en oordeelsvermogen. Hoe
kan z/hij deze situatie tegemoet treden waar er

in ‘niemandsland’ te midden van gepolariseerde
visies gehandeld moet worden?

In vroeger tijd deden dan altijd verhalen de
ronde over een wijs kerkenraadslid of een senior
collega in het ziekenhuis, die in moeilijke of on-
zekere situaties min of meer vanzelf als een soort
mentor functioneerde. Helaas zijn deze ‘engelen
van bijstand’ op de weg van de pastor schaars ge-
worden, ontbreken ervaren kerkenraadsleden en
nabije ‘peers’ veelal en wordt ook een beginnend
professional direct in het diepe van een complexe
werksituatie gegooid.

Maar er is nog meer aan de hand. Van de
pastor wordt geestelijk leiderschap verwacht. Dat
vraagt een zelfbewuste theologische identiteit,
een besef waarvoor men staat en een positio-
nering ten opzichte van maatschappelijke en
ethische vraagstukken die voortkomt uit een
theologische doordenking en die zich uit in
authentiek en professioneel handelen. Uit on-
derzoek weten we hoeveel druk dit geeft op met
name beginnende pastores, een beroepsgroep bij
wie het verschijnsel ‘burn-out’ al te vaak gecon-
stateerd wordt. Echter, ook de ervaren predikant
of geestelijk verzorger kan steeds minder volledig

22 HANDELINGEN 2021 | 2

varen op het verworven kompas van eerder op-
gedane kennis en kunde. Telkens opnieuw moet
dat kompas herijkt worden. Voor de theologische
professional die als zzp’er optreedt geldt zelfs nog
sterker dat hij of zij zonder referentie aan traditie
het eigen handelen moet kunnen ontwerpen en
verantwoorden.

Een voorbeeld rondom de vraag naar sacra-
menten in coronatijd. De zzp-pastor met een
eigen praktijk als ritueel begeleider heeft vrijheid
van handelen, maar moet zelf kaders ontwerpen
in wat zij aanbiedt. De gemeentepredikant heeft
te maken met tegengestelde verwachtingen:
gemeenteleden die online avondmaal willen vie-
ren, maar een kerkenraad die vindt dat dit niet
zonder fysieke aanwezigheid van de gemeente als
lichaam van Christus vormgegeven kan worden.
En de geestelijk verzorger mag tiberhaupt geen
sacramenten meer bedienen in de door Covid
geplaagde instelling, ook niet aan de stervenden.
Hoe vindt de pastor in dit alles zijn weg?

Twee routes
We zien dan al gauw twee routes ontstaan, inge-
geven door traditionalisme of pragmatisme.

De eerste is de terugtrekkende beweging in het
zoeken naar zekerheden door het verabsoluteren
van tradities. Dit gebeurt bij de professional, die
met een beroep op kerkelijke leer zonder meer
weigert om het sacrament in een online viering
te bedienen en daarmee een specifieke traditie
onaantastbaar verklaart. Naast het koesteren van
traditie is het koortsachtig ontwerpen van re-
gelgeving in protocollen een meer pragmatische
route om de situatie beheersbaar te houden. Dit
wordt zichtbaar in een haast klinische fixatie mo-
menteel in veel kerken op de regie van aantallen

PRAKTISCHE WIJSHEID EN DE OPLEIDING TOT WERKER IN KERKELIJKE PRAKTIJKEN

aanwezigen, voorgeschreven acties en grote
terughoudendheid in bediening van sacramen-
ten in crisistijd.

In beide gevallen wordt echter de problematiek
van de nieuwe en bijzondere situatie, de vraag
naar de lichamelijkheid, betekenis en bemidde-
ling van het heil feitelijk uit de weg gegaan door
schijnoplossingen. Deze oplossingen kunnen
weliswaar tijdelijk functioneren, en zouden
gezien kinnen worden als voorbeelden van
praktische wijsheid. Maar omdat ze een onder-
liggende theologische visie missen zijn ze dat niet
en zullen ze de geloofsgemeenschap op den duur
niet verder helpen.

Praktische wijsheid is dus geen instant-op-
lossingsvaardigheid. Maar wat dan wel en hoe
verhoudt zich dat tot de rol van de pastor?

Vanuit de samenleving wordt vaak met reserve
naar de rol van kerken en geestelijk leiders
gekeken. De Protestantse Kerk constateert in
haar beleidsrapport dat de reserve ook bij de
pastores zelf zit. ‘Veel predikanten zien zichzelf
niet als een leider of ze weten niet goed hoe ze
die rol kunnen vormgeven’? In de opleiding tot
predikant groeit daarom de aandacht voor ‘gees-
telijk leiderschap’ als specifieke invulling van de
beroepsrol. De predikant zal leider én geestelijk
begeleider zijn. Hoe wordt hij of zij daarop
voorbereid?

In de context van opleidingen

Een rondgang langs de academische opleidin-
gen leert dat een academische graad niet alleen
kennis en kunde beoordeelt, maar evenzeer het
oordeelsvermogen en de mate waarin de acade-
micus als reflective practitioner in een onbekende
situatie met complexe variabelen tot een verant-

woord oordeel en handelingsperspectief kan ko-
men. Zo behoren tot de 21st Century Skills’ niet
alleen ict-competenties, maar ook mediawijs-
heid. Ook het afstoffen van het concept Bildung
als karakteristiek voor het hoger onderwijs door
minister Bussemaker, toont een belangstelling
voor onderwijs dat professionals voortbrengt die
over de randen van hun vakgebied in brede zin
maatschappelijk, ethisch en cultureel gevormd
zijn.?

Echter, in al deze concepten ontbreekt de
notie die ‘praktische wijsheid’ zo uniek maakt,
namelijk: de belichaamde ervaringskennis die
zichzelf voortdurend vernieuwt.* Daar komt bij
dat ook academisch gezien het debat over wat
als ‘echte’ en meest waardevolle kennis wordt
gezien, aanzienlijk is veranderd. Fundamentele
epistemologische vragen verdienen het om op-
nieuw doordacht te worden vanuit een holistisch
perspectief. Hieronder proberen we scherp te
krijgen wat dit voor de beroepsbeoefenaars en de
opleiding kan betekenen.

Daartoe verkennen we allereerst welke rol
praktische wijsheid momenteel speelt binnen het
academische veld van de praktische theologie.
Vervolgens evalueren we de bruikbaarheid ervan
voor (de opleiding tot) werkers in de Nederland-
se kerkelijke praktijken.

Praktische wijsheid in de praktisch-
theologische literatuur

Wat wordt precies met praktische wijsheid
bedoeld? In de praktische theologie in deze
eeuw is een toenemende nadruk op het belang
van de praktische wijsheid waar te nemen. Het
in de Duitstalige wereld gezaghebbende Hand-
buch Theologischer Ausbildung van Bernard Ott

WETEN WAT TE DOEN 23



THEMA

(2007) bespreekt de praktische wijsheid onder de
noemer van de praxis, naast theoria (gericht op
het kennen), en poiesis (gericht op het kunnen).
Praxis is bij hem gericht op het verantwoord en
doelgericht handelen en veronderstelt in de op-
leiding de vorming van spiritualiteit en persoon-
lijkheidsontwikkeling (186-210).

De invloedrijke praktisch-theoloog Bonnie
Miller-McLemore (2014) schrijft als redacteur
van een handboek voor praktische theologie over
het belang van praktische knowhow. Al eerder
had zij betoogd dat een van de meest belangwek-
kende ontwikkelingen voor kerken in de huidige
samenleving ligt in het overwinnen van een te
academisch-theoretische blikrichting. Theologie
en de opgeleide theologen die in de werkelijk-
heid van kerk en samenleving aan het werk
gaan, moeten zich veel meer concentreren op
academisch gevormde vaardigheden van inzicht,
toepassing, en het opdoen van ervaringskennis
(Miller-McLemore 2012; 2008). Is deze nadruk
echter ook een zinvolle bijdrage in de opleiding
van theologen met het oog op hun praktijk in
het gemeentewerk? Is de nadruk op dit aanleren
van knowhow inderdaad de aangewezen weg
voor werkers in de kerk, en waarom (niet)?

Deze kritische vragen stellen we, omdat wij als
docenten werkzaam zijn in precies het onderwijs
aan toekomstig werkers in de kerken waarin
academie en praktijk elkaar nadrukkelijk raken.
In dit onderwijs is doorgaans een spannende
combinatie waar te nemen. Enerzijds kent die
opleiding een sterk academisch georiénteerde
component waarin diep-theoretische kennis van
geschiedenis en concepten, uitwerkingen vanuit
gespecialiseerde theologische en niet-theologi-
sche subdisciplines een belangrijke rol spelen.

24 HANDELINGEN 2021 | 2

Anderzijds is er sprake van een sterk toegeno-
men verwachtingspatroon vanuit de kerkelijke
praktijken naar werkers die naast hun academi-
sche opleiding ook de praktische vaardigheden
zelf (beginnend) onder de knie hebben (Schaef-
fer en Witte 2020, 72; Schaeffer 2020, 98). Een
academische opleiding tot werk in de kerkelijke
praktijk zal zelf reflexief genoeg moeten zijn om
dit vragencomplex serieus te nemen.

Kortheidshalve noemen we hier één belang-
rijke stroming in de praktische theologie in
Noord-Amerika die zich als counter-cultural stro-
ming presenteert.” Hier wordt het accent gelegd
op een deugd-ethische opvatting van phronesis,
waarmee deze stroming aansluit bij de heront-
dekking van gemeenschap en deugdethiek door
Alasdair Maclntyre (2012). Kernpunt hierin is
een specifieke uitwerking van het praktijkbegrip:
christelijke praktijken zijn dingen die christe-
nen doen, door de tijd heen, om fundamentele
menselijke nood te adresseren, als antwoord op
en in het licht van Gods werkzame aanwezigheid
ten gunste van het leven in deze wereld (Bass en
Dykstra 2002, 18; Bass 2010, 6-8). Het oefenen
van praktijken, zodat gelovigen de urgente nood
in onze samenleving, onze relaties, onze levens
kunnen adresseren, is een manier waarop wij
leren hoe we zinvol kunnen handelen.

Met deze nadruk op praktijken presenteert
deze stroming zich als reactie op de moderniteit
met haar specifieke opvattingen over de rede.
Een zogenaamd universele rede van waaruit
quasi-neutrale waarheden over het leven en het
vormgeven hiervan getrokken zouden kunnen
worden, blijkt onhoudbaar. De epistemologische
consequenties van kritiek op de moderniteit
leiden er ons inziens in ieder geval toe dat er een

PRAKTISCHE WIJSHEID EN DE OPLEIDING TOT WERKER IN KERKELIJKE PRAKTIJKEN

sterke nadruk gelegd moet worden op de relatie
tussen de concrete praktijken van het werkveld
en de opleiding. (Praktische) theologie in de
opleiding van voorgangers is veel meer dan
theorie én meer dan vaardigheidstraining. Het is
een training in geinformeerd handelen met het
oog op een concrete praktijk en met het doel van
deugdzaam of liever: heilvol handelen.

Praktische wijsheid als knowhow en
omgaan met onzekerheid

In de praktisch-theologische literatuur wordt
het thema praktische wijsheid veelal verbonden
aan knowhow. Daarmee bedoelt Bonnie Miller-
McLemore dat theologisch onderwijs intrinsiek
een specifieke vorm van theologische kennis ver-
onderstelt. Deze heeft niet alleen consequenties
voor de praktische theologie, maar voor de theo-
logie in het algemeen. ‘Deze vorm van kennen is
een vorm van phronesis die in deze context ook
als ‘pastorale wijsheid’ of ‘theologische knowhow’
omschreven kan worden’ (Miller-McLemore
2012, 188).

Dat heeft er namelijk mee te maken dat het
onderwijs in dit veld, onderwijs in een ‘praktijk’
is. Een specifieke pedagogiek dus, waarbij het
aankomt op praktische training, het aanleren
van praktische wijsheid, het vinden van de juiste
bronnen en manieren van doen. Veel minder
dan het volgen van protocollen impliceert deze
nadruk het aanleren van een reflexieve attitude:
wat doe ik om welke reden in welke situatie, en
wat doet dat met mij, en waarom dan, en wat
doet dit met de ander?

Dit onderwijsleerproces gaat over praktijken:
‘Praktisch-theologen onderwijzen een praktijk
met de verwachting dat deelname aan deze prak-

tijk een vorm van kennis (phronesis) cultiveert
die de vaardigheden van de studenten om nog
meer aan deze praktijk deel te nemen, verdiept’
(Miller-McLemore 2012, 197). Het komt erop
aan in de loop van de tijd vaardigheden aan te le-
ren, die helpen om snel en adequaat tot handelen
te komen.

Chris Scharen (2008) gebruikt in dit verband
de terminologie van de gebroeders Dreyfus, die
beiden in de jaren tachtig van de vorige ecuw
binnen de medische wetenschap over leerstrate-
gieén publiceerden. Zij spreken daarbij van een
ontwikkeling van ‘beginner’ als novice, via ‘ge-
vorderde beginner’ en ‘competent, tot ‘bekwaam’

Scharen illustreert dat aan de hand van voor-
beelden uit de pastorale praktijk. Een term als
‘oefenen’ speelt hierin een grote rol. Het trai-
nen en oefenen van bepaalde praktijken, zoals
bidden en bijbellezen, geeft de mogelijkheid tot
verdieping en groei. Scharen gebruikt hierbij het
voorbeeld van de professionele praktijk van het
voorgaan in een eredienst. Hij merkt daarbij op,
dat hierbij een stap-voor-stap plan of protocol
steeds meer overbodig werd. Er ontstaat een
mate van geintegreerde, belichaamde kennis
waardoor de praktische uitvoering van praktij-
ken niet zozeer perfect wordt, maar simpelweg
bijdraagt aan de verdieping van het perspectief
dat hiermee geboden wordt:

‘De ervaring van een hinderlijk zelfbewustzijn had
ik achter me gelaten. Ik had niet langer een stappen-
plan of tekst nodig. Het was veeleer het geheel zelf
dat ik leerde begrijpen, zodat ik me geen zorgen
hoefde te maken waar ik precies zou moeten staan,
hoe ik m’n hand moest houden, wat ik zou moeten
zeggen op welk moment. Mijn lichaam bewoog,
mijn hand wist waar hij heen moest, mijn stem
sprak wat nodig was’ (Scharen 2008, 283).

WETEN WAT TE DOEN 25



THEMA

Een uitvoerige verantwoording van het gebruik
van termen als phronésis en knowhow door
auteurs als de hierboven genoemde Miller-
McLemore, Bass, Cahalan en Scharen, geeft aan
hoezeer een epistemologische verandering in de
laat- of postmoderniteit hierbij van invloed is
geweest (Bass e.a. 2016). In vroeger tijden was
er wellicht een tegenstelling tussen conceptueel
en kritisch denken enerzijds, en de concrete en
particuliere realiteit van alledag. Belangrijk is om
te ontdekken dat deze tegenstelling een valse is,
en overwonnen dient te worden.

Het aristotelische begrip phronésis kan het best
omschreven worden als ‘praktische wijsheid’ en
moet begrepen worden in afgrenzing tot twee
andere vormen van kennis, namelijk episterme
en techne. Praktische wijsheid is adaptief en
betrokken; zij verenigt een kennis van waarheid
en rede met aandacht voor actie in relatie tot het
goede (Bass e.a. 2016, 4-6). Miller-McLemore
(2016) geeft een uitgebreid overzicht van de
ontwikkeling binnen de (praktische) theolo-
gie met betrekking tot de waardering van deze
praktische wijsheid. Zij concludeert dat het nog
steeds moeilijk is om in een academische context
waar theoretische kennis prevaleert, voldoende
en adequate aandacht voor praktische wijsheid te
genereren.

Nadruk op knowhow en praktische
wijsheid impliceert dus een specifieke
(theologische) pedagogiek. Deze richt zich
op het oefenen in praktijken van geloof en
kerk, zodat een bepaalde mate van embodied
knowledge ontstaat. Niet de protocollen of de
voorschriften worden daarbij leidend, maar de
geintegreerde kennis hiervan in het concrete
doen in gezamenlijkheid.

26 HANDELINGEN 2021 | 2

Dat deze notie niet alleen iets uit de Angelsak-
sische wereld is, blijkt wat Ulrike Wagner-Rau
(2012) schrijft:

“Tegelijk echter — en dat mag niet vergeten worden —
ligt de geestelijke kracht niet alleen in de herhaalde
oefening van vormen, maar ook in het uithouden
van het falen hierin. Ook en juist daar waar ervaar-
baar wordt dat het vertrouwde en overgeleverde
niet meer helpend is en nieuwe vormen nog niet
zichtbaar zijn, in de liminale en nog vormloze tijd
van overgang, ligt de kiem van geestelijke produc-
tiviteit. Kun je een ‘permanente onzekerheid’ leren?
Dat lijkt mij een centrale vraag voor de kerk van nu
te zijn’ (134).

Bovenstaande impliceert dat er rond praktische
wijsheid niet alleen een beroepsmatig perspectief
moet worden ingebracht. Minstens zo belangrijk
is de constatering dat er een diep academisch ge-
sprek over kennis en kennisverwerving gevoerd
moet worden. Nog te vaak is een (laat-)modern
kennisparadigma dominant in academie en
werkveld, terwijl tegelijkertijd zowel pastoranten
als patiénten, pastores en mantelzorgers een heel
ander perspectief omarmen: ervaringskennis

als bron van wijsheid. Het doordenken van deze
spanning is voor de theologische academische
disciplines van groot belang (vgl. Bass e.a. 2016).

Praktische wijsheid in de opleiding
Werkzaam in de opleiding tot voorganger,
merken we dat studenten het accent op prak-
tische wijsheid enerzijds als een aanlokkelijk
perspectief omarmen, maar er anderzijds ook
huiverig voor zijn. De aantrekkingskracht ligt in
een vorm van holistisch kennen-voelen-hande-
len waarbij de vaak gebruikelijke academische
dichotomie tussen abstract en concreet min of

meer wegvalt. Er is behoefte aan een perspectief

PRAKTISCHE WIJSHEID EN DE OPLEIDING TOT WERKER IN KERKELIJKE PRAKTIJKEN

op belichaming, zodat trends en accenten die in
de cultuur volop aanwezig zijn ook theologisch
en academisch verantwoord kunnen worden
begrepen en ingezet. Studenten willen graag zelf
ook deel uitmaken van de praktijken waarop het
aankomt, zonder zich daarbij klakkeloos aan de
traditie of de gewoontes en gebruiken van de
betreffende praktijk uit te leveren. Het concept
van de praktische wijsheid, waarbij reflectie en
participatie hand in hand gaan, levert hiervoor
zinvolle aanknopingspunten op, omdat het
ruimte biedt voor reflectie op een scala aan
doorleefde en de totale persoon betreffende
leerervaringen.

De terughoudendheid om vanzelfsprekend en
volop vanuit participatie in (kerkelijke) geloofs-
praktijken te willen leren heeft allereerst te ma-
ken met het gebruikelijke beeld van de academie,
zoals Bonnie Miller-McLemore hierboven be-
schrijft. Echte academische kennis zou dan toch
vooral de abstracte en theoretische kennis zijn
zoals deze in boeken, tijdschriften en in het ge-
bruik van abstraherend academisch jargon wordt
ingeoefend. Er is nog steeds sprake van een zeker
ontzag voor dit soort kennis, hoezeer dat ook
aan erosie onderhevig is naarmate het gezag van
wetenschap en ratio ondergraven wordt door
wat studenten meebrengen aan ervaringen van
sociale netwerken, bij elkaar gezochte kennis
via internet, of ook door een vorm van koppige
eigenwijsheid. Verder zien we dat met name de
studenten die direct vanuit het voortgezet on-
derwijs aan de opleiding beginnen zich juist ook
kritisch verhouden tot de aangeleerde praktijken
en tradities. In de derde plaats ontstaat vaak in
de loop van de opleiding een zekere afstand tot
overgeleverde kerkelijke praktijken. Deze is niet

per se het gevolg van het academische paradig-
ma, maar evengoed van een oefening in o.i. ook
noodzakelijke kritische afstand tot praktijken.
Het klassieke verwijt tegen een communitaristi-
sche visie op praktijken is immers dat de externe
(en interne) kritiek op de eigen manier van leven
geen ruimte krijgt.

Aan de Theologische Universiteit Kampen is
bovenstaande reflectie reden geweest om over
te gaan tot een vernieuwde vorm van onderwijs,
waarbij studenten participeren in kerkelijke
praktijken. Waar in het verleden sprake was
van twee stagemomenten van resp. twee we-
ken en twee maanden, is nu gekozen voor een
‘praktijklijn’ gedurende het overgrote deel van
de driejarige masteropleiding-predikant. Deze
praktijklijn loopt parallel aan de verschillende
modules van de andere theologische vakken, en
wordt bovendien geflankeerd door verdiepende
(reflectie-)colleges op de verschillende praktijk-
velden. Studenten participeren actief in deze
velden, en reflecteren hierop met hun mentor uit
het werkveld en de (stage-)docenten. Op deze
manier wordt een mate van praktische knowhow
‘ingeoefend’. In het laatste jaar van de opleiding
volgt dan nog een periode van twee maanden
waarin de student haar vaardigheden om op het
geheel van alle kerkelijke praktijkvelden reflectief
te acteren verder kan vormgeven en zich kan
kwalificeren om als ‘startbekwaam’ de aanteke-
ning ‘praktische vorming’ te behalen. Ook achter
de terminologie in deze laatste zin schuilen ele-
menten van wat hierboven geschetst is rond het
werken met concepten van de praktische wijs-
heid en de daarbij horende (praktisch-)theolo-
gische pedagogiek. De student moet ‘beginnend
bekwaam’ zijn tot het werk.

WETEN WAT TE DOEN 27



THEMA

De flankerende reflectiegesprekken hebben

tot doel om de hang naar de juiste protocollen
en toepassing van kennis te verbreden tot een
integrale belichaming van het predikant-zijn

op de verschillende praktijkvelden. Dit accent
wordt versterkt doordat de opleiding streeft naar
een startmoment in de predikantsmaster dat
wordt gemarkeerd met een assessment. Hierbij
worden persoons- en vaardigheidskenmerken
van de student in relatie tot het predikantswerk
onderzocht en er wordt gewerkt aan een concreet
leerplan. De opleiding beseft heel goed dat zo'n
assessment geen garanties biedt, maar evengoed
dat het een zinvol instrument kan zijn om de
vorming van de studenten richting te geven.
Aan de Protestantse Theologische Universiteit
wordt met een min of meer vergelijkbare opzet
gewerkt van integratie tussen theorie, praktij-
ken en vorming. Na een intake, waarvoor een
ontwikkel assessment voorzien is, volgt een
semester waarin theologische vakken geinte-
greerd aan bod komen en studenten zich bewust
worden van het belang van hun theologische,
wetenschappelijke en persoonlijke positionality.
Daarna wordt de wetenschappelijke theologi-
sche positionering gedurende drie semesters in
gesprek gebracht met het opdoen van concrete
werkveldervaring in de vorm van stages en
exposures. De studenten betreden het werkveld
als academisch theoloog. Zij reflecteren op hun
leeractiviteiten en ervaringen in het werkveld
vanuit een wetenschappelijke benadering; dat
wil zeggen, met een onderzoeksmatige insteek
en geinformeerd door theorie en gericht op
theorieontwikkeling. De theorievorming en de
concrete theologische positionering wordt aan-
gereikt vanuit een zestal themavelden die direct

28 HANDELINGEN 2021 |2

samenhangen met het handelen als professional:
o.a. begeleiden, vieren, leidinggeven en innove-
ren. Bij elk themaveld hoort een training waarin
praktische en reflexieve vaardigheden geoefend
worden. Verplichte variatie in minimaal twee
stagevelden doorbreekt de vorming van al te
‘vanzelfsprekend’ handelen. Het handelen zelf
wordt op die manier telkens gevoed en be-
vraagd door de aangeboden theorievorming,

de praktijken en de reflectie daarop. Supervisie
vormt een doorgaande lijn die het persoonlijk
leerproces stimuleert en studenten helpt om te
leren leren aan en in de praktijk en in de situatie
van wisselende praktijken, stagecontexten en te
midden van verschillende theologische posities
hun eigen beroepsidentiteit en praktische wijs-
heid als wetenschappelijk opgeleide theoloog te
ontwikkelen.

Slotopmerkingen

Ten slotte constateren we dat het nadenken over
de vorming van studenten met het oog op hun
functioneren in de kerkelijke praktijkvelden
inderdaad gebaat is bij nadruk op de praktische
wijsheid, maar dat het nauwelijks als zodanig
geadresseerd wordt. Praktische wijsheid wordt
niet op zichzelf als competentie benoemd, ook al
wordt er impliciet naar verwezen in delen van de
opleiding. Wij achten dat een gemiste kans in de
huidige tijd.

Waar Henk de Roest in het in het vorige num-
mer van Handelingen besproken ‘Collaborative
Practical Theology’ de ‘verzwegen kennis en
verzwegen spiritualiteit’ van practitioners vrucht-
baar wil maken in gemeenschappelijk onderzoek,
(‘research literacy, De Roest 2020), zien wij aan-
knopingspunten voor ‘practical wisdom literacy.

PRAKTISCHE WIJSHEID EN DE OPLEIDING TOT WERKER IN KERKELIJKE PRAKTIJKEN

Een eerste stap om het concept van praktische
wijsheid een zichtbare plek in het curriculum
te geven, zou zijn om te thematiseren dat onder
het gebruik van bronnen in wetenschappelijk
perspectief ook phronésis een expliciete plaats
verdiend. Het zou de pastor wellicht helpen om
in situaties van aporie de onzekerheid van het
bestaan te aanvaarden, te duiden en op zoek te
gaan naar nieuw en betekenisvol handelen.

Noten

' Voor de conceptualisering van het begrip praktische wijs-
heid wordt graag verwezen naar het artikel van Andries
Baart in dit themagedeelte van Handelingen 48(2), juni
2021.

De toekomst open tegemoet’. Beleidskader voor de dien-
stenorganisatie van de Protestantse Kerk, bij de visienota
‘Van U is de toekomst’, p. 12. file:///C:/Users/CiskaStark/
Downloads/De%?20toekomst%200pen%?20tegemoet%20
definitief.pdf, 1 februari 2021.

©

3 Startnotitie HO Tour 2015. https://boerenwijsheidsite.files.

wordpress.com/2017/01/startnotitie-ho-tour.pdf p.2.

In de volgende paragraaf wordt dit nader uitgewerkt.

> Vgl. voor een overzicht van drie belangrijke stromingen
(laat-modern, counter-cultural en bevrijdingstheologisch)
het artikel van Kathleen Cahalan uit 2005.

Literatuur

Barnard, M., Cilliers, ]. & Wepener, C. (2014). Worship in
the Network Culture: Liturgical Ritual Studies: Fields and
Methods, Concepts and Metaphors. Leuven: Peeters.

Bass, D.C. (red.) (2010). Practicing Our Faith: A Way of Life
for a Searching People. San Francisco: Jossey-Bass.

Bass, D.C., Cahalan, K.A., Miller-McLemore, B.J., Nieman,
J.R. & Scharen, S. (2016). Christian Practical Wisdom:
What It Is, Why It Matters. Grand Rapids: Eerdmans.

Bass, D.C. & Dykstra, C. (2002). ‘A Theological Under-
standing of Christian Practices’ In: M. Volf & D.C. Bass,
Practicing Theology. Beliefs and Practices in Christian Life,
13-32.- Grand Rapids, Mich.: W.B. Eerdmans.

Browning, D.S. (1996). A Fundamental Practical Theology:
Descriptive and Strategic Proposals. Minneapolis: Fortress
Press.

Cahalan, K.A. (2005). “Three Approaches to Practical Theo-
logy, Theological Education, and the Church’s Ministry’.
International Journal of Practical Theology 9 (1): 63-94.

Fairhurst, R. & Rooms, N. (2021). Crossing Thresholds: A
Practical Theology of Liminality in Christian Discipleship,
Worship and Mission. Cambridge: Lutterworth Press.

Maclntyre, A.C. (2012). After Virtue: A Study in Moral
Theory. Notre Dame: University of Notre Dame Press.

Miller-McLemore, B.J. (2008). ‘Practical Theology and Peda-
gogy: Embodying Theological Know-How”. In: D.C. Bass
& C. Dykstra (red.), For Life Abundant: Practical Theology,
Theological Education, and Christian Ministry, 170-90.
Grand Rapids, Mich: Eerdmans.

— (2012). Christian Theology in Practice. Discovering a Disci-
pline. Grand Rapids: Eerdmans.

— (2014). “Introduction. Contributions of Practical Theol-
ogy. In: B.J. Miller-McLemore (red.), The Wiley Blackwell
Companion to Practical Theology, 1-20. Chichester: Wiley-
Blackwell.

— (2016). ‘Disciplining. Academic Theology and Practi-
cal Knowledge’ In: Bass, D.C., Cahalan, K.A., Miller-
McLemore, B.J., Nieman, J.R. & Scharen, Christian Prac-
tical Wisdom. What It Is, Why It Matters, 175-231. Grand
Rapids, Michigan: Eerdmans Publishing Company.

Schaeffer, H. (2020). ‘Theologische opleidingen in relatie tot
de toekomst van religieus leiderschap’. In: Leon van den
Broeke & Eddy Van der Borght (red.), Religieus leiderschap
in post-christelijk Nederland, 77-103. Utrecht: KokBoeken-
centrum.

Schaeffer, H. & Witte, H. (2020). Kerkleiders over de toe-
komst van kerkelijk leiderschap. In: Leon van den Broeke
& Eddy Van der Borght (red.), Religieus leiderschap in post-
christelijk Nederland, 55-76. Utrecht: KokBoekencentrum.

Scharen, C.B. (2008). Learning Ministry over Time: Em-
bodying Practical Wisdom. In: D.C. Bass & C. Dykstra
(red.), For Life Abundant: Practical Theology, Theological
Education, and Christian Ministry, 265-88. Grand Rapids:
Eerdmans.

Wagner-Rau, U. (2012). Auf der Schwelle: das Pfarramt im
Prozess kirchlichen Wandels. 2. Aufl. Stuttgart: Kohlham-
mer.

Ott, B. (2007). Handbuch Theologischer Ausbildung. Grundla-
gen — Programmentwicklung — Leitungsfragen. Wuppertal:
R. Brockhaus Verlag.

Roest, H. de (2020). Collaborative Practical Theology. Enga-
ging Practitioners in Research on Christian Practices.
Leiden/Boston: Brill.

Ciska (dr. E) Stark is Directeur Onderwijs en uni-
versitair hoofddocent Praktische Theologie aan de
Protestantse Theologische Universiteit.

E f.stark@pthu.nl

Hans (prof.dr. J.EH.) Schaeffer is hoogleraar Prak-
tische Theologie aan de Theologische Universiteit
Kampen.

E jhfschaeffer@tukampen.nl

WETEN WAT TE DOEN 29



THEMA | THEO VAN DER ZEE

Aanvoelen en openhouden
Praktisch wijs handelen in de school

Leraren hebben in hun professionele handelen te maken met de ambiguiteit
en contingentie van de onderwijspraktijk, met het oog op het realiseren van
goed onderwijs. Leraren zullen daarom voortdurend wikken en wegen. Ze
moeten zowel in staat zijn aan te voelen wat verschil maakt en wat er speelt,
als ook de toekomst openhouden: twee cruciale aspecten.

et een landelijke campagne en de

slogan ‘Leraar, elke dag anders’ wer-

den enkele jaren geleden toekom-
stige leraren geworven. De campagne bood een
inkijk in de dagelijkse praktijk van leraren die
gekenmerkt wordt door snelheid, levendigheid
en verrassing. Met de campagne wilde de over-
heid jongeren aanspreken om in het onderwijs
te komen werken.

Toch raakte de campagne niet helemaal de
kern van wat het betekent om te werken in het
onderwijs. Meer nog dan de snelheid en leven-
digheid, dagen de ambiguiteit en contingentie
van de dagelijkse onderwijspraktijk leraren uit.
Leraren komen voor veel verschillende situa-
ties te staan waarin van hen verwacht wordt te
handelen. Een ruzie. Een onverwachte reactie.
Een besmetting. Het gaat om situaties die voor
meerdere uitleg vatbaar zijn, die anders had-
den kunnen lopen, en die hen voortdurend
op scherp zetten. Niet altijd is duidelijk wat er
moet gebeuren. Wat te doen als je niet weet wat
te doen?'

In dit artikel ga ik in op de handelings-
verlegenheid van leraren in ambigue en con-

tingente situaties, waar niet (direct) duidelijk is
wat te doen. Hoe slagen leraren erin het goede
te doen voor deze leerlingen op dit moment?
Praktische wijsheid is hiertoe een belangrijke
sleutel. Twee aspecten zijn daarbij cruciaal:
aanvoelen van wat verschil maakt en openhou-
den van de toekomst. Aan de hand van voor-
beelden laat ik zien wat praktisch wijs handelen
inhoudt. En terwijl de meeste voorbeelden in
dit artikel uit de context van de school komen,
kan de duiding ervan ook voor de context van
zorg en pastoraat te denken geven.

Dagelijkse praktijk

De dagelijkse schoolpraktijk is dynamisch. Er
gebeurt ontzettend veel op een dag. Ook veel
dat niet werd voorzien of verwacht. Een leer-
ling laat een onvermoed talent zien. Een leraar
wordt door een leerling met een laptop op het
hoofd geslagen. Een gesprek met een ouder
loopt uit in een conflict. Een leraar brengt

iets tijdens de vergadering in dat de ingezette
schoolontwikkeling op z'n kant zet. Een leerling
blijkt besmet te zijn. Wat de gebeurtenissen te-
weeg brengen, is niet op voorhand te voorzien.

WETEN WAT TE DOEN 31



THEMA

En dat is in de context van de school in zoverre
problematisch, omdat ze van doen heeft met
schoolplannen, jaarplannen en prestatieafspra-
ken rondom bijvoorbeeld de doorstroom van
leerlingen. Al deze plannen en afspraken zijn de
manifestatie van de idee van de maakbaarheid,
beheersing en controle die zich meester heeft
gemaakt van het onderwijs.

Bij de idee van de maakbaarheid gaat het
echter niet alleen om de mogelijkheid van een
geplande orde (dat is: in staat zijn om te plan-
nen, rationeel te handelen en te sturen), maar
ook om de beheersing van de onverwachte
zaken, de tragiek of het toeval (Van Putten
2015). Scholen streven ernaar om het leren van
leerlingen zo optimaal mogelijk te plannen
en om dat steeds beter en efficiénter te doen.
Leraren wordt niet alleen gevraagd om door
middel van allerlei groepsplannen, leerling-
volgsystemen en individuele ontwikkelplannen
het leren en de ontwikkeling van leerlingen te
monitoren, ook wordt hun gevraagd om telkens
naar betere cijfers te streven. Is bijvoorbeeld
het landelijk gemiddelde van de doorstroom
in de vwo-bovenbouw 83 procent, dan rich-
ten we ons op onze school op een nog hoger
percentage. Scholen lijken bovendien gedreven
door perfectionering: onverwachte gebeurtenis-
sen, calamiteiten en incidenten moeten zoveel
mogelijk worden voorkomen. Ruimte voor het
onverwachte, de tragiek en de verwondering
lijkt er maar nauwelijks nog te zijn. In een sa-
menleving die meer en meer moeite heeft met
onzekerheid, lijken scholen in de greep te zijn
van de maakbaarheid en beheersing.

Omdat de idee van de maakbaarheid (in de
dubbele zin) in het onderwijs dominant is,

32 HANDELINGEN 2021 | 2

worden onverwachte en onvoorziene gebeurte-
nissen als lastig en niet welkom ervaren (Biesta
2012). Veel wordt er gedaan om dergelijke
gebeurtenissen te voorkomen, en als ze zich dan
toch voordoen, wordt van leraren verwacht dat
ze zo spoedig mogelijk terugkeren naar de plan-
ning. De onderbrekingen worden zo goed als
mogelijk onschadelijk gemaakt om de voort-
gang van het leren niet te blokkeren. Leraren
lopen dan echter dikwijls tegen grenzen van de
planning aan en ervaren op zulke momenten
stress en frustratie.

Het is echter de vraag of de geplande orde en
haar methoden en instrumenten wel recht doen
aan dat wat onderwijs is en beoogt. Onderwijs
is veel minder voorspelbaar, beheersbaar of te
controleren dan de technische en instrumentele
rationaliteit van de maakbaarheid ons wil doen
geloven. De praktijk van het onderwijs wordt
veel meer gekenmerkt door ambiguiteit en con-
tingentie. Dit houdt in dat vaak niet direct dui-
delijk is wat er op het spel staat, wat de bedoe-
ling ervan is, en dat veel van wat er gebeurt niet
noodzakelijk is en anders had kunnen lopen.
Had die leerling de leraar op het hoofd moeten
slaan? Nee, natuurlijk niet. Het gebeurde echter
wel. Wat heeft de leerling ermee willen zeggen?
Boosheid, frustratie, of is het iets anders? Wat
heeft de gebeurtenis ons te zeggen? Wat stond
er op het spel? Het zijn vragen waarmee leraren
van doen hebben, willen ze weten wat te doen.

Het antwoord dat leraren geven op de vraag
‘Wat te doen?’ is echter niet om het even.
Scholen hebben de maatschappelijke opdracht
om goed onderwijs te realiseren. Het handelen
van leraren draagt bij aan het realiseren van die
opdracht. Als ze geconfronteerd worden met

incidenten als het slaan met een laptop, zal hun
antwoord op de vraag naar wat te doen dan ook
altijd gericht (moeten) zijn op die opdracht.
De vraag is dan niet louter meer ‘Wat te doen?,
maar ook: ‘Waartoe te handelen?’. In hun han-
delen ligt een gerichtheid besloten die, als het
goed is, van doen heeft met de maatschappelij-
ke opdracht van de school: goed onderwijs. En
wat is dat dan: goed onderwijs? Is het antwoord
te geven in termen als hoge doorstroompercen-
tages en eindexamencijfers? Of, is er meer?

Goed onderwijs vraagt om keuzes
Gehoor geven aan de maatschappelijke op-
dracht om goed onderwijs te realiseren is niet
alleen een vraag naar ‘wat te doen’ en ‘hoe te
handelen, maar primair een vraag naar waar
het onderwijs goed voor is (Hermans 2020).
Met andere woorden, het is een vraag naar het
waartoe van onderwijs, de bedoeling.

Het antwoord op deze vraag is niet enkelvou-
dig, maar kent meer dimensies. Onderwijs heeft
immers niet alleen betrekking op de kennis en
vaardigheden als taal, rekenen en geschiede-
nis die leerlingen zich eigen maken om zich te
kwalificeren (kwalificatie), maar ook op het deel
worden van en zich kunnen bewegen in bestaan-
de culturen, groepen en de samenleving (soci-
alisatie) en op het aanspreekbaar zijn en zich
verantwoordelijk weten voor de eigen inbreng als
persoon (subject-worden) (Biesta 2012).

* Gerichtheid van handelen
die van doen heeft met de
maatschappelijke opdracht
tot goed onderwijs

AANVOELEN EN OPENHOUDEN

Al deze drie dimensies horen aan bod te komen
in de onderwijspraktijk, en wel in onderlinge
afstemming. Leraren worden geacht niet al-
leen in staat te zijn om in het ontwikkelen en
plannen van hun onderwijsactiviteiten deze
dimensies mee te laten wegen en onderling af
te stemmen, maar ook in de gebeurtenissen die
zich aandienen — verwacht of niet. Hoe doen ze
dat dan?

Leraren gaan enerzijds na wat er op het spel
staat, en anderzijds wikken en wegen ze wat het
goede is dat hen hier en nu te doen staat. Om
goed onderwijs te realiseren, peilen leraren de
ambiguiteit van wat er zich in de schoolklas
aandient en maken ze keuzes wat te doen
met het oog op het nastreven van de multi-
dimensionele bedoeling van goed onderwijs.

In het afwegen hoe te reageren op de met
een laptop slaande leerling bijvoorbeeld, zal
een leraar nagaan wat er op het spel staat: het
kwalificeren voor een toets (‘afwijkend gedrag
moet onmiddellijk worden bestraft omdat het
onderwijsleerproces in het gedrang komt’),
het socialiseren in het grotere geheel van
de school (‘op onze school maken we ons
standpunt niet duidelijk door fysiek geweld te
gebruiken’), en/of het als persoon in de wereld
komen (‘weet de leerling zich aanspreekbaar
en verantwoordelijk voor zijn handelen, en
wat brengt hij in?’). Het gaat erom dergelijke
gebeurtenissen niet louter op hun uiterlijke
verschijningsvorm te beoordelen, maar na
te gaan wat er onder de oppervlakte verschil
maakt. Op basis daarvan maken ze keuze wat
te doen en hoe te handelen: ingrijpen, gesprek
aangaan, sanctioneren, consequenties bepalen,

et cetera.

WETEN WAT TE DOEN 33



THEMA

Het geldt natuurlijk voor iedere context dat de
vraag naar het ‘wat?’ en het ‘hoe?’ van het han-
delen verzegeld wordt door de vraag ‘waartoe?’.
Het waartoe stelt de vraag naar de intentionali-
teit van het handelen en daarmee de oriéntatie
op waar onderwijs, zorg of pastoraat goed voor
is. Omdat het antwoord op deze vraag in veel
gevallen niet eenduidig is, maar meer dimensies
kent, kan de professional niet volstaan met haar
of zijn ambachtelijkheid maar is ook praktische
wijsheid nodig.

Praktisch wijs handelen van leraren
Omdat de werkelijkheid van het onderwijs
ambigu en contingent is, is het realiseren van
goed onderwijs geen kwestie van uitrollen van
plannen of toepassen van regels. Het profes-
sioneel handelen van leraren wordt daarom
gekenmerkt door ambachtelijkheid én prakti-
sche wijsheid.

Leraren beschikken over een zekere ambach-
telijkheid in de vorm van didactiek, kennis van
zaken en agogische vaardigheden. Ze weten
bijvoorbeeld hoe een les het beste wordt opge-
bouwd, verstaan de inhoud van hun vakgebied
en zijn in staat een groep leerlingen te moti-
veren om zich in te spannen en door te zetten.
Tijdens hun opleiding maken ze zich veel van
deze ambachtelijkheid eigen.

Er wordt bovendien praktische wijsheid van
hen gevraagd. Praktische wijsheid verwijst naar
weten wat te doen in een specifieke situatie om
goed onderwijs mogelijk te maken voor deze
specifieke groep leerlingen. Praktisch wijs han-
delen is in deze situatie voor deze leerlingen het
goede doen. Praktisch wijze leraren voelen aan
wat onder de oppervlakte van het gedrag van

34 HANDELINGEN 2021 | 2

leerlingen verschil maakt, en hoe ze leerlingen
ondersteunen en stimuleren om zich verder
te ontwikkelen. In hun handelen ligt prakti-
sche wijsheid besloten. Ambachtelijkheid en
praktische wijsheid zijn beide nodig om goed
onderwijs te realiseren.

Het realiseren van goed onderwijs is echter
niet af te dwingen. Het heeft allereerst te maken
met de contingente aard van dat waar onder-
wijs goed voor is, pedagogische bedoelingen.
Bedoelingen kunnen begrepen worden als dat
wat pedagogisch van uiteindelijke waarde wordt
geacht, als dat wat onvoorwaardelijk is, iets dat
aandringt (Caputo 2017). Te denken valt aan
pedagogische bedoelingen als autonomie, ver-
antwoordelijkheid, vertrouwen, en compassie.
Ze zijn niet meetbaar, wel merkbaar en kun-
nen zich aandienen in gebeurtenissen, maar
evengoed niet. Ze zijn niet toe te passen of uit te
rollen, en kunnen beter verstaan worden als een
horizon waar we naartoe kunnen bewegen en
aangetrokken worden. We kunnen ons ervoor
openstellen, er door worden gegrepen en naar
handelen, maar afdwingen niet.

Het niet kunnen afdwingen van goed onder-
wijs heeft op de tweede plaats te maken met de
aard van het onderwijs zelf. Onderwijsleerpro-
cessen zijn geen natuurkundige verschijnselen,
maar mensenwerk. Onderwijskundige studies
geven inzicht in de effectiviteit van bepaalde
interventies, leerstrategieén en handelen van
leraren. Ze zijn echter gebaseerd op ervaringen
in het verleden, en bieden geen waterdichte ze-
kerheid voor de toekomst. Wat het effect is van
het onderwijs, wat leerlingen ervan oppikken,
hoe ze zich ontwikkelen, is niet noodzakelijk,
maar contingent. Ze zijn slechts gedeeltelijk

te voorspellen, te plannen en te controleren,
juist omdat de onderwijspraktijk dynamisch,
ambigu en contingent is. Leraren zullen daarom
moeten kunnen omgaan en rekening houden
met het prachtige risico dat onderwijs is (Biesta
2015). Mede vanwege de contingente aard van
de pedagogische bedoelingen en van het onder-
wijs zelf, is praktische wijsheid zo’'n belangrijke
kwaliteit van het professioneel handelen van
leraren. Het is nodig om te wikken en wegen
wat in deze situatie voor deze leerlingen het
goede is.

Samengevat, het professioneel handelen van
leraren heeft te maken met het omgaan met de
ambiguiteit en contingentie van de onderwijs-
praktijk met het oog op het realiseren van goed
onderwijs. Leraren zullen daarom voortdurend
wikken en wegen. Om te wikken en wegen zul-
len ze zowel in staat moeten zijn aan te voelen
wat verschil maakt en wat er speelt, als de toe-
komst open te houden. Het zijn twee cruciale
aspecten van de praktische wijsheid van leraren,
die hieronder nader worden toegelicht.

Aanvoelen van wat verschil maakt
Praktisch wijs handelen houdt op de eerste
plaats een aanvoelen in van wat er gebeurt en
op het spel staat. Zoals we al boven zagen in het
voorbeeld van de leerling en de laptop, is een
waarnemen aan de oppervlakte niet voldoende.
Om na te gaan wat verschil maakt, is het

nodig onder de oppervlakte zien. Vanuit een

* Praktisch wijs handelen is
in déze situatie voor déze
leerlingen het goede doen

AANVOELEN EN OPENHOUDEN

luisterende, ontvankelijke houding wordt een
waarneming onder de oppervlakte mogelijk:
niet alleen zien en horen, maar ook voelen en
aanvoelen. Wie zich ontvankelijk openstelt voor
dat wat zich aandient, loopt daarmee wel het
risico emotioneel geraakt worden. De ontvan-
kelijke opstelling opent immers bronnen van
kennis die anders gesloten zouden blijven zoals
emoties en gevoelens.

Door de gebeurtenis te lezen en te beschrij-
ven als een tekst is het mogelijk na te gaan wat
verschil maakt. De waarnemer geeft betekenis
aan een gebeurtenis in de klas door deze te
lezen, en tegelijk wordt hij gestuurd door de
gebeurtenis en het verhaal dat erover wordt ver-
teld (Ricoeur 1992). De leraar leest het gedrag
van de slaande leerling: wat neemt hij waar van
wat de leerling laat zien? Hoe worden hij en an-
deren hierin meegenomen? Gaat het de leerling
om aandacht te trekken, om een onvermogen te
maskeren, of om zijn frustratie te uiten?

Verschil moet wel worden opgemerkt. Aan de
oppervlakte is er misschien niet veel verschil te
zien. Een innerlijk, geoefend oog is nodig, dat
zich opent voor meerdere bronnen om onder
de oppervlakte te zien wat verschil maakt. Door
dit verschil aan te voelen, kan worden nagegaan
wat er op het spel staat met het oog op goed
onderwijs. Zijn sociale normen en waarden in
het geding? Of heeft het eerder met iemand-
worden, een persoon, een subject van doen?

Door het aanvoelen van verschil worden
praktisch wijze leraren op het spoor gezet van
een handelen dat niet louter de situatie oplost,
maar vooral oriénteert op de bedoelingen van
goed onderwijs.

WETEN WAT TE DOEN 35



THEMA

Openhouden van de toekomst
Op de tweede plaats houdt praktisch wijs han-
delen in dat de toekomst open wordt gehouden.
Scholen richten zich met hun onderwijs op de
toekomst van de leerlingen en die van de sa-
menleving. Ze kunnen door de manier waarop
ze te werk gaan, voor leerlingen een toekomst
openen maar ook sluiten. Leraren openen die
door mogelijkheden en kansen te creéren voor
leerlingen, bijvoorbeeld door hen niet alleen de
gelegenheid te geven zich relevante kennis en
vaardigheden eigen te maken, maar ook door
hen de gelegenheid te geven dit in te brengen in
grotere verbanden als de samenleving en hen te
stimuleren daarin een eigen keuzes te maken.
Leraren zijn zeker bereid om hun onderwijs-
activiteiten te richten op de toekomst. Hoe hel-
der en vanzelfsprekend dit ook lijkt, de praktijk
is ambigu en contingent en maakt het daarom
tot een voortdurende opgave. Leraren kunnen
bijvoorbeeld de toekomst (gedeeltelijk) sluiten
door leerlingen van relevante vraagstukken af
te houden, enkel gebaande paden te willen be-
wandelen of de eigen inbreng van leerlingen in
te perken. Door hen, met andere woorden, af te
houden van het beroep dat een ander of de we-
reld op hen doet, kunnen leerlingen begrensd
worden in hun mogelijkheden om te ontdekken
wie zij zijn en wat hun inbreng is (Biesta, 2012).
Omwille van de ontwikkeling van leerlingen
is het voor leraren van groot belang om in elke
situatie de toekomst open te houden. Een leraar
kan echter op zo’n manier handelen, dat een
verstorend incident of voorval wordt opgelost
zonder dat de leerling de kans krijgt om ervan
te leren en zich te ontwikkelen. De met de
laptop slaande leerling wordt gestraft voor zijn

36 HANDELINGEN 2021 | 2

daden. Het incident is dan klaar en opgelost.

Praktisch wijs handelen reikt verder dan een
gebeurtenis situationeel oplossen op een juiste
manier (ambachtelijkheid) en beoogt betrok-
kenen open te houden, omdat bedoelingen van
goed onderwijs als een horizon in de toekomst
liggen (praktische wijsheid). De leerling wordt
dan meegenomen in wat er op het spel staat
en uitgedaagd zichzelf daartoe te verhouden.
Praktisch wijze leraren zullen het gesprek met
de leerling aangaan, niet om gedane zaken met
de mantel der liefde te bedekken, maar om de
leerling aan te spreken en uit te nodigen verant-
woordelijkheid te nemen. Het incident wordt
aldus een aanleiding om aan te groeien en in de
wereld te komen.

Het openhouden en het creéren van moge-
lijkheden betekent overigens niet dat scholen
niet de opdracht hebben om de wenselijkheid
van de toekomst te adresseren. Niet alle ontwik-
keling van leerlingen is even wenselijk. Het is
aan scholen bijvoorbeeld om de mogelijkheid
om zich te ontwikkelen tot een narcistisch en
egocentrisch persoon aan de kaak te stellen, de
wenselijkheid te betwisten en te onderbreken
(Meirieu 2007). De grond om de bestaande
praktijk te onderbreken is gelegen in de funda-
mentele levensbeschouwelijke keuzes die een
school maakt. Ze kan zich daarbij oriénteren
aan levensbeschouwelijke bronnen die spreken
van goed leven en goed samenleven. Praktisch-
theologisch is de pedagogische aansporing om
de situatie open te houden te duiden als hande-
len met een eschatologisch voorbehoud, dat is:
zo handelen dat er zich altijd nog een toekomst
kan aandienen die verder reikt dan we nu kun-

nen waarnemen.

Zich praktische wijsheid eigen maken
Praktische wijs handelen maken leraren zich
eigen door ervaring en reflectie. Er is in het
onderwijs genoeg te ervaren! Omdat de onder-
wijspraktijk dynamisch en soms ook hectisch is,
lijkt het veel leraren echter te ontbreken aan de
tijd en rust voor reflectie. Ze hebben vaak het
idee dat er direct handelen van hen gevraagd
wordt (vaak is dat zo). Toch vraagt het mogelijk
maken van goed onderwijs om praktisch wijs
handelen, dat is: vertraging, aanvoelen, beteke-
nis ontdekken, beraadslagen en keuzes maken
omwille van de toekomst van leerlingen.

Praktische wijsheid is veelal taciet, dat is:
impliciet en stilzwijgend aanwezig in hoofd,
hart en handen, vaak ontoegankelijk en er
wordt intuitief gebruik van gemaakt (Vosman
& Baart 2008; Pols 2009). In succesvol handelen
komt dit taciete weten aan de oppervlakte, wan-
neer bijvoorbeeld een leraar heel goed aanvoelt
wat er verschil maakt en daarop handelt. Het
komt het goed onderwijs ten goede wanneer
leraren hun professioneel redenen en handelen
expliciteren en delen, om te kunnen groeien in
praktisch wijs handelen. Scholen zouden het
beste pleisterplaatsen creéren waarin dat expli-
citeren en delen van ervaringen wordt gestimu-
leerd en er ruimte voor reflectie wordt gemaakt.
De open en altijd verder reikende toekomst
van de leerlingen en daarmee van de samen-
leving is het meer dan waard. In vergelijkbare
zin zijn pleisterplaatsen in de zorg en pastoraat
evenzeer gewenst om op basis van ervaring en
reflectie te groeien in praktische wijsheid.

Als er binnenkort weer eens een campagne
wordt gehouden om jonge mensen voor het
onderwijs te interesseren én te behouden, zou

AANVOELEN EN OPENHOUDEN

het zo maar een idee zijn om hen uit te nodigen
om met praktisch wijze leraren te gaan spreken.
Zij laten zich niet meeslepen door de snelheid
en levendigheid van de dagelijkse praktijk, we-
ten ook niet altijd hoe het moet, maar kunnen
wel aangeven waar het op aankomt als er een
beroep op je wordt gedaan om iets te betekenen
voor de toekomst van kinderen en jongeren en

die van de samenleving.

Noot
!Parafrase op de titel van het boek van Max van Manen
(2014), zie literatuurlijst.

Literatuur

Biesta, G. (2012). Goed onderwijs en de cultuur van het
meten. Ethiek, politiek en democratie. Den Haag: Boom
Lemma Uitgevers.

Biesta, G. (2015). Het prachtige risico van onderwijs. Culem-
borg: Uitgeverij Phronese.

Caputo, J.D. (2017). Hopeloos hoopvol. Belijdenissen van een
postmoderne pelgrim. Middelburg: Skandalon.

Hermans, C. (red.) (2020). Waar is het onderwijs goed voor?
Anders denken over onderwijs. Eindhoven: Uitgeverij
Damon.

Manen, M. van (2014). Weten wat te doen wanneer je niet
weet wat te doen. Pedagogische sensitiviteit in de omgang
met kinderen. Driebergen: NIVOZ.

Meirieu, Ph. (2016). Pedagogiek. De plicht om weerstand te
bieden. Culemborg: Uitgeverij Phronese.

Pols, W. (2009). Wijsheid van de praktijk. Over het stille
weten in de onderwijspraktijk. Tijdschrift voor lerarenop-
leiders, 30(3), 28-35.

Putten, R. van (2015). Bestuurskunde voorbij het maak-
baarheidsdenken? Bestuurskunde, 24 (2), 74-84.

Ricoeur, P. (1992). Oneself as another. Chicago: The Univer-
sity of Chicago Press.

Vosman, F. & Baart, A. (2008). Aannemelijke zorg. Over
het uitzieden en verdringen van praktische wijsheid in de
gezondheidszorg. Den Haag: Lemma.

Theo (dr. T.S.M.) van der Zee is wetenschappelijk
medewerker van het Titus Brandsma Instituut
(Radboud Universiteit) en adviseur en codrdinator
katholiek onderwijs van Verus. Vereniging voor
katholiek en christelijk onderwijs.

E tvanderzee@verus.nl

WETEN WAT TE DOEN 37



THEMA | WILLEM MARIE SPEELMAN

Een franciscaans wonderverhaal en de
harde realiteit van geestelijk verzorger

De vraag naar praktische wijsheid hoor je nogal eens in de peinzende vorm:
‘Wat is wijsheid?’ oftewel: ‘Wat moeten we in godsnaam doen?’ Het is een
vraag die gesteld wordt als de gewone manier van doen niet meer blijkt te
werken. Dan helpen soms oude verhalen, die je de goede richting wijzen.

ude verhalen vertellen bijvoorbeeld

van een vergelijkbare situatie waarin

iemand iets onverwachts doet en zo
een nieuwe blik op de realiteit mogelijk maakt.
In die zin kunnen verhalen vormen van prakti-
sche wijsheid zijn. Het is niet zo dat de verhalen
geschreven zijn om vooraf al antwoord te geven
op vragen die later wellicht gesteld zullen wor-
den. Dat antwoord moet komen van de mensen
die zelf met een vraag geconfronteerd worden.
Verhalen kunnen wel een licht werpen op de
situatie, en iets zichtbaar maken wat mensen,

O 0 N N U W

—_ —
—= O

< René Rosmolen, ‘Franciscus’

ondergedompeld in de realiteit, maar moeilijk
kunnen onderscheiden.

Verhalen van de goede richting

In deze Covid-19-crisis zou een oud francis-
caans verhaal wel eens licht kunnen werpen op
de harde realiteit waarin wij ons bevinden. Het
verhaal gaat over melaatsheid, die met Covid-19
een ongekende besmettelijkheid gemeen heeft,
en daarmee strikte rituelen van afzondering en
uitsluiting. Het staat in De Fioretti (nr. XXV,

pp- 98-101) en gaat als volgt.

Franciscus volgde Christus in alles na. Daarom kon het gebeuren dat als

hij, net als zijn leermeester, een zieke genas, God ook diens ziel genas. Bovendien had hij
bepaald dat zijn broeders melaatsen verzorgden, uit liefde voor Christus die voor ons
als een melaatse heeft willen zijn. Zo gebeurde dat ook in een hospitaal waar
Franciscus dichtbij verbleef. Daar was echter een patiént die zo ongeduldig en
vervelend was, dat die door de duivel bezeten leek. De broeders verdroegen zijn
nukken om de verdiensten van hun geduld te vermeerderen. Maar toen hij Christus en
zijn heilige Moeder beledigde konden zij het niet meer verdragen en wilden ze de man
aan zijn lot overlaten. Ze vertelden dit Franciscus. Deze ging naar de man toe en zei:
“Mijn lieve broeder, God geve je vrede.” — “Wat voor vrede? God heeft mij alle vrede
en goeds ontnomen, en gemaakt dat ik wegrot en stink!” — “Heb geduld, mijn zoon,

WETEN WAT TE DOEN 39



THEMA

12 want deze ziekte is een beproeving die als je hem geduldig verdraagt jouw ziel zal

13 redden.” —“Hoe zou ik dit alles kunnen verdragen? En jouw broeders, die mij niet

14 goed verzorgen, maken het alleen nog maar erger.” Dan trekt Franciscus zich terug om

15 te bidden. Hij kwam terug en zei: “Als je niet tevreden bent over mijn broeders, wil ik

16 je zelf verzorgen.” — “Maar wat kun jij meer doen dan hen?” — “Ik zal doen wat jij

17 wilt” — “Dan wil ik dat je me wast, want ik stink zo erg dat ik mezelf niet kan

18 verdragen.” Franciscus liet meteen warm water komen met geurende kruiden, kleedde

19 de melaatse uit en waste hem met zijn blote handen. En iedere plek waar zijn handen

20 hem raakten verdween de melaatsheid. En met het lichaam genas ook de ziel van de

21 man. Toen Franciscus zag wat er gebeurd was verdween hij meteen en trok zich terug

22  in de bossen. De melaatse kreeg berouw over zijn nare gedrag. Hij vroeg God om

23 vergeving en ging te biecht bij een priester. Twee weken later beschikte God dat de

24 melaatse door een andere ziekte getroffen werd. Hij ontving de laatste sacramenten en

25  stierf een heilige dood. Voordat zijn ziel naar het paradijs ging, verscheen hij aan

26 Franciscus in de bossen om hem te bedanken voor zijn genezing en toegang tot het

27 eeuwige leven.

Op het eerste gezicht is dit verhaal natuurlijk
niet echt gebeurd, terwijl de zorg in onze zie-
kenhuizen wel echt is. Op basis waarvan zou je
die twee dingen met elkaar kunnen vergelijken?
De filosoof Paul Ricoeur (1984, 208), die zijn
leven en denken gewijd heeft aan de narrati-
viteit (de orde van het verhaal), stelt dat ieder
verhaal een plot heeft. Dit wil zeggen dat zowel
fictieve als historische verhalen georganiseerd
zijn volgens dezelfde narratieve regels die een
bepaalde boodschap naar voren brengen. De
narrativiteit is daarom een punt van overeen-
komst tussen de franciscaanse en hedendaagse
verhalen. In een notendop: ieder verhaal is
georganiseerd volgens de narratieve structuur,
die antwoord geeft op de vragen:

40 HANDELINGEN 2021 | 2

1. Waarom wordt dit gedaan of gebeurt dit?
(motivatie of destinatie)
2. Kon dit wel gebeuren? (competentie)
3. Wat gebeurde er? (handeling)
4. Hoe werd daarop gereageerd? (oordeel)
(Speelman 2013; 2020a; 2020b)

Iedereen herkent deze structuur op het mo-
ment dat iemand een verhaal vertelt waarin een
van deze fasen volledig ontbreekt. Dan komt
meteen die vraag boven: Waarom? Hoe? Wat?
En wat vond die daarvan?

Ik ga kort in op het verhaal van Franciscus.
Daarna zal ik een verhaal vertellen van een
geestelijk verzorger in een ziekenhuis tijdens de
Covid-19-crisis.

EEN FRANCISCAANS WONDERVERHAAL EN DE HARDE REALITEIT VAN GEESTELIJK VERZORGER

Beknopte analyse van het
wonderverhaal

Na een eerste lezing heerst misschien het idee
dat Franciscus een melaatse geneest. Zo luidt
ook de titel van het verhaal. Maar als je nog
eens leest, merk je dat onduidelijk wordt wie
nu wie genezen heeft. Is het God, Christus, of
Franciscus (r.2), of misschien de melaatse zelf
(r.20-21)? Staat die melaatse voor Christus of
de duivel (r.6)? Of is hij een aanklacht tegen de
zorgpraktijk van de broeders (1.15-16)? Ver-
zorgden de broeders de zieken uit liefde voor
Christus, of om de hemel te verdienen (r.7): is
hun motivatie niet dubbelzinnig?

Alleen al het stellen van deze vragen brengt
ons dichter bij de praktische wijsheid van ver-
halen. Want al liggen de antwoorden soms diep
verborgen in het plot, de aandachtige luisteraar
hoort ze wel, misschien onbewust, en dat maakt
hem of haar gevoelig voor onderscheiding tus-
sen het een en het ander.

Hoe dan ook, de woede van de melaatse ont-
neemt de broeders hun competentie: ze willen
hem niet meer helpen. Franciscus probeert de
melaatse mee te krijgen in hetzelfde boetvaar-
dige programma: geduldig je aardse ellende ver-
dragen om zo in de hemel te komen. Maar daar
kan de melaatse zo niet in meegaan. Dan trekt
Franciscus zich terug in gebed. Het is een stil
moment in het verhaal, want wat daar gebeurt
wordt niet gezegd.

Als hij terugkomt, is zijn benadering veran-
derd: “Tk zal doen wat jij wilt” Dat heeft Fran-
ciscus nog nooit tegen iemand anders dan de
Heer zelf gezegd. En dan verandert meteen ook
de toon van de melaatse: “Dan wil ik dat je mij
wast, want ik kan mezelf niet verdragen.” Het is

begrijpelijk dat een professioneel zorgverlener
huivert voor zoveel welwillendheid — distantie
kenmerkt de professionaliteit immers — maar
in dit verhaal blijkt het opgeven van de profes-
sionele distantie een doorbraak mogelijk te
maken.

De handeling die dan volgt is een teder gebaar
van lijfelijke aanraking en welriekend water.

In dat gebaar geneest de melaatse naar lijf en
ziel. Een wonder! Of met andere woorden: de
relatie tussen handeling en effect is onduidelijk.
Wie of wat doet hem genezen? En dan komen
er een paar vreemde wendingen. De melaatse
voegt zich volkomen naar het eerder afgewezen
programma van Franciscus en de broeders:
boetvaardig en sacramenteel; nu kan hij er wel
in meegaan. Nog vreemder is dat God blijkbaar
wil dat hij sterft. Het gaat kennelijk niet om de
genezing van de zieke, maar dat hij een goede
dood sterft en in de hemel komt. Hoe vaak
komt het niet voor dat wij menen het goede

te doen, maar dat er iets anders uitkomt dan
wij hadden verwacht. Als wij dat erg vinden,
veronderstellen we dan niet dat wij heer en
meester van de situatie waren of tenminste had-
den moeten zijn?

Ten slotte wijst het oordeel, geveld door de
ziel van de melaatse, op een gefaseerd pro-
gramma: de genezing is een competentiefase
met het oog op de verzoening en de goede dood
van de zieke. Het plot verbindt de wereldse en
de religieuze werkelijkheid. Als Franciscus iets
doet, werkt God mee; de melaatse is tegelijk een
bezetene en een representant van Christus; hij
geneest van lijf en ziel; het goede leven is hier,
maar uiteindelijk toch vooral in de hemel.

WETEN WAT TE DOEN 41



THEMA

Crisis in het ziekenhuis

Dit oude verhaal kan licht werpen op onze
verhalen. Niet alleen door bij iedere wending de
vraag te stellen wat wij ermee zouden kunnen,
maar vooral door het hele plot op ons te laten
inwerken. En nog meer, en dat wil ik hier doen,

met ons eigen verhaal. Ik lees zo’'n verhaal in
mijn verslag van een gesprek met een geestelijk
verzorger. Het gesprek werd online gevoerd op
5 oktober 2020. De geestelijk verzorger heeft
ingestemd met de publicatie van het verhaal
zoals het hier staat.

door een wisselwerking op gang te brengen

42

O 0 N N U W N~

|\ T NS T NS N NG T NG N NG T NG T NS T N6 e e e e e )
0 N AU R WD~ O O 0NN U W N = O

De geestelijk verzorger werkt op vaste afdelingen in het ziekenhuis. Vaste, eigen
afdelingen maken contacten duurzamer. “Patiénten zijn doorgaans vrij kort hier, zodat
er weinig tijd is om er een band mee op te bouwen. De contacten met het
zorgpersoneel gaan in die zin natuurlijk gemakkelijker.” Zij benadert mensen als zij
erom vragen; maar ze gaat ook spontaan op bezoek. Op mijn vraag waarom ze dat
doet antwoordt ze na een korte stilte: “Omdat Jezus dat deed.” Soms ontmoet zij
weerstand als vertegenwoordiger van de kerk — “dat pedofieleninstituut?” Meestal
lukt het haar wel om die weerstand weg te nemen, door te luisteren naar wat die
persoon wil zeggen, niet over de kerk, maar over zichzelf en zijn of haar situatie.
Luisteren is de belangrijkste vaardigheid voor haar als geestelijk verzorger. “Ik moet
ook wel eens iets zeggen, maar dan is dat vooral om de mensen op gang te brengen
met hun eigen verhaal.” Ook een brede belangstelling is een vaardigheid. “Het is
goed om geinteresseerd te zijn, zodat je aansluiting kunt vinden bij al die
verschillende interesses. Zo was er laatst iemand die thuis kolibries had. Kolibries? Ik
moest snel schakelen om te begrijpen dat hij zo snel mogelijk terug naar huis wilde
om voor zijn vogeltjes te zorgen.” Als je als geestelijk verzorger bij iemand langskomt
let je goed op met wie je te maken hebt. “Je bent gespitst om te zien en te horen:
Hangen er kaartjes aan de muur, en wat voor kaartjes zijn dat dan? Waar praat hij
over, en waar praat hij niet over? En als een patiént zegt ‘laat mij maar doodvallen,
wat zegt hij dan? Is het genoeg geweest, of vraagt hij niet eigenlijk: ‘wie pakt mij
op?”” Als geestelijk verzorger wil je ook goed thuis zijn in je werkomgeving en de
organisatie van het ziekenhuis. “Het helpt in je contacten met het management als je
weet hoe de zaken lopen, en de geldstromen.” De geestelijk verzorger heeft een eigen
positie in het hele zorgtraject, omdat zij tijd heeft voor de mensen, en aandacht voor
hun verhalen. Die hebben andere zorgverleners vaak niet. Het is mooi meegenomen
dat dit blijkt te helpen in hun genezingsproces: “Volgens wetenschappelijk onderzoek
zorgen tijd en aandacht ervoor dat patiénten één dag minder op de intensive care
liggen” Bovendien ondersteunt het luisteren naar hun verhalen het moreel van het

HANDELINGEN 2021 | 2

29
30
31
32
33
34
35
36
37
38
39
40
41
42
43
44
45
46

EEN FRANCISCAANS WONDERVERHAAL EN DE HARDE REALITEIT VAN GEESTELIJK VERZORGER

zorgpersoneel. “Als geestelijk verzorger ben je soms een luis in de pels van het
management, omdat wij overal komen en veel zien en horen.” De coronacrisis van
maart kwam plotseling. “We kregen steeds meer mensen met vreemde klachten, die de
zorg niet goed kon plaatsen. Ze waren ziek, benauwd en bang. Het gebeurde zo snel.
Binnen een week hadden we een eigen gesloten corona-afdeling. Het zorgpersoneel op
die afdeling droeg blauwe pakken, met daarop een sticker met de voornaam en de
functie. Het leek op een oorlogsgebied. Ilemand die voor defensie had gewerkt zei dat
het haar deed denken aan wat men doet bij een gifgasaanval.” En ook met de
patiénten ging het heel snel. “Een man had net monter tegen mij gezegd dat hij
morgen naar huis mocht. Even later hoorde ik dat hij gestorven was.” Maar er was

ook een enorme saamhorigheid. “Ineens is er geen onderscheid meer, specialisten
ging uithuilen bij de schoonmaakster. Er was een sterk gevoel van gemeenschap: wij
zijn van dit ziekenhuis.” Het is vreemd om te zeggen, maar de crisis heeft ook een
goede kant, want ineens was er aandacht voor dingen die doorgaans op de
achtergrond spelen. Ondertussen ging ook de reguliere zorg door. “We hadden het zo
geregeld dat je een paar dagen op de corona-afdeling werkte, en de andere dagen op

je eigen afdelingen de gewone gesprekken had.” Dat moet ook niet vergeten worden.
“Hoe ik het volhield? Veel sporten, en vooral niet naar die nieuwsuitzendingen over

47  corona kijken.”

Beknopte analyse van het
coronaverhaal

De geestelijk verzorger beschrijft haar werk

als het leggen van contacten en het opbouwen
van een band met mensen in het ziekenhuis,
zowel patiénten als zorgmedewerkers (r.2-4).
Op het eerste gehoor neemt deze dus de positie
in van Franciscus, die ook een wat aparte rol
heeft in het hospitaal. Maar laten we ons vooral
concentreren op haar verhaal. Zij beschrijft

het ziekenhuis als een buitengewone plek, een
plaats van zorg buiten het gewone leven, waar
patiénten zo kort mogelijk verblijven. Het korte
verblijf wordt gecompenseerd door de tijd en
aandacht die de geestelijk verzorger voor de

patiénten heeft (r.24), en de regelmatige aan-
wezigheid door het werken op vaste afdelingen.
De buitengewone situatie wordt in de contacten
gecompenseerd door het eigen verhaal van de
mensen (r.12), dat hen verbindt met zichzelf in
de eigen ruimte van hun thuis. Overigens komt
de waarde van het eigene ook terug in de eigen
positie van de geestelijk verzorger binnen de
werkomgeving. Het werk zelf wordt beschreven
als ondersteuning (r.28), hetgeen impliceert dat
de mensen (patiénten en zorgpersoneel) zelf de
rol van handelend subject op zich nemen. En
omdat deze geestelijk verzorger zich gemoti-
veerd weet door het handelen van Jezus, is er
sprake van een kleine reeks van motiverende

WETEN WAT TE DOEN 43



THEMA

rollen: Jezus motiveert de geestelijk verzorger
om de mensen er luisterend toe aan te zetten
hun eigen verhaal te vertellen. Het delen van
dit eigene vormt de band tussen de patiénten,
zorgpersoneel en de geestelijk verzorger. De
waarden van het verhaal zijn, behalve ‘eigen’,
ook ‘narrativiteit’ (verhaal), ‘identiteit’ (wie ben
jij?), ‘contact), ‘verstaan’ en ‘nood.

Vanaf regel 31 gebeurt er iets, waardoor het
ziekenhuis zelf in crisis raakt. Het functioneert
niet meer goed, lijkt zelf patiént te worden.
Plotseling komt er een ongenode gast binnen
(r.32), die onmiddellijk een reactie oproept
(r.33-34): de vreemde indringer wordt geiso-
leerd en gescheiden van de reguliere zorg.

We zien hier een duidelijke overeenkomst
met het franciscaanse verhaal, maar het vervolg
lijkt toch anders te zijn. In het verhaal van de
geestelijk verzorger wordt de ruimte voor zorg
beschreven als een oorlogsgebied. Er komt een
soort genezingsproces op gang, die het zie-
kenhuis zelf betreft. Het zieke element wordt
afgezonderd (r. 33-34), het wel functionerende
element afgeschaald (r.43-46), en de interne
verhoudingen worden gereset (1.39-43).

De strijd tegen het coronavirus is een andere
handeling, die andere competenties veronder-
stelt: “aandacht voor dingen die doorgaans op
de achtergrond spelen”. Wat die dingen zijn
wordt niet expliciet gezegd, maar het verhaal
wijst op onderliggende waarden, zoals zorg
voor de eigen instelling, voor het zorgperso-
neel, voor de onderlinge verhoudingen. Een
syntactische beschrijving zou kunnen zijn dat
het coronavirus het ziekenhuis motiveert zich
opnieuw te verbinden met zichzelf en zorg te
dragen voor haar eigen gezondheid. De waar-

44 HANDELINGEN 2021 | 2

den van het zelf van het ziekenhuis zijn in dit
verhaal: ‘eigen), ‘gezondheid’, ‘gemeenschap), ‘cri-
sis, maar ook het niet vergeten van haar missie:
‘reguliere zorg voor mensen.

Men kan erover discussiéren of er vo6r deze
hernieuwde verbinding een scheiding was: was
het ziekenhuis werkelijk vergeten om ook voor
zichzelf te zorgen? Was er een coronavirus voor
nodig om haar weer te herinneren aan haar eigen
fundamenten? De geestelijk verzorger beschrijft
het als een “goede kant” van de crisis. En dat is
begrijpelijk, omdat de competenties die nodig
zijn om het genezingsproces van het ziekenhuis
zelf te ondersteunen nu net de competenties zijn
die de geestelijk verzorger in haar reguliere zorg
inzet: opbouwen van contacten, aandacht voor
dingen die op de achtergrond spelen, en mensen
verbinden met hun eigen verhaal.

Hoe beide verhalen elkaar wederzijds
belichten

Om de verhalen met elkaar te verbinden is het
goed om de narratieve structuur te volgen: wel-
ke motivaties spelen er, welke competenties, wat
wordt er gedaan en hoe is het oordeel? Maar
hoe verleidelijk het ook kan zijn de aandacht te
richten op overeenkomsten tussen elementen of
wendingen in de twee verhalen, het is belangrijk
om de eigen en onderscheiden lijn van ieder
verhaal te volgen. Juist de verschillen maken de
dieperliggende overeenkomsten zichtbaar.

In het franciscaanse verhaal zijn Christus en
het eeuwig leven zeer expliciete motivatoren,
waarbij het wereldse verhaal zijn bestemming
vindt in het religieuze. De geestelijk verzorger
noemt Jezus echter pas als voorbeeld wanneer ik
haar vraag naar haar motivatie. Het waarom en

EEN FRANCISCAANS WONDERVERHAAL EN DE HARDE REALITEIT VAN GEESTELIJK VERZORGER

waartoe van de zorg in het ziekenhuis is niet zo
duidelijk. Toch zijn ook in haar verhaal verschil-
lende verhalen te horen die onderscheiden en op
elkaar betrokken worden: de gewone menselijke
realiteit en die van de crisis en het ziekenhuis.
Het werk van de geestelijk verzorger is het naar
de voorgrond halen van datgene wat gewoonlijk
op de achtergrond speelt. En op een negatieve
manier lijkt het coronavirus, net als de duivel in
het franciscaanse verhaal, eenzelfde rol te spelen!
Door de reguliere verhoudingen in het zieken-
huis te verstoren worden de mensen terugge-
worpen op menselijker verhoudingen. Wat hier
gebeurt wordt door Victor Turner (1987, 202)
beschreven als communitas, een oorspronkelijker
gemeenschap die als ‘anti-structuur’ de structuur
van de samenleving (of van een bedrijf) tegen-
spreekt en tegelijkertijd grondt.

In beide verhalen worden de medische
competenties in het geheel niet genoemd, maar
komen andere competenties ter sprake: vooral
luisteren, maar ook verbinding, tijd (die het
zorgpersoneel niet heeft) en aandacht. De eigen
wil van de melaatse en het eigen verhaal van de
mensen komen in die zin overeen dat de patiént
zelf centraal staat, en dan vooral in zijn verbin-
ding met de gewone leefsituatie. De melaatse
wil gewassen worden omdat hij weer de geur
van zijn gewone zelf wil ruiken, en de zieke
man wil terug naar huis om voor zijn kolibries
te zorgen. Dit punt, dat zowel Franciscus als
de geestelijk verzorger een aparte rol vervullen
met een zekere afstand tot het louter medische
handelen, geeft te denken. Want hoeveel ruimte
is er in ons huidig zorgstelsel voor niet-strikt-
medische handelingen?

Het handelen van de hoofdpersonen is vooral

gebarend. De eigenlijke handeling zelf wordt
uit handen gegeven, om haar in de handen van
de patiént te leggen. Bij Franciscus schept dit
gebaar de ruimte voor het wonder. En zoals

ik al opmerkte, spelen ook de krachten van

de door de duivel bezetene respectievelijk het
vreemde virus een (negatief) motiverende rol
in de handeling van de patiént respectievelijk
het ziekenhuis als gemeenschap.

Ten slotte levert een vergelijking van de
narratieve fase van het oordeel een bijzondere
overeenkomst op. Zowel Franciscus als de
geestelijk verzorger trekken zich terug, de een in
de bossen, de ander in de sportschool. Ze vellen
geen oordeel over hun eigen handelen, maar ze
zijn ook niet de eigenlijke handelende subjec-
ten. Er klinkt wel een positief oordeel over het
handelen van God respectievelijk het zieken-
huis als gemeenschap, die ervoor zorgen dat de
verhoudingen weer goed afgestemd worden.

Praktische wijsheid is al doende en proefonder-
vindelijk leren af te stemmen op de verande-
rende situatie. Soms werkt de reguliere manier
van doen niet meer; dan moet je onmiddellijk
reageren en opnieuw zoeken naar competenties,
die misschien op de achtergrond geraakt waren.
Franciscus trok zich terug in gebed: waarom
doe ik deze dingen ook alweer? Wat wilt Gij dat
ik doen zal? De geestelijk verzorger ziet hoe het
ziekenhuis in korte tijd weer aandacht krijgt
voor zichzelf, als gemeenschap, om de crisis aan
te kunnen die haar zelf raakt en dreigt uit te
putten. Ondertussen wordt duidelijk dat oude
verhalen onwillekeurig — en zelfs wanneer men
ze nog nooit gehoord heeft — een rol blijken te
spelen in de nieuwe praktijken.

WETEN WAT TE DOEN 45



Literatuur

[Franciscus van Assisi] (2006%. De Fioretti. Verhalen over
Sint-Frar

Ricoeur, R. (1 ime and Narrative, Volume I. Chicago:
Universi cago Press.

2013). franciscaanse spiritualiteit.
P

Berne Media.

? al. In: Franciscaans Le-
ven, 103:1 (2020) 7-14. ’s-Hertogenbosch: Franciscaanse
Beweging.

—(2020). Een wonderverhaal: Franciscus en de zeurende
melaatse. In: Franciscaans Leven 103:2, 55-67. ’s-Herto-
genbosch: Franciscaanse Beweging.

Turner, T. (1987). Dramas, Fields, and Metaphors. Symbolic
Action in Human Society., Ithaca, NY/London: Cornell
University Press.

Willem Marie (dr. W.M.) Speelman OFS is direc-
teur van het Franciscaans Studiecentrum, verbon-
den met de Tilburg School of Catholic Theology.
Hij doet onderzoek naar levende franciscaanse
spiritualiteit, met als bijzondere aandachtsvelden:
zorg, armoede, duurzaamheid en leiderschap.

E w.m.speelman@tilburguniversity.edu

HANDELINGEN 2021 | 2

TIPS BI) HET THEMA

erpentttll  Om verder te lezen
Serie van zes artikelen
‘Praktisch wijze profession-
al, Zorg & Welzijn (januari-
juli) 2016, gebundeld en
uitgebreid uitgebracht als
De praktisch wijze professional. Zeven ar-
tikelen, Utrecht: Stichting Presentie 2016.

Sophie Albers en Albert Jan
Boen | i (2020). t
wat uiter ( ). Doen wa
goe goed is. Pleidooi voor prak-
IS tische wijsheid in het sociale
domein. Amsterdam: Van
Gennep.

Marij Bontemps-Hommen
(2020). Practical wisdom:
The vital core of professio-
nalism in medical practices.
Utrecht: Universiteit voor
Humanistiek (diss.).

Elizabeth Anne Kinsella &

E’ Allan Pitman (Eds.) (2012).
et Phronesis as Professional

Knowledge. Practical Wis-
==, dom in the Professions. Rot-
terdam: Sense Publishers.

- &= ‘Wendelin Kiipers & David

A Handbosk ol
Prae el Wiadorn

HRISTOTELES
[ ACTIE =a™

mal

J. Pauleen (Eds) (2013). A
Handbook of Practical Wis-
dom: Leadership, Organiza-
tion and Integral Business
Practice. London / New
York: Routledge.

Mieke Lunenberg & Fred
Korthagen (2009). Ervaring,
theorie en praktische wijsheid
in de professionele ontwik-
keling van leraren. Tijdschrift
voor Lerarenopleiders 30(2)
2009, pp. 16-21.

Elke Miiller (red.) (2019).
Aristoteles in actie. Prak-
tische wijsheid voor profes-
sionals in het onderwijs.
Leusden: ISVW Uitgevers.

Wouter Sanderse en Beau
Huijsse (2019). Van eigen-
wijs naar samenwijs: hoe
praktische wijsheid leraren
wél kan helpen het goede
te doen. Tijdschrift voor
lerarenopleiders, 40(1)
2019, pp. 47-57.

PRAETICAL Barry Schwartz & Ke.nneth
WISDOM Sharpe (2010). Practical

R Wisdom: The Right Way

to Do the Right Thing. New

York: Riverhead.

Frans Vosman & Andries Baart
i (2008). Aannemelijke zorg. Over
het uitzieden en verdringen van
: praktische wijsheid in de gezond-
heidszorg. Den Haag: Lemma.

In diverse leergangen of cursussen over leider-

schap komt praktische wijsheid aan de orde

als een belangrijke, zo niet cruciale kwaliteit
van leidinggeven. In de context van de zorg,
onderwijs en pastoraat leidt het ontwikkelen
van praktische wijsheid door professionals
eerder een latent bestaan. Soms organiseert het
NIVOZ (nivoz.nl) op dit terrein een seminar
voor professionals in het onderwijs.

Praktische wijsheid gedijt het beste in een
reflexief klimaat waarin de ‘waartoe?’-vraag
gesteld wordt en het gesprek niet gevangen blijft
in een doel-middel-denken. Kenniskringen,
vormen van intervisie en beraad lenen zich er
goed voor om praktische wijsheid als kwaliteit
van professioneel handelen verder te ontwik-
kelen — individueel en collectief.

WETEN WAT TE DOEN 47



IN BEELD | RENE ROSMOLEN

Vincent van Gogh, ‘De zaaier met ondergaande zon, Arles, 1888

7 '”. "!;ﬁ = '-Iiw:,—‘t::-._-'ﬁ_._'_"_-.'\"r"l.'-'.'"-_

De wijze zaaier

aaiers hielden Van Gogh (1853-1890) zijn hele kunstenaars-

leven bezig. In totaal maakte hij meer dan dertig tekeningen

en schilderijen met hetzelfde thema. Deze zaaier schilderde hij
in het najaar van 1888. Van Gogh gebruikte hier kleuren die emotie en
hartstocht moesten uitdrukken. Hij gaf de hoofdrol aan het groengeel
van de lucht en het paars van het veld. De helgele zon lijkt wel een
stralenkrans die van de zaaier een heilige maakt.

Deze ‘heilige’ zaaier is iemand met praktische wijsheid. Hij zaait niet in
het vroege licht van de morgen, ook niet in het harde licht van de dag.
Nee, hij zaait in het late lage licht van de avond. Hij gunt het zaad eerst
een volle nacht voordat het blootgesteld wordt aan het licht.

Praktische wijsheid, die ik herken sinds ik zelf zaaier ben.

Wie een moestuin heeft, zoals ik, laat zich graag informeren door wijze
zaaiers. Wat is wijs als het gaat om zaaitijd, om poottijd? Hoeveel mest
is nodig? Hoe diep te spitten? Pas op voor de IJsheiligen, want vorst
verwoest. Praktische wijsheid, waar ik veel van leer.

Als zaaier moet je ook een zeker vertrouwen hebben. Je vertrouwt zaad
toe aan de grond. Je geeft het uit handen, maar de oogst heb je niet in
eigen hand. Dat maakt je bescheiden.

Vertrouwen wordt ook gevraagd als het zaad ontkiemt en op eigen
tijd opkomt. Ook al is dat pas na een maand, zoals bijvoorbeeld bij
pastinaak. Wijs is het dus niet te veel te schoffelen, maar om eerst het
ontkiemende zaad tussen het onkruid te laten opgroeien. Geduld heb-
ben is dus ook een vorm van wijsheid.

Misschien is zaaien wel een verborgen kwaliteit van wie praktisch
wijs geworden is. Zaaien van geduld, het leren onderkennen van
meervoudige perspectieven, het beoefenen van bescheidenheid en de
toekomst open kunnen houden voor het onverwachte.

Voor het ‘heilige moment’ van de oogst.

48 HANDELINGEN 2021 | 2 WETEN WAT TE DOEN 49



INTERVIEW | TOM LORMANS

Hoogleraar en ‘Denker des Vaderlands’ Paul van Tongeren:

‘De samenleving is gebaat bij
een zoektocht naar het goede’

Paul van Tongeren (1950) is een Nederlands filosoof en theoloog, gespecialiseerd in ethiek. Van

1986 tot 1991 was hij te Leiden vanwege de Radboudstichting bijzonder hoogleraar in de wijs-

begeerte in relatie tot de katholieke levensbeschouwing. In 1990 aanvaardde hij het ambt van

hoogleraar in de wijsgerige ethiek en de wijsbegeerte in verband met het recht aan de Radboud

Universiteit te Nijmegen. Op 11 december 2015 hield hij in de St. Stevenskerk te Nijmegen zijn

afscheidsrede. Vanaf april 2021 mag hij als Denker des Vaderlands de stem van de filosofie in

het publieke debat laten klinken.

Wat houdt in uw ogen praktische

wijsheid in?
‘Praktische wijsheid is een van de manieren
waarop de aristotelische deugd van phronésis of
prudentia vertaald wordt. Ik vertaal die zelf het
liefst met praktische verstandigheid of morele
verstandigheid. Maar praktische wijsheid is
tegenwoordig een veelgebruikte term daarvoor.
Ik zal het proberen op te vatten als een aandui-
ding van wat bij Aristoteles phronesis heet’

Wat wil dat zeggen?
‘Phroneésis is een van de intellectuele deugden.
Aristoteles onderscheidt intellectuele deugden:
perfecties van het denken, en karakterdeugden:
perfecties van het voelen en het handelen.

50 HANDELINGEN 2021 | 2

Denken gebeurt op verschillende manieren:
hier, bij de phroneésis, is het de perfectie van
het denken voor zover dat in het handelen zelf
gestalte krijgt. Niet per se door het handelen,
maar in het handelen zelf. Dus het is een soort
weten, een soort denken, een soort inzicht dat
niet los van het handelen bestaat, maar in het
handelen zit. Dat is een eerste aanduiding.

Ten tweede: het wordt als een van de kardi-
nale deugden - die term is niet van Aristoteles
maar van Ambrosius — gezien. Dat betekent
dat het een element is in elke andere deugd:
moed, vriendelijkheid, waarheid, enzovoort.
Die zijn allemaal niet mogelijk zonder dat ook
de praktische verstandigheid of wijsheid daarin
werkzaam is.

‘DE SAMENLEVING IS GEBAAT BIJ EEN ZOEKTOCHT NAAR HET GOEDFE’

Paul van Tongeren

Ten derde: waarin bestaat dan die praktische
wijsheid? Het is de manier waarop een persoon
eigenlijk twee dingen tegelijkertijd waarneemt.
Enerzijds een doel waar het uiteindelijk om
gaat: het goede waarop het handelen, het leven
gericht is, het grote doel. Dit ligt soms ver weg.
Anderzijds alles wat juist heel nabij is: alle om-
standigheden die hier en nu gegeven zijn. In het
hier en nu waarin dat goede op een of andere
manier gerealiseerd moet worden.

* ‘De blik op het uiteindelijke
doel en de blik op de concrete
omstandigheden moeten samen
gegeven zijn in het handelen zelf’

Aristoteles verbeeldt het wel met de boogschut-
ter, een graag gebruikt beeld. De boogschutter
die zicht moet houden, zijn oog goed gericht
moet houden op de roos, het doel waarop hij
mikt en tegelijkertijd alleen maar succesvol kan
mikken als hij ook oog heeft voor het materiaal
dat hij in handen heeft, de positie waarin hij
staat, de wind die van de ene of van de andere
kant komt. Als je al die concrete omstandighe-
den waaronder je op het goede gericht bent niet
in de gaten hebt, dan wordt het een wat een loze
gerichtheid, zou je kunnen zeggen. Dan kan die
niet effectief worden’

WETEN WAT TE DOEN 51



‘DE SAMENLEVING IS GEBAAT BIJ EEN ZOEKTOCHT NAAR HET GOEDE’

Hoe komen de twee gerichtheden in het

handelen naar voren?

‘Die twee blikken - de blik op het uiteindelijke
doel en de blik op de concrete omstandighe-
den - die moeten samen gegeven zijn in het
handelen zelf. Het is geen theoretische weten-
schap; het is het weten dat zich misschien zelfs
vaak niet eens expliciet kan formuleren. Dat wil
zeggen, waarvan je wellicht niet eens precies
kunt verwoorden wat je dan precies weet.

Het wordt ook wel vergeleken met hoe een
ambachtsman kan spreken over wat hij weet

te doen. Als je een timmerman vraagt hoe je
een plank moet zagen, kan hij dat wellicht niet
uitleggen, maar hij zal zeggen: ‘Kijk maar, zo
doe je dat’ Dan zie je het weten gestalte krijgen
in het handelen zelf.

Het is ook een zien. Dat is een van intrige-
rende passages in de ethica van Aristoteles,
waarin hij van de phronésis zegt dat deze een
soort aisthesis, een soort waarneming is. Het
heeft iets van een intuitie. Niet in de zin van
iets dat uit je ingewanden komt, maar in de zin
dat iemand op basis van ervaring onmiddel-
lijk ziet hoe je een probleem moet aanpakken.
Succesvol handelen gebeurt niet op basis van
een expliciete overweging die vertaald moet
worden in handelen, maar je ziet daar iemand
onmiddellijk de goede weg inslaan of de goede
houding aannemen.

Praktische wijsheid is een van de kardinale
deugden, een term van Ambrosius, die je in
Aristoteles al herkent. Deze intellectuele deugd
van de phroneésis vereist en is verondersteld

< ‘Joseph Mendes da Costa, ‘Het beeldend denken,

Kunstmuseum Den Haag

* ‘Om vriendelijk te kunnen
zijn moet je weten waar
het uiteindelijk om gaat’

in elk van de praktische deugden. Het is een
centraal element in de aristotelische deugden-

ethiek’

Kunt u een voorbeeld geven hoe dit in een

andere deugd terug is te zien?

‘Neem de deugd van vriendelijkheid. Een
vriendelijk mens moet ten eerste weten waar
het uiteindelijk om te doen is, zijn blik gericht
hebben op het uiteindelijk goede. Dit is te ver-
talen als een inclusief begrip van geluk, dat wil
zeggen het eigenlijk geluk en het geluk van de
gemeenschap waarvan je deel uitmaakt. lemand
die niet weet waar het in het leven om gaat, kan
ook niet op de juiste manier vriendelijk zijn.
Zo iemand moet ten tweede ook de concrete
omstandigheden kunnen zien: als je op een
begrafenis bent, moet hij zijn vriendelijkheid
op een andere manier uiten dan wanneer hij op
een feest is.

Om vriendelijk te kunnen zijn moet je weten
waar het uiteindelijk om gaat en weten wat de
concrete omstandigheden zijn waarbinnen je
dat uiteindelijke doel realiseert. Datzelfde geldt
ook voor de dapperheid, de vrijgevigheid en
alle andere deugden die Aristoteles noemt. Bij
alle deugden is de verstandigheid belangrijk:
deze weet de deugd te richten op het uitein-
delijke goede en weet die te plaatsen in de
concrete context.

WETEN WAT TE DOEN 53



INTERVIEW

Nu heeft Covid-19 de wereld op zijn kop

gezet. Ziet u hierdoor veranderingen in de

verstandigheid van mensen?
‘Rutte kondigde vorig jaar voor het eerst de
bijna totale lockdown aan. In de dagen daarna
probeerden winkeliers hier gaatjes in te vinden.
De winkel dicht, maar wel aan de deur verko-
pen, dat soort dingen. Het tweede aspect (een
scherp oog voor de gegeven omstandighe-
den) lijken die winkeliers wel te hebben. Een
ondernemer zei me ooit: ‘De hele kunst van het
ondernemen is je kansen zien op het moment
die er zijn.! Je moet in het moment zien wat zich
aan opportuniteit aandient. Dat is de kracht van
een ondernemer. De deugdelijke ondernemer
herken je in degene die zijn kansen ziet en zijn
kansen grijpt in de gegeven omstandigheden.

Het is niet alleen van belang je mogelijkheden
te zien in de gegeven situatie, maar ook te zien
met het oog op waartoe een mogelijkheid een
mogelijkheid is. Waar gaat het je om? Het is dan
misschien wel slim van een ondernemer om
de gaatjes in de regels op te zoeken, maar enkel
met het oog op een eigen particulier voor-
deel dat concurreert met het voordeel van de
gemeenschap waarvan hij deel uitmaakt. Dit is
dus geen toonbeeld van verstandigheid.

Hier zie je dat slimheid en verstandigheid
soms op elkaar lijken, maar dat er toch een
cruciaal verschil is. Aristoteles wijdt daar ook
specifiek aandacht aan. Als je wel de verstan-
digheid hebt om de mogelijkheden te zien, om
goed om je heen te kijken en zien wat op dit
moment mogelijk is, maar niet de blik gericht
hebt op het goede waar het uiteindelijk om gaat,
dan noemt Aristoteles zo iemand sluw’

54 HANDELINGEN 2021 | 2

Nu zijn er ook mensen die staan te fluiten

bij Ruttes toespraak. Hoe kunnen we deze

mensen dan duiden?
‘Hier gebeurt wellicht het tegenovergestelde
van wat we bij het voorbeeld van de winkelier
zagen. Waar de winkelier wel de situatie goed
ziet, maar niet waar het uiteindelijk om draait,
hebben de protesteerders wellicht wel het
uiteindelijke goed voor ogen - namelijk een
kritisch burgerschap bijvoorbeeld, maar kijken
niet naar de actuele omstandigheden kijk en
zien dus niet wat in de huidige context nodig
is voor een kritisch burgerschap. Soms moet je
daarvoor in opstand komen en soms moet je je
daarvoor juist voegen om sterk te worden.

Dit laat de twee richtingen zien waarin het
mis kan gaan en waarin er geen sprake van
praktische verstandigheid is.

Ik denk trouwens dat je in beide geval-
len kunt betwijfelen of het uiteindelijke goed
waarop men gericht was wel een moreel goed
was. Dat is nou precies het kenmerkende
waarop de praktische wijsheid onderscheiden
wordt van de slimheid: dat het doel dat in het
weten voorgehouden wordt, een moreel doel is,
dat inclusieve geluk.

Het gaat bij Aristoteles om zelfvervolmaking,
zelfperfectionering en dat noemt hij geluk. Dat
is altijd een inclusief geluk: voor Aristoteles is
het een evidente dwaasheid om voor jezelf te
zorgen op een manier die ten koste gaat van
anderen. Je bent namelijk alleen maar een deel
van een geheel en je moet dus goed voor het
geheel zorgen om goed voor jezelf te kunnen
zorgen!

‘DE SAMENLEVING IS GEBAAT BIJ EEN ZOEKTOCHT NAAR HET GOEDFE’

Weten wij vandaag de dag eigenlijk nog wel

wat inclusief geluk is?
‘Dat is inderdaad een belangrijke kwestie. En
het is er een die veel besproken is in de litera-
tuur erover. Ik denk dat je ten eerste kunt zeg-
gen dat de aristotelische ethiek niet zonder een
hermeneutische toe-eigening vandaag de dag
herhaald kan worden. Daar is een interpretatie-
ve aanpassing voor nodig. Tot op zekere hoogte
is het duidelijk dat Aristoteles spreekt vanuit en
voor een hele concrete, beperkte, overzichtelijke
gemeenschap waarin min of meer duidelijk is
wat het goede leven voor ‘ons’ is. Op dat punt
zijn wij natuurlijk radicaal veranderd, omdat
onze wereld zo veel groter is geworden en om-
dat er zoveel variaties te zien zijn.

Hoe kunnen we dan die aristotelische ethiek
wel in onze tijd terugnemen?
‘Alasdair MacIntyre geeft daar een interes-
sant antwoord op: in onze tijd, zegt hij, is in
de plaats van ‘het goede’ gekomen dat wat hij
noemt ‘the quest for the good’, het zoeken naar
het goede. De verschillende identificaties die we
vinden in onze wereld, zijn als het ware voor-
stellen in de conversatie die we als mensheid
met elkaar hebben over waar het uiteindelijk
om gaat.

Dit is een zinnige vertaling, in zoverre, dat je
ze ook kunt herkennen in de concrete voor-
beelden waar we het net over hadden; in beide
gevallen is geen sprake van een zoektocht naar
het goede. Men neemt onmiddellijk het eerste
en heel dicht bij het eigen voordeel liggende
idee over dat goede als zodanig waar, dat het te-
gen andere autoriteiten ingebracht kan worden.

* Je bent deel van een geheel, je
moet dus goed voor het geheel
zorgen om goed voor jezelf te
kunnen zorgen’

Niet eens meer als een bijdrage aan een gesprek,
maar als een zo doen we het.

Als de partijen — de winkelier of de protes-
teerders — bereid waren geweest om in gesprek
te gaan over of dit nou wel het goede is of over
waar het ons eigenlijk om moet gaan, dan zou
het er heel anders hebben uitgezien. In die zin
kun je nog steeds — ook al hebben wij niet meer
een eenduidige invulling van het goede — met
die notie van een gerichtheid op het uiteinde-
lijke goede, een zoeken daarnaar, een aristoteli-
sche benadering in de praktijk brengen’

Tom (T.A.H.M.) Lormans MA is historicus en
geestelijk verzorger. Hij is als promovendus werk-
zaam bij het Expertisecentrum Palliatieve Zorg
Utrecht.

E tom_lormans@hotmail.com

WETEN WAT TE DOEN 55



Verstandigheid

SLOTREFLECTIE | HANS SCHILDERMAN

als professionele zorg

Aan de observaties over ‘praktische wijsheid’, neergelegd in de voorgaande

artikelen door de diverse auteurs, verbindt Hans Schilderman drie conclusies,

die voor het professioneel optreden van belang zijn.

heologie en Religiewetenschap delen

een praktische discipline, waarvan de

consensus wellicht het best begrepen
kan worden met een verwijzing naar haar han-
delingstheoretische uitgangspunten. Hande-
lingstheorie is een typisch geesteswetenschap-
pelijke benadering van antwoorden op de vraag
waarom we dingen doen, dulden of nalaten.
Ook de psychologie deelt zo’n uitgangspunt van
intentionaliteit, maar in handelingstheoretische
verklaringen staat doorgaans niet het uiterlijke
gedrag maar de betekenis ervan centraal, en wel
als leidraad voor actoren in specifieke en vaak
problematische situaties.

Handelingstheorieén bestuderen het doel-
stellend, probleemoplossend en evaluatief
vermogen van actoren. Dat is weliswaar een
wat formele manier om het begrip ‘praktische
discipline’ te omschrijven, maar het maakt
ook meteen duidelijk dat het een bijzondere
relevantie heeft voor het professioneel handelen
waarbij op enigerlei wijze zorg voor anderen in
het geding is.

Wanneer handelen we als persoon en als
professional goed (right) of passend (proper)
en wanneer verkeerd (wrong) of onhandig (im-

< Jaime Hayon, ‘Chess set, Groninger Museum, 2013

proper)? In antwoorden op die vraag heeft het
begrip van praktische wijsheid een eeuwenoude
staat van dienst in theologie en filosofie. In die
disciplines wordt naar praktische wijsheid van
oudsher verwezen als phroneésis of verstandig-
heid. Baart verwijst in zijn bijdrage naar het
aristotelische onderscheid daarvan met weten
(sophia) en maken (poiesis).

Verstandigheid staat voor de deugd van pru-
dentie, vooruitziend kunnen handelen. In de
klassieke moraaltheologische literatuur vallen
daaraan allerlei voorwaardelijke disposities te
verbinden, zoals ontvankelijkheid (docilitas),
waarneming (circumspectio), vooruitzien (pro-
videntia), vergelijkingsbekwaamheid (ratio),
slimheid (solleratia), kennis van standaarden
(intelligentsia), voorzichtigheid (cautio) en
geheugen (memoria) (McManaman 2013).
Daarmee is ogenschijnlijk al veel gezegd.

Van betekenis voor het professioneel
handelen

Toch moeten we na het lezen van de verschil-
lende bijdragen in dit themacluster van Hande-
lingen terugkomen op het idee dat verstandig-
heid slechts betrekking heeft op het vermogen
om doelen te stellen, problemen op te lossen of
resultaten te evalueren. Althans, verschillende

WETEN WAT TE DOEN 57



SLOTREFLECTIE

auteurs in deze editie van Handelingen zullen
menen dat dit niet voldoende is.

Zo stellen Stark en Schaeffer dat praktische
wijsheid ervaringskennis veronderstelt en dat
deze zich voortdurend vernieuwt en daarom
ook telkens opnieuw afgegrensd moet worden
van objectieve inzichten en technische vaardig-
heden. Dat is in het bijzonder relevant voor het
handelen dat in het kader van instituties plaats-
vindt, die immers van professionals vooral vra-
gen om van toetsbare kennis en genormeerde
vaardigheden uit te gaan. Wijsheid legt daarbij
al snel het loodje, omdat die zich aan dergelijke
regelgeleide kwalificaties onttrekt.

Praktische wijsheid lijkt de klemtoon immers
juist te leggen op de het variabele karakter
van handelingen, situaties en ook personen,
en daarmee onttrekt deze vaardigheid zich
aan de generieke uitgangspunten en controle-
mechanismen waarop instituties en professies
nu eenmaal koersen. Een klemtoon op verstan-
dig handelen is daarom al snel institutioneel
verdacht.

Baart wijst echter juist op het belang van de
ideografie van het handelen: we handelen nooit
in het algemeen, maar in het ‘zo-zijn’ van situ-
aties en rekenend met uiteenlopende motieven
van actoren. Het vergt sensitiviteit om daarin
het bijzondere van dergelijke handelingscon-
texten te taxeren. Verstandig handelen is noch
regel-geleid, noch onderbuik-gestuurd. Peirce
zou zeggen dat praktisch oordelen een abduc-
tief karakter heeft: we komen niet tot besluiten
op basis van generieke uitgangspunten, maar
leiden af op grond van onzekerheden en waar-
schijnlijkheden die eigen zijn aan kenmerken
van redelijk unieke situaties.

58 HANDELINGEN 2021 | 2

Van der Zee illustreert dat in zijn bijdrage over
het onderwijs. Menselijk handelen kent een
fundamentele ambiguiteit, zo zegt hij, namelijk
die van motieven — die in meervoud bestaan en
ook onderling strijdig kunnen zijn —, en die van
doelen die vanwege een ongewisse toekomst nu
eenmaal buigzaam moeten kunnen aansluiten
op veranderende situaties. We kennen niet altijd
onze beweegredenen, laat staan onze bestem-
mingen. Het optreden in dergelijke onzekerhe-
den vormt dan ook het raamwerk van verstan-
dig handelen.

Speelman bevrijdt ons daarbij overigens van
het idee dat het in dat verstandig handelen al-
leen om individuele disposities — deugden in de
engere zin van het woord — zou moeten gaan.
Althans, hij wijst op het belang van de tradi-
tie, ons culturele en religieuze erfgoed, waarin
we ons handelen in een andere tijd en context
en vaak symbolisch of metaforisch afgebeeld
zien. Wederom gaat het daarbij niet om regels,
normen of procedures die we aan dat erfgoed
zouden kunnen of moeten ontlenen. Eerder
is het zo dat de tradities ons denken verlossen
van het hier en nu; ze spijkeren ons niet vast op
de botte realiteit van alledag, maar tonen ons
de vele variaties die op onze leefwereld moge-
lijk zijn en laten zo de mogelijkheden zien om
daarin verstandig op te treden.

Wat kunnen we nu met deze observaties? Laat
ik drie conclusies trekken die in het bijzonder
voor het professioneel optreden van belang zijn.
Daarmee doel ik op het optreden dat onvermij-
delijk ook gebonden is aan ‘kennen’ en ‘maken’.
Met andere woorden, praktische wijsheid is
weliswaar te onderscheiden van toetsbare ken-

nis en productgeoriénteerde vaardigheden,
maar interessanter is de vraag waar deze drie
kwalificaties elkaar raken of nodig hebben. Dat
lijkt me althans voor het handelen in professies
een belangrijke zorg die aandacht verdient. Met
het oog daarop onderscheid ik institutionele,
hermeneutische en supervisorische verstandig-
heid als typisch complementair georiénteerde
aspecten van praktische wijsheid.

Institutionele verstandigheid
Wat is institutionele verstandigheid? Laat ik
allereerst zeggen dat het niet toevallig is dat
alle auteurs van deze bijdrage in hun casuistiek
voorbeelden van professies gebruiken. Het gaat
om rechters, onderwijzers, predikanten, geeste-
lijk verzorgers, die in hun respectievelijke insti-
tuties van rechtspraak, onderwijs, kerk en zorg
het eigen optreden vorm moeten geven binnen
een constante stroom van vragen, zienswijzen,
problemen en verzoeken. Verstandigheid heeft
hier niet zo zeer betrekking op het toepassen
van institutionele voorschriften op individuele
gevallen — klassieke casuistiek —, noch op een
persoonlijke identificatie met de situatie of de
actor die daarin een rol speelt — empathische
casuistiek. Instituties zijn er voor het handelen
ten opzichte van de ‘anonieme ander’: ieder die
op noemer van het beroep op mij als profes-
sional een gelijke kans verdient in mijn waar-
nemen, oordelen en besluiten. Dat is vooral
een moreel uitgangspunt dat in een reflectie op
praktische wijsheid niet mag ontbreken.
Ricoeur kent in zijn ‘kleine ethiek’ hieraan
een bijzondere plek toe. Een persoon handelt
moreel verstandig door de kernwaarde die het
handelen van een persoon motiveert voor ogen

VERSTANDIGHEID ALS PROFESSIONELE ZORG

te houden; daarbij na te gaan of ieder ander in
vergelijkbare omstandigheden een dergelijke
handeling eveneens zou kunnen aanvaarden; en
ten slotte door dit handelen niet ‘op’ maar ‘i’
een situatie toe te passen, waarin alle betrok-
kenen gehoord worden en de onvermijdelijke
contingenties van een situatie recht worden
gedaan.

Dergelijk judicieel’ of belangeloos oordelen
identificeert de betrokkenen weliswaar, maar
laat hen in een oordeel ook anoniem: ieder an-
der kan een beroep op dergelijke oordelen doen
en kan zo de verstandigheid van een dergelijk
oordeel als valide en betrouwbaar onderken-

nen.

Hermeneutische verstandigheid

Dan is er iets dat ik hermeneutische verstan-
digheid zou willen noemen. Verstandigheid
impliceert het vermogen om je te verplaatsen
in andere tijden, andere culturen, tijden en
omstandigheden. Dat is meer dan out-of-the-
box denken, dat immers vaak slechts pragma-
tisch gericht is op het oplossen van momentane
problemen.

Hermeneutiek is interpretatickunde van
zaken die een zekere talige, historische en
culturele afstand hebben tot ons, maar die wel
een evidente betekenis kunnen hebben voor
het waarnemen, oordelen en handelen in onze
leefwereld. Dat vergt vertrouwdheid met cultu-
rele, religieuze en wijsgerige oorsprongsteksten
en de tradities van hun interpretatie, maar het
vergt vooral ook geestelijke ruimte, dat wil zeg-
gen, decentreringscapaciteit. Dat is het vermo-
gen om je te verplaatsen in andere kaders van
denken, en dat niet slechts formeel (ik bekijk

WETEN WAT TE DOEN 59



SLOTREFLECTIE

het van een ander waarnemingsperspectief),
maar ook materieel (ik identificeer me met an-
dere inhouden of betekenissen). Dat vermogen
tot decentreren is niet alleen een retrospectieve
gerichtheid op de onthulling van betekenissen
uit het verleden, maar het staat vooral in het
kader van prospectief (vooruitziend) handelen:
welke sleutel bieden dergelijke betekenissen om
interpretaties van de leefwereld die we willen
ook mogelijk te maken? Cruciaal is daarom

dat dit vermogen ook transitief, dat wil zeggen
overdraagbaar, is.

Allereerst moet duidelijk zijn dat het niet om
restauratie van betekenissen gaat in de zin van
terugkeer naar oude tijden en contexten; al-
thans, dat veronderstelt juist een eenduidigheid
van historische betekenissen die de kunst van
interpreteren a priori overbodig zou maken. Er
is niet een eenduidige bron van betekenis die
in het verleden neergelegd is, maar eerder een
die van opeenvolgende generaties voortdurende
inspanning vergt om betekenissen aan onze
leefwereld te onderkennen. Daarin verandert
niet alleen wat we betekenisvol achten, maar
ook de wijze waarop we dat vaststellen.

Vervolgens is een transitief aspect het gegeven
dat interpreteren geleerd moet worden. Het is
typisch niet een technische vaardigheid met
duidelijke eindkwalificaties, maar een erva-
ringskunde met een open einde, omdat de
opbrengst van interpretaties de kunst van het
interpreteren zelf ook ontwikkelt.

Ten slotte — en dat is een derde aspect van
transitiviteit — gaat het daarbij niet om mijn
eigen interpretatie als professional, maar om
het handelen dat dergelijke interpretaties bij
anderen ontsluit. Een dergelijke praktische

60 HANDELINGEN 2021 | 2

interpretatiekunde of zingevingszorg die rele-
vante betekenissen bij anderen wakker roept en
oriéntatie voor het handelen in hun leefwereld
biedt, lijkt me een kernvaardigheid in de profes-
sionele praxis.

Supervisorische verstandigheid

Ten slotte zitten er aan praktische wijsheid
supervisorische aspecten, die van belang zijn
voor professioneel optreden. Supervisie heeft
betrekking op het vermogen om de invloed die
de eigen biografie op de rolvereisten van een
beroep uitoefent, te onderkennen en dat inzicht
vervolgens in te zetten voor het beter functio-
neren als professional. Denk daarbij zowel aan
de kwaliteiten die het professioneel handelen
verbeteren als ook aan de handicaps die dat
handelen ondergraven.

In de term ‘beter’ ligt een streven naar excel-
lentie besloten; hét kenmerk dat we in de klas-
sieke definitie van deugd (arete) ook tegenko-
men. In de oude Griekse betekenis van de term
klinkt daarbij steeds een gematigd instrumen-
tele klemtoon door. Deugd is instrumenteel,
omdat het beantwoordt aan een doel, maar het
is gematigd omdat het proportionele betekenis
heeft in het zoeken naar de juiste verhoudingen
(mesotes).

Verstandigheid is goed, maar te veel ervan
ondergraaft het juist. Zo gaat het bij verstan-
digheid niet om een ultiem doel van wijsheid,
maar om de vaardigheid het juiste midden te
vinden tussen de uitersten van besluiteloos-
heid en impulsiviteit. Uitgangspunt in dat
zoeken naar balans is het inzicht dat we van
onze verstandigheid niet zo veel leren. We leren
van onze vergissingen, misverstanden, blinde

vlekken, onhandigheden, handicaps, fouten of
dwalingen.

Augustinus onderkent dat wanneer hij
spreekt over ‘si fallor, sunr’: ‘indien ik faal ben
ik (De Civitate Dei, Boek XI, 26). Daarmee
wil de kerkvader geen basis voor zekere kennis
genereren, maar juist het belang van existentiéle
onzekerheid aantonen als conditie van ken-
nis en geloof. Pas dan leren we interpreteren.
Verstandigheid vergt kennis over de kennis
die we opdoen. In de cognitiewetenschappen
wordt dat wel als metacognitie aangeduid: de
vaardigheid om over ons denken na te denken.
Daardoor krijgen we controle over het denken
en verwerven we autonomie in het leren.

Al doende hebben we zo enkele ingrediénten
voor supervisie verzameld. We leren van onze
fouten. En dat niet zozeer in een morele, maar
in een epistemische zin van verbeterd praktisch
zelfinzicht in ons handelen. Daarvoor is de dia-
loog overigens noodzakelijk met de ander, en is
op belangrijke momenten een supervisor nodig
die als begripsvolle toeschouwer meekijkt met,

en af en toe deelneemt aan, ons interpreteren.

Streven naar excellentie in het professioneel
optreden is aantrekkelijk en gevaarlijk. We kun-
nen in dat streven onszelf voorbijlopen. Maar
aan de andere kant, wie wil er nu niet verstan-
dig zijn?

Literatuur
McManaman, D. (2013). A Treatise on the Four cardinal
Virtues. Ottawa: Library and Archives Canada.

VERSTANDIGHEID ALS PROFESSIONELE ZORG

Hans (prof.dr. J.B.A.M.) Schilderman is
hoofdredacteur van Handelingen en hoogleraar
Religie en Zorg aan de Faculteit Filosofie, Theo-
logie en Religiewetenschappen van de Radboud
Universiteit Nijmegen.

E h.schilderman@ftr.ru.nl

WETEN WAT TE DOEN 61



BEATM 3TVMDIES . |

I'he seanch for meaning

Nienke Fortuin

The search for meaning in later life: An empirical explo-
ration of religion and death

Death Studies. Nijmegen Studies in Thanatology, Bd.
6. LIT Verlag Ziirich 2020

Datum
24 augustus 2020
Radboud Universiteit

Promotores

Prof.dr. J.B.A.M. Schilderman, hoogleraar Empirische
en praktische religiewetenschap, leeropdracht Reli-
gie en Zorg, Radboud Universiteit Nijmegen

Prof.dr. H.J.M. Venbrux, hoogleraar Vergelijkende
Godsdienstwetenschap, Radboud Universiteit
Nijmegen

Manuscriptcommissie

Prof.dr. C.A.M. Hermans, hoogleraar Empirische en
praktische religiewetenschap, Radboud Universi-
teit, Nijmegen

Prof.dr. YM.P. Engels, hoogleraar Zingeving in de
Gezondheidszorg aan het Radboudumc, Nijmegen

Dr. M. Scherer-Rath, universitair hoofddocent Empi-
rische en praktische religiewetenschap, Radboud
Universiteit, Nijmegen

Prof.dr. J. Dezutter, hoogleraar School Psychology &
Development in Context, KU Leuven

Dr. E.J. van Wijngaarden, universitair hoofddocent
Zorgethiek, Universiteit voor Humanistiek, Utrecht

HANDELINGEN 2021 | 2

(On)voltooid?

Ouderen op zoek naar zin

Mijn promotieonderzoek richtte zich

op de zoektocht naar zingeving door
ouderen. Het fenomeen van ouderen met
een ‘voltooid leven) dat de laatste jaren
veel publieke aandacht heeft gekregen in
Nederland, laat zien dat het vinden van
zin op hogere leeftijd niet vanzelfsprekend
is. Want hoe vinden we zin in een leven
dat steeds meer getekend wordt door
athankelijkheid, kwetsbaarheid, verlies en
gebreken? Waar houden we ons aan vast
wanneer de dood steeds dichterbij komt?
En hoe vinden we iiberhaupt betekenis
nu de religieuze ‘grote verhalen, die sinds
mensenheugenis de vragen rond leven

en dood beantwoordden, veel van hun
zeggingskracht verloren hebben?

Zingevingskaders

k heb me gebogen over zes onderzoeks-

vragen. Ten eerste onderzocht ik uit welke

zingevingskaders mensen putten tijdens de
laatste levensfase. Op basis van sociaal-historisch
onderzoek en theoretische criteria onderscheid-
de ik drie ‘culturele niches’ die betekenis bieden
wanneer de dood nadert. Culturele niches zijn
sets van samenhangende cultureel ingebedde
betekenissen.

+ De canonieke niche is geworteld in religieuze
autoriteit en traditie en biedt handelingsmoge-
lijkheden zoals acceptatie en bewustzijn van de
dood, hiernamaalsgeloof en gebed.

+ De utilitaristische niche is geworteld in rati-
onele en utilitaristische afwegingen en biedt
handelingsmogelijkheden zoals medische zorg,
een rationele houding, vechten tegen de dood,
verbergen van de dood en verbergen van gevoe-
lens.

+ De expressieve niche is geworteld in authen-
tieke zelfexpressie en biedt handelingsmogelijk-
heden zoals acceptatie en bewustzijn van de
dood (twee betekenissen die gedeeld worden
met de traditionele niche), biografische zelf-
reflectie, voorbereiding van een persoonlijke
nalatenschap, persoonlijke groei en autonomie.

Vervolgens analyseerde ik 86 artikelen van

de artikelenreeks ‘Het laatste woord’ uit NRC

Handelsblad, waarin mensen vertellen over hun

naderende levenseinde. Hieruit volgt dat mensen

tijdens de laatste levensfase betekenis putten

uit meerdere culturele niches. Omdat de drie

culturele niches gebaseerd zijn op verschillende

betekenismechanismen kan dit leiden tot indi-
viduele interpretaties van de dood die onderling
tegenstrijdig zijn.

Religie en houvast
Om na te gaan in hoeverre religie houvast
biedt wanneer de dood nadert, onderzocht
ik ten tweede in hoeverre religie samenhangt
met doodsangst. Hiervoor interviewde ik 26
Nederlandse ouderen. Bij de analyse van deze
diepte-interviews onderscheidde ik, in volgorde
van toenemende breedte van religieus commit-
ment, zeven types geleefde religie: ontbrekende,
verloren, liminale, losse, geleerde, bestendige en
liquide religie.

Alleen twee deelnemers met een ‘los geloof” en
één met een ‘verloren geloof’ uitten doodangst.

DE PROMOTIE | NIENKE FORTUIN

Dit suggereert dat doodsangst niet samenhangt
met confessionele grenzen, maar met de stabili-
teit en consistentie van iemands levensbeschou-
wing. Dit sluit aan bij kwantitatief onderzoek dat
een kromlijnige relatie laat zien tussen religieus
commitment en doodsangst, waarbij sterk gelo-
vige en ongelovige mensen minder doodsangst
ervaren dan de meer twijfelende tussengroep
(Jong 2020).

Er waren echter ook andere geinterviewden
die twijfelden aan hun geloof of een ‘los’ of
‘verloren’ geloof hadden en geen doodsangst
uitten. Hieruit blijkt dat ook andere bronnen
dan religie helpen de dood te accepteren. Andere
acceptatiebronnen die geinterviewden noemden
zijn de natuurlijkheid en onafwendbaarheid van
de dood, hun hoge leeftijd, de (goede) dood die
ze hebben meegemaakt van anderen, het mooie
leven dat ze ontvangen hebben en hun hoop of
verwachting om door te leven in anderen.

Euthanasie en geloof

Ten derde onderzocht ik hoe Nederlandse
ouderen tegenover euthanasie staan en of dit
samenhangt met hun geloof. Bij een kwalitatieve
analyse van 26 diepte-interviews vond ik drie
groepen ouderen met een verschillende visie op
euthanasie.

De eerste groep wenst het moment van hun
dood niet te laten bepalen door euthanasie en
heeft een hoog religieus commitment.

De tweede groep wenst medische professionals
en/of medische criteria een doorslaggevende rol
te geven bij euthanasiebeslissingen. Deze groep
is het meest geseculariseerd, wat suggereert dat
professionalisering, medicalisering en secularise-
ring samen opgaan.

ONDERZOEKSPRAKTIJK 63



DE PROMOTIE

De derde groep verdedigt het recht van oude-
ren op zelfbeschikking over het levenseinde
door middel van euthanasie. Deze groep is qua
kerklidmaatschap en kerkgang vergelijkbaar met
de eerste groep, maar heeft een lager religieus
commitment (bepaald op basis van religi-

euze opvattingen, praktijken en ervaringen) en
minder hiernamaalsgeloof. De frequente uiting
van niet-traditionele religieuze opvattingen in
deze groep suggereert dat zowel zelfbeschikking
omtrent het levenseinde als geindividualiseerde
opvattingen van religie, uitdrukkingen zijn van
het autoriteitsverlies van de religieuze ‘grote
verhalen’

Interpretatie en moment

Ten vierde onderzocht ik de relatie tussen de
interpretatie en timing van de dood. Hiervoor
ontwikkelde ik twee nieuwe schalen: de ‘inter-
pretation of death’ (IOD) en de ‘attitudes toward
medical interventions in the timing of death’
(AMITOD). Via een vragenlijstonderzoek onder
356 Nederlandse ouderen evalueerde ik de be-
trouwbaarheid en validiteit van deze schalen.

Regressieanalysen toonden dat een religieuze
interpretatie van de dood samenhangt met een
lagere euthanasiewens en een sterkere wens voor
een natuurlijke dood, dat een rationele interpre-
tatie van de dood samenhangt met een sterkere
euthanasiewens en dat een persoonlijke interpre-
tatie van de dood samenhangt met een sterkere
wens voor een natuurlijke dood.

Ook vond ik een verband tussen hogere
kerkgang en een lagere euthanasiewens en tussen
hogere kerkgang en kerklidmaatschap en een
sterkere wens voor levensverlengende medische
handelingen. Daarnaast bleken mannen een

64 HANDELINGEN 2021 | 2

sterkere wens te hebben voor levensverlengende
handelingen dan vrouwen. Bovendien vond ik
dat heroverweging van de eigen levensbeschou-
wing samenhangt met een sterkere wens voor
levensverlengende medische handelingen en dat
gezondere ouderen een sterkere wens hebben
voor een natuurlijke dood.

Levenszin en verhalen

De vraag naar het juiste moment van ster-
ven hangt samen met de zin van het leven die
ouderen ervaren. Omdat we verhalen vertellende
schepselen zijn, is deze levenszin verbonden
met de verhalen over het ouder worden die we
elkaar vertellen. Onze levensverhalen kunnen
bovendien nauw verbonden zijn met religieuze
verhalen. Daarom onderzocht ik ten vijfde welke
verhalen over het ouder worden Nederlandse ou-
deren vertellen en hoe deze verbonden zijn met
religieuze verhalen.

Een analyse van 26 diepte-interviews met
Nederlandse ouderen toonde drie hoofd-
narratieven van het ouder worden, elk met vier
subnarratieven.
 Het hoofd-narratief van actief ouder worden,

dat het belang benadrukt dingen te blijven
doen wanneer je ouder wordst, heeft als subnar-
ratieven: positief ouder worden, onathankelijk-
heid, generativiteit (het blijven bijdragen aan de
maatschappij) en plezier.

* Het hoofd-narratief van ouder worden als af-
takeling, dat benadrukt dat ouderdom gepaard
gaat met achteruitgang, heeft als subnarratie-
ven: isolatie, athankelijkheid, een treurige oude
dag en (g)een last zijn voor anderen.

* Het hoofd-narratief van ouder worden als in-
nerlijke groei, dat benadrukt dat ouder worden

gepaard gaat met persoonlijke ontwikkeling:

heeft als subnarratieven wederzijdse athanke-

lijkheid, dankbaarheid, acceptatie en rust.
Daarnaast vond ik drie soorten religieuze narra-
tieven: ervarings-narratieven (die uitdrukken uit
hoe mensen God of het bovennatuurlijke in hun
leven ervaren), ontologische narratieven (die de
aard van God en/of de oorsprong van leven en
dood beschrijven) en kritische narratieven (die
de confrontatie tussen kritisch denken en religi-
euze opvattingen of praktijken verwoorden).

Uit een correlatieanalyse tussen de uitingsfre-
quentie van religieuze narratieven en narratieven
van het ouder worden blijkt dat, enkele uitzon-
deringen daargelaten, het uiten van bevestigende
religieuze narratieven over het algemeen positief
gecorreleerd is met het uiten van bekrachtigende
narratieven van het ouder worden, en vice versa.
Dit toont het belang van geestelijke verzorging
aan ouderen. Geestelijk verzorgers kunnen ou-
deren helpen meer bekrachtigende verhalen van
het ouder worden te omarmen, die op hun beurt
versterkt kunnen worden door bevestigende

religieuze narratieven.

‘Foreclosure’ en levensbeschouwing

Als onze maatschappij geen verhalen aanreikt
die helpen tot op hoge leeftijd een zinvol levens-
verhaal te blijven vertellen, kan dit leiden tot
‘narratieve foreclosure —de voortijdige overtui-
ging dat het eigen levensverhaal in feite voltooid
is (Freeman 2004 ). Gezien de verbondenheid
tussen onze levensverhalen en de ‘grote verhalen’
die levensbeschouwingen aanreiken, onderzocht
ik ten zesde de relatie tussen de mate van nar-
ratieve foreclosure die ouderen ervaren en het
commitment aan hun levensbeschouwing.

(ON)VOLTOOID?

Uit regressieanalysen blijkt dat een hoger com-
mitment van ouderen aan hun levensbeschou-
wing, en een kleinere heroverweging van hun
levensbeschouwing, samenhangen met minder
narratieve foreclosure. Dit suggereert dat de ‘grote
verhalen’ die geboden worden door levens-
beschouwingen, inderdaad helpen een zinvol
levensverhaal te kunnen (blijven) vertellen.

Daarnaast vond ik dat een lager vertrouwen in
het eigen probleemoplossend vermogen en een
lager welzijn van ouderen samenhangen met een
hogere mate van narratieve foreclosure.

Ten slotte vond ik een zeer significante relatie
tussen leeftijd en narratieve foreclosure ten op-
zichte van de toekomst, wat laat zien dat ‘oudere
ouderen’ (80+) minder mogelijkheden ervaren
om hun levensverhaal ten goede te veranderen in
de toekomst dan ‘jongere ouderen’ (75-79). Dit
toont een behoefte aan culturele narratieven die
ouderen helpen gedurende hun hele levensloop
een zinvol levensverhaal te blijven vertellen.

Literatuur

Freeman, M. (2004). When the story’s over: Narrative
foreclosure and the possibility of self-renewal. In: M.
Andrews, S.D. Sclater, C. Squire, & A. Treacher (Eds.),
The uses of narrative: Explorations in sociology, psychology,
and cultural studies (pp. 81-91). New Brunswick, NJ:
Transaction.

Jong, J. (2020). Death anxiety and religious belief: A critical
review. In: K.E. Vail & C. Routledge (Eds.), The science
of religion, spirituality, and existentialism. London: Acade-
mic Press.

Nienke (dr. N.P.M.) Fortuin is docent en onder-
zoeker aan de Afdeling Empirische en praktische
religiewetenschap van de Radboud Universiteit en
geestelijk verzorger bij De Waalboog.

E n.fortuin@ftr.ru.nl

ONDERZOEKSPRAKTIJK 65



| HENK SCHOON

Ophef over een strofe

Het ‘Jeruzalemlied’ van Willem Barnard

‘Weg ermee!’ en ‘Nee, dat kan echt niet meer’ was de reactie in 2016,

gevolgd door ‘Racistisch’ in 2020, toen er nieuwe commotie ontstond over
een gewraakte strofe in een lied van Willem Barnard:
‘De negers met hun loftrompet, /de joden met hun ster, / ...
Is het niet van belang, alvorens een lied te schrappen of niet meer te zingen, de
tekst eerst te doorgronden? Wellicht wil de strofe iets heel anders zeggen dan

er in deze tijd in wordt gehoord.

Het 2016-moment

et gevoel van schaamte over de beel-

den ‘de negers met hun loftrompet’

en ‘de joden met hun ster’ in strofe
19 van het lied ‘Van Jeruzalem’ (Verzamelde
Liederen 173; Liedboek — Zingen en bidden in
huis en kerk 737) van Willem Barnard doet Wil-
lien van Wieringen, theoloog en dirigent van
een kerkkoor, in 2016 in een landelijk dagblad
uitroepen: ‘Weg ermee!’

De remonstrantse predikant Tom Mikkers
pleit vervolgens voor het verwijderen van het
gehele lied ‘Jeruzalem, mijn vaderstad, mijn
moederhuis’ uit het Liedboek — Zingen en bid-
den in huis en kerk, omdat genoemde regels
opgevat kunnen worden als racistisch.

Hij onderbouwt zijn pleidooi met een verwij-
zing naar de veranderende tijden: het n-woord
kon in de jaren zestig nog wel gebruikt worden,
maar in deze tijd van internationale protes-
ten tegen racisme en van druk op Nederland

om een einde te maken aan Zwarte Piet is het
volkomen misplaatst. In de meeste reacties die
zijn pleidooi in 2016 oproept, blijkt er begrip
te bestaan voor het verschuiven van de gevoels-
waarde van de term; die wordt inmiddels als
aanstootgevend beschouwd.

Ook de toenmalige preses van de Protestantse
Kerk in Nederland, Karin van den Broeke, liet
in een reactie weten begrip te hebben voor de
weerstand die het woord oproept: ‘Nee, dat kan
echt niet meer!’, maar is tegen het verwijderen
van de strofe. Beter zou zijn om bij het zingen
deze strofe over te slaan.

Het woord

Het moment 2016 is niet uniek in de verwikke-
lingen rond Barnards lied ‘Van Jeruzalem’. Het
had al een lange voorgeschiedenis en het kreeg
in 2020 een vervolg. Het draait allemaal om de
volgende tekst:

ONDERZOEKSPRAKTIJK 67



en Bach, de grote Bach,
die mag de maat der engelen slaan
de lieve lange dag.

De negers met hun loftrompet,
de joden met hun ster,

wie arm is, achteropgezet,

de vromen van oudsher,

van alle kanten komen zij
de lange lanen door,

het is een eindeloze rij,

de kinderen gaan voor.

Ten tijde van het dichten van dit lied, in de
jaren vijftig van de twintigste eeuw, was het
gebruik van het woord ‘neger’ boven alle twijfel
verheven. Het werd ervaren als vertaling van
het Amerikaanse ‘negro’, als zelf-aanduiding
gebruikt door de zwarte Amerikanen. Wanneer
dominee Martin Luther King op 23 augustus
1963 bij het Lincoln Memorial in Washing-
ton ter herdenking van de afschaffing van de
slavernij de bekende woorden ‘T have a dream’
spreekt, klinkt dat zo:

‘Maar honderd jaar later moeten we het tragische
feit onder ogen zien dat de negro nog steeds niet
vrij is. Honderd jaar later wordt het leven van de
negro nog altijd droevig beperkt door de hand-
boeien van rassenscheiding en de ketenen van
discriminatie. Honderd jaar later leeft de negro op
een eenzaam eiland van armoede te midden van
een grote oceaan van materiéle welvaart. Honderd
jaar later verkommert de negro nog altijd in de
uithoeken van de Amerikaanse maatschappij en
bevindt hij zich in ballingschap in zijn eigen land’

68 HANDELINGEN 2021 | 2

De historicus en dichter Jan Willem Schulte
Nordholt, naar wiens werk Willem Barnard
veelvuldig verwijst, gebruikt het woord in de
titels van zijn grensverleggende publicaties over
de geschiedenis van de slaafgemaakten en hun
nazaten in de Verenigde Staten: Het volk dat in
duisternis wandelt. De geschiedenis van de negers
in Amerika (1956) en In de schaduw van een
groot licht. De negerrevolutie in Amerika (1971).
Dat is een groot verschil met vandaag de dag.
Het gebruik van het woord wordt immers als
problematisch ervaren, en het zingen van strofe
19 daarom als bezwaarlijk gezien. Maar soms
ook niet. Marco Derks, theoloog en queer, wijst
erop dat ‘neger, jood” en ‘homo’ nogal eens als
scheldwoorden worden gebruikt — al dan niet
voorzien van een ziekelijk voorvoegsel.

“Toch betekent dat niet dat we die woorden niet
meer kunnen of mogen gebruiken. Geen Jood die
erover peinst om zich dan maar geen Jood meer
te noemen. Genoeg mensen die zich, ondanks

dat ze soms voor ‘homo’ worden uitgescholden,
toch open en trots homo zijn en zeggen te zijn. De
betekenis van woorden zit deels in de wijze waarop
ze gebruikt worden (spreker, publiek, toon) en
een lied is geen proza of wetstekst. Zo kan neger
gebruikt worden als een geuzennaam — ‘the insult
turned ‘- zoals ‘flikker’ dat was voor de flikker-
beweging in de jaren tachtig zeventig en tachtig’
Hij voegt daaraan toe dat het woord vooral als
beledigend wordt ervaren als witte mensen dit in
de mond nemen (nieuwwij.nl, 7 juli 2016).

Vier jaar later, in 2020, vraagt René de Reuver,
scriba van de Protestantse Kerk in Nederland,
migrantenkerken en rabbijnen daarom naar
wat zij zelf vinden van de strofe. In dat jaar is de
discussie namelijk opnieuw losgebarsten. Net als

in 2016 heeft de remonstrantse predikant Tom
Mikkers het voortouw genomen, en net als toen
neemt hij de term ‘racistisch’ in de mond om de
strofe te typeren. Aanleiding voor de ophef is de
wereldwijde verontwaardiging over de dood van
de zwarte George Floyd door geweld van witte
politieagenten en de massale protesten tegen
racisme onder het parool ‘Black Lives Matter’.

In het merendeel van de reacties die de
Protestantse Kerk ontvangt spreekt men zich
uit voor het schrappen of vervangen van het
woord ‘negers, maar niet van het woord joden.
Volgens Binyomin Jacobs, opperrabbijn van het
Interprovinciaal Opperrabbinaat, hoeft er niets
gewijzigd te worden: ‘Het lied richt de aandacht
op het antisemitisme door de eeuwen heen, en
dat is goed. Op dezelfde wijze lees ik ‘de negers
met hun loftrompet’. Maar om daarover een
mening te hebben is niet aan mij.

Op basis van de reacties formuleert dr.
Eeuwout Klootwijk, beleidsmedewerker
voor kerk en Israél bij de Protestantse Kerk
in Nederland, het voorstel om strofe 19 van
het lied “Van Jeruzalem’ aan te passen, onder

verwijzing naar het commentaar van de dichter.

In Compendium: achtergrondinformatie bij de
491 liederen van het Liedboek voor de Kerken
(1977) heeft Barnard namelijk de aanpassingen
van het laatmiddeleeuwse Engelse lied die

hij zich ‘met gepaste vrijmoedigheid” had
veroorloofd, verantwoord door te verwijzen
naar zijn tijd: ‘Wij zijn geen middeleeuwers
meer!” De erven van Willem Barnard kunnen
zich verenigen rondom dit standpunt. ‘Mijn
vader was heel makkelijk met aanpassingen,
zegt Benno Barnard in Trouw van 5 augustus
2020.

OPHEF OVER EEN STROFE

Loftrompet en ster

Ook over andere woorden in de beginregels van
de strofe 19 kan verontwaardiging ontstaan.
Dat blijkt wanneer in 1973 het Liedboek voor de
Kerken verschijnt. In een ingezonden brief in
Woord en Dienst in 1973 vindt ds. G. Kalsbeek
de regels ‘hoogst grievend voor Israél en voor
de zwarte bevolkingen in de wereld’, omdat

het beeld van de jood en de zwarte mens niet
overeenkomt met hoe zij ‘zichzelf willen zien
en verstaan. Met de oprichting van de staat
Israél is namelijk een einde gekomen ‘aan

een eeuwenoude periode van verdrukking en
dreigende uitroeiing, de periode van ‘de jood
met de ster’ En de zwarte bevolkingen in de
derde wereld, de bevrijdingsbewegingen en zij
die strijden voor gelijke rechten zijn zich bewust
geworden van zichzelf. In plaats van een nieuw
lied is dit lied ‘het oude liedje’ van het koesteren
van het beeld van de jood met zijn ster, de
eeuwig vertrapte, een resultaat van ‘bijna twintig
eeuwen christelijke theologie die leerde dat de
jood geen beter lot verdiende’. En de zwarte
met zijn loftrompet is een westers wensbeeld:
‘Voor zover wij de zwarte mensen tolereren,
dan alleen maar z6, met een loftrompet. Om
achter de bevrijdingsbewegingen te staan en
solidair te zijn met hen die strijden voor gelijke
rechten moet de kerk afrekenen met de beelden
die de christenen koesteren. Door de zwarte
bevolkingen en de joden met deze beelden

een plaats te geven in het nieuwe Jeruzalem
‘vereeuwigen wij in feite het westers-christelijke
beeld dat wij ons altijd van de Jood en de

neger gemaakt hebben.” Kalsbeek pleit voor het
terugnemen van dit lied.

ONDERZOEKSPRAKTIJK 69



In hetzelfde nummer van Woord en Dienst volgt
op deze brief een reactie van dr. J.W. Schulte
Nordholt. Hij reageert, schrijft hij, omdat hij
als de schuldige kan worden beschouwd voor
het opnemen van het lied van Barnard in het
liedboek van 1973. Hij wijst op de dubbelheid
van eer en oneer in het lied. Bij een open lezing
van poézie is meer dan één uitleg mogelijk,
‘b.v. door te denken dat datgene wat hier onze
schade en oneer is daar veranderd wordt in
heerlijkheid en eer’.

Het gaat bij deze liedregels niet om westerse
wensbeelden, zoals Kalsbeek beweert. Evenmin
zijn ze producten van een soort antisemitisch
denken van bijna twintig eeuwen christelijke
theologie. Hij wijst erop dat de Davidsster
behalve een door de nazi’s gebruikt onderschei-
dingsteken voor joden — een teken van oneer
—, onderdeel van de vlag van de staat Israél
uitmaakt — een teken van eer. Zo kon het dat de
brigade van joden die aan de geallieerde zijde
meevocht tegen Hitler die ster koos om als
ereteken te dragen.

Evenmin als de ster is de loftrompet volgens
Schulte Nordholt een stuk van ons westers
wensbeeld.

‘De loftrompet is een symbool, niet van de geijkte
happy-go-lucky darky (het onbezorgde zwartje),
maar van de dubbelheid van de neger-ervaring en
daarom inderdaad een loftrompet die de hemel
opent als ik het zo mag zeggen. Daarom schrijft
Sartre in zijn prachtige opstel L’Orpée noir (al van
1948, maar kennelijk niet zo bekend): ‘De trompet
van Louis Armstrong zal op de dag des oordeels
de tolk zijn van de lijdende mensheid. Daarom
schrijft de grote negerdichter Langston Hughes in
zijn gedicht ‘“Trompet Player’:

70 HANDELINGEN 2021 | 2

The music

from the trumpet at his lips
is honey

mixed with liquid fire

De muziek

van de trompet aan zijn lippen
is honing

gemengd met vioeibaar vuur

De trompet treedt bij de dag des oordeels op als
tolk van de achtergestelden.

Daarop wijst ook dr. G. van der Leeuw, hoogle-
raar aan de Rijksuniversiteit Groningen, in zijn
Beknopte geschiedenis van het kerklied (1939,
1948%):

‘De klanken van het oordeel ontbreken zelden
geheel in enig Spiritual. Maar het arme, verdrukte
volk heeft het verstaan te zingen, zoals eenmaal de
dichter van het Dies irae zong: de schrik is nimmer
zonder de liefde, de huivering niet zonder het
grote verlangen’ (273v). Het lied waarin de ziel van
de zwarte bevolking op het geluid van de trompet
zich opent is ‘Steal away to Jesus’:

Steal away, steal away,

Steal away to Jesus!

Steal away, steal away home,
I hain’t got long to stay here.

My Lord calls me

He calls me by the thunder;

The trumpet sounds it in mijn soul:
I hain’t got long to stay here.

Green trees are bending,
Poor sinners stand trembling.
My Lord calls me,

He calls me by the lightning.

Tombstones are bursting,

Poor sinners are trembling.

The trumpet sounds it in mijn soul:
I hain’t got long to stay here.

De klanken van de trompet in dit lied
verkondigen in de ziel van de tot slaaf gemaakte
het spoedige einde van het verblijf hier. Ze
bieden daarmee een perspectief voor al wie
hier en nu wordt achtergesteld. Vanwege deze
betekenis is de zang van de zwarten van de
plantages van de zuidelijke staten van Noord-
Amerika, de spiritual, niet de geringste bijdrage
tot het kerklied. Haar bezieling heeft ze gemeen
met het oorspronkelijke joods-christelijke lied.
Mede hierdoor is zij in de vorm van de gospel in
staat velen tot zingen te brengen. En zal er ook
in de toekomst een zingende Kerk zijn.
Wanneer veertig jaar later, in 2013, het
nieuwe Liedboek — Zingen en bidden in huis en
kerk verschijnt, is er opnieuw een predikant
die klaagt. In Kontekstueel — tijdschrift voor
gereformeerd belijden (Kroniek, 2013-1)
verbaast redacteur ds. Piet de Jong (Rotterdam)
zich erover dat het lied ongewijzigd is
opgenomen: ‘Het is een prachtig lied, tot vers
19. De Jong pleit ervoor om te zingen: ‘Miles
Davis met zijn loftrompet.

Continuiteit van verlangen en
verwachting

December 1978 schrijft dr. J. van der Werf,
Dompastor van het Citypastoraat in Utrecht,
vlak voor zijn overlijden, een aantal artikelen
in Hervormd Utrecht (8 en 15 december). Zelf
ernstig ziek schrijft hij over de verwachting van
hen die nu lijden, en verwijst naar het lied van

OPHEF OVER EEN STROFE

Barnard ‘Jeruzalem, mijn vaderstad’: zij die nu
lijden zullen eens delen in de lof en eer van hen
die binnengaan in de stad van vrede.

‘In vers 19 laat Barnard niet voor niets de negers
en de Joden opkomen. Juist hun vreselijke geschie-
denis, nu in onvergankelijkheid, in eer en glorie.
En dan te weten dat sommige mensen Barnard
indertijd verweten hebben dat hij in dit vers anti-
semitisch was. Hij komt juist op voor de zingeving
van de geschiedenis in het Joodse volk. Alleen, dan
moet het toch uitlopen op een nieuw stuk gemeen-
schappelijke geschiedenis, nu in onvergankelijk-
heid, in eer en glorie.

Van der Werf is tegen aanpassing van het lied
om het probleem op te lossen dat sommigen
deze regels antisemitisch zouden kunnen lezen.
Liever houdt hij het bij de kinderlijke gedachte
van eervolle toekomstverwachting van hen die
nu lijden. Al die andere oplossingen kunnen
de problemen inderdaad oplossen, maar zullen
de verwachting dan ook versmallen. Want
dat is wat wij geneigd zijn om te doen: ‘onze
toekomstverwachting te versmallen tot dns heil’
Die toekomstverwachting van hen die nu
lijden komt overeen met wat J.W. Schulte
Nordholt de continuiteit van het verlangen
noemt: de hemelse zaligheid als voortzetting,
een bestendiging van het aardse verlangen.
Schulte Nordholt noemt dit zelfs ‘de kern van
de zaak’: dat de dichter met kinderlijk vertrou-
wen en in mensentaal spreekt, zingt over die
toekomst die geen oog heeft gezien en geen oor
heeft gehoord. Het is dit algemene verlangen
dat Barnard aansprak in het Engelse lied dat hij
herdichtte:

ONDERZOEKSPRAKTIJK 71



‘Het is in al zijn argeloosheid een ontroerend
gedicht, dat spreekt van het heimwee dat alle
gelovigen eigen is, verlangen naar Jeruzalem, dat
wil zeggen: een waarlijk menswaardig bestaan.
(Compendium 628)

In Barnards lied is de continuiteit van het verlan-
gen terug te vinden in de strofen 1, 5,9 en 21, de
strofen waarin de naam ‘Jeruzalem’ valt, waarin
de stad wordt toegezongen. Ze kunnen gelezen,
gezongen worden als een refrein. Strofe 9:

Jeruzalem, die grote stad,
mijn God, was ik er maar,
op ’t vrolijk heilig huwelijk
een van de gasten daar.

Doorgaand racisme en antisemitisme
Opmerkelijk is dat Schulte Nordholt in zijn
reactie op Kalsbeek niet ingaat op diens stelling
dat met de oprichting van de staat Israél een
einde is gekomen ‘aan een eeuwenoude periode
van verdrukking en dreigende uitroeiing, de
periode van de jood met de ster’ Het racisme
en antisemitisme zijn namelijk niet gestopt. Als
geen ander wist de dichter van de omstreden
regels van strofe 19 zelf, Willem Barnard, dat.
Een gebeurtenis in 1968 laat dat zien.

Zijn zoon Benno zag ‘een man die zat te hui-
len voor de radio toen Martin Luther King was
vermoord’ ( Trouw, 5 augustus 2020). In april
1968 schrijft hij in zijn dagboek:

‘Martin Luther King vermoord. Méet het nu de
tweede burgeroorlog worden, daarginds?’ en ‘De
kranten staan vol van nieuws en commentaren
over de dood van King. Er worden herdenkings-
diensten belegd. Daar gaan predikanten en pasto-
res van diverse kerken voor. D.w.z.: ze gaan er (s)
preken. Dat stuit mij tegen de borst, tegen de keel.
Want op die manier gaan wij ten behoeve van onze
preekdrang ons weer meester maken van die man

72 HANDELINGEN 2021 |2

die stierf. En breed en zwaar zal het lijdensthema
worden besproken in een slijkerige woordenvloed.
Wij (mag ik?) deden het beter. Wij deden eigenlijk
niets. Wij hielden de ‘gewone’ dienst van Schrift
en Tafel, gisteren, op 5 april. Maar de lezingen, uit
het aloude missaal, waren onthutsend toepasselijk.
En we baden, een gebed voor de zondag, zondag
Judica, Passiezondag. Aan tafel de voorbede als
uitstorting van het hart, ex tempore, dat kdn dan.
En de ritus van de eucharistie was alleszeggend.
(Een zon diep in de nacht. De verzamelde dagboeken
1945-2005)

In het voorjaar van 1969 schrijft Willem Bar-
nard onder zijn dichtersnaam Guillaume van
der Graft het gedicht ‘Om de graven geschaard:

Het gaat nog altijd door.
Er is geen einde aan.
Joden en negers genoeg
om dood te slaan,

mensen te over om

een voor een te verraden,
woorden genoeg in de taal
om alles goed te praten.

De woorden ‘Het gaat nog altijd door./ Er is
geen einde aan’ zijn een weerklank van de
woorden ‘Honderd jaar later verkommert de
negro nog altijd’ uit de speech van Martin Lu-
ther King in 1963. Ze zijn ook een voortzetting

van zijn eigen lied.

Modernisering als heikel punt

De toevoeging van strofen 18, 19 en 20 is aange-
merkt, niet in de laatste plaats door Barnard
zelf, als een modernisering van het Engelse
middeleeuwse lied. Hij heeft het continue
verlangen naar de nieuwe stad Jeruzalem, die

Schulte Nordholt ‘de kern van de zaak’ noemde,
in de eigen tijd opnieuw willen verwoorden.
Het is een poging om het verlangen naar de
zalige stad ddar te verbinden met het onzalige
lijden hier. Het is een poging die de dichter naar
eigen zeggen waagde ‘met gepaste vrijmoedig-
heid}, en volgens Schulte Nordholt ‘met kinder-
lijk vertrouwen’ en in ‘mensentaal’

Beiden brengen hiermee onder woorden hoe
lastig het kan zijn om het hedendaagse verlan-
gen naar een samenleving met gelijke rechten
voor allen, inclusief zwarten en joden, in te voe-
gen in een middeleeuws lied van verlangen naar
‘Jeruzalem, my happy home’. Anders gezegd,
om waar Martin Luther King van droomde in
te voegen in de droom van Johannes van de
nieuwe stad Jeruzalem.

Het heeft ook te maken met gelaagdheid.
Volgens Kees Kok in Maandbrief voor Leerhuis
¢ Liturgie laat de ophef zien ‘hoe heikel en
tijdgebonden actualisering kan zijn’ (jaargang
5, nr. 5, juni/juli 2000). Predikanten die deze
strofe bestempelen als verhuld racistisch of
antisemitisch hebben geen boodschap aan de
dubbelheid die in de poézie is gelegen. Men ziet
voorbij aan het feit dat de zaak waar men zich
—vaak geheel terecht — over opwindyt, in dit lied
twee kanten heeft.

Volgens Elma Drayer, columnist bij De
Volkskrant, gaat Barnard in zijn dagboeknoti-
ties Anno Domini regelmatig tekeer tegen het
‘zelfvoldane gebabbel van dominees die zeggen
op te komen voor de verdrukten. ‘Mentaal
kolonialisme’ noemt hij dat ergens.

OPHEF OVER EEN STROFE

‘Sommige mensen weten precies wat moet en goed
is. Ik niet. Ik zie altijd twee kanten aan een zaak, ik
wantrouw alle bewegingen, sta argwanend jegens
alle standpunten, ben sceptisch over mensen, links
en rechts, hoog en laag, blank en zwart. Ik vrees
dat ik niemand begrijp en dat niemand iemand
begrijpt.’ (De Volkskrant, 8 juli 2016)

Aanpassing van de strofe

Degenen die pleiten voor aanpassing van strofe
19 wijzen op de veranderende gevoelswaarde
van woorden. Geen enkele context is absoluut,
zegt Peter-Ben Smit, hoogleraar Contextuele
bijbelinterpretatie, in zijn Bijbelblog op pthu.nl
(8 oktober 2020).

‘Het herschrijven van liedteksten ... is meer dan
een handigheidje. Het laat zien wat het antwoord
is op contextuele interpretaties die in nieuwe con-
texten meer kwaad dan goed doen: doorgaan met
contextualiseren.

Als we bij het herdichten doorgaan met contex-
tualiseren, moeten we vaststellen dat de term
passé is, maar antisemitisme en racisme zeker
niet. Dat laten de protesten tegen racisme anno
2020 zien. We herkennen ze van de jaren dat
Barnard dit lied maakte.

Er zijn woorden genoeg in de taal om nieuwe
regels in strofe 19 te maken die niemand meer
zullen kwetsen. Maar — denkend aan het ge-
noemde gedicht — er zijn ook woorden genoeg
in de taal om het doorgaande antisemitisme en
racisme goed te praten. Bij een aanpassing zal
de dichter die zeldzame woorden moeten zoe-
ken die noch beledigen, noch alles goed praten.

ONDERZOEKSPRAKTIJK 73



De nieuwe woorden mogen geen afbreuk doen
aan de bedoeling die Barnard heeft gehad met
deze strofe, namelijk om te zingen hoe degenen
die uit een duistere periode komen van slavernij
en onderdrukking delen in de vreugde en de lof
om Jeruzalem. Door hun verschijnen in de stoet
van heiligen heeft Barnard racisme en antise-
mitisme centraal gesteld in strofe 19. Reden dus
om de strofe te blijven zingen en deze niet over
te slaan als het knarst of deze te schrappen uit
schaamte. Want het gaat hier om het benoemen
van het kwaad dat van alle tijden is.

Een nieuwe poging
In het debat van 2020 komen er allerlei
voorstellen voor wijziging van strofe 19. De
meeste beperken zich tot het vervangen van
het n-woord. De erven van Willem Barnard
echter besluiten in samenspel met degenen die
werken aan de verzamelbundel van Barnards
liederen In wind en vuur om een nieuwe variant
van de strofe te scheppen. Deze moet voldoen
aan een aantal criteria. Net als bij de overige
personen in het lied van Jeruzalem staat de
lofzang voorop van hen die achtergesteld en
vervolgd zijn en nog steeds worden. De strofe
is namelijk het protest van Barnard tegen het
alsmaar doorgaande racisme en antisemitisme.
Hun lofzang op de Eeuwige is tegelijk hun lied
van verlangen naar een betere tijd waarin geen
sprake meer is van slavernij en onderdrukking.
Vanwege de zingbaarheid dient de variant te
vallen binnen het rijmschema van het lied. En
ook dienen de technische details als accenten en
metrum in orde te zijn.

Te denken valt aan een strofe waarin sprake is
van de lofzang die te horen is in de zwarte kerk,

74 HANDELINGEN 2021 | 2

de gospel, en van de lofprijzing die te horen is in
de synagoge, het kaddisj. Het tweede deel van de
strofe zal het verlangen naar de vrede en de vrij-
heid verbreden van deze twee groepen naar al
wie dit lied zingt. Want in de liturgie waarin dit
pelgrimslied wordt gezongen mag de gemeente
zichzelf rekenen onder de getrouwen van God.
Als ze het lied zingt van de vromen van oudsher
verlangt zij immers ook eens deel te kunnen
nemen aan de vrede en de vrijheid die ze hier
en nu nog ontbeert. Daarvan spreekt ten slotte
de laatste strofe:

Jeruzalem, mijn vaderhuis,
mijn moederstad, wanneer
zal ik u zien? Wij zijn op reis
naar u en naar de Heer.

In 2021 verschijnt van Willem Barnard (Guillaume
van der Graft) ‘In wind en vuur: alle liederen (toege-
licht’), 3 delen. Middelburg: Skandalon, Middelburg.
Zie skandalon.nl voor intekeninformatie. Henk
Schoon is een van de redacteuren van deze uitgave.

Henk (drs. H.A.) Schoon is priester van de Oud-
Katholieke Kerk van Nederland voor de parochies
Utrecht en Dordrecht.

E henk.schoon@okkn.nl

TRENDBERICHT | THEO PLEIZIER

Trendbericht Homiletiek

2015-2020

Hoewel het alweer enige tijd geleden is dat een Trendbericht Homiletiek

in Handelingen verscheen, blijft de preek aandacht krijgen, zoals in het
recente themanummer De magie van het gesproken woord (2020/1). In dit
trendbericht concentreer ik mij op een paar ontwikkelingen in het vakgebied
van de afgelopen vijf jaar, 2015-2020.

De preek als publicatie?

eel literatuur over homiletiek is prak-

tisch van aard: gericht op het verbete-

ren van preekpraktijken en handrei-
kingen doen om het preek-ambacht aan te leren
of verder te verdiepen. Niet praktisch, noch
strikt gesproken homiletisch — in de zin van
‘betrekking hebbend op het vakgebied’, maar
niettemin funderend voor alles wat met preken
te maken heeft: de preekbundel, de verzameling
preken of de preek-anthologie. En daarom is
de eerste titel in dit overzicht een bundel met
preekfragmenten: Een goed woord. Uit de preken
van Gerrit de Kruijff (2015). De verleiding is
groot uit de bundel te citeren. Ik volsta met een
gevleugeld woord van De Kruijff, in de slotbe-
schouwing aangehaald door de redacteuren,
waarin het protestantse proprium van de preek
niet alleen met grote precisie onder woorden
wordt gebracht, maar ook toepasbaar is op de
preekfragmenten in de bundel: ‘Een preek is
een gooi naar de ziel.

De gepubliceerde preek, hedendaags of
historisch, is zowel theologisch, spiritueel als
homiletisch van belang. Uitgaven van histori-
sche preken, zoals bijvoorbeeld de preken van

Augustinus bij uitgeverij Damon (Augustinus
2017), laten zien hoe de preek in het christen-
dom ook een katholiek karakter heeft: door de
eeuwen heen wordt het evangelie doorgegeven
in woorden, gekleurd door de context waarin
en de gemeenschap voor wie de preek gehou-
den is, maar niettemin context-overstijgend
en herkenbaar als articulatie van het christelijk
geloof, bedoeld om de ziel te raken.

Contextualiteit
Preken blijft niettemin altijd contextueel, positi-
oneel spreken. En juist de aandacht daarvoor is
in de afgelopen decennia sterk toegenomen. Het
internationale tijdschrift International Journal of
Homiletics (sinds 2016) is daar een goed voor-
beeld van. In de eerste twee jaargangen werd
het thema ‘preaching in transition’ aan de orde
gesteld, nadrukkelijk vanuit contextualiteit.
Positionaliteit en contextualiteit kan vanuit
een aantal gezichtspunten worden besproken.
Ik noem de volgende drie: cultuur, gender en
spiritualiteit.
Culturele contexten hebben eigen kenmer-
kende tradities van prediking. Henry H. Mit-
chell bracht met zijn Celebration and Experience

ONDERZOEKSPRAKTIJK 75



TRENDBERICHT

in Preaching (1990) de Afro-Amerikaanse
traditie van prediking onder de aandacht. De
homiletische bezinning vanuit die preektraditie
wordt op dit moment vooral geleid door Frank
Thomas (Christian Theological Seminary)
(Thomas 2016; 2018). Waar Mitchell aandacht
vroeg ‘celebration’ als modus voor preken, gaat
Thomas verder en bespreekt vanuit deze preek-
traditie de morele verbeeldingskracht van pre-
diking. De Civil Rights Movement heeft laten
zien wat de transformerende kracht van preken
kan zijn. Mitchells aandacht voor ‘celebration’
is daarmee niet verdwenen, Cleophus J. LaRue
verbindt de theologie van aanbidding (‘praise’)
met een evocatief type preken aan het profeti-
sche, met aandacht voor de sociale transforma-
tieve kracht van prediking (LaRue 2016).

Wie preekt, oefent macht uit. In haar boek
Preaching Women. Gender, Power, and the Pulpit
(2019) werkt Liz Shercliff dit uit: prediking is
een kritisch gebeuren, waar onbalans aan de
orde moet komen. We komen er daarom niet,
aldus Shercliff, met te volstaan met gender-
neutrale taal in de preek. Vervolgens, zegt Sher-
cliff, ‘preaching as a woman’ brengt een eigen
metafoor voor de preek mee, de prediker als
gastvrouw/gastheer (‘host’). We verkennen de
bijbelse teksten vanuit het zwijgende perspec-
tief (‘silenced perspectives’). Dit leidt tot een
preekvoorbereidingsmodel waarin de ervaring
vooraf gaat. Shercliff sluit hierbij aan bij de
omslag die in de jaren zestig van de vorige eeuw
is gemaakt in het denken over de preek, waarbij
de ‘homiletische situatie’ van de hoorders een
belangrijk uitgangspunt is geworden. Zij maakt
hier onderscheid tussen ervaring, traditie, cul-
tuur en positionering.

76 HANDELINGEN 2021 | 2

Homiletische voorstellen zijn altijd theologisch
gepositioneerd, ook in relatie tot de moderne
tijd. Een mooi voorbeeld hiervan is het boek
van Tim Keller, de evangelicale predikant die
bekend is geworden vanwege zijn gemeente-
stichting in New York (Redeemer Presbyterian
Church) (2015). Keller introduceert een type
evangelicale prediking die apologetisch is, met
seculiere tijdgenoten communiceert en zich
baseert op orthodoxe uitgangspunten; één van
zijn bronnen hiervoor is de puriteinse theoloog
Jonathan Edwards. Kellers boek brengt een an-
der aspect van positionaliteit in beeld: preektra-
dities wortelen in spiritualiteit en wat een preek
beoogt hangt nauw samen met de theologische
traditie waarin gesproken en geluisterd wordt.

Fundamentele homiletiek

Een specifiek genre van boeken wordt vanouds
aangeduid met de naam van het vakgebied: ‘de
homiletiek. Ik noem hier drie belangrijke stu-
dies. Allereerst de meest recente, van de hand
van Wilfried Engemann (Engemann 2019).
Hoewel Engemann in eerdere publicaties zich
vooral bezig heeft gehouden met de verwerking
van de semiotische traditie in het denken over
de preek, is dit nieuwe boek een complete ho-
miletiek, met onderdelen als: aanwijzingen voor
de preekvoorbereiding, theologie van de pre-
diking, preekanalyse en feedback. Engemanns
boek staat midden in de ontwikkelingen van
het denken over de preek, omdat hij vertrekt
vanuit de gedachte dat de preek een ‘gebeuren’
is (‘the preaching event’). Hij beschrijft dat
vanuit vier verschillende fasen: traditie (bijbelse
tekst), voorbereiding (van tekst naar manus-
cript), verbalisering (van manuscript naar uit-

voering van de preek) en realisering (van preek
naar hoorder). Hiermee sluit Engemann de
ervaring van de hoorder in, waarmee prediking
ook iets ‘opens’ houdt, wat samenhangt met
Engemanns aandacht voor semiotiek.

Ook in het Nederlandse taalgebied verschij-
nen van tijd tot tijd ‘homiletieken. Van recente
data zijn de boeken van Gerrit Immink, Over
God gesproken (2018), en van Ciska Stark en
Bert de Leede, Ontvouwen (2017). Stark en
De Leede starten bij een theologie van de
protestantse preek en beschrijven vervolgens
de route van oriénteren, inzoomen, verwoor-
den, uitspreken en delen. Nadrukkelijk zijn
de gemeente en de liturgie in beeld, wordt op
de preek gereflecteerd vanuit de ervaring van
‘sprakeloosheid’ en wordt tegelijk hoog opge-
geven van de preek als ‘scheppend Woord.” Het
boek vervlecht cultuur, theologie en spiritua-
liteit; drie grootheden die de voorbereiding en
het houden van de preek diepgaand bepalen.
Ook protestants van karakter, kiest Gerrit Im-
mink voor een andere insteek. Hij bespreekt vijf
dimensies aan het preek-gebeuren: de preek als
godsdienstig samenspel, als Woord van God, als
performance, als vertolking van de Bijbel en als
blijde boodschap. Met het laatste deel staat hij
uitvoerig stil bij het belang van godsdienstige
inhoud die zich door de gang van het kerkelijk
jaar aandient, zoals hoop en het geheimenis van
de incarnatie, plaatsbekleding en offer en het
geding over de opstanding. Dat laatste is in het
hoofdstuk over hermeneutiek van belang om
het gesprek met de moderniteit te voeren, en
roept de vraag op of preken verwijzen naar de
historische Jezus of dat in de verkondiging ook
sprake is van presentie van de Opgestane.

HOMILETIEK 2015-2020

Detailstudies

Detailstudies laten het veelstromenland zien en

illustreren hoe het veld van de homiletiek is uit-

gewaaierd. Dat maakt het moeilijk om zomaar
een paar ‘trends’ aan te wijzen. Uit de ruime
hoeveelheid studies die er de afgelopen jaren
verschenen zijn, introduceer ik vier verschil-
lende invalshoeken:

« interdisciplinair: In de literatuur over predi-
king wordt het gesprek gevoerd met exegese
(Hoffmann 2019), maar ook met geschiedwe-
tenschap (Arnold & Dingel 2017).

« publiek: In het onderzoek is veel aandacht
voor het publieke karakter van de preek. De
preek wordt onderzocht op de relatie met
(partij)politiek (Keller 2017; Pock & Roth
2021) en politiek relevante thematiek, zoals
de vluchtelingencrisis (Pleizier & Kaufmann
2018).

« retorisch: Een natuurlijke gesprekspartner
voor de preek is de retorica. Veel studies
raken aan retorische thema’s, zoals de rol van
verbeelding in de preek (Bruce 2015) of de
interactie tussen hoorders en specifieke retori-
sche eigenschappen van de preek (Stoorvogel
2019).

+ theologie: In de preek wordt aan ‘theologie’
gedaan. Preken ontwikkelen een theologische
visie op de werkelijkheid, communiceren die
en dragen op die manier ook bij aan levende
theologie. Illustratief is het boek van Otis
Moss II1, Blue Note Preaching in a Post-Soul
World (2015). Moss gaat te rade bij muzikale
genres als jazz en hip hop draws om het ver-
mogen van preken om hoopvolle woorden te
spreken in een wereld vol tragiek.

ONDERZOEKSPRAKTIJK 77



TRENDBERICHT

Kerkinterieur Eenum Groningen

78

HANDELINGEN 2021 | 2

Empirisch onderzoek

Veel homiletische studies, met name promotie-
onderzoeken, zijn empirisch georiénteerd (Plei-
zier 2017). Onderzoek naar hoorders gaat nog
steeds door (Stoorvogel 2019), maar het meeste
empirische onderzoek werkt met een vorm van
preekanalyse. Uit de recente literatuur noem ik
drie voorbeelden.

In haar dissertatie An Ostern die Auferstehung
Predigen (2018) beschrijft Susanne Platzhoff
eerst diverse uitlegtradities van opstandings-
teksten. Dit vormt de achtergrond voor de
analyse van een aantal hedendaagse preken
over Markus 16:1-8. De studie is in zekere zin
voorbeeldig voor veel empirische onderzoek in
de homiletiek: een theoretisch raamwerk biedt
achtergronden voor preekanalyse en de analyse
leidt tot homiletische bezinning. In het boek
van Platzhoff loopt het dan uit op een verbin-
ding van de retorica van vreugde en een theolo-
gie van tegenwoordigheid van de Opgestane.

Preekanalyse kan ook gericht zijn op de
reconstructie van onderliggende patronen in
preken. Hiervoor zijn andere kwalitatieve bena-
deringen nodig, bijvoorbeeld een gefundeerde
theorie-benadering (‘Grounded Theory’). Twee
recente voorbeelden uit Nederland. In Making
See. A Grounded Theory on the prophetic dimen-
sion in preaching (2018) analyseert Kees van
Ekris preken van onder meer Martin Luther
King, Desmond Tutu en Dietrich Bonhoeffer .
Hij komt tot een aantal homiletische patronen
die illustratief zijn voor profetische prediking:
blootleggen, interventie, illuminatie, catharsis
en mystagogie. Van Ekris richt de aandacht
op de relatie tussen preek en de politieke en
geleefde werkelijkheid.

HOMILETIEK 2015-2020

In het onderzoek van Arie van der Knijff wordt
de preek bestudeerd als een uiting van spiritua-
liteit (Van der Knijff 2019). Van der Knijff richt
zich bovendien op een specifiek protestants
smaldeel: de bevindelijk-gereformeerde rich-
ting. Het onderzoek is een mooi voorbeeld van
een studie naar spiritualiteit die in preken ligt
opgesloten en hoe in preken ook een bepaalde
spiritualiteit wordt gevormd.

Preek en samenleving

De preek wordt ook bestudeerd buiten de
bekende kaders van kerkdienst en christelijke
gemeente. Die trend is zich bezig te ontwikke-
len: onderzoek dat de christelijke preek verge-
lijkt met andere vormen van ‘prediking), zowel
seculier als binnen andere religies. Dat preken
als religieus discours ook deel zijn van de
samenleving en een ‘sociaal effect’ beogen is een
van de bekende sociologische inzichten. Nieuw
sociologisch onderzoek richt zich op de preek
in haar christelijke verschijningsvormen, niet
alleen in het ‘Westen’, maar nadrukkelijk ook in
andere religies en culturen. Het onderzoek naar
‘religious resources’ is een mooi voorbeeld hoe
de preek ook een veld van onderzoek is buiten
de homiletiek (Conrad & Hardenberg 2020).

Theo (dr. T.T.]J.) Pleizier is universitair docent
Praktische theologie aan de Protestantse
Theologische Universiteit, vestiging Groningen.
E t.t.j.pleizier@pthu.nl

ONDERZOEKSPRAKTIJK 79



TRENDBERICHT

Literatuur

Arnold, M., & Dingel, I. (2017). Predigt im Ersten Weltkrieg:
La prédication durant la « Grande Guerre » (1st edition).
Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht.

Augustinus, A. (2017). Brood om van te leven. Verhandelin-
gen 24-54 over het Johannesevangelie. (A. Instituut, Tran.).
Eindhoven: Damon.

Bruce, K. (2015). Igniting the Heart: Preaching and Imagina-
tion. SCM Press.

Conrad, R., & Hardenberg, R. (2020). Religious Speech as
Resource. A Research Report. International Journal of
Practical Theology, 24(1), 165-195. De Gruyter.

De Leede, B., & Stark, C. (2017). Ontvouwen. Protestantse
prediking in de praktijk. Zoetermeer: Boekencentrum.

Doedens, U., & Jillis, D.K. (Eds.). (2015). Een goed woord.
Uit de preken van Gerrit de Kruijff. Zoetermeer: Boeken-
centrum.

Ekris, C.M.A. van. (2018). Making See. A Grounded Theory
on the prophetic dimension in preaching. Homiletische
Perspektiven (Vol. 10). Berlin etc.: LIT Verlag.

Engemann, W. (2019). Homiletics. Principles and Patterns of
Reasoning. Berlin/Boston: Walter de Gruyter.

Hoffmann, C.W. (2019). Homiletik und Exegese: Konzepte
von Rechtfertigung in der evangelischen Predigtpraxis der
Gegenwart (1st edition.). Leipzig: Evangelische Verlags-
anstalt.

Immink, G. (2018). Over God gesproken. Preken in theorie en
praktijk. Utrecht: Boekencentrum.

Keller, S. (2017). Parteiische Predigt: Politik, Gesellschaft und
Offentlichkeit als Horizonte der Predigt (1st ed.). Leipzig:
Evangelische Verlagsanstalt.

Keller, T. (2015). Preaching: Communicating Faith in an Age
of Skepticism. New York: Viking.

Knijff, A. van der (2019). Bevindelijk preken: een empirisch
onderzoek naar bevinding in de prediking binnen de Gere-
formeerde Gemeenten. Apeldoorn: Labarum Academic.

LaRue, C.J. (2016). Rethinking Celebration: From Rhetoric
to Praise in African American Preaching. Louisville, Ken-
tucky: Westminster John Knox Press.

Moss I, O. (2015). Blue Note Preaching in a Post-Soul World.
Louisville, Kentucky: Westminster John Knox Press.

Platzhoff, S. (2018). An Ostern die Auferstehung predigen:
Eine hermeneutische und qualitativ-empirische Studie zur
Osterpredigt der Gegenwart anhand von Predigten zu Mk
16,1-8. Evangelische Verlagsanstalt.

Pleizier, T. (2017). Homiletic transitions in The Nether-
lands. International Journal of Homiletics, 2. Re-
trieved July 20, 2017, from https://nbn-resolving.org/
urn:nbn:de:bsz:15-qucosa2-159075

Pleizier, T., & Kaufmann, T.S. (2018). Reforming Preaching.
Refugees in European sermons from the perspectives of
space, body and politics. International Academy of Prac-
tical Theology. Conference Series, 1, 121-128. Retrieved
April 10, 2019, from https://iapt-cs.org/ojs/index.php/
iaptcs/article/view/62

Pock, J., & Roth, U. (2021). Politikum Predigt: Predigen im
Kontext gesellschaftlicher Relevanz und politischer Brisanz.

80 HANDELINGEN 2021 | 2

ACTUEEL

WWW.HANDELINGEN.COM

In coronatijd is het lastig om wat verder van te
voren cursussen en symposia en dergelijke in
het papieren nummer van Handelingen aan te
kondigen, omdat veel onder voorbehoud of bij
nader inzien online wordt ingericht.

+ Kijk daarom op de website van Handelingen,
daar wordt de agenda zo actueel mogelijk
gehouden en vindt u het aanbod op het
gebied van pastoraat, geestelijke verzorging,
permanente educatie en andere scholing en
verdieping dat door kan gaan.

U vindt op www.handelingen.com ook de
nieuwste beeldmeditaties van de hand van
René Rosmolen, tekst en afbeelding. Deze zijn
voor gebruik in groepen en individueel vrij te
downloaden.

Het Trendbericht Homiletiek 2015-2020 dat
Theo Pleizier op de voorgaande pagina's
samenstelde, is op www.handelingen.com

in een uitgebreidere bespreking te vinden
onder Literatuurberichten. Daar vindt u meer
overzichten en duiding van literatuur op
diverse terreinen in de praktische theologie en
religiewetenschap.

Okumenische Studien zur Predigt Bd. 12 (1. Edition). Don
Bosco Medien.

Shercliff, L., & Lane, L. (2019). Preaching Women: Gender,

Power and the Pulpit. SCM Press.

Stoorvogel, H. (2019). Moving sermons: Studies into the per-

suasive effects of preaching. Retrieved April 14, 2021, from
https://research.utwente.nl/en/publications/moving-ser-
mons-studies-into-the-persuasive-effects-of-preaching

Thomas, EA. (2016). Introduction to the Practice of African

American Preaching Nashville: Abingdon Press.

Thomas, FA. (2018). How to Preach a Dangerous Sermon.

Nashville: Abingdon Press.



