
aan de lezer

‘I
k was 19 jaar en las als voorbereiding op de film “Jesus Christ

Superstar”, die toen in de bioscopen draaide, het lijdensverhaal van

Jezus. Het lijden van Jezus raakte mij zo hevig, dat ik bevangen werd

door verdriet. Toen was opeens Christus bij mij, duidelijk zichtbaar, als een stra-

lende gestalte van licht. Ik heb zelfs zijn hand vastgenomen. Deze ervaring duur-

de in tijd misschien een minuut of korter, maar was volkomen: ik ontving liefde

en troost.’

Woorden van Berthilde van der Zwaag uit haar boek Als Christus verschijnt (Kampen 2008). Na

jarenlange stilte besloot ze onderzoek te doen naar Christusverschijningen. Het eerste deel van dit

nummer van Handelingen is hieraan gewijd. Na een korte introductie door Van der Zwaag reage-

ren godsdienstpsychologen Jos Corveleyn en Jessie Dezutter gezamenlijk en daarnaast ook theo-

loog Ruard Ganzevoort. Aansluitend geeft Van der Zwaag haar reactie op beide commentaren.

In deze Veertigdagentijd kijken we ook terug op het carnaval. De van huis uit gereformeerde

André Mulder had er niets mee, maar ziet nu heel wat diepte in een ogenschijnlijk zo plat feest.

Door zich te verkleden komen mensen tot zichzelf, schrijft Mulder. Filosoof Anton Simons heeft

vervolgens bij Mulders interpretatie wel wat vragen.

Socioloog Gert de Jong neemt ons mee naar een kerkelijk opbouwproces in Amersfoort en laat

zien dat er vaak spanning is tussen de kerk als organisatie, als beweging en als gemeenschap. De

kerk als gemeenschap wint vaak de strijd, alle mooie beleidsplannen en goede bedoelingen ten

spijt. Iets dat allerlei bevlogen veranderaars in de kerk zich vaak onvoldoende realiseren.

Tot slot een artikel dat stilstaat bij een relatief onbekend fenomeen: de voorganger die weg is en

toch blijft. Wat gebeurt er als een voorganger betrokken blijft bij de geloofsgemeenschap waarin

hij of zij niet meer werkzaam is? De ervaringen zijn heel verschillend, zo blijkt. Ook in de litera-

tuur vinden we op dit punt heel verschillende opinies. De ene auteur benadrukt een clean break,

de andere ziet er geen been in om de vertrekkende of al vertrokken voorganger mee te laten den-

ken over het profiel van diens opvolger.

Al met al geeft dit nummer van Handelingen weer veel te denken.

1H A N D E L I N G E N 2012  I  1

A A N  D E  L E Z E R |   S a k e  S t o p p e l s

l

Als Christus verschijnt

Foto René Rosmolen

Handelingen_1_2012  21-02-2012  11:36  Pagina 1



Handelingen_1_2012  21-02-2012  11:36  Pagina 2



inleiding 3

I N L E I D I N G |   B e r t h i l d e  v a n  d e r  Z w a a g  

Ook in onze tijd zijn er mensen die hebben ervaren dat Christus
aan hen verschenen is. Zij durven hier vaak niet over te spreken uit
angst voor gek te worden versleten. In de kerk vinden ze soms geen
gehoor en wordt het afgedaan als hallucinatie of projectie van eigen
verlangens. Theologe Berthilde van der Zwaag onderzocht in het
kader van haar studie theologie in welke situaties verschijningen
plaatsvinden en wat de gevolgen ervan zijn voor de mensen die het
meemaken. Ze schreef er in 2008 een boek over. In een tweede,
afsluitend artikel (zie p. 30) laat ze zien wat er in redelijke zin over
het waarheidsgehalte te zeggen valt.

Wat is een Christusverschijning? 

Een vrouw, 45 jaar

‘Ik was alleen thuis en had naar een tv-uitzen-

ding gekeken waarin mensen vertelden over

ervaringen met engelen. Ze vertelden zo

enthousiast dat ik hen benijdde. Want zelf zat

ik op dat moment in een crisis. Ik was vastge-

lopen na een aantal jaren van veel te hard wer-

ken en op mijn tenen lopen. Ik was de aanslui-

ting met mijn collega's kwijt en voelde me erg

ongelukkig. Na die uitzending zat ik op de

bank en ik had opeens een beeld voor me: ik

zag mezelf in een groot, donker gebouw met

Verschijningen van
Christus in onze tijd 

l

C H R I S T U S V E R S C H I J N I N G E N

< ‘Christus’. Houtsnede anonieme meester Aken Dommuseum
Duitsland. Foto René Rosmolen  

H A N D E L I N G E N 2012  I  1

heel dikke muren. Door een raam van gewa-

pend glas keek ik naar buiten. Daar, op een

zonnig plein, liepen allemaal mensen. Het zag

er vrolijk en gezellig uit. Ik verlangde ernaar

om daar bij te zijn, maar zat opgesloten in dat

donkere gebouw en voelde me wanhopig.

Terwijl ik naar de keuken liep om een glas

water te halen riep ik: “God, help me!” En ook:

“Jezus, help me!”

Toen was hij ineens bij me, in mijn keuken-

tje. Ik kon letterlijk en figuurlijk niet om hem

heen. Het was of ik binnenstebuiten gekeerd

was en met heel andere zintuigen waarnam. Ik

voelde en wist dat hij bij me stond. We com-

municeerden zonder woorden. Ik denk dat het

hooguit een paar minuten geduurd heeft. Er

Handelingen_1_2012  21-02-2012  11:36  Pagina 3



inleiding4

ging enorm veel liefde, warmte en begrip van

hem uit. Zelfs bij mijn ouders, die heel liefde-

vol waren, had ik me nog nooit zo volkomen

geaccepteerd gevoeld. Heel bijzonder was de

humor die ik bij hem voelde: “Kom op joh,

neem alles niet zo over-serieus.” Dat begrip, dat

iemand jou vele malen beter door heeft dan jij

zelf.

Na deze ervaring begonnen de blijdschap en

dankbaarheid geleidelijk ook naar buiten toe

door te werken. Ik werd me ervan bewust dat

ik altijd streng had geoordeeld over mezelf en

anderen. Ik probeerde dat niet meer te doen.

Er kwam meer harmonie in mijn leven, ook op

mijn werk. Ik kon anderen en mezelf meer

waarderen. Ik werd minder krampachtig.

Mensen hebben het verschil opgemerkt en het

ook tegen me gezegd. Ik weet nu dat ik volko-

men geaccepteerd word, dat ik mag zijn wie ik

ben, ondanks al mijn tekortkomingen. Ik kijk

vrolijker, kijk mensen op straat meer aan, groet

ze vaak, ben meer relaxt in alles.’

Onderzoek naar hedendaagse 
verschijningservaringen

Reacties
Een oproep in diverse bladen om mee te wer-

ken aan een wetenschappelijk onderzoek over

deze ervaringen heeft zevenendertig bruikbare

reacties opgeleverd, zowel van mannen als

vrouwen die op het moment van de ervaring in

de leeftijd waren tussen 7 tot ruim 80 jaar. Ze

komen uit de protestantse of katholieke tradi-

tie of kennen in het geheel geen geloofsachter-

grond. In hun brieven vertellen zij dat zij

Christus hebben gezien of zijn stem hebben

gehoord. Naast het beschrijven van hun erva-

ring vulden ze een vragenlijst in die ik had

opgesteld.

Onderzoeksmethode
Een ervaring is een individuele beleving die

niet gereproduceerd kan worden voor onder-

zoek, en dus noch met de rede noch door

empirische verificatie toetsbaar is. Een religieu-

ze ervaring is nog moeilijker te onderzoeken,

omdat God zich buiten het bereik van het

menselijk denken en dus buiten het bereik van

de wetenschap bevindt. Belangrijk is het daar-

om te onderkennen dat religie andere onder-

zoekscriteria en -methoden vraagt dan de exac-

te wetenschap. Over geloofservaringen kan bij-

voorbeeld geen absolute uitspraak gedaan wor-

den; men kan wel met een goed beargumen-

teerde uitspraak komen over een ervaring die

in de praktijk voorkomt en om een reactie

vraagt.

Een ander criterium is zorgvuldigheid in het

omgaan met deze verhalen. Een verschijning is

een ‘tere’ gebeurtenis uit een vaak kwetsbare

periode in een mensenleven en betreft iemands

relatie met God. Het is beleefd als een existen-

tiële aanraking, waarbij men dikwijls met zijn

hele bestaan betrokken is geraakt. Dat is een

intiem onderdeel van het menselijk bestaan.

Dikwijls is de ervaring jarenlang als een kost-

baar geheim bewaard. Voor diverse responden-

ten was het de eerste keer dat ze het deelden,

Handelingen_1_2012  21-02-2012  11:36  Pagina 4



5H A N D E L I N G E N 2012  I  1

l

soms met grote moeite om de ervaring prijs te

geven en deze onder woorden te brengen. Het

geloofsvertrouwen dat door een ervaring ont-

staan is, mag een gelovige niet door weten-

schappelijk onderzoek worden ontnomen. Het

gaat in het onderzoek derhalve niet om een kli-

nisch oordeel over de individuele ervaringen,

maar om een respectvolle verkenning en door-

denking van het fenomeen, zonder het vertrou-

wen van individuele mensen te beschamen.

Uitkomsten 
De onafhankelijk van elkaar beschreven verha-

len bevatten veel overeenkomsten. Het eerste

wat opvalt is de onmiddellijke zekerheid dat de

aanwezige gestalte Christus is. In veel brieven

wordt geschreven over zijn ogen, de liefde die

Hij uitstraalt en dat Hij zijn handen naar hen

uitstrekt. Anderen horen zijn stem. Meestal

spreekt Hij één korte zin die te maken heeft

met wat er op dat moment in hun leven speelt.

De mensen bevinden zich op het moment van

de ervaring vaak in een crisis of in een bezin-

ningsperiode van hun leven: psychische span-

ning na een echtscheiding, het verlies van een

dierbare of een burn-out. Zij hebben op dat

moment liefde, troost, vrede en vertrouwen

ontvangen.

Uit de verhalen blijkt dat een verschijning

bijna altijd een verandering in het leven op

gang brengt. Men heeft weer nieuwe moed en

heeft het idee beter te kunnen onderscheiden

wat er echt toe doet en wat bijzaken zijn. Er

ontstaan inzichten die voorheen onbekend

waren. Men ervaart deze inzichten als komend

van buiten hen en als gezaghebbend. Het is

vooral kennis over God, de betekenis van het

sterven en de opstanding van Jezus, en de zin

van het leven. Velen schrijven dat ze er na de

ervaring van overtuigd zijn dat Christus aan-

wezig is in onze werkelijkheid en dat het lijden

van mensen gezien wordt. Vaak ontstaat er een

blijvende verbondenheid met Christus, het

gevoel dat men geborgen is, wát er ook

gebeurt. Men ervaart diepere relaties met

medemensen en zorg voor het kwetsbare op

deze wereld. De vervulling van eigen belangen

is minder centraal komen te staan.

Een andere uitkomst is dat vrijwel iedereen

gezwegen heeft over het gebeuren. De ervaring

is moeilijk in woorden te vatten. Bovendien

staat onze cultuur er nauwelijks voor open.

Wanneer iemand er wel over spreekt, gebeurt

dat meestal in kleine, vertrouwde kring, aarze-

lend en voorzichtig. Het kan dan wel moeilijk te

verwoorden zijn, maar zwijgen kan nog moeilij-

ker zijn als je er vol van zit. Van de geloofs-

gemeenschap wordt meestal niet veel ondersteu-

ning verwacht, noch wordt deze gegeven wan-

neer mensen hun verhaal doen. De consequen-

tie van dat zwijgen is echter dat het moeilijker is

om deze gebeurtenis een rol te laten spelen in

het leven. Een ander gevolg is dat het op deze

manier een onbekend fenomeen blijft, wat weer

bijdraagt aan het zwijgen erover.

Opvallend is de onmiddellijke 
zekerheid dat de aanwezige 

gestalte Christus is

Handelingen_1_2012  21-02-2012  11:36  Pagina 5



Handelingen_1_2012  21-02-2012  11:36  Pagina 6



7H A N D E L I N G E N 2012  I  1

Mystieke ervaring
In de beschrijvingen komen veelvuldig de ken-

merken voor die William James, grondlegger

van de godsdienstpsychologie, geeft van een

mystieke ervaring. Ten eerste is het onvermo-

gen om de ervaring aan anderen over te dragen

een teken dat het om een mystieke ervaring

gaat. De ervaring gaat elke uiting in woorden

te boven. Een tweede kenmerk is het ontstane

inzicht. De ervaring verschaft inzichten die

anders zijn dan de kennis die men vanuit het

denken ontwikkelt. Het derde kenmerk is de

korte duur van de ervaring. Ten slotte, zegt

James, is tijdens de ervaring het wilsvermogen

opgeschort; men kan een dergelijke ervaring

niet zelf oproepen en er geen invloed op uit-

oefenen.

Relatie met religie
Een verschijningservaring vindt meestal thuis

plaats, vaak ’s avonds in bed, net voor het insla-

pen. Soms gebeurt het zonder een specifieke

gerichtheid op God. Maar meestal gaat er een

verlangen naar God of Christus aan vooraf en

vindt de verschijning plaats tijdens een gebed,

het lezen in de Bijbel of bezoek aan een kerk.

Een schilderes, 80 jaar, krijgt het avondmaals-

brood aangereikt van Christus 

‘In februari 2000 beleefde ik een onvergetelijke

avondmaalsviering. Terwijl we met elkaar in

een kring stonden, zag ik ineens de Heer staan.

Hij stond daar, de Geweldige, en ik zag Hem! De

ouderling kwam voorbij met het brood. Hij ging

de rij af en kwam bij mij. Maar niet de ouder-

ling, de Heer stond voor me. Zijn gezicht was

vol liefde, goedheid en vooral blijdschap. Ik was

er totaal ondersteboven van dat ik Hem zag. Hij

sprak zelfs tot mij. Terwijl Hij mij het brood

aanreikte en ik dit vanuit zijn hand aanpakte, zei

Hij: ‘Neem en eet, dit is Mijn Lichaam.’ En ter-

wijl Hij mij aankeek en tot mij sprak, voelde ik

duidelijk hoe Hij zijn blijdschap in mij wilde

leggen en mijn droefheid weg wilde nemen. Ik

werd heel erg blij en at het brood, dat ik uit zijn

hand had aangenomen. Ook zo met de wijn.

Niet de predikant stond voor mij, het was nog

steeds de Heer. Hij reikte mij de wijn aan en ik

dronk zijn wijn. Zo stroomden zijn genade en

vergeving en daarmee een overweldigende blijd-

schap in mijn hart.’

Een arts, 37 jaar, komt na een echtscheiding in

een diepe crisis 

‘Ik was ten einde raad. Mijn vrouw was ver-

trokken en hield onze kinderen van mij weg en

mij van hen. Ik was in een constante paniek,

niet wetend hoe onze relatie weer leven in te

blazen. Ik was met mijn moeder naar de

Koninkrijkszaal van de Jehovagetuigen om met

haar te zijn en haar wereld te begrijpen. Ik zat

vooraan in de linkersectie. Ik keek naar rechts

en zag een lichtgevende, heldere, doorzichtige l

‘Terwijl we met elkaar in een kring 
stonden, zag ik ineens de Heer staan’

< ‘Christus in Gethesemané’. Worms? Ca. 1440. Museum
Catharijneconvent Utrecht. Foto René Rosmolen  

Handelingen_1_2012  21-02-2012  11:36  Pagina 7



8

figuur in het rechtergangpad van achter naar

voren komen. Lang van postuur, rechtop en

stralen wit licht om zich heen verspreidend,

zoals Rembrandt dat in zijn etsen van Christus

een aantal malen heeft gedaan. Ik wist direct

dat het Christus was.’

Een klassiek zangeres en zangdocente, 25 jaar,

weet tijdens een meditatie dat Christus naast

haar zit 

‘In de jaren 2001 en 2002 sprak ik regelmatig

met een studentenpastor die mij had voorbereid

op het ontvangen van het vormsel en het toe-

treden tot de Katholieke Kerk. Op zijn aanraden

mediteerde ik in die tijd regelmatig in onze

kapel, vóór de Christusicoon die daar naast de

Godslamp hangt. Een van die keren, ergens eind

2002, zat ik daar weer en opeens, totaal onver-

wacht, ‘wist’ ik dat Hij naast mij zat, op een

meditatiebankje, net als ik. Ik had hem kunnen

aanraken als ik mijn hand had uitgestoken.’

Verwerking
Een verschijning is een overweldigende erva-

ring die om een verwerking vraagt. Wanneer

mensen echte openheid bemerken, willen zij er

wel over spreken. Als er in een ontvankelijke

sfeer vragen worden gesteld, leert men de erva-

ring beter begrijpen. Dan kan de ervaring tot

steun zijn in het te boven komen van een

moeilijke tijd, in de geloofsontwikkeling, en in

de relatie met God. Die openheid is er echter

lang niet altijd, ook niet in de kerk. Het komt

voor dat men er niet met de eigen voorganger

over durft te spreken; het wordt soms een hal-

lucinatie genoemd, of men reageert met: ‘wat

in het mensenhart opkomt, dient gewantrouwd

te worden’. Binnen en buiten de kerk zijn de

reacties niet wezenlijk anders. Ik geef een paar

‘kerkelijke’ ervaringen door.

‘De ouderling die ik het na afloop van de dienst

vertelde, vond het maar niets en deed het met

schrik af als iets wat meer bij de duivel hoort.’

‘Een vriendin met wie ik heel vaak ging wan-

delen, vertelde het aan haar pastoor. Hij zei dat

het niet mogelijk was, want God kan men niet

zien. Ik zei daarop dat Jezus zich na zijn kruisi-

ging ook aan zijn leerlingen liet zien en zij zei

helemaal niets meer.’

‘Na een aantal maanden heb ik mijn ervaring

besproken met de wijkpredikant. Hij stond er

voor open en heeft me aangemoedigd een

gespreksgroepje op te richten waarin ruimte

was voor persoonlijke ervaringen. Daar kwa-

men alleen vrouwen. Het was een klein groep-

je; het heeft een aantal jaren bestaan. We had-

den fijne gesprekken, maar ik was de enige met

een dergelijke ervaring. Ik leidde ook een tie-

nergroep. Op een keer heb ik, zomaar spon-

taan, het hele verhaal verteld. Ze luisterden

heel aandachtig. Ik heb nooit gemerkt dat ze

het raar vonden.’

Berthilde (drs. B.) van der Zwaag is werkzaam als theoloog
in Eindhoven (www.berthildevanderzwaag.nl).
Haar boek Als Christus verschijnt (2e druk; € 10,00 plus
verzendkosten) is te bestellen via
berthildevanderzwaag@onsneteindhoven.nl 

l

Handelingen_1_2012  21-02-2012  11:36  Pagina 8



reflectie
l

R E F L E C T I E |   J e s s i e  D e z u t t e r  &  J o z e f  C o r v e l e y n

Anders dan de theologie is de godsdienstpsychologie niet op zoek
naar het waarheidsgehalte van religieuze fenomenen, maar wil wel
religieuze gedragingen en ervaringen verhelderen. Twee godsdienst-
psychologen bespreken de al dan niet pathologische manifestatie
van verschijningen, stellen een mogelijke psychologische verklaring
voor en gaan kort in op hoe de gelovige zich kan verhouden tot de
Christusverschijning.

V
an der Zwaag beschrijft in het voor-

gaande artikel haar onderzoek naar

Christusverschijningen. Ze baseert

zich hierbij op verschillende casussen waarbij

Christus gehoord of gezien werd en analyseert

deze binnen een theologisch kader naar gelij-

kenissen en verschillen. Ze concludeert dat ook

in onze hedendaagse samenleving Christus-

verschijningen nog voorkomen.

Als men vanuit een godsdienstpsychologisch

kader naar deze thematiek kijkt, stelt men zich

andere vragen dan de theoloog. De psycholoog

is niet op zoek naar het waarheidsgehalte van

religieuze fenomenen (Wulff 1997), maar wil

wel religieuze gedragingen en ervaringen ver-

helderen. De godsdienstpsychologie bestudeert

met andere woorden wat psychisch is in de

religie, maar plaatst het transcendente object

van de studie methodologisch tussen haakjes

(Vergote 1984). Als gevolg hiervan kan de

psychologie religieuze stellingen nooit bewijzen

of ontkrachten noch het bovennatuurlijke

inroepen als verklaringselement (Bossant

1992). Met betrekking tot verschijningen, bete-

kent dit dat de psychologie geen uitspraak zal

doen over de authenticiteit van de verschijnin-

gen, maar wel vragen zal stellen zowel over de

subjectieve betekenis ervan voor het individu

en voor de gemeenschap als over het gezond-

heidsgehalte van diegene die vertelt een ver-

schijning gehad te hebben.

Het fenomeen van de Christusverschijningen

kan men dan ook plaatsen binnen de bredere

godsdienstpsychologische thematiek van nor-

male, abnormale en pathologische manifesta-

ties van religie (Van Praag 2010). In dit artikel

vanuit godsdienstpsychologische hoek probe-

ren we eerst de Christusverschijning te plaatsen

Verschijningen
kritisch beschouwd 

9H A N D E L I N G E N 2012  I  1

l

C H R I S T U S V E R S C H I J N I N G E N

Handelingen_1_2012  21-02-2012  11:36  Pagina 9



‘Corpus’. Dom
Braunschweig
Duitsland.
Foto René
Rosmolen  

Handelingen_1_2012  21-02-2012  11:36  Pagina 10



11H A N D E L I N G E N 2012  I  1

op het continuüm van gezonde naar pathologi-

sche manifestaties, om vervolgens een moge-

lijke psychologische verklaring van het feno-

meen voor te stellen. Ten slotte staan we er

kort bij stil hoe de gelovige zich kan verhouden

tot de Christusverschijning.

Als niet-pathologische manifestatie

Hallucinatie
Het fenomeen van de verschijning roept bij de

clinicus, zeker in de vroegere psychiatrie, al snel

het beeld op van een hallucinatie. Als men de

definitie van een hallucinatie uit de Diagnostic

and Statistical Manual (DSM, American

Psychiatric Association) bekijkt, namelijk ‘waar-

nemingservaringen met werkelijkheidskarakter,

zonder externe bron voor die waarneming’, is

dat ook een logische gevolgtrekking.

Volgens Vergote (1988), de grondlegger van

de godsdienstpsychologie in Leuven en een van

de weinige psychologen die zich verdiept heeft

in deze materie, hoeft een verschijning echter

geen psychopathologisch fenomeen te zijn, al

kan het wel beschouwd worden als een halluci-

natie. Hij gaat er vanuit dat een hallucinatie

verwijst naar een psychologisch proces dat ver-

oorzaakt kan worden door een neurotische of

psychotische dynamiek in het individu, maar

dat het ook veroorzaakt kan worden door de

culturele context waartoe religie behoort

(Corveleyn 2001).

Driedeling
Ook Van Praag (2010), als psychiater met bij-

zondere interesse in religie en spiritualiteit,

plaatst verschijningen in zijn theoretisch model

niet zomaar onder de noemer van pathologie,

ook al, zo stelt hij, zou men ze als pathologisch

kunnen beschouwen als men de diagnostische

regels naar de letter volgt. Van Praag (2008) ziet

religiositeit als een normale manifestatievorm

van de menselijke behoefte om het leven een

spirituele dimensie te geven (37). Hij stelt ver-

der dat, net als voor alle andere functies van

ons lichaam en van onze psyche, er ook op het

domein van de religiositeit manifestatievormen

zijn die afwijken van de norm. Hij onderscheidt

hierbij drie vormen van afwijkend gedrag.

Allereerst zijn er ‘varianten van de norm’,

waaronder hij gedragingen verstaat die buiten

de norm vallen maar nog binnen de normale

variatiebreedte van het fenomeen. Van Praag

verwijst hierbij naar het uitvoeren van religieu-

ze rituelen. Als de precisie in het uitvoeren van

het ritueel belangrijker wordt dan de emotio-

nele betrokkenheid, en de gerichtheid van het

ritueel zich verplaatst van het innerlijke van de

gelovige naar het uiterlijke, vindt er een regres-

sie plaats van een betekenisvol religieus ritueel

naar een opeenvolging van handelingen. Dit

kan gebeuren bij individuen die een sterke

nood hebben aan zekerheid en duidelijke

regels. Maar dit gedrag kan gezien worden als

een variant van de norm, afhankelijk van de

persoonlijkheid van het individu of opgelegd

door een religieuze autoriteit. l

Twijfel als criterium om 
pathologische en niet-pathologische 

hallucinaties te onderscheiden

Handelingen_1_2012  21-02-2012  11:36  Pagina 11



Handelingen_1_2012  21-02-2012  11:36  Pagina 12



13

l

Vervolgens onderscheidt hij ‘abnormale, niet-

pathologische verschijnselen’. Hier gaat het om

manifestaties die buiten het normale variatie-

bereik vallen maar niet pathologisch zijn,

omdat ze het welzijn van het individu noch

van de omgeving of maatschappij schaden.

Hierbij stelt Van Praag dat ‘abnormaal’ geen

waardeoordeel inhoudt, maar enkel aangeeft

dat het fenomeen letterlijk afwijkt van de

norm. De norm is dan datgene wat binnen een

maatschappij, in een bepaalde tijd, als meest

frequent wordt gezien.

Ten slotte zijn er de ‘abnormale, pathologi-

sche verschijnselen’ die buiten de normale vari-

atiebreedte van het fenomeen vallen, maar wel

het welzijn van het individu of de maatschap-

pij schaden.

Verrijkende ervaring
Binnen deze driedeling worden verschijningen

door Van Praag (2008) onder de noemer

‘abnormale, niet-pathologische manifestaties’

geplaatst. Het zou dan gaan om een gemoeds-

toestand waarbij het symboolkarakter van het

godsprincipe meer concrete vormen gaat aan-

nemen. Dit kan aanleiding geven tot visuele

representaties van God of andere spirituele

gestalten of tot auditieve waarnemingen. Van

Praag besluit dat deze ervaringen noch in

plaats, noch in tijd lokaliseerbaar zijn, een hoge

werkelijkheidswaarde bezitten, gepaard gaan

met een gevoel van vredigheid en intense

gelukzaligheid en niet in woorden uit te druk-

ken zijn. Verschijningen worden dan als verrij-

kend beleefd, in die zin dat ze inzichten ver-

schaffen in de essentie van het bestaan.

Deze kenmerken komen ook in het onder-

zoek van Van der Zwaag aan bod. In de inter-

views gaven de betrokkenen aan dat een ver-

schijning een verandering ten goede in hun

leven op gang bracht en inzichten creëerde die

voordien onbekend waren. De verschijningen

leken ook gepaard te gaan met gevoelens van

liefde, troost, vrede en vertrouwen.

Twee werelden
Als de grenzen van het realiteitsbewustzijn wor-

den doorbroken, wordt een verschijning echter

wel een pathologische manifestatie (Van Praag

2008). De verschijning is dan niet langer een

afbeelding van een innerlijke staat, maar een

afbeelding van de werkelijkheid waarbij het kri-

tisch vermogen verloren is gegaan. De ervaring

wordt niet meer op plausibiliteit getoetst, maar

zonder meer voor waar aangenomen en gaat het

leven van het individu volledig beheersen. Hij/zij

kan zich niet meer losmaken van de verschijning

om over te gaan tot de dagelijkse zaken en ver-

liest het contact met de werkelijkheid.

Lopez-Ibor en Lopez-Ibor Alcocer (2010)

proberen nog duidelijker te maken hoe de reli-

gieuze ervaring zich onderscheidt van de

pathologische waan of pathologische halluci-

H A N D E L I N G E N 2012  I  1

Het droomparadigma kan 
religieuze verschijningen 

verduidelijken

< ‘Christus wast de voeten’. Dom Bergamo Italië.
Foto René Rosmolen  

Handelingen_1_2012  21-02-2012  11:36  Pagina 13



reflectie14

natie. Binnen een pathologische hallucinatie

gaat het om strikt individuele gefrustreerde

waarheden. Hallucinaties vervangen dan de

‘common sense’ door ‘a very private sense’ (215).

Lopez-Ibor en Lopez-Ibor Alcocer werken dit

verder uit, verwijzend naar fenomenologisch

en existentieel georiënteerde psychiaters, door

te stellen dat iedereen zich bevindt in twee

werelden. Enerzijds de common world of de

realiteit zoals ze is, en anderzijds de own world

die bestaat uit fantasie, dromen, verlangens en

hoop van het individu. Een gezond persoon is

in staat om die twee uit elkaar te houden en

van de ene wereld in de andere over te stappen.

De patiënt echter is niet in staat om in de com-

mon world te leven en dringt de own world op

aan de common world, zodat beide werelden

beginnen samen te vallen. De patiënt ziet niet

langer wat de common world en wat zijn eigen

geconstrueerde own world is. De own world

neemt alles over en het vermogen om de own

world van een afstand te bekijken en kritisch te

beoordelen verdwijnt.

Twijfel
Gelinkt hieraan is het aan- of afwezig zijn van

twijfel als criterium om pathologische en niet-

pathologische hallucinaties te onderscheiden.

Sims (2010) geeft aan dat mensen met een reli-

gieuze ervaring, zoals een verschijning, zich

vaak afvragen of ze wanen hebben of hallucine-

ren maar dat dit net een teken van gezondheid

is. De twijfel die na de religieuze ervaring vaak

de kop opsteekt, is afwezig bij de pathologische

hallucinatie. Ook Van der Zwaag bemerkt in

haar onderzoek dat de ervaring van de verschij-

ning iets is dat niet zomaar gratuit aangenomen

kan worden zonder twijfel. Ze spreekt over ‘een

overweldigende ervaring die om verwerking

vraagt’. In dit verwerkingsproces zal de religieu-

ze ervaring vermoedelijk vanuit een meta-per-

spectief bekeken worden. De betrokkene zal

zich afvragen wat er precies gebeurd is en hoe

dit kan geplaatst worden binnen zijn zinge-

vingssysteem en, breder, binnen de maatschap-

pelijke context. In dit verwerkingsproces staat

de betrokkene dus in de common world en pro-

beert de gebeurtenis vanuit verschillende per-

spectieven te bekijken om de ervaring beter te

kunnen begrijpen. De betrokkene heeft echter

niet de behoefte om de ervaring op te dringen

aan de common world, al kan hij/zij wel de

nood voelen om erover te praten.

Vergote (1988) stelt dat het gebruik van taal

een criterium is voor psychisch gezond uitzon-

derlijk gedrag. Hij verwijst hier naar het spre-

ken van de gemeenschappelijke taal (van de

gemeenschap, van de religieuze traditie) en

verbindt dit met de houding van de ‘gezonde

mysticus’. Hij haalt hier het voorbeeld aan van

Teresa van Avila die als (katholieke) mystica

geschreven heeft over haar verschillende ver-

schijningen (e.g. Medwick 2003). Vergote duidt

op enkele kenmerken die uiting geven aan taal

als een criterium van psychisch gezond uitzon-

Door het delen in de grotere geloofs-
gemeenschap kan verdere betekenis 

gegeven worden aan de ervaring

Handelingen_1_2012  21-02-2012  11:36  Pagina 14



15H A N D E L I N G E N 2012  I  1

derlijk gedrag, zoals het raadzoeken van de

mysticus bij een leermeester, op zoek gaan naar

antwoorden in de religieuze traditie door te

lezen en uitleg te zoeken in heilige schriften, en

het zich ondergeschikt maken aan de intersub-

jectieve context en de traditie, ook al heeft men

een uitzonderlijke ervaring.

In parallel zouden we kunnen stellen dat

degenen die vertellen dat zij een verschijning

hebben gehad, idealiter opgevangen zouden

moeten worden door de pastor/begeleider om

erover te kunnen spreken. Door het gebruik

van taal en het delen in de grotere geloofsge-

meenschap kunnen ze verder betekenis geven

aan de ervaring. Ook in de overdenkingen van

Van der Zwaag komt dit duidelijk naar voren.

Een mogelijke psychologische 
verklaring
Vanuit een psychologisch perspectief probeert

Vergote (1998) een verduidelijking te geven

aan het fenomeen van de verschijning. Hij

geeft hierbij meteen aan dat dit geen uitputten-

de verklaring is. Visioenen en verschijningen

zijn percepties van woorden en beelden, die de

ziener als visioen of verschijning identificeert.

Dit doet de ziener omdat hij er zich, ten eerste,

van bewust is dat hetgene wat hij ziet niet tot

de gewone wereld behoort, ten tweede dat hij

zich niet actief verbeeldt wat hij ziet, en ten

slotte dat zijn perceptiewijze niet correspon-

deert met de gewone perceptiewijze (Bossant

1992). Specifiek voor verschijningen gaat het

dan om het subjectief bewustzijn dat het

‘bovennatuurlijk’ gegeven een lichamelijke

vorm aanneemt die waarneembaar is in de

ruimtelijke uitwendigheid (Vergote 1991).

Voorbeeld
Om zijn uitgangspunt dat een verschijning een

niet-pathologische hallucinatie betreft duide-

lijk te maken, haalt Vergote het voorbeeld aan

van een rouwende persoon die net een dierbare

heeft verloren. De persoon in rouw is zowel

cognitief (intellectueel) als emotioneel erg

betrokken op de overledene of met andere

woorden, de overledene ‘bezet’ als het ware het

ganse bewustzijn van de rouwende persoon. De

overleden persoon is dus aanwezig in alle

gevoelens en gedachten van de rouwende. Het

is mogelijk dat een rouwend persoon in deze

toestand, terwijl hij/zij enigszins afwezig pro-

beert de dagelijkse taken uit te voeren, opeens

de fysieke aanwezigheid van de overledene kan

voelen of hem/haar zelfs ziet of hoort. Het gaat

hierbij duidelijk niet om een pathologische

hallucinatie, maar om een vluchtige, subjectie-

ve perceptie, veroorzaakt door de emotionele

toestand van de rouwende persoon.

Het droomparadigma
Vervolgens legt hij de link tussen dergelijke feno-

menen en sommige dromen die zo intens zijn

dat we de volgende dag nog het gevoel kunnen

hebben dat het echt was. Alhoewel de verschij-

ningen zich niet voordoen in een slaaptoestand,

gaan ze toch, volgens Vergote, terug op een

gelijkaardig psychisch fenomeen. In het feno-

meen van de droom produceert de psyche beel-

den waarvan men in waaktoestand beseft dat er l

Handelingen_1_2012  21-02-2012  11:36  Pagina 15



reflectie16

geen dergelijk grijpbaar object in de buitenwe-

reld voorhanden was. Maar anderzijds is men

zich ook bewust dat het beeld niet louter uit de

verbeelding ontstaan is, noch op een actief

bewuste manier geconstrueerd is door de per-

soon zelf, dus met andere woorden niet actief is

verzonnen. Het gevoel van objectiviteit dat men

ervaart in een droom wordt dus geproduceerd

door subjectieve processen van de psyche.

Deze veronderstellingen werden ook door

Freud in zijn werk rond droomanalyse naar

voren geschoven. Alhoewel de psychiatrie er

toen vanuit ging dat dromen het effect zijn van

een verstoorde mentale toestand, interpreteer-

de Freud dromen als een gezonde en normale

hallucinatoire ervaring van de psyche. In dro-

men zouden verdrongen, sterk emotioneel

geladen voorstellingen, zoals verlangens of ang-

sten, omgezet worden in beelden. Het uitbeel-

den van deze onbewuste wensen zorgt voor

voldoening en bevrediging binnen de psyche.

Vergote (1998) geeft aan dat het droompara-

digma ook gebruikt kan worden om religieuze

verschijningen te verduidelijken en dat soort-

gelijke processen aan het werk zijn in zowel

verschijningen als in dromen. Vergote verdui-

delijkt dit door de aspecten van de droom-

analyse toe te passen op het fenomeen van ver-

schijningen. Zo stelt hij vooreerst dat verschij-

ningen gegrond zijn in sterke affectieve moti-

vaties, zoals het verlangen om de bovennatuur-

lijke persoon te zien, of het verlangen om

bevestiging te krijgen in het persoonlijk geloof.

Terugkoppelend naar de casussen die Van

der Zwaag beschrijft, zien we dergelijke gevoe-

lens in de eerste casus aan bod komen. Hier

geeft de vrouw zelf aan dat ze een tv-uitzen-

ding had gezien over mensen die ervaringen

hadden met engelen en dat ze die mensen

benijdde. Voorafgaand aan de verschijning

waren er dus bij deze vrouw sterke verlangens

aanwezig om een soortgelijke religieuze erva-

ring te mogen beleven als diegene die bespro-

ken werd in het tv-programma.

Religieuze context
Daarnaast stelt Vergote dat de verschijningen

een beeld aannemen dat gebaseerd is op

modellen uit het geheugen. Het beeld dat men

ziet en dus de inhoud van de verschijning,

behoort tot de religieuze gemeenschap en het

religieuze gedachtegoed waartoe de ziener

behoort. Ook de mogelijkheid dat er een ver-

schijning plaatsvindt, is ingebed in de religieu-

ze en culturele gemeenschap van diegene die

de verschijning had. Zo is binnen de christe-

lijke traditie de mogelijkheid dat God zich

toont aanvaard. Het beeld dat gezien wordt,

wordt dus opgesteld door wat beschikbaar is in

de traditie van de ziener. Het is gebaseerd op

datgene wat zich in zijn geheugen bevindt. In

het artikel van Van der Zwaag komt dit duide-

lijk aan bod in de casus van de 37-jarige arts.

Hier beschrijft de man hoe Christus eruit zag

in zijn verschijning en verwijst hij zelf naar een

Binnen de christelijke traditie 
is de mogelijkheid dat 

God zich toont aanvaard

Handelingen_1_2012  21-02-2012  11:36  Pagina 16



17H A N D E L I N G E N 2012  I  1

cultureel gegeven dat voor hem beschikbaar

was: ‘… lang van postuur, rechtop en stralen

wit licht om zich heen verspreidend zoals

Rembrandt dat in zijn etsen van Christus een

aantal malen gedaan heeft’.

Ten slotte stelt Vergote dat de onbewuste wen-

sen en verlangens op een zeer intense manier

gestalte krijgen in visuele of auditieve represen-

taties, zodat ze door de ziener als effectief zicht-

baar in de realiteit ervaren worden. Het gevoel

dat dit echt ervaren wordt, zorgt voor voldoe-

ning en bevrediging. Ook in de casussen van

Van der Zwaag komen deze gevoelens terug. Zo

geeft de vrouw in de eerste casus aan dat ze zich

volkomen geaccepteerd voelde en gaf de schilde-

res in de tweede casus aan dat ze een overweldi-

gende blijdschap in haar hart ervoer.

Het bovennatuurlijk karakter 
Uit bovenstaande analyse zou men misschien

de indruk kunnen krijgen dat een psychologi-

sche invalshoek erin bestaat het bovennatuur-

lijke karakter van de verschijning weg te redu-

ceren. Dat dit niet het geval is, maakt Vergote

(1998) duidelijk. Hij stelt dat voor de gelovige

binnen een specifieke religieuze traditie de ver-

schijningen op zich bovennatuurlijk zijn en dat

hun inhoud, zowel beelden als woorden,

authentieke aspecten van het christelijk geloof

vertegenwoordigen. Als de verschijningen

gesteund worden door het geloof van de ont-

vangers, dan zijn die verschijningen niet louter

gebaseerd op aardse verbeelding en emotie,

maar ingebed in een authentieke geloofstradi-

tie. In die zin kunnen verschijningen

beschouwd worden als een van de vele moge-

lijke modaliteiten van de geloofservaring.

Daarnaast kunnen verschijningen ook

bovennatuurlijk genoemd worden omdat het

geloof zelf de katalysator is van de verschij-

ning, namelijk door het aanwezige verlangen

van eenheid met de goddelijke realiteit. Het

geloof stimuleert het verlangen naar eenheid

met God en dit kan via psychische processen

vorm krijgen in het fenomeen van verschijnin-

gen. Vanuit een gelovig kader zijn verschijnin-

gen bovennatuurlijk door de goddelijke inter-

ventie die hun gestalte geeft. Maar volgens

Vergote is het noodzakelijk om hierbij als gelo-

vige ook te erkennen dat dit samengaat met

een menselijke (psychologische en sociale) rea-

liteit. Verschijningen zijn dan menselijke

gebeurtenissen of fenomenen waarbij men als

psycholoog de mogelijke betrokkenheid van

God niet kan specificeren, noch affirmeren,

noch afwijzen. Dit houdt echter niet in dat de

mogelijke goddelijke interventie ontkend

wordt, maar wel dat het niet mogelijk is om

deze empirisch aan te tonen.

Verschijningen kunnen dan voor de gelovige

gezien worden als een geschenk van God, maar

zonder dat deze een meer bijzondere plaats

innemen dan andere geloofsmodaliteiten zoals

persoonlijk gebed of een andere geloofserva-

ring. Niettemin zal het voor de betrokkene zelf

een intense ervaring blijven, waar de omge-

ving, inclusief pastores en geestelijk verzorgers,

met aandacht en zorg mee om moet springen. l

Handelingen_1_2012  21-02-2012  11:36  Pagina 17



18

Literatuur
Bossant, E. (1992). Het dossier van de verschijningen te

Beauraing: Een psychologische analyse en evaluatie.
Leuven: Catholic University of Leuven.

Corveleyn, J. (2001). Folk religiosity or psychopathology?
The case of the apparitions of the virgin in Beauraing,
Belgium, 1932-1933. In: Belzen, J.A. (ed.), Psychohistory
in psychology of religion: Interdisciplinary studies.
Amsterdam: Rodopi Editions.

Lopez-Ibor Jr, J.J., & Lopez-Ibor Alcocer, M. I. (2010).
Religious experience and psychopathology. In:
Verhagen, P.J., Van Praag, H., Lopez-Ibor, J.J., Cox, J.L.,
& Moussaoui, D. (ed.), Religion and psychiatry: Beyond
boundaries, 211-234. New York: Wiley-Blackwell.

Medwick, C. (2003). Teresa van Avila: Een spirituele biblio-
grafie. Ten Have Baarn: Carmelitana Gent.

Sims, A.C.P. (2010). Religion and psychopathology:
Psychosis and depression. In: Verhagen, P.J., Van Praag,
H., Lopez-Ibor, J.J., Cox, J. L., & Moussaoui, D. (Ed.),
Religion and psychiatry: Beyond boundaries, 253-271.
New York: Wiley-Blackwell.

Van Praag, H. (2008). God en psyche: De redelijkheid van
het geloven. Visies van een jood. Amsterdam: Boom.

Van Praag, H. (2010). God’s champions and adversaries:
About the borders between normal and abnormal religi-
osity. In: Verhagen, P.J., Van Praag, H., Lopez-Ibor, J.J.,
Cox, J.L., & Moussaoui, D. (Ed.), Religion and psychia-
try: Beyond boundaries (pp. 235-251). New York: Wiley-
Blackwell.

Vergote, A. (1984). Religie, geloof en ongeloof: Psychologische
studie. Antwerpen: De Nederlandsche Boekhandel.

Vergote, A. (1988). Guilt and desire: Religious attitudes and
their pathological derivaties (M.H. Wood, Trans.). New
Haven and London: Yale University Press.

Vergote, A. (1991). Visions et apparitions: Approche
psychologique. Revue théologique de Louvain, 22, 202-
225.

Vergote, A. (1998). Visions and appartitions: A psychologi-
cal approach. In: Corveleyn, J. & Hutsebaut, D. (ed.).
Psychoanalysis, phenomenological anthropology and reli-
gion (279-298). Leuven and Amsterdam/Atlanta: Leuven
University Press and Rodopi.

Wulff, D. (1997). Psychology of religion: Classic and contem-
porary. New York: Wiley.

Jessie (dr. J.) Dezutter is postdoctoraal onderzoeker (Fonds
Wetenschappelijk Onderzoek Vlaanderen) aan het
Centrum voor Godsdienstpsychologie van de Faculteit
Psychologie en Pedagogische Wetenschappen van de
Katholieke Universiteit Leuven.
jessie.dezutter@psy.kuleuven.be

Jozef (prof.dr. J.) Corveleyn is hoogleraar klinische psycholo-
gie en godsdienstpsychologie van de Faculteit Psychologie
en Pedagogische Wetenschappen aan de Katholieke
Universiteit Leuven en is hoogleraar aan de Faculteit
Psychologie en Pedagogie aan de Vrije Universiteit
Amsterdam.
jozef.corveleyn@psy.kuleuven.be 

Handelingen_1_2012  21-02-2012  11:36  Pagina 18



reflectie

R E F L E C T I E |   R u a r d  G a n z e v o o r t

De ervaring van de goddelijke aanwezigheid is niet te plannen,
maar het is wel mogelijk om de ruimte te scheppen waarin het zou
kunnen gebeuren. Ruard Ganzevoort onderzoekt de theologische
betekenis en waardering van verschijningservaringen en gaat in op
de pastorale implicaties.

R
eligieuze ervaringen horen bij het reli-

gieuze leven. Niet voor iedereen en

zeker niet altijd, maar ze zijn er wel.

Antropologen en kerkhistorici kunnen uitge-

breide casestudies voorleggen waarin mystici

figureren en anderen met een wellicht boven-

gemiddelde gevoeligheid. Maar ook voorgan-

gers en geestelijk verzorgers krijgen – als ze

ervoor openstaan – de verhalen te horen.

Verhalen van gewone mensen, zoals in het arti-

kel van Van der Zwaag.

Wat betekent het dat mensen een concrete,

lichamelijke verschijning van Christus ervaren?

Van der Zwaag beschrijft een aantal van deze

ervaringen en laat zien wat de impact ervan is.

Ze toont ook dat veel van deze ervaringen

moeilijk bespreekbaar zijn te maken, omdat er

weinig begrip voor is in de kerk en de cultuur.

In hun reactie geven Dezutter en Corveleyn

een behulpzame analyse van de psychologische

processen die hier een rol in kunnen spelen.

Dat leidt tot inzicht in het onderscheid tussen

gezonde en ongezonde ervaringen. In mijn

reactie ga ik eerst in op de vraag wat deze erva-

ringen theologisch kunnen betekenen en hoe

we ze moeten waarderen. Daarna vraag ik door

op de pastorale implicaties.

Hoe echt is echt?
De eerste vraag uit het onderzoek en in de

psychologische reflectie gaat over de echtheid

van de ervaringen. Van der Zwaag probeert die

vraag buiten de wetenschappelijke analyse te

houden vanwege de teerheid van de geloofs-

ervaring. Religie vraagt andere onderzoeks-

criteria en we moeten vooral afblijven van de

individuele ervaringen. Het enige wat kan, is

het beschrijven van patronen en het onderzoe-

ken van de ‘redelijkheid van het fenomeen’.

Dezutter en Corveleyn houden zich daar eigen-

Ruimte scheppen voor
het heilige 

l

19H A N D E L I N G E N 2012  I  1

C H R I S T U S V E R S C H I J N I N G E N

Handelingen_1_2012  21-02-2012  11:36  Pagina 19



lijk goed aan. Ze beschrijven de psychische

processen, maar reduceren de ervaring daar

niet toe.

Interessant genoeg zien zij bij het stellen van

de waarheidsvraag een verschil tussen de theo-

loog en de psycholoog: ‘De psycholoog is niet

op zoek naar het waarheidsgehalte van reli-

gieuze fenomenen (Wulff 1997), maar wil wel

religieuze gedragingen en ervaringen verhelde-

ren.’ Ik zou datzelfde echter voor de theoloog

zeggen. Ook de theoloog is niet in staat om dat

waarheidsgehalte te bepalen, omdat we daar

aan transcendentie raken. Of preciezer: de rela-

tie tot die transcendentie staat in de theologie

centraal en in die relatie is de waarheidsvraag

onherroepelijk aan de orde en tegelijkertijd

niet wetenschappelijk te beantwoorden.

Het verschil tussen theologie en psychologie

is dan ook volgens mij niet de omgang met de

waarheidsvraag, maar de focus en de methode.

De psycholoog is uiteindelijk geïnteresseerd in

het psychisch functioneren, ook als het over

religieuze ervaringen gaat. De theoloog is ten

diepste geïnteresseerd in de omgang met het

heilige, ook als daar psychische en sociale pro-

cessen meespelen. De methode van de psycho-

logie is dan ook primair empirisch en van de

theoloog primair hermeneutisch (de relatie

tussen praktijk en ervaringen, betekenisgeving

en tradities). Als (empirisch) praktisch-theo-

loog bevind ik me vaak op het grensvlak van

die twee en ik voel me zowel in het godsdienst-

psychologische als in het theologische gesprek

goed thuis.

Feitelijkheid betwist
Ook al is dus volgens mij niet de waarheids-

vraag bepalend, het lijkt me wel goed om wat

nader te verkennen wat we bedoelen met waar-

heid of echtheid. In de reactie die mensen krij-

gen als ze vertellen van hun verschijningserva-

ring, klinkt namelijk vaak precies kritiek op dit

punt. Hallucinatie, projectie, het zijn woorden

die de echtheid van de ervaring ter discussie

stellen. Daartegenover leggen de verhalen over

de verschijningen juist de nadruk op de direct-

heid en de echtheid van de ervaring, het

onmiddellijke weten, enzovoorts. Het lijkt

daarmee vooral te gaan over een ontologische

beoordeling: iets is waar of echt als het feitelijk

en objectief bestaat. Degene die een

Christusverschijning ervaren heeft, benadrukt

juist dat die ervaring van buiten haar of hem-

zelf kwam en daarmee feitelijk en ‘objectief ’ is

– en Van der Zwaag beschermt deze interpreta-

tie door te spreken over een unieke niet-repro-

duceerbare en niet toetsbare beleving die tege-

lijk een gebeurtenis is. Impliciet erkent ze daar-

mee de feitelijkheid van de ervaringen. Critici

betwisten juist die feitelijkheid.

Het grote punt lijkt me echter dat deze onto-

logische vraag niet goed te beantwoorden is als

het om transcendentie-ervaringen gaat. Bij l

Ook de theoloog is 
niet in staat om het 

waarheidsgehalte te bepalen

Beeld Ruud van Empel
Foto René Rosmolen 

>

reflectie20

Handelingen_1_2012  21-02-2012  11:36  Pagina 20



21H A N D E L I N G E N 2012  I  1

Handelingen_1_2012  21-02-2012  11:36  Pagina 21



reflectie22

transcendentie raken we aan de grens van ons

kennen. We kunnen per definitie niet empi-

risch waarnemen wat ons transcendeert en ook

ons ken- en denkvermogen is logisch gezien

niet in staat om die grens te overstijgen. Dat

betekent echter dat het nauwelijks zinnig is om

in ontologische termen over transcendentie te

spreken. Woorden als echt, feitelijk, bestaan

zijn in mijn ogen alleen zinvol binnen het

empirische domein. De vraag naar het bestaan

of de feitelijkheid van God, de hemel, is niet te

beantwoorden en volgens mij onzinnig. Wat

dat betreft, moet theologie ten diepste

agnostisch zijn. De geloofservaringen van men-

sen kunnen prima onderwerp van spreken en

onderzoek zijn, maar het godsbestaan onttrekt

zich aan onze waarneming en taal. Als we over

transcendentie willen spreken – en dat moeten

we, omdat het een belangrijk aspect is van de

ervaring van mensen nu en van de traditie van

het spreken over God in bijvoorbeeld de Bijbel

– dan moeten we dat niet doen in termen die

gaan over het bestaan van God, maar in ter-

men die gaan over hoe God in ons bestaan

ervaarbaar wordt.

Brunner  bracht dat al fraai onder woorden

in zijn boekje Ons geloof: ‘Misschien zou men

op zulk een vraag (naar het bestaan van God,

RRG) moeten antwoorden: Neen, er ‘bestaat’

geen God. (…) er bestaan alle mogelijke din-

gen waarover een encyclopaedie uitleg geeft.

Maar God ‘bestaat’ niet. (…) God is niet iets in

de wereld, het grootste wezen, de grootste

bewoner van de wereld. God is niet in de

wereld. Maar de wereld is in God. God is niet

in ons kennen. Maar ons kennen is in God. Als

u op uw vraag ten antwoord kreeg: Ja, ‘er

bestaat’ een God, dan zoudt u weer een dwa-

ling rijker naar huis gaan.’ Dat Brunner vervol-

gens toch vrij zwaar inzet op het vanzelfspre-

kende van Gods bestaan, doet niet af aan zijn

verzet tegen de neiging om over transcendentie

in gelijke termen te spreken als over wat imma-

nent, in deze wereld is.

Voluit serieus nemen
We moeten mijns inziens dus terughoudend

zijn om over de echtheid te spreken van dat

wat we ervaren in een religieuze verschijning.

Maar dat neemt niet weg dat de ervaring zelf

voluit serieus genomen moet worden. De erva-

ring zelf is namelijk echt genoeg. En daarmee

zijn ook de betekenissen en de implicaties van

die ervaring echt genoeg. Zo luidde het

Thomas-theorema, een fundamenteel uit-

gangspunt van de sociologie: ‘If men define

situations as real, they are real in their conse-

quences’ (Thomas 1928, 572). Als we iets erva-

ren en dat beschouwen als echt, is het echt in

zijn consequenties. Het is niet nodig en niet

nuttig om achter de ervaring zelf door te vra-

gen. Ook de theologie heeft voldoende aan de

ervaring, want dat is de (enige) toegang tot de

verschijning, tot openbaring en dus tot ons

spreken over God (Ganzevoort 2006). Die

ervaring wordt in de religieuze traditie door-

dacht, gecanoniseerd en in modellen aan ons

voorgehouden, zodat we in de wisselwerking

tussen ervaring en traditie tot betekenisgeving

kunnen komen. Buiten de ervaring om kunnen

Handelingen_1_2012  21-02-2012  11:36  Pagina 22



23H A N D E L I N G E N 2012  I  1

we er echter niets zinnigs over zeggen.

We kunnen dit ook nog anders onder woor-

den brengen. De geloofswerkelijkheid die in de

Christusverschijning ervaren wordt, moet in

relationele termen beschreven worden. Het

gaat niet om een ‘objectieve’, ‘ontologische’

werkelijkheid buiten ons en evenmin om een

‘subjectieve’ projectie van binnenuit. Het gaat

om de relatie tussen mens en God die in de

ervaring van de Christusverschijning gestalte

krijgt en ervaren wordt, en die door die erva-

ring ook weer verdiept wordt. Binnen die rela-

tie is de ervaring van het grootste belang, bui-

ten de relatie staan we met de mond vol tan-

den. Theologie kan verstaan worden als de

poging om woorden te vinden voor die relatio-

nele betekenis, maar dat wordt vruchteloos als

het zich te ver van de relatie weg beweegt.

Wat betekent het?
Daarmee is de waarheidsvraag niet geheel van

tafel. Ze krijgt alleen een andere richting.

Centraal komt te staan de vraag of en hoe de

ervaring bijdraagt aan een ‘echt’, dat is

waarachtig in het leven staan en aan een ‘echte’

relatie met het heilige, met God. De vraag ver-

schuift dus van de achtergronden of oorzaken

van de ervaring naar de gevolgen en betekenis-

sen. Die kunnen we op verschillende velden

nagaan.

Levensbeschouwelijke traditie
In de eerste plaats kunnen we vragen naar de

betekenissen van de verschijningservaring in

het licht van de levensbeschouwelijke traditie

waarin iemand staat. Vaak zal de persoon zelf

de ervaring ook al duiden met behulp van

beelden, woorden, modellen die de traditie

aanreikt. Dat zien we ook gebeuren in verschil-

lende van de verhalen die Van der Zwaag aan-

draagt. Dankzij de interpretatiekaders van de

traditie kunnen we de ervaringen verstaan en

duiden. Het zou zelfs zo kunnen zijn dat we de

ervaringen niet eens als zodanig hadden opge-

daan zonder onze bekendheid met de traditie.

De vormgeving van de ervaring zelf is waar-

schijnlijk al door beelden en ideeëën uit de tra-

ditie beïnvloed. Zie het voorbeeld van de arts

in een van de getuigenissen die verwijst naar

beelden van Rembrandt. Ook de zangeres die

regelmatig mediteert bij de Christusicoon

krijgt een ervaring die hierbij aansluit. Zonder

dergelijke voor-beelden uit de religieuze tradi-

tie of uit de bredere cultuur is het problema-

tisch om de verschijning als Christus-

verschijning waar te nemen en te interpreteren.

De relatie tussen ervaring en traditie is hier

niet toe beperkt. De traditie geeft mede beteke-

nis aan de ervaring, maar door die ervaring

kan ook de betekenis die iemand aan de tradi-

tie geeft, veranderen. Voor veel mensen uit het

onderzoek van Van der Zwaag krijgt de christe-

lijke traditie een diepere betekenis. Het gaat

meer voor hen leven en krijgt een zekerheid en

vanzelfsprekendheid die het voorheen niet had. l

Het gaat om de relatie 
tussen mens en God 

die gestalte krijgt

Handelingen_1_2012  21-02-2012  11:36  Pagina 23



reflectie24

Deze geloofsverdieping lijkt in het onderzoek

van Van der Zwaag voor veel mensen de

belangrijkste doorwerking te zijn van de

Christusverschijning. Wat in deze verhalen

minder naar voren komt, is de mogelijkheid

dat men de traditie ook inhoudelijk anders

gaat interpreteren. De sterke ervaring die een

Christusverschijning inhoudt, kan ook tot

nieuwe theologische inzichten en accenten lei-

den.

Contrastervaringen
Daarmee raken we aan een tweede veld van

betekenissen, het levensverhaal van de betrok-

kenen. Dat veel van de ervaringen opkomen in

een tijd van crisis of bezinning bevreemdt niet.

Er is vrij veel godsdienstpsychologische litera-

tuur over bijvoorbeeld bekering en religieuze

ervaringen waarin dat verband wordt gelegd,

maar ook in religieuze tradities vinden we het

inzicht dat aan verlichting, verlossing, ver-

nieuwing en verandering vaak strijd en duister-

nis voorafgaan.

De betekenis die de ervaring voor de betrok-

kenen krijgt, kan blijkbaar nogal variëren. Ze

sluit in elk geval vaak aan bij waar de vraag of

de behoefte ligt. De vrouw die zich totaal ge-

isoleerd voelde, ervaart aanvaarding en warmte

en leert daardoor opener en milder in het leven

te staan. Bij een andere vrouw verandert droef-

heid in blijdschap. In andere verhalen wordt

het minder expliciet gemaakt. We kunnen ech-

ter verwachten dat de betekenis van de erva-

ring precies aangrijpt op de nood die iemand

ervaart. Bij anderen is het niet zozeer een con-

crete nood, maar meer een verlangen naar

groei en geloofsverdieping. Dat geldt met name

bij mensen die zich ook bewegen op een spiri-

tueel pad met bijvoorbeeld meditatie.

Het is waarschijnlijk precies de combinatie

van contrasterende ervaringen – de nood of het

verlangen enerzijds en de Christusverschijning

anderzijds – die in wisselwerking met de reli-

gieuze en culturele traditie tot een persoonlijke

betekenis wordt. Nood en verlangen scheppen

de ontvankelijkheid voor de ervaring; de tradi-

tie biedt de modellen, beelden en interpretaties

aan. Waar dat bij elkaar komt, wordt een bete-

kenisvolle ervaring mogelijk.

Performance van het heilige
Opvallend in de verhalen is echter dat de diep-

ste betekenis voor veel mensen niet de oplos-

sing van hun problemen is, maar de verster-

king van hun relatie tot God. Het is, met ande-

re woorden, primair vooral een religieuze erva-

ring. Sterker nog: de aandacht kan erdoor ver-

schuiven van de eigen belangen en problemen

naar de omgang met de ander en de gericht-

heid op het heilige. Daarmee lijken deze

Christusverschijningen op andere fenomenen

zoals genezing op gebed. Daar is meestal geen

sprake van medische verbetering, maar de

ervaring leidt voor mensen wel tot een verdie-

ping van hun geloof (Van Saane 2008). Ze

Religie draait om 
‘it could be 

otherwise-stories’

Handelingen_1_2012  21-02-2012  11:36  Pagina 24



25H A N D E L I N G E N 2012  I  1

l

raken dan ook niet gedesillusioneerd als hun

problemen niet voorbijgaan, maar vinden in

hun geloof nieuwe moed en motivatie om in

hun concrete levensvragen een weg te vinden.

Misschien moeten we daar ook niet te

vreemd van opkijken. Religie draait – in de

woorden van praktisch theoloog Heinz Streib

– om ‘it could be otherwise-stories’ en precies

dat wordt in de verschijningservaringen werke-

lijk: ‘it is otherwise’. De werkelijkheid die we

gewoonlijk waarnemen, heeft niet het laatste

woord. Het verhaal van het geloof vertelt ons

dat het altijd anders kan zijn. Daarin rusten de

hoop en het verlangen dat we ons niet laten

vastleggen door het determinisme van de wer-

kelijkheid zoals die zich voordoet. Maar daar-

mee wordt de werkelijkheid van het alledaagse

ook niet ontkend. Dat zou immers een illusie

zijn, een vorm van escapisme. Religie is dan

ook wel een motivatie en inspiratie om de wer-

kelijkheid om te vormen en te veranderen,

maar het is geen shortcut waardoor die werke-

lijkheid zomaar veranderd is. Anders gezegd:

verhalen over de aanwezigheid en het ingrijpen

van God in onze leefwereld zijn vooral van

belang omdat ze ons vertrouwen in God ver-

sterken. Ze maken het mogelijk om vol ver-

trouwen en inspiratie in de wereld te staan en

daardoor ook anders in die wereld te functio-

neren. En ze maken daarmee ook ervaringen

van die aanwezigheid mogelijk.

Het draait in deze verhalen dan ook om een

performance van het heilige (Ganzevoort

2007). De term performance duidt erop dat

door bepaalde woorden, gebaren, gestalten en

handelingen een werkelijkheid wordt opgeroe-

pen en present gesteld, die daarmee voor de

betrokkenen ervaarbaar en dus ‘werkelijk’

wordt. Die performance vindt meestal plaats in

specifieke religieuze praktijken, zoals we ook in

de verhalen van het onderzoek lezen. Gebed

(een schietgebedje eventueel), meditatie, het

avondmaal, de meeste verhalen vertellen over

een performance van het heilige als kader voor

de ervaring van de Christusverschijning. De

omkadering schept de ontvankelijkheid en de

mogelijkheid om – al is het voor even – deel

uit te maken van zo’n ‘it could be otherwise-

story’. De aanwezigheid van Christus wordt

ervaarbaar en daarbij gaan zelfs de zintuigen

meedoen. Via die performance en de ervaring

die erdoor mogelijk wordt, krijgt de gericht-

heid op het heilige een overtuigingskracht en

geloofszekerheid. En daardoor ontstaat nieuwe

moed, inspiratie, transformatie, maar vooral

een verbondenheid met Christus zelf. Dat wil

zeggen: via de performance en de ervaring

transcenderen we grenzen van ons eigen

bestaan en is de kloof tussen ons en het heilige

overbrugd.

Het is goed om te bedenken dat niet alle ver-

schijningservaringen plaatsvinden in de con-

text van een religieuze houding of activiteit. In

het onderzoek van Van der Zwaag lezen we ook

van mensen die er helemaal niet op ‘zaten te

wachten’. Dat lijkt op de bekering van Saulus

die in de verhalen niet wordt getekend als bij-

zonder ontvankelijk voor het geloof in Jezus.

Integendeel. Toch is er ook bij hem sprake van

een sterke gerichtheid op de figuur van Jezus

Handelingen_1_2012  21-02-2012  11:36  Pagina 25



reflectie

die voorafgaat aan de verschijningservaring.

Het is wat dat betreft de vraag of er een ver-

schijningservaring mogelijk is zonder voe-

dingsbodem.

Voor een goed begrijpen van dat proces kun-

nen we een beroep doen op de psychologie,

maar ook op de esthetiek. Wat er gebeurt in

religieuze en mystieke ervaringen is niet geheel

verschillend van wat er gebeurt in esthetische

ervaringen. Men kan ook door een kunstwerk

of muziekstuk zo geraakt worden dat het een

transcenderende ervaring wordt. Specifiek voor

de religieuze ervaring is de duiding, waardoor

het heilige zelf veel directer ervaarbaar wordt.

Dat wil zeggen dat met name de inbedding in

de ontmoeting met de traditie en de inbedding

in religieuze praktijken en handelingen bij-

draagt aan de mogelijkheid om de ervaring als

heilig te interpreteren.

Normatieve vragen
Na deze poging om ook theologisch de erva-

ringen van een Christusverschijning te duiden,

komt de vraag op hoe ze te beoordelen zijn. Zo

beschrijft ook Van der Zwaag de discussie met

bijvoorbeeld voorgangers. Hun aarzelende en

ambivalente reacties leiden er niet alleen toe

dat het voor mensen met zulke ervaringen

moeilijk kan zijn hun verhaal te vertellen en de

ervaring goed in te passen in hun bestaan, ze

laten vooral zien dat er ook normatieve vragen

aan de orde zijn. De ouderling die meent dat

dit meer iets van de duivel is, vraagt daarmee

hoe we kunnen weten of een ervaring zuiver is.

De pastoor die zegt dat het onmogelijk is

omdat we God niet kunnen zien, ijkt het ver-

haal van de ervaring aan dogmatische uit-

gangspunten. Dergelijke normatieve vragen

zijn dan ook belangrijk in het omgaan met de

ervaringen.

De vraag naar het ware
Het maakt daarbij wel uit hoe de normatieve

vragen klinken. De klassieke ijkpunten van het

ware, het goede en het schone duiden op drie

soorten normatieve vragen. Bij de vraag naar

het ware komen we in het domein van de dog-

matische normativiteit. Het gaat dan bijvoor-

beeld over de vraag of de ervaring van de

Christusverschijning aansluit bij wat we uit de

traditie over God en Christus (of breder, het

heilige) weten. Een ervaring kan dan gelden als

een authentieke christelijke ervaring als die aan-

sluiting er duidelijk is. Is die minder duidelijk,

dan wordt de ervaring discutabel. Zo functio-

neert de Bijbel als het canonieke ijkpunt of de

klassieker (Tracy 1981) van het geloof die rich-

ting geeft aan het duiden van onze ervaringen.

Een centrale rol daarin spelen die verhalen in

de Bijbel die lijken op of raken aan de

Christusverschijning waarover we hier spreken.

De bekering van Saulus, de verschijningen na

de opstanding, de openbaring aan Johannes,

maar ook bijvoorbeeld de verschijningen aan

Mozes, Elia en Jesaja en zelfs de engelverschij-

Mensen moeten zelf
de normatieve vragen 
stellen en doordenken

26

Handelingen_1_2012  21-02-2012  11:36  Pagina 26



ningen aan Maria en anderen bieden herken-

ningspunten en interpretatiemodellen. Ze roe-

pen de verwachting op dat God werkelijk zich

zo kan voordoen aan mensen.

Opvallend genoeg gaat het in veel van deze

bijbelse verschijningsverhalen niet alleen om

een keerpunt in het leven van een mens, maar

vooral om een roepingsverhaal. Zo’n roepings-

verhaal (met zo mogelijk een verschijningser-

varing) speelt een belangrijke rol bij charisma-

tisch leiderschap (Sanders 2000), omdat het de

geroepene zowel een sterke motivatie geeft als

een goddelijke autoriteit. Het is de vraag of in

de hedendaagse verschijningservaringen dit

roepingsaspect ook een centrale rol speelt of

dat het meer gaat om pastorale vragen en het

vinden van troost en bemoediging. Als dat ver-

schil inderdaad zo groot is als het lijkt, dan zijn

de bijbelse verschijningsverhalen niet echt

geschikt als duiding van de ervaringen van nu.

Andersom zou men kunnen verwachten dat

verschijningen met een roepingsaspect eerder

in de canon zullen zijn opgenomen dan puur

pastorale ervaringen. Hier liggen in elk geval

inhoudelijk normatieve vragen.

De vraag naar het goede
Bij de vraag naar het goede of het juiste gaat het

meer om een ethische normativiteit. Aan de

orde hier is vooral hoe de ervaring uitwerkt in

het leven. Er zijn immers vormen van religio-

siteit waarin de ervaringen worden gebruikt om

bijvoorbeeld een eigen positie te claimen of

anderen te beschadigen. Ook zijn er kritische

vragen te stellen als dergelijke ervaringen leiden

tot sociaal isolement, tot het negeren van ver-

antwoordelijkheden, enzovoorts. En omgekeerd:

als de ervaring van een Christusverschijning bij-

draagt aan een geïnspireerd in de wereld staan

en een leven ten dienste van anderen, dan pleit

dat voor een positieve waardering.

De vraag naar het schone
De vraag naar het schone draait om de estheti-

sche normativiteit. Dat betreft niet alleen of in

de eerste plaats een kunstzinnig gehalte. Het

gaat om de vraag of en hoe we door een gebeu-

ren affectief geraakt zijn, wat ‘het ons doet’. Dit

is dan ook vaak een sterk persoonlijk geladen

normativiteit. In de verhalen die Van der

Zwaag doorgeeft, speelt deze een grote rol als

het gaat om de sterke overtuiging die de vertel-

lers aan hun ervaren Christusverschijning heb-

ben opgedaan. Die wankelt niet als bijvoor-

beeld voorgangers met een dogmatisch-nor-

matieve vraag de ervaring ter discussie stellen.

Zo kan het normatieve gesprek in drie ver-

schillende dimensies worden gevoerd en soms

betekent dat dat men elkaar niet verstaat.

Pastorale begeleiding
Wat betekent dit alles nu voor de pastorale

begeleiding? Om te beginnen ligt er een verant-

woordelijkheid om mensen bij te staan als ze

zoeken naar de betekenis van een dergelijke

spirituele ervaring. Dat is natuurlijk altijd al

aan de orde, maar er zijn een paar redenen

waarom dat hier nog sterker geldt. Zo is er

vaak sprake van crisissituaties of van een sterk

verlangen naar spirituele groei, en dat zijn l

27H A N D E L I N G E N 2012  I  1

Handelingen_1_2012  21-02-2012  11:36  Pagina 27



reflectie28

beide redenen voor sterkere pastorale betrok-

kenheid. Ook omgekeerd: juist in die situaties

zou de pastor erop bedacht moeten zijn dat

mensen intense ervaringen kunnen opdoen,

zoals de in het onderzoek van Van der Zwaag

beschreven Christusverschijningen.

Als dan die ervaringen ter sprake komen in

het pastorale contact, dan doet de pastor er

goed aan om vooral ruimte te maken voor de

verkenning van de betekenissen. Het snelle en

makkelijke oordeel (afwijzend of goedkeurend)

levert niet zo heel veel op. Veel waardevoller is

de zoektocht naar duiding. Dat betekent dus

ook het bezig zijn met de vraag welke betekenis

de ervaring heeft in het omgaan met de eigen

levensgeschiedenis enerzijds en met de religieu-

ze traditie anderzijds. Die zoektocht kan leiden

tot een fundamentele bezinning en daardoor

tot werkelijke spirituele groei. Men mag ver-

wachten dat zo’n religieuze ervaring het schar-

nierpunt van die groei is en daarom open, zorg-

vuldige begeleiding vraagt. Hier komen we op

het vlak van de geestelijke begeleiding (Van

Dam 2003; Van Knippenberg 1998), waarvoor

de traditie ook veel goede aanzetten geeft.

De normatieve vragen mogen in deze bege-

leiding ook zeker aan de orde komen. Van

belang is dan wel om de verschillende soorten

normativiteit te onderscheiden en mensen ook

te helpen hun weg te vinden in de mogelijke

conflicten tussen die dimensies. Zo kunnen ze

ook kritisch met hun eigen ervaringen omgaan

en ze een doorleefde en eerlijke plaats toeken-

nen in hun levensverhaal. Het gaat er nadruk-

kelijk niet in de eerste plaats om dat de pastor

tot een normatief oordeel komt. Veel belangrij-

ker is dat mensen zelf de normatieve vragen

stellen en doordenken.

Vruchtbaar maken
De wezenlijke vraag in de persoonlijke begelei-

ding is hoe iemand het eigen leven optimaal

kan invullen en vormgeven in antwoord op een

betekenisvolle spirituele ervaring als een

Christusverschijning. Aan de vruchten kent

men de boom. Het vertalen van de spirituele

ervaring in een levenshouding en in concreet

gedrag is een van de grote uitdagingen.

Wezenlijk daarbij is ook de vraag hoe deze zo

belangrijke ervaring een plaats kan krijgen in

de ontmoeting met anderen, met name ook in

de geloofsgemeenschap. Dat betekent dat de

pastor ook met mensen kan nadenken over de

vraag hoe de persoonlijke ervaring als getuige-

nis (testimony) vruchtbaar kan worden

gemaakt voor die gemeenschap. Daardoor

wordt ook een dreigend isolement voorkomen.

De pastorale zorg is daarmee ook niet alleen

gericht op de enkeling. Ruimte maken in de

geloofsgemeenschap voor een dergelijk getui-

genis helpt ook de gemeenschap als geheel ver-

der. Dat zal niet altijd worden opgepikt, maar

het maakt in elk geval aan de andere leden dui-

delijk dat er in de gemeenschap ruimte is voor

heel verschillende religieuze ervaringen.

Daardoor zullen ook anderen de vrijheid kun-

nen voelen om hun ervaring te delen. Het is

dan wel nodig om niet een bepaalde geloofsbe-

leving of bepaalde ervaringen tot standaard te

verklaren. Juist de ruimte voor diversiteit moet

Handelingen_1_2012  21-02-2012  11:36  Pagina 28



worden bewaard wil het tot werkelijke ont-

moeting komen.

Ontvankelijkheid stimuleren 
Ten slotte ligt er een pastorale verantwoorde-

lijkheid in het stimuleren van de ontvankelijk-

heid. Dergelijke helende ervaringen worden

zoals gezegd mogelijk door de verbinding tus-

sen de traditie en de persoonlijke biografie op

het kruispunt van het leven. Dat betekent dat

de pastor niet alleen kan werken aan de bege-

leiding bij ervaringen als die zich voordoet,

maar ook een rol heeft in het scheppen van een

verwachtingsruimte waarin zulke ervaringen

mogelijk worden. De pastor is als voorganger

immers ook voortdurend bezig met een perfor-

mance van het heilige die de bedding vormt

voor toekomstige religieuze ervaringen. In de

liturgie, in de geestelijke begeleiding, in

gebedsgroepen en kringen kan de pastor de

toon van ontvankelijkheid zetten die de erva-

ring van een Christusverschijning mogelijk

maken. De ervaring van de goddelijke aanwe-

zigheid – of welk wonder ook – kan men

namelijk nooit plannen, maar het is wel moge-

lijk om de ruimte te scheppen waarin het zou

kunnen gebeuren.

29H A N D E L I N G E N 2012  I  1

Literatuur
Brunner, E. (1935). Ons geloof. Amsterdam: Ten Have.
Van Dam, G.P. (2003). Dichter bij het onuitsprekelijke. Over

geestelijke begeleiding voor en door pastores. Baarn: Ten
Have.

Ganzevoort, R.R. (2006). The social construction of revela-
tion. International Journal of Practical Theology 8 (2),
1-14.

Ganzevoort , R.R. (2007). Staging the Divine. A theological
challenge for the churches in Europe. In: Jansen, M.M.
and Stoffels, H.C. (ed.). A Moving God. Immigrant chur-
ches in the Netherlands. Münster: LIT, 219-236.

Van Knippenberg, M.P.J. (1998) Tussen naam en identiteit.
Ontwerp van een model voor geestelijke begeleiding.
Kampen: Kok.

Van Saane, J. (2008). Gebedsgenezing. Boerenbedrog of
serieus alternatief. Kampen: Kok.

Sanders, J.T. (2000). Charisma, converts, competitors.
Societal and sociological factors in the success of early
christianity. London: SCMP.

Streib, H. (1998). The Religious Educator as Story-Teller.
Suggestions from Paul Ricoeur’s Work. Religious
Education 93, 314-331.

Thomas, W. & Thomas, D. (1928). The child in America.
Behavior problems and programs. New York: Alfred
Knopf.

Tracy, D. (1981). The analogical imagination. Christian the-
ology and the culture of pluralism. New York: Crossroad.

Wulff, D.M. (1997). Psychology of Religion. Classic and
Contemporary. Second Edition. New York: John Wiley &
Sons.

Ruard Ganzevoort (prof.dr. R.R.) is hoogleraar praktische
theologie aan de Vrije Universiteit Amsterdam.
r.r.ganzevoort@vu.nl

l

Handelingen_1_2012  21-02-2012  11:36  Pagina 29



l

R E A C T I E |   B e r t h i l d e  v a n  d e r  Z w a a g  

D
ezutter en Corveleyn vanuit de gods-

dienstpsychologie en Ganzevoort

vanuit de praktische theologie geven

waardevolle aanvullingen en verdere inzichten

bij het interpreteren van hedendaagse verschij-

ningservaringen. Deze aandacht voor het feno-

meen vanuit andere vakgebieden, op sympa-

thieke wijze beschreven, helpt bij de erkenning,

de acceptatie en het begrijpen van deze erva-

ringen uit de praktijk van het leven. Daar ben

ik heel dankbaar voor.

Op enkele punten heb ik echter een iets

andere visie. Daar ga ik in dit afsluitende artikel

op in. Het betreft vooral de principiële vraag of

Christus werkelijk aanwezig is bij een verschij-

ningservaring. Een ander punt is de vergelijking

met een rouwende, zoals Vergote die maakt om

het fenomeen van de verschijning te verduide-

lijken. Maar eerst enkele kleine aanvullingen.

Begeleiding 
In de praktijk blijkt dat mensen soms op weer-

stand stuiten als ze hun ervaring vertellen.

Dezutter en Corveleyn wijzen op het belang

van het spreken over een verschijning: ‘Zij zou-

den opgevangen moeten worden door de

pastor/begeleider om erover te kunnen spre-

ken. Door het gebruik van taal en het delen in

de grotere geloofsgemeenschap kunnen ze ver-

der betekenis geven aan de ervaring.’

De opvang kan eruit bestaan de ziener zijn of

haar verhaal te laten vertellen. Vervolgens kan

samen onderzocht worden op welke wijze de

gebeurtenis aansluit bij de verschijningen die in

de Bijbel beschreven staan en wat de betekenis

kan zijn voor het leven van de betreffende per-

soon. Een verschijning sluit aan bij de situatie

Is het werkelijk
Christus?

Niet alle verschijningen hoeven werkelijk religieuze ervaringen zijn.
Een aanwezigheid van Christus is niet grijpbaar in die zin dat het
empirisch aangetoond kan worden of dat een mens erover beschik-
ken kan. Maar kan bijvoorbeeld een hallucinatie zo’n uitwerking
hebben dat het een blijvende verbondenheid met Christus geeft?
Berthilde van der Zwaag besluit deze slotreactie met haar eigen ver-
schijningservaring.

C H R I S T U S V E R S C H I J N I N G E N

Affiche Kunsthal Rotterdam
Foto René Rosmolen  

reactie30

>

Handelingen_1_2012  21-02-2012  11:36  Pagina 30



Handelingen_1_2012  21-02-2012  11:36  Pagina 31



reactie

waarin iemand zich bevindt. Wanneer men zich

bewust is van problemen of emoties die op dat

moment een rol speelden, kan meestal het ver-

band gelegd worden tussen de situatie en de

verschijning. Dat kan helpen om de ervaring te

integreren in het leven. Het kan tot steun zijn in

het te boven komen van een moeilijke tijd, in

de geloofsontwikkeling en de relatie met God.

Dat blijft levenslang van waarde.

Als het in de geloofsgemeenschap gedeeld

wordt, kan de vraag opkomen waarom de een

zoiets meemaakt en de ander niet. Het is

belangrijk aan te geven dat mensen die een

verschijning hebben meegemaakt geen betere

gelovigen zijn dan zij die dat niet hebben erva-

ren. In alle beschrijvingen klinkt de overtuiging

dat het niet te maken heeft met eigen presta-

ties. In de beschrijvingen valt wel op dat de

betrokken mensen hun crisis of levensvragen

niet uit de weg gingen. Niet dat dit altijd een

bewuste keuze was, sommigen zaten zo vast dat

er geen uitweg meer was. Soms hebben zij zich

vanuit hun diepe dal in een schreeuw of in stil-

te tot God gericht, ze zijn een kerk binnenge-

gaan of in de Bijbel gaan lezen. Toch kan niet

gezegd worden dat mensen die een dergelijke

ervaring niet kennen op een verkeerde manier

met het leven omgaan. Hulp van God hoeft

niet altijd via een verschijning plaats te vinden.

Ganzevoort ziet het als ‘een verantwoorde-

lijkheid van pastores en geestelijk verzorgers

om mensen bij te staan als ze zoeken naar de

betekenis van een dergelijke spirituele ervaring.

Zo is er vaak sprake van crisissituaties of van

een sterk verlangen naar spirituele groei. Juist

in die situaties zou de pastor erop bedacht

moeten zijn dat mensen intense ervaringen

kunnen opdoen’.

Uit de praktijk blijkt inderdaad dat mensen

graag over hun ervaring willen spreken wan-

neer zij openheid bemerken. Pastores en

geestelijk verzorgers zouden in hun vraag naar

de hulpbronnen meer specifiek kunnen zijn.

Voorzichtig en vragenderwijs kan worden afge-

tast of er behoefte is om een religieuze ervaring

te delen. Omdat het vaak gebeurt in moeilijke

periodes in iemands leven, kan een vraag als:

‘Heeft u in deze moeilijke periode steun aan

uw geloof gehad?’ een opening zijn voor een

gesprek. Met kennis over en erkenning van ver-

schijningservaringen is een pastor ook in staat

tot het stellen van theologisch inhoudelijke

vragen die de ziener kunnen helpen naar de

ervaring te kijken.

Ganzevoort gaat nog verder door te stellen

dat een pastor zelfs ‘een pastorale verantwoor-

delijkheid heeft in het stimuleren van de ont-

vankelijkheid’ en ‘ook een rol heeft in het

scheppen van een verwachtingsruimte waarin

zulke ervaringen mogelijk worden’. Prachtig!

Onderscheidingsvermogen
Inderdaad hoeven niet alle verschijningen wer-

kelijk religieuze ervaringen zijn. Een dergelijke

ervaring kan ook een bijwerking zijn van

medicijnen of voortkomen uit een psychische

stoornis. Dezutter en Corveleyn geven het ver-

De eenmalige ervaring 
blijkt een leven lang 

mee te gaan

32

Handelingen_1_2012  21-02-2012  11:36  Pagina 32



helderende inzicht van de common world en

own world. De verbetering van de levenskwa-

liteit en het feit dat de ervaring als uniek

beleefd wordt, zijn ook criteria waarmee het

gezonde van het pathologische kan worden

onderscheiden. Een religieuze ervaring vervult

de persoon met zoveel verwondering en eer-

bied, dat de gedachte aan nieuwe ervaringen

niet opkomt. De eenmalige ervaring blijkt een

leven lang mee te gaan.

De grens tussen gezond en pathologisch is

overigens niet altijd scherp te trekken, dat geldt

zowel voor het psychische als het religieuze

leven. Maar wanneer blijkt dat een verschijning

iemand in verwarring brengt of aanzet tot

ethisch onverantwoord of schadelijk handelen,

kan worden betwijfeld of er sprake was van een

ervaring van Christus. De religieuze ervaring

wordt gekenmerkt door een boodschap met

een heldere inhoud en vaak een duidelijk

ethisch karakter. De ervaring vervult mensen

zodanig dat men er slechts met moeite over

spreken kan. Ten slotte is de terugkeer naar het

gewone leven een teken van een gezonde erva-

ring. Dikwijls leidt het tot een nieuwe beaming

van het leven.

Niet uit verlangen
Dezutter en Corveleyn gaan in op het verlan-

gen zoals zij dat in een van de voorbeelden uit

mijn openingsartikel aanwezig zien. Deze

vrouw riep, nadat ze een televisieprogramma

over engelen had gezien, God en Jezus aan om

hulp. Vervolgens geven Dezutter en Corveleyn

de visie van Vergote weer, die stelt dat verschij-

ningen ‘gegrond zijn in sterk affectieve motiva-

ties zoals het verlangen om bovennatuurlijke

personen te zien’. Vergote geeft het voorbeeld

van een rouwende wiens bewustzijn ‘bezet’ is

door de overledene. ‘Deze intense betrokken-

heid op de overledene kan de fysieke aanwezig-

heid laten ervaren. Het is een vluchtige, subjec-

tieve perceptie veroorzaakt door de emotionele

toestand van de rouwende persoon.’

Het waarnemen van overleden mensen is

geen onderdeel van mijn onderzoek geweest,

maar de beschrijvingen van Christusverschij-

ningen laten zien dat Vergotes vergelijking met

een rouwende niet opgaat. Niemand was in die

mate op Christus gericht als een rouwende op

de geliefde met wie men heeft geleefd. Men was

niet ‘bezet’ door Christus zoals een nabestaan-

de dat kan zijn. De relatie met Christus was

vóór de verschijningservaring niet zo intens,

dat is veelal pas daarna ontstaan. Het volgende

citaat van een van de respondenten beschrijft

wat in vrijwel alle reacties naar voren komt:

‘Vóór de ervaring was Jezus voor mij een hoog-

geplaatst iemand, ver weg van het alledaagse,

meer een figuur in ideële zin. Nu is hij gewo-

ner geworden, meer een broeder dan een

afstandelijke heilige. Jezus is voor mij een 

metgezel geworden.’

Sommige respondenten hadden zelfs in het

geheel geen geloofsachtergrond en geen ver- l

33

Sommigen hadden in het geheel 
geen geloofsachtergrond en geen 

vertrouwdheid met Christus

Handelingen_1_2012  21-02-2012  11:36  Pagina 33



reactie34

trouwdheid met Christus. Ook de vrouw die de

tv-uitzending had gezien, verlangde niet naar

een verschijning. Ze riep God en Jezus om

hulp, maar de verschijning verraste haar volko-

men.

Verschijningservaringen en de rede
Natuurlijk kan, zoals Ganzevoort voorstelt, in

plaats van de waarheidsvraag, de vraag centraal

komen te staan of, en zo ja, hoe de ervaring

bijdraagt aan een waarachtig in het leven staan

en aan een ‘echte’ relatie met God. Hij geeft

mooie voorbeelden, die ook terug te vinden

zijn in de ervaringsverhalen. Deze gevolgen

van de verschijningservaring geven al aan hoe

belangrijk het gebeuren is geweest voor de zie-

ner. Toch is de waarheidsvraag te boeiend en te

belangrijk om te negeren.

Daarom kijken we nu naar de principiële

vraag of het waar kan zijn dat Christus werke-

lijk aanwezig is bij een verschijningservaring. Is

het mogelijk dat mensen in deze aardse werke-

lijkheid Christus zien? Omdat ik hier kort

moet zijn, verwijs ik op deze plek naar de site

van Handelingen, www.handelingen.com. Daar

staat een uitvoeriger versie van dit artikel.

Zij die een verschijning hebben meegemaakt,

zijn ervan overtuigd dat de gestalte, die zij

interpreteren als Christus, vanuit een andere

werkelijkheid hun leefwereld binnenkomt. Is

deze stelligheid van de zieners een duiding van

het feitelijk bestaan van een andere werkelijk-

heid en de aanwezigheid van Christus daarin?

Of is het ‘slechts’ een geloofsuitspraak? Is de

rede in staat iets te zeggen over het waarheids-

gehalte van de bewering? En wat is ‘Christus

zien’? Is dat per se een ontologische kwestie? Is

dat per se een vraag naar het empirisch

bestaan van God/Christus?

Waardevol bij deze vragen is het citaat van

Brunner over het ‘bestaan’ van God, en de aan-

dacht die Ganzevoort vraagt voor het gegeven

dat er dingen zijn die ons overstijgen. Als mens

moeten we de beperktheid van ons ken- en

denkvermogen erkennen. James schrijft dat de

mystieke ervaring inzicht geeft in dieptes van

waarheid, die door het logisch verstand niet

kunnen worden gepeild (James 2005). Hij zegt

daarmee dat er kennis is die we, zonder dat de

rede er grip op heeft kunnen krijgen, moeten

aanvaarden. Men wordt in het ‘hart’ geraakt, en

het hart is zetel van andersoortige kennis en

van emotie die niet via het denken gaat.

(Stoker 2004). Ook Pascal noemt het kennen

van God een zaak van het hart, niet van de

filosofen. De traditie van de God der vaderen

berust op geloof en openbaring en niet op de

menselijke rede.

Deze erkenning van de menselijke beperking

om vanuit de rede over God en het transcen-

dente te denken en te spreken, is een eerste

vereiste. Maar daarna is er in wetenschappe-

lijke zin toch wel iets te zeggen over de waar-

heidsvraag. Geloofskennis is affectieve kennis,

maar hangt wel nauw samen met cognitieve

Mensen met een verschijningservaring 
gingen hun levensvragen 

niet uit de weg 

Handelingen_1_2012  21-02-2012  11:36  Pagina 34



35H A N D E L I N G E N 2012  I  1

kennis. Het verstand maakt iets samenhan-

gends van datgene waardoor we in het hart

worden geraakt. Alleen daarna is er communi-

catie mogelijk over religieuze ervaringen. James

houdt het voor mogelijk dat mystieke gevoe-

lens hogere gezichtspunten zijn, vensters

waardoor de geest uitziet op een wijdere en

meer omvattende wereld. Het zou wel het

meest juiste inzicht kunnen zijn in de zin van

dit leven. Door ze als niet ter zake doende ter-

zijde te schuiven, missen we een kans onze

horizon te verbreden (James 2005). Die com-

municatie is dus belangrijk vanwege de critici

die er ook in de theologie en in de kerk zijn, en

vanwege de criteria ter onderscheiding.

Onderzoeksmethode 
Ganzevoort stelt dat ‘de waarheidsvraag niet

wetenschappelijk te beantwoorden is’. Er kun-

nen inderdaad geen uitspraken worden gedaan

in de zin van ‘absoluut waar’ en ‘niet waar’ met

een zekerheid en geldigheid zoals die in de

natuurwetenschappen gelden. Voor deze erva-

ringen is een andere onderzoeksmethode en

doelstelling nodig en hebben we behoefte aan

andere criteria. De insteek van de praktijk-

georiënteerde rationaliteit is een passende

onderzoeksmethode in het gebied van de

geesteswetenschappen. De rede staat dan niet

tegenover het onderzoeksobject om dat te

beoordelen; de onderzoeker probeert een erva-

ring die in de praktijk van het leven voorkomt,

te begrijpen en er structuur in aan te brengen

met behulp van de rede.

Een vorm van praktijk-georiënteerde rationa-

liteit is het presumptionisme dat het principe

van redelijke aanvaarding hanteert. De stelregel

van de redelijke aanvaarding luidt: ‘het is rede-

lijk beweringen als geloofwaardig te accepteren

zonder er eerst redenen voor te geven, tenzij er

redenen tegen worden aangevoerd’ (Stoker

2004, 103). De ervaringen vanuit de praktijk

kunnen daarom het object van het onderzoek

zijn. Het doel is te komen tot een verantwoorde

en redelijke uitspraak over de bewering van

mensen dat ze Christus hebben gezien. Dan

gaat het dus ook over het werkelijkheidsgehalte

van de ervaring, niet alleen over de subjectieve

beleving en de gevolgen ervan.

Hallucinatie of werkelijke 
aanwezigheid?
Dezutter en Corveleyn kijken bij hun interpre-

tatie eerst naar de ‘hallucinatie’. Een letterlijke

uitleg van de definitie van de hallucinatie in de

Diagnostic and Statistical Manual (DSM) leidt

tot de conclusie dat een verschijning patholo-

gisch is wanneer het een hallucinatie is. Is het

een hallucinatie? Van Praag en Vergote

beschouwen, aldus Dezutter en Corveleyn, een

verschijningservaring niet per se als psychopa-

thologisch, wel als hallucinatie. Bij een halluci-

natie is er geen externe bron voor de waarne-

ming. Vergote stelt dat er, net als in de droom,

bij een verschijning ‘geen grijpbaar object in de

buitenwereld voorhanden is’. Van Praag ziet

verschijningservaringen als ‘een gemoedstoe-

stand waarbij het symboolkarakter van het

godsprincipe meer concrete vormen gaat aan-

nemen, wat visuele representaties kan veroor- l

Handelingen_1_2012  21-02-2012  11:36  Pagina 35



reactie36

zaken’. De kernvraag bij dit alles is dus of de

visuele representatie verwijst naar een externe

bron. Kan er een echte aanwezigheid zijn uit

een andere werkelijkheid? Kan Christus er zijn?

Mijns inziens is het belangrijk twee zaken te

onderscheiden. Als iemand Christus ziet, op

welke manier is dat dan Christus? Het gaat

erom ‘zien’ (in de ervaring) te onderscheiden

van het zien met de zintuigen. Uit de voorbeel-

den uit de praktijk blijkt dat het beeld dat men

met de zintuigen waarneemt, het beeld kan

zijn dat in het geheugen van de ziener aanwe-

zig is. Het is het beeld dat men bewust of

onbewust eerder heeft opgeslagen nadat men

het heeft gezien als illustratie, in museum of

film, of zich heeft gevormd bij verhalen. Dat is

de reden waarom de verschijningsgedaante ver-

schillen kan. Sommige mensen geven aan waar

ze dit beeld hebben opgedaan, zoals de arts die

een ets van Rembrandt noemt. Of dat altijd zo

is, is niet te achterhalen, we zijn ons er meestal

niet van bewust. Men kan soms achteraf de

herkenning opmerken met behulp van de

bron.

We staan nu eerst stil bij de vragen die hier-

door opgeroepen worden. Als de eigen beelden

uit het geheugen waargenomen worden, is het

dan wel een verschijning van Christus? En als

de beelden zo divers zijn, wat is dan zijn wer-

kelijke gedaante? Eerst kan opgemerkt worden

dat ook in het Nieuwe Testament beschreven

wordt dat Christus in verschillende gedaantes

verschijnt. In het evangelie van Marcus, hoofd-

stuk 16 vers 12, wisselt hij in kort tijdsbestek

van gedaante. De andere evangelisten komen

met heel andere beschrijvingen en ervaringen.

In de geloofstraditie staan eveneens diverse

vormen beschreven waarin een verschijning

van Christus gestalte krijgt. Ook daarbij spelen

kennelijk persoonlijke factoren een rol. We

kunnen hieruit concluderen dat Christus niet

werkelijk te zien is met onze ogen. Onze beel-

den zijn niet Christus, maar wat er in de loop

van de interpretatiegeschiedenis van Christus

geworden is. Christus geeft zich nooit volledig

prijs en is door niemand in geen enkele perio-

de in de geschiedenis volledig en afdoende in

kaart gebracht. Als we dat beseffen, weten we

dat allerlei verbeeldingen ons een beeld van

Christus hebben gegeven, we weten niet wat de

echte werkelijkheid van Christus is. Daarmee

beseffen we onze eerdergenoemde menselijke

beperktheid. Geloofsmysteries zijn niet te ken-

nen en te beschrijven omdat ze ons kennen te

boven gaan en aan onze uitdrukkingsmogelijk-

heden ontsnappen.

Na deze aandacht voor het beeld dat de zie-

ner heeft waargenomen, kijken we naar het

geheel van de ervaring. Zoals in de redactionele

introductie van dit nummer al werd aangege-

ven, heb ik zelf een verschijningservaring

gehad. Deze zal ik gebruiken ter illustratie.

‘Christus nam mijn hand vast.
Het was de ervaring van een 

menselijke handdruk’

Handelingen_1_2012  21-02-2012  11:36  Pagina 36



37H A N D E L I N G E N 2012  I  1

Ik zag Christus in de gestalte van een mens,

maar met een lichaam dat geen ruimte

inneemt, stralend en doorschijnend als licht. Ik

was me er niet van bewust dat ik dit beeld van

Christus bij me droeg. Ik nam hem waar als de

opgestane Christus. De verschijning sloot aan

bij mijn verdriet om zijn diepe lijden en zijn

sterven, zoals ik dat op dat moment las in het

evangelie. Was het beeld, dat ik bij de verschij-

ning waarnam, mijn voorstelling van Christus

of paste Christus zich aan bij het beeld dat ik

van hem had, of paste hij zich misschien zelfs

aan bij het verdriet dat ik om hem had? Hij

toonde zich aan mij als de ‘niet-lijdende’, de

verheerlijkte Christus. Dat was de boodschap

die hij mij heeft nagelaten. In mijn beleving

was hij werkelijk bij mij. Was er werkelijk een

grijpbaar object in de buitenwereld voorhan-

den? Ik stak mijn hand uit, maar ik wist tege-

lijk dat niet ik degene was die daartoe het ini-

tiatief had genomen, het was alsof mijn hand

uitgestoken werd; ik werd daartoe uitgenodigd

en geleid. Christus nam mijn hand vast. Het

was de ervaring van een menselijke handdruk.

Er ging veel troost en liefde van uit.

Dit heeft geleid tot een leven lang vertrouwen

in Christus en de ervaring van een levenslange

nabijheid van Christus. Is deze intimiteit moge-

lijk bij een hallucinatie? Bij een mystieke erva-

ring is dat mogelijk. Volgens James is een van

de kenmerken van een mystieke ervaring dat

‘het wilsvermogen van de mens is opgeschort

en dat men kan voelen door een hogere macht

te worden vastgehouden’ (James 2005, 282).

Dit is in tegenspraak met de visie van Vergote,

als hij een verschijning vergelijkt met een

droom waarbij er ‘geen grijpbaar object in de

buitenwereld voorhanden is’. Een aanwezigheid

van Christus is inderdaad niet grijpbaar in die

zin dat het empirisch aangetoond kan worden

of dat een mens erover beschikken kan. Maar

kan een lichamelijk voelbare aanwezigheid, die

bij de ontvanger ook een lichamelijke hande-

ling oproept, geproduceerd worden door pro-

cessen in de psyche? Kan een hallucinatie zo’n

uitwerking hebben dat het een blijvende ver-

bondenheid met Christus geeft? 

Misschien zijn er meer mogelijkheden dan

het typeren van ervaringen ofwel als ontologi-

sche werkelijkheid ofwel als hallucinatie.

* Zie www.handelingen.com
voor een uitgebreidere versie van deze reactie.

Literatuur
Bras, K.E. (1988). Muziek van zuiver zwijgen. Een overzicht

van de christelijke mystiek. Kampen: Kok 
Brink, G. van den (1994). Oriëntatie in de filosofie. Deel 1

en deel 2. Zoetermeer: Boekencentrum.
Douven, K. (z.j., 5e druk 1988). Het Christendom op weg

naar de 21e eeuw. Van Christusbelijdenis tot
Christuservaring. Soest: eigen beheer.

Duintjer, O.D. (2002). Onuitputtelijk is de waarheid. Budel:
Damon.

James, W. (1902; vert. uit het Engels, 5e druk 2005).
Vormen van religieuze ervaring. Een onderzoek naar het
wezen van de mens. Amsterdam: Abraxas.

Stoker, W. (2004) Is geloven redelijk? Zoetermeer: Meinema.
Stoker, W. (1990). ‘Transcendentie’ in de post-metafysica

van O.D. Duintjer. In: Cultuur als Partner van de
Theologie. Opstellen over de relatie tussen de cultuur en
godsdienstwijsbegeerte, aangeboden aan Prof.dr. G.E.
Meuleman. Kampen: Kok.

Störig, H.J. (1959). Geschiedenis van de filosofie. Een volle-
dig overzicht van het wijsgerig denken van de oudste tijden
af. Deel 1. Utrecht etc.: Prisma-boeken.

Zwaag, B. van der (2008). Als Christus verschijnt.
Christusverschijningen in deze tijd. Kampen: Kok.

l

Handelingen_1_2012  21-02-2012  11:36  Pagina 37



in beeld38

I N  B E E L D |   R e n é  R o s m o l e n  

Uitgestrekt

Hernieuwde aandacht was er voor Jan Sluijters (1881-1957). Het Singer Museum in Laren

eerde hem met een mooie tentoonstelling en de AVRO zond een boeiende documentaire

over hem uit. Aansluitend bij het openingsthema ‘Christusverschijningen’ in dit nummer

van Handelingen kijken we naar een schilderij ‘De bewening’ dat Jan Sluijters in 1923 schilderde.

Bijna diagonaal op het doek zien we de uitgestrekte figuur van Christus na de kruisiging en kruisaf-

name. Opvallend is de donkere dreigende sfeer. Alleen het gebroken lichaam verschijnt in het licht.

De schilder heeft het uitgemergelde lichaam van Christus afgebeeld in stevige toetsen met de aarde-

kleuren oker en bruin. Dezelfde aardetinten vinden we terug op de doek waarop Christus rust.

Achter dit gehavende lichaam zien we acht vrouwen opgesteld. Sommigen buigen zich naar het uit-

gestrekte lichaam toe, anderen kijken rechtstreeks naar de toeschouwer. Op de hoofddoek van een

van hen – waarschijnlijk Maria – valt spotlicht. Opvallend is dat haar gelaat in dezelfde aardse tinten

is geschilderd als het lichaam van de gestorvene. Rechts achter dit tafereel lijkt zich een verlaten land-

schap te ontvouwen. Vaag zijn de contouren van een heuvel – Golgotha? – zichtbaar en een slinge-

rende landweg.

Sluijters is vooral bekend geworden als schilder van (naakte) vrouwen, landschappen en portret-

ten. Religieuze werken maakte hij nauwelijks. Met Piet Mondriaan heeft hij geëxposeerd en geëxperi-

menteerd. Maar uiteindelijk bleef hij zijn eigen realisme en eigen kleuren trouw. Voorafgaand aan

het dagelijkse schilderproces stelde hij elke morgen weloverwogen zijn palet samen. Zijn kleurge-

bruik verraadt zorgvuldige keuzes.

De Christusfiguur die wij hier zien, is dus niet zonder reden in aardse tinten geschilderd. Het lijkt

alsof heel de rauwe aardse werkelijkheid in deze uitgestrekte Christus op het doek verschijnt. Een

werkelijkheid die gebroken is en waarin slachtoffers worden gemaakt. De open wond in het lichaam

van Christus en zijn stigmata in handen en voeten getuigen hiervan. De vrouwen zijn in tinten

blauw weergegeven. Zij doen mij denken aan een achtergrondkoor uit een Griekse tragedie. Er is

geen lucht te zien op dit schilderij, maar hun blauwe gewaden lijken te verwijzen naar een hemel die

aangeklaagd wordt.

Wat mij raakt, is de uitgestrekte rechterhand. Die hand lijkt centraal te staan. De linkerhand is de

liggende hand van een dode. De rechterhand wordt echter geheimzinnig opgeheven. Het lijkt alsof

de hand oprijst. Verrijst. De hand lijkt ook een dragend gebaar te maken. Waarom raakt mij dit?

Omdat mij bij de verwonde en open hand van deze gehavende Christus in zijn aardse kleuren een

regel van Rilke invalt: ‘Toch is er Eén die al dit vallen oneindig zacht in beide handen houdt.’

38

l

Handelingen_1_2012  21-02-2012  11:36  Pagina 38



39

‘De bewening’ (1923) van Jan Sluijters (1881-1957). Kröller-Müller Museum. Foto René Rosmolen  

H A N D E L I N G E N 2012  I  1

Handelingen_1_2012  21-02-2012  11:36  Pagina 39



artikel

A R T I K E L |   A n d r é  M u l d e r  

Of en in hoeverre is het carnaval te beschouwen als een vorm van
‘religie op straat’? André Mulder kijkt met open blik naar dit bonte
verschijnsel, dat in veel plaatsen van Nederland, van Kloosterburen
tot Maastricht, duizenden mensen op de been brengt. De uitkomst
van zijn zoektocht verrast.

A
ls geboren Groninger, afkomstig uit

het communistische Oost-Groningen,

heb ik jarenlang het carnaval alleen via

de televisie tot mij kunnen nemen. In mijn

orthodox-gereformeerde opvoeding werd er

wat meewarig, spottend en vooral afkeurend

gedaan over de ‘liederlijke’ activiteiten van roy-

aal drankgebruik, hospraktijken en vermeende

seksuele promiscuïteit, die naar men dacht de

kernbestanddelen van het carnaval uitmaakten.

Op de ‘elfde van de elfde’ werd ik in 2009 in

mijn rol van onderzoeker van hedendaagse

gestalten van zingevingsconstructie uitgedaagd

na te denken over de vraag of en in hoeverre het

carnaval te beschouwen is als ‘religie op straat’. In

het debatprogramma van VU-Connected en

Windesheim, ‘Peper en zout’ genaamd, was een

avond gepland over deze vraag. Carnavals-

verenigingen en de prins met de raad van elf

waren in Zwolle aanwezig om als ervaringsdes-

kundigen hun bijdrage aan het debat te leveren.

Ik vond en vind het een uitdagende vraag,

omdat deze noodzaakt tot het opnieuw en met

een open blik kijken naar dit bonte verschijn-

sel, dat op veel plaatsen in Nederland, van

Kloosterburen tot Maastricht, duizenden men-

sen op de been brengt. Hoewel ik al jaren in

Nijmegen woon en jaarlijks het carnaval om

me heen zie groeien, is het nog steeds niet

gelukt me dit gebeuren eigen te maken. Men

zegt wel dat het ‘in je bloed moet zitten’. Dat is

bij mij overduidelijk niet het geval. Vanuit deze

positie van distantie, met de bril van de onder-

zoeker, werp ik me op de vraag of carnaval te

lezen is als een religieus verschijnsel.

Oorsprong
Op het eerste gezicht is het antwoord op deze

vraag negatief. Wie een beetje bekend is met de

historie van het carnaval hier te lande, weet dat

dit driedaagse gebeuren een geschiedenis van

animositeit kent tussen carnavalsverenigingen

Carnaval: religie in
een nieuw jasje?

40

C A R N AVA L

Handelingen_1_2012  21-02-2012  11:37  Pagina 40



en de religieuze instituten (de rooms-katholie-

ke kerk en de protestantse kerken). Ook de

burgerlijke overheden hadden soms moeite

met de uitwassen van dit volkse feest. Hoewel

het een voorbereiding op de christelijke vasten-

tijd heet te zijn, werd er niet altijd van uit-

gegaan dat die voorbereiding zelf religieuze

kwaliteiten had. Eerder zag men het tegendeel.

Over de oorsprong van het feest zijn de histo-

rici verdeeld. De een voert het terug op ‘heiden-

se’ lenterituelen, bijvoorbeeld van de Germanen.

De ander wil vooral de band met de kerken

benadrukken door het een drempelritueel naar

de vastentijd te noemen. Dit gaat dan terug op

kerkelijke ‘zottenfeesten’, die sinds de tiende

eeuw aantoonbaar zijn. Ook worden analogieën

aangegeven met Griekse en Romeinse jaar-

feesten, rond de zonnewende. Duidelijk is wel

dat de wijze waarop het huidige carnaval wordt

gevierd nog niet zo oud is, dat wil zeggen, niet

ouder dan uit de negentiende eeuw. Overigens

geldt dat voor slechts enkele plaatsen in Brabant

en Limburg. Het carnaval werd op de meeste

plaatsen pas na de Tweede Wereldoorlog weer

nieuw leven ingeblazen via de carnavalsvereni-

gingen die toen werden opgericht. Hoewel er

dus in historisch perspectief dunne lijntjes zijn

te trekken naar mogelijk oudere religieuze oor-

sprongen van het feest, is dat voor de huidige

varianten moeilijk hard te maken.

Definiëring
Welke definitie hanteren we als we carnaval

onder de noemer van religie willen beschou-

wen? In wetenschappelijke kringen circuleren

twee varianten van definiëring van religie, een

essentialistische en een functionalistische. Bij

een essentialistische definitie zullen we moeilijk

positieve uitspraken kunnen doen omtrent het

carnaval. Dan is er immers veelal sprake van

‘betrokkenheid op een overstijgende werkelijk-

heid’. Deze werkelijkheid wordt vaak benoemd

met termen als ‘macht’ of ‘kracht’ (agency),

‘God’, ‘goden’ of ‘geesten’. De activiteiten rond

carnaval kunnen we nauwelijks onder een der-

gelijke betrokkenheid rangschikken. Niets wijst

erop dat carnaval in essentie een betrokkenheid

op zo’n hogere werkelijkheid laat zien. Hooguit

komt het tot uiting in de carnavalsmis, die in

sommige plaatsen als een min of meer normale

zondagse dienst wordt gevierd op de zondag

van carnaval. Of men zou moeten denken aan

de viering op Aswoensdag waarin het askruisje

wordt ontvangen. Van beide vieringen geldt dat

de overgrote meerderheid van de carnavalsgan-

gers hieraan niet deelneemt. Bovendien vindt

de viering op Aswoensdag na het carnaval

plaats, namelijk als religieus gemarkeerd begin

van de Vastentijd. Nadeel van een dergelijke

essentialistische omschrijving is, dat wat door

velen als hedendaagse of eigentijdse varianten

van religie wordt beschouwd, buiten boord

valt. Veel activiteiten en belevingen waaraan

sommigen religieuze kwaliteit toekennen,

komen zo niet in beeld.

Carnaval als ritueel 
plaatst je even

buiten de werkelijkheid

l

41H A N D E L I N G E N 2012  I  1

Handelingen_1_2012  21-02-2012  11:37  Pagina 41



Handelingen_1_2012  21-02-2012  11:37  Pagina 42



Handelingen_1_2012  21-02-2012  11:37  Pagina 43



artikel44

Ik kies daarom voor een functionalistische

manier van kijken, waarin de rollen die religie

vervult in het leven van mensen, van groepen

mensen en van de samenleving als geheel cen-

traal staan. Zo kan men spreken van religie als

‘sacralisering van het leven, levensmomenten

en/of levenscrises’, of als ‘een systeem van voor-

stellingen en gedragingen dat hulp biedt bij het

hanteren van de contingenties van het bestaan’.

Het gaat dan bijvoorbeeld om de verbindende

kwaliteit van rituelen, om de beleving van

gemeenschap tussen mensen en om beleving

met transcendentie-aspecten die mensen ver-

heffen boven het alledaagse en brengen bij wat

voor hen wezenlijk of heilig is. Deze functiona-

listische manier van kijken kun je toepassen op

de geloofsvoorstellingen, de geloofservaringen,

en evenzeer op het religieuze gedrag, de ritue-

len. In dit spoor geef ik hieronder enkele

observaties weer.

Ritueel feest
Een eerste term om de diepere kwaliteiten van

het carnaval op het spoor te komen is feest.

Carnaval is in antropologische zin te beschou-

wen als een ritueel, namelijk een feest. Deze

opvatting zal door sommige fervente carna-

valsvierders wellicht worden bestreden. Het

gaat in het ‘echte’ carnaval – zo bleek me in de

discussie te Zwolle – niet om het ‘feesten’ dat in

onze cultuur zo in zwang is. De laatste jaren

wordt, zo zegt men, het ware carnaval ver-

stoord door buitenstaanders die tijdens carna-

val ‘hun’ feestje komen vieren, met de nodige

bijverschijnselen van dronkenschap, vernielin-

gen en dergelijke. Deze opvatting van feest

bedoel ik hier niet.

De concepten ritueel en feest zijn in de lite-

ratuur overigens haast synoniem. Een feest is

‘een moment waarop of de gelegenheid waarbij

mensen, in het structureren van de tijd en de

loop van het individuele leven, als groep of als

samenleving een speciale (het alledaagse door-

brekende) rituele vorm aan gebeurtenissen

geven, die het persoonlijke en sociale bestaan

markeren, door middel van geloof, een reli-

gieuze, filosofische of ideologische oriëntatie

die zin geeft aan het leven’ (Post 2001). Een

ritueel kan beschouwd worden als geordend

geheel van symbolische gedragswijzen of hande-

lingen die uitdrukking geven aan een diepere

werkelijkheid.

Je kunt daarom zeggen, nuancering daar

gelaten, dat elk feest een ritueel is, maar niet

elk ritueel een feest. Feest legt de nadruk op het

moment van het carnaval (de drie dagen voor-

afgaand aan de vasten), het expressieve karakter

ervan, en de functie van het markeren van een

moment binnen het kader van een zingevings-

systeem (bijvoorbeeld bij carnaval het christe-

lijk-culturele systeem). Het concept ritueel

geeft aan op welke wijze dit moment expressief

wordt gemarkeerd, namelijk op geordende

Er is diepte te zien in 
een eerder als plat 

beleefde werkelijkheid

< Carnaval Hoogland. Foto René Rosmolen  

Handelingen_1_2012  21-02-2012  11:37  Pagina 44



45

ll

H A N D E L I N G E N 2012  I  1

wijze, door middel van een min of meer vast

patroon van symbolische handelingen. Er is

sprake van steeds terugkerende handelingen.

Bij carnaval is dat – hoewel van plaats tot

plaats verschillend – overduidelijk. Ik noem de

optocht met praalwagens waarin vaak com-

mentaren worden verbeeld op de actuele lokale

politieke situatie, de sleuteloverdracht van de

burgemeester aan de Prins, de ‘zotte harmonie-

kes’, het verkleden, het dansen, het wijzigen van

de naam van de stad, en het samen zingen.

Hoewel er ogenschijnlijk sprake is van een

‘vrolijke chaos’, zijn er bij carnaval duidelijk

patronen van gedrag herkenbaar die jaarlijks

terugkeren en constitutief zijn voor dit rituele

feest. Karakteristiek voor het feest is dat het

een contrast vormt met de alledaagse werke-

lijkheid: het doorbreekt de grijze saaiheid van

de dagelijkse verplichtingen, en plaatst je als

het ware even buiten de tijd, in een andere

tijdsorde. Het feest contrasteert met de norma-

le werkelijkheid. Naar die tijd-buiten-de-tijd

wordt toegeleefd, soms maanden lang.

Beide begrippen, ritueel en feest, verwijzen

naar gedrag in relatie tot een diepere werkelijk-

heid of het uitstijgen boven het alledaagse. Je

zou kunnen zeggen dat het heilige via het ritu-

ele feest in beeld komt. Maar wat is in de bele-

ving van de deelnemers dit anders-dan-het-

alledaagse? Als bronnen gebruik ik enkele

interviews uit twee documentaires die op de

televisie te zien zijn geweest (De Poel 2007;

Borsboom 2007).

Het andere van carnaval
In de genoemde televisiedocumentaires komt

in de gesprekken met deelnemers sterk naar

voren dat men een gevoel van vrijheid ervaart.

Men voelt zich vrij van en vrij tot een aantal

zaken. Vrij van werkverplichtingen, vrij van

sociale verplichtingen, vrij van sociale controle:

zaken die het alledaagse mee bepalen. Je hoeft

even niet te doen of te laten wat normaal wel

zou moeten, zoals het je aanpassen aan de ver-

wachtingen van werkgever, familieleden,

dorpsgenoten. Nee, je kunt juist vrij zijn om je

gedrag in te vullen zoals jij het wilt, om te han-

delen naar wat je gevoel je ingeeft, waar je

behoefte aan hebt. Het rituele feest geeft zoge-

zegd een ontsnappingsmogelijkheid: de dagelijk-

se druk die geldt in het normale leven wordt

even terzijde gesteld.

Een tweede element is het beleven van een-

heid met andere mensen. Dit lijkt wel het

belangrijkste kenmerk te zijn van het andere

van carnaval: het feest doorbreekt rolpatronen,

biedt ervaringsmogelijkheden van gemeenschap

met mensen die je in het dagelijkse leven, van-

wege de roldifferentiatie en sociale stratificatie,

nooit zou ontmoeten. De ene mens staat niet

boven de ander: je kunt zomaar met iemand

uit een hele andere sociale wereld aan de praat

raken of op de dansvloer belanden. Carnaval

biedt de gelegenheid tot ontmoeting. Je komt

in een andere sociale wereld terecht, waarin

gelijkheid en solidariteit de boventoon lijken te

voeren. Gelijkheid, eenheid en solidariteit wij-

zen op het gemeenschapsstichtende karakter

van het rituele feest van carnaval.

Handelingen_1_2012  21-02-2012  11:37  Pagina 45



artikel46

Dit sociale element wordt als heel waardevol

beleefd door bijvoorbeeld Co Post, die in de

IKON-documentaire Carnavalsvrouwen geïn-

terviewd wordt. Het is voor haar een beeld en

ervaring van de ‘wereld zoals deze altijd zou

moeten zijn’. Ik maak me sterk dat dit een door

velen gedeelde ervaring is. In dit ritueel wordt

iets beleefd van een verhoopte wereld, waarin

minder dwang en ongelijkheid is en meer

oprechte solidariteit. In deze wereld-buiten-de-

tijd wordt iets ervaren van een andere werke-

lijkheid, die ethisch te prefereren is boven de

normale, alledaagse werkelijkheid. Dit lijkt een

demonstratie te zijn van wat de antropoloog

Geertz (1973, 112) zegt over het ritueel: ‘In een

ritueel komen door de werking van een geheel

van symbolische vormen de geleefde wereld en

de verbeelde wereld samen; ze blijken dezelfde

wereld te zijn.’ Volgens Geertz is religie een cul-

tureel systeem, waarin de geloofsopvattingen

en rituelen de gevoelens van mensen diep-

gaand beïnvloeden door het formuleren van

coherente concepten over de orde van het

bestaan. Het gaat hierin zowel om ‘hoe de

wereld is’, alsook om ‘hoe de wereld zou moe-

ten zijn’. Deze werelden vallen in de beleving

van mevrouw Post samen.

Soms wordt carnaval opgevat als een omke-

ringsritueel of ‘rite of rebellion’: een geor-

kestreerde anarchie waarbij heersers onderda-

nen worden en boeren burgemeesters (vergelijk

de sleuteloverdracht aan de prins). De wereld is

dan even een tegenwereld waarin de rollen wat

de macht betreft op symbolische wijze zijn

omgedraaid. In die gespeelde inversie ervaren

sommigen een wereld ‘zoals deze zou moeten

zijn’ vanwege de gemeenschap die wordt erva-

ren.

Deze ‘beleefde’ gelijkheid sluit overigens

individualiteit en diversiteit niet uit, maar in.

Het maakt niet uit wat je doet, hoe je je kleedt,

wat je drinkt, hoe je danst: alom wordt beleefd

dat je in carnaval jezelf mag zijn. Carnaval is in

die zin een teken van respect voor diversiteit.

Verkleden met carnaval moet dan ook vaak

niet als het maskeren van het eigene worden

geduid, ook al accentueert een alom gedragen

boerenkiel een zekere mate van gelijkheid. In

de beide documentaires komt duidelijk naar

voren dat het verkleden juist ruimte biedt aan

het tot uitdrukking brengen van het eigen

gevoel van het moment of – breder – de eigen

persoonlijkheid. In sommige gevallen kunnen

we nog verder gaan: soms is het verkleden een

expressie van een sterk verlangen iemand

anders te mogen of te kunnen zijn. Met andere

woorden, mensen kunnen soms pas met carna-

val ten diepste zichzelf zijn. ‘Met carnaval kan ik

pas zijn wie ik zou willen zijn’ of: ‘Met carnaval

kan ik zijn wie ik had willen worden, maar

nooit geworden ben.’ Zo beschouwd biedt car-

naval een tegenwereld waarin mensen veilig

hun ware of verhoopte identiteit kunnen bele-

ven. Via de omweg van het verkleden komen

mensen tot zichzelf.

Via de omweg van 
het verkleden komen 
mensen tot zichzelf

Handelingen_1_2012  21-02-2012  11:37  Pagina 46



47H A N D E L I N G E N 2012  I  1

Religie op straat?
De exercitie van het analyseren van de docu-

mentaires heeft mijn beeld van carnaval, mee-

gekregen door mijn religieuze socialisatie,

danig veranderd. Het carnaval kan voor men-

sen meer betekenissen hebben dan een ‘orgias-

tisch bacchanaal’. Deze betekenissen lijken reli-

gieuze functies te vervullen en religieuze diepte

te hebben. Carnaval biedt ruimte aan en

instrumenten voor het beleven van waarden

die in godsdiensten hoog staan aangeschreven.

Het heeft trekken van een religieus ritueel

waarin de wereld, zoals door de goden gewenst,

beloofd of voorgeschreven, wordt verbeeld in

gelijkheid, vrijheid, eenheid en solidariteit. Het

is niet moeilijk elementen uit de christelijke

theologie te vinden die aan deze religieuze

karakteristieken expressie geven. Ik noem hier

slechts de metafoor van het Koninkrijk van

God, verbeeld in vele parabels van Jezus.

Het perspectief van een functionalistische

definitie levert in deze casus meer ‘religie’ op

dan dat van een essentialistische. Sommigen

zullen dat als een nutteloos perspectief ervaren,

omdat dan ‘alles’ wel religie kan worden. Zelf

denk ik daar anders over. Natuurlijk gaat het

maar om een beperkt aantal interviews dat is

geanalyseerd. Gesprekken met anderen kunnen

het gevondene tegenspreken, aanvullen, corri-

geren en nuanceren. Desondanks heeft deze

zoektocht me verrast. Er is vanuit een nieuw

perspectief diepte te zien in een werkelijkheid

die ik eerder als plat heb beleefd. Als praktisch

theoloog zoek ik naar deze nieuwe perspectie-

ven en naar nieuwe woorden om religie te vin-

den in een ont-traditionaliserende samenle-

ving. Daarbij houd ik voor ogen dat het secu-

liere en het sacrale eerder in elkaar overlopen

en met elkaar verbonden zijn, dan dat het twee

gescheiden ervaringssegmenten zijn. Carnaval

blijkt een mooie casus te zijn waarin beide

gelaagdheden van de werkelijkheid aan het

licht komen. Zo kan carnaval een religieus ver-

schijnsel zijn en in de beleving van mensen uit-

reiken naar iets hogers.

Als religie mensen met elkaar verbindt (koi-

nonia), als religie mensen tevens verbindt met

het visioen van een rijk van vrede en solida-

riteit, als religie mensen brengt bij wie ze ten

diepste zijn, is carnaval, gezien in dit functio-

nalistische perspectief, dan geen religie op

straat in een ander jasje?

Bronnen
Borsboom, A.M. (2007). Carnavalsvrouwen. IKON-docu-

mentaire.
Geertz, C. (1973). The interpretation of culture. New York:

Basic Books.
Poel, F. de (2007). Het gevoel van carnaval. KRO-documen-

taire.
Post, P. (2001). Liturgical movements and feast culture.

A Dutch research program; idem: Introduction and
application. Feast as a key concept in al liturgical studies
research design, in: Post, P., G. Rouwhorst, L. van
Tongeren & A. Scheer (eds.). Christian feast and festival.
The dynamics of Western liturgy and culture. Leuven:
Peeters, 3-77.

André (dr. A.) Mulder is lector theologie en levensbeschou-
wing aan de Christelijke Hogeschool Windesheim te
Zwolle.
a.mulder@windesheim.nl

l

Handelingen_1_2012  21-02-2012  11:37  Pagina 47



Handelingen_1_2012  21-02-2012  11:37  Pagina 48



reactie

R E A C T I E |   A n t o n  S i m o n s

O
p het verzoek van de redactie om te

reageren op het artikel van André

Mulder over carnaval, heb ik direct ja

gezegd. In het verleden heb ik me als katholieke

theologiestudent en promovendus beziggehou-

den met het werk van de Sovjet-filosoof

Michail Bachtin (1895-1975) (Simons 1996).

Deze had ten tijde van de stalinistische terreur

een proefschrift geschreven over de romans van

de zestiende-eeuwse schrijver Rabelais (Bakhtin

1968). Diens moeilijk doordringbare taal moest

volgens Bachtin worden geïnterpreteerd tegen

de achtergrond van carnaval en volkscultuur. In

de nasleep van mijn onderzoek heb ik wel

nagedacht over kwesties als het verband tussen

het Bachtiniaanse carnaval met religie en ritueel

(Simons 2001). Het gaf te denken dat Bachtin

een overtuigd christen was, en wellicht was zijn

Rabelais zelf een travestie, een christelijke over-

peinzing in marxistisch-leninistisch jargon.

Persoonlijke distantie
Mijn reputatie van destijds voelt nu als een

masker dat niet met mij is meegegroeid, maar

biedt tegelijkertijd nu een kans om in een the-

ologisch tijdschrift te verschijnen. Misschien

belicht deze ervaring ook iets van het religieuze

van carnaval, religie als onmiddellijk antwoord.

Ik denk aan wat Derrida schrijft: ‘Il faut bien

répondre. Et sans attendre’ (1996, 52). Volgens

Derrida heeft religie bovendien met terugkeer

te maken, met de onverwachte terugkeer van

iets dat je dood waande, of waaraan je ont-

snapt dacht te zijn. Mij schiet een herinnering

te binnen uit de jaren negentig. Met Limburgse

vrienden was ik vanuit Utrecht in het

Maastrichtse carnaval beland, verkleed als

monnik. Midden in de nacht wilde ik weg, en

wachtte ik in de vrieskou op de eerste trein

naar Utrecht.

En nu staat dan het carnaval weer voor mijn

neus in de persoon van een gereformeerde 

theoloog. Behalve een onderzoek in dialoog-

Gemaskerd

l

C A R N AVA L

49H A N D E L I N G E N 2012  I  1

‘Bij André Mulder ondergaat het carnaval zelf, zo lijkt het, een won-
derlijke transformatie. Eerst is het voor hem een ‘orgiastisch bac-
chanaal’. Geleidelijk gaat het via zijn gedistantieerde oog over in een
uitreiken naar iets hogers, zoiets als het Koninkrijk van God. Zo
lijkt het artikel een verkleedpartij waarin met de auteur het carna-
val tot zichzelf komt.’ Anton Simons reageert. Twee levensverhalen
meten zich en ontmoeten elkaar.

< Foto René Rosmolen  

Handelingen_1_2012  21-02-2012  11:37  Pagina 49



reactie50

vorm is het ook een meting – en wie weet

moet je zelfs van een meeting spreken – van

mijn levensverhaal aan dat van Mulder.

Levensverhalen waarin de afstand tot het car-

naval nadrukkelijk gekozen is, in naam van de

wetenschap of – in mijn geval – van een erva-

ring van onmogelijkheid.

Essentie en functie
Bij de vele paradoxen rond carnaval en onze

ervaringen hoort het gegeven dat ik destijds als

onderzoeker in het carnaval een bepaald soort

essentie wilde waarderen en een functionalisti-

sche visie bekritiseerde. Net andersom dus dan

Mulder. Wellicht speelt ons hier vooral een 

definiëringkwestie parten, die gemakkelijk kan

worden opgehelderd. De essentialistische 

definitie van Mulder gaat gepaard met de

gerichtheid op een hogere werkelijkheid als 

criterium, de functionalistische rol die religie

speelt in het leven van mensen. Let wel, het

gaat hier om de definiëring van religie. Ben je

eenmaal verlost van het essentialisme, dan kun

je religie vertalen in een aantal waarden die je

aan carnaval verbindt via ‘observaties’. Carnaval

behoeft kennelijk geen definiëring, het kan bij

voorbaat al worden uiteengelegd in elementen

met een specifieker of juist algemener karakter.

Het functionalisme dat ik bekritiseerde, behels-

de juist het carnaval. Het betrof een visie 

waarin carnaval werd gezien als schijnbare ont-

snapping aan de mechanismen van de sociale

ordehandhaving. In werkelijkheid versterkte het

die ordehandhaving alleen maar door deelne-

mers hun rebelse driften te laten uitleven in een

ongevaarlijk en eindig ritueel. Carnaval functio-

neerde als ‘ventiel’ van de sociale disciplinering.

Daartegenover waardeerde ik bij Bachtin wat

je zijn essentialisme zou kunnen noemen, zijn

visie op het carnaval als een bevestiging van de

werkelijkheid in zijn wordende gedaante. Dat

kwam vooral tot uiting in de taal van woorden

en beelden die Bachtin ‘grotesk realisme’

noemde. In de officiële, alledaagse taal worden

dingen en mensen voorgesteld als vaststaand.

In het groteske realisme worden ze afgebeeld

als ‘wordend’, vol tegenstellingen die in perma-

nent conflict verkeren. Bachtin noemt het

voorbeeld van een zwangere vrouw die een

voorstelling is van ‘dubbellichamelijkheid’. Hij

bedoelt daarmee niet zozeer een voorstelling

van twee conflicterende lichamen, maar een

voorstelling waarin niet is vast te stellen of het

om een of twee lichamen gaat. Het is dus eer-

der een strijd tussen verleden (een lichaam) en

toekomst (twee lichamen).

De paradox van essentialisme en functiona-

lisme kan dus, zo leren we van Mulder, worden

verhelderd door de essentie van religie op

afstand te houden van het thema carnaval. Dat

maakt de weg vrij voor een opsplitsing van de

verschijnselen, met het doel ze vervolgens op

een andere manier met elkaar in verband te

brengen. Het voorbehoud speelt daarbij –

Het ware en het valse carnaval,
maskering en ontmaskering,

hebben elkaar nodig 

Handelingen_1_2012  21-02-2012  11:37  Pagina 50



51H A N D E L I N G E N 2012  I  1

getuige Mulders formuleringen – een sleutelrol:

het feest ‘plaatst je als het ware even buiten de

tijd’ en: ‘Je zou kunnen zeggen dat het heilige

via het feest in beeld komt’.

Vanuit de gewonnen distantie kan Mulder

zijn definiëring laten volgen door observaties,

waarbij de waarden ontsnapping en de een-

heidsbeleving hem tot leidraad dienen. Mulder:

‘De laatste jaren wordt, zo zegt men, het ware

carnaval verstoord door buitenstaanders die

tijdens carnaval ‘hun’ feestje komen vieren, met

de nodige bijverschijnselen van dronkenschap,

vernielingen en dergelijke. Deze opvatting van

feest bedoel ik hier niet.’ Mulder doelt met zijn

afwijzing wellicht op de verstoring door bui-

tenstaanders. Minder helder is of hij met de

deelnemers zelf ook zou spreken van het ‘ware

carnaval’. Die kwestie wordt niet aangesneden,

omdat de definiëring van het essentialisme de

religie betreft, niet het carnaval.

Binnen Mulders functionalisme blijft

zodoende wel een essentialistische visie werk-

zaam, namelijk die op het carnaval. Het ver-

broederende carnaval wordt als de ware versie

onderscheiden van zijn onzuivere, gewelddadi-

ge imitaties. Een objectievere antropologie zou

voor dit doel wellicht ontoereikend zijn. Want

waarom zou je met zo’n antropologie niet ook

de ‘feestjes’ van de ‘buitenstaanders’ kunnen

interpreteren als ‘ervaring buiten de tijd’,

‘gelijkheid’ en ‘rebelse omkeringsrituelen’?

De bewakers van het carnaval
Hoe slaagt het ware carnaval er dan in het

ongewenste geweld buiten de deur te houden?

Het lijkt voor Mulder evident dat de carnava-

leske tegenwereld veiligheid biedt. Waar het

carnaval een geaccepteerd ritueel is, zal de

samenleving zichzelf verantwoordelijk voelen

voor de bescherming van het carnaval en zijn

deelnemers. Problemen kunnen optreden wan-

neer die samenleving zichzelf niet meer als

gemeenschap opvat, wanneer de ‘buitenstaan-

ders’ niet meer de afstand in acht nemen die

nodig is voor de doorgang van het ritueel.

Deze problemen hoeft Mulder niet aan te

roeren, omdat hij in een ‘ont-traditionaliseren-

de’ samenleving op zoek is naar nieuwe woor-

den voor gedeelde religieuze ervaringen. Hij

kan zich redden met theoretische distantie en

betrokkenheid. Maar wat als de ont-traditiona-

lisering zich ook doorzet binnen die seculiere

gemeenschap zelf? Die gemeenschap komt dan

allereerst voor het functionele, praktische pro-

bleem te staan van bescherming.

Ik herinner me van het carnaval uit de jaren

dat ik in Bergen op Zoom (‘Krabbegat’) woon-

de, dat bij de ingang van cafés bewakers ston-

den die de binnenkomers op wapenbezit con-

troleerden. Mijn vrienden vertelden me dat er

vooral gelet werd op groepen uit Rotterdam

die misbruik kwamen maken van de gast-

vrijheid. Met andere woorden: de interne soli-

dariteit van de deelnemers zelf ging samen met

de bescherming tegen misbruik en ging vloei-

end over in de beeldvorming van Rotter-

dammers als verstoorders.

Nog een stap verder. Heb je eenmaal het 

politionele probleem opgelost, dan volgt er het

probleem van de verspreiding en besmetting l

Handelingen_1_2012  21-02-2012  11:37  Pagina 51



reactie52

van de carnavalstaal zelf. In mijn geboortestad

Heerlen (‘Sjpassemig’) werden de carnavals-

liedjes van André van Duin geboycot omdat ze

platvloers waren, maar ook omdat ze zich niet

van het plaatselijke dialect bedienden. Het

‘ware’ carnaval mag dan diversiteit en vrolijke

ontmaskering van verheven waarden koesteren,

het gaat altijd om een ware diversiteit en ware

ontmaskering die tegen een onechte en vreem-

de diversiteit worden ingezet.

Binnen de sfeer van het ritueel blijft de oor-

log zijn speels karakter behouden. Maar opge-

nomen in de taal kan het carnavaleske diffuse,

onherkenbare, gemaskerde gestalten aannemen.

Bachtin kon zijn proefschrift over carnaval

schrijven, omdat de Partij zichzelf als hoeder

en erfgenaam van de volkscultuur zag. Maar in

de showprocessen zien we spot en vernedering

doordringen in de rechtszaal en de media. Wie

kort tevoren nog bij de leiders hoorde, werd

ineens ontmaskerd als volksvijand en geëxecu-

teerd. De retoriek van ‘narodnost’ (het volkse)

werd gebruikt om de bevolking af te leiden van

hongersnood en terreur en even gemakkelijk

om deze te rechtvaardigen. Het zijn de twee

kanten van de medaille. Het ware en het valse

carnaval, maskering en ontmaskering, roepen

elkaar op en hebben elkaar nodig, zeker binnen

een functionele context.

Affirmatie van onmogelijkheid
Ondanks dit soort bedenkingen ligt mijn sym-

pathie bij Mulders benadering. Je zou zijn

transformatie kunnen zien als een poging iets

te redden door iets anders te verwerpen. Het

carnaval als voorstelling van een betere wereld

wordt gered door de voorstelling van het ‘orgi-

astisch bacchanaal’ te verwerpen. Dat brengt

ons tot een paradox, een paradox echter die zo

scherp is, dat je beter van onmogelijkheid kunt

spreken. Om het ware carnaval van zijn onge-

wenste varianten te onderscheiden, moet je een

beroep doen op waarden die ermee in strijd lij-

ken: normalisering, disciplinering, definiëring.

Misschien zou je daarom een stap verder moe-

ten gaan en deze strijd meenemen in je affir-

matie.

Een aanknopingspunt biedt Bachtin, wan-

neer hij het carnaval omschrijft als ‘theater dat

in het leven zelf wordt geleefd’. Het is met

andere woorden geen werkelijkheid, maar een

artistieke vorm. In zijn jeugdjaren maakte

Bachtin deel uit van een overwegend christe-

lijke intellectuele scene die gretig Nietzsche las.

De geboorte van de tragedie hoorde destijds tot

het abc van elke Russische filosoof. In dat boek

doet Nietzsche een poging de tragedie te schet-

sen als een polytheïstisch samenspel. We heb-

ben Apollo nodig om ons open te stellen voor

de orgiastische kracht van Dionysos. Zonder de

artistieke vorm zouden we niet in staat zijn de

chaos onder ogen te zien en zouden we eraan

te gronde gaan. Die vorm was even komisch als

tragisch. In de tragedie Bakchai van Euripides

zien we een vorst in vrouwenkleren naar een

Carnaval is ‘theater’
dat in het leven zelf

wordt geleefd’

Handelingen_1_2012  21-02-2012  11:37  Pagina 52



53H A N D E L I N G E N 2012  I  1

ritueel gaan, waar hij als voyeur wordt ontmas-

kerd en verscheurd – naar later blijkt ook door

zijn moeder.

Tegenwoordig worden er (bijvoorbeeld

Critchley 2001) opnieuw pleidooien gevoerd

voor de herinvoering van polytheïsme, om ons

te beschermen tegen de dominantie van een

bepaalde visie en om de democratie te onder-

steunen met een visie op het buitenmenselijke.

Het secularisme is op zichzelf te zwak om ons

te motiveren tot morele betrokkenheid bij de

ander.

Persoonlijk aarzel ik nog om de overgang

naar het polytheïsme te voltrekken. Zijn in het

christendom zelf alle krachten uitgeput waar-

mee we de verpletterende gevolgen van een

eenheidsideologie kunnen tegengaan? Zou

onze consultatie van het heilige, zoals het nu

eenmaal functioneert, niet tegelijk een afscheid

en een verkenning van de limiet van het

christendom betekenen?

Persona
Laat ik tot slot opnieuw naar de theatermeta-

foor grijpen om het voorgaande te verduidelij-

ken. Het woord ‘persoon’ en ons persoonsbe-

grip zijn ontstaan uit persona, de Latijnse term

voor masker. Het masker werd gebruikt om

duidelijk te maken welk personage werd

gespeeld, maar ook als geluidsversterker (per-

sonare: ‘doorklinken’, zowel in de zin van

‘ergens doorheen klinken’ als ‘helemaal klin-

ken’). Het woord is later, zoals bekend, tevens

gebruikt om de Griekse term hupostasis te ver-

talen, waarmee de zijnsvormen Vader, Zoon en

Geest werden onderscheiden van God als de

Ene.

Het carnavalsmasker (persona) zou je kun-

nen zien als een voorstelling waarmee we twee

kanten op kunnen. Aan de ene kant beschermt

het masker het mysterie dat erachter schuil-

gaat. Nietzsche zegt dat een ‘tiefe Geist’ een

masker nodig heeft om zijn schaamte en

kwetsbaarheid te beschermen. Aan de andere

kant toont het masker ons een mogelijkheid

van het leven zelf. Bachtin waarschuwt ons dat

we zo’n masker, bijvoorbeeld in de gestalte van

een literaire held, vooral niet moeten verwar-

ren met werkelijk bestaande personen. De lezer

moet in zijn onvervangbare verantwoordelijk-

heid kunst en leven onderscheiden én op

elkaar betrekken.

Het gaat dus om een dubbele onmogelijk-

heid. Wanneer we naar een tragedie of kome-

die kijken, lijkt het slechts alsof we er levens-

wijsheden aan kunnen ontlenen. Gaan we er

werkelijk naar leven, dan belanden we in

onhoudbare situaties zoals de tragische

Oedipus of de ridicule Pentheus van

Bacchanten. Blijven we op afstand, dan zullen

we nooit de verzoenende eenheid beleven die

het theater ons beloofde.

In dergelijke onmogelijkheden voelt een reli-

gie zich in zijn element. Opgevat als onmiddel-

lijk antwoord berooft religie ons van de veilige

distantie die we nodig hebben om te overleven.

Tegelijk is er niets abstracters denkbaar dan

religie. Religie bindt ons in deze wereld aan iets

anders dan deze wereld. Elke eenheidservaring,

ook de broederschap van het carnaval, wordt l

Handelingen_1_2012  21-02-2012  11:37  Pagina 53



54

vanuit de religie tegelijkertijd bevestigd én

ondermijnd.

Daarom onderschrijf ik Mulders distantie

evenzeer als zijn betrokkenheid.

Literatuur
Bakhtin, M.M. (1968). Rabelais and His World.

Bloomington: Indiana University Press.
Critchley, S. (2011). Tragedy’s Philosophy – Philosophy’s

Tragedy (Radboud-lezing). Nijmegen, 4 oktober.
Derrida, J. (1996). Foi et savoir. In: J. Derrida en G.

Vattimo (red.). La religion, 9-86. Parijs: Éd. du Seuil.
Simons, A. (1996). Carnaval en terreur. De ethische beteke-

nis van Bachtins Rable (diss.). Utrecht: eigen beheer.
Simons, A. (2001). The Religious Assumptions of Bakhtin’s

Literary Sociology. In: B. Keunen, B. Eeckhout (red.).
Literature and Society: The Function of Literary Sociology
in Comparative Literature, 197-204. Brussel: Peter Lang.

Anton (dr. A.M.M.M.) Simons is leraar klassieke talen aan
het RSG Lingecollege in Tiel en filosoof.
amsimons@xs4all.nl

l

Handelingen_1_2012  21-02-2012  11:37  Pagina 54



column 55H A N D E L I N G E N 2012  I  1

C O L U M N |   T j e u  v a n  K n i p p e n b e r g

Onsterfelijk

H
et verontrustende van de grens is dat je er nooit zeker van bent of ze

je tegenhoudt dan wel doorlaat. Ruimtelijk valt haar mate van geslo-

tenheid en openheid wel enigszins in te schatten. Naar believen zoek

ik de beschutting van haar omheining of laat me verrassen door wat aan de

andere kant ligt. De deur van mijn huis houdt de wereld grotendeels buiten

en straks ga ik over haar drempel de stad in. Zulk een ruimtegrens staat mij

min of meer ter beschikking. Bij voldoende macht kan ik ze verleggen, ze met

hand en tand verdedigen of mijn territorium uitbreiden.

Met de tijdgrens heb ik het moeilijker. Ze is bedrieglijk. De grens tussen mijn ene en mijn andere

levensjaar ligt weliswaar exact op 13 maart, maar vroeger leek de gang van de ene naar de andere

verjaardag eindeloos. Tegenwoordig staat het nieuwe jaar voor de deur als een dief in de nacht. De

tijdgrens onttrekt zich aan mijn beheer. Weliswaar kan ik mijn tijd indelen en benutten, maar hij

ontglipt me voortdurend. Hij is als een stromende rivier. Ik kan een eindje meezwemmen, maar

hij ijlt me vooruit. Soms loop ik een wedstrijd tegen de klok, maar ik houd de tijd nooit bij. Als ik

uitgeput stilsta bij het uur U, stroomt de tijd onverstoorbaar verder. Niet ik heb de tijd, maar de

tijd heeft mij en wel onverbiddelijk. Hij slurpt me op. Mijn verleden wordt groter, mijn toekomst

kleiner. Tijd kent geen ontsnappingsclausule. Wie het over de tijd heeft, heeft het over de dood.

Niemand is onsterfelijk. Onder die titel schreef Simone de Beauvoir een roman. Daarin krijgt

Tosca een levenselixer en blijft eindeloos leven. Dat leven wordt een kwelling. De opwinding is

verdwenen. Geen traan meer in de ogen, geen vlam meer in het hart. Tosca’s tijd is zonder grens

en daarom altijd hetzelfde; geen verwachting, puur verveling. Een eindeloze reeks. Dat verhaal

overtuigt me. Toch blijft de hang naar een grenzeloze tijdreeks, het verlangen naar onsterfelijkheid

me op de hielen zitten. Misschien heeft het idee van ‘altijd verder’ me het zicht ontnomen op de

aantrekkelijkheid van het eeuwige dat staat voor het ongrijpbare moment waarop ik er ben,

gewoon, als de bloemen op het veld. Het wordt tijd me te laten verleiden door het geruststellende

van de grens, vandaag en als ik weer jarig ben. l

Foto René Rosmolen  

Handelingen_1_2012  21-02-2012  11:37  Pagina 55



casus

C A S U S A R T I K E L |   G e r t  d e  J o n g

Gert de Jong analyseert de verschuiving van ‘pertinent géén’ tot ‘per
se wél’ een kerkgebouw voor gelovigen in de nieuwste wijken van
groeistad Amersfoort.

I
n Amersfoort-Noord staat een kerkgebouw

van de Protestantse Gemeente. Het is een

kerkgebouw dat ‘er eigenlijk niet komen

zou’. Toen in de jaren zeventig van de vorige

eeuw bekend werd dat er grootschalige nieuw-

bouw in Amersfoort-Noord zou plaatsvinden,

spraken Amersfoortse kerken namelijk af dat de

kerk graag present wil zijn, maar dat een kerk-

gebouw daar niet meer bij past. Er kan veel in

het opbouwwerk, zo was de gedachte, maar de

tijd van kerken bouwen ligt achter ons.

Amersfoort-Noord is inmiddels bezig met de

afronding van de vierde fase van de nieuw-

bouw (wijk Vathorst); ook hier wil de kerk pre-

sent zijn. Toen de gemeente daarvoor plannen

ontwikkelde was de overtuiging dat de kerk

alleen present kon zijn als er per se wel een

kerkgebouw zou komen. Een niet geringe ver-

schuiving in aanpak dus gedurende de

opbouwfase van een zeer omvangrijke serie

nieuwbouwwijken. Hoe die verschuiving is ver-

lopen, wil ik analyseren aan de hand van een

door mij ontwikkeld model dat ik ‘dynamische

configuratie’ noem.

De grondstructuur van dit model van ‘dyna-

mische configuratie’ heb ik opgepikt van Jan

Jonkers (o.a. Jonkers 2000) en vervolgens nader

uitgewerkt, vooral in de richting van wat ik

noem besluitvormend handelen. In dit artikel

Kerkelijke gemeente
als dynamische 
configuratie

l

56

Een analysemodel in gemeenteopbouwprocessen

Wees voortvarend in 
het beleid en secuur 

met de mensen

PKN-kerken Inham en Brandpunt, RK-kerk Martinus
Amersfoort-Noord/Hoogland. Foto René Rosmolen

>

Handelingen_1_2012  21-02-2012  11:37  Pagina 56



57H A N D E L I N G E N 2012  I  1

Handelingen_1_2012  21-02-2012  11:37  Pagina 57



artikel58

introduceer ik globaal dit model en analyseer

dan het proces in Amersfoort-Noord. Voor die

analyse baseer ik me op de gevalstudie die ik

van 2003 tot 2008 uitvoerde (De Jong 2008).

Een gevalstudie beschrijft en onderzoekt, zoals

de naam al aangeeft, één geval. Maar wat ik uit

de gevalstudie afleidt, lijkt me bruikbaar bij het

nadenken over de lokale kerkelijke gemeente

en met name het besluitvormend handelen

binnen de gemeente. Met enkele gedachten

daarover sluit ik dit artikel daarom af. Maar

eerst, bij wijze van nadere beschrijving van de

casus uit Amersfoort-Noord, een korte schets

van de situatie aldaar.

Amersfoort-Groeistad
In de jaren zeventig van de vorige eeuw wordt

Amersfoort aangewezen als groeistad, wat bete-

kent dat een grote stadsuitbreiding in verschil-

lende fasen zal plaatsvinden. In dit artikel

beperk ik me tot de realisering van een kerke-

lijke wijkgemeente in de wijken Zielhorst en

Kattenbroek; beide wijken bevinden zich op

het terrein van de kerkelijke gemeente

Hoogland. Hoogland is thans deel van de bur-

gerlijke gemeente Amersfoort, maar heeft een

zelfstandige kerkelijke gemeente.

De Raad van Kerken van Amersfoort en van

Hoogland zien in de stadsuitbreidingsplannen

aanleiding om kerkelijke initiatieven te gaan

ontplooien. Er wordt een projectgroep opge-

richt, genaamd ‘Platform van de kerken met

het oog op Amersfoort-Groeistad’. Dit plat-

form gaat zich bezinnen op de vraag wat de

kerken te doen staat in de geplande stadsuit-

breiding. Daarbij is men zich bewust van secu-

larisatie en ontkerkelijking en van het feit dat

veel vormen van kerkelijke activiteiten niet

meer lijken te passen binnen de huidige tijd.

Ontmoetingsbijeenkomsten
Maar wat dan wel? Om daar achter te komen,

besluit men het oor te luisteren te leggen bij de

bewoners zelf. De kerk moet geen kerkelijke

gemeente stichten waar de mensen naartoe kun-

nen komen, maar de kerk moet naar de mensen

toe gaan en met hen in gesprek gaan over wat zij

wensen in hun wijk en in hun leven. Dromen

over de toekomst, daar gaat het om.

Daarvoor gaan leden van de bestaande kerke-

lijke gemeente van Hoogland, samen met

betrokken kerkleden uit Amersfoort, bij de nieu-

we bewoners langs om hen welkom te heten.

Wanneer een stratenblok wordt opgeleverd, trekt

men de buurt in met een welkomstpresentje

(een plantje of een bloemetje of iets dergelijks)

plus een informatiepakket én een hartelijk wel-

kom in de buurt. Men stelt zich voor als van de

kerk, vertelt dat de kerk graag een rol wil spelen

in de opbouw van de wijk en het leven van de

mensen, en dat men graag hoort op welke wijze

de kerk daarbij een rol kan spelen.

Er worden ook zogenoemde ontmoetingsbij-

eenkomsten belegd, waarvoor de nieuwe bewo-

ners worden uitgenodigd. Op die ontmoetings-

De kerk moest naar de 
mensen toe en met 

hen in gesprek gaan

Handelingen_1_2012  21-02-2012  11:37  Pagina 58



59H A N D E L I N G E N 2012  I  1

bijeenkomsten wordt dan, zoals dat wordt

genoemd, gedroomd.

Veel staat open, want men wil graag aanslui-

ten bij de wensen van de bewoners. Maar één

ding lijkt wel vast te staan: er komt geen kerk-

gebouw in deze wijk! ‘In deze tijd bouwen we

geen kathedralen meer’, zo hoorde ik iemand

zeggen. Dat had te veel van doen met traditio-

nele vormen van kerk-zijn en daarin wil men

liever niet meer investeren.

Gewerkt wordt dus met welkomstbezoek en

ontmoetingsbijeenkomsten. Ook worden expe-

rimentele vieringen gehouden. Dat zijn bijeen-

komsten in een zaal die men huurt van een

schoolgebouw. Daar komen mensen dan

samen ontbijten op zondagmorgen en wordt

een soort natuurlijke overgang van eten naar

viering gemaakt. Naar experimentele en alter-

natieve vieringen, wel te verstaan.

Toch een eigen gebouw
Nu stellen vrijwel alle bewoners het op prijs

dat ze welkom worden geheten door de kerk,

bij het huis-aan-huis welkomstbezoek. Zo’n

gebaar vindt men sympathiek. Echter slechts

een beperkt aantal mensen komt naar die ont-

moetingsbijeenkomsten. Om precies te zijn:

dat zijn voornamelijk mensen met een kerkelij-

ke achtergrond. Die waren in hun vorige

woonplaats kerkelijk betrokken en zoeken in

hun nieuwe woonstek in Amersfoort-Noord

ook een kerkelijk onderdak. Als aan hen

gevraagd wordt hoe zij vinden dat de kerk pre-

sent zou moeten zijn, geven ze aan behoefte te

hebben aan een eigen kerkgebouw. En ook die

alternatieve vieringen hoeft voor een toene-

mende groep mensen niet meer. Liever heeft

men een eigen kerkgebouw met min of meer

reguliere kerkdiensten.

En zo gebeurt het. Er staat nu een mooie

moderne kerk in de wijk Zielhorst-Kattenbroek

in Amersfoort-Noord. De kerk heeft weliswaar

een eigen karakter met een sterke oecumeni-

sche gezindheid, maar is tegelijk een traditio-

nele kerk in de zin dat het een kerkelijke

gemeente is zoals er zo veel zijn in Nederland.

Dynamische configuratie
De vraag is nu of ik dit gemeenteopbouwpro-

ces, of specifieker: het besluitvormend hande-

len dat aan dit proces ten grondslag ligt, kan

analyseren met het model van de dynamische

configuratie. Daartoe moet ik eerst dat model

nader toelichten.

Vanuit sociaalwetenschappelijk oogpunt is

een lokale kerkelijke gemeente een complex

fenomeen. Ze is zeker niet alleen te zien als

organisatie, hoewel er wel duidelijk kenmerken

van een organisatie aanwezig zijn. De gemeente

lijkt ook wel op een gemeenschap, maar even-

zeer zijn er kenmerken van een sociale bewe-

ging aanwijsbaar. Het is dus blijkbaar een

samenstelling van alle drie deze sociologische

entiteiten tegelijk. Die samenstelling noem ik

een dynamische configuratie, dat wil zeggen

een samenstelling van organisatie, sociale

beweging en gemeenschap waarbij die delen

zich dynamisch ten opzichte van elkaar ver-

houden. Allereerst definieer ik deze onderde-

len, die ik als entiteiten omschrijf. l

Handelingen_1_2012  21-02-2012  11:37  Pagina 59



artikel60

Organisatie
Met een organisatie bedoel ik dan – met

Lammers – een samenlevingsverband met een

min of meer hiërarchisch karakter dat functio-

neert op basis van een formeel-rationeel ont-

werp met betrekking tot functionalisatie-,

coördinatie-, en finalisatieprocessen. Lammers

licht die begrippen als volgt toe:

• functionalisatie is het bewust vormen van

taken en taakcomplexen als delen van een

groter actiegeheel, dat gericht is op het berei-

ken van een objectief doel;

• coördinatie is het bewust samenvoegen van de

functies met betrekking tot het objectieve

doel van het geheel;

• rationele finalisatie is het bewust betrekken

van het totaal van de gecoördineerde functies

op een objectief deel.

Kort gezegd: bij organisaties worden taken ver-

deeld, op elkaar afgestemd en betrokken op het

na te streven geheel (Lammers, Mijs & Noort

2000). Organisaties proberen dan ook altijd zo

effectief en efficiënt mogelijk te werken.

In navolging van de verschillende vormen

van handelen volgens Max Weber, noem ik het

handelen van de organisatie doel-rationeel

handelen (vgl. Goddijn 1980, 87-88). Er zijn

nog meer kenmerken van organisaties te noe-

men; deze zal ik hierna in een overzichtstabel

vermelden. Daarin wordt onder andere aan-

dacht besteed aan wat wel de interne stakehol-

ders wordt genoemd (voor de organisatie

noemt Lammers (1993) die ‘de organisatiege-

noten’), de oorsprong van organisaties en de

wijze waarop de omgeving wordt gezien en

benaderd.

Sociale beweging
Een sociale beweging vindt vaak haar oor-

sprong in een zekere onvrede of onbehagen

met de bestaande situatie. Naar aanleiding van

die onvrede ontstaat ‘een verzameling interac-

terende individuen die proberen veranderingen

van de sociale en culturele arrangementen te

bevorderen, te beheersen of tegen te houden’

(Klandermans & Seydel 1987, 78).

Een ander belangrijk kenmerk is dat er

binnen sociale bewegingen vaak een dragende

ideologie of visie is. De term ideologie gebruik

ik, met Schreuder (1981; 1985), in de neutrale,

sociaalwetenschappelijke betekenis van het

woord, namelijk als de opvattingen van waar-

uit de werkelijkheid wordt beschreven en ver-

klaard. De ideologie bevat daarbij een norma-

tief element.

Binnen de sociale beweging zijn de volgende

interne stakeholders aanwijsbaar. Allereerst

zien we de charismatische leiders. Dat zijn de

mensen die vanuit de ideologie of visie leiding

geven aan de sociale beweging. Zij doen dat

veelal door met bezielende verhalen mensen te

motiveren zich in te zetten. Eveneens proberen

ze een aantal mensen binnen de leidende kern

‘De kerk die er niet zou komen’
werd symbool 

van de eigen identiteit

Handelingen_1_2012  21-02-2012  11:37  Pagina 60



61H A N D E L I N G E N 2012  I  1

van de sociale beweging te betrekken.

Schreuder noemt hen de intimi. De charismati-

sche leider (en de intimi) proberen vervolgens

volgelingen te verzamelen; dat duid ik aan met

mobilisatie en commitment verwerven (verge-

lijk McCarthy & Zald 1977).

De wijze van handelen, volgens de

Weberiaanse indeling die ik hier gebruik, is

waarde-rationeel. In het te presenteren schema

staan deze en aanvullende kenmerken

genoemd.

Gemeenschap
De derde entiteit binnen de dynamische confi-

guratie is de gemeenschap. Kenmerken hiervan

zijn: verwantschap, identiteit, gezamenlijke

(vaak ongeschreven) normen en waarden, de

aanwezigheid van een netwerk van onderlinge

betrekkingen (die naar dichtheid en reikwijdte

kunnen worden beschreven), en symbolen en

rituelen.

Een aantal hiervan licht ik kort toe. Allereerst

is er de verwantschap, het zich op elkaar

betrokken weten van de leden van de gemeen-

schap (zie Tönnies & Ruebens 1990).

De gezamenlijke normen en waarden zijn

uitdrukking van ‘zo doen we dat hier’. Het zijn

de ongeschreven regels van de gemeenschap, of

de uitdrukking van de groepscultuur.

Ongeschreven, want gemeenschappen zijn over

het algemeen wars van formalisatie en zaken

vastleggen.

Symbolen en rituelen zijn betekenisvolle

objecten of handelingen die uitdrukking geven

aan een achterliggend idee of concept. Binnen

gemeenschappen kunnen bepaalde symbolen

of rituelen een samenbindende kracht hebben.

Soms vervullen fysieke grenzen of objecten

deze symbolische functie, bijvoorbeeld wan-

neer ‘Nederlanders’ zich willen onderscheiden

van ‘Duitsers’ rond voetbal, of wanneer men

een meer dan functionele band ervaart met het

‘eigen’ kerkgebouw.

De interne stakeholders zijn de informele lei-

ders. Dat zijn personen wier vermogen om

anderen te leiden voornamelijk persoonlijk is

(Etzioni 1966, 97-98). Achter de informele lei-

ders scharen zich vaak de volgers. Daarbij

wordt binnen de gemeenschap gedacht in ter-

men van gevestigden en buitenstaanders (Elias

& Scotson 1985). Door de gevestigden worden

gezamenlijke normen en waarden telkens

(stilzwijgend?) bevestigd. Dit kan door roddel,

uitsluiting, afkeuring of beloning. Vanuit de

optiek van de gevestigden overtreden de bui-

tenstaanders deze normen en waarden vaak op

ontoelaatbare wijze, waarmee dan weer

bevestigd wordt dat de buitenstaanders terecht

buitenstaanders zijn. De vorm van handelen is

naar de indeling van Weber affectief en traditi-

oneel.

In een samenvattend schema ziet het geheel er

als volgt uit.

De gemeenschap is de
stille kracht in het

besluitvormend handelen

l

Handelingen_1_2012  21-02-2012  11:37  Pagina 61



artikel62

Analyse
Op welke wijze helpen deze begrippen nu bij

de analyse van het gemeenteopbouwproces in

Amersfoort-Noord? Daarvoor ga ik de

geschetste casus nog eens langs en sta ik stil bij

wat ik noem het ‘besluitvormend handelen’, dat

is het handelen van de lokale kerkelijke

gemeente aan de hand van (meer of minder

expliciete) besluiten.

Bij de oprichting van het genoemde Platform

werd een intentieverklaring opgesteld die door

verschillende kerken is ondertekend. Hier ont-

staat dus een organisatie. Tegelijk werd een

visie geformuleerd die voortkomt uit een ver-

ondersteld tekort in de nieuwbouwsamenle-

ving. In een van de documenten staat het vol-

gende:

‘Naast vreugde om een nieuw begin te maken

in een nieuwe wijk, zijn er ook zorgen. De

huren zijn vaak hoog en eisen een belangrijk

deel van het inkomen. De aflossing van de

hypotheek gaat moeilijk. Mensen die verhuizen

moeten afscheid nemen van oudere relaties en

Facetten

Genoten of inter-
ne stakeholders

Kenmerken

Oorsprong

Handelen

Benadering van
omgeving

Organisatie

topleiding;
loyale elite;
inheemse elite;
organisatiegenoten

functionalisatie;
coördinatie;
finalisatie;
hiërarchie
formaliseren

bewuste constructie

doel-rationeel

analytisch

Sociale beweging

charismatisch leider;
intimi;
deelnemers

onbehagen;
ideologie of visie;
eigen normen en
waarden;
commitment en 
mobilisatie

drang tot verandering;
‘utopisch moment’

waarde-rationeel

tekort; object van 
verandering

Gemeenschap

informele leider;
volgers

verwantschap;
identiteit;
gezamenlijke normen
en waarden;
netwerken;
symbolen en rituelen;
begrenzing

niet geconstrueerd,
min of meer vanzelf
ontstaan

affectief en/of
traditioneel

vreemd of vijandig

Handelingen_1_2012  21-02-2012  11:37  Pagina 62



63H A N D E L I N G E N 2012  I  1

zien vaak geen kans om nieuwe op te bouwen.

Werkloosheid, echtscheiding en leven van de

bijstand grijpen diep op het bestaan in. De

snelle groei van een enorme wijk met al zijn

vreugden en zorgen is een uitdaging voor de

kerken.’

De kerken hebben hiermee hun agenda gezet

en dit is duidelijk de agenda van de sociale

beweging. We zien dus zowel de organisatie als

de sociale beweging en beide hebben een

gemeenschappelijke invloed op het besluitvor-

mend handelen.

Bij het opbouwwerk horen ook de genoemde

ontmoetingsavonden en de experimentele vie-

ringen. Die blijken een toenemende belangstel-

ling te kennen en er groeit een gemeenschap.

Die gemeenschap bestaat vooral uit mensen

met een kerkelijke achtergrond. Zo zegt

iemand in de interviews:

‘Daardoor gebeurde het ook dat als mensen

werden gevraagd voor activiteiten, je de

mening en medewerking van vooral kerkelijk

betrokken mensen kreeg. Als vanzelf ontstaat

er dan een groep waar de kerkmensen lang-

zaam maar zeker de boventoon gaan voeren.

De gemeenschap die ontstond, was een

gemeenschap van kerkmensen.’

Die gevormde gemeenschap handelt, zoals

hiervoor is aangegeven, traditioneel; dus zoals

ze het gewend zijn. En de kerkmensen die zich

rond het opbouwwerk verzamelden, hadden

blijkbaar geen behoefte om met de visie van de

sociale beweging die we rond het Platform en

de Beleidsvoorbereidende Kommissie Zielhorst

zagen ontstaan, in te stemmen.

Een van de predikanten zegt hierover in een

boek dat in 1993 de balans van de kerk in wor-

ding in Amersfoort-Noord opmaakt:

‘We hebben in die eerste fase mensen teleurge-

steld (…) vooral mensen aan de rand van de

kerk en buitenkerkelijken. Mensen die een heel

goeie inbreng hadden, zijn verdwenen. Ik was

daar in de goeie zin van het woord heel dubbel

in. Ik geloofde in die Kameleon-bijeenkomsten

(de experimentele vieringen in schoolge-

bouw De Kameleon – GdJ), maar ik ben ook

predikant van een gemeente. Mensen moeten

vanuit hun traditie hun geloof kunnen bele-

ven’ (Nijeboer & Haverlach-de Weerdt 1993,

132).

De predikant erkent en honoreert hier dus het

traditioneel handelen van de gemeenschap. Het

is een mooie illustratie hoe de invloed op het

besluitvormend handelen inmiddels is verscho-

ven. Van de sociale beweging die vanuit haar

ideologie of visie een bijdrage wil leveren aan

de wijksamenleving in opbouw en tegelijk een

vernieuwende bijdrage aan de kerk wil leveren,

gaat het naar de gemeenschap die affectief en

traditioneel handelt.

Vanuit die gemeenschap komt dan de vraag

naar een eigen kerkgebouw op. Wanneer daar-

toe wordt besloten, wordt er vervolgens veel

georganiseerd: l

Handelingen_1_2012  21-02-2012  11:37  Pagina 63



artikel64

‘Eerst werd een notitie geschreven en daarom-

heen is een werkgroep gevormd met katholie-

ken en protestanten. Vanuit die werkgroep

kwam een stuurgroep. De stuurgroep heeft

plannen ontwikkeld. Toen de plannen af

waren, zijn er verschillende commissies in het

leven geroepen (…) De commissies kwamen

met plannen en rapporteerden aan de stuur-

groep. Daar werden de beslissingen voorbereid

en ter besluit voorgelegd aan de kerkenraad.’

We zien hier functionalisatie, coördinatie en

formalisering van de organisatie in één citaat

terugkomen. Echter, tegelijk blijkt dat de orga-

nisatie weliswaar een belangrijke taak heeft met

al het geregel, gecoördineer en de finalisatie,

maar het geeft eerder de indruk van klussen

opknappen of genomen besluiten uitvoeren,

dan dat de organisatie een substantiële bijdrage

aan het besluitvormend handelen levert. Waar

dat besluitvormend handelen heen gaat, is

immers al ‘besloten’ door de gemeenschap: er

komt een kerkgebouw.

Dat het dus vooral de gemeenschap is, die

haar stempel op het besluitvormend handelen

drukt, leid ik ook af uit de wijze waarop de

gemeenschap haar eigen geschiedenis vertelt.

Vrijwel alle informanten die ik tijdens mijn

onderzoek sprak, vertelden dat Het Brandpunt

de kerk is die er eigenlijk niet zou moeten

komen. Nu die kerk er toch is, zou dat uitge-

legd kunnen worden als het afscheid nemen

van de ideologie of visie en de dromen die in

het begin zijn geformuleerd. Maar men vertelt

het verhaal niet zo en ook niet als een geschie-

denis van het bijstellen van doelen of het naast

zich neerleggen van oude idealen. Het is het

verhaal van wat men samen heeft neergezet,

ondanks het feit dat men vroeger toch dacht

dat dit echt niet zou kunnen. ‘De kerk die er

niet zou komen’ wordt daarmee een onderdeel

(symbool) van de eigen identiteit.

Terugkijkend op dit deel van de casus kan dus

worden geconcludeerd dat we hier een kerkelij-

ke gemeente als dynamische configuratie zien,

namelijk een samenstelling van organisatie,

sociale beweging en gemeenschap. Daarbij

blijkt ook dat het besluitvormend handelen in

het begin vooral gestuurd wordt door de socia-

le beweging. Maar naarmate er een gemeen-

schap ontstaat, gaat die het besluitvormend

handelen meer beïnvloeden. Organisatie en

sociale beweging blijven aanwezig, maar hun

bijdrage aan het besluitvormend handelen

neemt in betekenis af.

Zo zag ik tijdens mijn onderzoek talloze

beleidsplannen, notities, visieformuleringen,

draaiboeken voor het kerkenwerk, formulieren

enzovoorts. Het is de weerslag van veel doel-

rationeel handelen en vooral formaliseren. Ook

hoorde ik telkens visies en ideologieën ver-

woord. Soms om de ontstane situatie te herin-

terpreteren vanuit de eerder geformuleerde

visie. Daarnaast zag ik dus de genoemde

gemeenschap. Telkens is de lokale kerkelijke

gemeente in opbouw dus als zo’n dynamische

configuratie te zien, waarbij de te onderschei-

den entiteiten hun eigen wijze van handelen

hebben.

Handelingen_1_2012  21-02-2012  11:37  Pagina 64



65H A N D E L I N G E N 2012  I  1

Wanneer dat botst, en het eropaan komt welke

entiteit het zwaarste stempel op het besluitvor-

mend handelen drukt, blijkt dat in alle drie de

wijken vooral de gemeenschap te zijn die

nadruk legt op de goede onderlinge relaties,

mensen bij elkaar wil brengen en houden, en

een kerkelijke gemeente wil opzetten op een

wijze waarmee men vertrouwd is. Anders

gezegd: we zien de dominantie van affectief en

traditioneel handelen.

Conclusie en discussie
Er valt veel meer over deze casus te zeggen,

maar dat gaat het bestek van dit artikel te bui-

ten. De liefhebber leze mijn Doen alsof er niets

is (De Jong 2008), waarin een uitgebreide ana-

lyse is opgenomen. Nu is de vraag naar het nut

van dit analyseschema aan de orde.

Voor de beantwoording wijs ik allereerst op

het meervoudige karakter van de lokale kerke-

lijk gemeente. Daarin bevinden zich volgens

het model van de dynamische configuratie drie

entiteiten. Alle drie hebben zij hun eigen wijze

van handelen, en die wijzen kunnen elkaar ver-

sterken, maar zeker ook hinderen. Wie slechts

op één let, ziet veel over het hoofd. Die waar-

schuwing neemt ook Stoppels over in zijn

jongste boek (Stoppels 2009).

Voor zover ik het kan overzien, richt veel

gemeenteopbouw zich echter op organisatie en

sociale beweging. Organisatie in de zin dat

gemeentes beleidsplannen moeten formuleren

of bezig zijn hun missie of visie op schrift te

stellen. De gedachte lijkt dan te zijn dat als er

een en ander is vastgelegd, het besluitvormend

handelen zich wel langs die lijnen zal ontwik-

kelen.

Het schrijven en herschrijven van beleids-

plannen heeft echter het gevaar dat een papie-

ren werkelijkheid wordt gecreëerd, waar veel

tijd aan wordt besteed. Want als puntje bij

paaltje komt is de bijdrage van de beleidsplan-

nen aan het besluitvormend handelen veelal

gering.

De Groot (2010) is zich van de genoemde

dynamiek bewust en probeert de drie entiteiten

als het ware in een optimale relatie tot elkaar te

laten bestaan, door het theologische begrip koi-

nonia in te brengen.

Zo kan een analyseschema behulpzaam zijn

bij beleids- en veranderprocessen. Waar het

dan telkens om zal gaan is de erkenning dat er

binnen een gemeente drie entiteiten zijn, die

alle drie hun eigen wijze van handelen hebben.

Daarbij is het ook goed te beseffen, dat die

entiteiten niet met verschillende fracties

binnen een gemeente moeten worden vereen-

zelvigd. Soms kan één persoon zelfs onderdeel

uitmaken van meerdere entiteiten. Predikanten

zijn bijvoorbeeld vaak aanjager en inspirator

binnen gemeentes. Ze zijn dan de charismati-

sche leiders van de sociale beweging. Tegelijk

zijn binnen veel kerken predikanten ook quali-

tate qua lid van de kerkenraad en daarmee deel

van de organisatie. En als betrokken gemeente-

lid kunnen predikanten onderdeel zijn van de

gemeenschap. Het is dan raadzaam te blijven

letten vanuit welke entiteit of met welke rol

gehandeld wordt.

De gemeenschap is daarbij de entiteit die l

Handelingen_1_2012  21-02-2012  11:37  Pagina 65



artikel66

extra alertheid vraagt. Een gemeenschap laat

namelijk weinig schriftelijke sporen na: forma-

liseren of vastleggen hoort niet bij een gemeen-

schap. De communicatie is informeel, menin-

gen en opvattingen verspreiden zich vaak van

mens tot mens. De gemeenschap is daarom te

zien als de stille kracht in het besluitvormend

handelen.

Is de gemeenschap dan het grote obstakel bij

besluitvormend handelen? Zo is het door mij

zeker niet bedoeld. Wel kan de gemeenschap

remmend werken op het enthousiasme dat bij

een sociale beweging hoort, of voorbijgaan aan

de procedures van de organisatie. Maar even-

zeer kan de gemeenschap de groep mensen

zijn, die zich met hart en ziel inzet voor hun

eigen kerkelijke gemeente en het reservoir vor-

men voor al het vrijwilligerswerk dat moet

gebeuren.

Je bewust zijn van het feit dat een gemeente

een dynamische configuratie is, is één ding. Dit

gegeven verdisconteren in het handelen is een

tweede stap. Eigenlijk gaat die stap de intentie

van dit artikel te buiten. Ik wil namelijk slechts

een analysemodel uiteenzetten. Maar mogelijk

kan behulpzaam zijn wat ik vanuit mijn Kaski-

werk soms aanreik bij veranderingsprocessen:

wees voortvarend in het beleid en secuur met

de mensen. Daarmee bedoel ik het volgende.

Wanneer beleid eenmaal is vastgelegd, is het

verstandig daaraan vast te houden (zonder

rigide te zijn). Dat dit kan indruisen tegen wat

de gemeenschap met haar traditionele en affec-

tieve wijze van handelen, wenselijk vindt, zal

ieder beamen die betrokken is geweest bij kerk-

sluitingen, fusietrajecten, of – zoals in deze

casus beschreven – opbouwtrajecten. Die wen-

sen zijn in grote mate legitiem. De gemeen-

schap is immers (mede) drager van de kerkelij-

ke gemeente. Mensen die moeite hebben met

het beleid, hebben recht om gehoord te worden

en begeleid te worden. Maar wel altijd zo dat

het evenwicht tussen organisatie, sociale bewe-

ging en gemeenschap optimaal is.

Literatuur
Elias, N., & Scotson, J. L. (1985). De gevestigden en de bui-

tenstaanders. Een studie van de spanningen en machtsver-
houdingen tussen twee arbeidersbuurten. ‘s-Gravenhage:
Ruward.

Etzioni, A. (1966). De moderne organisatie. Utrecht:
Spectrum.

Goddijn, H.P.M. (1980). Max Weber, zijn leven, werk en
betekenis: een inleiding. Baarn: Ambo.

De Groot, K. (2010). Een gastvrije parochie is niet een
gezellige parochie. Handelingen, tijdschrift voor prakti-
sche theologie, 37(2), 2-11.

De Jong, G.P. (2008). Doen alsof er niets is. Sociologische
gevalstudie over een kerkelijke gemeente als dynamische
configuratie. S.l.: s.n.

Jonkers, J.B.G. (2000). Evaluatie van de gereformeerde
gemeenteopbouw. In: J.B.G. Jonkers & J. Bruinsma - de
Beer (eds.). Gemeente gewogen. Een introductie op het
theologische gesprek over de lokale kerkelijke gemeente,
12-34. Kampen: Kok.

Klandermans, B., & Seydel, E. (1987). Overtuigen en active-
ren. Publieksbeïnvloeding in theorie en praktijk. Assen
etc.: Van Gorcum.

Lammers, C.J. (1993). Organiseren van bovenaf en van
onderop. Een beknopte inleiding in de organisatiesociolo-
gie. Utrecht: Het Spectrum.

Lammers, C.J., Mijs, A.A., & Noort, W.J. van (2000).
Organisaties vergelijkenderwijs: ontwikkeling en relevan-
tie van het sociologisch denken over organisaties (8e bijge-
werkte druk ed.). Utrecht: Het Spectrum.

McCarthy, J.D., & Zald, M.N. (1977). Resource mobiliza-
tion and social movements: a partial theory. The
American Journal of Sociology, 82(6), 1212-1241.

l

Handelingen_1_2012  21-02-2012  11:37  Pagina 66



67H A N D E L I N G E N 2012  I  1

Nijeboer, W.C., & Haverlach-de Weerdt, L. (1993). Samen
op weg in een geherformeerde vrijplaats. Heden en verle-
den van de protestants-christelijke geloofsgemeenschap in
Hoogland. Hoogland: Hervormde/Gereformeerde
Kerkgemeenschap Hoogland.

Schreuder, O. (1981). Sociale bewegingen. Een systematische
inleiding. Deventer: Van Loghum Slaterus.

Schreuder, O. (1985). Moderne bewegingen. Oude thema’s
in een nieuw klimaat. Zeist: Kerckebosch.

Stoppels, S. (2009). Voor de verandering. Werken aan ver-
nieuwing in gemeente en parochie. Zoetermeer:
Boekencentrum.

Tönnies, F., & Ruebens, M. (1990). Gemeenschap en maat-
schappij. Grondbegrippen van de zuivere sociologie.
Leuven: Acco.

Gert (dr. G.P.) de Jong is senior onderzoeker en kwaliteits-
manager bij ITS, Radboud Universiteit Nijmegen.
dejong.gp@gmail.com

Handelingen_1_2012  21-02-2012  11:37  Pagina 67



Handelingen_1_2012  21-02-2012  11:37  Pagina 68



onderzoek 69

O N D E R Z O E K |   S a k e  S t o p p e l s  &  M a r j o l i j n  d e  W a a l

l

Wat gebeurt er als een vertrokken voorganger blijft wonen in de
plaats waar hij pastor is geweest en ook nog eens bij de gemeente of
parochie betrokken blijft?

Als de voorbijganger
blijft…

A
drian Verbree, voormalig predikant

binnen de Gereformeerde Kerken

Vrijgemaakt, schrijft in zijn boek

Eclips openhartig over zijn jarenlange burn-out

(Verbree 2003). Deze periode is voor hem en

zijn gezin enorm ingrijpend geweest.

Uiteindelijk moet hij beslissen zijn predikant-

schap er aan te geven. Omdat hij het nodig

heeft in een vertrouwde omgeving te blijven,

besluiten hij en zijn vrouw op zoek te gaan

naar een huurhuis in het dorp. Dat vinden ze

ook en daarmee bevinden we ons midden in

de thematiek van dit artikel: wat gebeurt er als

een vertrokken voorganger blijft wonen in de

plaats waar hij pastor is geweest en ook nog

eens bij de gemeente of parochie betrokken

blijft? In het geval van Verbree gaat dat prima,

getuige het nawoord in zijn boek: ‘Moge het

feit dat wij nog steeds met plezier in Grams-

bergen wonen en het feit dat ik er tegenwoor-

dig met enige regelmaat ook weer voorga in

< Beeld en foto René Rosmolen  

H A N D E L I N G E N 2012  I  1

erediensten het bewijs vormen van de uitste-

kende verhouding die wij met kerkenraad en

gemeente hadden en hebben’ (2003, 196).

Het kan ook anders. Dat ervaart Gary Nelson,

een Canadese baptistenvoorganger, als een van

zijn voorgangers na jaren elders te hebben

gewerkt, als emeritus terugkeert naar de stad

en de gemeente waar hij vroeger heeft gewerkt.

In een grijs verleden heeft een nationaal tijd-

schrift hem gerekend tot de top tien van predi-

kers in Canada. Ieder contact dat hij met

Nelson heeft, eindigt met een vraag: ‘Gary, did

you know that in 1955 I was named one of the

top ten preachers in Canada by Star Weekly?’

(2008, 12). De glorieuze tijden van de kerk zijn

al lang voorbij, de gemeente heeft het moeilijk,

en Nelson voelt zich voortdurend veroordeeld

door deze voorganger. De moed om tegen deze

‘Star’ in te gaan, ontbreekt hem echter. Wel

schrijft hij in zijn boek achteraf dat deze man –

inmiddels overleden – nooit in de gaten heeft

gekregen dat in Canada inmiddels niemand

Handelingen_1_2012  21-02-2012  11:37  Pagina 69



onderzoek70

meer geïnteresseerd is in een top tien van pre-

dikers.

Oriënterend onderzoek
Er is eigenlijk nauwelijks iets bekend over wrij-

vingen en problemen die zich kunnen voor-

doen op dit terrein. Dát ze zich voordoen is wel

duidelijk, maar op welke schaal en met welke

intensiteit, is onhelder. Ook in de literatuur is

er nauwelijks aandacht voor.

We hebben een oriënterend onderzoek gedaan

naar het fenomeen van ‘de voorbijganger die

blijft’. Dat is gebeurd via een open oproep in

Predikant en Samenleving, het orgaan van de

Bond van Nederlandse Predikanten en een ver-

gelijkbare oproep op de site van de Vereniging

voor Pastoraal Werkers Nederland (VPW), de

beroepsvereniging voor rooms-katholieke pasto-

res. In totaal hebben 47 personen gereageerd,

voornamelijk vanuit de Protestantse Kerk in

Nederland. Dat is geen indrukwekkend aantal

en ook gezien de onderzoeksvorm kan van enige

representativiteit geen sprake zijn. Het ging ons

primair om een eerste signalement van een rela-

tief onbekend fenomeen. Opmerkelijk was dat

als we in onze wandelgangen vertelden over het

onderzoeksthema, de gesprekspartners heel vaak

aankwamen met eigen ervaringen, van heel

dichtbij of verder weg. Kennelijk is de proble-

matiek qua omvang niet verwaarloosbaar!

Een ervaring
Een predikant aanvaardt een andere werkkring,

maar blijft wonen in de plaats waar hij – naast

een fulltime collega – parttime als predikant

gewerkt heeft. Hij houdt nadrukkelijk afstand

van de gemeente en gaat de eerste paar jaar niet

of nauwelijks op verzoeken in. Wel gaat hij een of

twee keer per jaar voor.

Als hij na verloop van jaren vanuit de kerkelij-

ke gemeente verzocht wordt om deel uit te gaan

maken van een beleidsgroep, reageert hij niet

afwijzend. Wel stelt hij als voorwaarde dat zijn

opvolger moet instemmen met zijn deelname.

Omdat hij geen protesten verneemt, treedt hij toe

tot de groep en probeert vanuit zijn kennis en

ervaring bij te dragen aan het proces van beleids-

vorming.

Als de groep al een tijd functioneert, meldt de

opvolger – met slechts een kleine aanstelling in de

gemeente – hem dat hij uit de wijkkerkenraad is

gestapt vanwege diens betrokkenheid bij de beleids-

groep. Dat is een schok voor hem en hij schrijft dan

ook direct een brief aan de wijkkerkenraad om zijn

ongenoegen kenbaar te maken. Uit de reactie blijkt

dat de kerkenraad min of meer willens en wetens

voorbij is gegaan aan de voorwaarde van de vroe-

gere predikant. Zelf heeft hij op dit punt geen

navraag gedaan bij zijn opvolger.

Het incident is voor hem overigens niet een

motief om zijn lidmaatschap weer ongedaan te

maken. Hij blijft lid van de groep en on spea-

king terms met zijn opvolger. Het incident is wel

een van de momenten waardoor de relatie tussen

de nieuwe predikant en de wijkgemeente onder

druk is komen te staan.

‘Ik wilde wel weg, maar 
mijn vrouw zei toen: 

dan moet je wel alleen’

Handelingen_1_2012  21-02-2012  11:37  Pagina 70



l

71H A N D E L I N G E N 2012  I  1

Wat leverde het op?
Van de 47 reacties waren er 44 afkomstig van

direct betrokkenen. Daaronder waren 24 voor-

bijgangers en 20 opvolgers van een of meer

voorbijgangers. Over het geheel genomen zijn

er meer positieve brieven dan negatieve, maar

dat geldt niet voor de groep voorgangers die te

maken hebben met een gebleven voorbijgan-

ger. Daar waar de gebleven voorgangers vooral

schrijven dat het goed gaat, schrijven de opvol-

gers veel gereserveerder over de plek van een

gebleven voorbijganger. In hun 20 reacties

domineren negatieve ervaringen niet echt,

maar als ze er zijn, zijn ze vaak wel erg zwart.

Gebleven voorgangers
Als we beginnen met de groep van gebleven

voor(bij)gangers, valt op dat ze vooral twee

motieven noemen voor hun keuze te blijven

wonen. Tijdens hun actieve periode hebben ze

een huis gekocht en in de tweede plaats is er de

gehechtheid aan de opgebouwde sociale con-

tacten. Dat geldt bepaald niet in de laatste

plaats voor de partner: ‘Ik wilde wel weg, maar

mijn vrouw zei toen: dat is dan jammer, dan

moet je wel alleen.’ De rol van veel voorbijgan-

gers blijft beperkt tot voorgaan in de zondagse

kerkdienst en het leiden van rouw- en trouw-

diensten. Sommige pastores blijven nog pasto-

raal actief, vaak met instemming van de opvol-

ger en soms zelfs op diens verzoek.

Wat veel gebeurt, is dat de oude voorganger

betrokken raakt bij beleidsmatige en/of theolo-

gisch-inhoudelijke zaken in de gemeente of de

parochie. De casus hierboven past op dit punt

dus in een breder plaatje. Een emeritus predi-

kant die lid is geworden van de toerustingcom-

missie in zijn gemeente schrijft het volgende:

‘Dat vind ik een mooie taak: niet zo opvallend

in beeld, maar ik kan wel mezelf erin kwijt,

ook als theoloog.’ Meerdere vertrokken voor-

gangers die positief schrijven over hun ‘blijven’,

spreken over heldere afspraken die zijn

gemaakt bij het vertrek. Het handhaven daar-

van is niet altijd eenvoudig, maar is wel nodig

om een nieuwe plek te vinden. ‘Een duidelijk

besef van misbaarheid’, is ook erg behulpzaam,

aldus een emeritus predikant.

Opvolgers
Onder de reacties van opvolgers vinden we

nogal wat pijn. De schaduw van de voorganger

is soms erg diep en lang. De spanning liep in

een bepaalde situatie zo hoog op, dat de opvol-

ger over de emeritus schrijft: ‘Ik heb zijn aan-

wezigheid gedurende de hele periode ver-

vloekt.’ De opvolger is onder andere door deze

ervaring er een paar jaar uit geweest. In een

andere situatie waren de opvolger en

voor(bij)ganger zo tegenover elkaar komen te

staan dat een vrouw, die stervende was, wilde

dat ze het bij zouden leggen en samen haar

begrafenis zouden doen. De respondent schrijft

daarover: ‘Ik vond alles best, maar heb toch in

alle vriendelijkheid gezegd dat ‘uw verzoenend

sterven’ op die afgedwongen manier eigenlijk

niet zo zinvol was.’

In de reacties komt ook naar voren dat de

persoonlijkheid van mensen hier een grote rol

speelt. Het kan immers ook heel goed gaan,

Handelingen_1_2012  21-02-2012  11:37  Pagina 71



onderzoek72

daarvan getuigen meerdere brieven. ‘Ik

beschouw het als een eer deze wijze collega

onder mijn gehoor te zien!’, schrijft een predi-

kant. Een andere respondent werpt een belang-

rijke vraag op: ‘Alleen de onderlinge collegia-

liteit voorkomt problemen, maar ik vermoed

dat dat doorgaans niet de sterkst ontwikkelde

kwaliteit is van veel predikanten. Is collegia-

liteit te organiseren? Dat is voor mij de grote

vraag.’

Die vraag lijkt inderdaad van belang in een

beroep dat nadrukkelijk solotrekken in zich

heeft en derhalve ook solisten zal aantrekken.

Aandacht wordt ook gevraagd voor de onhel-

derheid inzake het ambt bij het emeritaat en

bij het switchen naar werk buiten de geloofsge-

meenschap. Wat houdt op en wat blijft? We

komen hierop terug.

Meer over deze thematiek 
In ieder geval hebben de protestantse en de

rooms-katholieke kerk expliciet aandacht voor

de zaak die hier aan de orde is. De Protestantse

Kerk in Nederland ontwikkelt momenteel

gedragsregels voor predikanten en kerkelijk

werkers. Onder het kopje ‘De predikant/kerke-

lijk werker als collega’ wordt ook de emeritus

aangesproken: ‘Wanneer je je ambt of dienst in

een gemeente hebt neergelegd neem je distan-

tie in acht om je opvolger de ruimte te geven’

(concepttekst 2011). Hoe deze distantie er uit

moet zien, wordt niet uitgewerkt. In de

beroepscode van de Federatie Verenigingen

Pastoraal Werkers (VPW) van de Rooms-

Katholieke Kerk staat onder meer dit: ‘Een

pastor, van wie de aanstelling is geëindigd, laat

alles achterwege wat het functioneren van de

opvolger belemmert’ (2011, artikel 4.8). Ook

hier ontbreekt een verdere uitwerking. Beide

teksten zijn van recente datum en dat lijkt erop

te wijzen dat aandacht voor de thematiek

beleidsmatig gezien nog in de kinderschoenen

staat.

In zijn boek Beroepsethiek voor pastores

(2008) besteedt Schenderling aandacht aan het

vertrek van een pastor naar een andere plaats

of het neerleggen van het ambt. Hij spreekt

hier duidelijke taal: men vraagt te veel van een

geloofsgemeenschap als zij aan meerdere

pastores vertrouwen moet geven. Het loslaten

van de bestaande band met een voorganger is

vaak een moeizaam proces voor pastoranten,

zeker als deze band goed was. Het proces wordt

positief versneld als de voor(bij)ganger duide-

lijk maakt dat hij niet meer beschikbaar is voor

pastorale diensten, nog maar eens per jaar wil

voorgaan en geen adviezen meer geeft in

beleidsmatige kwesties. Schenderling noemt

het gevaar dat het aanhouden van bepaalde

pastorale relaties of het begeleiden van uitvaar-

ten ook uitgelegd kan worden als een motie

van wantrouwen ten opzichte van de opvolger.

De vertrekkende voorganger zal een clean break

moeten willen maken, zo stelt hij. Hij verwijst

hierbij onder andere naar Gaylord Noyce, een

Een liturgische markering 
kan helpen om 

afstand te nemen

Handelingen_1_2012  21-02-2012  11:37  Pagina 72



73H A N D E L I N G E N 2012  I  1

l

Amerikaanse hoogleraar die het boek Pastoral

Ethics (1998) schreef. Noyce schrijft dat de blij-

vende bemoeienis van vertrokken voorgangers

een van de grootste problemen is in de kerk.

Hij stelt dat dit probleem vaak onderwerp van

gesprek is in ethische verhandelingen onder

geestelijken (135). Dat is een constatering die

voor Nederland niet of nauwelijks lijkt op te

gaan. Noyce is heel duidelijk: het gaat in de

kerk om wat goed is voor de gemeenschap, niet

om individuele belangen. Hij noemt de

gemeenteleden clients, waarmee hij duidelijk

maakt dat er vooral sprake is van een professi-

onele band en niet zozeer van een vriend-

schappelijke band tussen pastor en pastorant.

Noyce noemt een aantal manieren waarop

blijvende contacten van vertrokken voorgan-

gers een gemeenschap negatief kunnen beïn-

vloeden. Het gaat daarbij onder andere om de

spagaat waarin een gemeenschap komt als ze

niet echt afstand neemt van de oude voorgan-

ger en de nieuwe niet voluit kan verwelkomen.

Het rouwproces komt niet goed op gang en

heel gemakkelijk kan de oude voorganger als

een schaduw over het functioneren van de

nieuwe heen vallen. Vergelijkingen worden dan

steeds weer gemaakt en als deze in het nadeel

van de nieuwe voorganger uitvallen, is diens

positie zeer kwetsbaar. Noyce pleit er dan ook

voor dat de oude banden echt worden doorge-

sneden en de oude voorganger ook werkelijk

uit beeld verdwijnt.

Een ander geluid horen we bij Friedman, de

inmiddels overleden rabbi en gezinstherapeut.

In zijn boek Van geslacht op geslacht (1999)

benadert hij de gemeente als een gezin. De

band tussen voorganger en gemeente is als een

huwelijk en het afscheid nemen van een

gemeente door emeritaat dan wel andere werk-

zaamheden ziet hij als een scheiding. Vanuit dit

gezichtspunt is het dan ook niet zo gemakkelijk

‘de navelstreng door te knippen’. Want welke

pastor zou datzelfde advies geven aan een

gemeentelid dat gaat scheiden en zich intensief

bezig heeft gehouden met de opvoeding van de

kinderen? Dat is simpelweg onmogelijk (264).

Vanuit het gezinsmodel ziet hij een mogelijk-

heid om deze situatie juist vruchtbaar te laten

zijn in de overgang van de ene naar de andere

situatie. Hij noemt vier samenhangende ele-

menten die ervoor kunnen zorgen dat de los-

making zo min mogelijk schade tot gevolg

heeft:

1. Het reguleren van de eigen emotionele

reactiviteit naar anderen toe. Hieronder

valt vooral het in de hand houden van de

eigen reactie en boven deze reactie staan.

Dat geldt misschien wel in het bijzonder

als er een vergelijking wordt gemaakt met

de opvolger (‘we missen uw preken zo…’).

2. Het toestaan van emotionele reactiviteit

bij anderen. Hier moet de tijd voor wor-

den genomen. Mensen moeten de ruimte

krijgen te reageren op het vertrek, zeker als

het rouw met zich meebrengt. Het eerste

element is hierbij van groot belang.

3. Ontspannen deel uitmaken van het over-

gangsproces. Een vertrokken voorganger

moet geen invloed willen uitoefenen op

Handelingen_1_2012  21-02-2012  11:37  Pagina 73



onderzoek74

het kiezen van de opvolger, maar kan wel

helpen bij bijvoorbeeld het opstellen van

een profiel voor de opvolger.

4. Contact blijven houden nadat de gemeente

verlaten is, maar daarbij voortdurend drie-

hoeksvorming uit de weg blijven gaan.

Friedman trekt hier weer de lijn naar de

scheiding van een huwelijk. Direct weg-

gaan en geen contact meer hebben, komt

het verwerkingsproces niet ten goede en

zorgt dat het langer duurt voordat de

wond geheeld is (270-274).

Friedman schrijft ook over zijn eigen vertrek

uit de geloofsgemeenschap waarbinnen hij

werkte (274-281). Uit zijn persoonlijke relaas

blijkt wel hoe complex het afscheid in de prak-

tijk is voor zowel de gemeente als de vertrek-

kende voorganger. Allerlei emoties komen

voorbij. We lezen over boze reacties uit de

gemeente en over jaloezie bij de voor(bij)gan-

ger als er een nieuwe opvolger is gevonden.

Wat is wijs (beleid)?
Ds. Lo de Liefde schreef in 2004 als emeritus

predikant twee artikelen over het emeritaat in

het tijdschrift Woord en Dienst. Hij pleit daarin

niet alleen voor een levenslang ambt voor pre-

dikanten, maar ook voor ouderlingen en diake-

nen. Achtergrond daarvan is mede de onhel-

derheid bij het emeritaat: de ambtsbediening

eindigt, maar komt het ambt daarmee ook ten

einde? 

De Liefde noemt het ambt een character

indelebilis, een onvergankelijk merkteken. Op

de weg naar zijn eigen emeritaat merkt De

Liefde dat het emeritaat in de praktijk niet

meer is dan een administratieve en financiële

aangelegenheid. Hij schrijft in het artikel dat

het besef van roeping, van het bekleed worden

met het ambt door handoplegging en het staan

in de gemeente, spaarzamer wordt. Alles wordt

geprofessionaliseerd in de kerk en daarmee

gaat volgens hem veel rijkdom verloren. Hij

vraagt zich af waar de breedte van de kerk in

haar geestelijke gestalte blijft bij deze rite de

passage.

In een tweede artikel gaat hij in op de vraag

hoe de kerk praktisch aanwezig kan zijn. Hij

verwijst naar de Duitse protestantse volkskerk

(Evangelische Kirche in Deutschland, EKD)

waar men binnen de liturgie rituelen kent voor

deze overgang. Zo krijgt de predikant die zijn

dienstwerk neerlegt, de handen opgelegd en

ontvangt hij de zegen voor de nieuwe fase in

zijn leven. Zo wordt een belangrijk scharnier-

moment liturgisch gemarkeerd. Dat helpt bij

het vinden van een nieuwe plek binnen de

kerk, zeker als de predikant betrokken blijft bij

de gemeente waarbinnen hij heeft gewerkt.

De Liefde stelt ook een procedure voor waar-

in de predikant die emeritus wordt, weer een

gesprek krijgt in de trant van het colloquium

bij het begin van zijn ambtsperiode. In dat

gesprek kan gesproken worden over de motiva-

Johannes’ leerlingen beklagen zich 
over het succes van Jezus: 

‘... iedereen gaat naar hem toe!’

Handelingen_1_2012  21-02-2012  11:37  Pagina 74



75H A N D E L I N G E N 2012  I  1

l

tie voor het ambt bij aanvang en de beleving

van het ambt achteraf. Dit gesprek heeft een

verwerkende functie: ‘Elementen van dank,

teleurstelling, vragen over tekortgeschoten zijn

kunnen dan geuit worden.’ Vervolgens moet

het gesprek ook gericht zijn op de toekomst:

heeft de emeritus plannen, hoe kan hij nog

ingezet worden en wil hij dat? Als deze vragen

niet gesteld worden, gaat veel menselijke erva-

ring, kapitaal en zinvolle kritiek verloren. Het

gaat De Liefde nadrukkelijk om het behoud

van alles wat goed is geweest, maar zijn plei-

dooi wordt ook gevoed vanuit het besef dat het

hier gemakkelijk fout kan gaan.

Een liturgische markering van het einde van

de actieve dienst kan helpen om afstand te

nemen, maar het is uiteraard geen panacee.

Veel hangt af van de persoonlijkheid van de

voorbijganger en van diens opvolger. Echter,

zelfs als beiden in de geest van Friedman geko-

men zijn tot zelfdifferentiatie, is de verhouding

nog steeds complex. Een van de respondenten

noemde in dit verband een belangrijke les die

hij had geleerd: ‘Met mijn eerste wijkpredikant

heb ik met betrekking tot huwelijksdiensten

iets belangrijks geleerd. Als ik gevraagd werd

door een stel dat mij kende – bijvoorbeeld van

belijdeniscatechisatie – zei ik eerst dat ze daar

eerst met hun wijkpredikant over moesten pra-

ten. Die nam na enige tijd contact met me op

en vertelde mij dat in feite die vraag geen zin

had. Hij kon met goed fatsoen geen ‘nee’ zeg-

gen op zo’n vraag. We kwamen er op uit dat

het beter was om eerst uit te gaan van de nor-

male situatie en dat is dat de eigen predikant

een huwelijksdienst leidt. In bijzondere situa-

ties kan ik eerst zelf met mijn collega overleg-

gen. Wat uit dat gezamenlijk beraad komt, kon

ik dan tegen het bruidspaar zeggen.’ Dit voor-

beeld maakt duidelijk dat er – zeker in de eer-

ste jaren na vertrek – vrijwel altijd druk is, dus

ook als de voorbijganger en de opvolger een

goede verstandhouding hebben.

In de hierboven beschreven ervaring zien we

dezelfde spanning terugkomen. Ook hier zal

het lastig zijn geweest voor de opvolger – als

het hem gevraagd zou zijn – om nee te zeggen

tegen het toetreden van zijn voorganger tot de

beleidscommissie. De relatie van voorbijganger

en opvolger is ingekaderd binnen een derde

partij, de gemeente of de parochie en de indivi-

duele leden daarbinnen. Dat maakt de onder-

linge verhouding nog eens extra kwetsbaar.

Want niet altijd voert wijsheid de boventoon

binnen de geloofsgemeenschap. Ook dat laatste

zagen we in de genoemde ervaring: de kerken-

raad legt de voorwaarde van de voorbijganger

naast zich neer en kiest daarmee impliciet

openlijk partij. Nog los van dit soort beleids-

matige zaken, ligt het gevaar van vergelijking

van voorgangers voortdurend op de loer.

Vergelijkingen worden snel gemaakt, zeker

rond het functioneren van voorgangers in de

publieke eredienst of in het persoonlijk pasto-

raat. Of deze vergelijkingen nu positief of

negatief uitvallen voor een betrokkene, vrijwel

onvermijdelijk zetten ze de verhouding tussen

voorbijganger en opvolger onder druk.

Handelingen_1_2012  21-02-2012  11:37  Pagina 75



onderzoek76

Onhelderheid rond het ambt 
Er is reden om nog iets uitvoeriger stil te staan

bij het ambt, want daar ligt in ieder geval

binnen de protestantse traditie onduidelijk-

heid. Een emeritus en een beroepbare predi-

kant (de term uit de kerkorde voor predikan-

ten die vanwege diverse redenen gestopt zijn

met hun werk als predikant) behouden de

bevoegdheid tot het bedienen van het Woord

en de sacramenten. Wat voor de meerderheid

van beroepen niet geldt, geldt wel voor profes-

sionele kerkelijke ambtsdragers: zij mogen na

te zijn teruggetreden doorgaan met het ver-

richten van werkzaamheden.

Als we kijken naar de kerkorde van de

Protestantse Kerk in Nederland, dan is ondui-

delijk of het ambt een levenslang merkteken is

of dat men uit het ambt ontheven wordt. In het

geval van de beroepbare predikant wordt er

gesproken over ontheffing van het ambt, in het

geval van de emeritus gebeurt dit niet zo expli-

ciet. De ambtsbediening is beëindigd, maar is er

een verschil tussen ambt en ambtsbediening? 

Van den Heuvel, auteur van De toelichting op

de (PKN) kerkorde beschrijft de onduidelijkheid

die dit oproept als volgt: ‘De emeritus of

beroepbare predikant wordt ‘uit het ambt ont-

heven’ maar behoudt de bevoegdheid tot de

bediening van het Woord en sacramenten.

Betekent dit, dat een baby, die gedoopt wordt

door een emeritus predikant, ambteloos

gedoopt is?” Volgens Van den Heuvel zou nie-

mand dat beweren en behouden teruggetreden

predikanten toch ‘iets van het ambt’ (Van den

Heuvel 2004, 144). Hier ligt dus een onhelder-

heid. Welke bevoegdheden een emeritus en een

beroepbare predikant behouden is wel duidelijk,

maar naar de grond hiervoor blijft het gissen.

Een geestelijke reden zou de levenslange roe-

ping kunnen zijn, die een predikant krijgt.

Koffeman maakt in zijn boek Het goed recht

van de kerk onderscheid tussen vocatio interna

en vocatio externa (2009, 144). De vocatio

interna is de inwendige roeping die iemand

kan ervaren. Deze inwendige roeping kan

bevestigd worden als de kerk iemand (be)roept

tot voorganger. Dit beroep van buiten is de

vocatio externa. Deze benadering roept de

vraag op wat de vocatio interna nog betekent

als de externa er niet meer is.

Door het behouden van de bevoegdheden is

er niet de noodzaak de overgang te maken naar

het ‘gewone’ leven zonder baan en zonder de

status van predikant. Zal men zich niet altijd

predikant blijven voelen? Ook voor de gemeen-

te zal dit gevoelsmatig zo blijven, zeker als de

voorganger in de gemeente aanwezig blijft.

Waarom zouden gemeenteleden die een band

hebben opgebouwd met een predikant géén

beroep op hem of haar blijven doen? Zou het

niet gemakkelijker zijn, zo schreven enkele

‘gebleven’ voorgangers, als de vertrokken voor-

ganger zou kunnen zeggen: ‘Ik kan niet op uw

verzoek in gaan want ik heb de bevoegdheid

niet meer’? Er is alle reden om deze thematiek

verder te doordenken.

Een probleem van alle tijden? 
Is het wijs om te allen tijde het veld te ruimen

en daadwerkelijk te vertrekken? De gedachten

Handelingen_1_2012  21-02-2012  11:37  Pagina 76



77

daarover verschillen, dat zagen we al. Een van

de respondenten schreef dat er in protestants

België een regel was, of is, die voorschrijft dat

een emeritus predikant niet mag gaan wonen

binnen een straal van veertig kilometer van

zijn oude gemeente. We hebben die regel niet

kunnen verifiëren. Een andere respondent stel-

de voor dat een vertrokken predikant op ten-

minste dertig kilometer afstand van de oude

werkplek zou gaan wonen.

Deze geografische benadering brengt ons bij

het intrigerende begin van Johannes 4. Het is

het hoofdstuk over de ontmoeting van Jezus

met de Samaritaanse vrouw, maar de vrij

onbekende opmaat van het hoofdstuk prikkelt

de nieuwsgierigheid. Het komt Jezus ter ore dat

aan de Farizeeën wordt verteld dat hij meer

leerlingen maakt dan Johannes. Ook zou hij er

meer dopen. De twee worden dus vergeleken

en een driehoek ontstaat. Jezus besluit Judea te

verlaten. Hij wijkt uit naar Galilea.

Commentaren concentreren zich vooral op

de vraag of Jezus al dan niet doopte en op een

mogelijk conflict met de Farizeeën. Er is niet of

nauwelijks aandacht voor de relatie tussen

Jezus en Johannes de Doper. In hoofdstuk 3, 26

lijken de leerlingen van Johannes zich te bekla-

gen over het succes van Jezus: ‘... iedereen gaat

naar hem toe!’ Zou Jezus zich hebben terugge-

trokken om niet in een concurrentieverhou-

ding met Johannes terecht te komen? Zelf

staan beide mannen, afgaande op het getuige-

nis van de evangelist Johannes, boven een der-

gelijke verhouding, maar hun leerlingen kenne-

lijk niet. Een goede verstandhouding tussen

twee mensen kan door derden onder druk

komen te staan. Jezus wijkt uit van het religieu-

ze centrum Judea naar het perifere Galilea.

Juist in zijn raadselachtigheid fascineert deze

tekst, zeker in het verband van onze thematiek.

Een driehoek is zo gemaakt in gemeente en

parochie! Is er soms grond om in zo’n situatie

als meer ‘succesvolle’ voorganger uit te wijken,

in welke vorm dan ook? 

Literatuur
Friedman, E.H. (1999). Van geslacht op geslacht.

Gezinsprocessen in kerk en synagoge. Gorinchem:
Ekklesia.

Heuvel, P. van den (red.) (2004). De toelichting op de kerk-
orde van de Protestantse Kerk in Nederland. Zoetermeer:
Boekencentrum.

Koffeman, L. (2009). Het goed recht van de kerk. Een theolo-
gische inleiding op het kerkrecht. Kampen: Kok.

Liefde, L. de (2004). Emeritaat: waar is de kerk? In: Woord
en Dienst, jrg. 53, nr. 15, 12-13.

Liefde, L. de (2004). Emeritaat, de rol van de kerk. In:
Woord en Dienst, jrg. 53, nr. 16, 12-13.

Nelson, G.V. (2008). Borderland Churches. A Congregation’s
Introduction to Missional Living. St. Louis: Chalise Press.

Noyce, G. (1988). Pastoral Ethics. Professional
Responsibilities of the Clergy. Nashville: Abingdon Press.

Schenderling, J. (2008). Beroepsethiek voor pastores. Budel:
Damon.

Verbree, A. (2003). Eclips. Verslag van een burn-out.
Barneveld: De Vuurbaak.

Sake (dr. S.) Stoppels is universitair docent kerkopbouw en
diaconiek aan de Faculteit der Godgeleerdheid van de
Vrije Universiteit te Amsterdam.
s.stoppels@vu.nl 

Marjolijn (M.J.L., Ba) de Waal is masterstudent theologie
aan de Protestantse Theologische Universiteit. Haar
bachelorscriptie (Vrije Universiteit Amsterdam) waarin ze
verslag doet van het onderzoek, is bij haar per e-mail op te
vragen.
mjldewaal@pthu.nl.

l

H A N D E L I N G E N 2012  I  1

Handelingen_1_2012  21-02-2012  11:37  Pagina 77



actueel78

A C T U E E L

Vrouwen tussen geloven, geld en
groen
Op 24 en 25 maart 2012 wordt in Delft de vol-

gende Oecumenische Vrouwensynode gehou-

den met de ecologisch feministische theologie

als overkoepelend thema: ‘Vrouwen tussen

geloven, geld en groen’. Daarnaast worden ook

de thema’s ‘landbouw en voedsel’ verdiept. Met

lezingen, workshops, een vergadertafel waar

punten voor gezamenlijke actie ingebracht

kunnen worden, plus een praathuis: een ont-

moetingsplek om thema’s die vrouwen bezig-

houden uit te wisselen.

Locatie: Westcordhotel, Delft. Deelinschrijving en

overnachting mogelijk.

Inschrijven: vrouwensynode.nl 

Studiedag ‘Eerbiedig pastoraat’
‘Een pastoraal werkster bezoekt een suïcidale

vrouw. Zonder de vrouw iets te vragen, neemt

de pastoraal werkster contact op met de huis-

arts en begeleidt zij de pastorant nadrukkelijk

naar psychologische hulp. De vrouw gaat in op

de behandeling en bedankt de pastoraal werk-

ster achteraf hartelijk voor wat ze gedaan

heeft.’

Balanceert de pastor hier op het randje van

haar pastorale bevoegdheid of gaat zij er alsnog

overheen? Wanneer moet je als pastor durven

ingrijpen of loslaten? En wat geeft uiteindelijk

de doorslag bij de afweging van de eigen

beroepsethiek? Over deze en andere elementen

rond het persoonlijk pastoraat en de relatie

tussen pastor en pastorant, organiseert

Luce/CRC op 13 april 2012 van 13.00 tot 17.30

uur een studiemiddag ‘Eerbiedig pastoraat’

voor pastorale professionals aan de hand van

twee actuele moraaltheologische onderzoeken,

van Guus Timmerman (Universiteit van

Tilburg) en van Marina Riemslagh 

(KU Leuven).

Locatie: FKT, Heidelberglaan 2, Utrecht, zaal 817.

Kosten: € 55; € 45 alumni FKT en leden VPW

(mits vermeld bij opgave). Opgave: voor 1 april

via www.luce-crc.nl

Symposium spiritualiteit en dementie
Over spiritualiteit en dementie gaat het tweede

gezamenlijke symposium van Luce/CRC en

Reliëf op 17 april 2012 van 13.30-17.00 uur.

Onderzocht wordt de spannende relatie tussen

geheugen, herinnering en identiteit vanuit het

oogpunt van religie en zingeving.

Sprekers zijn dr. Douwe Draaisma, hoogle-

raar geschiedenis van de psychologie (RuG) en

dr. Frans Vosman, hoogleraar zorgethiek

(UvT). De lezingen worden afgewisseld door

korte ervaringsverhalen uit de zorgpraktijk,

opgetekend en gelezen door geestelijk verzor-

ger Fia Oomen. Dr. Thijs Tromp leidt het zaal-

gesprek en verzorgt de inhoudelijke afsluiting.

Een studiemiddag voor pastores, geestelijk ver-

zorgers, zorgverleners, bestuurders en vrijwilli-

gers uit ouderenzorg, ziekenhuispastoraat,

geestelijk gehandicaptenzorg en basispastoraat.

Handelingen_1_2012  21-02-2012  11:37  Pagina 78



79H A N D E L I N G E N 2012  I  1

l

Locatie: Campus De Uithof,

Universiteitsbibliotheek, Boothzaal, Heidelberg 3,

Utrecht. Kosten: € 60; € 50 alumni FKT en

leden Reliëf (mits vermeld bij opgave). Opgave:

voor 1 april via www.luce-crc.nl

Tweedaagse cursus Geestelijk leider
Hoe sta je als geestelijk leider in de kerk en de

wereld van vandaag en hoe werken ontwikke-

lingen en verwachtingen op je in? Die vraag

komt aan de orde in een tweedaagse cursus

voor pastorale beroepskrachten op 7 en 8 mei

2012. In de meditatieve en rustieke omgeving

van een klooster krijgen deelnemers de gele-

genheid zichzelf en elkaar te bevragen op het

eigen staan in kerk en werk, processen die

gaande zijn, spanningen en kansen die dat

oproept, kwaliteiten en houdingen die vereist

zijn, keuzes die doorwerken in planning en

organisatie. Cursusleiding: Henk van Hout en

Henk Witte, beiden verbonden aan de Faculteit

Katholieke Theologie te Utrecht/Tilburg.

Locatie: Emmaus Priorij, Huize Doornburgh,

Maarssen. Kosten: € 650,- inclusief overnach-

ting. Studielast: 20 uur (5 dagdelen). Informatie:

www.luce-crc.nl; 030-253 18 82. Opgave: voor 

15 april 2012 via luce-crc@uvt.nl

Studiedag ‘Ritualiteit en hulpverlening’
Op 5 juni 2012 wordt in het Belgische Geel een

KSGV-studiebijeenkomst over ‘Ritualiteit en

hulpverlening’ georganiseerd (herhaling van de

studiedag op 20 april 2011 in Groningen).

Deze studiedag biedt theoretische inzichten die

hulpverleners leert ritualiteit te zien.

Bovendien worden handvatten voor de praktijk

geboden. Hoe ontdekken we via de bestudering

van andere culturen de ritualiteit in de eigen

hulpverlening? Welke ethische inzichten kun-

nen bij etnisch-culturele diversiteit goede zorg

rond tradities en rituelen waarborgen? Welke

rol speelt ritualiteit bij bijvoorbeeld de hulp-

verlening aan mensen met kanker? Wat is het

rituele gehalte van de westerse psychotherapie-

en zelf?

Locatie: Openbaar Psychiatrisch Zorgcentrum,

Geel. Kosten: KSGV-leden en -donateurs € 30;

studenten  € 15.Vooraf aanmelden:

KSGV, 013-466 33 42; ksgv@ksgv.nl

Vrouwen voor het voetlicht
In Vrouwen voor het voetlicht besteedt Museum

Catharijneconvent Utrecht van 31 maart tot en

met 24 juni 2012 uitgebreid aandacht aan de

rol van vrouwen in de kerk. De tentoonstelling

laat zien op welke wijze vrouwen zich hebben

ingezet voor de kerk van het jaar nul tot nu:

martelaressen, heiligen, kluizenaressen, non-

nen, kloppen, abdissen, moeders, diaconessen,

Graalvrouwen, pastoorshuishoudsters – ook

wel ‘poetsengelen’ genoemd –, pastoraal werk-

sters, domineesvrouwen en vrouwelijke domi-

nees. De verhalen en ervaringen van histori-

sche en hedendaagse vrouwen staan centraal.

Welke keuzemogelijkheden hadden zij? 

Handelingen_1_2012  21-02-2012  11:37  Pagina 79



actueel80

l

Hoe vervulden zij hun rol en wat inspireerde

hen? En hoe ziet de toekomst eruit voor vrou-

wen in de kerk? 

Museum Catharijneconvent, Lange Nieuwstraat

38, 3512 PH Utrecht; 030-231 38 35;

www.catharijneconvent; www.aletta.nu;

www.passagevrouwen.nl

De Klacht in de Eredienst
Hoe geef je creatief en muzikaal gestalte aan de

klacht in de liturgie? Hoe verhoudt zich de

klacht tot de lofprijzing? Rond deze vragen

organiseert EredienstCreatief op zaterdag 

17 maart 2012 een praktische studiedag.

Hoofdspreker is prof.dr. Evert Jonker, emeritus

hoogleraar praktische theologie aan de PThU-

Kampen. In de middag diverse workshops:

Blended Worship door Kees van Setten;

Bronnen van liederen; Kyrie voor jongeren

i.s.m. JOP en Schriflezing anders door Andries

Govaart. In de afsluitende viering worden ele-

menten uit de diverse workshops opgenomen.

Kerkcentrum ‘De Ark’, Maarssen; 10.00-17.00

uur. Kosten: € 55,- Informatie en opgave:

www.eredienstcreatief.nl 

Studiemiddag ‘Misdaad en Straf ’
Op 22 maart 2012 organiseert het Centrum

IIMO in samenwerking met het Departement

Religiewetenschap en Theologie van de

Universiteit Utrecht en de Contactgroep

Hindoes-Christenen van de Raad van Kerken

in Nederland een studiemiddag over het thema

‘Misdaad en Straf ’. Wat betekent het om in de

misdaad te zitten of daarvoor een straf te

ondergaan? De Russische schrijver Dostojevski

heeft over dit onderwerp een prachtige roman

geschreven, die overigens aanvankelijk de in

feite onjuiste titel Schuld en Boete kreeg. Op

deze middag willen we ‘Misdaad en Straf ’

belichten vanuit de literatuur, de gevangenis,

maar ook van de kant van het gevangenis-

pastoraat. Lezingen door prof.dr. Wil van den

Bercken, drs. Bikram Lalbahadoersing en drs.

Jan Eerbeek, gevolgd door een slotdiscussie.

Van 13.30-16.45 uur, Boothzaal van de

Universiteitsbibliotheek, Heidelberglaan 3, 3584

CS Utrecht. Aanmelden uiterlijk 17 maart 2012:

a.c.m.boere@uu.nl; 030-253 2079 

Webtips?

Interessante website tegengekomen? Handige

links? Stuur de redactie van Handelingen uw

webtips! 

redactiesecretariaat@handelingen.com of

tinnegrolus@gmail.com 

Thema-oproep

Aan welke thema’s hebt u als lezer behoefte?

Wat speelt er in uw dagelijkse praktijk? Denk

mee met Handelingen en stuur uw reactie

naar: redactiesecretariaat@handelingen.com

of tinnegrolus@gmail.com 

Handelingen_1_2012  21-02-2012  11:37  Pagina 80


