Handelingen 1 2012 21-02-2012 11:36 Pagina1$

AAN DE LEZER | SAKE STOPPELS

Als Christus verschijnt

c k was 19 jaar en las als voorbereiding op de film “Jesus Christ
I Superstar’, die toen in de bioscopen draaide, het lijdensverhaal van
Jezus. Het lijden van Jezus raakte mij zo hevig, dat ik bevangen werd
door verdriet. Toen was opeens Christus bij mij, duidelijk zichtbaar, als een stra-
lende gestalte van licht. Ik heb zelfs zijn hand vastgenomen. Deze ervaring duur-

de in tijd misschien een minuut of korter, maar was volkomen: ik ontving liefde

en troost.”

Woorden van Berthilde van der Zwaag uit haar boek Als Christus verschijnt (Kampen 2008). Na
jarenlange stilte besloot ze onderzoek te doen naar Christusverschijningen. Het eerste deel van dit
nummer van Handelingen is hieraan gewijd. Na een korte introductie door Van der Zwaag reage-
ren godsdienstpsychologen Jos Corveleyn en Jessie Dezutter gezamenlijk en daarnaast ook theo-
loog Ruard Ganzevoort. Aansluitend geeft Van der Zwaag haar reactie op beide commentaren.

In deze Veertigdagentijd kijken we ook terug op het carnaval. De van huis uit gereformeerde
André Mulder had er niets mee, maar ziet nu heel wat diepte in een ogenschijnlijk zo plat feest.
Door zich te verkleden komen mensen tot zichzelf, schrijft Mulder. Filosoof Anton Simons heeft
vervolgens bij Mulders interpretatie wel wat vragen.

Socioloog Gert de Jong neemt ons mee naar een kerkelijk opbouwproces in Amersfoort en laat
zien dat er vaak spanning is tussen de kerk als organisatie, als beweging en als gemeenschap. De
kerk als gemeenschap wint vaak de strijd, alle mooie beleidsplannen en goede bedoelingen ten
spijt. Iets dat allerlei bevlogen veranderaars in de kerk zich vaak onvoldoende realiseren.

Tot slot een artikel dat stilstaat bij een relatief onbekend fenomeen: de voorganger die weg is en
toch blijft. Wat gebeurt er als een voorganger betrokken blijft bij de geloofsgemeenschap waarin
hij of zij niet meer werkzaam is? De ervaringen zijn heel verschillend, zo blijkt. Ook in de litera-
tuur vinden we op dit punt heel verschillende opinies. De ene auteur benadrukt een clean break,
de andere ziet er geen been in om de vertrekkende of al vertrokken voorganger mee te laten den-
ken over het profiel van diens opvolger.

Al met al geeft dit nummer van Handelingen weer veel te denken. <

Foto René Rosmolen

HANDELINGEN 2012 | 1 1



Pagina 2

21-02-2012 11:36

Handelingen 1 2012




5
wa s

INLEIDING |

Handelingen 1 2012 21-02-2012 11:36 Pagina 3 $

BERTHILDE VAN DER ZWAAG

CHRISTUSVERSCHIJNINGEN

Verschijningen van
Christus in onze tijd

Ook in onze tijd zijn er mensen die hebben ervaren dat Christus
aan hen verschenen is. Zij durven hier vaak niet over te spreken uit
angst voor gek te worden versleten. In de kerk vinden ze soms geen
gehoor en wordt het afgedaan als hallucinatie of projectie van eigen
verlangens. Theologe Berthilde van der Zwaag onderzocht in het
kader van haar studie theologie in welke situaties verschijningen
plaatsvinden en wat de gevolgen ervan zijn voor de mensen die het
meemaken. Ze schreef er in 2008 een boek over. In een tweede,
afsluitend artikel (zie p. 30) laat ze zien wat er in redelijke zin over
het waarheidsgehalte te zeggen valt.

Wat is een Christusverschijning?

Een vrouw, 45 jaar

‘Tk was alleen thuis en had naar een tv-uitzen-
ding gekeken waarin mensen vertelden over
ervaringen met engelen. Ze vertelden zo
enthousiast dat ik hen benijdde. Want zelf zat
ik op dat moment in een crisis. Ik was vastge-
lopen na een aantal jaren van veel te hard wer-
ken en op mijn tenen lopen. Ik was de aanslui-
ting met mijn collega's kwijt en voelde me erg
ongelukkig. Na die uitzending zat ik op de
bank en ik had opeens een beeld voor me: ik
zag mezelf in een groot, donker gebouw met

< ‘Christus’. Houtsnede anonieme meester Aken Dommuseum
Duitsland. Foto René Rosmolen

HANDELINGEN 2012 | 1

heel dikke muren. Door een raam van gewa-
pend glas keek ik naar buiten. Daar, op een
zonnig plein, liepen allemaal mensen. Het zag
er vrolijk en gezellig uit. Ik verlangde ernaar
om daar bij te zijn, maar zat opgesloten in dat
donkere gebouw en voelde me wanhopig.
Terwijl ik naar de keuken liep om een glas

water te halen riep ik: “God, help me!” En ook:

1”

“Jezus, help me
Toen was hij ineens bij me, in mijn keuken-
tje. Ik kon letterlijk en figuurlijk niet om hem
heen. Het was of ik binnenstebuiten gekeerd
was en met heel andere zintuigen waarnam. Tk
voelde en wist dat hij bij me stond. We com-
municeerden zonder woorden. Ik denk dat het
hooguit een paar minuten geduurd heeft. Er

o

>



ging enorm veel liefde, warmte en begrip van
hem uit. Zelfs bij mijn ouders, die heel liefde-
vol waren, had ik me nog nooit zo volkomen
geaccepteerd gevoeld. Heel bijzonder was de
humor die ik bij hem voelde: “Kom op joh,
neem alles niet zo over-serieus.” Dat begrip, dat
iemand jou vele malen beter door heeft dan jjj
zelf.

Na deze ervaring begonnen de blijdschap en
dankbaarheid geleidelijk ook naar buiten toe
door te werken. Tk werd me ervan bewust dat
ik altijd streng had geoordeeld over mezelf en
anderen. Ik probeerde dat niet meer te doen.
Er kwam meer harmonie in mijn leven, ook op
mijn werk. Ik kon anderen en mezelf meer
waarderen. Ik werd minder krampachtig.
Mensen hebben het verschil opgemerkt en het
ook tegen me gezegd. Ik weet nu dat ik volko-
men geaccepteerd word, dat ik mag zijn wie ik
ben, ondanks al mijn tekortkomingen. Ik kijk
vrolijker, kijk mensen op straat meer aan, groet
ze vaak, ben meer relaxt in alles.

Onderzoek naar hedendaagse
verschijningservaringen

Reacties

Een oproep in diverse bladen om mee te wer-
ken aan een wetenschappelijk onderzoek over
deze ervaringen heeft zevenendertig bruikbare
reacties opgeleverd, zowel van mannen als
vrouwen die op het moment van de ervaring in
de leeftijd waren tussen 7 tot ruim 80 jaar. Ze
komen uit de protestantse of katholieke tradi-

Handelingen 1 2012 21-02-2012 11:36 Pagina4$

tie of kennen in het geheel geen geloofsachter-
grond. In hun brieven vertellen zij dat zij
Christus hebben gezien of zijn stem hebben
gehoord. Naast het beschrijven van hun erva-
ring vulden ze een vragenlijst in die ik had
opgesteld.

Onderzoeksmethode

Een ervaring is een individuele beleving die
niet gereproduceerd kan worden voor onder-
zoek, en dus noch met de rede noch door
empirische verificatie toetsbaar is. Een religieu-
ze ervaring is nog moeilijker te onderzoeken,
omdat God zich buiten het bereik van het
menselijk denken en dus buiten het bereik van
de wetenschap bevindt. Belangrijk is het daar-
om te onderkennen dat religie andere onder-
zoekscriteria en -methoden vraagt dan de exac-
te wetenschap. Over geloofservaringen kan bij-
voorbeeld geen absolute uitspraak gedaan wor-
den; men kan wel met een goed beargumen-
teerde uitspraak komen over een ervaring die
in de praktijk voorkomt en om een reactie
vraagt.

Een ander criterium is zorgvuldigheid in het
omgaan met deze verhalen. Een verschijning is
een ‘tere’ gebeurtenis uit een vaak kwetsbare
periode in een mensenleven en betreft iemands
relatie met God. Het is beleefd als een existen-
tiéle aanraking, waarbij men dikwijls met zijn
hele bestaan betrokken is geraakt. Dat is een
intiem onderdeel van het menselijk bestaan.
Dikwijls is de ervaring jarenlang als een kost-
baar geheim bewaard. Voor diverse responden-
ten was het de eerste keer dat ze het deelden,

6



soms met grote moeite om de ervaring prijs te
geven en deze onder woorden te brengen. Het
geloofsvertrouwen dat door een ervaring ont-
staan is, mag een gelovige niet door weten-
schappelijk onderzoek worden ontnomen. Het
gaat in het onderzoek derhalve niet om een kli-
nisch oordeel over de individuele ervaringen,
maar om een respectvolle verkenning en door-
denking van het fenomeen, zonder het vertrou-
wen van individuele mensen te beschamen.

Uitkomsten

De onathankelijk van elkaar beschreven verha-
len bevatten veel overeenkomsten. Het eerste
wat opvalt is de onmiddellijke zekerheid dat de
aanwezige gestalte Christus is. In veel brieven
wordt geschreven over zijn ogen, de liefde die
Hij uitstraalt en dat Hij zijn handen naar hen
uitstrekt. Anderen horen zijn stem. Meestal
spreekt Hij één korte zin die te maken heeft
met wat er op dat moment in hun leven speelt.
De mensen bevinden zich op het moment van
de ervaring vaak in een crisis of in een bezin-
ningsperiode van hun leven: psychische span-
ning na een echtscheiding, het verlies van een
dierbare of een burn-out. Zij hebben op dat
moment liefde, troost, vrede en vertrouwen
ontvangen.

Uit de verhalen blijkt dat een verschijning
bijna altijd een verandering in het leven op
gang brengt. Men heeft weer nieuwe moed en
heeft het idee beter te kunnen onderscheiden
wat er echt toe doet en wat bijzaken zijn. Er
ontstaan inzichten die voorheen onbekend
waren. Men ervaart deze inzichten als komend

HANDELINGEN 2012 | 1

Handelingen 1 2012 21-02-2012 11:36 Pagina 5 i;

van buiten hen en als gezaghebbend. Het is
vooral kennis over God, de betekenis van het
sterven en de opstanding van Jezus, en de zin
van het leven. Velen schrijven dat ze er na de
ervaring van overtuigd zijn dat Christus aan-
wezig is in onze werkelijkheid en dat het lijden
van mensen gezien wordt. Vaak ontstaat er een
blijvende verbondenheid met Christus, het
gevoel dat men geborgen is, wat er ook
gebeurt. Men ervaart diepere relaties met
medemensen en zorg voor het kwetsbare op
deze wereld. De vervulling van eigen belangen
is minder centraal komen te staan.

Opvallend is de onmiddellijke
zekerheid dat de aanwezige
gestalte Christus is

Een andere uitkomst is dat vrijwel iedereen
gezwegen heeft over het gebeuren. De ervaring
is moeilijk in woorden te vatten. Bovendien
staat onze cultuur er nauwelijks voor open.
Wanneer iemand er wel over spreekt, gebeurt
dat meestal in kleine, vertrouwde kring, aarze-
lend en voorzichtig. Het kan dan wel moeilijk te
verwoorden zijn, maar zwijgen kan nog moeilij-
ker zijn als je er vol van zit. Van de geloofs-
gemeenschap wordt meestal niet veel ondersteu-
ning verwacht, noch wordt deze gegeven wan-
neer mensen hun verhaal doen. De consequen-
tie van dat zwijgen is echter dat het moeilijker is
om deze gebeurtenis een rol te laten spelen in
het leven. Een ander gevolg is dat het op deze
manier een onbekend fenomeen blijft, wat weer
bijdraagt aan het zwijgen erover.

6



Handelingen 1 2012 21-02-2012 11:36 Pagina 6




Mystieke ervaring

In de beschrijvingen komen veelvuldig de ken-
merken voor die William James, grondlegger
van de godsdienstpsychologie, geeft van een
mystieke ervaring. Ten eerste is het onvermo-
gen om de ervaring aan anderen over te dragen
een teken dat het om een mystieke ervaring
gaat. De ervaring gaat elke uiting in woorden
te boven. Een tweede kenmerk is het ontstane
inzicht. De ervaring verschaft inzichten die
anders zijn dan de kennis die men vanuit het
denken ontwikkelt. Het derde kenmerk is de
korte duur van de ervaring. Ten slotte, zegt
James, is tijdens de ervaring het wilsvermogen
opgeschort; men kan een dergelijke ervaring
niet zelf oproepen en er geen invloed op uit-
oefenen.

Relatie met religie

Een verschijningservaring vindt meestal thuis
plaats, vaak ’s avonds in bed, net voor het insla-
pen. Soms gebeurt het zonder een specifieke
gerichtheid op God. Maar meestal gaat er een
verlangen naar God of Christus aan vooraf en
vindt de verschijning plaats tijdens een gebed,
het lezen in de Bijbel of bezoek aan een kerk.

Een schilderes, 80 jaar, krijgt het avondmaals-
brood aangereikt van Christus

‘In februari 2000 beleefde ik een onvergetelijke
avondmaalsviering. Terwijl we met elkaar in
een kring stonden, zag ik ineens de Heer staan.

< ‘Christus in Gethesemané’. Worms? Ca. 1440. Museum
Catharijneconvent Utrecht. Foto René Rosmolen

HANDELINGEN 2012 | 1

Handelingen 1 2012 21-02-2012 11:36 Pagina7$

Hij stond daar, de Geweldige, en ik zag Hem! De
ouderling kwam voorbij met het brood. Hij ging
de rij af en kwam bij mij. Maar niet de ouder-
ling, de Heer stond voor me. Zijn gezicht was
vol liefde, goedheid en vooral blijdschap. Tk was
er totaal ondersteboven van dat ik Hem zag. Hij
sprak zelfs tot mij. Terwijl Hij mij het brood
aanreikte en ik dit vanuit zijn hand aanpakte, zei
Hij: ‘Neem en eet, dit is Mijn Lichaam. En ter-
wijl Hij mij aankeek en tot mij sprak, voelde ik

‘Terwijl we met elkaar in een kring
stonden, zag ik ineens de Heer staan’

duidelijk hoe Hijj zijn blijdschap in mij wilde
leggen en mijn droeftheid weg wilde nemen. Ik
werd heel erg blij en at het brood, dat ik uit zijn
hand had aangenomen. Ook zo met de wijn.
Niet de predikant stond voor mij, het was nog
steeds de Heer. Hij reikte mij de wijn aan en ik
dronk zijn wijn. Zo stroomden zijn genade en
vergeving en daarmee een overweldigende blijd-
schap in mijn hart’

Een arts, 37 jaar, komt na een echtscheiding in
een diepe crisis

‘Tk was ten einde raad. Mijn vrouw was ver-
trokken en hield onze kinderen van mij weg en
mij van hen. Ik was in een constante paniek,
niet wetend hoe onze relatie weer leven in te
blazen. Tk was met mijn moeder naar de
Koninkrijkszaal van de Jehovagetuigen om met
haar te zijn en haar wereld te begrijpen. Ik zat
vooraan in de linkersectie. Ik keek naar rechts
en zag een lichtgevende, heldere, doorzichtige

6

>



figuur in het rechtergangpad van achter naar
voren komen. Lang van postuur, rechtop en
stralen wit licht om zich heen verspreidend,
zoals Rembrandt dat in zijn etsen van Christus
een aantal malen heeft gedaan. Tk wist direct
dat het Christus was.

Een klassiek zangeres en zangdocente, 25 jaar,
weet tijdens een meditatie dat Christus naast
haar zit

‘In de jaren 2001 en 2002 sprak ik regelmatig
met een studentenpastor die mij had voorbereid
op het ontvangen van het vormsel en het toe-
treden tot de Katholieke Kerk. Op zijn aanraden
mediteerde ik in die tijd regelmatig in onze
kapel, voor de Christusicoon die daar naast de
Godslamp hangt. Een van die keren, ergens eind
2002, zat ik daar weer en opeens, totaal onver-
wacht, ‘wist’ ik dat Hij naast mij zat, op een
meditatiebankje, net als ik. Ik had hem kunnen
aanraken als ik mijn hand had uitgestoken.

Verwerking

Een verschijning is een overweldigende erva-
ring die om een verwerking vraagt. Wanneer
mensen echte openheid bemerken, willen zij er
wel over spreken. Als er in een ontvankelijke
sfeer vragen worden gesteld, leert men de erva-
ring beter begrijpen. Dan kan de ervaring tot
steun zijn in het te boven komen van een
moeilijke tijd, in de geloofsontwikkeling, en in
de relatie met God. Die openheid is er echter
lang niet altijd, ook niet in de kerk. Het komt
voor dat men er niet met de eigen voorganger
over durft te spreken; het wordt soms een hal-

Handelingen 1 2012 21-02-2012 11:36 Pagina8$

lucinatie genoemd, of men reageert met: ‘wat
in het mensenhart opkomt, dient gewantrouwd
te worden’. Binnen en buiten de kerk zijn de
reacties niet wezenlijk anders. Ik geef een paar
‘kerkelijke” ervaringen door.

‘De ouderling die ik het na afloop van de dienst
vertelde, vond het maar niets en deed het met
schrik af als iets wat meer bij de duivel hoort’

‘Een vriendin met wie ik heel vaak ging wan-
delen, vertelde het aan haar pastoor. Hij zei dat
het niet mogelijk was, want God kan men niet
zien. Ik zei daarop dat Jezus zich na zijn kruisi-
ging ook aan zijn leerlingen liet zien en zij zei

helemaal niets meer.

‘Na een aantal maanden heb ik mijn ervaring
besproken met de wijkpredikant. Hij stond er
voor open en heeft me aangemoedigd een
gespreksgroepje op te richten waarin ruimte
was voor persoonlijke ervaringen. Daar kwa-
men alleen vrouwen. Het was een klein groep-
je; het heeft een aantal jaren bestaan. We had-
den fijne gesprekken, maar ik was de enige met
een dergelijke ervaring. Ik leidde ook een tie-
nergroep. Op een keer heb ik, zomaar spon-
taan, het hele verhaal verteld. Ze luisterden
heel aandachtig. Ik heb nooit gemerkt dat ze
het raar vonden. <

Berthilde (drs. B.) van der Zwaag is werkzaam als theoloog
in Eindhoven (www.berthildevanderzwaag.nl).
Haar boek Als Christus verschijnt (2e druk; € 10,00 plus
verzendkosten) is te bestellen via
berthildevanderzwaag@onsneteindhoven.nl

6



Handelingen 1 2012 21-02-2012 11:36 Pagina9$

REFLECTIE | JESSIE DEZUTTER & JOoZEF CORVELEYN

CHRISTUSVERSCHIJNINGEN

Verschijningen
kritisch beschouwd

Anders dan de theologie is de godsdienstpsychologie niet op zoek
naar het waarheidsgehalte van religieuze fenomenen, maar wil wel
religieuze gedragingen en ervaringen verhelderen. Twee godsdienst-
psychologen bespreken de al dan niet pathologische manifestatie
van verschijningen, stellen een mogelijke psychologische verklaring
voor en gaan kort in op hoe de gelovige zich kan verhouden tot de
Christusverschijning.

an der Zwaag beschrijft in het voor- (Vergote 1984). Als gevolg hiervan kan de
‘ / gaande artikel haar onderzoek naar psychologie religieuze stellingen nooit bewijzen
Christusverschijningen. Ze baseert of ontkrachten noch het bovennatuurlijke
zich hierbij op verschillende casussen waarbij inroepen als verklaringselement (Bossant
Christus gehoord of gezien werd en analyseert 1992). Met betrekking tot verschijningen, bete-
deze binnen een theologisch kader naar gelij- kent dit dat de psychologie geen uitspraak zal
kenissen en verschillen. Ze concludeert dat ook  doen over de authenticiteit van de verschijnin-
in onze hedendaagse samenleving Christus- gen, maar wel vragen zal stellen zowel over de
verschijningen nog voorkomen. subjectieve betekenis ervan voor het individu

Als men vanuit een godsdienstpsychologisch ~ en voor de gemeenschap als over het gezond-
kader naar deze thematiek kijkt, stelt men zich ~ heidsgehalte van diegene die vertelt een ver-
andere vragen dan de theoloog. De psycholoog  schijning gehad te hebben.

is niet op zoek naar het waarheidsgehalte van Het fenomeen van de Christusverschijningen

religieuze fenomenen (Wulff 1997), maar wil kan men dan ook plaatsen binnen de bredere

wel religieuze gedragingen en ervaringen ver- godsdienstpsychologische thematiek van nor-

helderen. De godsdienstpsychologie bestudeert ~ male, abnormale en pathologische manifesta-

met andere woorden wat psychisch is in de ties van religie (Van Praag 2010). In dit artikel

religie, maar plaatst het transcendente object vanuit godsdienstpsychologische hoek probe-

van de studie methodologisch tussen haakjes ren we eerst de Christusverschijning te plaatsen [>
HANDELINGEN 2012 | 1 9

6



Handelingen 1 2012

21-02-2012

11:36

Pagina 10

‘Corpus’ Dom
Braunschweig
Duitsland.
Foto René
Rosmolen



op het continuiim van gezonde naar pathologi-
sche manifestaties, om vervolgens een moge-
lijke psychologische verklaring van het feno-
meen voor te stellen. Ten slotte staan we er
kort bij stil hoe de gelovige zich kan verhouden
tot de Christusverschijning.

Als niet-pathologische manifestatie

Hallucinatie

Het fenomeen van de verschijning roept bij de
clinicus, zeker in de vroegere psychiatrie, al snel
het beeld op van een hallucinatie. Als men de
definitie van een hallucinatie uit de Diagnostic
and Statistical Manual (DSM, American
Psychiatric Association) bekijkt, namelijk ‘waar-
nemingservaringen met werkelijkheidskarakter,
zonder externe bron voor die waarneming) is
dat ook een logische gevolgtrekking.

Volgens Vergote (1988), de grondlegger van
de godsdienstpsychologie in Leuven en een van
de weinige psychologen die zich verdiept heeft
in deze materie, hoeft een verschijning echter
geen psychopathologisch fenomeen te zijn, al
kan het wel beschouwd worden als een halluci-
natie. Hij gaat er vanuit dat een hallucinatie
verwijst naar een psychologisch proces dat ver-
oorzaakt kan worden door een neurotische of
psychotische dynamiek in het individu, maar
dat het ook veroorzaakt kan worden door de
culturele context waartoe religie behoort
(Corveleyn 2001).

Driedeling

Ook Van Praag (2010), als psychiater met bij-
zondere interesse in religie en spiritualiteit,

HANDELINGEN 2012 | 1

Handelingen 1 2012 21-02-2012 11:36 Pagina 11 i;

plaatst verschijningen in zijn theoretisch model
niet zomaar onder de noemer van pathologie,
ook al, zo stelt hij, zou men ze als pathologisch
kunnen beschouwen als men de diagnostische
regels naar de letter volgt. Van Praag (2008) ziet
religiositeit als een normale manifestatievorm
van de menselijke behoefte om het leven een
spirituele dimensie te geven (37). Hij stelt ver-
der dat, net als voor alle andere functies van
ons lichaam en van onze psyche, er ook op het
domein van de religiositeit manifestatievormen
zijn die afwijken van de norm. Hij onderscheidt
hierbij drie vormen van afwijkend gedrag.

Twijfel als criterium om
pathologische en niet-pathologische
hallucinaties te onderscheiden

Allereerst zijn er ‘varianten van de norm)
waaronder hij gedragingen verstaat die buiten
de norm vallen maar nog binnen de normale
variatiebreedte van het fenomeen. Van Praag
verwijst hierbij naar het uitvoeren van religieu-
ze rituelen. Als de precisie in het uitvoeren van
het ritueel belangrijker wordt dan de emotio-
nele betrokkenheid, en de gerichtheid van het
ritueel zich verplaatst van het innerlijke van de
gelovige naar het uiterlijke, vindt er een regres-
sie plaats van een betekenisvol religieus ritueel
naar een opeenvolging van handelingen. Dit
kan gebeuren bij individuen die een sterke
nood hebben aan zekerheid en duidelijke
regels. Maar dit gedrag kan gezien worden als
een variant van de norm, athankelijk van de
persoonlijkheid van het individu of opgelegd
door een religieuze autoriteit.

6



Handelingen 1 2012 21-02-2012 11:36 Pagina 12

L e . e g




Vervolgens onderscheidt hij ‘abnormale, niet-
pathologische verschijnselen’ Hier gaat het om
manifestaties die buiten het normale variatie-
bereik vallen maar niet pathologisch zijn,
omdat ze het welzijn van het individu noch
van de omgeving of maatschappij schaden.
Hierbij stelt Van Praag dat ‘abnormaal’ geen
waardeoordeel inhoudt, maar enkel aangeeft
dat het fenomeen letterlijk afwijkt van de
norm. De norm is dan datgene wat binnen een
maatschappij, in een bepaalde tijd, als meest
frequent wordt gezien.

Ten slotte zijn er de ‘abnormale, pathologi-
sche verschijnselen’ die buiten de normale vari-
atiebreedte van het fenomeen vallen, maar wel
het welzijn van het individu of de maatschap-
pij schaden.

Verrijkende ervaring

Binnen deze driedeling worden verschijningen
door Van Praag (2008) onder de noemer
‘abnormale, niet-pathologische manifestaties’
geplaatst. Het zou dan gaan om een gemoeds-
toestand waarbij het symboolkarakter van het
godsprincipe meer concrete vormen gaat aan-
nemen. Dit kan aanleiding geven tot visuele
representaties van God of andere spirituele
gestalten of tot auditieve waarnemingen. Van
Praag besluit dat deze ervaringen noch in
plaats, noch in tijd lokaliseerbaar zijn, een hoge
werkelijkheidswaarde bezitten, gepaard gaan
met een gevoel van vredigheid en intense
gelukzaligheid en niet in woorden uit te druk-

< ‘Christus wast de voeten’. Dom Bergamo Italié.
Foto René Rosmolen

HANDELINGEN 2012 | 1

Handelingen 1 2012 21-02-2012 11:36 Pagina 13$

ken zijn. Verschijningen worden dan als verrij-
kend beleefd, in die zin dat ze inzichten ver-
schaffen in de essentie van het bestaan.

Deze kenmerken komen ook in het onder-
zoek van Van der Zwaag aan bod. In de inter-
views gaven de betrokkenen aan dat een ver-
schijning een verandering ten goede in hun
leven op gang bracht en inzichten creéerde die
voordien onbekend waren. De verschijningen
leken ook gepaard te gaan met gevoelens van
liefde, troost, vrede en vertrouwen.

Twwee werelden

Als de grenzen van het realiteitsbewustzijn wor-
den doorbroken, wordt een verschijning echter
wel een pathologische manifestatie (Van Praag

Het droomparadigma kan
religieuze verschijningen
verduidelijken

2008). De verschijning is dan niet langer een
afbeelding van een innerlijke staat, maar een
afbeelding van de werkelijkheid waarbij het kri-
tisch vermogen verloren is gegaan. De ervaring
wordt niet meer op plausibiliteit getoetst, maar
zonder meer voor waar aangenomen en gaat het
leven van het individu volledig beheersen. Hij/zij
kan zich niet meer losmaken van de verschijning
om over te gaan tot de dagelijkse zaken en ver-
liest het contact met de werkelijkheid.
Lopez-Ibor en Lopez-Ibor Alcocer (2010)
proberen nog duidelijker te maken hoe de reli-
gieuze ervaring zich onderscheidt van de
pathologische waan of pathologische halluci-

6

>



natie. Binnen een pathologische hallucinatie
gaat het om strikt individuele gefrustreerde
waarheden. Hallucinaties vervangen dan de

‘common sense’ door ‘a very private sense’ (215).

Lopez-Ibor en Lopez-Ibor Alcocer werken dit
verder uit, verwijzend naar fenomenologisch
en existentieel georiénteerde psychiaters, door
te stellen dat iedereen zich bevindt in twee
werelden. Enerzijds de common world of de
realiteit zoals ze is, en anderzijds de own world
die bestaat uit fantasie, dromen, verlangens en
hoop van het individu. Een gezond persoon is
in staat om die twee uit elkaar te houden en

Door het delen in de grotere geloofs-
gemeenschap kan verdere betekenis
gegeven worden aan de ervaring

van de ene wereld in de andere over te stappen.

De patiént echter is niet in staat om in de com-
mon world te leven en dringt de own world op
aan de common world, zodat beide werelden
beginnen samen te vallen. De patiént ziet niet
langer wat de common world en wat zijn eigen
geconstrueerde own world is. De own world
neemt alles over en het vermogen om de own
world van een afstand te bekijken en kritisch te
beoordelen verdwijnt.

Twijfel

Gelinkt hieraan is het aan- of afwezig zijn van
twijfel als criterium om pathologische en niet-
pathologische hallucinaties te onderscheiden.
Sims (2010) geeft aan dat mensen met een reli-
gieuze ervaring, zoals een verschijning, zich

Handelingen 1 2012 21-02-2012 11:36 Pagina 14$

vaak afvragen of ze wanen hebben of hallucine-
ren maar dat dit net een teken van gezondheid
is. De twijfel die na de religieuze ervaring vaak
de kop opsteekt, is afwezig bij de pathologische
hallucinatie. Ook Van der Zwaag bemerkt in
haar onderzoek dat de ervaring van de verschij-
ning iets is dat niet zomaar gratuit aangenomen
kan worden zonder twijfel. Ze spreekt over ‘een
overweldigende ervaring die om verwerking
vraagt. In dit verwerkingsproces zal de religieu-
ze ervaring vermoedelijk vanuit een meta-per-
spectief bekeken worden. De betrokkene zal
zich afvragen wat er precies gebeurd is en hoe
dit kan geplaatst worden binnen zijn zinge-
vingssysteem en, breder, binnen de maatschap-
pelijke context. In dit verwerkingsproces staat
de betrokkene dus in de common world en pro-
beert de gebeurtenis vanuit verschillende per-
spectieven te bekijken om de ervaring beter te
kunnen begrijpen. De betrokkene heeft echter
niet de behoefte om de ervaring op te dringen
aan de common world, al kan hij/zij wel de
nood voelen om erover te praten.

Vergote (1988) stelt dat het gebruik van taal
een criterium is voor psychisch gezond uitzon-
derlijk gedrag. Hij verwijst hier naar het spre-
ken van de gemeenschappelijke taal (van de
gemeenschap, van de religieuze traditie) en
verbindt dit met de houding van de ‘gezonde
mysticus’ Hij haalt hier het voorbeeld aan van
Teresa van Avila die als (katholieke) mystica
geschreven heeft over haar verschillende ver-
schijningen (e.g. Medwick 2003). Vergote duidt
op enkele kenmerken die uiting geven aan taal
als een criterium van psychisch gezond uitzon-

o



derlijk gedrag, zoals het raadzoeken van de
mysticus bij een leermeester, op zoek gaan naar
antwoorden in de religieuze traditie door te
lezen en uitleg te zoeken in heilige schriften, en
het zich ondergeschikt maken aan de intersub-
jectieve context en de traditie, ook al heeft men
een uitzonderlijke ervaring.

In parallel zouden we kunnen stellen dat
degenen die vertellen dat zij een verschijning
hebben gehad, idealiter opgevangen zouden
moeten worden door de pastor/begeleider om
erover te kunnen spreken. Door het gebruik
van taal en het delen in de grotere geloofsge-
meenschap kunnen ze verder betekenis geven
aan de ervaring. Ook in de overdenkingen van
Van der Zwaag komt dit duidelijk naar voren.

Een mogelijke psychologische
verklaring

Vanuit een psychologisch perspectief probeert
Vergote (1998) een verduidelijking te geven
aan het fenomeen van de verschijning. Hij
geeft hierbij meteen aan dat dit geen uitputten-
de verklaring is. Visioenen en verschijningen
zijn percepties van woorden en beelden, die de
ziener als visioen of verschijning identificeert.
Dit doet de ziener omdat hij er zich, ten eerste,
van bewust is dat hetgene wat hij ziet niet tot
de gewone wereld behoort, ten tweede dat hij
zich niet actief verbeeldt wat hij ziet, en ten
slotte dat zijn perceptiewijze niet correspon-
deert met de gewone perceptiewijze (Bossant
1992). Specifiek voor verschijningen gaat het
dan om het subjectief bewustzijn dat het
‘bovennatuurlijk’ gegeven een lichamelijke

HANDELINGEN 2012 | 1

Handelingen 1 2012 21-02-2012 11:36 Pagina 15 i;

vorm aanneemt die waarneembaar is in de
ruimtelijke uitwendigheid (Vergote 1991).

Voorbeeld

Om zijn uitgangspunt dat een verschijning een
niet-pathologische hallucinatie betreft duide-
lijk te maken, haalt Vergote het voorbeeld aan
van een rouwende persoon die net een dierbare
heeft verloren. De persoon in rouw is zowel
cognitief (intellectueel) als emotioneel erg
betrokken op de overledene of met andere
woorden, de overledene ‘bezet’ als het ware het
ganse bewustzijn van de rouwende persoon. De
overleden persoon is dus aanwezig in alle
gevoelens en gedachten van de rouwende. Het
is mogelijk dat een rouwend persoon in deze
toestand, terwijl hij/zij enigszins afwezig pro-
beert de dagelijkse taken uit te voeren, opeens
de fysieke aanwezigheid van de overledene kan
voelen of hem/haar zelfs ziet of hoort. Het gaat
hierbij duidelijk niet om een pathologische
hallucinatie, maar om een vluchtige, subjectie-
ve perceptie, veroorzaakt door de emotionele
toestand van de rouwende persoon.

Het droomparadigma

Vervolgens legt hij de link tussen dergelijke feno-
menen en sommige dromen die zo intens zijn
dat we de volgende dag nog het gevoel kunnen
hebben dat het echt was. Alhoewel de verschij-
ningen zich niet voordoen in een slaaptoestand,
gaan ze toch, volgens Vergote, terug op een
gelijkaardig psychisch fenomeen. In het feno-
meen van de droom produceert de psyche beel-
den waarvan men in waaktoestand beseft dat er

6



geen dergelijk grijpbaar object in de buitenwe-
reld voorhanden was. Maar anderzijds is men
zich ook bewust dat het beeld niet louter uit de
verbeelding ontstaan is, noch op een actief
bewuste manier geconstrueerd is door de per-
soon zelf, dus met andere woorden niet actief is
verzonnen. Het gevoel van objectiviteit dat men
ervaart in een droom wordt dus geproduceerd
door subjectieve processen van de psyche.

Deze veronderstellingen werden ook door
Freud in zijn werk rond droomanalyse naar
voren geschoven. Alhoewel de psychiatrie er
toen vanuit ging dat dromen het effect zijn van
een verstoorde mentale toestand, interpreteer-
de Freud dromen als een gezonde en normale
hallucinatoire ervaring van de psyche. In dro-
men zouden verdrongen, sterk emotioneel
geladen voorstellingen, zoals verlangens of ang-
sten, omgezet worden in beelden. Het uitbeel-
den van deze onbewuste wensen zorgt voor
voldoening en bevrediging binnen de psyche.

Vergote (1998) geeft aan dat het droompara-
digma ook gebruikt kan worden om religieuze
verschijningen te verduidelijken en dat soort-
gelijke processen aan het werk zijn in zowel
verschijningen als in dromen. Vergote verdui-
delijkt dit door de aspecten van de droom-
analyse toe te passen op het fenomeen van ver-
schijningen. Zo stelt hij vooreerst dat verschij-
ningen gegrond zijn in sterke affectieve moti-
vaties, zoals het verlangen om de bovennatuur-
lijke persoon te zien, of het verlangen om
bevestiging te krijgen in het persoonlijk geloof.

Terugkoppelend naar de casussen die Van
der Zwaag beschrijft, zien we dergelijke gevoe-

Handelingen 1 2012 21-02-2012 11:36 Pagina 16$

lens in de eerste casus aan bod komen. Hier
geeft de vrouw zelf aan dat ze een tv-uitzen-
ding had gezien over mensen die ervaringen
hadden met engelen en dat ze die mensen
benijdde. Voorafgaand aan de verschijning
waren er dus bij deze vrouw sterke verlangens
aanwezig om een soortgelijke religieuze erva-
ring te mogen beleven als diegene die bespro-

ken werd in het tv-programma.

Religieuze context

Daarnaast stelt Vergote dat de verschijningen
een beeld aannemen dat gebaseerd is op
modellen uit het geheugen. Het beeld dat men
ziet en dus de inhoud van de verschijning,
behoort tot de religieuze gemeenschap en het
religieuze gedachtegoed waartoe de ziener
behoort. Ook de mogelijkheid dat er een ver-
schijning plaatsvindt, is ingebed in de religieu-
ze en culturele gemeenschap van diegene die
de verschijning had. Zo is binnen de christe-
lijke traditie de mogelijkheid dat God zich

Binnen de christelijke traditie
is de mogelijkheid dat
God zich toont aanvaard

toont aanvaard. Het beeld dat gezien wordt,
wordt dus opgesteld door wat beschikbaar is in
de traditie van de ziener. Het is gebaseerd op
datgene wat zich in zijn geheugen bevindt. In
het artikel van Van der Zwaag komt dit duide-
lijk aan bod in de casus van de 37-jarige arts.
Hier beschrijft de man hoe Christus eruit zag
in zijn verschijning en verwijst hij zelf naar een

6



cultureel gegeven dat voor hem beschikbaar
was: *... lang van postuur, rechtop en stralen
wit licht om zich heen verspreidend zoals
Rembrandt dat in zijn etsen van Christus een
aantal malen gedaan heeft.

Ten slotte stelt Vergote dat de onbewuste wen-
sen en verlangens op een zeer intense manier
gestalte krijgen in visuele of auditieve represen-
taties, zodat ze door de ziener als effectief zicht-
baar in de realiteit ervaren worden. Het gevoel
dat dit echt ervaren wordt, zorgt voor voldoe-
ning en bevrediging. Ook in de casussen van
Van der Zwaag komen deze gevoelens terug. Zo
geeft de vrouw in de eerste casus aan dat ze zich
volkomen geaccepteerd voelde en gaf de schilde-
res in de tweede casus aan dat ze een overweldi-
gende blijdschap in haar hart ervoer.

Het bovennatuurlijk karakter

Uit bovenstaande analyse zou men misschien
de indruk kunnen krijgen dat een psychologi-
sche invalshoek erin bestaat het bovennatuur-
lijke karakter van de verschijning weg te redu-
ceren. Dat dit niet het geval is, maakt Vergote
(1998) duidelijk. Hij stelt dat voor de gelovige
binnen een specifieke religieuze traditie de ver-
schijningen op zich bovennatuurlijk zijn en dat
hun inhoud, zowel beelden als woorden,
authentieke aspecten van het christelijk geloof
vertegenwoordigen. Als de verschijningen
gesteund worden door het geloof van de ont-
vangers, dan zijn die verschijningen niet louter
gebaseerd op aardse verbeelding en emotie,
maar ingebed in een authentieke geloofstradi-
tie. In die zin kunnen verschijningen

HANDELINGEN 2012 | 1

Handelingen 1 2012 21-02-2012 11:36 Pagina 17 i;

beschouwd worden als een van de vele moge-
lijke modaliteiten van de geloofservaring.

Daarnaast kunnen verschijningen ook
bovennatuurlijk genoemd worden omdat het
geloof zelf de katalysator is van de verschij-
ning, namelijk door het aanwezige verlangen
van eenheid met de goddelijke realiteit. Het
geloof stimuleert het verlangen naar eenheid
met God en dit kan via psychische processen
vorm krijgen in het fenomeen van verschijnin-
gen. Vanuit een gelovig kader zijn verschijnin-
gen bovennatuurlijk door de goddelijke inter-
ventie die hun gestalte geeft. Maar volgens
Vergote is het noodzakelijk om hierbij als gelo-
vige ook te erkennen dat dit samengaat met
een menselijke (psychologische en sociale) rea-
liteit. Verschijningen zijn dan menselijke
gebeurtenissen of fenomenen waarbij men als
psycholoog de mogelijke betrokkenheid van
God niet kan specificeren, noch affirmeren,
noch afwijzen. Dit houdt echter niet in dat de
mogelijke goddelijke interventie ontkend
wordt, maar wel dat het niet mogelijk is om
deze empirisch aan te tonen.

Verschijningen kunnen dan voor de gelovige
gezien worden als een geschenk van God, maar
zonder dat deze een meer bijzondere plaats
innemen dan andere geloofsmodaliteiten zoals
persoonlijk gebed of een andere geloofserva-
ring. Niettemin zal het voor de betrokkene zelf
een intense ervaring blijven, waar de omge-
ving, inclusief pastores en geestelijk verzorgers,

met aandacht en zorg mee om moet springen.

6



Literatuur

Bossant, E. (1992). Het dossier van de verschijningen te
Beauraing: Een psychologische analyse en evaluatie.
Leuven: Catholic University of Leuven.

Corveleyn, J. (2001). Folk religiosity or psychopathology?
The case of the apparitions of the virgin in Beauraing,
Belgium, 1932-1933. In: Belzen, J.A. (ed.), Psychohistory
in psychology of religion: Interdisciplinary studies.
Amsterdam: Rodopi Editions.

Lopez-Ibor Jr, J.J., & Lopez-Ibor Alcocer, M. 1. (2010).
Religious experience and psychopathology. In:
Verhagen, P.J., Van Praag, H., Lopez-Ibor, J.J., Cox, J.L.,
& Moussaoui, D. (ed.), Religion and psychiatry: Beyond
boundaries, 211-234. New York: Wiley-Blackwell.

Medwick, C. (2003). Teresa van Avila: Een spirituele biblio-
grafie. Ten Have Baarn: Carmelitana Gent.

Sims, A.C.P. (2010). Religion and psychopathology:
Psychosis and depression. In: Verhagen, P.J., Van Praag,
H., Lopez-Ibor, J.J., Cox, J. L., & Moussaoui, D. (Ed.),
Religion and psychiatry: Beyond boundaries, 253-271.
New York: Wiley-Blackwell.

Van Praag, H. (2008). God en psyche: De redelijkheid van
het geloven. Visies van een jood. Amsterdam: Boom.

Van Praag, H. (2010). God’s champions and adversaries:
About the borders between normal and abnormal religi-
osity. In: Verhagen, P.J., Van Praag, H., Lopez-Ibor, J.J.,
Cox, J.L., & Moussaoui, D. (Ed.), Religion and psychia-
try: Beyond boundaries (pp. 235-251). New York: Wiley-
Blackwell.

Vergote, A. (1984). Religie, geloof en ongeloof: Psychologische
studie. Antwerpen: De Nederlandsche Boekhandel.

Vergote, A. (1988). Guilt and desire: Religious attitudes and
their pathological derivaties (M.H. Wood, Trans.). New
Haven and London: Yale University Press.

Vergote, A. (1991). Visions et apparitions: Approche
psychologique. Revue théologique de Louvain, 22, 202-
225.

Vergote, A. (1998). Visions and appartitions: A psychologi-
cal approach. In: Corveleyn, J. & Hutsebaut, D. (ed.).
Psychoanalysis, phenomenological anthropology and reli-
gion (279-298). Leuven and Amsterdam/Atlanta: Leuven
University Press and Rodopi.

Wulft, D. (1997). Psychology of religion: Classic and contem-
porary. New York: Wiley.

Handelingen 1 2012 21-02-2012 11:36 Pagina 18$

Jessie (dr. ].) Dezutter is postdoctoraal onderzoeker (Fonds
Wetenschappelijk Onderzoek Viaanderen) aan het
Centrum voor Godsdienstpsychologie van de Faculteit
Psychologie en Pedagogische Wetenschappen van de
Katholieke Universiteit Leuven.
jessie.dezutter@psy.kuleuven.be

Jozef (prof.dr. ].) Corveleyn is hoogleraar klinische psycholo-
gie en godsdienstpsychologie van de Faculteit Psychologie
en Pedagogische Wetenschappen aan de Katholieke
Universiteit Leuven en is hoogleraar aan de Faculteit
Psychologie en Pedagogie aan de Vrije Universiteit
Amsterdam.
jozef.corveleyn@psy.kuleuven.be



REFLECTIE |

Handelingen 1 2012 21-02-2012 11:36 Pagina 19$

RuaArRD GANZEVOORT

CHRISTUSVERSCHIJNINGEN

Ruimte scheppen voor

het heilige

De ervaring van de goddelijke aanwezigheid is niet te plannen,
maar het is wel mogelijk om de ruimte te scheppen waarin het zou
kunnen gebeuren. Ruard Ganzevoort onderzoekt de theologische
betekenis en waardering van verschijningservaringen en gaat in op

de pastorale implicaties.

eligieuze ervaringen horen bij het reli-

gieuze leven. Niet voor iedereen en

zeker niet altijd, maar ze zijn er wel.
Antropologen en kerkhistorici kunnen uitge-
breide casestudies voorleggen waarin mystici
figureren en anderen met een wellicht boven-
gemiddelde gevoeligheid. Maar ook voorgan-
gers en geestelijk verzorgers krijgen — als ze
ervoor openstaan — de verhalen te horen.
Verhalen van gewone mensen, zoals in het arti-
kel van Van der Zwaag.

Wat betekent het dat mensen een concrete,
lichamelijke verschijning van Christus ervaren?
Van der Zwaag beschrijft een aantal van deze
ervaringen en laat zien wat de impact ervan is.
Ze toont ook dat veel van deze ervaringen
moeilijk bespreekbaar zijn te maken, omdat er
weinig begrip voor is in de kerk en de cultuur.
In hun reactie geven Dezutter en Corveleyn
een behulpzame analyse van de psychologische

HANDELINGEN 2012 | 1

processen die hier een rol in kunnen spelen.
Dat leidt tot inzicht in het onderscheid tussen
gezonde en ongezonde ervaringen. In mijn
reactie ga ik eerst in op de vraag wat deze erva-
ringen theologisch kunnen betekenen en hoe
we ze moeten waarderen. Daarna vraag ik door

op de pastorale implicaties.

Hoe echt is echt?

De eerste vraag uit het onderzoek en in de
psychologische reflectie gaat over de echtheid
van de ervaringen. Van der Zwaag probeert die
vraag buiten de wetenschappelijke analyse te
houden vanwege de teerheid van de geloofs-
ervaring. Religie vraagt andere onderzoeks-
criteria en we moeten vooral afblijven van de
individuele ervaringen. Het enige wat kan, is
het beschrijven van patronen en het onderzoe-
ken van de ‘redelijkheid van het fenomeen’.

Dezutter en Corveleyn houden zich daar eigen- >

6



lijk goed aan. Ze beschrijven de psychische
processen, maar reduceren de ervaring daar
niet toe.

Interessant genoeg zien zij bij het stellen van
de waarheidsvraag een verschil tussen de theo-
loog en de psycholoog: ‘De psycholoog is niet
op zoek naar het waarheidsgehalte van reli-
gieuze fenomenen (Wulff 1997), maar wil wel
religieuze gedragingen en ervaringen verhelde-
ren. Ik zou datzelfde echter voor de theoloog
zeggen. Ook de theoloog is niet in staat om dat
waarheidsgehalte te bepalen, omdat we daar
aan transcendentie raken. Of preciezer: de rela-

Ook de theoloog is
niet in staat om het
waarheidsgehalte te bepalen

tie tot die transcendentie staat in de theologie
centraal en in die relatie is de waarheidsvraag
onherroepelijk aan de orde en tegelijkertijd
niet wetenschappelijk te beantwoorden.

Het verschil tussen theologie en psychologie
is dan ook volgens mij niet de omgang met de
waarheidsvraag, maar de focus en de methode.
De psycholoog is uiteindelijk geinteresseerd in
het psychisch functioneren, ook als het over
religieuze ervaringen gaat. De theoloog is ten
diepste geinteresseerd in de omgang met het
heilige, ook als daar psychische en sociale pro-
cessen meespelen. De methode van de psycho-
logie is dan ook primair empirisch en van de
theoloog primair hermeneutisch (de relatie
tussen praktijk en ervaringen, betekenisgeving
en tradities). Als (empirisch) praktisch-theo-

20

Handelingen 1 2012 21-02-2012 11:36 Pagina 20$

loog bevind ik me vaak op het grensvlak van
die twee en ik voel me zowel in het godsdienst-
psychologische als in het theologische gesprek
goed thuis.

Feitelijkheid betwist
Ook al is dus volgens mij niet de waarheids-
vraag bepalend, het lijkt me wel goed om wat
nader te verkennen wat we bedoelen met waar-
heid of echtheid. In de reactie die mensen krij-
gen als ze vertellen van hun verschijningserva-
ring, klinkt namelijk vaak precies kritiek op dit
punt. Hallucinatie, projectie, het zijn woorden
die de echtheid van de ervaring ter discussie
stellen. Daartegenover leggen de verhalen over
de verschijningen juist de nadruk op de direct-
heid en de echtheid van de ervaring, het
onmiddellijke weten, enzovoorts. Het lijkt
daarmee vooral te gaan over een ontologische
beoordeling: iets is waar of echt als het feitelijk
en objectief bestaat. Degene die een
Christusverschijning ervaren heeft, benadrukt
juist dat die ervaring van buiten haar of hem-
zelf kwam en daarmee feitelijk en ‘objectief” is
—en Van der Zwaag beschermt deze interpreta-
tie door te spreken over een unieke niet-repro-
duceerbare en niet toetsbare beleving die tege-
lijk een gebeurtenis is. Impliciet erkent ze daar-
mee de feitelijkheid van de ervaringen. Critici
betwisten juist die feitelijkheid.

Het grote punt lijkt me echter dat deze onto-
logische vraag niet goed te beantwoorden is als

het om transcendentie-ervaringen gaat. Bij

>

Beeld Ruud van Empel >

Foto René Rosmolen

o



Handelingen 1 2012 21-02-2012 11:36 Pagina 21$

HANDELINGEN 2012 | 1 21



transcendentie raken we aan de grens van ons
kennen. We kunnen per definitie niet empi-
risch waarnemen wat ons transcendeert en ook
ons ken- en denkvermogen is logisch gezien
niet in staat om die grens te overstijgen. Dat
betekent echter dat het nauwelijks zinnig is om
in ontologische termen over transcendentie te
spreken. Woorden als echt, feitelijk, bestaan
zijn in mijn ogen alleen zinvol binnen het
empirische domein. De vraag naar het bestaan
of de feitelijkheid van God, de hemel, is niet te
beantwoorden en volgens mij onzinnig. Wat
dat betreft, moet theologie ten diepste
agnostisch zijn. De geloofservaringen van men-
sen kunnen prima onderwerp van spreken en
onderzoek zijn, maar het godsbestaan onttrekt
zich aan onze waarneming en taal. Als we over
transcendentie willen spreken — en dat moeten
we, omdat het een belangrijk aspect is van de
ervaring van mensen nu en van de traditie van
het spreken over God in bijvoorbeeld de Bijbel
— dan moeten we dat niet doen in termen die
gaan over het bestaan van God, maar in ter-
men die gaan over hoe God in ons bestaan
ervaarbaar wordt.

Brunner bracht dat al fraai onder woorden
in zijn boekje Ons geloof: ‘Misschien zou men
op zulk een vraag (naar het bestaan van God,
RRG) moeten antwoorden: Neen, er ‘bestaat’
geen God. (...) er bestaan alle mogelijke din-
gen waarover een encyclopaedie uitleg geeft.
Maar God ‘bestaat’ niet. (...) God is niet iets in
de wereld, het grootste wezen, de grootste
bewoner van de wereld. God is niet in de
wereld. Maar de wereld is in God. God is niet

22

Handelingen 1 2012 21-02-2012 11:36 Pagina 22$

in ons kennen. Maar ons kennen is in God. Als
u op uw vraag ten antwoord kreeg: Ja, ‘er
bestaat’ een God, dan zoudt u weer een dwa-
ling rijker naar huis gaan.’ Dat Brunner vervol-
gens toch vrij zwaar inzet op het vanzelfspre-
kende van Gods bestaan, doet niet af aan zijn
verzet tegen de neiging om over transcendentie
in gelijke termen te spreken als over wat imma-

nent, in deze wereld is.

Voluit serieus nemen

We moeten mijns inziens dus terughoudend
zijn om over de echtheid te spreken van dat
wat we ervaren in een religieuze verschijning.
Maar dat neemt niet weg dat de ervaring zelf
voluit serieus genomen moet worden. De erva-
ring zelf is namelijk echt genoeg. En daarmee
zijn ook de betekenissen en de implicaties van
die ervaring echt genoeg. Zo luidde het
Thomas-theorema, een fundamenteel uit-
gangspunt van de sociologie: ‘If men define
situations as real, they are real in their conse-
quences’ (Thomas 1928, 572). Als we iets erva-
ren en dat beschouwen als echt, is het echt in
zijn consequenties. Het is niet nodig en niet
nuttig om achter de ervaring zelf door te vra-
gen. Ook de theologie heeft voldoende aan de
ervaring, want dat is de (enige) toegang tot de
verschijning, tot openbaring en dus tot ons
spreken over God (Ganzevoort 2006). Die
ervaring wordt in de religieuze traditie door-
dacht, gecanoniseerd en in modellen aan ons
voorgehouden, zodat we in de wisselwerking
tussen ervaring en traditie tot betekenisgeving
kunnen komen. Buiten de ervaring om kunnen

o



we er echter niets zinnigs over zeggen.

We kunnen dit ook nog anders onder woor-
den brengen. De geloofswerkelijkheid die in de
Christusverschijning ervaren wordt, moet in
relationele termen beschreven worden. Het
gaat niet om een ‘objectieve’, ‘ontologische’
werkelijkheid buiten ons en evenmin om een
‘subjectieve’ projectie van binnenuit. Het gaat
om de relatie tussen mens en God die in de
ervaring van de Christusverschijning gestalte
krijgt en ervaren wordt, en die door die erva-
ring ook weer verdiept wordt. Binnen die rela-
tie is de ervaring van het grootste belang, bui-
ten de relatie staan we met de mond vol tan-
den. Theologie kan verstaan worden als de
poging om woorden te vinden voor die relatio-
nele betekenis, maar dat wordt vruchteloos als
het zich te ver van de relatie weg beweegt.

Wat betekent het?

Daarmee is de waarheidsvraag niet geheel van
tafel. Ze krijgt alleen een andere richting.
Centraal komt te staan de vraag of en hoe de
ervaring bijdraagt aan een ‘echt, dat is
waarachtig in het leven staan en aan een ‘echte’
relatie met het heilige, met God. De vraag ver-
schuift dus van de achtergronden of oorzaken
van de ervaring naar de gevolgen en betekenis-
sen. Die kunnen we op verschillende velden

nagaan.

Levensbeschouwelijke traditie

In de eerste plaats kunnen we vragen naar de
betekenissen van de verschijningservaring in
het licht van de levensbeschouwelijke traditie

HANDELINGEN 2012 | 1

Handelingen 1 2012 21-02-2012 11:36 Pagina 23 i;

waarin iemand staat. Vaak zal de persoon zelf
de ervaring ook al duiden met behulp van
beelden, woorden, modellen die de traditie
aanreikt. Dat zien we ook gebeuren in verschil-
lende van de verhalen die Van der Zwaag aan-
draagt. Dankzij de interpretatiekaders van de
traditie kunnen we de ervaringen verstaan en
duiden. Het zou zelfs zo kunnen zijn dat we de
ervaringen niet eens als zodanig hadden opge-
daan zonder onze bekendheid met de traditie.
De vormgeving van de ervaring zelf is waar-
schijnlijk al door beelden en ideeéén uit de tra-

Het gaat om de relatie
tussen mens en God
die gestalte krijgt

ditie beinvloed. Zie het voorbeeld van de arts
in een van de getuigenissen die verwijst naar
beelden van Rembrandt. Ook de zangeres die
regelmatig mediteert bij de Christusicoon
krijgt een ervaring die hierbij aansluit. Zonder
dergelijke voor-beelden uit de religieuze tradi-
tie of uit de bredere cultuur is het problema-
tisch om de verschijning als Christus-
verschijning waar te nemen en te interpreteren.
De relatie tussen ervaring en traditie is hier
niet toe beperkt. De traditie geeft mede beteke-
nis aan de ervaring, maar door die ervaring
kan ook de betekenis die iemand aan de tradi-
tie geeft, veranderen. Voor veel mensen uit het
onderzoek van Van der Zwaag krijgt de christe-
lijke traditie een diepere betekenis. Het gaat
meer voor hen leven en krijgt een zekerheid en

vanzelfsprekendheid die het voorheen niet had. >

23

6



Deze geloofsverdieping lijkt in het onderzoek
van Van der Zwaag voor veel mensen de
belangrijkste doorwerking te zijn van de
Christusverschijning. Wat in deze verhalen
minder naar voren komt, is de mogelijkheid
dat men de traditie ook inhoudelijk anders
gaat interpreteren. De sterke ervaring die een
Christusverschijning inhoudt, kan ook tot
nieuwe theologische inzichten en accenten lei-
den.

Contrastervaringen

Daarmee raken we aan een tweede veld van
betekenissen, het levensverhaal van de betrok-
kenen. Dat veel van de ervaringen opkomen in
een tijd van crisis of bezinning bevreemdt niet.
Er is vrij veel godsdienstpsychologische litera-
tuur over bijvoorbeeld bekering en religieuze
ervaringen waarin dat verband wordt gelegd,
maar ook in religieuze tradities vinden we het
inzicht dat aan verlichting, verlossing, ver-
nieuwing en verandering vaak strijd en duister-
nis voorafgaan.

De betekenis die de ervaring voor de betrok-
kenen krijgt, kan blijkbaar nogal variéren. Ze
sluit in elk geval vaak aan bij waar de vraag of
de behoefte ligt. De vrouw die zich totaal ge-
isoleerd voelde, ervaart aanvaarding en warmte
en leert daardoor opener en milder in het leven
te staan. Bij een andere vrouw verandert droef-
heid in blijdschap. In andere verhalen wordt
het minder expliciet gemaakt. We kunnen ech-
ter verwachten dat de betekenis van de erva-
ring precies aangrijpt op de nood die iemand
ervaart. Bij anderen is het niet zozeer een con-

24

Handelingen 1 2012 21-02-2012 11:36 Pagina 24$

crete nood, maar meer een verlangen naar
groei en geloofsverdieping. Dat geldt met name
bij mensen die zich ook bewegen op een spiri-
tueel pad met bijvoorbeeld meditatie.

Het is waarschijnlijk precies de combinatie
van contrasterende ervaringen — de nood of het
verlangen enerzijds en de Christusverschijning
anderzijds — die in wisselwerking met de reli-
gieuze en culturele traditie tot een persoonlijke
betekenis wordt. Nood en verlangen scheppen
de ontvankelijkheid voor de ervaring; de tradi-
tie biedt de modellen, beelden en interpretaties
aan. Waar dat bij elkaar komt, wordt een bete-
kenisvolle ervaring mogelijk.

Performance van het heilige

Opvallend in de verhalen is echter dat de diep-
ste betekenis voor veel mensen niet de oplos-
sing van hun problemen is, maar de verster-
king van hun relatie tot God. Het is, met ande-
re woorden, primair vooral een religieuze erva-
ring. Sterker nog: de aandacht kan erdoor ver-
schuiven van de eigen belangen en problemen
naar de omgang met de ander en de gericht-

Religie draait om
‘it could be
otherwise-stories’

heid op het heilige. Daarmee lijken deze
Christusverschijningen op andere fenomenen
zoals genezing op gebed. Daar is meestal geen
sprake van medische verbetering, maar de
ervaring leidt voor mensen wel tot een verdie-
ping van hun geloof (Van Saane 2008). Ze

o



raken dan ook niet gedesillusioneerd als hun
problemen niet voorbijgaan, maar vinden in
hun geloof nieuwe moed en motivatie om in
hun concrete levensvragen een weg te vinden.

Misschien moeten we daar ook niet te
vreemd van opkijken. Religie draait —in de
woorden van praktisch theoloog Heinz Streib
—om ‘it could be otherwise-stories’ en precies
dat wordt in de verschijningservaringen werke-
lijk: it is otherwise’. De werkelijkheid die we
gewoonlijk waarnemen, heeft niet het laatste
woord. Het verhaal van het geloof vertelt ons
dat het altijd anders kan zijn. Daarin rusten de
hoop en het verlangen dat we ons niet laten
vastleggen door het determinisme van de wer-
kelijkheid zoals die zich voordoet. Maar daar-
mee wordt de werkelijkheid van het alledaagse
ook niet ontkend. Dat zou immers een illusie
zijn, een vorm van escapisme. Religie is dan
ook wel een motivatie en inspiratie om de wer-
kelijkheid om te vormen en te veranderen,
maar het is geen shortcut waardoor die werke-
lijkheid zomaar veranderd is. Anders gezegd:
verhalen over de aanwezigheid en het ingrijpen
van God in onze leefwereld zijn vooral van
belang omdat ze ons vertrouwen in God ver-
sterken. Ze maken het mogelijk om vol ver-
trouwen en inspiratie in de wereld te staan en
daardoor ook anders in die wereld te functio-
neren. En ze maken daarmee ook ervaringen
van die aanwezigheid mogelijk.

Het draait in deze verhalen dan ook om een
performance van het heilige (Ganzevoort
2007). De term performance duidt erop dat
door bepaalde woorden, gebaren, gestalten en

HANDELINGEN 2012 | 1

Handelingen 1 2012 21-02-2012 11:36 Pagina 25 i;

handelingen een werkelijkheid wordt opgeroe-
pen en present gesteld, die daarmee voor de
betrokkenen ervaarbaar en dus ‘werkelijk’
wordt. Die performance vindt meestal plaats in
specifieke religieuze praktijken, zoals we ook in
de verhalen van het onderzoek lezen. Gebed
(een schietgebedje eventueel), meditatie, het
avondmaal, de meeste verhalen vertellen over
een performance van het heilige als kader voor
de ervaring van de Christusverschijning. De
omkadering schept de ontvankelijkheid en de
mogelijkheid om — al is het voor even — deel
uit te maken van zo'n ‘it could be otherwise-
story’. De aanwezigheid van Christus wordt
ervaarbaar en daarbij gaan zelfs de zintuigen
meedoen. Via die performance en de ervaring
die erdoor mogelijk wordt, krijgt de gericht-
heid op het heilige een overtuigingskracht en
geloofszekerheid. En daardoor ontstaat nieuwe
moed, inspiratie, transformatie, maar vooral
een verbondenheid met Christus zelf. Dat wil
zeggen: via de performance en de ervaring
transcenderen we grenzen van ons eigen
bestaan en is de kloof tussen ons en het heilige
overbrugd.

Het is goed om te bedenken dat niet alle ver-
schijningservaringen plaatsvinden in de con-
text van een religieuze houding of activiteit. In
het onderzoek van Van der Zwaag lezen we ook
van mensen die er helemaal niet op ‘zaten te
wachten’. Dat lijkt op de bekering van Saulus
die in de verhalen niet wordt getekend als bij-
zonder ontvankelijk voor het geloof in Jezus.
Integendeel. Toch is er ook bij hem sprake van
een sterke gerichtheid op de figuur van Jezus

25

6



die voorafgaat aan de verschijningservaring.
Het is wat dat betreft de vraag of er een ver-
schijningservaring mogelijk is zonder voe-
dingsbodem.

Voor een goed begrijpen van dat proces kun-
nen we een beroep doen op de psychologie,
maar ook op de esthetiek. Wat er gebeurt in
religieuze en mystieke ervaringen is niet geheel
verschillend van wat er gebeurt in esthetische
ervaringen. Men kan ook door een kunstwerk
of muziekstuk zo geraakt worden dat het een
transcenderende ervaring wordt. Specifiek voor
de religieuze ervaring is de duiding, waardoor
het heilige zelf veel directer ervaarbaar wordt.
Dat wil zeggen dat met name de inbedding in
de ontmoeting met de traditie en de inbedding
in religieuze praktijken en handelingen bij-
draagt aan de mogelijkheid om de ervaring als
heilig te interpreteren.

Normatieve vragen

Na deze poging om ook theologisch de erva-
ringen van een Christusverschijning te duiden,
komt de vraag op hoe ze te beoordelen zijn. Zo
beschrijft ook Van der Zwaag de discussie met
bijvoorbeeld voorgangers. Hun aarzelende en
ambivalente reacties leiden er niet alleen toe
dat het voor mensen met zulke ervaringen
moeilijk kan zijn hun verhaal te vertellen en de
ervaring goed in te passen in hun bestaan, ze
laten vooral zien dat er ook normatieve vragen
aan de orde zijn. De ouderling die meent dat
dit meer iets van de duivel is, vraagt daarmee
hoe we kunnen weten of een ervaring zuiver is.
De pastoor die zegt dat het onmogelijk is

26

Handelingen 1 2012 21-02-2012 11:36 Pagina 26 i;

omdat we God niet kunnen zien, ijkt het ver-
haal van de ervaring aan dogmatische uit-
gangspunten. Dergelijke normatieve vragen
zijn dan ook belangrijk in het omgaan met de
ervaringen.

De vraag naar het ware

Het maakt daarbij wel uit hoe de normatieve
vragen klinken. De klassieke ijkpunten van het
ware, het goede en het schone duiden op drie
soorten normatieve vragen. Bij de vraag naar
het ware komen we in het domein van de dog-
matische normativiteit. Het gaat dan bijvoor-
beeld over de vraag of de ervaring van de
Christusverschijning aansluit bij wat we uit de
traditie over God en Christus (of breder, het
heilige) weten. Een ervaring kan dan gelden als

Mensen moeten zelf
de normatieve vragen
stellen en doordenken

een authentieke christelijke ervaring als die aan-
sluiting er duidelijk is. Is die minder duidelijk,
dan wordt de ervaring discutabel. Zo functio-
neert de Bijbel als het canonieke ijkpunt of de
Kklassieker (Tracy 1981) van het geloof die rich-
ting geeft aan het duiden van onze ervaringen.
Een centrale rol daarin spelen die verhalen in
de Bijbel die lijken op of raken aan de
Christusverschijning waarover we hier spreken.
De bekering van Saulus, de verschijningen na
de opstanding, de openbaring aan Johannes,
maar ook bijvoorbeeld de verschijningen aan
Mozes, Elia en Jesaja en zelfs de engelverschij-

o



ningen aan Maria en anderen bieden herken-
ningspunten en interpretatiemodellen. Ze roe-
pen de verwachting op dat God werkelijk zich
z0 kan voordoen aan mensen.

Opvallend genoeg gaat het in veel van deze
bijbelse verschijningsverhalen niet alleen om
een keerpunt in het leven van een mens, maar
vooral om een roepingsverhaal. Zo'n roepings-
verhaal (met zo mogelijk een verschijningser-
varing) speelt een belangrijke rol bij charisma-
tisch leiderschap (Sanders 2000), omdat het de
geroepene zowel een sterke motivatie geeft als
een goddelijke autoriteit. Het is de vraag of in
de hedendaagse verschijningservaringen dit
roepingsaspect ook een centrale rol speelt of
dat het meer gaat om pastorale vragen en het
vinden van troost en bemoediging. Als dat ver-
schil inderdaad zo groot is als het lijkt, dan zijn
de bijbelse verschijningsverhalen niet echt
geschikt als duiding van de ervaringen van nu.
Andersom zou men kunnen verwachten dat
verschijningen met een roepingsaspect eerder
in de canon zullen zijn opgenomen dan puur
pastorale ervaringen. Hier liggen in elk geval
inhoudelijk normatieve vragen.

De vraag naar het goede

Bij de vraag naar het goede of het juiste gaat het
meer om een ethische normativiteit. Aan de
orde hier is vooral hoe de ervaring uitwerkt in
het leven. Er zijn immers vormen van religio-
siteit waarin de ervaringen worden gebruikt om
bijvoorbeeld een eigen positie te claimen of
anderen te beschadigen. Ook zijn er kritische
vragen te stellen als dergelijke ervaringen leiden

HANDELINGEN 2012 | 1

Handelingen 1 2012 21-02-2012 11:36 Pagina 27 i;

tot sociaal isolement, tot het negeren van ver-
antwoordelijkheden, enzovoorts. En omgekeerd:
als de ervaring van een Christusverschijning bij-
draagt aan een geinspireerd in de wereld staan
en een leven ten dienste van anderen, dan pleit
dat voor een positieve waardering.

De vraag naar het schone
De vraag naar het schone draait om de estheti-
sche normativiteit. Dat betreft niet alleen of in
de eerste plaats een kunstzinnig gehalte. Het
gaat om de vraag of en hoe we door een gebeu-
ren affectief geraakt zijn, wat ‘het ons doet’. Dit
is dan ook vaak een sterk persoonlijk geladen
normativiteit. In de verhalen die Van der
Zwaag doorgeett, speelt deze een grote rol als
het gaat om de sterke overtuiging die de vertel-
lers aan hun ervaren Christusverschijning heb-
ben opgedaan. Die wankelt niet als bijvoor-
beeld voorgangers met een dogmatisch-nor-
matieve vraag de ervaring ter discussie stellen.
Zo kan het normatieve gesprek in drie ver-
schillende dimensies worden gevoerd en soms
betekent dat dat men elkaar niet verstaat.

Pastorale begeleiding

Wat betekent dit alles nu voor de pastorale
begeleiding? Om te beginnen ligt er een verant-
woordelijkheid om mensen bij te staan als ze
zoeken naar de betekenis van een dergelijke
spirituele ervaring. Dat is natuurlijk altijd al
aan de orde, maar er zijn een paar redenen
waarom dat hier nog sterker geldt. Zo is er
vaak sprake van crisissituaties of van een sterk
verlangen naar spirituele groei, en dat zijn

27

6



beide redenen voor sterkere pastorale betrok-
kenheid. Ook omgekeerd: juist in die situaties
zou de pastor erop bedacht moeten zijn dat
mensen intense ervaringen kunnen opdoen,
zoals de in het onderzoek van Van der Zwaag
beschreven Christusverschijningen.

Als dan die ervaringen ter sprake komen in
het pastorale contact, dan doet de pastor er
goed aan om vooral ruimte te maken voor de
verkenning van de betekenissen. Het snelle en
makkelijke oordeel (afwijzend of goedkeurend)
levert niet zo heel veel op. Veel waardevoller is
de zoektocht naar duiding. Dat betekent dus
ook het bezig zijn met de vraag welke betekenis
de ervaring heeft in het omgaan met de eigen
levensgeschiedenis enerzijds en met de religieu-
ze traditie anderzijds. Die zoektocht kan leiden
tot een fundamentele bezinning en daardoor
tot werkelijke spirituele groei. Men mag ver-
wachten dat zo’'n religieuze ervaring het schar-
nierpunt van die groei is en daarom open, zorg-
vuldige begeleiding vraagt. Hier komen we op
het vlak van de geestelijke begeleiding (Van
Dam 2003; Van Knippenberg 1998), waarvoor
de traditie ook veel goede aanzetten geeft.

De normatieve vragen mogen in deze bege-
leiding ook zeker aan de orde komen. Van
belang is dan wel om de verschillende soorten
normativiteit te onderscheiden en mensen ook
te helpen hun weg te vinden in de mogelijke
conflicten tussen die dimensies. Zo kunnen ze
ook kritisch met hun eigen ervaringen omgaan
en ze een doorleefde en eerlijke plaats toeken-
nen in hun levensverhaal. Het gaat er nadruk-
kelijk niet in de eerste plaats om dat de pastor

28

Handelingen 1 2012 21-02-2012 11:36 Pagina 28 i;

tot een normatief oordeel komt. Veel belangrij-
ker is dat mensen zelf de normatieve vragen
stellen en doordenken.

Vruchtbaar maken
De wezenlijke vraag in de persoonlijke begelei-
ding is hoe iemand het eigen leven optimaal
kan invullen en vormgeven in antwoord op een
betekenisvolle spirituele ervaring als een
Christusverschijning. Aan de vruchten kent
men de boom. Het vertalen van de spirituele
ervaring in een levenshouding en in concreet
gedrag is een van de grote uitdagingen.
Wezenlijk daarbij is ook de vraag hoe deze zo
belangrijke ervaring een plaats kan krijgen in
de ontmoeting met anderen, met name ook in
de geloofsgemeenschap. Dat betekent dat de
pastor ook met mensen kan nadenken over de
vraag hoe de persoonlijke ervaring als getuige-
nis (testimony) vruchtbaar kan worden
gemaakt voor die gemeenschap. Daardoor
wordt ook een dreigend isolement voorkomen.
De pastorale zorg is daarmee ook niet alleen
gericht op de enkeling. Ruimte maken in de
geloofsgemeenschap voor een dergelijk getui-
genis helpt ook de gemeenschap als geheel ver-
der. Dat zal niet altijd worden opgepikt, maar
het maakt in elk geval aan de andere leden dui-
delijk dat er in de gemeenschap ruimte is voor
heel verschillende religieuze ervaringen.
Daardoor zullen ook anderen de vrijheid kun-
nen voelen om hun ervaring te delen. Het is
dan wel nodig om niet een bepaalde geloofsbe-
leving of bepaalde ervaringen tot standaard te
verklaren. Juist de ruimte voor diversiteit moet

o



worden bewaard wil het tot werkelijke ont-
moeting komen.

Ontvankelijkheid stimuleren

Ten slotte ligt er een pastorale verantwoorde-
lijkheid in het stimuleren van de ontvankelijk-
heid. Dergelijke helende ervaringen worden
zoals gezegd mogelijk door de verbinding tus-
sen de traditie en de persoonlijke biografie op
het kruispunt van het leven. Dat betekent dat
de pastor niet alleen kan werken aan de bege-
leiding bij ervaringen als die zich voordoet,
maar ook een rol heeft in het scheppen van een
verwachtingsruimte waarin zulke ervaringen
mogelijk worden. De pastor is als voorganger
immers ook voortdurend bezig met een perfor-
mance van het heilige die de bedding vormt
voor toekomstige religieuze ervaringen. In de
liturgie, in de geestelijke begeleiding, in
gebedsgroepen en kringen kan de pastor de
toon van ontvankelijkheid zetten die de erva-
ring van een Christusverschijning mogelijk
maken. De ervaring van de goddelijke aanwe-
zigheid — of welk wonder ook — kan men
namelijk nooit plannen, maar het is wel moge-
lijk om de ruimte te scheppen waarin het zou
kunnen gebeuren. <

HANDELINGEN 2012 | 1

Handelingen 1 2012 21-02-2012 11:36 Pagina 29$

Literatuur

Brunner, E. (1935). Ons geloof. Amsterdam: Ten Have.

Van Dam, G.P. (2003). Dichter bij het onuitsprekelijke. Over
geestelijke begeleiding voor en door pastores. Baarn: Ten
Have.

Ganzevoort, R.R. (2006). The social construction of revela-
tion. International Journal of Practical Theology 8 (2),
1-14.

Ganzevoort , R.R. (2007). Staging the Divine. A theological
challenge for the churches in Europe. In: Jansen, M.M.
and Stoffels, H.C. (ed.). A Moving God. Immigrant chur-
ches in the Netherlands. Miinster: LIT, 219-236.

Van Knippenberg, M.P.J. (1998) Tussen naam en identiteit.
Ontwerp van een model voor geestelijke begeleiding.
Kampen: Kok.

Van Saane, J. (2008). Gebedsgenezing. Boerenbedrog of
serieus alternatief. Kampen: Kok.

Sanders, J.T. (2000). Charisma, converts, competitors.
Societal and sociological factors in the success of early
christianity. London: SCMP.

Streib, H. (1998). The Religious Educator as Story-Teller.
Suggestions from Paul Ricoeur’s Work. Religious
Education 93, 314-331.

Thomas, W. & Thomas, D. (1928). The child in America.
Behavior problems and programs. New York: Alfred
Knopf.

Tracy, D. (1981). The analogical imagination. Christian the-
ology and the culture of pluralism. New York: Crossroad.

Wulff, D.M. (1997). Psychology of Religion. Classic and
Contemporary. Second Edition. New York: John Wiley &
Sons.

Ruard Ganzevoort (prof.dr. R.R.) is hoogleraar praktische

theologie aan de Vrije Universiteit Amsterdam.
r.r.ganzevoort@vu.nl

29



Handelingen 1 2012 21-02-2012 11:36 Pagina 30$

REACTIE |

CHRISTUSVERSCHIJNINGEN

BERTHILDE VAN DER ZWAAG

Is het werkelijk

Christus?

Niet alle verschijningen hoeven werkelijk religieuze ervaringen zijn.
Een aanwezigheid van Christus is niet grijpbaar in die zin dat het
empirisch aangetoond kan worden of dat een mens erover beschik-
ken kan. Maar kan bijvoorbeeld een hallucinatie zo’n uitwerking
hebben dat het een blijvende verbondenheid met Christus geeft?
Berthilde van der Zwaag besluit deze slotreactie met haar eigen ver-

schijningservaring.

ezutter en Corveleyn vanuit de gods-
D dienstpsychologie en Ganzevoort

vanuit de praktische theologie geven
waardevolle aanvullingen en verdere inzichten
bij het interpreteren van hedendaagse verschij-
ningservaringen. Deze aandacht voor het feno-
meen vanuit andere vakgebieden, op sympa-
thieke wijze beschreven, helpt bij de erkenning,
de acceptatie en het begrijpen van deze erva-
ringen uit de praktijk van het leven. Daar ben
ik heel dankbaar voor.

Op enkele punten heb ik echter een iets
andere visie. Daar ga ik in dit afsluitende artikel
op in. Het betreft vooral de principiéle vraag of
Christus werkelijk aanwezig is bij een verschij-
ningservaring. Een ander punt is de vergelijking
met een rouwende, zoals Vergote die maakt om
het fenomeen van de verschijning te verduide-
lijken. Maar eerst enkele kleine aanvullingen.

30

Begeleiding

In de praktijk blijkt dat mensen soms op weer-
stand stuiten als ze hun ervaring vertellen.
Dezutter en Corveleyn wijzen op het belang
van het spreken over een verschijning: ‘Zij zou-
den opgevangen moeten worden door de
pastor/begeleider om erover te kunnen spre-
ken. Door het gebruik van taal en het delen in
de grotere geloofsgemeenschap kunnen ze ver-
der betekenis geven aan de ervaring.

De opvang kan eruit bestaan de ziener zijn of
haar verhaal te laten vertellen. Vervolgens kan
samen onderzocht worden op welke wijze de
gebeurtenis aansluit bij de verschijningen die in
de Bijbel beschreven staan en wat de betekenis
kan zijn voor het leven van de betreffende per-
soon. Een verschijning sluit aan bij de situatie

Affiche Kunsthal Rotterdam
Foto René Rosmolen

6



Handelingen 1 2012 21-02-2012 11:36 Pagina 31




waarin iemand zich bevindt. Wanneer men zich
bewust is van problemen of emoties die op dat
moment een rol speelden, kan meestal het ver-
band gelegd worden tussen de situatie en de
verschijning. Dat kan helpen om de ervaring te
integreren in het leven. Het kan tot steun zijn in
het te boven komen van een moeilijke tijd, in
de geloofsontwikkeling en de relatie met God.
Dat blijft levenslang van waarde.

Als het in de geloofsgemeenschap gedeeld
wordt, kan de vraag opkomen waarom de een
zoiets meemaakt en de ander niet. Het is
belangrijk aan te geven dat mensen die een
verschijning hebben meegemaakt geen betere

De eenmalige ervaring
blijkt een leven lang
mee te gaan

gelovigen zijn dan zij die dat niet hebben erva-
ren. In alle beschrijvingen klinkt de overtuiging
dat het niet te maken heeft met eigen presta-
ties. In de beschrijvingen valt wel op dat de
betrokken mensen hun crisis of levensvragen
niet uit de weg gingen. Niet dat dit altijd een
bewuste keuze was, sommigen zaten zo vast dat
er geen uitweg meer was. Soms hebben zij zich
vanuit hun diepe dal in een schreeuw of in stil-
te tot God gericht, ze zijn een kerk binnenge-
gaan of in de Bijbel gaan lezen. Toch kan niet
gezegd worden dat mensen die een dergelijke
ervaring niet kennen op een verkeerde manier
met het leven omgaan. Hulp van God hoeft
niet altijd via een verschijning plaats te vinden.
Ganzevoort ziet het als ‘een verantwoorde-
lijkheid van pastores en geestelijk verzorgers

32

Handelingen 1 2012 21-02-2012 11:36 Pagina 32$

om mensen bij te staan als ze zoeken naar de
betekenis van een dergelijke spirituele ervaring.
Zo is er vaak sprake van crisissituaties of van
een sterk verlangen naar spirituele groei. Juist
in die situaties zou de pastor erop bedacht
moeten zijn dat mensen intense ervaringen
kunnen opdoen’.

Uit de praktijk blijkt inderdaad dat mensen
graag over hun ervaring willen spreken wan-
neer zij openheid bemerken. Pastores en
geestelijk verzorgers zouden in hun vraag naar
de hulpbronnen meer specifiek kunnen zijn.
Voorzichtig en vragenderwijs kan worden afge-
tast of er behoefte is om een religieuze ervaring
te delen. Omdat het vaak gebeurt in moeilijke
periodes in iemands leven, kan een vraag als:
‘Heeft u in deze moeilijke periode steun aan
uw geloof gehad?” een opening zijn voor een
gesprek. Met kennis over en erkenning van ver-
schijningservaringen is een pastor ook in staat
tot het stellen van theologisch inhoudelijke
vragen die de ziener kunnen helpen naar de
ervaring te kijken.

Ganzevoort gaat nog verder door te stellen
dat een pastor zelfs ‘een pastorale verantwoor-
delijkheid heeft in het stimuleren van de ont-
vankelijkheid” en ‘ook een rol heeft in het
scheppen van een verwachtingsruimte waarin

zulke ervaringen mogelijk worden’. Prachtig!

Onderscheidingsvermogen

Inderdaad hoeven niet alle verschijningen wer-
kelijk religieuze ervaringen zijn. Een dergelijke
ervaring kan ook een bijwerking zijn van
medicijnen of voortkomen uit een psychische
stoornis. Dezutter en Corveleyn geven het ver-

6



helderende inzicht van de common world en
own world. De verbetering van de levenskwa-
liteit en het feit dat de ervaring als uniek
beleefd wordt, zijn ook criteria waarmee het
gezonde van het pathologische kan worden
onderscheiden. Een religieuze ervaring vervult
de persoon met zoveel verwondering en eer-
bied, dat de gedachte aan nieuwe ervaringen
niet opkomt. De eenmalige ervaring blijkt een
leven lang mee te gaan.

De grens tussen gezond en pathologisch is
overigens niet altijd scherp te trekken, dat geldt
zowel voor het psychische als het religieuze
leven. Maar wanneer blijkt dat een verschijning
iemand in verwarring brengt of aanzet tot
ethisch onverantwoord of schadelijk handelen,
kan worden betwijfeld of er sprake was van een
ervaring van Christus. De religieuze ervaring
wordt gekenmerkt door een boodschap met
een heldere inhoud en vaak een duidelijk
ethisch karakter. De ervaring vervult mensen
zodanig dat men er slechts met moeite over
spreken kan. Ten slotte is de terugkeer naar het
gewone leven een teken van een gezonde erva-
ring. Dikwijls leidt het tot een nieuwe beaming
van het leven.

Niet uit verlangen

Dezutter en Corveleyn gaan in op het verlan-
gen zoals zij dat in een van de voorbeelden uit
mijn openingsartikel aanwezig zien. Deze
vrouw riep, nadat ze een televisieprogramma
over engelen had gezien, God en Jezus aan om
hulp. Vervolgens geven Dezutter en Corveleyn
de visie van Vergote weer, die stelt dat verschij-
ningen ‘gegrond zijn in sterk affectieve motiva-

Handelingen 1 2012 21-02-2012 11:36 Pagina 33$

ties zoals het verlangen om bovennatuurlijke
personen te zien’. Vergote geeft het voorbeeld
van een rouwende wiens bewustzijn ‘bezet’ is
door de overledene. ‘Deze intense betrokken-
heid op de overledene kan de fysieke aanwezig-
heid laten ervaren. Het is een vluchtige, subjec-
tieve perceptie veroorzaakt door de emotionele
toestand van de rouwende persoon.
Het waarnemen van overleden mensen is

geen onderdeel van mijn onderzoek geweest,

Sommigen hadden in het geheel
geen geloofsachtergrond en geen
vertrouwdheid met Christus

maar de beschrijvingen van Christusverschij-
ningen laten zien dat Vergotes vergelijking met
een rouwende niet opgaat. Niemand was in die
mate op Christus gericht als een rouwende op
de geliefde met wie men heeft geleefd. Men was
niet ‘bezet’ door Christus zoals een nabestaan-
de dat kan zijn. De relatie met Christus was
vOOr de verschijningservaring niet zo intens,
dat is veelal pas daarna ontstaan. Het volgende
citaat van een van de respondenten beschrijft
wat in vrijwel alle reacties naar voren komt:

‘Véor de ervaring was Jezus voor mij een hoog-
geplaatst iemand, ver weg van het alledaagse,
meer een figuur in ideéle zin. Nu is hij gewo-
ner geworden, meer een broeder dan een
afstandelijke heilige. Jezus is voor mij een
metgezel geworden.’

Sommige respondenten hadden zelfs in het
geheel geen geloofsachtergrond en geen ver-

33

6

>



trouwdheid met Christus. Ook de vrouw die de
tv-uitzending had gezien, verlangde niet naar
een verschijning. Ze riep God en Jezus om
hulp, maar de verschijning verraste haar volko-
men.

Verschijningservaringen en de rede
Natuurlijk kan, zoals Ganzevoort voorstelt, in
plaats van de waarheidsvraag, de vraag centraal
komen te staan of, en zo ja, hoe de ervaring
bijdraagt aan een waarachtig in het leven staan
en aan een ‘echte’ relatie met God. Hij geeft
mooie voorbeelden, die ook terug te vinden
zijn in de ervaringsverhalen. Deze gevolgen
van de verschijningservaring geven al aan hoe
belangrijk het gebeuren is geweest voor de zie-
ner. Toch is de waarheidsvraag te boeiend en te
belangrijk om te negeren.

Daarom kijken we nu naar de principiéle
vraag of het waar kan zijn dat Christus werke-
lijk aanwezig is bij een verschijningservaring. Is
het mogelijk dat mensen in deze aardse werke-
lijkheid Christus zien? Omdat ik hier kort
moet zijn, verwijs ik op deze plek naar de site
van Handelingen, www.handelingen.com. Daar
staat een uitvoeriger versie van dit artikel.

Zij die een verschijning hebben meegemaakt,
zijn ervan overtuigd dat de gestalte, die zij
interpreteren als Christus, vanuit een andere
werkelijkheid hun leefwereld binnenkomt. Is
deze stelligheid van de zieners een duiding van
het feitelijk bestaan van een andere werkelijk-
heid en de aanwezigheid van Christus daarin?
Of is het ‘slechts’ een geloofsuitspraak? Is de
rede in staat iets te zeggen over het waarheids-

34

Handelingen 1 2012 21-02-2012 11:36 Pagina 34$

gehalte van de bewering? En wat is ‘Christus
zien’? Is dat per se een ontologische kwestie? Is
dat per se een vraag naar het empirisch
bestaan van God/Christus?

Waardevol bij deze vragen is het citaat van
Brunner over het ‘bestaan’ van God, en de aan-
dacht die Ganzevoort vraagt voor het gegeven
dat er dingen zijn die ons overstijgen. Als mens
moeten we de beperktheid van ons ken- en
denkvermogen erkennen. James schrijft dat de
mystieke ervaring inzicht geeft in dieptes van
waarheid, die door het logisch verstand niet
kunnen worden gepeild (James 2005). Hij zegt
daarmee dat er kennis is die we, zonder dat de

Mensen met een verschijningservaring
gingen hun levensvragen
niet uit de weg

rede er grip op heeft kunnen krijgen, moeten
aanvaarden. Men wordt in het ‘hart’ geraakt, en
het hart is zetel van andersoortige kennis en
van emotie die niet via het denken gaat.
(Stoker 2004). Ook Pascal noemt het kennen
van God een zaak van het hart, niet van de
filosofen. De traditie van de God der vaderen
berust op geloof en openbaring en niet op de
menselijke rede.

Deze erkenning van de menselijke beperking
om vanuit de rede over God en het transcen-
dente te denken en te spreken, is een eerste
vereiste. Maar daarna is er in wetenschappe-
lijke zin toch wel iets te zeggen over de waar-
heidsvraag. Geloofskennis is affectieve kennis,
maar hangt wel nauw samen met cognitieve

6



kennis. Het verstand maakt iets samenhan-
gends van datgene waardoor we in het hart
worden geraakt. Alleen daarna is er communi-
catie mogelijk over religieuze ervaringen. James
houdt het voor mogelijk dat mystieke gevoe-
lens hogere gezichtspunten zijn, vensters
waardoor de geest uitziet op een wijdere en
meer omvattende wereld. Het zou wel het
meest juiste inzicht kunnen zijn in de zin van
dit leven. Door ze als niet ter zake doende ter-
zijde te schuiven, missen we een kans onze
horizon te verbreden (James 2005). Die com-
municatie is dus belangrijk vanwege de critici
die er ook in de theologie en in de kerk zijn, en
vanwege de criteria ter onderscheiding.

Onderzoeksmethode
Ganzevoort stelt dat ‘de waarheidsvraag niet
wetenschappelijk te beantwoorden is’ Er kun-
nen inderdaad geen uitspraken worden gedaan
in de zin van ‘absoluut waar’ en ‘niet waar’ met
een zekerheid en geldigheid zoals die in de
natuurwetenschappen gelden. Voor deze erva-
ringen is een andere onderzoeksmethode en
doelstelling nodig en hebben we behoefte aan
andere criteria. De insteek van de praktijk-
georiénteerde rationaliteit is een passende
onderzoeksmethode in het gebied van de
geesteswetenschappen. De rede staat dan niet
tegenover het onderzoeksobject om dat te
beoordelen; de onderzoeker probeert een erva-
ring die in de praktijk van het leven voorkomt,
te begrijpen en er structuur in aan te brengen
met behulp van de rede.

Een vorm van praktijk-georiénteerde rationa-

HANDELINGEN 2012 | 1

Handelingen 1 2012 21-02-2012 11:36 Pagina 35 i;

liteit is het presumptionisme dat het principe
van redelijke aanvaarding hanteert. De stelregel
van de redelijke aanvaarding luidt: ‘het is rede-
lijk beweringen als geloofwaardig te accepteren
zonder er eerst redenen voor te geven, tenzij er
redenen tegen worden aangevoerd’ (Stoker
2004, 103). De ervaringen vanuit de praktijk
kunnen daarom het object van het onderzoek
zijn. Het doel is te komen tot een verantwoorde
en redelijke uitspraak over de bewering van
mensen dat ze Christus hebben gezien. Dan
gaat het dus ook over het werkelijkheidsgehalte
van de ervaring, niet alleen over de subjectieve
beleving en de gevolgen ervan.

Hallucinatie of werkelijke
aanwezigheid?

Dezutter en Corveleyn kijken bij hun interpre-
tatie eerst naar de ‘hallucinatie’ Een letterlijke
uitleg van de definitie van de hallucinatie in de
Diagnostic and Statistical Manual (DSM) leidt
tot de conclusie dat een verschijning patholo-
gisch is wanneer het een hallucinatie is. Is het
een hallucinatie? Van Praag en Vergote
beschouwen, aldus Dezutter en Corveleyn, een
verschijningservaring niet per se als psychopa-
thologisch, wel als hallucinatie. Bij een halluci-
natie is er geen externe bron voor de waarne-
ming. Vergote stelt dat er, net als in de droom,
bij een verschijning ‘geen grijpbaar object in de
buitenwereld voorhanden is’. Van Praag ziet
verschijningservaringen als ‘een gemoedstoe-
stand waarbij het symboolkarakter van het
godsprincipe meer concrete vormen gaat aan-
nemen, wat visuele representaties kan veroor-

35

6



zaken’. De kernvraag bij dit alles is dus of de
visuele representatie verwijst naar een externe
bron. Kan er een echte aanwezigheid zijn uit
een andere werkelijkheid? Kan Christus er zijn?
Mijns inziens is het belangrijk twee zaken te
onderscheiden. Als iemand Christus ziet, op
welke manier is dat dan Christus? Het gaat
erom ‘zien’ (in de ervaring) te onderscheiden
van het zien met de zintuigen. Uit de voorbeel-
den uit de praktijk blijkt dat het beeld dat men
met de zintuigen waarneemt, het beeld kan
zijn dat in het geheugen van de ziener aanwe-
zig is. Het is het beeld dat men bewust of
onbewust eerder heeft opgeslagen nadat men
het heeft gezien als illustratie, in museum of
film, of zich heeft gevormd bij verhalen. Dat is
de reden waarom de verschijningsgedaante ver-
schillen kan. Sommige mensen geven aan waar
ze dit beeld hebben opgedaan, zoals de arts die
een ets van Rembrandt noemt. Of dat altijd zo
is, is niet te achterhalen, we zijn ons er meestal
niet van bewust. Men kan soms achteraf de
herkenning opmerken met behulp van de

bron.

We staan nu eerst stil bij de vragen die hier-
door opgeroepen worden. Als de eigen beelden
uit het geheugen waargenomen worden, is het
dan wel een verschijning van Christus? En als
de beelden zo divers zijn, wat is dan zijn wer-
kelijke gedaante? Eerst kan opgemerkt worden
dat ook in het Nieuwe Testament beschreven
wordt dat Christus in verschillende gedaantes
verschijnt. In het evangelie van Marcus, hoofd-
stuk 16 vers 12, wisselt hij in kort tijdsbestek

36

Handelingen 1 2012 21-02-2012 11:36 Pagina 36 i;

van gedaante. De andere evangelisten komen
met heel andere beschrijvingen en ervaringen.
In de geloofstraditie staan eveneens diverse
vormen beschreven waarin een verschijning
van Christus gestalte krijgt. Ook daarbij spelen
kennelijk persoonlijke factoren een rol. We
kunnen hieruit concluderen dat Christus niet
werkelijk te zien is met onze ogen. Onze beel-
den zijn niet Christus, maar wat er in de loop
van de interpretatiegeschiedenis van Christus
geworden is. Christus geeft zich nooit volledig
prijs en is door niemand in geen enkele perio-

de in de geschiedenis volledig en afdoende in

‘Christus nam mijn hand vast.
Het was de ervaring van een
menselijke handdruk’

kaart gebracht. Als we dat beseffen, weten we
dat allerlei verbeeldingen ons een beeld van
Christus hebben gegeven, we weten niet wat de
echte werkelijkheid van Christus is. Daarmee
beseffen we onze eerdergenoemde menselijke
beperktheid. Geloofsmysteries zijn niet te ken-
nen en te beschrijven omdat ze ons kennen te
boven gaan en aan onze uitdrukkingsmogelijk-
heden ontsnappen.

Na deze aandacht voor het beeld dat de zie-
ner heeft waargenomen, kijken we naar het
geheel van de ervaring. Zoals in de redactionele
introductie van dit nummer al werd aangege-
ven, heb ik zelf een verschijningservaring
gehad. Deze zal ik gebruiken ter illustratie.

6



Ik zag Christus in de gestalte van een mens,
maar met een lichaam dat geen ruimte
inneemt, stralend en doorschijnend als licht. Ik
was me er niet van bewust dat ik dit beeld van
Christus bij me droeg. Ik nam hem waar als de
opgestane Christus. De verschijning sloot aan
bij mijn verdriet om zijn diepe lijden en zijn
sterven, zoals ik dat op dat moment las in het
evangelie. Was het beeld, dat ik bij de verschij-
ning waarnam, mijn voorstelling van Christus
of paste Christus zich aan bij het beeld dat ik
van hem had, of paste hij zich misschien zelfs
aan bij het verdriet dat ik om hem had? Hij
toonde zich aan mij als de ‘niet-lijdende’ de
verheerlijkte Christus. Dat was de boodschap
die hij mij heeft nagelaten. In mijn beleving
was hij werkelijk bij mij. Was er werkelijk een
grijpbaar object in de buitenwereld voorhan-
den? Ik stak mijn hand uit, maar ik wist tege-
lijk dat niet ik degene was die daartoe het ini-
tiatief had genomen, het was alsof mijn hand
uitgestoken werd; ik werd daartoe uitgenodigd
en geleid. Christus nam mijn hand vast. Het
was de ervaring van een menselijke handdruk.
Er ging veel troost en liefde van uit.

Dit heeft geleid tot een leven lang vertrouwen
in Christus en de ervaring van een levenslange
nabijheid van Christus. Is deze intimiteit moge-
lijk bij een hallucinatie? Bij een mystieke erva-
ring is dat mogelijk. Volgens James is een van
de kenmerken van een mystieke ervaring dat
‘het wilsvermogen van de mens is opgeschort
en dat men kan voelen door een hogere macht
te worden vastgehouden’ (James 2005, 282).

HANDELINGEN 2012 | 1

Handelingen 1 2012 21-02-2012 11:36 Pagina 37$

Dit is in tegenspraak met de visie van Vergote,
als hij een verschijning vergelijkt met een
droom waarbij er ‘geen grijpbaar object in de
buitenwereld voorhanden is’. Een aanwezigheid
van Christus is inderdaad niet grijpbaar in die
zin dat het empirisch aangetoond kan worden
of dat een mens erover beschikken kan. Maar
kan een lichamelijk voelbare aanwezigheid, die
bij de ontvanger ook een lichamelijke hande-
ling oproept, geproduceerd worden door pro-
cessen in de psyche? Kan een hallucinatie zo'n
uitwerking hebben dat het een blijvende ver-
bondenheid met Christus geeft?

Misschien zijn er meer mogelijkheden dan
het typeren van ervaringen ofwel als ontologi-
sche werkelijkheid ofwel als hallucinatie. <

* Zie www.handelingen.com
voor een uitgebreidere versie van deze reactie.

Literatuur

Bras, K.E. (1988). Muziek van zuiver zwijgen. Een overzicht
van de christelijke mystiek. Kampen: Kok

Brink, G. van den (1994). Oriéntatie in de filosofie. Deel 1
en deel 2. Zoetermeer: Boekencentrum.

Douven, K. (z.j., 5e druk 1988). Het Christendom op weg
naar de 21e eeuw. Van Christusbelijdenis tot
Christuservaring. Soest: eigen beheer.

Duintjer, O.D. (2002). Onuitputtelijk is de waarheid. Budel:
Damon.

James, W. (1902; vert. uit het Engels, 5e druk 2005).
Vormen van religieuze ervaring. Een onderzoek naar het
wezen van de mens. Amsterdam: Abraxas.

Stoker, W. (2004) Is geloven redelijk? Zoetermeer: Meinema.

Stoker, W. (1990). “Transcendentie’ in de post-metafysica
van O.D. Duintjer. In: Cultuur als Partner van de
Theologie. Opstellen over de relatie tussen de cultuur en
godsdienstwijsbegeerte, aangeboden aan Prof.dr. G.E.
Meuleman. Kampen: Kok.

Storig, H.J. (1959). Geschiedenis van de filosofie. Een volle-
dig overzicht van het wijsgerig denken van de oudste tijden
af. Deel 1. Utrecht etc.: Prisma-boeken.

Zwaag, B. van der (2008). Als Christus verschijnt.
Christusverschijningen in deze tijd. Kampen: Kok.

37

6



Handelingen 1 2012 21-02-2012 11:36 Pagina 38$

IN BEELD | RENE ROSMOLEN

Uitgestrekt

.

ernieuwde aandacht was er voor Jan Sluijters (1881-1957). Het Singer Museum in Laren
Heerde hem met een mooie tentoonstelling en de AVRO zond een boeiende documentaire

over hem uit. Aansluitend bij het openingsthema ‘Christusverschijningen’ in dit nummer
van Handelingen kijken we naar een schilderij ‘De bewening’ dat Jan Sluijters in 1923 schilderde.
Bijna diagonaal op het doek zien we de uitgestrekte figuur van Christus na de kruisiging en kruisaf-
name. Opvallend is de donkere dreigende sfeer. Alleen het gebroken lichaam verschijnt in het licht.
De schilder heeft het uitgemergelde lichaam van Christus afgebeeld in stevige toetsen met de aarde-
kleuren oker en bruin. Dezelfde aardetinten vinden we terug op de doek waarop Christus rust.
Achter dit gehavende lichaam zien we acht vrouwen opgesteld. Sommigen buigen zich naar het uit-
gestrekte lichaam toe, anderen kijken rechtstreeks naar de toeschouwer. Op de hoofddoek van een
van hen — waarschijnlijk Maria — valt spotlicht. Opvallend is dat haar gelaat in dezelfde aardse tinten
is geschilderd als het lichaam van de gestorvene. Rechts achter dit tafereel lijkt zich een verlaten land-
schap te ontvouwen. Vaag zijn de contouren van een heuvel — Golgotha? — zichtbaar en een slinge-
rende landweg.

Sluijters is vooral bekend geworden als schilder van (naakte) vrouwen, landschappen en portret-
ten. Religieuze werken maakte hij nauwelijks. Met Piet Mondriaan heeft hij geéxposeerd en geéxperi-
menteerd. Maar uiteindelijk bleef hij zijn eigen realisme en eigen kleuren trouw. Voorafgaand aan
het dagelijkse schilderproces stelde hij elke morgen weloverwogen zijn palet samen. Zijn kleurge-
bruik verraadt zorgvuldige keuzes.

De Christusfiguur die wij hier zien, is dus niet zonder reden in aardse tinten geschilderd. Het lijkt
alsof heel de rauwe aardse werkelijkheid in deze uitgestrekte Christus op het doek verschijnt. Een
werkelijkheid die gebroken is en waarin slachtoffers worden gemaakt. De open wond in het lichaam
van Christus en zijn stigmata in handen en voeten getuigen hiervan. De vrouwen zijn in tinten
blauw weergegeven. Zij doen mij denken aan een achtergrondkoor uit een Griekse tragedie. Er is
geen lucht te zien op dit schilderij, maar hun blauwe gewaden lijken te verwijzen naar een hemel die
aangeklaagd wordt.

Wat mij raakt, is de uitgestrekte rechterhand. Die hand lijkt centraal te staan. De linkerhand is de

liggende hand van een dode. De rechterhand wordt echter geheimzinnig opgeheven. Het lijkt alsof
de hand oprijst. Verrijst. De hand lijkt ook een dragend gebaar te maken. Waarom raakt mij dit?
Omdat mij bij de verwonde en open hand van deze gehavende Christus in zijn aardse kleuren een
regel van Rilke invalt: “Toch is er Eén die al dit vallen oneindig zacht in beide handen houdt’ <

38

o



Handelingen 1 2012 21-02-2012 11:36 Pagina 39

U

‘De bewening’ (1923) van Jan Sluijters (1881-1957). Kroller-Miiller Museum. Foto René Rosmolen

HANDELINGEN 2012 | 1

o




ARTIKEL | ANDRE MULDER

Handelingen 1 2012 21-02-2012 11:37 Pagina 40$

CARNAVAL

Carnaval: religie in
een nieuw jasje?

Of en in hoeverre is het carnaval te beschouwen als een vorm van
‘religie op straat’? André Mulder kijkt met open blik naar dit bonte
verschijnsel, dat in veel plaatsen van Nederland, van Kloosterburen
tot Maastricht, duizenden mensen op de been brengt. De uitkomst

van zijn zoektocht verrast.

Is geboren Groninger, atkomstig uit

het communistische Oost-Groningen,

heb ik jarenlang het carnaval alleen via
de televisie tot mij kunnen nemen. In mijn
orthodox-gereformeerde opvoeding werd er
wat meewarig, spottend en vooral atkeurend
gedaan over de ‘liederlijke’ activiteiten van roy-
aal drankgebruik, hospraktijken en vermeende
seksuele promiscuiteit, die naar men dacht de
kernbestanddelen van het carnaval uitmaakten.

Op de ‘elfde van de elfde’ werd ik in 2009 in

mijn rol van onderzoeker van hedendaagse
gestalten van zingevingsconstructie uitgedaagd
na te denken over de vraag of en in hoeverre het
carnaval te beschouwen is als ‘religie op straat’. In
het debatprogramma van VU-Connected en
Windesheim, ‘Peper en zout’ genaamd, was een
avond gepland over deze vraag. Carnavals-
verenigingen en de prins met de raad van elf
waren in Zwolle aanwezig om als ervaringsdes-
kundigen hun bijdrage aan het debat te leveren.

40

Ik vond en vind het een uitdagende vraag,
omdat deze noodzaakt tot het opnieuw en met
een open blik kijken naar dit bonte verschijn-
sel, dat op veel plaatsen in Nederland, van
Kloosterburen tot Maastricht, duizenden men-
sen op de been brengt. Hoewel ik al jaren in
Nijmegen woon en jaarlijks het carnaval om
me heen zie groeien, is het nog steeds niet
gelukt me dit gebeuren eigen te maken. Men
zegt wel dat het ‘in je bloed moet zitten’ Dat is
bij mij overduidelijk niet het geval. Vanuit deze
positie van distantie, met de bril van de onder-
zoeker, werp ik me op de vraag of carnaval te
lezen is als een religieus verschijnsel.

Oorsprong

Op het eerste gezicht is het antwoord op deze
vraag negatief. Wie een beetje bekend is met de
historie van het carnaval hier te lande, weet dat
dit driedaagse gebeuren een geschiedenis van
animositeit kent tussen carnavalsverenigingen

o



en de religieuze instituten (de rooms-katholie-
ke kerk en de protestantse kerken). Ook de
burgerlijke overheden hadden soms moeite
met de uitwassen van dit volkse feest. Hoewel
het een voorbereiding op de christelijke vasten-
tijd heet te zijn, werd er niet altijd van uit-
gegaan dat die voorbereiding zelf religieuze
kwaliteiten had. Eerder zag men het tegendeel.

Over de oorsprong van het feest zijn de histo-
rici verdeeld. De een voert het terug op ‘heiden-
se’ lenterituelen, bijvoorbeeld van de Germanen.
De ander wil vooral de band met de kerken
benadrukken door het een drempelritueel naar
de vastentijd te noemen. Dit gaat dan terug op
kerkelijke ‘zottenfeesten) die sinds de tiende
eeuw aantoonbaar zijn. Ook worden analogieén
aangegeven met Griekse en Romeinse jaar-
feesten, rond de zonnewende. Duidelijk is wel
dat de wijze waarop het huidige carnaval wordt
gevierd nog niet zo oud is, dat wil zeggen, niet
ouder dan uit de negentiende eeuw. Overigens
geldt dat voor slechts enkele plaatsen in Brabant
en Limburg. Het carnaval werd op de meeste
plaatsen pas na de Tweede Wereldoorlog weer
nieuw leven ingeblazen via de carnavalsvereni-
gingen die toen werden opgericht. Hoewel er
dus in historisch perspectief dunne lijntjes zijn
te trekken naar mogelijk oudere religieuze oor-
sprongen van het feest, is dat voor de huidige
varianten moeilijk hard te maken.

Definiéring

Welke definitie hanteren we als we carnaval
onder de noemer van religie willen beschou-
wen? In wetenschappelijke kringen circuleren

HANDELINGEN 2012 | 1

Handelingen 1 2012 21-02-2012 11:37 Pagina 41 i;

twee varianten van definiéring van religie, een
essentialistische en een functionalistische. Bijj
een essentialistische definitie zullen we moeilijk
positieve uitspraken kunnen doen omtrent het
carnaval. Dan is er immers veelal sprake van
‘betrokkenheid op een overstijgende werkelijk-
heid’ Deze werkelijkheid wordt vaak benoemd
met termen als ‘macht’ of ‘kracht’ (agency),
‘God’, ‘goden’ of ‘geesten’. De activiteiten rond
carnaval kunnen we nauwelijks onder een der-
gelijke betrokkenheid rangschikken. Niets wijst
erop dat carnaval in essentie een betrokkenheid

Carnaval als ritueel
plaatst je even
buiten de werkelijkheid

op zo'n hogere werkelijkheid laat zien. Hooguit
komt het tot uiting in de carnavalsmis, die in
sommige plaatsen als een min of meer normale
zondagse dienst wordt gevierd op de zondag
van carnaval. Of men zou moeten denken aan
de viering op Aswoensdag waarin het askruisje
wordt ontvangen. Van beide vieringen geldt dat
de overgrote meerderheid van de carnavalsgan-
gers hieraan niet deelneemt. Bovendien vindt
de viering op Aswoensdag na het carnaval
plaats, namelijk als religieus gemarkeerd begin
van de Vastentijd. Nadeel van een dergelijke
essentialistische omschrijving is, dat wat door
velen als hedendaagse of eigentijdse varianten
van religie wordt beschouwd, buiten boord
valt. Veel activiteiten en belevingen waaraan
sommigen religieuze kwaliteit toekennen,
komen zo niet in beeld.

41

6



~
<
©
(=]
-
o
©
Jov

11:37

.
i

L [ et S

O

ol -.w,_ﬂuﬁ.m.

21-02-2012

Handelingen 1 2012




Handelingen 1 2012 21-02-2012 11:37




Ik kies daarom voor een functionalistische
manier van kijken, waarin de rollen die religie
vervult in het leven van mensen, van groepen
mensen en van de samenleving als geheel cen-
traal staan. Zo kan men spreken van religie als
‘sacralisering van het leven, levensmomenten
en/of levenscrises), of als ‘een systeem van voor-
stellingen en gedragingen dat hulp biedt bij het
hanteren van de contingenties van het bestaan’.
Het gaat dan bijvoorbeeld om de verbindende
kwaliteit van rituelen, om de beleving van

Er is diepte te zien in
een eerder als plat
beleefde werkelijkheid

gemeenschap tussen mensen en om beleving
met transcendentie-aspecten die mensen ver-
heffen boven het alledaagse en brengen bij wat
voor hen wezenlijk of heilig is. Deze functiona-
listische manier van kijken kun je toepassen op
de geloofsvoorstellingen, de geloofservaringen,
en evenzeer op het religieuze gedrag, de ritue-
len. In dit spoor geef ik hieronder enkele
observaties weer.

Ritueel feest

Een eerste term om de diepere kwaliteiten van
het carnaval op het spoor te komen is feest.
Carnaval is in antropologische zin te beschou-
wen als een ritueel, namelijk een feest. Deze
opvatting zal door sommige fervente carna-
valsvierders wellicht worden bestreden. Het

< Carnaval Hoogland. Foto René Rosmolen

44

Handelingen 1 2012 21-02-2012 11:37 Pagina 44$

gaat in het ‘echte’ carnaval — zo bleek me in de
discussie te Zwolle — niet om het ‘feesten’ dat in
onze cultuur zo in zwang is. De laatste jaren
wordt, zo zegt men, het ware carnaval ver-
stoord door buitenstaanders die tijdens carna-
val ‘hun’ feestje komen vieren, met de nodige
bijverschijnselen van dronkenschap, vernielin-
gen en dergelijke. Deze opvatting van feest
bedoel ik hier niet.

De concepten ritueel en feest zijn in de lite-
ratuur overigens haast synoniem. Een feest is
‘een moment waarop of de gelegenheid waarbij
mensen, in het structureren van de tijd en de
loop van het individuele leven, als groep of als
samenleving een speciale (het alledaagse door-
brekende) rituele vorm aan gebeurtenissen
geven, die het persoonlijke en sociale bestaan
markeren, door middel van geloof, een reli-
gieuze, filosofische of ideologische oriéntatie
die zin geeft aan het leven’ (Post 2001). Een
ritueel kan beschouwd worden als geordend
geheel van symbolische gedragswijzen of hande-
lingen die uitdrukking geven aan een diepere
werkelijkheid.

Je kunt daarom zeggen, nuancering daar
gelaten, dat elk feest een ritueel is, maar niet
elk ritueel een feest. Feest legt de nadruk op het
moment van het carnaval (de drie dagen voor-
afgaand aan de vasten), het expressieve karakter
ervan, en de functie van het markeren van een
moment binnen het kader van een zingevings-
systeem (bijvoorbeeld bij carnaval het christe-
lijk-culturele systeem). Het concept ritueel
geeft aan op welke wijze dit moment expressief
wordt gemarkeerd, namelijk op geordende

o



wijze, door middel van een min of meer vast
patroon van symbolische handelingen. Er is
sprake van steeds terugkerende handelingen.

Bij carnaval is dat — hoewel van plaats tot
plaats verschillend — overduidelijk. Ik noem de
optocht met praalwagens waarin vaak com-
mentaren worden verbeeld op de actuele lokale
politieke situatie, de sleuteloverdracht van de
burgemeester aan de Prins, de ‘zotte harmonie-
kes’, het verkleden, het dansen, het wijzigen van
de naam van de stad, en het samen zingen.
Hoewel er ogenschijnlijk sprake is van een
‘vrolijke chaos’, zijn er bij carnaval duidelijk
patronen van gedrag herkenbaar die jaarlijks
terugkeren en constitutief zijn voor dit rituele
feest. Karakteristiek voor het feest is dat het
een contrast vormt met de alledaagse werke-
lijkheid: het doorbreekt de grijze saaiheid van
de dagelijkse verplichtingen, en plaatst je als
het ware even buiten de tijd, in een andere
tijdsorde. Het feest contrasteert met de norma-
le werkelijkheid. Naar die tijd-buiten-de-tijd
wordt toegeleefd, soms maanden lang.

Beide begrippen, ritueel en feest, verwijzen
naar gedrag in relatie tot een diepere werkelijk-
heid of het uitstijgen boven het alledaagse. Je
zou kunnen zeggen dat het heilige via het ritu-
ele feest in beeld komt. Maar wat is in de bele-
ving van de deelnemers dit anders-dan-het-
alledaagse? Als bronnen gebruik ik enkele
interviews uit twee documentaires die op de
televisie te zien zijn geweest (De Poel 2007;
Borsboom 2007).

HANDELINGEN 2012 | 1

Handelingen 1 2012 21-02-2012 11:37 Pagina 45 i;

Het andere van carnaval

In de genoemde televisiedocumentaires komt
in de gesprekken met deelnemers sterk naar
voren dat men een gevoel van vrijheid ervaart.
Men voelt zich vrij van en vrij tot een aantal
zaken. Vrij van werkverplichtingen, vrij van
sociale verplichtingen, vrij van sociale controle:
zaken die het alledaagse mee bepalen. Je hoeft
even niet te doen of te laten wat normaal wel
zou moeten, zoals het je aanpassen aan de ver-
wachtingen van werkgever, familieleden,
dorpsgenoten. Nee, je kunt juist vrij zijn om je
gedrag in te vullen zoals jij het wilt, om te han-
delen naar wat je gevoel je ingeeft, waar je
behoefte aan hebt. Het rituele feest geeft zoge-
zegd een ontsnappingsmogelijkheid: de dagelijk-
se druk die geldt in het normale leven wordt
even terzijde gesteld.

Een tweede element is het beleven van een-
heid met andere mensen. Dit lijkt wel het
belangrijkste kenmerk te zijn van het andere
van carnaval: het feest doorbreekt rolpatronen,
biedt ervaringsmogelijkheden van gemeenschap
met mensen die je in het dagelijkse leven, van-
wege de roldifferentiatie en sociale stratificatie,
nooit zou ontmoeten. De ene mens staat niet
boven de ander: je kunt zomaar met iemand
uit een hele andere sociale wereld aan de praat
raken of op de dansvloer belanden. Carnaval
biedt de gelegenheid tot ontmoeting. Je komt
in een andere sociale wereld terecht, waarin
gelijkheid en solidariteit de boventoon lijken te
voeren. Gelijkheid, eenheid en solidariteit wij-
zen op het gemeenschapsstichtende karakter
van het rituele feest van carnaval.

45

6

>



Dit sociale element wordt als heel waardevol
beleefd door bijvoorbeeld Co Post, die in de
IKON-documentaire Carnavalsvrouwen gein-
terviewd wordt. Het is voor haar een beeld en
ervaring van de ‘wereld zoals deze altijd zou
moeten zijn’ Ik maak me sterk dat dit een door
velen gedeelde ervaring is. In dit ritueel wordt
iets beleefd van een verhoopte wereld, waarin
minder dwang en ongelijkheid is en meer
oprechte solidariteit. In deze wereld-buiten-de-
tijd wordt iets ervaren van een andere werke-
lijkheid, die ethisch te prefereren is boven de
normale, alledaagse werkelijkheid. Dit lijkt een
demonstratie te zijn van wat de antropoloog
Geertz (1973, 112) zegt over het ritueel: ‘In een
ritueel komen door de werking van een geheel
van symbolische vormen de geleefde wereld en
de verbeelde wereld samen; ze blijken dezelfde
wereld te zijn. Volgens Geertz is religie een cul-
tureel systeem, waarin de geloofsopvattingen
en rituelen de gevoelens van mensen diep-
gaand beinvloeden door het formuleren van
coherente concepten over de orde van het
bestaan. Het gaat hierin zowel om ‘hoe de
wereld is’, alsook om ‘hoe de wereld zou moe-
ten zijn’. Deze werelden vallen in de beleving
van mevrouw Post samen.

Soms wordt carnaval opgevat als een omke-
ringsritueel of ‘rite of rebellion’> een geor-
kestreerde anarchie waarbij heersers onderda-
nen worden en boeren burgemeesters (vergelijk
de sleuteloverdracht aan de prins). De wereld is
dan even een tegenwereld waarin de rollen wat
de macht betreft op symbolische wijze zijn
omgedraaid. In die gespeelde inversie ervaren

46

Handelingen 1 2012 21-02-2012 11:37 Pagina 46 i;

sommigen een wereld ‘zoals deze zou moeten
zijn’ vanwege de gemeenschap die wordt erva-
ren.

Deze ‘beleefde’ gelijkheid sluit overigens
individualiteit en diversiteit niet uit, maar in.
Het maakt niet uit wat je doet, hoe je je kleedt,
wat je drinkt, hoe je danst: alom wordt beleefd
dat je in carnaval jezelf mag zijn. Carnaval is in
die zin een teken van respect voor diversiteit.
Verkleden met carnaval moet dan ook vaak
niet als het maskeren van het eigene worden
geduid, ook al accentueert een alom gedragen
boerenkiel een zekere mate van gelijkheid. In
de beide documentaires komt duidelijk naar
voren dat het verkleden juist ruimte biedt aan

Via de omweg van
het verkleden komen
mensen tot zichzelf

het tot uitdrukking brengen van het eigen
gevoel van het moment of — breder — de eigen
persoonlijkheid. In sommige gevallen kunnen
we nog verder gaan: soms is het verkleden een
expressie van een sterk verlangen iemand
anders te mogen of te kunnen zijn. Met andere
woorden, mensen kunnen soms pas met carna-
val ten diepste zichzelf zijn. ‘Met carnaval kan ik
pas zijn wie ik zou willen zijn’ of: ‘Met carnaval
kan ik zijn wie ik had willen worden, maar
nooit geworden ben. Zo beschouwd biedt car-
naval een tegenwereld waarin mensen veilig
hun ware of verhoopte identiteit kunnen bele-
ven. Via de omweg van het verkleden komen
mensen tot zichzelf.

o



Handelingen 1 2012

Religie op straat?

De exercitie van het analyseren van de docu-
mentaires heeft mijn beeld van carnaval, mee-
gekregen door mijn religieuze socialisatie,
danig veranderd. Het carnaval kan voor men-
sen meer betekenissen hebben dan een ‘orgias-
tisch bacchanaal’. Deze betekenissen lijken reli-
gieuze functies te vervullen en religieuze diepte
te hebben. Carnaval biedt ruimte aan en
instrumenten voor het beleven van waarden
die in godsdiensten hoog staan aangeschreven.
Het heeft trekken van een religieus ritueel
waarin de wereld, zoals door de goden gewenst,
beloofd of voorgeschreven, wordt verbeeld in
gelijkheid, vrijheid, eenheid en solidariteit. Het
is niet moeilijk elementen uit de christelijke
theologie te vinden die aan deze religieuze
karakteristieken expressie geven. Ik noem hier
slechts de metafoor van het Koninkrijk van
God, verbeeld in vele parabels van Jezus.

Het perspectief van een functionalistische
definitie levert in deze casus meer ‘religie’ op
dan dat van een essentialistische. Sommigen
zullen dat als een nutteloos perspectief ervaren,
omdat dan ‘alles’ wel religie kan worden. Zelf
denk ik daar anders over. Natuurlijk gaat het
maar om een beperkt aantal interviews dat is
geanalyseerd. Gesprekken met anderen kunnen
het gevondene tegenspreken, aanvullen, corri-
geren en nuanceren. Desondanks heeft deze
zoektocht me verrast. Er is vanuit een nieuw
perspectief diepte te zien in een werkelijkheid
die ik eerder als plat heb beleefd. Als praktisch
theoloog zoek ik naar deze nieuwe perspectie-

ven en naar nieuwe woorden om religie te vin-

HANDELINGEN 2012 | 1

21-02-2012 11:37 Pagina 47$

den in een ont-traditionaliserende samenle-
ving. Daarbij houd ik voor ogen dat het secu-
liere en het sacrale eerder in elkaar overlopen
en met elkaar verbonden zijn, dan dat het twee
gescheiden ervaringssegmenten zijn. Carnaval
blijkt een mooie casus te zijn waarin beide
gelaagdheden van de werkelijkheid aan het
licht komen. Zo kan carnaval een religieus ver-
schijnsel zijn en in de beleving van mensen uit-
reiken naar iets hogers.

Als religie mensen met elkaar verbindt (koi-
nonia), als religie mensen tevens verbindt met
het visioen van een rijk van vrede en solida-
riteit, als religie mensen brengt bij wie ze ten
diepste zijn, is carnaval, gezien in dit functio-
nalistische perspectief, dan geen religie op
straat in een ander jasje? <

Bronnen

Borsboom, A.M. (2007). Carnavalsvrouwen. IKON-docu-
mentaire.

Geertz, C. (1973). The interpretation of culture. New York:
Basic Books.

Poel, E. de (2007). Het gevoel van carnaval. KRO-documen-
taire.

Post, P. (2001). Liturgical movements and feast culture.
A Dutch research program; idem: Introduction and
application. Feast as a key concept in al liturgical studies
research design, in: Post, P., G. Rouwhorst, L. van
Tongeren & A. Scheer (eds.). Christian feast and festival.
The dynamics of Western liturgy and culture. Leuven:
Peeters, 3-77.

André (dr. A.) Mulder is lector theologie en levensbeschou-
wing aan de Christelijke Hogeschool Windesheim te
Zwolle.
a.mulder@windesheim.nl

47

6



arpergpcr et ok
Wb erTireg

A
©
[«

-~
o
©
¥

21-02-2012 11:37

Handelingen 1 2012




WA

REACTIE | ANTON SIMONS

Handelingen 1 2012 21-02-2012 11:37 Pagina 49$

CARNAVAL

Gemaskerd

‘Bij André Mulder ondergaat het carnaval zelf, zo lijkt het, een won-
derlijke transformatie. Eerst is het voor hem een ‘orgiastisch bac-
chanaal’. Geleidelijk gaat het via zijn gedistantieerde oog over in een
uitreiken naar iets hogers, zoiets als het Koninkrijk van God. Zo
lijkt het artikel een verkleedpartij waarin met de auteur het carna-
val tot zichzelf komt. Anton Simons reageert. Twee levensverhalen
meten zich en ontmoeten elkaar.

p het verzoek van de redactie om te

reageren op het artikel van André

Mulder over carnaval, heb ik direct ja
gezegd. In het verleden heb ik me als katholieke
theologiestudent en promovendus beziggehou-
den met het werk van de Sovjet-filosoof
Michail Bachtin (1895-1975) (Simons 1996).
Deze had ten tijde van de stalinistische terreur
een proefschrift geschreven over de romans van
de zestiende-eeuwse schrijver Rabelais (Bakhtin
1968). Diens moeilijk doordringbare taal moest
volgens Bachtin worden geinterpreteerd tegen
de achtergrond van carnaval en volkscultuur. In
de nasleep van mijn onderzoek heb ik wel
nagedacht over kwesties als het verband tussen
het Bachtiniaanse carnaval met religie en ritueel
(Simons 2001). Het gaf te denken dat Bachtin
een overtuigd christen was, en wellicht was zijn
Rabelais zelf een travestie, een christelijke over-

peinzing in marxistisch-leninistisch jargon.

< Foto René Rosmolen

HANDELINGEN 2012 | 1

Persoonlijke distantie
Mijn reputatie van destijds voelt nu als een
masker dat niet met mij is meegegroeid, maar
biedt tegelijkertijd nu een kans om in een the-
ologisch tijdschrift te verschijnen. Misschien
belicht deze ervaring ook iets van het religieuze
van carnaval, religie als onmiddellijk antwoord.
Ik denk aan wat Derrida schrijft: ‘Il faut bien
répondre. Et sans attendre’ (1996, 52). Volgens
Derrida heeft religie bovendien met terugkeer
te maken, met de onverwachte terugkeer van
iets dat je dood waande, of waaraan je ont-
snapt dacht te zijn. Mij schiet een herinnering
te binnen uit de jaren negentig. Met Limburgse
vrienden was ik vanuit Utrecht in het
Maastrichtse carnaval beland, verkleed als
monnik. Midden in de nacht wilde ik weg, en
wachtte ik in de vrieskou op de eerste trein
naar Utrecht.

En nu staat dan het carnaval weer voor mijn
neus in de persoon van een gereformeerde
theoloog. Behalve een onderzoek in dialoog-

49

o

>



vorm is het ook een meting — en wie weet
moet je zelfs van een meeting spreken — van
mijn levensverhaal aan dat van Mulder.
Levensverhalen waarin de afstand tot het car-
naval nadrukkelijk gekozen is, in naam van de
wetenschap of — in mijn geval — van een erva-

ring van onmogelijkheid.

Essentie en functie

Bij de vele paradoxen rond carnaval en onze
ervaringen hoort het gegeven dat ik destijds als
onderzoeker in het carnaval een bepaald soort
essentie wilde waarderen en een functionalisti-
sche visie bekritiseerde. Net andersom dus dan
Mulder. Wellicht speelt ons hier vooral een
definiéringkwestie parten, die gemakkelijk kan
worden opgehelderd. De essentialistische
definitie van Mulder gaat gepaard met de
gerichtheid op een hogere werkelijkheid als

Het ware en het valse carnaval,
maskering en ontmaskering,
hebben elkaar nodig

criterium, de functionalistische rol die religie
speelt in het leven van mensen. Let wel, het
gaat hier om de definiéring van religie. Ben je
eenmaal verlost van het essentialisme, dan kun
je religie vertalen in een aantal waarden die je
aan carnaval verbindt via ‘observaties’. Carnaval
behoeft kennelijk geen definiéring, het kan bij
voorbaat al worden uiteengelegd in elementen
met een specifieker of juist algemener karakter.
Het functionalisme dat ik bekritiseerde, behels-
de juist het carnaval. Het betrof een visie

50

Handelingen 1 2012 21-02-2012 11:37 Pagina 50$

waarin carnaval werd gezien als schijnbare ont-
snapping aan de mechanismen van de sociale
ordehandhaving. In werkelijkheid versterkte het
die ordehandhaving alleen maar door deelne-
mers hun rebelse driften te laten uitleven in een
ongevaarlijk en eindig ritueel. Carnaval functio-
neerde als ‘ventiel’ van de sociale disciplinering.

Daartegenover waardeerde ik bij Bachtin wat
je zijn essentialisme zou kunnen noemen, zijn
visie op het carnaval als een bevestiging van de
werkelijkheid in zijn wordende gedaante. Dat
kwam vooral tot uiting in de taal van woorden
en beelden die Bachtin ‘grotesk realisme’
noemde. In de officiéle, alledaagse taal worden
dingen en mensen voorgesteld als vaststaand.
In het groteske realisme worden ze afgebeeld
als ‘wordend’, vol tegenstellingen die in perma-
nent conflict verkeren. Bachtin noemt het
voorbeeld van een zwangere vrouw die een
voorstelling is van ‘dubbellichamelijkheid’. Hjj
bedoelt daarmee niet zozeer een voorstelling
van twee conflicterende lichamen, maar een
voorstelling waarin niet is vast te stellen of het
om een of twee lichamen gaat. Het is dus eer-
der een strijd tussen verleden (een lichaam) en
toekomst (twee lichamen).

De paradox van essentialisme en functiona-
lisme kan dus, zo leren we van Mulder, worden
verhelderd door de essentie van religie op
afstand te houden van het thema carnaval. Dat
maakt de weg vrij voor een opsplitsing van de
verschijnselen, met het doel ze vervolgens op
een andere manier met elkaar in verband te
brengen. Het voorbehoud speelt daarbij —

6



getuige Mulders formuleringen — een sleutelrol:
het feest ‘plaatst je als het ware even buiten de
tijd’ en: Je zou kunnen zeggen dat het heilige
via het feest in beeld komt’

Vanuit de gewonnen distantie kan Mulder
zijn definiéring laten volgen door observaties,
waarbij de waarden ontsnapping en de een-
heidsbeleving hem tot leidraad dienen. Mulder:
‘De laatste jaren wordt, zo zegt men, het ware
carnaval verstoord door buitenstaanders die
tijdens carnaval ‘hun’ feestje komen vieren, met
de nodige bijverschijnselen van dronkenschap,
vernielingen en dergelijke. Deze opvatting van
feest bedoel ik hier niet. Mulder doelt met zijn
afwijzing wellicht op de verstoring door bui-
tenstaanders. Minder helder is of hij met de
deelnemers zelf ook zou spreken van het ‘ware
carnaval’. Die kwestie wordt niet aangesneden,
omdat de definiéring van het essentialisme de
religie betreft, niet het carnaval.

Binnen Mulders functionalisme blijft
zodoende wel een essentialistische visie werk-
zaam, namelijk die op het carnaval. Het ver-
broederende carnaval wordt als de ware versie
onderscheiden van zijn onzuivere, gewelddadi-
ge imitaties. Een objectievere antropologie zou
voor dit doel wellicht ontoereikend zijn. Want
waarom zou je met zo'n antropologie niet ook
de ‘feestjes’ van de ‘buitenstaanders’ kunnen
interpreteren als ‘ervaring buiten de tijd,
‘gelijkheid’ en ‘rebelse omkeringsrituelen’

De bewakers van het carnaval

Hoe slaagt het ware carnaval er dan in het
ongewenste geweld buiten de deur te houden?

HANDELINGEN 2012 | 1

Handelingen 1 2012 21-02-2012 11:37 Pagina 51 i;

Het lijkt voor Mulder evident dat de carnava-
leske tegenwereld veiligheid biedt. Waar het
carnaval een geaccepteerd ritueel is, zal de
samenleving zichzelf verantwoordelijk voelen
voor de bescherming van het carnaval en zijn
deelnemers. Problemen kunnen optreden wan-
neer die samenleving zichzelf niet meer als
gemeenschap opvat, wanneer de ‘buitenstaan-
ders’ niet meer de afstand in acht nemen die
nodig is voor de doorgang van het ritueel.

Deze problemen hoeft Mulder niet aan te
roeren, omdat hij in een ‘ont-traditionaliseren-
de’ samenleving op zoek is naar nieuwe woor-
den voor gedeelde religieuze ervaringen. Hij
kan zich redden met theoretische distantie en
betrokkenheid. Maar wat als de ont-traditiona-
lisering zich ook doorzet binnen die seculiere
gemeenschap zelf? Die gemeenschap komt dan
allereerst voor het functionele, praktische pro-
bleem te staan van bescherming.

Ik herinner me van het carnaval uit de jaren
dat ik in Bergen op Zoom (‘Krabbegat’) woon-
de, dat bij de ingang van cafés bewakers ston-
den die de binnenkomers op wapenbezit con-
troleerden. Mijn vrienden vertelden me dat er
vooral gelet werd op groepen uit Rotterdam
die misbruik kwamen maken van de gast-
vrijheid. Met andere woorden: de interne soli-
dariteit van de deelnemers zelf ging samen met
de bescherming tegen misbruik en ging vloei-
end over in de beeldvorming van Rotter-
dammers als verstoorders.

Nog een stap verder. Heb je eenmaal het
politionele probleem opgelost, dan volgt er het
probleem van de verspreiding en besmetting [>

51

6



van de carnavalstaal zelf. In mijn geboortestad
Heerlen (‘Sjpassemig’) werden de carnavals-
liedjes van André van Duin geboycot omdat ze
platvloers waren, maar ook omdat ze zich niet
van het plaatselijke dialect bedienden. Het
‘ware’ carnaval mag dan diversiteit en vrolijke
ontmaskering van verheven waarden koesteren,
het gaat altijd om een ware diversiteit en ware
ontmaskering die tegen een onechte en vreem-
de diversiteit worden ingezet.

Binnen de sfeer van het ritueel blijft de oor-
log zijn speels karakter behouden. Maar opge-
nomen in de taal kan het carnavaleske diffuse,
onherkenbare, gemaskerde gestalten aannemen.
Bachtin kon zijn proefschrift over carnaval

Carnaval is ‘theater’
dat in het leven zelf
wordt geleefd’

schrijven, omdat de Partij zichzelf als hoeder
en erfgenaam van de volkscultuur zag. Maar in
de showprocessen zien we spot en vernedering
doordringen in de rechtszaal en de media. Wie
kort tevoren nog bij de leiders hoorde, werd
ineens ontmaskerd als volksvijand en geéxecu-
teerd. De retoriek van ‘narodnost (het volkse)
werd gebruikt om de bevolking af te leiden van
hongersnood en terreur en even gemakkelijk
om deze te rechtvaardigen. Het zijn de twee
kanten van de medaille. Het ware en het valse
carnaval, maskering en ontmaskering, roepen
elkaar op en hebben elkaar nodig, zeker binnen
een functionele context.

52

Handelingen 1 2012 21-02-2012 11:37 Pagina 52$

Affirmatie van onmogelijkheid
Ondanks dit soort bedenkingen ligt mijn sym-
pathie bij Mulders benadering. Je zou zijn
transformatie kunnen zien als een poging iets
te redden door iets anders te verwerpen. Het
carnaval als voorstelling van een betere wereld
wordt gered door de voorstelling van het ‘orgi-
astisch bacchanaal’ te verwerpen. Dat brengt
ons tot een paradox, een paradox echter die zo
scherp is, dat je beter van onmogelijkheid kunt
spreken. Om het ware carnaval van zijn onge-
wenste varianten te onderscheiden, moet je een
beroep doen op waarden die ermee in strijd lij-
ken: normalisering, disciplinering, definiéring.
Misschien zou je daarom een stap verder moe-
ten gaan en deze strijd meenemen in je affir-
matie.

Een aanknopingspunt biedt Bachtin, wan-
neer hij het carnaval omschrijft als ‘theater dat
in het leven zelf wordt geleefd”. Het is met
andere woorden geen werkelijkheid, maar een
artistieke vorm. In zijn jeugdjaren maakte
Bachtin deel uit van een overwegend christe-
lijke intellectuele scene die gretig Nietzsche las.
De geboorte van de tragedie hoorde destijds tot
het abc van elke Russische filosoof. In dat boek
doet Nietzsche een poging de tragedie te schet-
sen als een polytheistisch samenspel. We heb-
ben Apollo nodig om ons open te stellen voor
de orgiastische kracht van Dionysos. Zonder de
artistieke vorm zouden we niet in staat zijn de
chaos onder ogen te zien en zouden we eraan
te gronde gaan. Die vorm was even komisch als
tragisch. In de tragedie Bakchai van Euripides

zien we een vorst in vrouwenkleren naar een

6



ritueel gaan, waar hij als voyeur wordt ontmas-
kerd en verscheurd — naar later blijkt ook door
zijn moeder.

Tegenwoordig worden er (bijvoorbeeld
Critchley 2001) opnieuw pleidooien gevoerd
voor de herinvoering van polytheisme, om ons
te beschermen tegen de dominantie van een
bepaalde visie en om de democratie te onder-
steunen met een visie op het buitenmenselijke.
Het secularisme is op zichzelf te zwak om ons
te motiveren tot morele betrokkenheid bij de
ander.

Persoonlijk aarzel ik nog om de overgang
naar het polytheisme te voltrekken. Zijn in het
christendom zelf alle krachten uitgeput waar-
mee we de verpletterende gevolgen van een
eenheidsideologie kunnen tegengaan? Zou
onze consultatie van het heilige, zoals het nu
eenmaal functioneert, niet tegelijk een afscheid
en een verkenning van de limiet van het
christendom betekenen?

Persona

Laat ik tot slot opnieuw naar de theatermeta-
foor grijpen om het voorgaande te verduidelij-
ken. Het woord ‘persoon’ en ons persoonsbe-
grip zijn ontstaan uit persona, de Latijnse term
voor masker. Het masker werd gebruikt om
duidelijk te maken welk personage werd
gespeeld, maar ook als geluidsversterker (per-
sonare: ‘doorklinken’, zowel in de zin van
‘ergens doorheen klinken’ als ‘helemaal klin-
ken’). Het woord is later, zoals bekend, tevens
gebruikt om de Griekse term hupostasis te ver-
talen, waarmee de zijnsvormen Vader, Zoon en

HANDELINGEN 2012 | 1

Handelingen 1 2012 21-02-2012 11:37 Pagina 53 i;

Geest werden onderscheiden van God als de
Ene.

Het carnavalsmasker (persona) zou je kun-
nen zien als een voorstelling waarmee we twee
kanten op kunnen. Aan de ene kant beschermt
het masker het mysterie dat erachter schuil-
gaat. Nietzsche zegt dat een ‘tiefe Geist’ een
masker nodig heeft om zijn schaamte en
kwetsbaarheid te beschermen. Aan de andere
kant toont het masker ons een mogelijkheid
van het leven zelf. Bachtin waarschuwt ons dat
we zo'n masker, bijvoorbeeld in de gestalte van
een literaire held, vooral niet moeten verwar-
ren met werkelijk bestaande personen. De lezer
moet in zijn onvervangbare verantwoordelijk-
heid kunst en leven onderscheiden én op
elkaar betrekken.

Het gaat dus om een dubbele onmogelijk-
heid. Wanneer we naar een tragedie of kome-
die kijken, lijkt het slechts alsof we er levens-
wijsheden aan kunnen ontlenen. Gaan we er
werkelijk naar leven, dan belanden we in
onhoudbare situaties zoals de tragische
Oedipus of de ridicule Pentheus van
Bacchanten. Blijven we op afstand, dan zullen
we nooit de verzoenende eenheid beleven die
het theater ons beloofde.

In dergelijke onmogelijkheden voelt een reli-
gie zich in zijn element. Opgevat als onmiddel-
lijk antwoord berooft religie ons van de veilige
distantie die we nodig hebben om te overleven.
Tegelijk is er niets abstracters denkbaar dan
religie. Religie bindt ons in deze wereld aan iets
anders dan deze wereld. Elke eenheidservaring,
ook de broederschap van het carnaval, wordt

53

6



Handelingen 1 2012 21-02-2012 11:37 Pagina 54$

vanuit de religie tegelijkertijd bevestigd én
ondermijnd.

Daarom onderschrijf ik Mulders distantie
evenzeer als zijn betrokkenheid. <

Literatuur

Bakhtin, M.M. (1968). Rabelais and His World.
Bloomington: Indiana University Press.

Critchley, S. (2011). Tragedy’s Philosophy — Philosophy’s
Tragedy (Radboud-lezing). Nijmegen, 4 oktober.

Derrida, J. (1996). Foi et savoir. In: J. Derrida en G.
Vattimo (red.). La religion, 9-86. Parijs: Ed. du Seuil.

Simons, A. (1996). Carnaval en terreur. De ethische beteke-
nis van Bachtins Rable (diss.). Utrecht: eigen beheer.

Simons, A. (2001). The Religious Assumptions of Bakhtin’s
Literary Sociology. In: B. Keunen, B. Eeckhout (red.).
Literature and Society: The Function of Literary Sociology
in Comparative Literature, 197-204. Brussel: Peter Lang.

Anton (dr. AAM.M.M.) Simons is leraar klassieke talen aan

het RSG Lingecollege in Tiel en filosoof.
amsimons@xsdall.nl

54



Handelingen 1 2012 21-02-2012 11:37 Pagina 55$

COLUMN | TjeEu VAN KNIPPENBERG

Onsterfelijk

et verontrustende van de grens is dat je er nooit zeker van bent of ze

je tegenhoudt dan wel doorlaat. Ruimtelijk valt haar mate van geslo-

tenheid en openheid wel enigszins in te schatten. Naar believen zoek
ik de beschutting van haar omheining of laat me verrassen door wat aan de
andere kant ligt. De deur van mijn huis houdt de wereld grotendeels buiten
en straks ga ik over haar drempel de stad in. Zulk een ruimtegrens staat mij

min of meer ter beschikking. Bij voldoende macht kan ik ze verleggen, ze met
hand en tand verdedigen of mijn territorium uitbreiden.
Met de tijdgrens heb ik het moeilijker. Ze is bedrieglijk. De grens tussen mijn ene en mijn andere
levensjaar ligt weliswaar exact op 13 maart, maar vroeger leek de gang van de ene naar de andere
verjaardag eindeloos. Tegenwoordig staat het nieuwe jaar voor de deur als een dief in de nacht. De
tijdgrens onttrekt zich aan mijn beheer. Weliswaar kan ik mijn tijd indelen en benutten, maar hij
ontglipt me voortdurend. Hij is als een stromende rivier. Ik kan een eindje meezwemmen, maar
hij ijlt me vooruit. Soms loop ik een wedstrijd tegen de klok, maar ik houd de tijd nooit bij. Als ik
uitgeput stilsta bij het uur U, stroomt de tijd onverstoorbaar verder. Niet ik heb de tijd, maar de
tijd heeft mij en wel onverbiddelijk. Hij slurpt me op. Mijn verleden wordt groter, mijn toekomst
kleiner. Tijd kent geen ontsnappingsclausule. Wie het over de tijd heeft, heeft het over de dood.
Niemand is onsterfelijk. Onder die titel schreef Simone de Beauvoir een roman. Daarin krijgt
Tosca een levenselixer en blijft eindeloos leven. Dat leven wordt een kwelling. De opwinding is
verdwenen. Geen traan meer in de ogen, geen vlam meer in het hart. Tosca’s tijd is zonder grens
en daarom altijd hetzelfde; geen verwachting, puur verveling. Een eindeloze reeks. Dat verhaal
overtuigt me. Toch blijft de hang naar een grenzeloze tijdreeks, het verlangen naar onsterfelijkheid
me op de hielen zitten. Misschien heeft het idee van ‘altijd verder’ me het zicht ontnomen op de
aantrekkelijkheid van het eeuwige dat staat voor het ongrijpbare moment waarop ik er ben,
gewoon, als de bloemen op het veld. Het wordt tijd me te laten verleiden door het geruststellende
van de grens, vandaag en als ik weer jarig ben. <

Foto René Rosmolen

HANDELINGEN 2012 | 1 55



CASUSARTIKEL |

Handelingen 1 2012 21-02-2012 11:37 Pagina 56$

GERT DE JONG

Kerkelijke gemeente
als dynamische
configuratie

Een analysemodel in gemeenteopbouwprocessen

Gert de Jong analyseert de verschuiving van ‘pertinent géén’ tot ‘per
se wél’ een kerkgebouw voor gelovigen in de nieuwste wijken van

groeistad Amersfoort.

n Amersfoort-Noord staat een kerkgebouw
I van de Protestantse Gemeente. Het is een

kerkgebouw dat ‘er eigenlijk niet komen
zou. Toen in de jaren zeventig van de vorige
eeuw bekend werd dat er grootschalige nieuw-
bouw in Amersfoort-Noord zou plaatsvinden,
spraken Amersfoortse kerken namelijk af dat de
kerk graag present wil zijn, maar dat een kerk-
gebouw daar niet meer bij past. Er kan veel in
het opbouwwerk, zo was de gedachte, maar de
tijd van kerken bouwen ligt achter ons.

Amersfoort-Noord is inmiddels bezig met de

afronding van de vierde fase van de nieuw-
bouw (wijk Vathorst); ook hier wil de kerk pre-
sent zijn. Toen de gemeente daarvoor plannen
ontwikkelde was de overtuiging dat de kerk
alleen present kon zijn als er per se wel een
kerkgebouw zou komen. Een niet geringe ver-

56

schuiving in aanpak dus gedurende de
opbouwfase van een zeer omvangrijke serie
nieuwbouwwijken. Hoe die verschuiving is ver-
lopen, wil ik analyseren aan de hand van een
door mij ontwikkeld model dat ik ‘dynamische
configuratie’ noem.

De grondstructuur van dit model van ‘dyna-
mische configuratie’ heb ik opgepikt van Jan

Wees voortvarend in
het beleid en secuur
met de mensen

Jonkers (o.a. Jonkers 2000) en vervolgens nader
uitgewerkt, vooral in de richting van wat ik
noem besluitvormend handelen. In dit artikel

>

PKN-kerken Inham en Brandpunt, RK-kerk Martinus >

Amersfoort-Noord/Hoogland. Foto René Rosmolen

o



Handelingen 1 2012 21-02-2012 11:37

Pagina 57

HANDELINGEN 2012 | 1

57



introduceer ik globaal dit model en analyseer
dan het proces in Amersfoort-Noord. Voor die
analyse baseer ik me op de gevalstudie die ik
van 2003 tot 2008 uitvoerde (De Jong 2008).
Een gevalstudie beschrijft en onderzoekt, zoals
de naam al aangeeft, één geval. Maar wat ik uit
de gevalstudie afleidt, lijkt me bruikbaar bij het
nadenken over de lokale kerkelijke gemeente
en met name het besluitvormend handelen
binnen de gemeente. Met enkele gedachten
daarover sluit ik dit artikel daarom af. Maar
eerst, bij wijze van nadere beschrijving van de
casus uit Amersfoort-Noord, een korte schets
van de situatie aldaar.

Amersfoort-Groeistad

In de jaren zeventig van de vorige eeuw wordt
Amersfoort aangewezen als groeistad, wat bete-
kent dat een grote stadsuitbreiding in verschil-
lende fasen zal plaatsvinden. In dit artikel
beperk ik me tot de realisering van een kerke-
lijke wijkgemeente in de wijken Zielhorst en
Kattenbroek; beide wijken bevinden zich op
het terrein van de kerkelijke gemeente
Hoogland. Hoogland is thans deel van de bur-
gerlijke gemeente Amersfoort, maar heeft een
zelfstandige kerkelijke gemeente.

De Raad van Kerken van Amersfoort en van
Hoogland zien in de stadsuitbreidingsplannen
aanleiding om kerkelijke initiatieven te gaan
ontplooien. Er wordt een projectgroep opge-
richt, genaamd ‘Platform van de kerken met
het oog op Amersfoort-Groeistad’. Dit plat-
form gaat zich bezinnen op de vraag wat de
kerken te doen staat in de geplande stadsuit-

58

Handelingen 1 2012 21-02-2012 11:37 Pagina 58 i;

breiding. Daarbij is men zich bewust van secu-
larisatie en ontkerkelijking en van het feit dat
veel vormen van kerkelijke activiteiten niet

meer lijken te passen binnen de huidige tijd.

Ontmoetingsbijeenkomsten
Maar wat dan wel? Om daar achter te komen,
besluit men het oor te luisteren te leggen bij de
bewoners zelf. De kerk moet geen kerkelijke
gemeente stichten waar de mensen naartoe kun-
nen komen, maar de kerk moet naar de mensen
toe gaan en met hen in gesprek gaan over wat zij
wensen in hun wijk en in hun leven. Dromen
over de toekomst, daar gaat het om.

Daarvoor gaan leden van de bestaande kerke-
lijke gemeente van Hoogland, samen met

De kerk moest naar de
mensen toe en met
hen in gesprek gaan

betrokken kerkleden uit Amersfoort, bij de nieu-
we bewoners langs om hen welkom te heten.
Wanneer een stratenblok wordt opgeleverd, trekt
men de buurt in met een welkomstpresentje
(een plantje of een bloemetje of iets dergelijks)
plus een informatiepakket én een hartelijk wel-
kom in de buurt. Men stelt zich voor als van de
kerk, vertelt dat de kerk graag een rol wil spelen
in de opbouw van de wijk en het leven van de
mensen, en dat men graag hoort op welke wijze
de kerk daarbij een rol kan spelen.

Er worden ook zogenoemde ontmoetingsbij-
eenkomsten belegd, waarvoor de nieuwe bewo-
ners worden uitgenodigd. Op die ontmoetings-

o



bijeenkomsten wordt dan, zoals dat wordt
genoemd, gedroomd.

Veel staat open, want men wil graag aanslui-
ten bij de wensen van de bewoners. Maar één
ding lijkt wel vast te staan: er komt geen kerk-
gebouw in deze wijk! ‘In deze tijd bouwen we
geen kathedralen meer’, zo hoorde ik iemand
zeggen. Dat had te veel van doen met traditio-
nele vormen van kerk-zijn en daarin wil men
liever niet meer investeren.

Gewerkt wordt dus met welkomstbezoek en
ontmoetingsbijeenkomsten. Ook worden expe-
rimentele vieringen gehouden. Dat zijn bijeen-
komsten in een zaal die men huurt van een
schoolgebouw. Daar komen mensen dan
samen ontbijten op zondagmorgen en wordt
een soort natuurlijke overgang van eten naar
viering gemaakt. Naar experimentele en alter-
natieve vieringen, wel te verstaan.

Toch een eigen gebouw

Nu stellen vrijwel alle bewoners het op prijs
dat ze welkom worden geheten door de kerk,
bij het huis-aan-huis welkomstbezoek. Zo'n
gebaar vindt men sympathiek. Echter slechts
een beperkt aantal mensen komt naar die ont-
moetingsbijeenkomsten. Om precies te zijn:
dat zijn voornamelijk mensen met een kerkelij-
ke achtergrond. Die waren in hun vorige
woonplaats kerkelijk betrokken en zoeken in
hun nieuwe woonstek in Amersfoort-Noord
ook een kerkelijk onderdak. Als aan hen
gevraagd wordt hoe zij vinden dat de kerk pre-
sent zou moeten zijn, geven ze aan behoefte te
hebben aan een eigen kerkgebouw. En ook die

HANDELINGEN 2012 | 1

Handelingen 1 2012 21-02-2012 11:37 Pagina 59 i;

alternatieve vieringen hoeft voor een toene-
mende groep mensen niet meer. Liever heeft
men een eigen kerkgebouw met min of meer
reguliere kerkdiensten.

En zo gebeurt het. Er staat nu een mooie
moderne kerk in de wijk Zielhorst-Kattenbroek
in Amersfoort-Noord. De kerk heeft weliswaar
een eigen karakter met een sterke oecumeni-
sche gezindheid, maar is tegelijk een traditio-
nele kerk in de zin dat het een kerkelijke
gemeente is zoals er zo veel zijn in Nederland.

Dynamische configuratie

De vraag is nu of ik dit gemeenteopbouwpro-
ces, of specifieker: het besluitvormend hande-
len dat aan dit proces ten grondslag ligt, kan
analyseren met het model van de dynamische
configuratie. Daartoe moet ik eerst dat model
nader toelichten.

Vanuit sociaalwetenschappelijk oogpunt is
een lokale kerkelijke gemeente een complex
fenomeen. Ze is zeker niet alleen te zien als
organisatie, hoewel er wel duidelijk kenmerken
van een organisatie aanwezig zijn. De gemeente
lijkt ook wel op een gemeenschap, maar even-
zeer zijn er kenmerken van een sociale bewe-
ging aanwijsbaar. Het is dus blijkbaar een
samenstelling van alle drie deze sociologische
entiteiten tegelijk. Die samenstelling noem ik
een dynamische configuratie, dat wil zeggen
een samenstelling van organisatie, sociale
beweging en gemeenschap waarbij die delen
zich dynamisch ten opzichte van elkaar ver-
houden. Allereerst definieer ik deze onderde-
len, die ik als entiteiten omschrijf.

59

6



Handelingen 1 2012

21-02-2012

Organisatie

Met een organisatie bedoel ik dan — met
Lammers — een samenlevingsverband met een
min of meer hiérarchisch karakter dat functio-
neert op basis van een formeel-rationeel ont-
werp met betrekking tot functionalisatie-,
coordinatie-, en finalisatieprocessen. Lammers
licht die begrippen als volgt toe:

« functionalisatie is het bewust vormen van
taken en taakcomplexen als delen van een
groter actiegeheel, dat gericht is op het berei-
ken van een objectief doel;

« codrdinatie is het bewust samenvoegen van de
functies met betrekking tot het objectieve
doel van het geheel;

- rationele finalisatie is het bewust betrekken
van het totaal van de gecoordineerde functies
op een objectief deel.

Kort gezegd: bij organisaties worden taken ver-
deeld, op elkaar afgestemd en betrokken op het
na te streven geheel (Lammers, Mijs & Noort
2000). Organisaties proberen dan ook altijd zo
effectief en efficiént mogelijk te werken.

In navolging van de verschillende vormen
van handelen volgens Max Weber, noem ik het
handelen van de organisatie doel-rationeel
handelen (vgl. Goddijn 1980, 87-88). Er zijn
nog meer kenmerken van organisaties te noe-
men; deze zal ik hierna in een overzichtstabel
vermelden. Daarin wordt onder andere aan-
dacht besteed aan wat wel de interne stakehol-
ders wordt genoemd (voor de organisatie
noemt Lammers (1993) die ‘de organisatiege-

60

11:37 Pagina 60$

noten’), de oorsprong van organisaties en de

wijze waarop de omgeving wordt gezien en
benaderd.

Sociale beweging

Een sociale beweging vindt vaak haar oor-
sprong in een zekere onvrede of onbehagen
met de bestaande situatie. Naar aanleiding van
die onvrede ontstaat ‘een verzameling interac-
terende individuen die proberen veranderingen
van de sociale en culturele arrangementen te

‘De kerk die er niet zou komen’
werd symbool
van de eigen identiteit

bevorderen, te beheersen of tegen te houden’
(Klandermans & Seydel 1987, 78).

Een ander belangrijk kenmerk is dat er
binnen sociale bewegingen vaak een dragende
ideologie of visie is. De term ideologie gebruik
ik, met Schreuder (1981; 1985), in de neutrale,
sociaalwetenschappelijke betekenis van het
woord, namelijk als de opvattingen van waar-
uit de werkelijkheid wordt beschreven en ver-
klaard. De ideologie bevat daarbij een norma-
tief element.

Binnen de sociale beweging zijn de volgende
interne stakeholders aanwijsbaar. Allereerst
zien we de charismatische leiders. Dat zijn de
mensen die vanuit de ideologie of visie leiding
geven aan de sociale beweging. Zij doen dat
veelal door met bezielende verhalen mensen te
motiveren zich in te zetten. Eveneens proberen
ze een aantal mensen binnen de leidende kern

o



van de sociale beweging te betrekken.
Schreuder noemt hen de intimi. De charismati-
sche leider (en de intimi) proberen vervolgens
volgelingen te verzamelen; dat duid ik aan met
mobilisatie en commitment verwerven (verge-
lijk McCarthy & Zald 1977).

De wijze van handelen, volgens de
Weberiaanse indeling die ik hier gebruik, is
waarde-rationeel. In het te presenteren schema
staan deze en aanvullende kenmerken
genoemd.

Gemeenschap

De derde entiteit binnen de dynamische confi-
guratie is de gemeenschap. Kenmerken hiervan
zijn: verwantschap, identiteit, gezamenlijke
(vaak ongeschreven) normen en waarden, de
aanwezigheid van een netwerk van onderlinge
betrekkingen (die naar dichtheid en reikwijdte
kunnen worden beschreven), en symbolen en
rituelen.

Een aantal hiervan licht ik kort toe. Allereerst
is er de verwantschap, het zich op elkaar
betrokken weten van de leden van de gemeen-
schap (zie Tonnies & Ruebens 1990).

De gezamenlijke normen en waarden zijn
uitdrukking van ‘zo doen we dat hier’ Het zijn
de ongeschreven regels van de gemeenschap, of
de uitdrukking van de groepscultuur.
Ongeschreven, want gemeenschappen zijn over
het algemeen wars van formalisatie en zaken
vastleggen.

Symbolen en rituelen zijn betekenisvolle
objecten of handelingen die uitdrukking geven
aan een achterliggend idee of concept. Binnen

HANDELINGEN 2012 | 1

Handelingen 1 2012 21-02-2012 11:37 Pagina 61 i;

gemeenschappen kunnen bepaalde symbolen
of rituelen een samenbindende kracht hebben.
Soms vervullen fysieke grenzen of objecten
deze symbolische functie, bijvoorbeeld wan-
neer ‘Nederlanders’ zich willen onderscheiden
van ‘Duitsers’ rond voetbal, of wanneer men
een meer dan functionele band ervaart met het
‘eigen’ kerkgebouw.

De interne stakeholders zijn de informele lei-
ders. Dat zijn personen wier vermogen om
anderen te leiden voornamelijk persoonlijk is

De gemeenschap is de
stille kracht in het
besluitvormend handelen

(Etzioni 1966, 97-98). Achter de informele lei-
ders scharen zich vaak de volgers. Daarbij
wordt binnen de gemeenschap gedacht in ter-
men van gevestigden en buitenstaanders (Elias
& Scotson 1985). Door de gevestigden worden
gezamenlijke normen en waarden telkens
(stilzwijgend?) bevestigd. Dit kan door roddel,
uitsluiting, afkeuring of beloning. Vanuit de
optiek van de gevestigden overtreden de bui-
tenstaanders deze normen en waarden vaak op
ontoelaatbare wijze, waarmee dan weer
bevestigd wordt dat de buitenstaanders terecht
buitenstaanders zijn. De vorm van handelen is
naar de indeling van Weber affectief en traditi-
oneel.

In een samenvattend schema ziet het geheel er
als volgt uit.

61

6

>



Facetten Organisatie

Genoten of inter-
ne stakeholders

topleiding;

loyale elite;
inheemse elite;
organisatiegenoten
Kenmerken functionalisatie;
coordinatie;
finalisatie;
hiérarchie
formaliseren

Oorsprong bewuste constructie

Handelen doel-rationeel

Benadering van
omgeving

analytisch

Analyse
Op welke wijze helpen deze begrippen nu bij
de analyse van het gemeenteopbouwproces in
Amersfoort-Noord? Daarvoor ga ik de
geschetste casus nog eens langs en sta ik stil bij
wat ik noem het ‘besluitvormend handelen’, dat
is het handelen van de lokale kerkelijke
gemeente aan de hand van (meer of minder
expliciete) besluiten.

Bij de oprichting van het genoemde Platform
werd een intentieverklaring opgesteld die door
verschillende kerken is ondertekend. Hier ont-

62

Handelingen 1 2012 21-02-2012 11:37 Pagina 62 i;

Sociale beweging Gemeenschap

charismatisch leider; informele leider;

intimi; volgers

deelnemers

onbehagen; verwantschap;

ideologie of visie; identiteit;

eigen normen en gezamenlijke normen

waarden; en waarden;

commitment en netwerken;

mobilisatie symbolen en rituelen;
begrenzing

drang tot verandering;
‘utopisch moment’

niet geconstrueerd,
min of meer vanzelf
ontstaan

affectief en/of
traditioneel

waarde-rationeel

tekort; object van
verandering

vreemd of vijandig

staat dus een organisatie. Tegelijk werd een
visie geformuleerd die voortkomt uit een ver-
ondersteld tekort in de nieuwbouwsamenle-
ving. In een van de documenten staat het vol-
gende:

‘Naast vreugde om een nieuw begin te maken
in een nieuwe wijk, zijn er ook zorgen. De
huren zijn vaak hoog en eisen een belangrijk
deel van het inkomen. De aflossing van de
hypotheek gaat moeilijk. Mensen die verhuizen
moeten afscheid nemen van oudere relaties en

o



zien vaak geen kans om nieuwe op te bouwen.
Werkloosheid, echtscheiding en leven van de
bijstand grijpen diep op het bestaan in. De
snelle groei van een enorme wijk met al zijn
vreugden en zorgen is een uitdaging voor de
kerken.

De kerken hebben hiermee hun agenda gezet
en dit is duidelijk de agenda van de sociale
beweging. We zien dus zowel de organisatie als
de sociale beweging en beide hebben een
gemeenschappelijke invloed op het besluitvor-
mend handelen.

Bij het opbouwwerk horen ook de genoemde
ontmoetingsavonden en de experimentele vie-
ringen. Die blijken een toenemende belangstel-
ling te kennen en er groeit een gemeenschap.
Die gemeenschap bestaat vooral uit mensen
met een kerkelijke achtergrond. Zo zegt
iemand in de interviews:

‘Daardoor gebeurde het ook dat als mensen
werden gevraagd voor activiteiten, je de
mening en medewerking van vooral kerkelijk
betrokken mensen kreeg. Als vanzelf ontstaat
er dan een groep waar de kerkmensen lang-
zaam maar zeker de boventoon gaan voeren.
De gemeenschap die ontstond, was een
gemeenschap van kerkmensen.

Die gevormde gemeenschap handelt, zoals
hiervoor is aangegeven, traditioneel; dus zoals
ze het gewend zijn. En de kerkmensen die zich
rond het opbouwwerk verzamelden, hadden
blijkbaar geen behoefte om met de visie van de

HANDELINGEN 2012 | 1

Handelingen 1 2012 21-02-2012 11:37 Pagina 63 i;

sociale beweging die we rond het Platform en
de Beleidsvoorbereidende Kommissie Zielhorst
zagen ontstaan, in te stemmen.

Een van de predikanten zegt hierover in een
boek dat in 1993 de balans van de kerk in wor-
ding in Amersfoort-Noord opmaakt:

‘We hebben in die eerste fase mensen teleurge-
steld (...) vooral mensen aan de rand van de
kerk en buitenkerkelijken. Mensen die een heel
goeie inbreng hadden, zijn verdwenen. Ik was
daar in de goeie zin van het woord heel dubbel
in. Ik geloofde in die Kameleon-bijeenkomsten
(de experimentele vieringen in schoolge-
bouw De Kameleon — GdJ), maar ik ben ook
predikant van een gemeente. Mensen moeten
vanuit hun traditie hun geloof kunnen bele-
ven’ (Nijeboer & Haverlach-de Weerdt 1993,
132).

De predikant erkent en honoreert hier dus het
traditioneel handelen van de gemeenschap. Het
is een mooie illustratie hoe de invloed op het
besluitvormend handelen inmiddels is verscho-
ven. Van de sociale beweging die vanuit haar
ideologie of visie een bijdrage wil leveren aan
de wijksamenleving in opbouw en tegelijk een
vernieuwende bijdrage aan de kerk wil leveren,
gaat het naar de gemeenschap die affectief en
traditioneel handelt.

Vanuit die gemeenschap komt dan de vraag
naar een eigen kerkgebouw op. Wanneer daar-
toe wordt besloten, wordt er vervolgens veel
georganiseerd: >

63

6



‘Eerst werd een notitie geschreven en daarom-
heen is een werkgroep gevormd met katholie-
ken en protestanten. Vanuit die werkgroep
kwam een stuurgroep. De stuurgroep heeft
plannen ontwikkeld. Toen de plannen af
waren, zijn er verschillende commissies in het
leven geroepen (...) De commissies kwamen
met plannen en rapporteerden aan de stuur-
groep. Daar werden de beslissingen voorbereid
en ter besluit voorgelegd aan de kerkenraad.

We zien hier functionalisatie, coordinatie en
formalisering van de organisatie in één citaat
terugkomen. Echter, tegelijk blijkt dat de orga-
nisatie weliswaar een belangrijke taak heeft met
al het geregel, gecodrdineer en de finalisatie,
maar het geeft eerder de indruk van klussen
opknappen of genomen besluiten uitvoeren,
dan dat de organisatie een substantiéle bijdrage
aan het besluitvormend handelen levert. Waar
dat besluitvormend handelen heen gaat, is
immers al ‘besloten’ door de gemeenschap: er
komt een kerkgebouw.

Dat het dus vooral de gemeenschap is, die
haar stempel op het besluitvormend handelen
drukt, leid ik ook af uit de wijze waarop de
gemeenschap haar eigen geschiedenis vertelt.
Vrijwel alle informanten die ik tijdens mijn
onderzoek sprak, vertelden dat Het Brandpunt
de kerk is die er eigenlijk niet zou moeten
komen. Nu die kerk er toch is, zou dat uitge-
legd kunnen worden als het afscheid nemen
van de ideologie of visie en de dromen die in
het begin zijn geformuleerd. Maar men vertelt
het verhaal niet zo en ook niet als een geschie-

64

Handelingen 1 2012 21-02-2012 11:37 Pagina 64$

denis van het bijstellen van doelen of het naast
zich neerleggen van oude idealen. Het is het
verhaal van wat men samen heeft neergezet,
ondanks het feit dat men vroeger toch dacht
dat dit echt niet zou kunnen. ‘De kerk die er
niet zou komen’ wordt daarmee een onderdeel

(symbool) van de eigen identiteit.

Terugkijkend op dit deel van de casus kan dus
worden geconcludeerd dat we hier een kerkelij-
ke gemeente als dynamische configuratie zien,
namelijk een samenstelling van organisatie,
sociale beweging en gemeenschap. Daarbij
blijkt ook dat het besluitvormend handelen in
het begin vooral gestuurd wordt door de socia-
le beweging. Maar naarmate er een gemeen-
schap ontstaat, gaat die het besluitvormend
handelen meer beinvloeden. Organisatie en
sociale beweging blijven aanwezig, maar hun
bijdrage aan het besluitvormend handelen
neemt in betekenis af.

Zo zag ik tijdens mijn onderzoek talloze
beleidsplannen, notities, visieformuleringen,
draaiboeken voor het kerkenwerk, formulieren
enzovoorts. Het is de weerslag van veel doel-
rationeel handelen en vooral formaliseren. Ook
hoorde ik telkens visies en ideologieén ver-
woord. Soms om de ontstane situatie te herin-
terpreteren vanuit de eerder geformuleerde
visie. Daarnaast zag ik dus de genoemde
gemeenschap. Telkens is de lokale kerkelijke
gemeente in opbouw dus als zo'n dynamische
configuratie te zien, waarbij de te onderschei-
den entiteiten hun eigen wijze van handelen
hebben.

o



Wanneer dat botst, en het eropaan komt welke
entiteit het zwaarste stempel op het besluitvor-
mend handelen drukt, blijkt dat in alle drie de
wijken vooral de gemeenschap te zijn die
nadruk legt op de goede onderlinge relaties,
mensen bij elkaar wil brengen en houden, en
een kerkelijke gemeente wil opzetten op een
wijze waarmee men vertrouwd is. Anders
gezegd: we zien de dominantie van affectief en
traditioneel handelen.

Conclusie en discussie

Er valt veel meer over deze casus te zeggen,
maar dat gaat het bestek van dit artikel te bui-
ten. De liefhebber leze mijn Doen alsof er niets
is (De Jong 2008), waarin een uitgebreide ana-
lyse is opgenomen. Nu is de vraag naar het nut
van dit analyseschema aan de orde.

Voor de beantwoording wijs ik allereerst op
het meervoudige karakter van de lokale kerke-
lijk gemeente. Daarin bevinden zich volgens
het model van de dynamische configuratie drie
entiteiten. Alle drie hebben zij hun eigen wijze
van handelen, en die wijzen kunnen elkaar ver-
sterken, maar zeker ook hinderen. Wie slechts
op één let, ziet veel over het hoofd. Die waar-
schuwing neemt ook Stoppels over in zijn
jongste boek (Stoppels 2009).

Voor zover ik het kan overzien, richt veel
gemeenteopbouw zich echter op organisatie en
sociale beweging. Organisatie in de zin dat
gemeentes beleidsplannen moeten formuleren
of bezig zijn hun missie of visie op schrift te
stellen. De gedachte lijkt dan te zijn dat als er
een en ander is vastgelegd, het besluitvormend

HANDELINGEN 2012 | 1

Handelingen 1 2012 21-02-2012 11:37 Pagina 65 i;

handelen zich wel langs die lijnen zal ontwik-
kelen.

Het schrijven en herschrijven van beleids-
plannen heeft echter het gevaar dat een papie-
ren werkelijkheid wordt gecreéerd, waar veel
tijd aan wordt besteed. Want als puntje bjj
paaltje komt is de bijdrage van de beleidsplan-
nen aan het besluitvormend handelen veelal
gering.

De Groot (2010) is zich van de genoemde
dynamiek bewust en probeert de drie entiteiten
als het ware in een optimale relatie tot elkaar te
laten bestaan, door het theologische begrip koi-
nonia in te brengen.

Zo kan een analyseschema behulpzaam zijn
bij beleids- en veranderprocessen. Waar het
dan telkens om zal gaan is de erkenning dat er
binnen een gemeente drie entiteiten zijn, die
alle drie hun eigen wijze van handelen hebben.
Daarbij is het ook goed te beseffen, dat die
entiteiten niet met verschillende fracties
binnen een gemeente moeten worden vereen-
zelvigd. Soms kan één persoon zelfs onderdeel
uitmaken van meerdere entiteiten. Predikanten
zijn bijvoorbeeld vaak aanjager en inspirator
binnen gemeentes. Ze zijn dan de charismati-
sche leiders van de sociale beweging. Tegelijk
zijn binnen veel kerken predikanten ook quali-
tate qua lid van de kerkenraad en daarmee deel
van de organisatie. En als betrokken gemeente-
lid kunnen predikanten onderdeel zijn van de
gemeenschap. Het is dan raadzaam te blijven
letten vanuit welke entiteit of met welke rol
gehandeld wordt.

De gemeenschap is daarbij de entiteit die

65

6

>



extra alertheid vraagt. Een gemeenschap laat
namelijk weinig schriftelijke sporen na: forma-
liseren of vastleggen hoort niet bij een gemeen-
schap. De communicatie is informeel, menin-
gen en opvattingen verspreiden zich vaak van
mens tot mens. De gemeenschap is daarom te
zien als de stille kracht in het besluitvormend
handelen.

Is de gemeenschap dan het grote obstakel bij
besluitvormend handelen? Zo is het door mij
zeker niet bedoeld. Wel kan de gemeenschap
remmend werken op het enthousiasme dat bij
een sociale beweging hoort, of voorbijgaan aan
de procedures van de organisatie. Maar even-
zeer kan de gemeenschap de groep mensen
zijn, die zich met hart en ziel inzet voor hun
eigen kerkelijke gemeente en het reservoir vor-
men voor al het vrijwilligerswerk dat moet
gebeuren.

Je bewust zijn van het feit dat een gemeente
een dynamische configuratie is, is één ding. Dit
gegeven verdisconteren in het handelen is een
tweede stap. Eigenlijk gaat die stap de intentie
van dit artikel te buiten. Ik wil namelijk slechts
een analysemodel uiteenzetten. Maar mogelijk
kan behulpzaam zijn wat ik vanuit mijn Kaski-
werk soms aanreik bij veranderingsprocessen:
wees voortvarend in het beleid en secuur met
de mensen. Daarmee bedoel ik het volgende.
Wanneer beleid eenmaal is vastgelegd, is het
verstandig daaraan vast te houden (zonder
rigide te zijn). Dat dit kan indruisen tegen wat
de gemeenschap met haar traditionele en affec-
tieve wijze van handelen, wenselijk vindt, zal

66

Handelingen 1 2012 21-02-2012 11:37 Pagina 66$

ieder beamen die betrokken is geweest bij kerk-
sluitingen, fusietrajecten, of — zoals in deze
casus beschreven — opbouwtrajecten. Die wen-
sen zijn in grote mate legitiem. De gemeen-
schap is immers (mede) drager van de kerkelij-
ke gemeente. Mensen die moeite hebben met
het beleid, hebben recht om gehoord te worden
en begeleid te worden. Maar wel altijd zo dat
het evenwicht tussen organisatie, sociale bewe-
ging en gemeenschap optimaal is. <

Literatuur

Elias, N., & Scotson, J. L. (1985). De gevestigden en de bui-
tenstaanders. Een studie van de spanningen en machtsver-
houdingen tussen twee arbeidersbuurten. ‘s-Gravenhage:
Ruward.

Etzioni, A. (1966). De moderne organisatie. Utrecht:
Spectrum.

Goddijn, H.P.M. (1980). Max Weber, zijn leven, werk en
betekenis: een inleiding. Baarn: Ambo.

De Groot, K. (2010). Een gastvrije parochie is niet een
gezellige parochie. Handelingen, tijdschrift voor prakti-
sche theologie, 37(2), 2-11.

De Jong, G.P. (2008). Doen alsof er niets is. Sociologische
gevalstudie over een kerkelijke gemeente als dynamische
configuratie. S.1.: s.n.

Jonkers, J.B.G. (2000). Evaluatie van de gereformeerde
gemeenteopbouw. In: J.B.G. Jonkers & J. Bruinsma - de
Beer (eds.). Gemeente gewogen. Een introductie op het
theologische gesprek over de lokale kerkelijke gemeente,
12-34. Kampen: Kok.

Klandermans, B., & Seydel, E. (1987). Overtuigen en active-
ren. Publieksbeinvloeding in theorie en praktijk. Assen
etc.: Van Gorcum.

Lammers, C.J. (1993). Organiseren van bovenaf en van
onderop. Een beknopte inleiding in de organisatiesociolo-
gie. Utrecht: Het Spectrum.

Lammers, C.J., Mijs, A.A., & Noort, W.J. van (2000).
Organisaties vergelijkenderwijs: ontwikkeling en relevan-
tie van het sociologisch denken over organisaties (8e bijge-
werkte druk ed.). Utrecht: Het Spectrum.

McCarthy, J.D., & Zald, M.N. (1977). Resource mobiliza-
tion and social movements: a partial theory. The
American Journal of Sociology, 82(6), 1212-1241.

o



Handelingen 1 2012 21-02-2012 11:37 Pagina 67$

Nijeboer, W.C., & Haverlach-de Weerdt, L. (1993). Samen
op weg in een geherformeerde vrijplaats. Heden en verle-
den van de protestants-christelijke geloofsgemeenschap in
Hoogland. Hoogland: Hervormde/Gereformeerde
Kerkgemeenschap Hoogland.

Schreuder, O. (1981). Sociale bewegingen. Een systematische
inleiding. Deventer: Van Loghum Slaterus.

Schreuder, O. (1985). Moderne bewegingen. Oude thema’s
in een nieuw klimaat. Zeist: Kerckebosch.

Stoppels, S. (2009). Voor de verandering. Werken aan ver-
nieuwing in gemeente en parochie. Zoetermeer:
Boekencentrum.

Tonnies, E., & Ruebens, M. (1990). Gemeenschap en maat-
schappij. Grondbegrippen van de zuivere sociologie.
Leuven: Acco.

Gert (dr. G.P.) de Jong is senior onderzoeker en kwaliteits-

manager bij ITS, Radboud Universiteit Nijmegen.
dejong.gp@gmail.com

HANDELINGEN 2012 | 1

67



Handelingen 1 2012 21-02-2012 11:37 Pagina 68




ONDERZOEK |

Handelingen 1 2012 21-02-2012 11:37 Pagina 69$

SAKE STOPPELS & MARJOLIJN DE WAAL

Als de voorbijganger

blijft...

Wat gebeurt er als een vertrokken voorganger blijft wonen in de
plaats waar hij pastor is geweest en ook nog eens bij de gemeente of

parochie betrokken blijft?

drian Verbree, voormalig predikant
A binnen de Gereformeerde Kerken

Vrijgemaakt, schrijft in zijn boek
Eclips openhartig over zijn jarenlange burn-out
(Verbree 2003). Deze periode is voor hem en
zijn gezin enorm ingrijpend geweest.
Uiteindelijk moet hij beslissen zijn predikant-
schap er aan te geven. Omdat hij het nodig
heeft in een vertrouwde omgeving te blijven,
besluiten hij en zijn vrouw op zoek te gaan
naar een huurhuis in het dorp. Dat vinden ze
ook en daarmee bevinden we ons midden in
de thematiek van dit artikel: wat gebeurt er als
een vertrokken voorganger blijft wonen in de
plaats waar hij pastor is geweest en ook nog
eens bij de gemeente of parochie betrokken
blijft? In het geval van Verbree gaat dat prima,
getuige het nawoord in zijn boek: ‘Moge het
feit dat wij nog steeds met plezier in Grams-
bergen wonen en het feit dat ik er tegenwoor-

dig met enige regelmaat ook weer voorga in

< Beeld en foto René Rosmolen

HANDELINGEN 2012 | 1

erediensten het bewijs vormen van de uitste-
kende verhouding die wij met kerkenraad en
gemeente hadden en hebben’ (2003, 196).

Het kan ook anders. Dat ervaart Gary Nelson,
een Canadese baptistenvoorganger, als een van
zijn voorgangers na jaren elders te hebben
gewerkt, als emeritus terugkeert naar de stad
en de gemeente waar hij vroeger heeft gewerkt.
In een grijs verleden heeft een nationaal tijd-
schrift hem gerekend tot de top tien van predi-
kers in Canada. Ieder contact dat hij met
Nelson heeft, eindigt met een vraag: ‘Gary, did
you know that in 1955 I was named one of the
top ten preachers in Canada by Star Weekly?’
(2008, 12). De glorieuze tijden van de kerk zijn
al lang voorbij, de gemeente heeft het moeilijk,
en Nelson voelt zich voortdurend veroordeeld
door deze voorganger. De moed om tegen deze
‘Star’ in te gaan, ontbreekt hem echter. Wel
schrijft hij in zijn boek achteraf dat deze man —
inmiddels overleden — nooit in de gaten heeft
gekregen dat in Canada inmiddels niemand

69

6



meer geinteresseerd is in een top tien van pre-
dikers.

Oriénterend onderzoek

Er is eigenlijk nauwelijks iets bekend over wrij-
vingen en problemen die zich kunnen voor-
doen op dit terrein. Dt ze zich voordoen is wel
duidelijk, maar op welke schaal en met welke
intensiteit, is onhelder. Ook in de literatuur is
er nauwelijks aandacht voor.

We hebben een oriénterend onderzoek gedaan
naar het fenomeen van ‘de voorbijganger die
blijft’ Dat is gebeurd via een open oproep in
Predikant en Samenleving, het orgaan van de
Bond van Nederlandse Predikanten en een ver-
gelijkbare oproep op de site van de Vereniging
voor Pastoraal Werkers Nederland (VPW), de
beroepsvereniging voor rooms-katholieke pasto-
res. In totaal hebben 47 personen gereageerd,
voornamelijk vanuit de Protestantse Kerk in
Nederland. Dat is geen indrukwekkend aantal
en ook gezien de onderzoeksvorm kan van enige
representativiteit geen sprake zijn. Het ging ons
primair om een eerste signalement van een rela-
tief onbekend fenomeen. Opmerkelijk was dat
als we in onze wandelgangen vertelden over het
onderzoeksthema, de gesprekspartners heel vaak
aankwamen met eigen ervaringen, van heel
dichtbij of verder weg. Kennelijk is de proble-
matiek qua omvang niet verwaarloosbaar!

Een ervaring

Een predikant aanvaardt een andere werkkring,
maar blijft wonen in de plaats waar hij — naast
een fulltime collega — parttime als predikant

70

Handelingen 1 2012 21-02-2012 11:37 Pagina 70 i;

gewerkt heeft. Hij houdt nadrukkelijk afstand
van de gemeente en gaat de eerste paar jaar niet
of nauwelijks op verzoeken in. Wel gaat hij een of
twee keer per jaar voor.

Als hij na verloop van jaren vanuit de kerkelij-
ke gemeente verzocht wordt om deel uit te gaan
maken van een beleidsgroep, reageert hij niet
afwijzend. Wel stelt hij als voorwaarde dat zijn
opvolger moet instemmen met zijn deelname.
Omdat hij geen protesten verneemt, treedt hij toe
tot de groep en probeert vanuit zijn kennis en
ervaring bij te dragen aan het proces van beleids-
vorming.

Als de groep al een tijd functioneert, meldt de

‘Ik wilde wel weg, maar
mijn vrouw zei toen:
dan moet je wel alleen’

opvolger — met slechts een kleine aanstelling in de
gemeente — hem dat hij uit de wijkkerkenraad is
gestapt vanwege diens betrokkenheid bij de beleids-
groep. Dat is een schok voor hem en hij schrijft dan
ook direct een brief aan de wijkkerkenraad om zijn
ongenoegen kenbaar te maken. Uit de reactie blijkt
dat de kerkenraad min of meer willens en wetens
voorbij is gegaan aan de voorwaarde van de vroe-
gere predikant. Zelf heeft hij op dit punt geen
navraag gedaan bij zijn opvolger.

Het incident is voor hem overigens niet een
motief om zijn lidmaatschap weer ongedaan te
maken. Hij blijft lid van de groep en on spea-
king terms met zijn opvolger. Het incident is wel
een van de momenten waardoor de relatie tussen
de nieuwe predikant en de wijkgemeente onder
druk is komen te staan.

6



Handelingen 1 2012

Wat leverde het op?

Van de 47 reacties waren er 44 atkomstig van
direct betrokkenen. Daaronder waren 24 voor-
bijgangers en 20 opvolgers van een of meer
voorbijgangers. Over het geheel genomen zijn
er meer positieve brieven dan negatieve, maar
dat geldt niet voor de groep voorgangers die te
maken hebben met een gebleven voorbijgan-
ger. Daar waar de gebleven voorgangers vooral
schrijven dat het goed gaat, schrijven de opvol-
gers veel gereserveerder over de plek van een
gebleven voorbijganger. In hun 20 reacties
domineren negatieve ervaringen niet echt,
maar als ze er zijn, zijn ze vaak wel erg zwart.

Gebleven voorgangers

Als we beginnen met de groep van gebleven
voor(bij)gangers, valt op dat ze vooral twee
motieven noemen voor hun keuze te blijven
wonen. Tijdens hun actieve periode hebben ze
een huis gekocht en in de tweede plaats is er de
gehechtheid aan de opgebouwde sociale con-
tacten. Dat geldt bepaald niet in de laatste
plaats voor de partner: ‘Tk wilde wel weg, maar
mijn vrouw zei toen: dat is dan jammer, dan
moet je wel alleen.” De rol van veel voorbijgan-
gers blijft beperkt tot voorgaan in de zondagse
kerkdienst en het leiden van rouw- en trouw-
diensten. Sommige pastores blijven nog pasto-
raal actief, vaak met instemming van de opvol-
ger en soms zelfs op diens verzoek.

Wat veel gebeurt, is dat de oude voorganger
betrokken raakt bij beleidsmatige en/of theolo-
gisch-inhoudelijke zaken in de gemeente of de
parochie. De casus hierboven past op dit punt

HANDELINGEN 2012 | 1

21-02-2012 11:37 Pagina 71$

dus in een breder plaatje. Een emeritus predi-
kant die lid is geworden van de toerustingcom-
missie in zijn gemeente schrijft het volgende:
‘Dat vind ik een mooie taak: niet zo opvallend
in beeld, maar ik kan wel mezelf erin kwijt,
ook als theoloog” Meerdere vertrokken voor-
gangers die positief schrijven over hun ‘blijven,
spreken over heldere afspraken die zijn
gemaakt bij het vertrek. Het handhaven daar-
van is niet altijd eenvoudig, maar is wel nodig
om een nieuwe plek te vinden. ‘Een duidelijk
besef van misbaarheid’, is ook erg behulpzaam,
aldus een emeritus predikant.

Opvolgers
Onder de reacties van opvolgers vinden we
nogal wat pijn. De schaduw van de voorganger
is soms erg diep en lang. De spanning liep in
een bepaalde situatie zo hoog op, dat de opvol-
ger over de emeritus schrijft: ‘Ik heb zijn aan-
wezigheid gedurende de hele periode ver-
vloekt. De opvolger is onder andere door deze
ervaring er een paar jaar uit geweest. In een
andere situatie waren de opvolger en
voor(bij)ganger zo tegenover elkaar komen te
staan dat een vrouw, die stervende was, wilde
dat ze het bij zouden leggen en samen haar
begrafenis zouden doen. De respondent schrijft
daarover: Tk vond alles best, maar heb toch in
alle vriendelijkheid gezegd dat ‘uw verzoenend
sterven’ op die afgedwongen manier eigenlijk
niet zo zinvol was.

In de reacties komt ook naar voren dat de
persoonlijkheid van mensen hier een grote rol
speelt. Het kan immers ook heel goed gaan,

71

6



daarvan getuigen meerdere brieven. ‘Tk
beschouw het als een eer deze wijze collega
onder mijn gehoor te zien!’, schrijft een predi-
kant. Een andere respondent werpt een belang-
rijke vraag op: ‘Alleen de onderlinge collegia-
liteit voorkomt problemen, maar ik vermoed
dat dat doorgaans niet de sterkst ontwikkelde
kwaliteit is van veel predikanten. Is collegia-
liteit te organiseren? Dat is voor mij de grote
vraag’

Die vraag lijkt inderdaad van belang in een
beroep dat nadrukkelijk solotrekken in zich
heeft en derhalve ook solisten zal aantrekken.
Aandacht wordt ook gevraagd voor de onhel-
derheid inzake het ambt bij het emeritaat en
bij het switchen naar werk buiten de geloofsge-
meenschap. Wat houdt op en wat blijft? We
komen hierop terug.

Meer over deze thematiek

In ieder geval hebben de protestantse en de
rooms-katholieke kerk expliciet aandacht voor
de zaak die hier aan de orde is. De Protestantse
Kerk in Nederland ontwikkelt momenteel
gedragsregels voor predikanten en kerkelijk
werkers. Onder het kopje ‘De predikant/kerke-
lijk werker als collega’ wordt ook de emeritus
aangesproken: ‘Wanneer je je ambt of dienst in
een gemeente hebt neergelegd neem je distan-
tie in acht om je opvolger de ruimte te geven’
(concepttekst 2011). Hoe deze distantie er uit
moet zien, wordt niet uitgewerkt. In de
beroepscode van de Federatie Verenigingen
Pastoraal Werkers (VPW) van de Rooms-
Katholieke Kerk staat onder meer dit: ‘Een

72

Handelingen 1 2012 21-02-2012 11:37 Pagina 72 %:

pastor, van wie de aanstelling is geé¢indigd, laat
alles achterwege wat het functioneren van de
opvolger belemmert’ (2011, artikel 4.8). Ook
hier ontbreekt een verdere uitwerking. Beide
teksten zijn van recente datum en dat lijkt erop
te wijzen dat aandacht voor de thematiek
beleidsmatig gezien nog in de kinderschoenen
staat.

In zijn boek Beroepsethiek voor pastores
(2008) besteedt Schenderling aandacht aan het
vertrek van een pastor naar een andere plaats
of het neerleggen van het ambt. Hij spreekt
hier duidelijke taal: men vraagt te veel van een
geloofsgemeenschap als zij aan meerdere

Een liturgische markering
kan helpen om
afstand te nemen

pastores vertrouwen moet geven. Het loslaten
van de bestaande band met een voorganger is
vaak een moeizaam proces voor pastoranten,
zeker als deze band goed was. Het proces wordt
positief versneld als de voor(bij)ganger duide-
lijk maakt dat hij niet meer beschikbaar is voor
pastorale diensten, nog maar eens per jaar wil
voorgaan en geen adviezen meer geeft in
beleidsmatige kwesties. Schenderling noemt
het gevaar dat het aanhouden van bepaalde
pastorale relaties of het begeleiden van uitvaar-
ten ook uitgelegd kan worden als een motie
van wantrouwen ten opzichte van de opvolger.
De vertrekkende voorganger zal een clean break
moeten willen maken, zo stelt hij. Hij verwijst
hierbij onder andere naar Gaylord Noyce, een

6



Amerikaanse hoogleraar die het boek Pastoral
Ethics (1998) schreef. Noyce schrijft dat de blij-
vende bemoeienis van vertrokken voorgangers
een van de grootste problemen is in de kerk.
Hij stelt dat dit probleem vaak onderwerp van
gesprek is in ethische verhandelingen onder
geestelijken (135). Dat is een constatering die
voor Nederland niet of nauwelijks lijkt op te
gaan. Noyce is heel duidelijk: het gaat in de
kerk om wat goed is voor de gemeenschap, niet
om individuele belangen. Hij noemt de
gemeenteleden clients, waarmee hij duidelijk
maakt dat er vooral sprake is van een professi-
onele band en niet zozeer van een vriend-
schappelijke band tussen pastor en pastorant.

Noyce noemt een aantal manieren waarop
blijvende contacten van vertrokken voorgan-
gers een gemeenschap negatief kunnen bein-
vloeden. Het gaat daarbij onder andere om de
spagaat waarin een gemeenschap komt als ze
niet echt afstand neemt van de oude voorgan-
ger en de nieuwe niet voluit kan verwelkomen.
Het rouwproces komt niet goed op gang en
heel gemakkelijk kan de oude voorganger als
een schaduw over het functioneren van de
nieuwe heen vallen. Vergelijkingen worden dan
steeds weer gemaakt en als deze in het nadeel
van de nieuwe voorganger uitvallen, is diens
positie zeer kwetsbaar. Noyce pleit er dan ook
voor dat de oude banden echt worden doorge-
sneden en de oude voorganger ook werkelijk
uit beeld verdwijnt.

Een ander geluid horen we bij Friedman, de
inmiddels overleden rabbi en gezinstherapeut.
In zijn boek Van geslacht op geslacht (1999)

HANDELINGEN 2012 | 1

Handelingen 1 2012 21-02-2012 11:37 Pagina 73 i;

benadert hij de gemeente als een gezin. De
band tussen voorganger en gemeente is als een
huwelijk en het afscheid nemen van een
gemeente door emeritaat dan wel andere werk-
zaamheden ziet hij als een scheiding. Vanuit dit
gezichtspunt is het dan ook niet zo gemakkelijk
‘de navelstreng door te knippen’. Want welke
pastor zou datzelfde advies geven aan een
gemeentelid dat gaat scheiden en zich intensief
bezig heeft gehouden met de opvoeding van de
kinderen? Dat is simpelweg onmogelijk (264).
Vanuit het gezinsmodel ziet hij een mogelijk-
heid om deze situatie juist vruchtbaar te laten
zijn in de overgang van de ene naar de andere
situatie. Hij noemt vier samenhangende ele-
menten die ervoor kunnen zorgen dat de los-
making zo min mogelijk schade tot gevolg
heeft:

1. Het reguleren van de eigen emotionele
reactiviteit naar anderen toe. Hieronder
valt vooral het in de hand houden van de
eigen reactie en boven deze reactie staan.
Dat geldt misschien wel in het bijzonder
als er een vergelijking wordt gemaakt met
de opvolger (‘we missen uw preken zo...”).

2. Het toestaan van emotionele reactiviteit
bij anderen. Hier moet de tijd voor wor-
den genomen. Mensen moeten de ruimte
krijgen te reageren op het vertrek, zeker als
het rouw met zich meebrengt. Het eerste
element is hierbij van groot belang.

3. Ontspannen deel uitmaken van het over-
gangsproces. Een vertrokken voorganger
moet geen invloed willen uitoefenen op

73

6



het kiezen van de opvolger, maar kan wel
helpen bij bijvoorbeeld het opstellen van
een profiel voor de opvolger.

4. Contact blijven houden nadat de gemeente
verlaten is, maar daarbij voortdurend drie-
hoeksvorming uit de weg blijven gaan.
Friedman trekt hier weer de lijn naar de
scheiding van een huwelijk. Direct weg-
gaan en geen contact meer hebben, komt
het verwerkingsproces niet ten goede en
zorgt dat het langer duurt voordat de
wond geheeld is (270-274).

Friedman schrijft ook over zijn eigen vertrek
uit de geloofsgemeenschap waarbinnen hij
werkte (274-281). Uit zijn persoonlijke relaas
blijkt wel hoe complex het afscheid in de prak-
tijk is voor zowel de gemeente als de vertrek-
kende voorganger. Allerlei emoties komen
voorbij. We lezen over boze reacties uit de
gemeente en over jaloezie bij de voor(bij)gan-
ger als er een nieuwe opvolger is gevonden.

Wat is wijs (beleid)?
Ds. Lo de Liefde schreef in 2004 als emeritus
predikant twee artikelen over het emeritaat in
het tijdschrift Woord en Dienst. Hij pleit daarin
niet alleen voor een levenslang ambt voor pre-
dikanten, maar ook voor ouderlingen en diake-
nen. Achtergrond daarvan is mede de onhel-
derheid bij het emeritaat: de ambtsbediening
eindigt, maar komt het ambt daarmee ook ten
einde?

De Liefde noemt het ambt een character
indelebilis, een onvergankelijk merkteken. Op

74

Handelingen 1 2012 21-02-2012 11:37 Pagina 74$

de weg naar zijn eigen emeritaat merkt De
Liefde dat het emeritaat in de praktijk niet
meer is dan een administratieve en financiéle
aangelegenheid. Hij schrijft in het artikel dat
het besef van roeping, van het bekleed worden
met het ambt door handoplegging en het staan
in de gemeente, spaarzamer wordt. Alles wordt
geprofessionaliseerd in de kerk en daarmee
gaat volgens hem veel rijkdom verloren. Hij
vraagt zich af waar de breedte van de kerk in
haar geestelijke gestalte blijft bij deze rite de
passage.

In een tweede artikel gaat hij in op de vraag
hoe de kerk praktisch aanwezig kan zijn. Hij
verwijst naar de Duitse protestantse volkskerk
(Evangelische Kirche in Deutschland, EKD)

Johannes’ leerlingen beklagen zich
over het succes van Jezus:
‘.. iedereen gaat naar hem toe!’

waar men binnen de liturgie rituelen kent voor
deze overgang. Zo krijgt de predikant die zijn
dienstwerk neerlegt, de handen opgelegd en
ontvangt hij de zegen voor de nieuwe fase in
zijn leven. Zo wordt een belangrijk scharnier-
moment liturgisch gemarkeerd. Dat helpt bjj
het vinden van een nieuwe plek binnen de
kerk, zeker als de predikant betrokken blijft bij
de gemeente waarbinnen hij heeft gewerkt.

De Liefde stelt ook een procedure voor waar-
in de predikant die emeritus wordt, weer een
gesprek krijgt in de trant van het colloquium
bij het begin van zijn ambtsperiode. In dat
gesprek kan gesproken worden over de motiva-

6



tie voor het ambt bij aanvang en de beleving
van het ambt achteraf. Dit gesprek heeft een
verwerkende functie: ‘Elementen van dank,
teleurstelling, vragen over tekortgeschoten zijn
kunnen dan geuit worden. Vervolgens moet
het gesprek ook gericht zijn op de toekomst:
heeft de emeritus plannen, hoe kan hij nog
ingezet worden en wil hij dat? Als deze vragen
niet gesteld worden, gaat veel menselijke erva-
ring, kapitaal en zinvolle kritiek verloren. Het
gaat De Liefde nadrukkelijk om het behoud
van alles wat goed is geweest, maar zijn plei-
dooi wordt ook gevoed vanuit het besef dat het
hier gemakkelijk fout kan gaan.

Een liturgische markering van het einde van
de actieve dienst kan helpen om afstand te
nemen, maar het is uiteraard geen panacee.
Veel hangt af van de persoonlijkheid van de
voorbijganger en van diens opvolger. Echter,
zelfs als beiden in de geest van Friedman geko-
men zijn tot zelfdifferentiatie, is de verhouding
nog steeds complex. Een van de respondenten
noemde in dit verband een belangrijke les die
hij had geleerd: ‘Met mijn eerste wijkpredikant
heb ik met betrekking tot huwelijksdiensten
iets belangrijks geleerd. Als ik gevraagd werd
door een stel dat mij kende — bijvoorbeeld van
belijdeniscatechisatie — zei ik eerst dat ze daar
eerst met hun wijkpredikant over moesten pra-
ten. Die nam na enige tijd contact met me op
en vertelde mij dat in feite die vraag geen zin
had. Hij kon met goed fatsoen geen ‘nee’ zeg-
gen op zo'n vraag. We kwamen er op uit dat
het beter was om eerst uit te gaan van de nor-
male situatie en dat is dat de eigen predikant

HANDELINGEN 2012 | 1

Handelingen 1 2012 21-02-2012 11:37 Pagina 75 i;

een huwelijksdienst leidt. In bijzondere situa-
ties kan ik eerst zelf met mijn collega overleg-
gen. Wat uit dat gezamenlijk beraad komt, kon
ik dan tegen het bruidspaar zeggen. Dit voor-
beeld maakt duidelijk dat er — zeker in de eer-
ste jaren na vertrek — vrijwel altijd druk is, dus
ook als de voorbijganger en de opvolger een
goede verstandhouding hebben.

In de hierboven beschreven ervaring zien we
dezelfde spanning terugkomen. Ook hier zal
het lastig zijn geweest voor de opvolger — als
het hem gevraagd zou zijn — om nee te zeggen
tegen het toetreden van zijn voorganger tot de
beleidscommissie. De relatie van voorbijganger
en opvolger is ingekaderd binnen een derde
partij, de gemeente of de parochie en de indivi-
duele leden daarbinnen. Dat maakt de onder-
linge verhouding nog eens extra kwetsbaar.
Want niet altijd voert wijsheid de boventoon
binnen de geloofsgemeenschap. Ook dat laatste
zagen we in de genoemde ervaring: de kerken-
raad legt de voorwaarde van de voorbijganger
naast zich neer en kiest daarmee impliciet
openlijk partij. Nog los van dit soort beleids-
matige zaken, ligt het gevaar van vergelijking
van voorgangers voortdurend op de loer.
Vergelijkingen worden snel gemaakt, zeker
rond het functioneren van voorgangers in de
publieke eredienst of in het persoonlijk pasto-
raat. Of deze vergelijkingen nu positief of
negatief uitvallen voor een betrokkene, vrijwel
onvermijdelijk zetten ze de verhouding tussen
voorbijganger en opvolger onder druk.

75

6



Onhelderheid rond het ambt

Er is reden om nog iets uitvoeriger stil te staan
bij het ambt, want daar ligt in ieder geval
binnen de protestantse traditie onduidelijk-
heid. Een emeritus en een beroepbare predi-
kant (de term uit de kerkorde voor predikan-
ten die vanwege diverse redenen gestopt zijn
met hun werk als predikant) behouden de
bevoegdheid tot het bedienen van het Woord
en de sacramenten. Wat voor de meerderheid
van beroepen niet geldt, geldt wel voor profes-
sionele kerkelijke ambtsdragers: zij mogen na
te zijn teruggetreden doorgaan met het ver-
richten van werkzaamheden.

Als we kijken naar de kerkorde van de
Protestantse Kerk in Nederland, dan is ondui-
delijk of het ambt een levenslang merkteken is
of dat men uit het ambt ontheven wordt. In het
geval van de beroepbare predikant wordt er
gesproken over ontheffing van het ambt, in het
geval van de emeritus gebeurt dit niet zo expli-
ciet. De ambtsbediening is beéindigd, maar is er
een verschil tussen ambt en ambtsbediening?

Van den Heuvel, auteur van De toelichting op
de (PKN) kerkorde beschrijft de onduidelijkheid
die dit oproept als volgt: ‘De emeritus of
beroepbare predikant wordt ‘uit het ambt ont-
heven’ maar behoudt de bevoegdheid tot de
bediening van het Woord en sacramenten.
Betekent dit, dat een baby, die gedoopt wordt
door een emeritus predikant, ambteloos
gedoopt is?” Volgens Van den Heuvel zou nie-
mand dat beweren en behouden teruggetreden
predikanten toch ‘iets van het ambt’ (Van den
Heuvel 2004, 144). Hier ligt dus een onhelder-

76

Handelingen 1 2012 21-02-2012 11:37 Pagina 76 i;

heid. Welke bevoegdheden een emeritus en een
beroepbare predikant behouden is wel duidelijk,
maar naar de grond hiervoor blijft het gissen.

Een geestelijke reden zou de levenslange roe-
ping kunnen zijn, die een predikant krijgt.
Koffeman maakt in zijn boek Het goed recht
van de kerk onderscheid tussen vocatio interna
en vocatio externa (2009, 144). De vocatio
interna is de inwendige roeping die iemand
kan ervaren. Deze inwendige roeping kan
bevestigd worden als de kerk iemand (be)roept
tot voorganger. Dit beroep van buiten is de
vocatio externa. Deze benadering roept de
vraag op wat de vocatio interna nog betekent
als de externa er niet meer is.

Door het behouden van de bevoegdheden is
er niet de noodzaak de overgang te maken naar
het ‘gewone’ leven zonder baan en zonder de
status van predikant. Zal men zich niet altijd
predikant blijven voelen? Ook voor de gemeen-
te zal dit gevoelsmatig zo blijven, zeker als de
voorganger in de gemeente aanwezig blijft.
Waarom zouden gemeenteleden die een band
hebben opgebouwd met een predikant géén
beroep op hem of haar blijven doen? Zou het
niet gemakkelijker zijn, zo schreven enkele
‘gebleven’ voorgangers, als de vertrokken voor-
ganger zou kunnen zeggen: ‘Tk kan niet op uw
verzoek in gaan want ik heb de bevoegdheid
niet meer’? Er is alle reden om deze thematiek
verder te doordenken.

Een probleem van alle tijden?
Is het wijs om te allen tijde het veld te ruimen
en daadwerkelijk te vertrekken? De gedachten

6



daarover verschillen, dat zagen we al. Een van
de respondenten schreef dat er in protestants
Belgié¢ een regel was, of is, die voorschrijft dat
een emeritus predikant niet mag gaan wonen
binnen een straal van veertig kilometer van
zijn oude gemeente. We hebben die regel niet
kunnen verifiéren. Een andere respondent stel-
de voor dat een vertrokken predikant op ten-
minste dertig kilometer afstand van de oude
werkplek zou gaan wonen.

Deze geografische benadering brengt ons bij
het intrigerende begin van Johannes 4. Het is
het hoofdstuk over de ontmoeting van Jezus
met de Samaritaanse vrouw, maar de vrij
onbekende opmaat van het hoofdstuk prikkelt
de nieuwsgierigheid. Het komt Jezus ter ore dat
aan de Farizeeén wordt verteld dat hij meer
leerlingen maakt dan Johannes. Ook zou hij er
meer dopen. De twee worden dus vergeleken
en een driehoek ontstaat. Jezus besluit Judea te
verlaten. Hij wijkt uit naar Galilea.

Commentaren concentreren zich vooral op
de vraag of Jezus al dan niet doopte en op een
mogelijk conflict met de Farizeeén. Er is niet of
nauwelijks aandacht voor de relatie tussen
Jezus en Johannes de Doper. In hoofdstuk 3, 26
lijken de leerlingen van Johannes zich te bekla-
gen over het succes van Jezus: ‘.. iedereen gaat
naar hem toe!” Zou Jezus zich hebben terugge-
trokken om niet in een concurrentieverhou-
ding met Johannes terecht te komen? Zelf
staan beide mannen, afgaande op het getuige-
nis van de evangelist Johannes, boven een der-
gelijke verhouding, maar hun leerlingen kenne-
lijk niet. Een goede verstandhouding tussen

HANDELINGEN 2012 | 1

Handelingen 1 2012 21-02-2012 11:37 Pagina 77$

twee mensen kan door derden onder druk
komen te staan. Jezus wijkt uit van het religieu-
ze centrum Judea naar het perifere Galilea.
Juist in zijn raadselachtigheid fascineert deze
tekst, zeker in het verband van onze thematiek.
Een driehoek is zo gemaakt in gemeente en
parochie! Is er soms grond om in zo’n situatie
als meer ‘succesvolle’ voorganger uit te wijken,
in welke vorm dan ook? <

Literatuur

Friedman, E.H. (1999). Van geslacht op geslacht.
Gezinsprocessen in kerk en synagoge. Gorinchem:
Ekklesia.

Heuvel, P. van den (red.) (2004). De toelichting op de kerk-
orde van de Protestantse Kerk in Nederland. Zoetermeer:
Boekencentrum.

Koffeman, L. (2009). Het goed recht van de kerk. Een theolo-
gische inleiding op het kerkrecht. Kampen: Kok.

Liefde, L. de (2004). Emeritaat: waar is de kerk? In: Woord
en Dienst, jrg. 53, nr. 15, 12-13.

Liefde, L. de (2004). Emeritaat, de rol van de kerk. In:
Woord en Dienst, jrg. 53, nr. 16, 12-13.

Nelson, G.V. (2008). Borderland Churches. A Congregation’s
Introduction to Missional Living. St. Louis: Chalise Press.

Noyce, G. (1988). Pastoral Ethics. Professional
Responsibilities of the Clergy. Nashville: Abingdon Press.

Schenderling, J. (2008). Beroepsethiek voor pastores. Budel:
Damon.

Verbree, A. (2003). Eclips. Verslag van een burn-out.
Barneveld: De Vuurbaak.

Sake (dr. S.) Stoppels is universitair docent kerkopbouw en
diaconiek aan de Faculteit der Godgeleerdheid van de
Vrije Universiteit te Amsterdam.
s.stoppels@vu.nl

Marjolijn (M.].L., Ba) de Waal is masterstudent theologie
aan de Protestantse Theologische Universiteit. Haar
bachelorscriptie (Vrije Universiteit Amsterdam) waarin ze
verslag doet van het onderzoek, is bij haar per e-mail op te
vragen.
mjldewaal@pthu.nl.

77

6



ACTUEEL

Vrouwen tussen geloven, geld en
groen

Op 24 en 25 maart 2012 wordt in Delft de vol-
gende Oecumenische Vrouwensynode gehou-
den met de ecologisch feministische theologie
als overkoepelend thema: ‘Vrouwen tussen
geloven, geld en groen’. Daarnaast worden ook
de thema’s landbouw en voedsel” verdiept. Met
lezingen, workshops, een vergadertafel waar
punten voor gezamenlijke actie ingebracht
kunnen worden, plus een praathuis: een ont-
moetingsplek om thema’s die vrouwen bezig-
houden uit te wisselen.

Locatie: Westcordhotel, Delft. Deelinschrijving en
overnachting mogelijk.

Inschrijven: vrouwensynode.nl

Studiedag ‘Eerbiedig pastoraat’

‘Een pastoraal werkster bezoekt een suicidale
vrouw. Zonder de vrouw iets te vragen, neemt
de pastoraal werkster contact op met de huis-
arts en begeleidt zij de pastorant nadrukkelijk
naar psychologische hulp. De vrouw gaat in op
de behandeling en bedankt de pastoraal werk-
ster achteraf hartelijk voor wat ze gedaan
heeft.

Balanceert de pastor hier op het randje van
haar pastorale bevoegdheid of gaat zij er alsnog
overheen? Wanneer moet je als pastor durven
ingrijpen of loslaten? En wat geeft uiteindelijk
de doorslag bij de afweging van de eigen
beroepsethiek? Over deze en andere elementen
rond het persoonlijk pastoraat en de relatie

78

Handelingen 1 2012 21-02-2012 11:37 Pagina 78 i;

tussen pastor en pastorant, organiseert
Luce/CRC op 13 april 2012 van 13.00 tot 17.30
uur een studiemiddag ‘Eerbiedig pastoraat’
voor pastorale professionals aan de hand van
twee actuele moraaltheologische onderzoeken,
van Guus Timmerman (Universiteit van
Tilburg) en van Marina Riemslagh

(KU Leuven).

Locatie: FKT, Heidelberglaan 2, Utrecht, zaal 817.
Kosten: € 55; € 45 alumni FKT en leden VPW
(mits vermeld bij opgave). Opgave: voor 1 april

via www.luce-crc.nl

Symposium spiritualiteit en dementie
Opver spiritualiteit en dementie gaat het tweede
gezamenlijke symposium van Luce/CRC en
Reliéf op 17 april 2012 van 13.30-17.00 uur.
Onderzocht wordt de spannende relatie tussen
geheugen, herinnering en identiteit vanuit het
oogpunt van religie en zingeving.

Sprekers zijn dr. Douwe Draaisma, hoogle-
raar geschiedenis van de psychologie (RuG) en
dr. Frans Vosman, hoogleraar zorgethiek
(UvT). De lezingen worden afgewisseld door
korte ervaringsverhalen uit de zorgpraktijk,
opgetekend en gelezen door geestelijk verzor-
ger Fia Oomen. Dr. Thijs Tromp leidt het zaal-
gesprek en verzorgt de inhoudelijke afsluiting.
Een studiemiddag voor pastores, geestelijk ver-
zorgers, zorgverleners, bestuurders en vrijwilli-
gers uit ouderenzorg, ziekenhuispastoraat,
geestelijk gehandicaptenzorg en basispastoraat.

6



Locatie: Campus De Uithof,
Universiteitsbibliotheek, Boothzaal, Heidelberg 3,
Utrecht. Kosten: € 60; € 50 alumni FKT en
leden Reliéf (mits vermeld bij opgave). Opgave:

voor 1 april via www.luce-crc.nl

Tweedaagse cursus Geestelijk leider
Hoe sta je als geestelijk leider in de kerk en de
wereld van vandaag en hoe werken ontwikke-
lingen en verwachtingen op je in? Die vraag
komt aan de orde in een tweedaagse cursus
voor pastorale beroepskrachten op 7 en 8 mei
2012. In de meditatieve en rusticke omgeving
van een klooster krijgen deelnemers de gele-
genheid zichzelf en elkaar te bevragen op het
eigen staan in kerk en werk, processen die
gaande zijn, spanningen en kansen die dat
oproept, kwaliteiten en houdingen die vereist
zijn, keuzes die doorwerken in planning en
organisatie. Cursusleiding: Henk van Hout en
Henk Witte, beiden verbonden aan de Faculteit
Katholieke Theologie te Utrecht/Tilburg.

Locatie: Emmaus Priorij, Huize Doornburgh,
Maarssen. Kosten: € 650,- inclusief overnach-
ting. Studielast: 20 uur (5 dagdelen). Informatie:
www.luce-crc.nl; 030-253 18 82. Opgave: voor
15 april 2012 via luce-crc@uvt.nl

Studiedag ‘Ritualiteit en hulpverlening’
Op 5 juni 2012 wordt in het Belgische Geel een
KSGV-studiebijeenkomst over ‘Ritualiteit en

hulpverlening’ georganiseerd (herhaling van de

HANDELINGEN 2012 | 1

Handelingen 1 2012 21-02-2012 11:37 Pagina 79 i;

studiedag op 20 april 2011 in Groningen).
Deze studiedag biedt theoretische inzichten die
hulpverleners leert ritualiteit te zien.
Bovendien worden handvatten voor de praktijk
geboden. Hoe ontdekken we via de bestudering
van andere culturen de ritualiteit in de eigen
hulpverlening? Welke ethische inzichten kun-
nen bij etnisch-culturele diversiteit goede zorg
rond tradities en rituelen waarborgen? Welke
rol speelt ritualiteit bij bijvoorbeeld de hulp-
verlening aan mensen met kanker? Wat is het
rituele gehalte van de westerse psychotherapie-
en zelf?

Locatie: Openbaar Psychiatrisch Zorgcentrum,
Geel. Kosten: KSGV-leden en -donateurs € 30;
studenten € 15.Vooraf aanmelden:
KSGV, 013-466 33 42; ksgv@ksgv.nl

Vrouwen voor het voetlicht

In Vrouwen voor het voetlicht besteedt Museum
Catharijneconvent Utrecht van 31 maart tot en
met 24 juni 2012 uitgebreid aandacht aan de
rol van vrouwen in de kerk. De tentoonstelling
laat zien op welke wijze vrouwen zich hebben
ingezet voor de kerk van het jaar nul tot nu:
martelaressen, heiligen, kluizenaressen, non-
nen, kloppen, abdissen, moeders, diaconessen,
Graalvrouwen, pastoorshuishoudsters — ook
wel ‘poetsengelen’ genoemd —, pastoraal werk-
sters, domineesvrouwen en vrouwelijke domi-
nees. De verhalen en ervaringen van histori-
sche en hedendaagse vrouwen staan centraal.
Welke keuzemogelijkheden hadden zij?

79

6



Hoe vervulden zij hun rol en wat inspireerde
hen? En hoe ziet de toekomst eruit voor vrou-
wen in de kerk?

Museum Catharijneconvent, Lange Nieuwstraat
38, 3512 PH Utrecht; 030-231 38 35;
www.catharijneconvent; www.aletta.nu;

www.passagevrouwen.nl

De Klacht in de Eredienst

Hoe geef je creatief en muzikaal gestalte aan de
klacht in de liturgie? Hoe verhoudt zich de
klacht tot de lofprijzing? Rond deze vragen
organiseert EredienstCreatief op zaterdag

17 maart 2012 een praktische studiedag.
Hoofdspreker is prof.dr. Evert Jonker, emeritus
hoogleraar praktische theologie aan de PThU-
Kampen. In de middag diverse workshops:
Blended Worship door Kees van Setten;
Bronnen van liederen; Kyrie voor jongeren
i.s.m. JOP en Schriflezing anders door Andries
Govaart. In de afsluitende viering worden ele-
menten uit de diverse workshops opgenomen.

Kerkcentrum ‘De Ark’, Maarssen; 10.00-17.00
uur. Kosten: € 55,- Informatie en opgave:

www.eredienstcreatief.nl

Studiemiddag ‘Misdaad en Straf’

Op 22 maart 2012 organiseert het Centrum
IIMO in samenwerking met het Departement
Religiewetenschap en Theologie van de
Universiteit Utrecht en de Contactgroep

8o

Handelingen 1 2012 21-02-2012 11:37 Pagina 80 i;

Hindoes-Christenen van de Raad van Kerken
in Nederland een studiemiddag over het thema
‘Misdaad en Straf’. Wat betekent het om in de
misdaad te zitten of daarvoor een straf te
ondergaan? De Russische schrijver Dostojevski
heeft over dit onderwerp een prachtige roman
geschreven, die overigens aanvankelijk de in
feite onjuiste titel Schuld en Boete kreeg. Op
deze middag willen we ‘Misdaad en Straf’
belichten vanuit de literatuur, de gevangenis,
maar ook van de kant van het gevangenis-
pastoraat. Lezingen door prof.dr. Wil van den
Bercken, drs. Bikram Lalbahadoersing en drs.
Jan Eerbeek, gevolgd door een slotdiscussie.

Van 13.30-16.45 uur, Boothzaal van de
Universiteitsbibliotheek, Heidelberglaan 3, 3584
CS Utrecht. Aanmelden uiterlijk 17 maart 2012:
a.c.m.boere@uu.nl; 030-253 2079

Webtips?

Interessante website tegengekomen? Handige
links? Stuur de redactie van Handelingen uw
webtips!
redactiesecretariaat@handelingen.com of
tinnegrolus@gmail.com

Thema-oproep

Aan welke thema’s hebt u als lezer behoefte?
Wat speelt er in uw dagelijkse praktijk? Denk
mee met Handelingen en stuur uw reactie
naar: redactiesecretariaat@handelingen.com
of tinnegrolus@gmail.com <

6



