® . EEEs

AAN DE LEZER | TINNE GROLUS

Boeiende tijden

( et zijn woelige tijden, er verandert veel, zowel in onze wereld
als in en rond onszelf. Ik hoor het de mensen om me heen vaak
zeggen. Ook voor Handelingen lijkt die uitspraak te kloppen. In
dit vijfde jaar als redactiesecretaris blik ik terug op een woelig proces voor wat
ooit ijzersterk Praktische Theologie, tijdschrift voor Pastorale Wetenschappen
heette. Bij de overgang naar Handelingen, tijdschrift voor Praktische Theologie,

nam ik de fakkel over van de vorige eindredacteur, die meer dan twintig
jaar ervaring had. Het lijkt me dat er in die jaren minder ingrijpende
veranderingen plaatsvonden dan de laatste vijt jaar.

Intussen heten we Handelingen, tijdschrift voor Praktische Theologie en Religiewetenschap.

Voor wat met ‘praktische religiewetenschap’ concreet bedoeld wordt, verwijs ik graag naar het
artikel van onze gloednieuwe hoofdredacteur, Hans Schilderman. In dit nummer is er vervolgens
aandacht voor de relatie tussen religie en geestelijke gezondheid (Dezutter), catechese volgens het
meester-gezel-leerlingmodel (De Kock), doelstellingen van pastorale gesprekken volgens pastores
(Riemslagh), geestelijke verzorging op de intensive care (Willemse, Foudraine & Smeets) en
@ ‘horend’ preken (Vledder). @

Als redactiesecretaris maak ik met veel interesse de uiterst boeiende redactievergaderingen mee.
Het zijn verfrissende ervaringen in het ‘communicatieve’ Nederland.

De verschillende manieren waarop Handelingen de brug slaat tussen theorie en praktijk is volgens
mij voor alle betrokkenen verrijkend: auteurs, redactieleden en lezers. Wie authentiek in dit veld
wil staan, doet er voordeel mee: de theorie bevraagt de praktijk, en de praktijk stelt vragen aan de
theorievorming. Wie met mensen rond zingeving wil werken, ervaart aan den lijve hoe wezenlijk
het is om het eigen beroepsmatige handelen te toetsen en te bevragen. Wie daarbij de dialoog
tussen theorie en praktijk niet onderhoudt, valt vroeg of laat door de mand — zowel voor zichzelf,
als voor zijn (professionele) omgeving. Handelingen reikt daarbij een hand: we gaan de uitdaging
aan onze kwetsbaarheid en beperkingen onder ogen te zien en we kijken van daaruit naar wat we
beter kunnen doen. Het blad houdt voortdurend de vinger aan de pols. Mooie ontwikkelingen,
ik denk dat ik dat mag zeggen. Al is het aan u, lezer, om dat deze en volgende jaargangen te
beoordelen. In ieder geval: het zijn woelige, maar vooral ook boeiende tijden! <

Tinne (T.J.M.].) Grolus is redactiesecretaris van Handelingen en werkt in Vlaanderen voor TAU, Franciscaanse Spiritualiteit
Vandaag. redactiesecretariaat@handelingen.com
Foto: René Rosmolen

HANDELINGEN 2012 | 2 1

‘ ‘ Handelingen_2_2012.indd 1 @ 22.05-12 12:38‘ ‘



Handelingen_2_2012.indd 2 . 22-05-12




BT [ [

REDACTIONEEL |

®

H EEms

HANS SCHILDERMAN

‘Handelingen is een
uniek vaktijdschrift’

Drijfveren van een nieuwe hoofdredacteur

Toen ik begin januari van dit jaar voor het eerst als hoofdredacteur
de redactievergadering van Handelingen voorzat, werd me de vraag
gesteld naar mijn motivatie voor deze functie. Een terechte vraag,
niet alleen voor de redactie, maar vooral ook voor de lezers van
Handelingen: ‘Vertel over wat je drijft om ondanks je drukke leven
hoofdredacteur te worden van Handelingen. Wat hoop je, waar wil je
aan werken, wat vind je belangrijk?’

atuurlijk is het niet mijn belangrijkste

motief om hoofdredacteur te

worden, maar de titel van ons blad,
Handelingen, vind ik prachtig gevonden. Ik
denk daarbij niet allereerst aan de apostelen,
maar aan iets dat ik mijn bachelorstudenten
altijd als een van de eerste zaken in mijn
colleges over religie en zingeving leer. Naar een
onderscheid van Henri Bergson vertel ik ze dan
dat handelen zinloos is, maar dat handelingen
dat niet zijn. Handelen (actio) verwijst naar
activiteit van gedrag, maar handeling (actum)
naar het ontwerp, de betekenis die eraan ten
grondslag ligt. Er ligt een reflexief moment aan

< Hans Schilderman. Foto: René Rosmolen

HANDELINGEN 2012 | 2

Handelingen_2_2012.indd 3

ons gedrag ten grondslag waarin we ontwerpen,
zin toekennen, en zo het sociale weefsel van de
leefwereld anticiperen, er in participeren, en
het innoveren. Na een dergelijk enthousiaste
filosofische bespiegeling word ik in college vaak
wat meewarig aangekeken. ‘Nooit geweten’
komt er dan wel eens met enige goodwill uit,
‘maar wat heb je er aan?’ Nu kan ik zeggen:
‘Daarvoor kun je het beste Handelingen

lezen. En inderdaad, Handelingen is een

uniek tijdschrift dat de professionele praktijk
aftast met het oog op betekenis: wat is het
zinsverband waarin je optreedt als professional
die op enigerlei wijze met religie, kerk, zorg,
onderwijs, bestuur van doen heeft, en hoe

bevorder je dat zinsverband? >

22-05-12 12:38‘ ‘



BT [ [

Scherpen en beproeven
Toen ik in 2009 mijn leeropdracht ‘Religie en
zorg aan de Radboud Universiteit aanvaardde,
heb ik in mijn inaugurele rede dit vraagstuk van
‘zelf ontwerpen’ en ‘zelf ontworpen zijn’ van een
probleemstelling voorzien. Ik heb nu eenmaal
een filosofisch interesse, en blijf — om maar
eens een ondeugd te noemen — ontevreden als
termen niet van begrippen worden voorzien
en ik daardoor in het ongewisse blijf over wat
er nu precies bedoeld wordt in het licht van de
tradities van ons denken.

Dat rationalisme kan ik niet altijd gebruiken.
De studenten geestelijke verzorging die
we in Nijmegen ieder jaar opleiden gaan
een stage in waarin ze eigenlijk vooral
praktische handreikingen willen: voorbeelden,
pastoraal inzetbare teksten, orden van dienst,
gespreksmethoden, vuistregels en handige
technieken. Ik probeer ze die praktische
interesse zonder al te veel succes af te leren.

De praktijk telt, de mens,
de gemeenschap
achter de lezer

Natuurlijk is de beroepspraktijk uitgangspunt
en doel van een dergelijke opleiding, maar

ik heb wellicht te veel vertrouwen in de
‘schranderheid’ (‘geestige scherpzinnigheid’)
van studenten om te denken dat ze zonder die
zware tas met gereedschap hulpeloos terzijde
zullen blijven staan. De praktijk leer je nu
eenmaal niet tijdens je opleiding, maar in de
weerbarstige werkelijkheid van het veld. Maar
dan komt het er wel op aan om bij studenten
dat reflexief vermogen aan te scherpen en het
op de proef te stellen.

‘ ‘ Handelingen_2_2012.indd 4

H EEms

Zo hoop ik dan ook dat de bijdragen in Hande-
lingen telkens ‘bright zijn: transparant, levendig
en slim. Zo ziet mijn ideaalbeeld van een pastor,
geestelijk verzorger, of andere professional op
het terrein van religie en samenleving er ook
uit. En ik hoop dat we hen in de bijdragen van
Handelingen goed kunnen bereiken. Daarmee
geef ik ook een belangrijk motief te kennen om
de functie van hoofdredacteur te aanvaarden:
ik wil het contact met opgeleide mensen niet
kwijt en vind het ook belangrijk om hen na de
opleiding een goed vakblad aan te reiken. Na-
tuurlijk ligt dat blad er al lang dankzij een hard
werkende redactie, een secretariaat dat door
Tinne Grolus voortreffelijk wordt vervuld, de
inzet van mijn voorganger Evert Jonker, de be-
trokkenheid in het verleden van het stichtings-
bestuur, en de wijze waarop eertijds uitgeverij
Waanders en nu Kok het tijdschrift voor het
voetlicht weten te brengen. Dank voor die inzet!
Zij allen hebben Handelingen vorm gegeven als
een prachtig vaktijdschrift met een uitstekend
bereik en landelijke reputatie.

Herkenbaar en betrokken

Maar wat vergt een goed vaktijdschrift, wil

het die reputatie behouden? Of nog meer
elementair: wat is een vaktijdschrift eigenlijk?
Een vaktijdschrift is allereerst een blad met een
specifiek lezerspubliek. Ieder ander mag het
blad natuurlijk lezen, maar het blijft een blad
voor specialisten die volgens de eigen discipline
waarin ze opgeleid zijn geinformeerd willen
blijven over het vakgebied (het bredere veld),
over opleiding (nieuwe collega’s) en onderzoek
(nieuwe inzichten). Lezers willen op de hoogte
gesteld worden van ontwikkelingen, trends

22-05-12 12:38‘ ‘



BT [ [

en discussies in het veld en zo zelfstandig
relevante maatschappelijke ontwikkelingen
kunnen beoordelen. Daarom bevat het blad
specialistische artikelen die door deskundigen
worden geschreven. Er komt vakjargon in voor
en indien noodzakelijk toelichtingen in de
vorm van tabellen, schema’s, cijfers, referenties
en voetnoten.

Lezers zijn inderdaad vakgenoten, maar
moeten dat aan het vaktijdschrift wel merken.
Daarom moeten discussies over het vak
herkenbaar zijn en door spraakmakende
collega’s ook zelf gevoerd kunnen worden. Het
blad moet als communicatiekanaal ervaren
kunnen worden en als zodanig vertrouwen
wekken en gezaghebbend zijn. Het blad bevat
een selectie van signalementen van actuele en
praktische betekenis, maar legt de klemtoon
duidelijk op bijdragen die specialistische
informatie bieden, inzichten in het vakgebied
verdiepen, of kennis over nieuwe strategieén en
methoden aanreiken.

De vormgeving is dienstbaar aan de formule
van het blad, waarbij doel, format en genre
van rubrieken volstrekt herkenbaar zijn en
aansprekend met beeldmateriaal ondersteund
worden. De redactie komt regelmatig bijeen,
geeft creatief vorm aan de redactieformule,
en onderhoudt intensief contact met het
lezerspubliek door marktonderzoek, directe
communicatie met afzonderlijke lezers als het
nodig is, en een eigen activiteitenprogramma
om het netwerk verder te ontwikkelen.

Dergelijke algemene uitgangspunten
komen, denk ik, goeddeels overeen met de
huidige opzet van Handelingen. Het blad is
gericht op een academisch lezerspubliek met

HANDELINGEN 2012 | 2

‘ ‘ Handelingen_2_2012.indd 5

H EEms

een universitaire of hbo-achtergrond en een
opleiding in Theologie of Religiestudies. Lezers
zijn professioneel werkzaam in de kerk, al dan
niet als ambtsdrager, dan wel daarbuiten in
settingen van zorg, school of bestuur, maar
telkens zijn ze op enigerlei wijze beroepshalve
betrokken bij geloof en religie. Er zijn andere
bladen voor meer specifieke belangengroepen,
maar Handelingen spreekt haar lezers over de
breedte met een interdisciplinaire interesse
aan, en biedt een geschakeerd overzicht van
nieuwe ontwikkelingen in de verschillende
beroepenvelden. Het is vanouds het landelijk
vakblad om geinformeerd te blijven over
ontwikkelingen in de praktische theologie, en
wordt ervaren als een standaard om het eigen
praktische handelen te beoordelen in het kader
van het vakgebied waarin men opgeleid is.

Klankbord en netwerk

Het karakter van een breed vaktijdschrift

kan Handelingen alleen houden wanneer het
‘op het lijf geschreven is’ Daaraan zit een
schrijf-kant en een lees-kant. De schrijfkant
vergt de inzet van auteurs die de discipline
behartigen en vaak (ik bedoel uiteraard

niet slechts) aan academische opleidingen
verbonden zijn. Zij zitten met hun onderzoeks-
en onderwijstaken met hun neus op nieuwe
ontwikkelingen. Vreemd genoeg echter zien we
elkaar maar weinig en dwingt de concurrentie
op de onderwijsmarkt nogal eens tot lokale
belangenbehartiging.

Op initiatief van Ruard Ganzevoort hebben
Henk de Roest en ik daarom vakvereniging
‘Praxis! opgericht, om de landelijke belangen
van onze discipline beter te behartigen en het

>

22-05-12 12:38‘ ‘



BT [ [

landelijk netwerk van academisch werkzame
praktisch theologen en religiewetenschappers
te ontwikkelen. We stellen ons voor dat uit

dit netwerk bijdragen voor Handelingen
voortkomen, waardoor we het contact tussen
discipline en veld goed kunnen blijven
behartigen en we zo vanuit auteursperspectief
ook daadwerkelijk lijfblad blijven.

Er zit natuurlijk ook een lees-kant aan Han-
delingen; sterker nog, daar draait het hele blad
om. Lezers verwachten een prettig blad dat
informatief is, hun interesses weergeeft en goed
aansluit op vraagstukken uit de eigen praktijk.
Die functie vervult het blad, denk ik, ook. Tk
merk in mijn contacten met pastores en geeste-
lijk verzorgers vaak veel enthousiasme over het
werk, maar ook dat er regelmatig ‘professionele
eenzaamheid’ bestaat in het veld. ‘One-man/one-
woman-posts’ mogen autonomie bieden voor
het werk; het gevoel om het altijd maar weer zelf
te moeten doen kan ook de motivatie, de stan-
daarden van het vak, of het ‘esprit de corps’ aan-
tasten. Daarom is een netwerk aan de lezerskant
net zo belangrijk als aan de auteurskant. Ik hoop
dat Handelingen daarvoor een professioneel
klankbord kan bieden; iets dat we als redactie
trouwens ook werkelijk willen ontwikkelen door
regelmatig een symposium te organiseren waar-
in we elkaar als lezers ‘vakkundig’ ontmoeten!

Prachtige uitdaging

Het vaktijdschrift dat Handelingen is roept
natuurlijk ook de vraag op wat dat ‘vak’ dan is.
De praktische theologie, zo luidt het antwoord
vrolijk, en de ondertitel van Handelingen geeft
dat terecht ook aan. Dat blijkt ook evident in
de kerkelijke en pastorale thema’s die de meeste

‘ ‘ Handelingen_2_2012.indd 6

H EEms

bijdragen in Handelingen over de afgelopen
jaren kenmerken. In tal van bijdragen is inzicht
geboden in vraagstukken van gemeenteopbouw,
preken, pastorale gespreksvoering, drugs- en
straatpastoraat, catechese, evangelicalisering,
bijbelexegese, en geestelijke verzorging. Ze ma-
ken duidelijk dat met ‘handelingen’ vooral de
kerkelijk en pastorale betekenis ervan bedoeld
wordt. Terecht is de redactieformule dan ook
op deze thema’s gericht. Tegelijkertijd is de
praktische theologie van de jaren tachtig — mijn
studietijd — niet meer die van de jaren tien. Een
gestage ontwikkeling is natuurlijk dat kerke-
lijkheid terugloopt en dat, ofschoon er tal van
lokale uitzonderingen waarneembaar zijn, de
culturele invloed van het christelijk gedachte-
goed afneemt waardoor volkskerkelijke model-
len van het vak ter discussie komen te staan.
Binnen de kerken wordt zowel met conserva-
tieve als met liberale strategieén gereageerd op
de consequenties van de ‘secularisatie’ Buiten
de kerken staat de vraag centraal welke functie
religie heeft in het publieke domein.

Het zijn uiteraard allemaal bekende
vraagstukken. Ze hebben echter niet alleen
een theoretische betekenis voor de inhoud
van het vak en daarmee voor de bijdragen
in het blad, maar vooral ook een praktische
betekenis voor nieuwe generaties studenten
en werkers in kerk en samenleving die het
blad ook als hun tijdschrift willen ervaren.
Het aandeel theologiestudenten in de
opleidingen is drastisch gedaald, terwijl de
aantallen voor religiewetenschap het aandeel
theologiestudenten inmiddels vele malen
overtreft. Beide groepen missen daarbij steeds
vaker een religieuze socialisatie waardoor

22-05-12 12:38‘ ‘



BT [ [

de beginsituatie van opleiding en ook
het arbeidsperspectief veranderd zijn. De
bachelor-masterstructuur van academische
opleidingen verplicht tot een brede toegang
tot masteropleidingen van studenten uit
andere studierichtingen. Door dergelijke
ontwikkelingen verandert niet alleen het
publiek in colleges maar ook de instroom in het
arbeidsveld, en op termijn het arbeidsveld zelf.
Het is voor mij een prachtige uitdaging om
‘praktische religiewetenschap’ toe te voegen
aan het repertoire van onderwijs en onderzoek.
Spannend in professionele zin is daarin vooral
de vraag naar de relatie van persoon en religie,

Een standaard om het
eigen praktische handelen
te beoordelen

als geloof en kerk niet meer voor de hand lig-
gende termen zijn waarmee studenten zichzelf
begrijpen. ‘Zingeving’ en ‘spiritualiteit’ blijken
dan betere termen, waarbij de band met speci-
fieke tradities en gemeenschappen echter veel
minder evident, gelijkluidend of stabiel is. Dat
laatste geldt natuurlijk in toenemende mate
ook meer voor de samenleving als geheel, en
daarom daagt het uit om opnieuw na te denken
over de religieuze praktijk. De toevoeging van
praktische religiewetenschap aan het repertoire
van opleidingen vergt dan ook een innovatie
van het vakgebied die niet zonder terugkoppe-
ling met het werkveld gestalte kan krijgen. Te-
gelijkertijd is het ook de reden om de ondertitel
van Handelingen uit te breiden tot ‘Tijdschrift
voor Praktische Theologie en Religiewetenschap’
Daarmee beogen we niet meteen een nieuwe

agenda, maar wel andere probleemstellingen

HANDELINGEN 2012 | 2

‘ ‘ Handelingen_2_2012.indd 7

H EEms

toe te voegen die voor nieuwe generaties stu-
denten relevant en interessant zijn.

Vergrootglas

Daar zit voor mij ook een persoonlijke kant
aan. Ik ben een gelovig mens (althans dat

hoop ik), actief bij de kerk betrokken en
bovendien door en door intellectueel. Ik zie
daar zelf niet veel tegenstellingen in, maar mijn
omgeving vaak wel. Kerken behoren helaas

niet tot de intellectuele voorhoede. Waar velen
zich spiritueel willen noemen, blijkt men

zich institutioneel niet graag duurzaam te
binden. Daar hoef je jezelf natuurlijk niet naar
te gedragen. Zo ben ik reeds lang op allerlei
manieren actief in het studentenpastoraat en
het blijkt voor mij een prachtige plek om die
spanning te beleven. Ofschoon studentenkerken
uit de Nederlandse samenleving dreigen te
verdwijnen, zie ik ze als onmisbare kerkelijke
laboratoria: experimentele omgevingen onder
de lastigste condities. Studentenkerken bevinden
zich in academische en wetenschappelijke
omgevingen met religieus vaak niet
gesocialiseerde jongeren, waarin met pastorale
programma’s feitelijk een concurrentieslag
geleverd wordt met ander aanbod door interesse
te wekken voor eeuwenoude tradities van geloof
en noties van gemeenschap. Prachtig! Niet dat
het altijd succesvol werkt, maar het biedt wel
steeds een vergrootglas voor de problematiek
waar het om draait. Voor studenten gaat het
daarbij allereerst om existentiéle hoe-vragen:
hoe kom ik op een fatsoenlijke manier van
thuis los, hoe kan ik veilig intieme relaties
aangaan, en hoe verbind ik mijn studie met

een eigen levensdoel? leder jaar verbaast me de

>

22-05-12 12:38‘ ‘



BT [ [

creativiteit weer waarmee het studentenpastores
lukt om geloofwaardig resonantie te bieden
voor dergelijke vragen van studenten. Voor mij
is dat een loep om naar kerk en pastoraat te
kijken, en eigenlijk ook een inspiratiebron om in
Handelingen aan de slag te gaan.

Interdisciplinair

Nog een praktisch motief om hoofdredacteur
te worden: het spoort met mijn leeropdracht
‘religie en zorg’. De zorg vertegenwoordigt
voor mij eveneens een proeftuin van religie
in een moderne samenleving. De zorg
reflecteert een belangrijke waarde in onze
samenleving. We geven er in de begroting
verreweg het meeste geld aan uit en gezondheid
is een, zo niet de hoogste, waarde in de
behoeftehiérarchie van moderne burgers. We
denken er bovendien steeds instrumenteler
en in marktachtige verhoudingen over; iets
dat haaks staat op de religieus-charitatieve

‘Daarvoor kun je
het beste
Handelingen lezen’

geschiedenis van ons zorgbestel en iets dat

ook moeilijk te verenigingen valt met de
solidariteit die volgens velen onlosmakelijk met
zorgverantwoordelijkheid verbonden is.

Voor zover religie in de zorg een rol speelt,
ontwikkelt de term ‘spiritualiteit’ zich daarbij
steeds meer tot een trefwoord. Het legt de klem-
toon op geestelijke authenticiteit en suggereert
persoonlijke autonomie tegenover de gevestigde
religies. Geestelijke verzorgers staan hier mid-
den in en staan daarmee ook voor strategische
keuzes. Is geestelijke verzorging primair een

‘ ‘ Handelingen_2_2012.indd 8

H EEms

kerkelijke of eerder een professionele verant-
woordelijkheid? Hoe moeten we aantonen dat
ons handelen in de zorg daadwerkelijk bijdraagt
aan gezondheid of welzijn? Moeten we — gelet
op de patiént — vooral territoriaal werken of
— gelet op de eigen religieuze achtergrond —
vooral categoriaal? Wat onderscheidt ons van de
andere aanpalende disciplines in de zorg? Het
is een type vragen, dat in binnenkerkelijke set-
tingen weinig beslissend lijkt, maar dat in bui-
tenkerkelijke contexten bepalend kan zijn voor
professioneel overleven.

Hoe dan ook, het was voor mij aanleiding
om in de redactie te vragen naar meer
interdisciplinariteit in de bijdragen van
Handelingen. We leven in een samenleving
waarin diensten steeds meer van elkaar
afhankelijk worden, en geen enkele
beroepsgroep kan meer als reservaat opgevat
worden. Dat pleit ervoor om Handelingen
ook leesbaar te houden voor aanpalende
beroepsgroepen en ‘incrowd probleemstellingen
te vermijden. Ook dat is voor mij een lens om
bijdragen voor Handelingen te beoordelen.

Kwaliteitsslag

Natuurlijk reflecteren bovenstaande
overwegingen allereerst mijn persoonlijke
interesses. Er is gelukkig een deskundige

en bedreven redactie die zorgt voor een

breder en mooier palet van invalshoeken en
perspectieven. Wel denk ik dat we samen een
kwaliteitsslag zullen maken. De redactieformule
vergt focus op kernvragen van praktische
theologie en religiewetenschap, waarbij het
onderscheidend profiel van het vakblad
evident moet zijn. Daarbij zullen we meer gaan

22-05-12 12:38‘ ‘



BT [ [

werven en een breder en daarmee deels ander
lezerspubliek beter moeten gaan aanspreken.

Naast een nieuwe redactieformule en de
inmiddels prachtig vernieuwde stijlopmaak, kan
Handelingen wat meer duidelijkheid gebruiken
in de rubrieken en genres van de verschillende
bijdragen. Aan echte vakpublicaties zullen we
met betere review-procedures hogere eisen gaan
stellen.

Praktijkverhalen kunnen aan kwaliteit
winnen door ze bijvoorbeeld van casuistische
vragen te voorzien: wat illustreert het verhaal en
waarin wijkt het af van standaard redeneringen,
of ze te beschrijven in termen van kritische
incidenten ontleend aan de beroepspraktijk.
Een goed debat tussen experts op een bepaald
gebied kan evenals een interview met een goed
gekozen opinion leader een maatschappelijk
thema in Handelingen goed gestalte geven.

Religieuze inspiratie is belangrijk. Een
meditatie in tekst of beeld is een innerlijke
beschouwing die best als ‘religieuze
oefening’ kan worden gepresenteerd, met
eigen kenmerken van inhoud en genre.
Beeldreportages, foto’s die de praktijk het
tijdschrift insleuren lijken me onmisbaar om de
herkenbaarheid van het blad vergroten.

Dienstbaar maken

Het samenstellen van een goed vaktijdschrift
vergt de betrokkenheid van allerlei op elkaar
afgestemde groepen. Wat dat betreft hebben
we niet te klagen. Een eerste groep is die van de
uitgever. Dat is in ons geval Kok die het blad
het marktvertrouwen biedt dat echt noodzake-
lijk is, en die de formule van het blad — evenals
eertijds Waanders — van harte steunt. Verder

HANDELINGEN 2012 | 2

‘ ‘ Handelingen_2_2012.indd 9

H EEms

zijn de auteurs natuurlijk cruciaal, zonder wie
een vaktijdschrift inhoudsloos blijft, maar die —
althans in academische omgevingen — veelal op
wetenschappelijke artikelen afgerekend worden
en die doorgaans weinig credits krijgen voor
vakpublicaties. Niettemin blijkt steeds op hun
inzet en betrokkenheid gerekend te kunnen
worden. De redactie vernieuwt zich gestaag en
vat haar taken van beoordeling en vormgeving
uiterst serieus op. Redigeren is een discrimine-
rende taak en vergt het valide en betrouwbaar
lezen en becommentariéren van aangeleverde
bijdragen. Ik heb daar veel vertrouwen in.
Vervolgens telt uiteraard het adagium ‘the
proof of the pudding is in the eating. De lezer
bepaalt (en betaalt). Hij/zij stelt vast wat de
waarde is van het blad. In uitgeverskringen
wordt wel verteld dat een blad voor de lezer
een ‘vriend’ moet zijn: als het blad niet op tijd
door de brievenbus valt, maak je je zorgen.
Die vriendschap van lezer en blad is voor ons
als redactie natuurlijk ook de ambitie. Voor
een vaktijdschrift telt echter nog iets meer.
Uiteindelijk telt daarvoor immers de praktijk,
de mens, de gemeenschap achter de lezer. De
titel van ons blad Handelingen drukt dat vooral
ook uit. De lezer handelt niet zozeer door te
lezen, maar door de gelezen inzichten op een of
andere wijze in te zetten voor het ontwerp van
de eigen praktijk, en het dienstbaar te maken
voor de problemen en vragen uit die praktijk
die, als het goed is, het vak definiéren. <

Hans (prof.dr. ].B.A.M.) Schilderman is hoogleraar Religie
en zorg aan de Faculteit der Religiewetenschappen van de
Radboud Universiteit Nijmegen. Hij is in januari 2012
aangetreden als hoofdredacteur van Handelingen.
j.schilderman@ftr.ru.nl

22-05-12 12:38‘ ‘



e

— ey T
W =

Handelingen_2_2012.indd 10 22-05-12 12:38




BT [ [

ARTIKEL | JEssIiE DEzZUTTER

®

H EEms

Waar hebben we

het over?

Religie in relatie tot geestelijke gezondheid

Hulpverleners worden steeds vaker geconfronteerd met religieuze

en zingevingsthema’s in hun praktijk. Ook pastores geven aan be-
hoefte te hebben aan meer informatie en kennis omtrent geestelijke
gezondheid. Dit artikel speurt historie, kernconcepten en huidig
onderzoek na, op zoek naar een gefundeerd antwoord op deze vragen
en een zinvol kader voor de praktijk.

e vraag naar het verband tussen

religie en geestelijke gezondheid is

een fascinerende, maar ook complexe
vraag. In een eerder nummer van Handelingen
(2006/4) kwamen verschillende aspecten van
deze vraag al aan bod. In deze bijdrage wordt de
vraag bekeken vanuit een empirisch perspectief.
Eerst wordt een historische situering geschetst,
om vervolgens stil te staan bij de afbakening
van de twee kernconcepten religie en geestelijke
gezondheid. Daarna wordt een kort overzicht
gegeven van huidig onderzoek naar het verband
tussen religie en geestelijke gezondheid en
ten slotte wordt er afgerond met mogelijke
klinische implicaties.

< ‘Saul en David’. Schilderij en foto: René Rosmolen

HANDELINGEN 2012 | 2

Handelingen_2_2012.indd 11

Historische situering

Verstrengeling

Als we de geschiedenis bekijken, zien we dat
religie en geestelijke gezondheid heel lang

met elkaar vervlochten waren (zie voor een
overzicht Koenig, McCullough & Larson 2011).
Zo ging men er in de Griekse oudheid vanuit
dat psychiatrische aandoeningen beinvloed
werden door de goden, terwijl men in de
middeleeuwen geestesziekten beschouwde als
demonische bezetenheid. Ook het christendom
en de psychiatrie delen een rijk verleden. In
Hebreeuwse en christelijke teksten vinden we
bijvoorbeeld beschrijvingen van verschillende
psychiatrische aandoeningen, zoals de
stemmingswisselingen van koning Saul of de
bezeten man die door Jezus genezen werd. >

22-05-12 12:38‘ ‘



BT [ [

Maar ook in de zorg voor psychiatrische
patiénten komt de verstrengeling met religie
terug. Religieuze organisaties zoals kloosters
of abdijen verzorgden psychiatrische patiénten
en pleitten voor een humane behandeling.
Psychiatrische ziekenhuizen werden opgericht
onder leiding van priesters.

Twee kampen

Het ontstaan en de bloei van de (klinische)
psychologie en psychiatrie eind negentiende
en begin twintigste eeuw heeft echter een
onmiskenbare breuk veroorzaakt in de visie
van de mens op het verband tussen religie en
geestelijke gezondheid. Geinspireerd door de
Verlichting, willen de (klinische) psychologie
en de psychiatrie als wetenschap immers
hun steentje bijdragen tot het verklaren van
psychiatrische verschijnselen enkel door een
beroep te doen op ‘natuurlijke’ factoren en
processen.

Religieuze verklaringen voor psychiatrische
stoornissen worden overbodig en al snel
wordt de relatie tussen religie en (klinische)
psychologie en psychiatrie gekenmerkt door
wantrouwen en vijandigheid. Deze houding
zien we terug bij verschillende prominente
denkers. Freud (1927) bijvoorbeeld, deed
religie vaak af als een ‘illusie’ die te herleiden
is tot infantiele verlangens naar veiligheid en
bescherming. Albert Ellis (1980), grondlegger
van de Rationeel-Emotieve Therapie (RET) en
deels ook van de cognitieve gedragstherapie,
stelde dat religieus geloof het beste wordt
beschouwd als een geheel van irrationele
gedachten die schadelijk zijn voor de geestelijke
gezondheid.

‘ ‘ Handelingen_2_2012.indd 12

H EEms

Ook vandaag zien we dat psychologie/
psychiatrie en christendom vaak als
concurrerende paradigma’s gezien worden
als het gaat om belangrijke levensvragen of
existentiéle onderwerpen (Shafranske 1997).
Ook al hebben beide eigenlijk eenzelfde
doel voor ogen, namelijk het welzijn van
het individu en de maatschappij, ze bieden
vaak andere oplossingen aan om dit doel te
bereiken. En net door dit grondig verschillende
kader staan ze vaak vijandig tegenover elkaar.
Daarenboven blijven professionals vaak in één
‘kamp’ (dat van de psycholoog/psychiater of
dat van de pastor/theoloog), wat leidt tot een
gebrek aan kennis uit het andere ‘kamp’
Recente ontwikkelingen echter wijzen op
de noodzaak om de relatie tussen religie en
geestelijke gezondheid op een open manier
te bekijken. Zo zien we dat steeds meer
hulpverleners geconfronteerd worden met
religieuze en zingevingsthematieken in hun
praktijk. Ook pastores geven aan nood te
hebben aan informatie en kennis omtrent de
relatie tussen religie en geestelijke gezondheid.
Om een gefundeerd antwoord te bieden
op vragen van hulpverleners en geestelijke
verzorgers, en om een kader te kunnen
aanreiken dat zinvol is voor de praktijk, is
het nodig stil te staan bij de beschikbare
wetenschappelijke evidentie.

Religie, een complex concept

Godsdienstpsychologische bril

Als we empirisch willen nagaan of er een
verband bestaat tussen religie en geestelijke
gezondheid, moeten we eerst onze

22-05-12 12:38‘ ‘



BT [ [

kernconcepten duidelijk definiéren. Zonder
een duidelijke definitie kunnen we geen
valide en betrouwbare meetinstrumenten
kiezen om onze concepten te meten. Maar in
dit onderzoeksveld botsen we meteen al op
problemen. Een duidelijke en eensluidende
definitie over wat religie is, blijkt niet aanwezig
te zijn. Daarbij is religie ook een concept met
een sterk persoonlijke inslag en het meten van
zo iets persoonlijks lokt al snel weerstand uit.
Maar als we onderzoek willen doen, moeten
we toch een poging doen om religie op een
adequate manier te meten. Hierbij kijken we
met een godsdienstpsychologische bril naar het

Vaaks staan christendom
en psychologie/psychiatrie
vijandig tegenover elkaar

concept religie. Dit moet ons in staat stellen
om, in de mate van het mogelijke, een adequate
meting van religie voor te stellen. De meeste
onderzoekers (Larson, Swyers & McCullough
1997) zijn het erover eens dat zowel religie

als spiritualiteit een ‘heilige kern’ hebben,
waarbij het ‘heilige’ refereert aan een goddelijk
wezen, een ultieme of transcendente realiteit
of een ultieme waarheid. Men wil er zo de
nadruk op leggen dat ‘heilig’ niet gebruikt kan
worden voor zaken die in ons leven louter heel
belangrijk zijn (zoals onze kinderen, ons werk,
ons huwelijk), maar dat het voorbehouden
moet zijn voor concepten die ‘goddelijke
attributen’ krijgen.

Daarnaast is men het er ook over eens dat
zowel religie als spiritualiteit multidimensionele
constructen zijn, waarbij het niet enkel gaat
om gedragingen (zoals kerkgang) maar ook

HANDELINGEN 2012 | 2

‘ ‘ Handelingen_2_2012.indd 13

H EEms

om motivaties (waarom is iemand gelovig),
cognities (ideeén en attitudes) en emoties.

Als men vervolgens probeert om religie en
spiritualiteit te onderscheiden, verwijst men
vaak naar het gestructureerde en georganiseerde
karakter van religie, daar waar bij spiritualiteit
de focus eerder ligt op de persoonlijke
zoektocht naar antwoorden op ultieme vragen.
Spiritualiteit kan dus gekaderd zijn binnen

een religie (bijvoorbeeld mystieke stromingen,
eigen zoektocht van katholieke gelovigen), maar
kan er ook los van staan (persoonlijk zoeken
zonder religieus kader) (Koenig, McCullough &
Larson 2001).

Verder wordt religie meestal beschouwd als
een cultureel gegeven. Zo stelt Vergote (1987),
geinspireerd door Geertz (1973), dat religie een
geheel van symbolen is dat refereert naar een
spiritueel, goddelijk, of transcendent wezen (of
wezens) en in staat is om krachtige, diepgaande

stemmingen en motivaties op te wekken.

Religieus gedrag

Als we de onderzoeksliteratuur doornemen,
moeten we vaststellen dat religie heel vaak
gereduceerd wordt tot een eenvoudige
gedragsvariabele. Onderzoekers meten dan
religie door bijvoorbeeld de frequentie van
kerkgang of bidden na te gaan. Religie is niet
enkel te reduceren tot religieus gedrag, maar het
bevat cognitieve, emotionele, motivationele en
gedragsmatige aspecten.

Als we religie op een correcte en betrouwbare
manier willen meten, moeten we ook rekening
houden met de verschillende componenten
in het concept. Batson, Schoenrade & Ventis
(1993) geven aan dat het belangrijk is een >

22-05-12 12:38‘ ‘



BT [ [

onderscheid te maken tussen enerzijds religieus
gedrag en anderzijds religieuze attitudes.
Religieus gedrag betreft dan activiteiten die
mensen ondernemen of handelingen die ze
stellen zoals een kerkdienst bijwonen, bidden,
een religieus tijdschrift lezen of een bijbelstudie
volgen. Religieuze attitudes peilen naar de
onderliggende houdingen of motivaties die
mensen hebben met betrekking tot religie.

We kunnen veronderstellen dat religieuze
attitudes stabielere en minder oppervlakkige
indicatoren van religie zijn dan religieus gedrag.
Gedrag wordt makkelijker en sneller beinvloed
door andere, storende factoren. Zo kan iemand
naar de kerk gaan omwille van niet-religieuze
redenen zoals mensen ontmoeten, of een
sociaal netwerk uitbouwen. Anderzijds is het
mogelijk dat sommige gelovigen niet in de
mogelijkheid zijn om een kerkdienst bij te
wonen omwille van, bijvoorbeeld, een zwakke
gezondheid. Als we ervan uitgaan dat religieuze
attitudes dieperliggende aspecten van religie
zijn die minder makkelijk door externe factoren
beinvloed worden, zullen deze aspecten
waarschijnlijk ook belangrijker zijn voor het
psychisch functioneren van personen.

Vier religieuze attitudes

Een mogelijk model om religieuze attitudes te
meten (Hutsebaut 1996; Wulff 1997) gaat ervan
uit dat de mogelijke houdingen ten opzichte
van religie beschreven kunnen worden door
middel van twee dimensies. De Exclusie versus
Inclusie van Transcendentie-dimensie beschrijft
of individuen open staan voor de aanwezigheid
van een transcendente werkelijkheid. De
Letterlijke versus Symbolische-dimensie geeft aan

‘ ‘ Handelingen_2_2012.indd 14

H EEms

op welke manier iemand religie benadert en of
hij religie eerder letterlijk dan wel symbolisch
interpreteert. Personen met een letterlijke
houding kenmerken zich door een eerder
dogmatische en rigide houding ten opzichte
van religie. Personen met een symbolische
houding kenmerken zich door kritische reflectie
en een eerder persoonlijke interpretatie van
geloofsinhouden.

Door het gebruik van de twee assen (Inclusie
versus Exclusie en Letterlijk versus Symbolisch)
wordt er een onderscheid gemaakt tussen
religieus zijn op zich en de manier waarop
mensen religieuze boodschappen interpreteren.

Deze twee dimensies definiéren vier religieuze

Dat je eigen leven eindig is
resulteert voor velen
in negatieve gevoelens

attitudes Letterlijke Inclusie, Letterlijke Exclusie,
Symbolische Inclusie en Symbolische Exclusie.

De attitude Letterlijke Inclusie houdt een
letterlijke aanvaarding van de religieuze traditie
in, een letterlijk lezen van religieuze teksten,
en een volgzame, dogmatische en eerder rigide
houding ten opzichte van geloofsinhouden.
Het gaat om een gesloten denksysteem met
een onveranderlijke, persoonlijke God waarbij
het geloof als een absolute zekerheid wordt
benaderd.

Ook binnen de attitude Letterlijke Exclusie
wordt een letterlijke benadering van de
religieuze taal en werkelijkheid verondersteld.
Individuen die zich hier bevinden,
verwerpen echter de mogelijkheid van een
transcendente realiteit. Deze attitude stelt
dat hetgeen religieuze tradities verkondigen

22-05-12 12:38‘ ‘



BT [ [

wetenschappelijk onmogelijk is, en verwerpt
daarom de mogelijkheid van een religieuze
realiteit. Ze kenmerkt zich door sterke kritiek
op geloofsovertuigingen en religie op basis van
een positief-wetenschappelijke benadering.
Bijbelteksten worden binnen deze attitude
letterlijk gelezen en afgewezen wegens
wetenschappelijk onhoudbaar en onderling in
tegenstrijd.

De attitude Symbolische Inclusie geeft aan
dat het individu de religieuze realiteit bevestigt
op een symbolische manier. Het gaat om
geloof na een periode van kritische reflectie
en houdt een persoonlijke interpretatie van
geloofsinhouden in. Geloven is hierbij een
zoektocht, waarbij kritische vragen niet uit de
weg worden gegaan.

Wat betreft de attitude Symbolische Exclusie
gaan individuen ook op een symbolische
manier om met religie, maar dit resulteert in
een verwerpen van de mogelijkheid van een
transcendente realiteit. Deze personen zien
geloof als maar één manier om met existentiéle
kwesties om te gaan. Er is sprake van een
persoonlijke zingeving maar de referentie
naar religie is niet noodzakelijk. Er is geen
persoonlijk godsgeloof en uitspraken over God
worden vanuit een relativistisch perspectief
bekeken. Ieder zingevingssysteem wordt in deze
attitude gezien als een menselijke interpretatie
bepaald door de tijd en de cultuur waarin ze
beleefd wordt.

Een voordeel van dit model, en het
bijhorende instrument (PCBS, Post-Kritische
Geloofsschaal, Hutsebaut 1996), is dat het zowel
voor gelovigen als voor ongelovigen zinvol

kan ingevuld worden. Op die manier sluit

HANDELINGEN 2012 | 2

‘ ‘ Handelingen_2_2012.indd 15

H EEms

het instrument beter aan bij bijvoorbeeld de
religieuze context in Belgié.

Multidimensionaliteit van geestelijke
gezondheid

Gedurende lange tijd werd de betekenis

van geestelijke gezondheid vooral negatief
gedefinieerd, namelijk als de afwezigheid van
pathologie of psychiatrische stoornissen.
Een aantal jaar geleden kwam er onder
invloed van de positieve psychologie steeds
meer interesse voor de positieve kant

van geestelijke gezondheid (Kahneman,
Diener & Schwartz 1999). De positieve
psychologie baseert zich op de twintigste-
eeuwse humanistische psychologie met
focus op groei en ontwikkeling. Geestelijke
gezondheid beperkt zich nu niet langer

tot de afwezigheid van pathologie (zoals
depressieve gevoelens of angstgevoelens),
maar bevat ook de aanwezigheid van wel-
bevinden (levenstevredenheid en geluk), en
levenskwaliteit.

Naast dit eerder klinisch-psychologisch
perspectief op geestelijke gezondheid kunnen
we ook een existentieel perspectief hanteren.
We focussen ons dan op aspecten van
existentiéle stress en existentieel welbevinden.
Een existentiéle topic die speelt in het leven van
iedere mens en bovendien vaak gelinkt is aan
stress, is het omgaan met de eigen finaliteit en
het besef van het eigen sterven. Omgaan met
het gegeven dat je eigen leven eindig is en je op
een zeker ogenblik zult sterven, resulteert voor
velen in negatieve gevoelens zoals onzekerheid,
angst en verdriet.

Maar ook in dit omgaan met het eigen >

22-05-12 12:38‘ ‘



BT [ [

sterven kunnen we een positieve en een
negatieve dimensie onderscheiden (Gesser,
Wong & Reker 1987). Het positieve aspect
refereert aan het aanvaarden van de eigen
finaliteit. Dit kan verschillende vormen
aannemen, zoals de overtuiging dat er een
leven na de dood is, wat in heel wat religieuze
tradities wordt uitgewerkt, of het aannemen dat
het sterven een eindpunt is in een natuurlijk
proces. Het negatieve aspect refereert vooral
aan vrees voor de dood. Dit kan bestaan uit
angstige gevoelens rond de eigen mortaliteit,
maar ook uit het verdringen of vermijden
van denken aan de eigen finaliteit. Gezien de
complexiteit en de multidimensionaliteit van
het construct ‘geestelijke gezondheid’ is het
belangrijk om in onderzoek de verschillende

aspecten op te nemen.

Zijn er verbanden?

Empirisch, hoofdzakelijk Amerikaans,
onderzoek lijkt te wijzen in de richting van een
positief verband tussen religie en geestelijke
gezondheid (Koenig, McCullough & Larson,
2001). Zo geven Koenig en collega’s (2001) aan
dat religie samenhangt met meer welbevinden,
minder depressieve symptomen en minder
angstgevoelens. Een grondige studie van de
literatuur toont nochtans dat een duidelijke
consensus nog steeds afwezig is. Dit gebrek
aan duidelijkheid hangt deels samen met het
gebrek aan een eenduidige definitie van religie
en het gebruik van verschillende instrumenten
om religie te meten. Daarenboven bekijken
heel wat studies religie nog steeds als een
unidimensioneel construct en gebruiken enkel

eenvoudige indicatoren die vooral peilen naar

‘ ‘ Handelingen_2_2012.indd 16

H EEms

religieus gedrag (zoals kerkgang of frequentie
van bidden).

Om hieraan tegemoet te komen, hebben
de recente studies in Vlaanderen (Dezutter,
Soenens & Hutsebaut 2006; Dezutter et al.
2009; Dezutter, Luyckx & Hutsebaut 2009;
Dezutter, Luyckx, Biissing & Hutsebaut 2009)
zich niet enkel gefocust op het religieus zijn
op zich, maar ook op de religieuze denkstijl.
Hierdoor ontstaat een meer gedifferentieerd
beeld en lijken onze onderzoeksresultaten de
conclusies van sommige Amerikaanse studies te
nuanceren.

In de Vlaamse bevindingen blijkt vooral de
religieuze denkstijl belangrijk te zijn voor de
geestelijke gezondheid. Vooral een letterlijke
denkstijl lijkt samen te hangen met een
minder goede geestelijke gezondheid, maar

Vooral religieuze denkstijl
blijkt van belang voor de
geestelijke gezondheid

dit geldt zowel voor gelovigen (Letterlijke
Inclusie) als voor ongelovigen (Letterlijke
Exclusie). Beide letterlijke attitudes hangen in
een steekproef van volwassen Belgen samen
met meer depressie, angst, chronische schuld
en schaamte, en met minder zelfvertrouwen,
levenstevredenheid en geluk (Dezutter, Soenens
& Hutsebaut 2006).

Ook het existentiéle thema van het eigen
sterven lijkt geassocieerd met de religieuze
cognitieve stijl. We zien een parallelle trend,
namelijk zowel letterlijk gelovigen als letterlijk
ongelovigen vertonen hogere niveaus van angst
voor de dood en hebben sterker de neiging
om gedachten aan de dood te vermijden in

22-05-12 12:38‘ ‘



BT [ [

vergelijking met symbolische denkers. Deze
verbanden zijn terug te vinden in verschillende
levensfasen, zowel bij adolescenten als bjj
volwassenen (Dezutter, Luyckx & Hutsebaut
2009; Dezutter et al. 2009). De resultaten
wijzen erop dat de manier waarop je omgaat
met religie belangrijker is voor je geestelijke
gezondheid en je welbevinden dan het louter
gelovig of ongelovig zijn op zich.

Interessant is bovendien dat deze resultaten
aantonen dat men zich niet alleen dient af te
vragen welke vormen van religieus geloof sa-
menhangen met geestelijke gezondheid, maar
ook welke vormen van religieus ongeloof sa-
menhangen met geestelijke gezondheid. Terwijl
het Amerikaanse onderzoek zich hoofdzakelijk
focust op de vraag welke types van geloof ver-
band houden met een goed of minder goede
gezondheid, toont het gebruik van de PCBS
dat het ook belangrijk is om naar de types van
ongeloof te peilen. Daarbij lijkt vooral een let-
terlijke houding verband te houden met een
minder goede geestelijke gezondheid, maar is
het omgekeerde niet het geval voor symbolische
denkers. Een symbolische denkstijl hangt in
deze groepen niet samen

Bij langdurige pijn

Maar doen deze verbanden zich altijd voor

of zijn er situaties die de relatie tussen religie

en geestelijke gezondheid beinvloeden? Zo
wordt er bijvoorbeeld, zowel in de populaire
media als in de wetenschappelijke literatuur,
vaak verwezen naar het idee dat religie pas
relevant wordt in tijden van nood (bijvoorbeeld
Goodstein 2001; Gunn 2007). Men denkt dan
aan kerken die volliepen na ‘elf september’,

HANDELINGEN 2012 | 2

‘ ‘ Handelingen_2_2012.indd 17

H EEms

pelgrimstochten naar Lourdes om genezing te
verkrijgen, bidden in tijden van crisis.

Om na te gaan of religie een rol speelt
als mensen geconfronteerd worden met
stressvolle situaties, werkten we samen met
pijnverenigingen (Vlaamse Pijnliga,

’t Lichtpuntje). We gaan er namelijk van uit
dat een gezondheidsgerelateerde stressor een
belangrijke invloed heeft op het welbevinden
van de patiént. Chronische pijn kenmerkt zich
dan nog eens door een langdurige stressvolle
toestand met een onvoorspelbare uitkomst
en een beperkte controleerbaarheid. De vraag
dringt zich dan op of religieuze attitudes

een ander of sterker verband met geestelijke
gezondheid zullen vertonen in deze specifieke
situatie van langdurige pijn.

De verbanden blijken in deze groep
inderdaad gedeeltelijk anders te zijn. Enerzijds
ziet men dezelfde negatieve invloed verschijnen
van een letterlijke denkstijl, maar anderzijds
lijkt in deze groep een symbolische denkstijl
wel een positieve factor te zijn voor het
welbevinden. Zowel symbolisch gelovige
pijnpatiénten als symbolisch ongelovige
pijnpatiénten voelen zich gelukkiger en meer
tevreden in hun leven dan hun letterlijk-
denkende medepatiénten (Dezutter, Luyckx,
Biissing & Hutsebaut 2009).

Religieuze denkstijl of hogere
cognitieve factor?

Een vraag die zich ongetwijfeld opdringt is

of de religieuze cognitieve attitudes gemeten
met de PCBS, zich enkel beperken tot het
religieuze domein of dat het om een hogere
(orde) cognitieve factor gaat die zich ook in  [>

22-05-12 12:38‘ ‘



22-05-12 12:38 ‘

Handelingen_2_2012.indd 18




BT [ [

andere levensdomeinen manifesteert. Men zou
zich kunnen afvragen of de dimensie Letterlijk-
Symbolisch niet eerder een algemene denkstijl
is die door de betrokkene ook in andere dan
religieuze situaties zal gebruikt worden. Het zou
dan kunnen gaan om een factor vergelijkbaar
met de Need for Closure-factor.

Studies tonen inderdaad aan dat de Letterlijk-
Symbolische dimensie de belangrijkste
voorspeller is voor psychisch functioneren,
terwijl de openheid voor het transcendente (dus
het al dan niet gelovig zijn op zich) een meer
marginale rol speelt. Dit geldt niet enkel voor
het intrapersoonlijk functioneren waartoe de

Hoe je omgaat met religie
is van meer invloed
dan het (on)gelovig zijn op zich

geestelijke gezondheid behoort, maar ook voor
het interpersoonlijk functioneren. Zo toonden
verscheidene studies aan dat de Letterlijk-
Symbolische dimensie een sterk verband houdt
met vooroordelen, discriminatie en racisme
(Duriez & Hutsebaut, in press). Anderzijds
bleek uit de studies rond doodsattitudes
(Dezutter et al. 2009) dat net de specifieke
religieuze attitudes (dus de combinatie van een
positie op de Letterlijk-Symbolische dimensie
met een positie op de Inclusie-Exclusie van
Transcendentie) samenhang vertoonde met een
specifieke houding ten opzichte van de dood.
Om deze vraag adequaat te kunnen
beantwoorden is het noodzakelijk verder
onderzoek te doen. Hierbij zouden zowel
specifieke religieuze attitudes als meer algemene

< Engel op de Grote Markt in Zwolle. Foto: René Rosmolen

HANDELINGEN 2012 | 2

‘ ‘ Handelingen_2_2012.indd 19

H EEms

cognitieve factoren mee opgenomen moeten
worden in de onderzoeksopzet. Op die manier
kan men besluiten of het enkel een hogere
cognitieve factor is die verband houdt met
geestelijke gezondheid of dat de religieuze
component daadwerkelijk een rol speelt.

Conclusie

De vraag naar het verband tussen religie en
geestelijke gezondheid is eeuwenoud maar

ook springlevend en houdt nog steeds velen —
zowel onderzoeksmatig als praktijkgerelateerd
—bezig. Recent onderzoek toont aan dat het
noodzakelijk is om religie te definiéren en te
meten op een adequate manier, dat wil zeggen,
aangepast aan de maatschappelijke context. In
westerse geseculariseerde maatschappijen is
het belangrijk niet enkel rekening te houden
met het gelovig zijn of niet, maar ook met de
manier waarop een mogelijke religieuze realiteit
benaderd wordt. Vlaams onderzoek toont

dat vooral een letterlijke religieuze denkstijl
samenhangt met een minder goede geestelijke
gezondheid. Hierbij rijst dan wel de vraag of
het vooral een algemene cognitieve factor is
die in dit verband een rol speelt, dan wel een
specifieke religieuze attitude. Verder onderzoek
moet hierover duidelijkheid brengen. <

Literatuur

Batson, C., Schoenrade, P. & Ventis, W. (1993). Religion and
the Individual: A Social-psychological Perspective. New
York: Oxford University Press.

Dezutter, J., Luyckx, K., Biissing, A, & Dirk Hutsebaut,
D. (2009). The role of religion in the subjective well-
being of chronic pain patients. International Journal of
Psychiatry in Medicine, 39, 393-404.

Dezutter, J., Luyckx, K. & Hutsebaut, D. (2009). Are
you afraid to die? Religion and death attitudes in an

22-05-12 12:38‘ ‘



BT [ [

adolescent sample. Journal of Psychology and Theology,
37,163-173.

Dezutter, J., Soenens, B. & Hutsebaut, D. (2006). Religiosity
and mental health: A further exploration of the relative
importance of religious behaviors versus religious
attitudes. Personality and Individual Differences, 40,
807-818.

Dezutter, J., Soenens, B., Luyckx, K., Bruyneel, S.,
Vansteenkiste, M., Duriez, B. & Hutsebaut, D. (2009).
The role of religion in death attitudes: Distinguishing
between religious belief and style of processing religious
contents. Death Studies, 33, 73-92.

Duriez, B. & Hutsebaut, D. (in press). A slow and easy
introduction to the Post-Critical Belief Scale: Internal

structure and external relationships. In: D.M. Wulff (ed.).

Handbook of Psychology of Religion. New York: Oxford
University Press.

Ellis, A. (1980). Psychotherapy and atheistic values: A
respons to A.E. Bergin’s ‘Psychotherapy and religious
values’. Journal of Consulting and Clinical Psychology, 48,
635-639.

Freud, S. (1927). Die Zukunft einer Illusion. Leipzig:
Internationaler psychoanalytischer Verl.

Geertz, C. (1973). The interpretation of cultures. New York:
Basic Books.

Gesser, G., Wong, P. & Reker, G. (1987). Death attitudes
across the life-span: The development and validation of
the Death Attitude Profile. Omega, 18, 113-128.

Goodstein, L. (2001). As attacks’ impact recedes, a return to
religion as usual. The New York Time, November 26.

Gunn, E. (2007). Spiritual issues in the aftermath of disaster.

Southern Medical Journal, 100, 936-937.
Heeswijk, A. van (2009). Inbreken in een leegte. Tilburg:
KSGV.

20

‘ ‘ Handelingen_2_2012.indd 20

Hutsebaut, D. (1996). Post-Critical Belief: A New Approach
of the Religious Attitude Problem. Journal of Empirical
Theology, 9, 48-66.

Kahneman, D., Diener, E. & Schwarz, N. (1999). Well-being:
The foundation of hedonic psychology. New York: Russel
Sage Foundation.

Koenig, H.G., Mc Cullough, M.E., & Larson, D.B. (2001).
Handbook of religion and health. Oxford: University
Press.

Larson, D., Swyers, J. & McCullough, M. (1997). Scientific
Research on Spirituality and Health: A Consensus Report.
Rockville, Md.: National Institute for Healthcare
Research.

Peteet, J. (2010). Christianity and Psychiatry. In: P. Verhagen,
H. van Praag, J. Lopez-Ibor, J. Cox & D. Moussaoui (eds).
Religion and Psychiatry: Beyond Boundaries. Oxford:
Wiley-Blackwell, 105-118.

Shafranske, E. (1997) (ed.). Religion and the Clinical Practice
of Psychology. Washington, DC: American Psychological
Association.

Vergote, A. (1987). Religie, geloof en ongeloof. Psychologische
studie (tweede druk). Kapellen: DNB/Uitgeverij
Pelckmans.

Wulff, D. (1997). Psychology of Religion: Classic and
Contemporary. New York: Wiley, 1997.

Jessie (dr. J.) Dezutter is postdoctoraal onderzoeker (Fonds
Wetenschappelijk Onderzoek Vlaanderen) aan het
Centrum voor Godsdienstpsychologie (Faculteit Psychologie
en Pedagogische Wetenschappen) van de Katholieke
Universiteit Leuven.
jessie.dezutter@ppw.kuleuven.be

22-05-12 12:38‘ ‘



BT [ [

ARTIKEL | Jos pE Kock

Een veelbelovende

benadering

Catechese volgens het meester-gezel-leerlingmodel

De catecheet die zijn of haar eigen persoon inbrengt in de catechese-
praktijk is een belangrijke kern volgens het meester-gezel-leerling-
model. Voor een kerk die de ambitie heeft een gemeenschap te willen
zijn, gooit dit intergeneratieve leerproces hoge ogen.

c e moeten zeggen waar het op staat,
niet te veel er omheen praten of
altijd maar naar onze mening

vragen en zeggen van a, ja, goed idee, goed
gezegd’

— ‘Ja, zeggen wat de Bijbel over iets zegt en wat

je er zelf van vindt.
[Gedachtenwisseling van catechisanten uit een 16+

catechesegroep over wat een goede catecheet is. ]

— ‘Open, ja heel open, je mag dlles aan hem
vragen, hij stelt zich heel kwetsbaar op.

— ‘Hij vertelt dingen over zichzelf, en dan zegt-
ie ook gewoon: ‘alles wat we hier tegen elkaar
vertellen dat blijft ook gewoon hier’, hij is ook
ietsje, ietsje ouder dan dat wij zijn, je merkt ook
wel dat hij gewoon om ons geeft of zo, hij heeft
ook wel eens verteld dat hij voor ons bidt en zo.
[Catechisanten uit een 18+ catechesegroep

beschrijven hun catecheet. |

HANDELINGEN 2012 | 2

‘ ‘ Handelingen_2_2012.indd 21

Nevenstaande uitspraken van jongeren
schetsen de catecheet als iemand die zijn of
haar persoon inbrengt in de catechese: door

te vertellen over eigen (geloofs)ervaringen,
door eigen opvattingen in te brengen en

door uit te leggen wat de Bijbel over bepaalde
thema’s te vertellen heeft en hoe hij of zij zelf
dat ziet. De catecheet die zijn of haar eigen
persoon inbrengt in de catechesepraktijk is

een belangrijke kern van catechese volgens een
meester-gezel-leerlingmodel. Dit artikel gaat in
op de achtergrond en implicaties van dit model
en maakt duidelijk dat het een veelbelovende

benadering kan zijn voor kerkgemeenschappen.

Gemeenschapsconcept

Een van de manieren, namelijk, waarop je
een kerkelijke gemeente kunt typeren is
dat het om een gemeenschap van gelovigen

gaat. Een gemeenschap veronderstelt >

21

H EEms

22-05-12 12:38‘ ‘



Handelingen_2_2012.indd 22 @ . 220512 12:38




BT [ [

betrokkenheid op elkaar voor langere tijd:
leden van de gemeenschap delen hun tijd
en hun levenssferen met elkaar, zowel in
de kerk als in de lokale context van de
kerk. Deze benadering van gemeenschap
sluit aan bij het gemeenschapsconcept dat
Brouwer (2009) hanteert. Brouwer zet deze
conceptie van gemeenschap af tegen een
sociaal-constructionistische benadering,
die gemeenschap loskoppelt van plaats en
geografische ruimte (95). Kerken lijken echter
steeds minder een gemeenschap te zijn en
steeds meer zich te profileren als een ‘religieuze
organisatie’ die een variéteit aan op zichzelf
staande activiteiten aanbiedt waarbinnen
jong en oud zijn religieuze hart kan ophalen.
Deze tendens is ook waar te nemen als je de
hedendaagse catechesepraktijk in veel kerken
bekijkt.

De Zwart (2004) definieert de catechese-
praktijk als volgt: ... het geheel van bewust
opgezette doelgerichte leeractiviteiten voor

Het instituut kerk wordt meer
en meer een optie naast
nieuwe ‘lichte gemeenschappen’

jong en oud in de gemeente, met het oog op
het leren leven en geloven als leerlingen van
Christus’ (147). Catechese is een vorm van
religieuze socialisatie die veelal in het verlengde
ligt van de godsdienstige opvoeding in het
gezin. In de Nederlandse context is catechese
een praktijk die vorm krijgt in de kerk. Het
onderscheidt zich dus van religieuze educatie
die plaatsvindt in scholen, bijvoorbeeld in de

< Beeld: Ruud van Empel. Foto: René Rosmolen

HANDELINGEN 2012 | 2

Handelingen_2_2012.indd 23

vorm van godsdienstonderwijs. Hoewel het in

dit artikel gaat om leeractiviteiten in de kerk

wordt toch ingegaan op onderwijskundige
theorieén, omdat deze ook relevantie hebben
voor de doordenking van leeractiviteiten in de
kerk, in het bijzonder de catechesepraktijk.

De volgende vraagstellingen staan in dit
artikel centraal:

1. Welke consequenties hebben reflecties op het
moderne religieuze en culturele landschap
in Nederland voor catechesepraktijken in
kerken in termen van onderwijskundige
benaderingen?

2. Welke van deze onderwijskundige
benaderingen lijkt het beste te passen bij de
ambitie van de kerk om een gemeenschap te
zijn?

Nieuwe vormen van socialiteit
Religieuze identiteitsontwikkeling van
christelijke jongeren in de huidige moderne
context van Nederland wordt door diverse
psychologische en sociologische processen
bepaald. Twee processen springen echter in het
bijzonder in het oog: enerzijds processen van
individualisering, anderzijds de ontwikkeling
van alternatieve religieuze gemeenschappen
voor jongeren naast het instituut kerk.

In Baumans concept ‘liquidation’
(vervloeiing) van de moderne samenleving
(Bauman 2005) gaan de-institutionalisering
en individualisering hand in hand.
Individualisering is volgens Bauman zowel
de consequentie als de aanjager van de erosie
van institutionele patronen. Het proces van
individualisering heeft een structurele en een
culturele component. Structureel verwijst >

23

22-05-12 12:38‘ ‘



BT [ [

individualisering naar het verzwakken
van verbanden tussen individuen van het
afnemen van gemeenschap. Cultureel verwijst
individualisering naar de afname van autoriteit
van gedeelde zingevingskaders: individualiteit
en authenticiteit worden hoger gewaardeerd
dan collectiviteit en conformiteit.

Echter, het ‘grote verhaal’ van religieuze
individualisering is niet geheel overtuigend.
In de eerste plaats omdat in hedendaagse
samenlevingen nog steeds christelijke gezinnen,
scholen en kerken blijven bestaan die nog steeds
gelovige jongeren ‘voortbrengen’. Hoewel niet
altijd inzichtelijk is hoe loyaal deze jongeren
aan de christelijke instituten zijn, kunnen we
vaststellen dat het beeld dat veel sociologen
tekenen van een verdwijnende religieuze
betrokkenheid, eenzijdig is. Roeland (2009)
laat bijvoorbeeld zien dat religieuze bricolage
inderdaad veelvuldig onder jonge christenen
kan worden aangetroffen, maar dat tegelijkertijd
ook veel jongeren echt loyaal aan hun religieuze
gemeenschappen zijn (Roeland 2009).

In de tweede plaats is het ‘grote verhaal’
van religieuze individualisering niet geheel
overtuigend, omdat vanaf de jaren zestig
van de vorige eeuw in toenemende mate
nieuwe vormen van socialiteit en religieus
gemeenschapsleven ontstaat dat grote
aantrekkingskracht heeft op jongeren.
Voorbeelden daarvan zijn religieuze events,
festivals, concerten en, vanaf het begin van
de eenentwintigste eeuw, online communities:
vormen van socialiteit waarin jongeren hun
geloof delen en vieren. Deze voorbeelden
zouden Duyvendak en Hurenkamp (2004), die
in hun boek Kiezen voor de kudde afrekenen

24

‘ ‘ Handelingen_2_2012.indd 24

H EEms

met de mythe van de individualisering, lichte
gemeenschappen’ noemen: gemeenschappen
met lossere banden dan de gemeenschappen in
verzuilde tijden.

Het instituut kerk, dat meer of minder een
gemeenschap vormt, komt meer en meer
slechts als optie naast deze nieuwe vormen van
‘gemeenschappen’ voor jongeren te staan. De
kerk moet dus zien om te gaan met de spanning
tussen enerzijds haar positie als een van de
spelers op de markt van ‘spirituele goederen’
en anderzijds haar conserverende geschiedenis
die de ene Waarheid doorgeeft aan volgende
generaties. Tegelijkertijd staat deze ambitie van
transmissie van de Waarheid op gespannen voet
met de culturele waardering voor autonomie
aan de kant van jongeren.

Drie leeromgevingen

Hieronder beschrijf ik vanuit een
onderwijskundig perspectief drie modellen

van leeromgevingen. Het onderscheid in

deze drie modellen kan helpen de impact

die ontwikkelingen in de jeugdcultuur en

het instituut kerk hebben op hedendaagse
catechesepraktijken beter te begrijpen.
Benadrukt moet worden dat de drie beschreven
modellen ideaaltypen van praktijken zijn. In
praktische catechesesituaties komen uiteindelijk
nauwelijks ideaaltypen voor, maar veel vaker
configuraties van elementen uit meerdere
modellen.

Het behavioristische model

In het behavioristische model instrueert
de docent de leerling teneinde de leerling
bekwamer te laten worden op een bepaald

22-05-12 12:38‘ ‘



BT [ [

vakgebied. De docent maakt de leerling
duidelijk welke inhoud op welke wijze het
beste kan worden geleerd. De leerling past
deze aanwijzingen toe om zich te bekwamen
in de vakinhoud. In dit model speelt de
beloning van leerlingactiviteiten (bijvoorbeeld
in de vorm van cijfers of complimenten)

een belangrijke rol. Een dergelijk model gaat
schuil achter catechesepraktijken waarin de
catecheet de inhoud van catechisatielessen laat
bepalen door het uitleggen van bijvoorbeeld
catechismusvragen en -antwoorden en de
kennis daarvan stimuleert en toetst door deze
bij de catechisanten te overhoren.

Het ontwikkelingsgerichte model
Leeromgevingen die meer georiénteerd

zijn op het ontwikkelen van leerprocessen

gaan veelal uit van een tweede model, het
ontwikkelingsgerichte model. Binnen dit
model is sprake van een leerling die leert

met hulp van een docent die de leerlingen
bevraagt, confronteert en aanmoedigt om
eigen persoonlijke theorieén te expliciteren

en kritisch te bezien. De leerling reguleert zijn
eigen leren met hulp van de leerkracht, die als
expert de leerling als coach bijstaat. Dit model
gaat schuil achter catechesepraktijken waarin
de inhoud van de catechisatielessen sterk wordt
bepaald door de inbreng van catechisanten

zelf en waarbij vooral het zelfstandig kritisch
nadenken over deze inhouden het belangrijkste
doel is dat de catecheet nastreeft.

Het meester-gezel-leerlingmodel
In het derde model, het meester-gezel-

leerlingmodel, participeren de leerling en de

HANDELINGEN 2012 | 2

‘ ‘ Handelingen_2_2012.indd 25

H EEms

docent in een gedeelde praktijkcontext van

een specifiek vakgebied. De docent is expert

in dit vakgebied en modelleert zijn expertise.
De leerling probeert de kunst van de expert

af te kijken en imiteert de activiteiten van de
leerkracht. Op deze wijze probeert de leerling
de praktijk van het vak onder de knie te krijgen.
Dit model is gestoeld op het gildestelsel, waarbij
bijvoorbeeld een aspirant-timmerman het vak
leert door mee te werken in de praktijk van een
ervaren timmerman en zo opklimt van leerling

naar gezel en ten slotte naar meester in het vak.

Jonge christenen kunnen zichzelf
identificeren met inspirerende
oudere gelovigen

Toegepast op de catechese: hier gaat het om
catechesepraktijken waar niet de inhoud of
de eigen vragen van catechisanten maar de
persoon van de catecheet, wie hij of zij is en
doet en zegt, in de eerste plaats leidend is in
het leerproces van catechisanten. Belangrijke
over te dragen inhouden en springende vragen
van catechisanten zijn nog steeds van belang,
maar deze krijgen een plek en voeding in
de persoonlijke omgang tussen catecheet en
catechisant. En: die persoonlijke omgang kan
zich niet beperken tot een catechese-uurtje
in de week, maar vindt plaats in diverse
andere ontmoetingen in het geheel van het
gemeenteleven. De catecheet is dus niet de man
of vrouw die de catecheseles verzorgt, maar is
de aansprekende en aanspreekbare christen die
in het gemeenteleven optrekt met jongeren. In
dat gezamenlijk optrekken biedt de catecheet de
jongere houvast in de geloofsontwikkeling door
wie hij of zij {s voor die jongere. >

25

22-05-12 12:38‘ ‘



22-05-12 12:38 ‘

Handelingen_2_2012.indd 26



BT [ [

Veelbelovend?

In de inleiding werd gesteld dat niet alleen

de identiteitsontwikkeling van jongeren

zich kenmerkt door fragmentatie, maar

ook lokale kerkelijke gemeenten: zij hebben
een steeds meer versnipperd aanbod aan
religieuze vorming. Kerken lijken steeds
minder op een leergemeenschap. Als het

om catechesepraktijken binnen kerken

gaat, zie je die fragmentatie weerspiegeld in
praktijken volgens het behavioristische én
ontwikkelingsgerichte model. In praktijken
volgens het behavioristische model is de kans
groot dat de vooraf vastgestelde inhouden

die van grote relevantie voor de kerk zijn, los
komen te staan van de leefwereld van jongeren.
In praktijken volgens het ontwikkelingsgerichte
model geldt het gevaar dat hoge aanpassing
aan de leef- en belevingswereld van jongeren
leidt tot een verwijdering tussen individueel
geconstrueerde religieuze opvattingen enerzijds
en de ‘way of life’ en de kernopvattingen van de
lokale kerkelijke gemeente anderzijds.

Het meester-gezel-leerlingmodel lijkt deze
twee vormen van verwijdering of fragmentatie
te ondervangen: het stelt de gelovige als
voorbeeldfiguur centraal die enerzijds de
actuele jongerencultuur serieus neemt en
anderzijds de traditie en kernopvattingen
van de geloofsgemeenschap uitleeft. Om die
reden lijkt dit model een waardevol model te
zijn voor hedendaagse catechesepraktijken
in het licht van de ambitie van de kerk een
geloofsgemeenschap te zijn. De volgende
paragraaf gaat daar nader op in.

< Foto: René Rosmolen

HANDELINGEN 2012 | 2

Handelingen_2_2012.indd 27

H EEms

Het model kan tevens gezien worden als een
uitwerking van de abductieve benadering van
religieuze socialisatie zoals onderscheiden
door Hermans (2001, 2002). Deze benadering
is gericht op participatie van jongeren in
religieuze praktijken, niet met de bedoeling
om ‘te leren geloven’ maar ‘te leren wat het
betekent te geloven’ (Roebben 2002, 44). In deze
benadering gaat het niet om het weten/kennen
van doctrines (een deductieve benadering) of
het weten/kennen door/van ervaringen (een
inductieve benadering), maar om het weten/
kennen dat aanwezig is in religieuze praktijken
(Hermans 2002, 33-34).

Het meester-gezel-leerlingmodel lijkt
een veelbelovend model te zijn voor de
catechesepraktijk. Het model geeft antwoorden
op belangrijke uitdagingen van de hedendaagse
jongerencultuur in relatie tot de vormende
rol van de kerk en sluit aan op de ambitie
van de kerk een gemeenschap te willen zijn.
In het meester-gezel-leerlingmodel ligt het
accent namelijk op leerpraktijken waar jonge
christenen zichzelf kunnen identificeren met
inspirerende gelovigen uit oudere generaties in
de kerk.

Voorbeeld: mentorcatechese

Een voorbeeld van catechesepraktijken

volgens een meester-gezel-leerlingmodel in

de context van de Nederlandse protestantse
kerken is de zogenoemde mentorcatechese.
Deze vorm van catechese wordt in

toenemende mate geimplementeerd in lokale
kerkelijke gemeenten. De eerste ervaringen

met mentorcatechese zijn veelbelovend:
jongeren gaan de catechese meer waarderen, [>

27

22-05-12 12:38‘ ‘



BT [ [

de betrokkenheid van ouders en andere
gemeenteleden op de catechese aan jongeren
neemt toe, en doordat mentoren worden
ingezet is de ‘werklast’ van de catechese beter
verdeeld over meer gemeenteleden dan alleen
de predikant of kerkelijk werker.'
Mentorcatechese is een vorm van
jongerencatechese die anders is opgezet dan
de klassieke jongerencatechese. In het eerste
deel van een catechesebijeenkomst komen
alle catechisanten bij elkaar. Zij krijgen dan
catechese van de predikant of een catecheet,
die het centrale onderwerp (vaak) met behulp
van een powerpointpresentatie aan de orde
stelt en daarbij uitleg geeft. Een variant hierop

Mentorcatechese vraagt een
investering in contacten
tussen de generaties

is dat in het eerste deel niet alle catechisanten
samenkomen, maar dat naar leeftijd wordt
uitgesplitst. Dit eerste deel kent behalve een
catechetisch vaak ook een liturgisch karakter: er
wordt met elkaar gebeden en gezongen onder
muzikale begeleiding van enkele jongeren. In
het tweede deel van de bijeenkomst gaan de
catechisanten uiteen in een aantal groepjes
onder leiding van een mentor. Bij de vorming
van deze groepjes wordt rekening gehouden
met de leeftijd. Met behulp van werkbladen
of ander materiaal wordt het behandelde
onderwerp uit het eerste deel besproken
onder leiding van de mentor. Zowel aan het
kenniselement als aan het pastorale element
moet in dat tweede deel recht gedaan worden.
Bij deze vorm van catechese werkt de
catecheet (bijvoorbeeld de predikant) samen

28

‘ ‘ Handelingen_2_2012.indd 28

H EEms

met andere leden van de gemeente die optreden
als mentor van een klein groepje jongeren.

Een mentor begeleidt jongeren gedurende een
aantal jaren tijdens de catechesebijeenkomsten
en wanneer nodig en mogelijk ook op

andere momenten. Mentorcatechese maakt
intergeneratief leren mogelijk: zowel als het
gaat om het doorgeven van waardevolle

kennis en ervaringen als waar het gaat om
identificatiemogelijkheden met volwassen
christenen van de eigen gemeente. Verder komt
in een kleine groep de individuele jongere

beter in beeld. Daardoor kunnen centrale
onderwerpen tijdens de catechese gemakkelijker
worden gerelateerd aan het persoonlijke leven
van de jongere. Tenminste vier principes staan
centraal bij mentorcatechese:

1. Belangrijke over te dragen inhouden zijn nog
steeds van belang, maar deze krijgen een plek
en voeding in de persoonlijke omgang tussen
catecheet en catechisant.

2. Als catecheet ben je identificatie- of
voorbeeldfiguur die christelijk handelen laat
zien en dit handelen van zichzelf of van de
gemeente kan duiden en verantwoorden.

3. Als catecheet bied je jongeren houvast bij
het plaatsen en verwerken van verschillende
indrukken, opvattingen en belevingen ten
aanzien van het geloof en de praktijk van het
christen zijn die zij opdoen in allerlei andere
verbanden, zoals vriendengroep, op internet
en andere christelijke samenkomsten in
andere kerkelijke settings.

4. De persoonlijke omgang van de catecheet
met catechisant beperkt zich niet tot een
catechese-uurtje in de week maar vindt plaats

22-05-12 12:38‘ ‘



BT [ [

in diverse andere ontmoetingen in het geheel
van het gemeenteleven en daarbuiten.

Het voorbeeld van mentorcatechese maakt
meteen duidelijk dat het meester-gezel-
leerlingmodel vooral past bij kerkelijke
gemeenten die een gemeenschap van
verschillende generaties willen zijn en

waarin het waardevol wordt gevonden om
jongeren in te voegen in die gemeenschap.
Het model vraagt van een gemeente dat zij
wil investeren in contacten tussen jongeren en
oudere generaties. Het vraagt om investering
omdat de voorgestane cultuur van het

model een andere is dan de (kerkelijke)
cultuur nu veelal is: een die meer en meer
gefragmenteerd is en waarbij jongeren meer
en meer alternatieve gemeenschappen met
leeftijdsgenoten opzoeken naast of in plaats van
de geinstitutionaliseerde kerkelijke gemeente.

Religieus leren nu

Catechetische leeromgevingen die volgens een
meester-gezel-leerlingmodel zijn vormgegeven,
lijken ook te kunnen bouwen op recente
literatuur over kerkelijk jeugdwerk en religieus
leren. In een artikel over levensbeschouwelijke
scholen en (religieuze) socialisatie van
jongeren bespreekt Vermeer (2009) twee
concepties van (religieuze) socialisatie. De
traditionele conceptie (Durkheim) gaat over
transitie: religieuze socialisatie kan worden
begrepen als het doorgeven van het geloof

aan de volgende generatie. De moderne
conceptie van socialisatie heeft betrekking

op het ondersteunen van de persoonlijke
identiteitsontwikkeling van jongeren.

HANDELINGEN 2012 | 2

‘ ‘ Handelingen_2_2012.indd 29

H EEms

Volgens Vermeer is religieuze socialisatie in

de traditionele zin nauwelijks meer mogelijk
vanwege de sterk verzwakte positie van
instituten die de geloofstraditie zouden
kunnen doorgeven aan een nieuwe generatie.
De nieuwe ‘pedagogische taak’ is daarom: ‘...
jongeren helpen om te gaan met de constante
druk om te handelen op basis van een unieke
identiteit. Deze pedagogische taak is een
uitgelezen uitdaging voor levensbeschouwelijk
geinspireerde scholen ...” (ibid., 205). We
zouden kunnen toevoegen: ook een uitdaging
voor jongerenwerkers in kerkelijke gemeenten.
Vermeers analyse laat zien dat het hedendaagse
religieuze leren is gediend met een ‘strategie’
waarin het ondersteunen van persoonlijke
identiteitsontwikkeling, het vinden van een
uniek religieus zelf het hart vormt.

Een verschuiving van traditionele naar
moderne vormen van socialisatie betekent niet
dat leraren of jongerenwerkers in de kerk geen
enkele rol meer spelen in wat jonge mensen
aanvaarden als ‘religieuze autoriteit. Vermeer
stelt dat religieus geinspireerde scholen twee
belangrijke bijdragen kunnen leveren. In de
eerste plaats maakt hun religieuze basis het
mogelijk om leerlingen belangrijke religieus-
culturele inhouden door te geven. In de tweede
plaats kunnen zij als levende representanten
van een religieuze traditie deze inhouden voor
leerlingen betekenisvol maken (ibid., 207).
Leraren en jongerenwerkers hoeven dus niet
veroordeeld te zijn tot het slechts faciliteren
van een individuele zoektocht naar een uniek
religieus zelf op basis van autoriteiten die
buiten henzelf liggen. Integendeel, leraren en
jongerenwerkers moeten beschouwd worden >

29

22-05-12 12:38‘ ‘



BT [ [

als levende representanten van een specifieke
religieuze traditie die deelnemen aan het proces
van identiteitsontwikkeling van jonge mensen.
Pedagogisch beschouwd is dit een belangrijk
leerprincipe. Een leerprincipe dat onder
andere naar voren wordt gebracht door Peter
Jarvis (2008). Jarvis pleit ervoor om alledaagse
ervaringen en ontmoetingen als startpunt

te nemen voor leerprocessen. Volgens Jarvis

is leren namelijk een existentieel fenomeen
dat ontspringt aan tastbare ervaringen en

Dit past het beste bij
de ambitie van de kerk
die een gemeenschap wil zijn

ontmoetingen met anderen. Deze tastbare
ervaringen zijn zogenoemde primaire
ervaringen. In het onderwijs, maar ook in
leersituaties in kerken, worden jongeren echter
het vaakst geconfronteerd met secundaire
ervaringen: je hoort van of verneemt de
primaire ervaringen van anderen. Maar een
van de stellingen van Jarvis in dit verband is:
leerlingen leren niet in de eerste plaats van wat
je onderwijst maar van hun ervaringen van
de dingen die je ze onderwijst. Daarom pleit
Jarvis ervoor om leerlingen zoveel mogelijk
primaire ervaringen te geven. In het verlengde
hiervan kunnen we zeggen: werkelijk een
levende representant van een religieuze traditie
en een kerkelijke gemeente zijn is een belangrijk
aandachtspunt voor catecheten die proberen
vorm te geven aan een socialisatiefunctie voor
jongeren.

In andere woorden wordt dit inzicht
ondersteund door Roebben in zijn artikel
‘Shaping a playground for transcendence:

30

‘ ‘ Handelingen_2_2012.indd 30

H EEms

postmodern youth ministry as a radical
challenge’ (Roebben 1997). Hij stelt dat

de kracht van leraren en ouders niet ligt

in hun autoriteit, maar in hun wijsheid,
authenticiteit, hun vermogen om de impact
van media te kritiseren en te relativeren en hun
ontvankelijkheid voor de verhalen van jonge
mensen die zoeken naar een betekenisvol leven
(334).

In het centrum

Catechesepraktijken volgens een meester-
gezel-leerlingmodel zetten zowel de catecheet
als de jongere, die beiden deelnemen aan de
praktijk van de lokale kerk, in het centrum van
het leerproces. Het persoonlijke leven van de
jongere enerzijds en de traditie van de lokale
kerkelijke gemeente en de daarin centrale
geloofsopvattingen die gerepresenteerd worden
door de catecheet anderzijds, komen samen in
een intergeneratief leerproces.

Zo bezien past dit type catechesepraktijken
het beste bij de ambitie van de kerk een
gemeenschap te willen zijn. Ten minste passen
ze beter dan catechesepraktijken volgens een
behavioristisch en ontwikkelingsgericht model.
In eerstgenoemde catechesepraktijken kan het
‘gemeenschap zijn’ gehinderd worden door
het doorgeven van de traditie te waarderen
boven het gestalte geven aan de relatie
tussen leden van de kerkelijke gemeente. In
ontwikkelingsgerichte catechesepraktijken kan
het ‘gemeenschap zijn’ worden gehinderd door
de leefwereld en eigen opvattingen van jongeren
te waarderen boven de traditie en religieuze
opvattingen van de gemeenschap waartoe zij
behoren. <

22-05-12 12:38‘ ‘



Noot
! Follow Me en Follow Me Next zijn methoden die speciaal
ontwikkeld zijn voor mentorcatechese. www.hgjb.nl

Literatuur

Bauman, Z. (2005). Liquid life. Cambridge: Polity.

Duyvendak, J.W. & Hurenkamp, M. (red.) (2004). Kiezen
voor de kudde. Lichte gemeenschappen en de nieuwe
meerderheid. Amsterdam: Van Gennep.

Hermans, C.A.M. (2001). Participerend leren. Grondslagen
van religieuze vorming in een globaliserende samenleving.
Leende: Damon.

Hermans, C. (2002). Naar een nieuw vakconcept:
Vernieuwing van religieuze vorming vanuit de
geschiedenis van een (basis)schoolvak. In: C.A.M.
Hermans (red.). Participerend leren in debat: Kritische
reflectie op grondslagen van religieuze vorming. Budel:
Damon, 5-36.

Jarvis, P. (2008). Religious experience and experiential
learning. Religious Education, 103(5), 553-567.

Roebben, B. (1997). Shaping a playground for
transcendence: postmodern youth ministry as a radical
challenge. Religious education, 92(3), 332-347.

Roebben, B. (2002). Tradities ontstollen in de klas: Een
visie op levensbeschouwelijke vorming in het primair
onderwijs. In: C.A.M. Hermans (red.). Participerend
leren in debat: Kritische reflectie op grondslagen van
religieuze vorming. Budel: Damon, 37-57.

Roeland, J. (2009). Selfation: Dutch evangelical youth
between subjectivization and subjection. Amsterdam:
Amsterdam University Press/Pallas.

Vermeer, P. (2009). Denominational schools and the
(religious) socialisation of youths: a changing
relationship. British Journal of Religious Education, 31(3),
201-211.

Zwart, 1. de (2004). Leergroepen: catechese. In: J. van Ark
& H. de Roest (red.), De weg van de groep. Leidinggeven
aan groepen in gemeente en parochie, Zoetermeer:
Meinema, 145-168.

Dr. A. (Jos) de Kock is onderwijskundige en theoloog,
universitair docent Educatie ¢ Catechetiek aan de
Protestantse Theologische Universiteit en medewerker van
het Onderzoekscentrum Jeugd, Kerk & Cultuur (OJKC,
www.ojkc.nl).
adekock@pthu.nl

HANDELINGEN 2012 | 2

Handelingen_2_2012.indd 31

31

22-05-12 12:38‘ ‘



il
22-05-12 12:38 ‘



2=

't;:. i

r

il
]

BT [ [

ONDERZOEK |

®

H EEms

MARINA RIEMSLAGH

Recht op het doel af

Gespreksdoelstellingen van pastores

Marina Riemslagh deed de afgelopen jaren onderzoek naar de ethiek
van het pastorale gespreksproces. Met het oog daarop hebben de
pastores die aan het onderzoek deelnamen de doelstellingen die ze
in pastorale gesprekken nastreven verduidelijkt. Het vooropgestelde
doel markeert immers de middelen — de gespreksinterventies — die
aangewend worden om dat doel te bereiken. In dit artikel schetst

de auteur de doelstellingen voor pastorale gesprekken die pastores

hanteren.

Inleiding
n het kader van mijn onderzoek naar de
ethiek van het pastorale gespreksproces
ben ik noodzakelijkerwijze geinteresseerd
geraakt in de verschillende doelstellingen die
pastores in het pastoraat, en meer specifiek
in pastorale gesprekken nastreven. Eerder
had prof. Van der Ven zowel kwantitatief als
kwalitatief onderzoek gedaan naar de inhoud
van het pastorale gesprek (Van der Ven 1993;
1994). Zijn onderzoek naar het gespreksproces
had indertijd niet tot relevante resultaten geleid,
omdat er geen criteria zijn, geen duidelijke
doelstellingen waaraan pastorale gesprekken
getoetst kunnen worden (gesprek met Van der
Ven). Een heldere doelstelling is niet alleen

< ‘Tk ben de wijnstok), muurschildering Gijs Frieling.

Foto: René Rosmolen

HANDELINGEN 2012 | 2

Handelingen_2_2012.indd 33

nodig om pastorale gesprekken te onderzoeken,
ze helpt de pastor de pastorale focus helder te
houden en in die zin vergroot het de kans op
een kwalitatief gesprek. Vandaar ook dat er
gedurende KPV-trainingen aan gewerkt wordt,
impliciete doelstellingen te expliciteren.

De focus van het onderzoek naar het
gespreksproces is uitdrukkelijk relationeel-
ethisch (Boszormenyi-Nagy & Krasner 1994;
Meulink-Korf & Van Rhijn 2002). Wat fair is
gedurende pastorale gesprekken wordt zowel
bepaald door de correcte wijze waarop de
pastor de gesprekspartner als persoon-in-relatie
benadert, als door het optimaal realiseren van
de pastorale relatie. Dit houdt enerzijds in dat
pastores gesprekspartners niet mogen schaden,
en anderzijds dat ze hun werk, hun taak doen.

Het eerste criterium ‘geen schade berokkenen’
overstijgt deels de verschillende religieuze >

33

22-05-12 12:38‘ ‘



BT [ [

denominaties. Ongeacht of pastores behoren
bij een meer orthodoxe dan wel liberale kerk,
zij moeten zich correct gedragen. Voor dit
eerste criterium vertrek ik van de filosofische
basis van relationele ethiek. Boszormenyi-Nagy
baseert zichzelf op Buber, en Meulink-Korf en
Van Rhijn zien Levinas als belangrijke denker
om de moeilijk grijpbare relationele ethiek in
kaart te brengen.

Voorwaarden voor het tweede criterium, ‘hun
taak doen’, hangen samen met de doelstellingen
die worden gedragen door de beroepsgroep. De
taak van pastores, wat hun werk inhoudt, moet
immers helder afgelijnd worden. Houdt een
pastor een pastoraal gesprek of doet hij/zij een
babbel? Doet hij/zij effectief aan pastoraat of
houdt hij/zij een quasi therapeutisch gesprek?
Het maakt verschil: aan gesprekspartners — en
ook aan hun werkgever — zijn pastores immers
verschuldigd te doen wat bij hun taak hoort.
Voor dit criterium bepalen pastores zelf wat ze
als doelstelling aanhouden. In dit artikel beperk
ik mij tot wat de pastores die deelnamen aan
het onderzoek gedurende een diepte-interview
aangeven als hun doelstelling.

Ethisch correct gedrag
Het onderzoek naar de ethiek van het pastorale
gespreksproces liep tussen 2007-2010 in
Vlaanderen en Nederland. Drie pastores in
het basispastoraat, drie ziekenhuispastores,
twee gevangenispastores, twee pastores in
armoedepastoraat en twee psychiatriepastores
namen deel aan het onderzoeksproject.

Van de twaalf deelnemers slaagden er drie
niet in om opnames te realiseren. Van deze drie

pastores zijn er twee die geen pastorale training

34

‘ ‘ Handelingen_2_2012.indd 34

H EEms

kregen, één wel. Eén van de drie vond het te
lastig om de opname aan gesprekspartners
voor te stellen, bij de andere twee lukte het
niet omwille van de kwetsbaarheid van de
gesprekspartners en het daarmee gepaard
gaande ongemak of de achterdocht ten aanzien
van het opnametoestelletje.

Negen van de twaalf hebben opnames
gemaakt van tien pastorale gesprekken waarna
ik met ieder van hen een diepte-interview
had. Daarin stelde ik drie vragen: ‘Wat is je
doelstelling in pastorale gesprekken?” ‘Wat is
voor jou een goed pastoraal gesprek en wat
niet? en ‘Wanneer je uit de tien opnames
een goed en minder gesprek kiest, op basis
waarvan maak je die keuze dan; wat gebeurde er
verschillend in het beste en het minste gesprek?’
De resultaten van de eerste vraag zijn in dit
artikel verwerkt.

De geformuleerde doelstellingen zijn citaten
uit de diepte-interviews met twaalf pastores,
werkend in verschillende pastorale settings.
Aangeven welke doelstellingen meer en minder
tot uiting kwamen, zou binnen het opzet van
dit artikel te ver leiden. Vanuit mijn relationeel-
ethische insteek is het opmerkelijk dat ‘luisteren
naar wat mensen bezighoudt’ slechts één keer
vermeld werd, terwijl ‘nee mogen zeggen aan de
pastor” het meest genoemd wordt.

‘Geen schade berokkenen’

Filosofische uitgangspunten

De visie van de filosofen Levinas en Buber
inspireerde mij om wat ethisch correct is
tussen een pastor en een gesprekspartner

te definiéren. Levinas legt de nadruk op de
verantwoordelijkheid van de pastor voor het

22-05-12 12:38‘ ‘



BT [ [

beluisteren van de gesprekspartner in zijn
of haar bestemming, in wie hij/zij in wezen
is. Ander-gericht pastoraal gedrag is niet
evident, vooral niet wanneer het anders-zijn
van de gesprekspartner de pastor onderbreekt
in zijn/haar evidente zienswijze. Werkelijke
ontmoeting wordt zelfs onmogelijk wanneer
de Ander als gekend tegemoet getreden wordt,
de pastor zich laat verleiden tot diagnostische
reductie, retoriek en/of dominantie (Levinas
1961). Levinas noemt dergelijk gedrag ‘de
Ander doden’. Wat is er nodig om ‘niet te
schaden’? In zijn ‘ethiek van het lijden’ stelt
Levinas dat wanneer iemand betrokken
geraakt op het lijden van de gesprekspartner,
dit momenten in zijn/haar eigen geschiedenis
wakker roept (Levinas 1994). Om een gevoelige
en intelligente pastor te worden/zijn, bekwaam
tot waarachtig medeleven/medelijden, hebben
pastores voeling nodig met hun eigen pijn.
Buber maakt er ons attent op dat een ethisch
correct pastoraal gesprek belemmerd wordt
door een gebrek aan ‘zelfstandigheid” en
door een dualistische levenshouding van de
pastor (Buber 2007). Contact tussen pastor en
gesprekspartner komt niet zakelijk tot stand en
ook niet in de als dialoog verklede monoloog.
Om de gesprekspartner werkelijk te ontmoeten
moet de pastor naar de ander als ander uitgaan.
Dat gebeurt niet wanneer men opgaat in de
ander of wanneer men de ander als ‘iedereen’
behandelt. Funest voor de pastorale ontmoeting
is het doen alsof, de schijnvertoning. Praten
tegen, over of tot iemand, is geen waarachtig
gesprek mét hem. Denken dat men weet wat
de ander te doen staat en/of hem daartoe
dwingen, haalt pastoraal niets uit. Wordt

HANDELINGEN 2012 | 2

‘ ‘ Handelingen_2_2012.indd 35

H EEms

het pastorale gesprek als dialoog onmogelijk
gemaakt, dan verloedert de gemeenschap tussen
de betrokkenen, haar grondvesten worden er
onderuit gehaald.

Praktijktheorieén

Om tot een ethische visie op pastorale
doelstellingen te komen, worden deze
filosofische uitgangspunten verder
geoperationaliseerd. Drie praktijktheorieén
hielpen mij te zien wat er vanuit relationeel-
ethisch oogpunt in pastorale gesprekken

dient te gebeuren. Van Cuvelier nam ik de
bejegeningskringloop mee (Cuvelier 1998). Dit
is een schema waarmee hij het interactieproces
in beeld brengt. Daarbij noemt hij als universeel
geldend principe: ‘Dat wat is, te laten zijn wat
het IS’ (ibid.). Daaronder verstaat hij: ‘1) Dat

Om een gevoelige en intelligente
pastor te worden/zijn, heb je
voeling nodig met eigen pijn

wat goed is in stand houden, niet hinderen,
niet laten verloederen, het groeiproces zijn
natuurlijke ontwikkeling gunnen, de natuur
ervan niet forceren; 2) waar mogelijk de kwaliteit
vergroten, de natuur een handje toesteken, het
zichzelf zijn bevorderen van dat wat is.

Bertau openbaart hoe betekenisoverdracht
op microniveau tussen twee gesprekspartners
mogelijk is (Bertau 2012). Zonder heldere
positionering, meebewegende intonatie,
imitatie van de woorden van de gesprekspartner
en onderscheid tussen ‘mijn en dijn’ van pastor
en gesprekspartner is geen aansluiting mogelijk
waarbinnen betekenissen kunnen overgedragen

worden. Pastores dragen een behoorlijk >

35

22-05-12 12:38‘ ‘



BT [ [

zwaarwegende ideologie mee over ‘het goede
leven’ (Lynch 2002). De waarden en normen
die daar bij horen, samen met diegene die van
thuis uit meegekregen zijn, kunnen de pastor
hinderen het nauwkeurige gespreksproces
te volgen dat volgens Bertau nodig is voor
gezamenlijke betekenisconstructie.

De lichaamsgefundeerde ethiek van Narvaez
deed mij beseffen dat we, athankelijk van
ons gevoel van veiligheid-onveiligheid drie
‘ethieken’” onderscheiden: de beveiligingsethiek,
de hechtingsethiek en de ethiek van de
verbeeldingskracht (Narvaez 2008). Naargelang
de ethiek die in ons lichaam actief is, hanteren
we overeenkomstige waarden en normen
om ons gedrag te legitimeren. Narvaez
stelt dat alleen wie de capaciteiten van de
verbeeldingsethiek ter beschikking heeft, in
staat is tot empathie, het directe eigenbelang
kan overstijgen, alternatieve sociale systemen
kan bedenken, onpartijdig kan denken over
morele problemen, beschadigende instincten
en intuities kan beteugelen, en altruistisch kan
handelen in situaties die de beveiligingsethiek
activeren. Zodra het eigenbelang van de pastor
primeert, valt de empathie uit en gedraagt
hij/zij zich volgens Narvaez niet meer ethisch
correct.

‘Doen wat je te doen staat’

Om te achterhalen ‘wat pastores verschuldigd
zijn’ reduceer ik wat gedurende de diepte-
interviews aan bod kwam tot enkele
kernuitspraken en verdeel ik deze in zes
groepen. Voor de volledige weergave van de
doelstellingen per pastor, verwijs ik naar mijn
proefschrift (Riemslagh I1 2011, 215-218).

36

‘ ‘ Handelingen_2_2012.indd 36

H EEms

Deze beknopte weergave van wat deze twaalf
pastores vertelden, is slechts een staal van de
vele algemene en specifieke doelstellingen die
pastores nastreven. Ik orden de doelstellingen
die uit mijn onderzoek voortkwamen vanuit
een relationeel-ethisch perspectief. Dat
betekent dat ik eerst vanuit de positie van de
gesprekspartner kijk en vervolgens vanuit deze
van de pastor, dan focus ik op wat ‘tussen hen’
is en dan op het thema dat ter sprake komt
(Cuvelier 1998).

Zo ontstaan zes groepen: vijf doelstellingen
zijn op het gesprek zelf gericht en één op daar-
buiten gelegen belangen. Dat zijn: doelstellin-
gen betreffende de gesprekspartner, doelstel-
lingen betreffende de belangen van de gespreks-
partner, doelstellingen betreffende de eigen in-
breng van de pastor, doelstellingen betreffende
de pastorale relatie, thematische doelstellingen
en één buiten het gesprek gelegen doelstel-
ling. Ik plaats de doelstellingen in een breder
zinsverband, daarbij aanduidend wat letterlijke
citaten zijn. Soms overlappen de verschillende
clusters elkaar — dat kan ook niet anders.

Pastores aan het woord

De gesprekspartner als persoon

Pastores willen ‘mensen tot steun of troost
zijn’ zodat ‘ze zich gezien voelen), ‘gehoord
weten), ‘hoop en moed vinden’. Bij de pastor
‘mogen gesprekspartners zichzelf ter sprake
brengen’, ‘vrijuit praten, met hen vertoeven ‘in
de existentie van hun bestaan voor zover ze
daarover iets kwijt willen’. De gesprekspartner
mag ‘zich gehoord weten en oorspronkelijk
terugkrijgen’. Pastores willen ‘tot de kern gaan

22-05-12 12:38‘ ‘



BT [ [

waar mensen in twijfel of angst zitten” en weer
hun ‘existentiéle ontvankelijkheid opdiepen,
hun bronnen van vertrouwen’ zodat ‘de horizon
weer opent of uit respect nog even dicht blijft.

Ze zijn bereid daartoe het ‘puin te ruimen’
dat deze ontvankelijkheid in de weg zit, zodat
‘het zelfbeheer van deze persoon in zijn
context bevorderd wordt, ‘zonder betutteling,
medelijden of zieligheid op te roepen zodat
mensen zich waardig blijven voelen), ‘trots
kunnen zijn’. Op die manier zoeken pastores
‘ruimte te maken voor verwondering,
bewondering, het gratuite) ‘stromen van Gods
liefde’. Kortom, mensen ‘terugbrengen bij
zichzelf, bij elkaar en bij God’.

In de omgang met de pastor mogen
gesprekspartners ‘oefenen in zelfverwoording,
zelfbeheer en zelfwaarde. Zij zijn deskundigen
van hun eigen leven’.

Pastores beogen ‘de ziel, de heilige ruimte van
gesprekspartners te raken’ ‘Het gaat eigenlijk
over de geheimen van het leven, mysteries
waarin mensen richting zoeken.

Het komt erop neer dat het behoeden van
de transcendentie van de gesprekspartner
centraal staat: hij/zij is meer dan wat hij/zij
hier-nu zegt, nu ziet, nu ervaart. Ook voor
de onvervreemdbaar unieke omgang van de
gesprekspartner met het bestaansmysterie en
met zijn/haar levensbronnen willen pastores

ruimte maken in het pastorale gesprek.

De belangen van de gesprekspartner

‘De belangen van ieder behartigen en behoeden,
mensen op elkaar betrekken is op een

bepaalde manier een heilig gebeuren. Daarbij

is het nodig dat ‘de verantwoordelijkheid bij

HANDELINGEN 2012 | 2

‘ ‘ Handelingen_2_2012.indd 37

H EEms

gesprekspartners gelaten wordt, ‘zij moeten
beslissen wat ten goede of ten kwade is’, ‘of
“Onze Lieve Heer”, de Kerk en/of hun geweten
ermee akkoord kan gaan’.

Daartoe bevraagt de pastor de eigen macht:
‘Van wie is het gebeuren? Het gaat om de
ander die niet mag onteigend worden.’ ‘Macht
zorgvuldig hanteren’ gebeurt onder andere door
de actieve gelegenheid te geven “nee” te zeggen
aan de pastor’ en ‘na te vragen of daarover
iets kan verteld worden’ en zo nodig aan de
gesprekspartner recht doen [zich te excuseren].
Dat heeft met achting te maken’

Hoe macht zich voordoet in gesprekken is niet
z0 helder voor alle pastores. Geven ze enerzijds
de ruimte aan gesprekspartners ‘om het eens
voor het zeggen te hebben), anderzijds willen
ze graag ‘tonen in een verhaal wat voor zichzelf
belangrijk is, leven ze ervan op zich kenbaar
te maken of vinden ze dat ze zichzelf moeten
sparen’. In deze laatste gevallen lopen pastores
het risico de eigen belangen voorop te stellen.

Samengevat staan de belangen en de eigen
verantwoordelijkheid van de gesprekspartners
centraal. Van pastores vraagt het een
voortdurende inzet zich van hun macht en
eigen behoeften bewust te blijven.

De eigen inbreng van de pastor
De pastor ‘mag hun spanningen en angsten
serieus nemen, ‘erkenning geven, ook in Gods
naam, ‘troosten én uitdagen’, ‘actief meeleven),
‘hen bij hun eigen tegenover brengen, in
zichzelf en bij elkaar’.

‘In zoverre een pastor probeert Jezus na te
volgen, is alles wat hij/zij doet pastoraat’. ‘Hij/
zij heeft de rol “van God te komen”, ambieert [>

37

22-05-12 12:38‘ ‘



BT [ [

die ook’ ‘Het belangrijkste en moeilijkste is
present zijn, vanuit ‘genade, gratuite liefde,
barmbhartigheid, verbondenheid’. ‘Daarin
luisteren naar wat mensen ten diepste
bezighoudt, wat hen beweegt’ vooral bij
‘verborgen, onderschatte’, ‘gehavende’ mensen.
‘Bijdragen aan hun openheid’, ‘ontdekken hoe
lief ze zijn’ of juist ‘weten welke verschrikkelijke
dingen ze hebben gedaan, terwijl ze van zichzelf
weten: “zo ben ik niet bedoeld”.

‘Door vragen te stellen willen pastores de
gelegenheid geven dat gesprekspartners grip
of zicht of verheldering op hun situatie of
gevoelens krijgen, mogen ze ‘beseffen wat ze
geloven, wat hen op de been houdt, wat hen
inspireert of juist niet.

Als pastor vraagt het ‘moed en lef om door te
vragen op wat echt belangrijk is’, ‘om te durven
verdiepen’ ‘zodat mensen zich uitgenodigd
voelen’. Daarbij zijn pastores ‘eerder als een
soort katalysator dan als een herder’. Ze willen
door ‘geloof voor te leven in de omgang met
mensen, de ‘liefde en nabijheid van God laten
ervaren aan mensen die in heel moeilijke
omstandigheden verkeren’ ‘Hoop blijven
bieden en in de gesprekspartner blijven geloven),
en eventueel een ‘geloofssprong begeleiden’. Ze
beogen ‘zielscontact te maken zodanig dat de
innerlijke ruimte van de ander zich opent, ‘dat
de ziel kan komen’. ‘Door hun manier van er te
zijn’ willen ze ‘dienstbare getuige zijn van deze
‘door God gedragen’ mens in verhouding.

Kortom, pastores investeren erin datgene te
doen wat van God gezegd wordt dat Hij doet:
er zijn. Ze bouwen diepgaande betrokkenheid
op met gesprekspartners, door vragen te stellen,
door te vragen en hen verrijkt aan zichzelf terug

38

‘ ‘ Handelingen_2_2012.indd 38

H EEms

te geven, zodat gesprekspartners hoopvol verder
kunnen.

De pastorale relatie
Pastores willen een ‘duurzame vertrouwens-
relatie als mogelijkheidsvoorwaarde voor
inhoudelijke verdieping en uitwisseling
opbouwen of gewoon als doel op zich’. ‘Een
“terreurvrije” ruimte creéren’: ‘veilig, ‘waar
vertrouwen heerst’, ‘een ruimte zonder oordeel’
‘waarin niets aanvallend is’, ‘waarin zowel
getroost als uitgedaagd kan worden’

Vanuit hun symbolische functie
(‘tegelijkertijd symbool van het individuele
en het gezamenlijke’) bieden pastores ‘een

Funest voor de pastorale
ontmoeting is het doen alsof,
de schijnvertoning

vrijplaats’ om door een ‘uniek gespreks- en
relatie-aanbod’ ‘verbindingen te creéren’ en ‘de
draagkracht van mensen te vergroten’ ‘Daar
getuigen zij van.

Pastores vinden het fijn ‘wanneer mensen
zich na een gesprek wat beter voelen of wat
meer ontspannen zijn, wat meer kracht
hebben, ‘door de pastor met elkaar in contact
gebracht worden’ of ‘zichzelf kunnen verstaan
als beminde schepsel Gods’. ‘Het ergste is dat
mensen in de gevangenis/in de buurt ervaren
dat hun leven er eigenlijk niet toe doet. Om
dat al doende open te breken, dat ze wél nog
belangrijk zijn voor Degene die vanaf den
beginne heeft geroepen: Adam, waar ben je?’

‘Temand zoekt iets bij de pastor, wat die
ook niet heeft, maar wat samen kan ontdekt
worden. En dan gebeurt het, op dat moment,

22-05-12 12:38‘ ‘



BT [ [

het geschiedt. ‘Het werk zelf is vindplaats van
verkondiging.

Pastores achten een veilige en symbolisch
geladen vertrouwensrelatie dus wezenlijk.
Daarin kan samen gezocht worden naar wie de
gesprekspartner kan zijn in Gods ogen.

Thematische doelstellingen

Bij de pastor is er ‘aandacht voor menselijke,
trage vragen, waarbij ‘het geloof van de
gesprekspartner ter sprake kan komen’. Er

is ruimte voor ‘het verhaal en de zorgen

van de gesprekspartner’, ‘voor verdriet, voor
humor, voor ziekte, pijn en sterven, ‘voor
symboliek’. Kortom, ruimte voor ‘de existentie,
de levensbeschouwing, de religieuze beleving
van de gesprekspartner’. ‘Het vrijelijk gebruik
kunnen maken van symbolen, van woorden,
van handelingen maken het gebeuren tot een
pastoraal gebeuren’

Buiten het gesprek gelegen doelstelling
Al deze doelstellingen richten zich op wat in
het pastorale gesprek gebeurt. Twee pastores
formuleerden ook een extern gerichte
doelstelling, namelijk ‘met onze eigenheid
zichtbaar zijn in de instelling’

Open proces van verbinden

In deze zes clusters valt het op dat pastores
vanuit een eigen godgedragenheid bijzonder
gericht zijn op het wel en wee van de
gesprekspartners én op hun groei in openheid,
op htin menswording. Het wezen van de mens,
dat tot uitdrukking komt in relaties, willen

ze behoeden als heilige ruimte. Het ideale
pastorale gesprek wordt getekend als een

HANDELINGEN 2012 | 2

‘ ‘ Handelingen_2_2012.indd 39

H EEms

gesprek met zowel ruimte voor het worstelen
van mensen, als voor het zich toevertrouwen

in geloof. De vertrouwensrelatie tussen
gesprekspartner en pastor wordt gezien als de
mogelijkheidsvoorwaarde daartoe. Aandacht
voor de eigen macht en de daarbij horende
mogelijkheid deze foutief te gebruiken, komt bij
alle pastores spontaan naar boven.

Wat in de kerndoelstellingen door pastores
wel wordt benoemd, maar vooral in het
doorvragen naar voren treedt, is de manier
waarop in en gedurende het gesprek zin en
geloof ‘gemaakt) geactualiseerd en vernieuwd
worden, zodanig dat ze hier-en-nu opnieuw
tot bron van leven worden. In het beluisteren
van de negentig pastorale gesprekken viel het
mij eerder al op dat de gesprekken waarin
de gesprekspartner alleen over vroeger, over
anderen of zelfs alleen over nu vertelt, veel
minder dynamisch zijn dan deze waarin deze
tijdsdimensies aan elkaar gerelateerd werden.

Als ik nauwgezet kijk (close reading) naar
wat er gebeurt in wat pastores ‘goede pastorale
gesprekken’ noemen, dan is ‘verbinden’ de
sleutel. Op zich niets bijzonders. Verbinden is
immers de betekenis van religie. Maar dat de
kwaliteit van pastorale gespreksvoering concreet
bepaald wordt door de mate waarin pastores
met de gesprekspartner een open proces van
verbinding bewerken, is tot nog toe onderbelicht
gebleven. Het was al bekend dat in kundige
gespreksvoering verbindingen tot stand
gebracht worden tussen de feiten, de bijhorende
gevoelens en betekenissen die iemand ter sprake
brengt, en tegelijkertijd tussen verhalen over
vroeger en wat nu beleefd wordt (Smit 2006,

28-46). >

39

22-05-12 12:38‘ ‘



BT [ [

Nu wordt zichtbaar dat onze christelijke
perspectieven ertoe bijdragen gerichte
constructieve verbindingen teweeg te brengen
gedurende het gespreksproces, zowel in de
persoon als in het web van relaties waarin

die leeft. In de persoon wordt de koppeling
bewerkt tussen het verhaal en de betekenissen
die hij/zij daaraan geeft. Tussen mensen is

het doel het web van relaties te exploreren, te
ondersteunen en te herstellen. Het zijn deze
gerichte verbindingen, de betekenissen die aan
menselijke relaties (waaronder de Godsrelatie)
worden gehecht, die beleving van zin en geloof
actualiseren. ‘Waar de ziel het bestaan raakt,
is het verbondenheid, dat is nu net God. Op

Zich aanvaard weten en zich
veilig voelen is dé conditie
voor goede pastorale gesprekken

die manier zijn pastorale gesprekken zelf
bouwstenen van zin- en geloofsoverdracht.

Een pastorale doelstelling?

Gebaseerd op de filosofische uitdieping van

Levinas en Buber, van de operationalisering

via Cuvelier, Bertau en Narvaez en uitgaande

van de verwoording in de diepte-interviews

met deze twaalf pastores en de analyse

van de gesprekken die zij voerden, kom

ik vanuit relationeel-ethisch perspectief

tot de onderstaande pastorale doelstelling

in gesprekken. De bespreking ervan in

twee groepjes pastores en één groepje

pastoraalsupervisoren heeft deze doelstelling

gevalideerd. ‘Verbindingen actualiseren’

(religare) staat in deze verwoording centraal:
Doel van pastorale gesprekken is

‘ ‘ Handelingen_2_2012.indd 40

H EEms

gesprekspartners te helpen, vanuit hun eigen
bron, vrede te vinden met zichzelf, anderen

en hun levensgrond/God. Vanuit een open
spiritualiteit willen pastores ertoe bijdragen bij
gesprekspartners de verbindingen te actualiseren
tussen hun huidige levenssituatie en hun geleefde
zinrelaties, geloof en levensovertuigingen.

In functie daarvan investeren pastores in
relatieopbouw (Harvey 2008, 47, 57) en voeren
ze het gesprek zodanig, dat er verbindingslijnen
oplichten tussen het levensverhaal van de
gesprekspartner en de situatie waarin deze
nu leeft, zodat zin, geloof en bewustzijn
bekrachtigd worden.

Deze algemene doelstelling diende in het
onderzoek om al de opgenomen gesprekken op
hun ethische kwaliteit te onderzoeken.

Conclusie
Naast de eis ‘niemand te schaden’ is ook het
criterium ‘doen wat je als pastor te doen
staat’ toegelicht. De diepte-interviews met
de twaalf pastores, werkend in duidelijk
onderscheiden contexten en zowel behorend
tot de protestantse als tot de katholieke kerk
in Nederland en in Vlaanderen, hebben mij als
onderzoeker nog meer bewust gemaakt van de
eigen niche van pastoraat (religare).

Pastoraat is gegrond in ‘de transcendentie’,
in het Mysterie/God die wij als christenen
Liefde noemen en heeft tot doel de huidige
levenssituatie te verbinden met de geleefde
zinervaringen, geloof en levensbeschouwingen.
Door het onderzoek besef ik des te meer
hoe belangrijk dat Mysterie is voor onze
persoonlijke ontwikkeling, voor onze bijdrage
aan de wereld én aan ons gemeenschappelijk >

22-05-12 12:38‘ ‘



‘Levensdraad’, Tom Waterreus. Foto: René Rosmolen

HANDELINGEN 2012 | 2

‘ ‘ Handelingen_2_2012.indd 41 @ 22.05-12 12:38‘ ‘



BT [ [

samenleven. Zich aanvaard weten en zich veilig
voelen (Narvaez 2008), is dé conditie voor
goede pastorale gesprekken. Actualiseren van
geleefde bronnen maakt pastorale gesprekken
voor gesprekspartners deugddoend: ze komen
als het ware weer thuis bij zichzelf en wat hen in
hun leven drijft. <

Literatuur

Bertau, M.-C. (2012). Voices of Others for Self, Voices of
Others in Self. Polyphony as Means and Resource for
Constructing and Reconstructing Social Reality. In: A.
Liégeois et al. (eds). After You. Dialogical Ethics and the
Pastoral Counselling Process. Leuven: Peeters, 201.

Boszormenyi-Nagy, I. & Krasner, B. (1994). Tussen geven en
nemen. Over contextuele therapie, trans. by N. Bakhuizen.
Haarlem: De Toorts.

Buber, M. (2007). Dialogisch leven, trans. by F. De Miranda
& J. Mordegaai. Utrecht: Erven J. Bijleveld, 1932-1963.

Cuvelier, E. (2001). De bejegening tussen jou en mij.
Grondslagen van het omgaan met elkaar. Kapellen:
Pelckmans.

Harvey, K. et al. (2008). ‘Elicitation hooks: a discourse
analysis of chaplain patient interaction in pastoral en
spiritual care. In: Journal of Pastoral Care and Counseling
62,nr. 1-2,43-61.

Levinas, E. (1961). Totalité et Infini. Essai sur UExtériorité. La
Haye: Martinus Nijhoff.

Levinas, E. (1994). Une éthique de la souffrance. In: J.-M.
Von Kaenel & B. Ajchenbaum-Boffety (eds.). Souffrances.
Corps et dme, épreuves partagées. Paris: Editions
Autrement, 127-137.

Lynch, G. (2002). Pastoral Care & Counselling (Ethics in
Practice). London - Thousand Oaks - New Delhi: Sage
Publications.

Meulink-Korf, H. & Rhijn, A. van (2002). De onvermoede
derde. Inleiding in het contextueel pastoraat. Zoetermeer:
Meinema.

Narvaez, D. (2008). Triune Ethics: The Neurobiological
Roots of Our Multiple Moralities. In: New Ideas in
Psychology 26, nr. 1, 95-119.

Riemslagh, M. (2011). (In)Correcte Gespreksvoering.
Fundamenteel en empirisch onderzoek naar de ethiek van
het pastorale gespreksproces I1. Bornem: UniBook. www.
vanoverlevennaarvoluitleven.be

Smit, J. (2006). Tot de kern komen. De kunst van het

pastorale gesprek. Kampen: Kok.

42

‘ ‘ Handelingen_2_2012.indd 42

Ven, J.A. van der (1993). Pastorale Protocolanalyse I.
Pastoraat in vernieuwing. In: Tijdschrift voor Praktische
Theologie 20, nr. 5, 475-495.

Ven, J. A. van der (1994). Pastorale protocolanalyse II.
Pastoraat in maat en getal. In: Tijdschrift voor Praktische
Theologie 21, nr. 1, 7-20.

Ven, J. A. van der (1994). Nogmaals: Pastoraat in maat en
getal. In: Tijdschrift voor Praktische Theologie 21, nr. 5,
489-496.

Marina (dr. M.J.P.) Riemslagh werkt als zelfstandig coach,

pastoraalsupervisor en lesgever in pastorale communicatie.

Zij is onder andere opgeleid in contextueel pastoraat, in
psychodrama en in de presentiebenadering. Eerder werkte
zij als verpleegkundige in de psychiatrie, als pastor in het
Nationaal MS-Centrum (Belgié) en als begeleidster van
vrouwen na abortus. Ook als coach en supervisor werkt
zij vanuit een gedragen Godsrelatie. Zij combineert de
begeleiding van zingevings- en leervragen met positieve
veranderingen van onderbewuste processen. In april 2012
verscheen bij uitgeverij Acco haar boek Constructieve
Counseling? Destructief recht in professionele
gespreksvoering.

marina.riemslagh@gmail.com;
www.vanoverlevennaarvoluitleven.be

22-05-12 12:38‘ ‘



A EEEE ® . EEEs

COLUMN | Tjeu VAN KNIPPENBERG

Stil

en vreemde aandrang is het, willen schrijven over stilte. Wat stil is

in mij wordt er onrustig van, en wat ik aan het licht wil brengen

ga ik misschien afdekken met woorden. Maar kan ik anders? Dat
is het gekke van stilte. Het bewustzijn ervan bestaat in relatie tot geluid,
zoals ik weet heb van leegte door de ervaring van gevuld zijn. Zonder het
een zou ik niet weten wat het ander is. Stilte en geluid zijn complementair

en in hun betekenis athankelijk van elkaar. In het begin was het woord. Het

doorbreekt de stilte van het niet-zijn. De stilte, nog ongevormd en stom,
wordt tot aanschijn geroepen. Vanaf dat moment is zij zwanger van geluid: ‘De stilte zingt u toe, o
Here.’ Een levende stilte. Zij wordt stom geslagen als het woord haar niet bevrucht. En omgekeerd:
het woord wordt machteloos wanneer het niet de verwachtende stilte ontmoet. In dit feest van
tegenstellingen ontpopt de stilte zich als basis van communicatie en manifesteert zich daar als
overvloed en als gebrek. Twee keer stilte. De stilte vanuit overvloed spreekt tussen mensen die in
harmonie met elkaar kunnen zwijgen. De stilte vanuit gebrek wordt pijnlijk drukkend wanneer
zij niet meer met elkaar praten. In religieuze communicatie is het niet anders. lemand zei: ‘Zoals

@ de stilte de sonate mogelijk maakt en het witte papier de tekening draagt, zo denk ik over God als @
de grond van bestaan. Welke stilte is dat? In welke stilte wordt de werkelijkheid transparant voor
de stem van God? Laatst werden scholieren uitgenodigd tot het bijwonen van de vespers in een
klooster. Na afloop de vraag wat zij ervan vonden: ‘dat zingen ging nog wel, maar die stiltes... daar
werden wij gek van. Misschien hoorden de monniken in de stilte de stem Gods. Misschien werden
de scholieren erdoor stom geslagen. Geen stilte heeft er het patent op gevoelig te maken voor Gods
eeuwig woord. Alleen de stilte waarin het leven stroomt, maakt open voor de bron ervan. ‘De aarde
was woest en leeg en de geest van God zweefde over de wateren.’ Sinds de schepping is de stilte niet
een puur gemis, maar een potentie tot volheid. Zij is er altijd al. Als ik nu met jou praat, hoop ik de
stilte in jou en in mij niet af te dekken: wij komen er uit voort en wij keren er naar terug. <

Foto: René Rosmolen

HANDELINGEN 2012 | 2 43

‘ ‘ Handelingen_2_2012.indd 43 @ 22.05-12 12:38‘ ‘



Handelingen_2_2012.indd 44 22-05-12 12:38




___TIEEEN ® (NN ([

PRAKTIJK | SuzAN WiLLEMSE, NORBERT FOUDRAINE & WIM SMEETS

De geestelijk
verzorger op de
intensive care

Een andere blik op intensieve zorg

Wie een intensive-careafdeling van een ziekenhuis binnenstapt,

heeft vaak het gevoel een andere wereld binnen te treden. Meer dan

op andere afdelingen van het ziekenhuis beweegt men zich er op de

grens van leven en dood. Er heerst een serieuze sfeer, lachen is meer @
gedempt omdat er voortdurend mensen met ernstige zorgen en ver-

driet aanwezig zijn. Een ideale context, zou je denken, voor gesprek

over zingeving en levensbeschouwing.

n toch voelt een pastor of dominee In die strijd heeft de geestelijk verzorger weinig

die in het ziekenhuis op bezoek komt, in te brengen. De geestelijk verzorger moet het

zich op de intensive care (IC) vaak hebben van aanwezigheid en/of gesprek. Dat
onwennig. Ook geestelijk verzorgers zijn vraagt een benadering die in tegenstelling lijkt
er vaak niet erg geintegreerd. De strijd om met de hectiek en het streven naar efficiéntie
ziekte te overwinnen wordt gevoerd met en effectiviteit, die zo dominant de cultuur op
hoogtechnologisch-medische middelen; de IC bepaalt. De pastor zit in de marge, met
rondom het bed staat continu tal van op zich wel interessante anekdotes en verhalen,

observatie- en behandelingsapparatuur, andere alleen staan die op de IC niet in het middelpunt
apparaten worden binnen en buiten gebracht. van de aandacht (Van Breukelen 2003).

De Kwaliteitswet Zorginstellingen (artikel 3)

< ‘De dood en het meisje, Aad de Haas, litho. voorziet in algemene zin in beschikbaarheid
Foto: René Rosmolen van geestelijke verzorging in zorginstellingen.  [>
HANDELINGEN 2012 | 2 45

Handelingen_2_2012.indd 45 @ 22.05-12 12:38‘ ‘




BT [ [

Beschikbaarheid van geestelijke verzorging

in het ziekenhuis — en daarmee ook op de IC
— zal doorgaans geen probleem zijn. Echter,
een geestelijk verzorger die vast verbonden

is met de IC en daar dagelijks urenlang voor
de patiéntenzorg ter beschikking staat, is een
zeldzaamheid. En door de schaalvergroting in
gemeenten en parochies verschijnt de eigen

pastor of dominee steeds minder vaak op de IC.

Mogelijke verbreding
De benadering die wij voorstaan, omvat
de volgende drie elementen. Ten eerste
wensen we een grondige heroriéntering van
de bestaande praktijk, waarbij geestelijk
verzorgers en pastores door de zorgverleners
op de IC voornamelijk ingeschakeld worden
voor het uitvoeren van rituelen. Vanuit het
principe van integrale zorg horen lichamelijke
verzorging, psychosociale verzorging en
geestelijke verzorging in hun onderlinge
samenhang benaderd te worden. De eigen
bijdrage van de geestelijke verzorging op de IC
dient volgens ons gerelateerd te worden aan
zorginterne parameters als kwaliteit van leven
en kwaliteit van zorg. Hier willen we vanuit
het veld illustreren hoe zo’n verbreding van
de bestaande praktijk eruit zou kunnen zien.
In de nabije toekomst beogen we vanuit dit
vertrekpunt een onderzoek te doen naar de IC-
praktijk en de optimalisering ervan; zo willen
we een bijdrage leveren aan de ontwikkeling
van context-specifieke geestelijke verzorging
(Jordens & Neijnens 2012).

Ten tweede komt het weinig voor dat vanuit
de geestelijke verzorging en vanuit de medische
discipline op de IC gezamenlijk een visie op

46

‘ ‘ Handelingen_2_2012.indd 46

H EEms

geintegreerde geestelijke verzorging wordt
gepresenteerd. Het engagement van artsen op
het terrein van zingeving en spiritualiteit is in
het algemeen nog een tamelijk onontgonnen
terrein (Hijweege & Pieper 2008).

Ten derde worden voor de IC de
mogelijkheden van transmuralisering
van geestelijke verzorging en pastoraat
verkend, zoals dat eerder op het terrein van
de palliatieve zorg is gebeurd. Inzake de
begeleiding van IC-patiénten op het vlak
van zingeving en spiritualiteit is nog veel te
winnen door afstemming tussen basis- en
instellingspastoraat.

De opbouw van dit artikel is als volgt.
We vertrekken vanuit de taakstelling van
geestelijke verzorging in het algemeen. Deze
geldt in zekere mate ook voor de pastor
uit de thuissituatie van de patiént en in elk
geval voor de afstemming tussen geestelijk
verzorger en pastor in transmuraal perspectief.
Vervolgens passen we deze taakstelling toe op
de IC; achtereenvolgens specificeren we voor
deze context de aandacht voor zingeving en
levensbeschouwing, de kwaliteit van leven en
ten slotte de kwaliteit van zorg. Daarmee wordt
de titel van dit artikel helder: op de IC dient
de betrokkenheid van geestelijke verzorging
(en pastoraat) een intensieve betrokkenheid te
zijn. Met korte praktijkvoorbeelden willen we
deze stelling kracht bij zetten en de status van
onze bijdrage als bescheiden praktijkrapportage
onderstrepen.

Multidisciplinair
Dagelijks worden er op de IC mensen
opgenomen, die zich in een crisissituatie

22-05-12 12:38‘ ‘



BT [ [

bevinden. De geestelijk verzorger biedt een
luisterend oor en loopt een stukje mee op de
weg die de ander moet gaan. De patiént bepaalt
in deze ontmoeting wat ter sprake gebracht
wordt, mondeling, schriftelijk of met gebaren.
De geestelijk verzorger biedt begeleiding
wanneer door middel van aandachtige
presentie waarden en (levensbeschouwelijke)
overtuigingen worden erkend en bevestigd.
De geestelijke verzorger biedt hulpverlening
wanneer het zingevingsproces uit zijn
evenwicht is geraakt of een belangrijke rol
speelt in de beleving van de ziekte of stoornis
(zie de Beroepsstandaard voor Geestelijk
Verzorger in Zorginstellingen). Religieus
beleven kan een rol spelen, een voorwaarde is
dit echter niet.

Voor de pastor uit de thuissituatie ligt dat
laatste meestal anders; doorgaans delen patiént
en pastor hetzelfde referentiekader, al ligt dat
soms genuanceerd. De meeste pastores houden
het bij aandachtige presentie, voor gerichte
interventie zijn ze vaak minder toegerust.
Geintegreerd multidisciplinair samenwerken
op de IC ligt eerder op de weg van de geestelijk
verzorger dan op die van de basispastor. Voor
deze laatste is het echter wenselijk om kennis
te nemen van het werkkader van de geestelijke
verzorging op de IC, zodat de eigen bijdrage
daarin zo goed mogelijk een plaats kan krijgen.

Een van de taken is de multidisciplinaire
samenwerking. In dat verband pleiten Hughes
e.a. (2007) voor een volwaardige implementatie
van de geestelijk verzorger binnen de IC-staf.
Uit hun onderzoek blijkt dat het vroegtijdig
inschakelen van de geestelijk verzorger in
het belang is van patiént, familie en staf. Het

HANDELINGEN 2012 | 2

‘ ‘ Handelingen_2_2012.indd 47

H EEms

inschakelen van geestelijke verzorging heeft een
positieve invloed op patiénttevredenheidsscores
en zelfs op de ligduur op de IC.

Communicatie op de IC

Kenmerkend voor de IC is dat patiénten
wegens hun ziekte of behandeling (beademing,
sedatie) niet meer in staat zijn op een
vertrouwde manier te communiceren. Soms
kunnen patiénten wel goed horen, alleen

niet meer spreken. Zo'n situatie vraagt van
familie en ook van zorgverleners bijzondere
vaardigheden, geduld en invoelingsvermogen;
schrijven en non-verbale uitingen zijn soms

de enige communicatiemiddelen. Als het over
levensbeschouwelijke vragen gaat, dreigen
nuances verloren te gaan. Maar ook dan
kunnen stiltes veelzeggend zijn. Het uithouden
in de stilte is een teken van trouw aan de ander.
Soms voelen patiénten op de IC zich in de steek
gelaten omdat mensen wegblijven vanwege

dat ontbreken van wederzijds bevredigende
communicatie. Ook de pastor of predikant
laat het wel eens afweten. Ter Horst (2007)
beschrijft mogelijke beweegredenen om
lijdende medemensen in de steek te laten:
zelfbescherming, egoisme, achteloosheid,
oppervlakkigheid en schroom.

Na een ernstig verkeersongeval komt een
jongeman met een hoge dwarslaesie — volledige
verlamming van armen en benen — op de

IC. Hij is niet aanspreekbaar. De geestelijk
verzorger leert de jongeman ‘kennen’ uit de
verhalen van de vriendin en naaste familie.
Wanneer hij weer aanspreekbaar is, staat de
jongeman open voor begeleiding, ook door de

47

>

22-05-12 12:38‘ ‘



Handelingen_2_2012.indd 48 - 22-05-12 . 12:38



geestelijk verzorger. In de contacten die volgen
laat de patiént een diepe indruk na door

de positieve wijze waarop hij met zijn ziek-
zijn omgaat. Ondanks sombere momenten

is hij zeer betrokken op zijn omgeving en de
omgeving op hem. Daardoor geeft hij zijn
omgeving iets terug. Wanneer de geestelijk
verzorger hem dit meegeeft bij een naderend
afscheid, antwoordt hij dat hij het zo nog niet
had gezien.

Communicatie is essentieel

Transparantie over de wijze waarop de
geestelijk verzorger met patiénten en hun
omgeving communiceert, vormt de basis voor
een goede samenwerking en afstemming met
de andere disciplines. A fortiori is op de IC
communicatie essentieel, met als belangrijke
elementen: signaleren, doorverwijzen en
terugkoppelen. Ook voor de basispastor
voorkomt transparante communicatie
geisoleerd bezig zijn. Vaak wordt aan collega-
zorgverleners transparante communicatie
over de bijdrage van de pastor of geestelijk
verzorger onthouden met een beroep op de
vrijplaats en het ambtsgeheim. De vrijplaats is
echter allesbehalve een vrijbrief om het eigen
handelen niet te hoeven verantwoorden. Ze is
een recht van de patiént op geheimhouding ten
aanzien van levensbeschouwelijk-inhoudelijke
aangelegenheden. Tegelijk is het welzijn van de
patiént erbij gebaat dat, zo mogelijk in overleg
met de patiént of diens naasten, zorgrelevante
aspecten van de levensvisie van de patiént

< ‘Engel van de laatste troost, H.N. Werkman

Foto: René Rosmolen

HANDELINGEN 2012 | 2

Handelingen_2_2012.indd 49

in het kader van het gedeeld beroepsgeheim
uitgewisseld worden.

Wederzijds vertrouwen

Wederzijds vertrouwen is een voorwaarde
voor geintegreerd samenwerken. De geestelijk
verzorger zal zich tussen het IC-personeel
begeven, concreet door het bijwonen van

een koffiepauze tot het gesprek over en actief
participeren in de zorg. De geestelijk verzorger
is er evenzeer voor de medewerkers. Zijn er
problemen bij de uitoefening van hun taak,
dan moeten zij een beroep kunnen doen op de
geestelijk verzorger.

Rituele communicatie

Een bijzonder element van de communicatie
door geestelijk verzorgers met patiénten en
hun omgeving vormt de rituele communicatie,
die in deze context vaak uitdrukking krijgt

via een ziekenzegen of ziekenzalving. Van
Meurs (2009) heeft de uitdaging beschreven
om in de voltrekking van dit ritueel op de

IC tegelijk te communiceren met de patiént

en diens omgeving, met de bredere — vaak

niet aanwezige — gemeenschap en met de
levensbeschouwelijke traditie. Wanneer een
van deze elementen veronachtzaamd wordt,
verliest het ritueel een belangrijk deel van haar
betekenis en functie. Dat brengt ons bij de
aandacht voor zingeving en levensbeschouwing
op deIC.

Zingeving op de IC

Opname op een IC ervaart menigeen als een
existenti€le crisis. In de beleving van het ziek-
zijn speelt ook bij de IC-patiénten en hun >

49

22-05-12 12:38‘ ‘



BT [ [

naasten het zingevingsproces een belangrijke
rol. Dit proces omvat twee elementen:
oriéntatie en evaluatie. Het leven moet
vooreerst te begrijpen zijn en vervolgens de
moeite waard (Van der Lans 2006). De vraag
‘waarom?’ richt zich zowel op de oorzaken als
op het doel. Het lijden wordt verergerd wanneer

Geen vrijbrief om
het eigen handelen niet
te hoeven verantwoorden

de angst speelt dat iets in het eigen verleden
oorzaak zou kunnen zijn van het leed (Van de
Beek 1984). De geestelijk verzorger kan deze
angst bespreekbaar maken. Een patiént komt
op verhaal door zijn levensgeschiedenis aan
de geestelijk verzorger toe te vertrouwen. ‘Een
pastor helpt bij het slopen van een barricade
door in te gaan op de belemmering; het gesprek
zal dan gekenmerkt worden door luisteren,
samen ontdekken, bespreken, overleggen’
(Lindijer 1989).

Op verzoek van de intensivist gaat de geestelijk
verzorger kennismaken bij mevrouw A. Ze

zit in een rolstoel en haar dochter is bij haar.
Mevrouw heeft drie jaar geleden een CVA,

een beroerte, gehad en is halfzijdig verlamd.
Nu is ze twee keer aan de aorta, de grote
lichaamsslagader, geopereerd met complicaties
als gevolg. Ze is heel verdrietig. Drie jaar
geleden is ze bediend, maar ze is haar geloof
kwijtgeraakt. Bidden hoeft voor haar niet meer.
Ze worstelt met de vragen: ‘Waarom?, ‘Waar

is dit goed voor?” De vader van mevrouw A. is
aan kanker overleden en zei toen: ‘Als het maar
ergens goed voor is.” Zelf ziet ze nu niet waar

50

‘ ‘ Handelingen_2_2012.indd 50

H EEms

dit lijden allemaal goed voor is en uit dit aan
de geestelijk verzorger. De geestelijk verzorger
vertelt haar dat er ook lijden is waar geen
verklaring voor bestaat; dat niet op alle vragen
antwoorden te vinden zijn.

Mensen in crisis hebben behoefte aan

steun. Continuiteit van aandacht kan in

alle verwarring houvast schenken. Ook een
basispastor die trouw blijft in begeleiding en
steun, biedt de patiént perspectief in een voor
hem of haar beleving uitzichtloze situatie.

Levensbeschouwing

De geestelijke verzorger komt in aanraking
met patiénten en naasten met een diverse le-
vensbeschouwelijke achtergrond. Deze levens-
beschouwing is medebepalend voor de wijze
waarop de patiént en de naasten omgaan met
de crisissituatie. Het gaat hierbij om basale
overtuigingen, centrale waarden en een levens-
gevoel van waaruit de patiént en/of de naasten
indien nodig hun keuzes maken, ook op het
ethische vlak (cf. Beroepsstandaard VGVZ).

In de crisissituatie van de IC is de geestelijk
verzorger de aangewezen professional om de
patiént en zijn naasten de gelegenheid te bieden
de eigen levensbeschouwing in vertrouwen te
kunnen verwoorden. Daarbij wordt uitgegaan
van respect voor ieders levensbeschouwing.
Ethische keuzes dienen overeen te stemmen
met iemands persoonlijke basisovertuigingen
over wat leven betekent, maar ook wat waardig
sterven inhoudt. Spirituele nood van patiénten
is bij uitstek het domein waarop de geestelijk

verzorger deskundig is.

22-05-12 12:38‘ ‘



BT [ [

Een patiént is het houvast in zijn geloof
kwijtgeraakt. In de crisissituatie waarin hij zich
bevindt, vertrouwt hij de geestelijk verzorger
toe hoe hij afgelopen nacht geworsteld heeft
met het religieus beleven van zijn ziek-zijn.

De geestelijke verzorger probeert vanuit een
persoonlijke geloofsovertuiging aan te sluiten
bij de hulpvraag van de patiént. Ontroerd
vertelt de patiént de volgende dag dat hij zijn
houvast hervonden heeft. ‘Ik heb gisteravond en
vanmorgen God gedankt voor ons gesprek.

Op de IC komt de multiculturele
verscheidenheid qua levensbeschouwing in het
bijzonder tot uiting wanneer er sprake is van
verschil in opvattingen over de mogelijkheden
en grenzen van medisch ingrijpen. Desnoods
kan de geestelijk verzorger een deskundige uit
de eigen cultuur erbij betrekken. Niet zelden
kan dat een geestelijke van een bepaalde
denominatie zijn. In een aantal zorginstellingen
heeft de dienst geestelijke verzorging een lijst
beschikbaar van medewerkers uit verschillende
culturen die bereid zijn om bij te springen.
Sommige zorginstellingen beschikken over

een specifieke zorgconsulent voor allochtone
patiénten. Een zogenaamde ‘cultuurkoffer’

of een digitaal informatiesysteem over

religie, cultuur en zorg kan ook dienstig

zijn. Ten slotte kunnen ook familieleden van
patiénten bepaalde zaken uit de eigen cultuur
verduidelijken.

Een Surinaamse moeder zit op de IC bij
het bed van haar zoon. Haar zoon is niet
aanspreekbaar. Ze zingt christelijke liederen
voor hem. Ze vraagt de geestelijk verzorger

HANDELINGEN 2012 | 2

‘ ‘ Handelingen_2_2012.indd 51

naar een tekst van een christelijk lied dat haar
zoon als kleine jongen altijd zong. Het was zijn
lievelingslied, maar ze is de tekst kwijt. Na enig
zoekwerk kan de geestelijk verzorger de moeder
de tekst overhandigen, waarna ze het voor haar
zoon spontaan begint te zingen. Haar zoon is
nog niet aanspreekbaar, maar het geeft haar
kracht en troost in deze fase. Veel later laat

de jongen op de verpleegafdeling de geestelijk
verzorger weten hoe blij hij is met de tekst van
zijn lievelingslied van vroeger.

Zeker op een IC hoort ruimte voor
levensbeschouwing gewoon bij de aandacht
voor mensen in hun totaliteit. Het kunnen
beleven van levensbeschouwing is een waarde
op zichzelf. Tegelijk kan dit bijdragen tot
verwerking en genezing. Op die manier wordt
de levensbeschouwing van de patiént relevant
voor de kwaliteit van leven en de kwaliteit van
zorg (Smeets 2007).

Kwaliteit van leven
Een patiént aan de beademing op de IC
schrijft voor de geestelijk verzorger de volgende
woorden op papier: ‘beslissing nemen — forceren
— wachttijd — welk doel dient dit?” Tevens
herhaalt ze keer op keer dezelfde handgebaren
in dezelfde volgorde: eerst wijst ze naar zichzelf,
vervolgens naar de geestelijk verzorger en
uiteindelijk gaat haar hand naar haar keel en
trekt ze een horizontale lijn. De patiént wil met
de geestelijk verzorger de morele keuze delen
waarvoor ze zich geplaatst ziet: is het niet beter
de behandeling te staken en misschien zelfs het
leven te beéindigen? >

51

22-05-12 12:38‘ ‘



BT [ [

Op dit moment verschijnen geestelijk
verzorgers meestal op het toneel, voor rituelen
en stervensbegeleiding. Hun expertise ten
aanzien van crisis, sterven en afscheid komt
beter tot haar recht door ze te betrekken op

het bredere kader van ‘kwaliteit van leven’ Dit
is een containerbegrip waaronder meestal het
vrij zijn van pijn en ondraaglijk lijden alsook
het belang van religie door de patiént wordt
verstaan. Recent is er ook meer aandacht voor
spirituele coping als onderdeel van kwaliteit van
leven (Schilderman & Van Laarhoven 2008). De
geestelijk verzorger maakt kwaliteit van leven
bespreekbaar met de patiént en de naasten,
mede in het licht van het levensbeschouwelijk
referentiekader. “Vanuit dat kader kunnen
antwoorden oplichten die richting geven, die

Opname op een IC
ervaart menigeen als
een existentiéle crisis

troosten, die tot verder nadenken stemmen’
(Doolaard 2006).

Inzake kwaliteit van leven gaat het dus om
het perspectief van patiénten en hun omgeving.
Wat is hun kijk op leven en sterven? Menig
patiént geeft aan dat het voor haar of hem niet
meer hoeft. Het is voorstelbaar dat dit soms
gemakkelijker te delen is met een geestelijk ver-
zorger. Deels om de familie niet teleur te stellen,
deels omdat er moed voor nodig is om dit ken-
baar te maken. Het karakter van de patiént en
de opgebouwde relatie met verpleging en artsen
spelen hierin een rol. De patiént wil ook de
hulpverleners niet teleurstellen. ‘Ze doen zo hun
best’ is een vaak gehoorde uiting van de patién-
ten. De geestelijk verzorger kan met de patiént

52

‘ ‘ Handelingen_2_2012.indd 52

H EEms

zoeken naar een heldere formulering van een
persoonlijke visie en hoe deze uit te dragen naar
de naasten en naar zorgverleners.

Patiénten kunnen tijdens de opname op
de IC toegroeien naar een naderend einde en
verlangen om te sterven. Ze durven dit niet
altijd te uiten naar hun geliefden, maar wel naar
een betrokken ‘buitenstaander’

Zo vertelde een jonge moeder over haar bijna-
doodervaring het volgende aan de geestelijk
verzorger: ‘U zult mij wel een ontaarde moeder
vinden, maar ik ben al boven geweest. Ik wilde
niet meer terug. Voor mijn kinderen werd wel
gezorgd, daar was ik niet bang voor. Het was
daar zo mooi. Maar er werd mij gezegd dat
mijn taak nog niet af was en nu lig ik hier weer
in bed.

De patiént bevindt zich in een crisis, maar de
naasten lijden in meer of mindere mate mee.
Ze worden vaak geplaatst voor voldongen
feiten. Dikwijls zijn ze niet eensgezind. Mensen
betrekken de situatie op zichzelf en komen
dan tot de ontdekking dat voor de een de
situatie wel acceptabel is en voor de ander
niet. Bijvoorbeeld wanneer de vraag zich
aandient om bij complicaties al dan niet meer
te reanimeren. Ook de basispastor kan een
bemiddelende rol spelen door de naasten met
elkaar in gesprek te brengen.

Zo was de geestelijk verzorger aanwezig bij
een gesprek tussen een dochter en een zoon,
die verschillend dachten over de situatie van
hun vader die niet aanspreekbaar was en
werd beademd. De zoon zei tegen zijn zus:

22-05-12 12:38‘ ‘



BT [ [

Als ik zo zou komen te liggen, zou ik dat niet
willen.” Waarop de dochter kort maar duidelijk
antwoordde: ‘Maar ik wel’

Kwaliteit van zorg

Momenteel werken geestelijk verzorgers op de
IC vrij geisoleerd en hebben zij een beperkte
inbreng. Naar ons inzicht heeft geestelijke
verzorging een complementaire taak binnen
multidisciplinaire zorg en dient zij geintegreerd
te worden binnen de kwaliteit van zorg in
brede zin. Kwaliteit van zorg vatten we daarbij
pragmatisch op als beleidskeuzes, procedures
en protocollen die gericht zijn op de optimale
afstemming van het zorghandelen op de
noden van patiénten (Smeets e.a. 2011). In
overheidsdocumenten over kwaliteit van zorg
wordt een bedrijfseconomische taal gebruikt.
Opvallend genoeg zijn er geen woorden

te vinden als ‘zingeving), ‘athankelijkheid’,
‘betrokkenheid’ of ‘dood’ (Doolaard 2006).

‘Hoe kostbaar is een kwetsbaar mens?” Deze
uitdrukking komt uit een gedicht van Okke
Jager, gemaakt één week voor hij zelf ziek
werd. Een gedicht over kostbaarheid van de
mens in emotionele en spirituele zin, over
kwetsbaarheid: ‘Tk was al kwetsbaar toen ik
schreef over ‘de kwetsbaarheid”

Op de IC is de intensivist verantwoordelijk
voor het te voeren zorgbeleid. Belangrijk is dat
de visie van de intensivist naar alle betrokkenen
duidelijk en eenduidig wordt verwoord. Te
denken valt aan uniformiteit ten aanzien van
bijvoorbeeld beperkingen in het medisch
handelen. De verpleegkundigen en andere
hulpverleners hebben hun eigen bevindingen.
Wanneer een moreel beraad plaatsvindt, is het

HANDELINGEN 2012 | 2

‘ ‘ Handelingen_2_2012.indd 53

H EEms

belangrijk dat alle overwegingen meegenomen
worden met het oog op het beleid. In deze
overlegvorm is er ook een rol weggelegd voor
de geestelijk verzorger. Het is voor naasten
van groot belang dat ze de zorgvisie van de
hulpverleners en het daaruit voortvloeiend
beleid ook kunnen toetsen aan hun eigen
overtuigingen.

Geintegreerd bijdragen aan kwaliteit van
zorg is een wisselwerking, die staat of valt
met het signaleren door de IC-zorgverlener,
doorverwijzen naar de geestelijk verzorger
en terugkoppeling door laatstgenoemde naar
de IC-zorgverlener. De geestelijk verzorger
participeert in moreel beraad over een patiént
en schoolt andere medewerkers op het terrein
van zingeving en spiritualiteit. Wanneer andere
zorgverleners kennis hebben van de bijdrage
van de geestelijk verzorger, zullen ze deze meer
inschakelen. De verzoeken tot begeleiding
nemen nog meer toe, wanneer IC-zorgverleners
van patiénten en naasten te horen krijgen wat
de geestelijke bijstand voor hen betekent.

Op de IC speelt inzake kwaliteit van zorg on-
der meer de kwestie van al dan niet abstineren
(alle behandelingsmodaliteiten worden gestopt
met uitzondering van pijnbestrijding en com-
forttherapie). Wat voor de één een logisch ge-
volg is van een behandeling die geen heil meer
brengt, betekent voor een ander grote moeite.
De geestelijk verzorger kan bijdragen aan het
relateren van de keuzes in de behandeling aan
de morele en andere levensbeschouwelijke over-
tuigingen van de patiént. Gevraagd en onge-
vraagd kan de geestelijk verzorger dit in overleg
ter sprake brengen.

Uit onderzoek van Gries e.a. (2008) is geble- >

53

22-05-12 12:38‘ ‘



BT [ [

ken dat familieleden meer tevreden zijn over
de besluitvorming en meer steun ervaren bij
abstinerend beleid, wanneer er duidelijk wordt
gecommuniceerd tijdens de familiegesprekken
en de spirituele behoeften van de familie in
kaart zijn gebracht. Zo kan protocollisering in
deze fase een belangrijke bijdrage leveren aan
tevredenheid, maar mogelijk ook aan preventie
van stoornissen als depressie, bezorgdheid en
PTSD (posttraumatic stress disorder).

Afstemmen
Dat brengt ons bij het volgende punt. Vanuit
de Verenigde Staten komt er steeds meer
wetenschappelijke fundering van de geestelijke
verzorging in de kwaliteit van zorg. Een
belangrijke parameter van kwaliteit van zorg is
bijvoorbeeld satisfactieonderzoek. Zo hebben
Wall e.a. (2007) de waardering van de zorg
bestudeerd in de laatste 24 uur in het leven
van een patiént. Uit hun onderzoek bleek
dat familieleden meer tevreden waren met
spirituele zorg wanneer er in de laatste 24 uur
van het leven van een geliefde een pastor of
spiritueel adviseur betrokken was. Bovendien
was er een belangrijke relatie tussen de
tevredenheid op het gebied van spirituele zorg
en de tevredenheid over de totale IC-ervaring.
Byock e.a. (2006) bepleiten een verbetering
van palliatieve zorg op de IC door onderlinge
afstemming tussen strategieén en interventies

binnen de palliatieve zorg en de intensieve zorg.

Geprogrammeerde interventies, waaronder
aandacht voor het emotioneel en spiritueel
welzijn van de patiént en familie, zijn succesvol
geimplementeerd en lieten vervolgens een

verbetering zien van de kwaliteit van zorg,

54

‘ ‘ Handelingen_2_2012.indd 54

H EEms

efficiént gebruik van hulpmiddelen, reductie
van onenigheid en een verhoging van
tevredenheid bij de leiding.

Tot hoever een behandeling wordt
voortgezet, is een vraag die vooral bij een
patiént en de naasten meer en meer op de
voorgrond treedt zodra er in hun beleving
geen zichtbare vooruitgang wordt geboekt in
het genezingsproces. De geestelijk verzorger
heeft de taak de patiént bij te staan in dit
proces en zo nodig de beleving van de patiént
en naasten terug te koppelen naar artsen en
verpleegkundigen.

Een belangrijk aspect van kwaliteit van
zorg is het betrekken van de eerste lijn —
mede in het licht van het huidige proces
van transmuralisering. Gezien de huidige
schaalvergroting in het basispastoraat is het niet
meer evident dat de basispastor de patiént en
zijn familie/naasten kent, wat voor de huisarts
vaker wel geldt. De crisissituatie van de IC-
opname kan echter wel een aanleiding zijn om
contact met de basispastor tot stand te brengen,
ook met het oog op de nazorg. De afstemming
tussen geestelijk verzorger en basispastor vormt
daartoe een belangrijke bijdrage. Indien de
naasten geen binding met een kerk hebben, kan
gekeken worden of een vrijgevestigd geestelijk
verzorger beschikbaar is.

Tot slot

De geestelijk verzorger en de basispastor
hebben de taak om samen met de patiénten
en hun naasten te onderzoeken wat voor
hem of haar de beste weg is. Dat geldt in
het gewone leven, op elke afdeling van het
ziekenhuis en zeker op de IC. Nog meer dan

22-05-12 12:38‘ ‘



BT [ [

elders is op de IC onzeker waar die weg op uit
zal lopen. Uiteindelijk is de reis belangrijker
dan de aankomst, hebben wij betoogd. Op die
reis moet er aandacht zijn voor alle aspecten
van het mens-zijn. Niemand kan de patiént
voorschrijven tot hoever hij moet gaan, maar
omdat de patiént op de IC zo kwetsbaar

en athankelijk is, is er intensieve aandacht

en zorg nodig; en zeker niet uitsluitend de
hoogtechnologische medische zorg die het eerst
in het oog springt. Dit is in het bijzonder van
belang bij abstinerend beleid, om een eventueel
naderend einde te kunnen accepteren en om op
waardige wijze afscheid te kunnen nemen en
het komende rouwproces draaglijker te maken.
De geestelijk verzorger en zo mogelijk ook de
basispastor is een reisgenoot voor patiént en
familie. In het bijzonder de geestelijk verzorger
op de IC staat daarin schouder aan schouder
met andere zorgverleners.

We zijn ingegaan op de diverse vormen
waarin de betrokkenheid van geestelijke
verzorging op de IC gestalte kan krijgen.

Voor de hier geschetste rolinvulling is het
opbouwen van een vertrouwensband met
medezorgverleners, patiénten en hun omgeving
essentieel. Het behoeft geen betoog dat zo'n
vertrouwensband tijdsinvestering en wederzijds
respect en waardering vraagt. Echter, hoe de
geestelijk verzorger in de multidisciplinaire
samenwerking op de beste wijze de eigen
‘diagnostiek’ en interventies kan vormgeven

is nog een uitgestrekt ferra incognita. Het is
voor de toekomst van het beroep essentieel dat
geestelijk verzorgers hierin verdere stappen
zetten. <

HANDELINGEN 2012 | 2

‘ ‘ Handelingen_2_2012.indd 55

Literatuur

Beek, A. van de (1984). Waarom? Over lijden, schuld en God.
Nijkerk: Callenbach, 46.

Beroepsstandaard voor de Geestelijk Verzorger in
Zorginstellingen (2010). Vereniging voor Geestelijk
Verzorgers in Zorginstellingen. Zoetermeer:
Boekencentrum Uitgevers.

Breukelen, H. van (2003°). Pastor op de intensive care.
Nijmegen: KSGV.

Byock, I., MD (2006). Improving palliative care in intensive
care units: Identifying strategies and interventions that
work. In: Critical Care Medicine, 2006, Vol. 34, No. 11
(Suppl.).

Doolaard, J. (2006). Nieuw Handboek Geestelijke Verzorging.
Kampen: Kok, 493, 497.

Gries, C.J. e.a. (2008). Family Member Satisfaction With
End-of-Life Decision Making in the ICU. In: Chest, 2008,
133,704-712.

Jordens, K. & Neijnens, 1. (2010). Oncologie en geestelijke
verzorging. Apeldoorn: Garant.

Hijweege, N.M. & Pieper, J.Z.T. (2008). Zingeving in het
contact tussen arts en patiént. Tijdschrift Geestelijke
Verzorging 11, nr. 48, 28-35.

Horst, W. ter (2004%). Over troosten en verdriet. Kampen:
Kok, 18-20.

Hughes, Brian, MDiv, BCC e.a.(2007). Innovative Solutions:
A Plurality of Vision. Integrating the Chaplain into
the Critical Care Unit. In: Dimensions of Critical Care
Nursing, 20075 26 (3), 91/95.

Jager, O. (1992). Hoe kostbaar is een kwetsbaar mens. Baarn:
Ten Have.

Kwaliteitswet zorginstellingen, 18 januari 1996; artikel 3.

Lans, J. van der (2006). Religie ervaren. Tilburg: KSGV.

Lindijer, C.H. (1989). Leven en dood: zaak van het pastoraat.
’s Gravenhage: Meinema, 85.

Meurs, J. van (2009). Werken met rituelen in de geestelijke
verzorging. Tijdschrift Geestelijke Verzorging 12, nr. 52,
34-39.

Schilderman, H. & Laarhoven, H. van. Kwaliteit van leven
in de zorg rond het levenseinde. In: Handelingen 2008/5,
45-52.

Smeets, W. (2007). Geestelijk verzorger en arts: partners in
kwaliteitszorg. Tijdschrift Geestelijke Verzorging 10, nr.44,
17.

Smeets, W., Gribnau, F. & Ven, H. van der (2011). Quality
Assurance and Spiritual Care. In: Journal of Empirical
Theology 24, 80-121.

Wall, Richard J. e.a. (2007). Spiritual care of families in the
intensive care unit. In: Critical Care Medicine, 2007, Vol.
35, No. 4.

55

22-05-12 12:38‘ ‘



___TIEEEN ® T

IN BEELD | RENE ROSMOLEN

0 |

Onschuldig rood

n 1906 werd de Duitse expressionistische schilder Emil Nolde (1867-1956)

uitgenodigd om lid te worden van de kunstenaarsgroep Die Briicke. Hiermee begon

een intensieve fase in zijn werk. Ook zijn eerste bloemenschilderijen ontstonden
vanaf die tijd. Op het Deense platteland Alsen, waar Nolde samen met zijn vrouw Ada
een vissershuisje bewoonde, werd hij geinspireerd door de bloeiende planten in zijn eigen
tuin. In zijn biografie zegt Nolde over de start van deze reeks: ‘De kleuren van de bloemen
trokken me onweerstaanbaar aan, en ineens stond ik daar te schilderen. De kleuren van
de bloeiende bloemen, de zuiverheid van de kleuren: ik voelde liefde voor de bloemen om
hun levenslot: ontkiemen, bloeien, stralen, verwelken en weggegooid in een kuil’ (in: Jaren
van strijd, blz. 100). Ook in latere jaren bleven tuinen en bloemen een centraal thema in
Noldes oeuvre. Overal waar hij zich langere tijd vestigde, legde hij bloementuinen aan.

In 1908 schilderde hij dit schilderij ‘Grote klaprozen’. Geinspireerd door Van Gogh
brengt hij deze bloemenpracht van zeer dichtbij in beeld. Alsof je door een zoomlens van
een fototoestel kijkt. Oog in oog sta je als kijker voor dit dansende en dappere rood.

@ Ik las ooit dat de klaproos alleen op verstoorde grond aangetroffen wordt. Zolang de
bodem met rust wordt gelaten, kan het zaad desnoods honderd jaar blijven liggen. Pas
wanneer de grond omgewoeld wordt, ontkiemen deze ‘slapende’ zaden. Dat is wat er
in de Eerste Wereldoorlog in Frankrijk en Belgié¢ gebeurde, toen soldaten elkaar vanuit
de loopgraven met granaten bestookten. De grond werd omgeploegd en er verschenen
tussen de loopgraven uitbundige velden vol klaprozen. Sindsdien is de klaproos, de poppy,
symbool van de grote oorlog.

Ik kijk nogmaals naar Noldes klaprozen. Hij schilderde voor de oorlog. Ik kan er niet
meer naar kijken zonder de oorlog. Slapend zaad door geweld ontkiemd. Slapend zaad: dat
tot waakzaamheid maant. Het onschuldige rood bevraagt mij op mijn geweld. <

Grote klaprozen’ (1908), Emil Nolde (1867-1956) >

56

?i’ _F AL St CIREENETERE

‘ ‘ Handelingen_2_2012.indd 56 @ 220512 12:38



g A

Handelingen_2_2012.indd 57 ! 7 ) 22-05-12 12:35‘




Handelingen_2_2012.indd 58 @ 220512 12:38




BT [ [

ERVARING | EVERT-JAN VLEDDER

H EEms

Al horend bijbellezen

Wekelijks sta ik als predikant voor dezelfde uitdaging: om na in-
tensief lezen van de bijbelteksten te komen tot een preek. Ik neem
daarvoor de tijd. Toch gaat het mij niet anders dan menig ander: de
tijd is kostbaar, de materie ‘hoekig’ en pasklare antwoorden zijn niet
voorhanden. Teksten zijn er om voortdurend gehoord te worden, en
als eerste sta ik aan de kant van de hoorders. Een luisteroefening.

oe kom ik in vrij korte tijd tot de

kern van een tekst en hoe vertaal ik

de bijbeltekst in de kostbare tijd op
een verantwoorde manier naar mijn hoorders,
de gemeente? Ik sta aan de kant van mijn
hoorders, uitgaande van de brede consensus dat
een voorganger, in Gijs Dingemans’ woorden,
‘de eerste hoorder onder hoorders’is (1991, 14).
De voorganger is primus inter pares en hoort
de Schriften als mens, als gelovige, als zondaar
en zoeker. Dat alles echter als éérste hoorder,
als ‘professional’ (zie ook Van der Laan 1989, 9;
Oskam & Geel 1999, 29; Van Dam 2004, 12).

De hoorder serieus nemen lijkt evident,

maar ik krijg de indruk dat de persoon van
de predikant als hoorder ‘erbij gehaald moet
worden’ Nemen wij echter de uitgangspunten
van Kees Waaijman (2004) serieus, dan kom ik
als hoorder nog dichter bij mijn gehoor en de
tekst, omdat de bijbelteksten er naar hun aard
zijn om gehoord te worden. Waaijman gebruikt

< ‘Religie nu, Eddy Seesing. Foto: René Rosmolen

HANDELINGEN 2012 | 2

Handelingen_2_2012.indd 59

het begrip ‘lezen’. Hij bedoelt daarmee: ‘het
hele hermeneutische proces: tekstopvatting,
lezing, interpretatie, verstaan, toe-eigening

en doorwerking’ (2004, 9). Ik gebruik echter
‘horen’, omdat het dichter bij het principe ligt
dat bijbelteksten aanvankelijk eerst hardop
voorgelezen werden, en in dit voorlezen en
horen er iets merkwaardigs gebeurt: daarin
klinkt iets van Gods stem door (zie ook Snoek
2010, 93).

Lezen en luisteren
De schrijvers van de Bijbel waren dichters en
kunstenaars, die taal, beelden en metaforen
kozen om te overtuigen, zegt Thomas G. Long.
Ze waren ‘predikers’ die geloof en inzicht bij
de hoorders wilden genereren. ‘Ze namen hun
hoorders serieus, en bijbelse interpretatie die de
hedendaagse hoorder serieus neemt, kijkt naar
de patronen die zij in de tekst hebben geweven’
(2007, 78).

In Basisinstrumenten, een werkmap bij de
werkbegeleiding van predikanten, staan de >

59

22-05-12 12:38‘ ‘



BT [ [

volgende vragen ter overweging bij de tekst

in het proces van voorbereiding (22): ‘Wat
hoor ik hierin? Heb ik vragen, herkenningen,
aarzelingen? Wat maakt dit bij mij los? Voel ik
me aangesproken, uitgedaagd, opgeroepen tot
consequenties?’ (zie ook Dingemans 1991, 187;
Oskam & Geel 1999, 28; Van Dam 2004, 14; De
Zwart 2008, 59).

Henk van der Meulen (2008, 85) vraagt zich
af wanneer de meditatie in de voorbereiding
plaatsvindt. Aan het begin, zeg ik dan, als
‘meditatie’ in engere zin. Dat is niet zo
uitgebreid als Jos Douma (2000, 124, 235-
250), die een bredere methode van meditatie
in de preekvoorbereiding heeft uitgewerkt. Tk

Ik ga uit
van het feit
dat God wil ‘spreken’

ga uit van het feit dat God wil ‘spreken’. Dat
vindt al plaats in het hardop lezen via de lectio
en meditatio, en daarvoor wacht ik niet tot de
oratio en contemplatio, dus beperkt aansluitend
bij de lectio divina (Douma 2008, 4). Het
hardop lezen als gehoorde tekst is uitgangspunt
van Dingemans (1991, 187), Van der Laan
(1989, 13) en De Zwart (2008, 51). Behalve

dat men zo het dichtst bij de hoorder komt,
werken zij echter niet verder uit waarom. Het
meditatief element komt vooral in het hardop
lezen van de tekst, zegt Van Dam. Aan Douma
ontleent hij het inzicht dat ‘meditatie’ komt via
de Latijnse vertaling meditatio van het Griekse
melete, dat in de Septuaginta de vertaling is van
het Hebreeuwse hgd. ‘Hgd is het steeds weer
halfluid lezen van het Woord van God (Jozua
1:8 en Psalm 1:2)’ (2004, 17).

‘ ‘ Handelingen_2_2012.indd 60

H EEms

Met Waaijman werk ik in dit artikel deze
noodzaak verder uit. De algemene associatieve
vragen in de meditatie perk ik echter in omdat
ze te algemeen zijn en te weinig met de soort
tekst rekening houden. Bij de eerste lezing (zie
De Zwart 2008, 57-59, voor vijf voorbeelden
van eerste lezingen) bied ik gerichte associatieve
vragen waardoor ik én de voorbereiding
persoonlijk maak én het genre van de tekst
serieus neem. De soort tekst speelt een grote rol
bij hoe ik de tekst voor het eerst hoor.

De inzichten van Kees Waaijman vat ik sa-
men; hij heeft ze weer ontleend aan de herme-
neutiek van de joodse geleerden Martin Buber,
Franz Rosenzweig en Emmanuel Levinas. Deze
inzichten onderbouwen een aantal vragen die
mij gericht toegang bieden tot de bijbelteksten.
Waaijman spreekt over de Tenach, maar zijn
inzichten zijn ook op het Nieuwe Testament
van toepassing. Aan de hand van een voorbeeld
uit het Matteiis-evangelie (hoofdstuk 18:21-35)
illustreer ik mijn methode van eerste lezing.

Spreken en horen

Het uitgangspunt van Waaijman is dat de
Schrift pas tot leven komt wanneer zij hardop
wordt gelezen. Dit hardop lezen is altijd ook
tegelijk horen. ‘In het lezend horen ontvouwen
zich de tekst en de zin van de Schrift én wordt
de Stem gehoord die daarin spreekt’ (2004,
11). Overeenstemmend met de joodse traditie
gaat Waaijman ervan uit dat de tekst zoals

wij die hebben, zorgvuldig is overgeleverd

en dat het niet mogelijk is om tot een
zogeheten oorspronkelijke tekst te komen. De
overgeleverde tekst staat voorop. De tekst is
met zo een grote zorgvuldigheid overgeleverd,

22-05-12 12:38‘ ‘



BT [ [

dat vergissingen vrijwel uitgesloten zijn,
aldus Rosenzweig en Buber. Zij kunnen zich
nauwelijks voorstellen dat onze kennis van
het Hebreeuws dat van de oorspronkelijke
schrijvers en hoorders kan overtreffen. Ze
kiezen bewust de masoretische tekst (zie
Waaijman 2004, 13; zie ook Emanuel Tov 2010,
47) die vraagtekens zet bij het vermogen om te
komen tot een ‘oorspronkelijke’ tekst.

Anders dan de moderne bijbeluitlegger
die zich omringt met woordenboeken en
commentaren, bevindt een joodse uitlegger van
de Schrift zich in een andere wereld. Hij wil de

Ook het Nieuwe Testament
heeft het karakter
van ‘aanspraak’

Schrift van buiten leren kennen. Het geheel van
de Schrift wordt hem eigen. Het reciteren van
de Thora vormt de kern van zijn vroomheid.
De letterlijke gestalte van de Thora komt tot
leven in haar gesprokenheid. De bijbeltekst
wordt opgevat als gesproken tekst. Veelzeggend
is het volgende citaat:

‘De essentie is dat de uitgesproken tekst in het
reciteren gehoord wordt. Buber noemt dat de
Horleser: terwijl de tekst wordt gezegd, wordt
hij gehoord in de adempauzes tussen het
zeggen. In dit reciterend luisteren openbaart
de Schift haar betekenis. De Schrift drukt
haar zin onmiddellijk uit in de zinnelijkheid
van de tekstvoltrekking. De Schrift is een rite:
de rituele voltrekking is haar openbaring.

Er is geen scheiding tussen inhoud en vorm’
(Waaijman 2004, 15).

HANDELINGEN 2012 | 2

‘ ‘ Handelingen_2_2012.indd 61

H EEms

De tekstconstitutie gebeurt in het zeggen: de
tekst tekent zich af in het oor van de spreker, die
hoort wat hij zegt. Waaijman citeert Levinas:

‘De profetische dimensie van de Schrift
en van de taal in het algemeen bestaat
erin dat de spreker in zijn spreken wordt
aangesproken: ‘alsof ik niet als enig sprak
toen ik sprak’ Horen-in-het-spreken is de
spiritualiteit van de tekst’ (2004, 15-16).

De tekst wordt geconstitueerd in het horen-
zeggen. Dat het in feite een gesproken woord is,
vormt het wezen van de Schift. De Bijbel komt
voort uit een levende voordracht en is ook
daartoe bestemd. Voor Buber dient het feit dat
de Bijbel tot Schrift is geworden, slechts om zo
zijn vorm als gesproken voordracht te houden
(Waaijman 2004, 43).

Deze inzichten hebben voor mij implicaties
voor de voorbereiding om te komen tot
een preek. Dat begint bij het rustig en
geconcentreerd voor mezelf de tekst hardop te
lezen. In het ritme, in de natuurlijke ademtocht
van één tot maximaal dertig woorden, in de
herhalingen groeit langzaam het verstaan van
de tekst. Waaijman vat het mooi samen:

‘Alleen de adembhaling zelf voert ‘tot een ge-
leding in eenheden (kola) die tegelijk adem-
eenheden en betekeniseenheden zijn (...)
Men moet daarbij wel in het oog houden,
dat in het gebied van het zuiver mondelinge
karakter, waarover wij hier spreken, adem-
halen en betekenispauzes hetzelfde moment
zijn’ (...) Terwijl het oog een kolon ziet en de
adem een kolon omspant, vormt de adem-

22-05-12 12:38‘ ‘



BT [ [

pauze nd het kolon het eigenlijke beteke-
nismoment. Het verstaan vindt plaats in de
pauze. Hier wordt de lezer tot hoorder, door
Buber de ‘opmerkzame hoorlezer’ genoemd.
Terwijl de ooglezer bepaald wordt door ‘het
lezend vooruitsnellende oog’, wordt de hoor-
lezer bepaald door ‘het horend volgende oor’.
Is de betekenisrijke adempauze eenmaal toe-
geéigend, dan vervult zij gaandeweg ook de
lezer tijdens het lezen zelf: ‘Hij leest hardop
wat er staat, hij hoort het woord dat hij
spreekt en het komt op hem toe’ (2004, 44).

Gesitueerdheid
Buber stelt dat alle teksten altijd in een bepaalde
situatie zijn gesproken: ‘Het bijbelse woord
is (...) niet los te maken van de situaties van
zijn gesprokenheid, anders verliest het zijn
concreetheid, zijn lijflijkheid’ (Waaijman 2004,
47). De gesitueerdheid van de tekst illustreert
Buber aan de hand van vier voorbeelden, die
parallel lopen met de vier-genre-indeling
van Rosenzweig: casuistiek (gebod), retoriek
(profetie), epiek (geschiedenis) en lyriek
(psalmen) (Waaijman 2004, 48).

Deze gesitueerdheid helpt mij de juiste
to the point-vragen te stellen die mij bij de
voorbereidingen helpen tot de kern(en) door
te dringen. Deze vragen perken het associatief
lezen enigszins in om recht te doen aan het
genre van de tekst. Het voordeel van het
rekening houden met de verschillende genres
is dat de juiste vragen kunnen worden gesteld
en dat vragen die niet verband houden met het
betreffende genre kunnen worden vermeden
(zie ook Snoek 2010, 232).

‘ ‘ Handelingen_2_2012.indd 62

H EEms

Gebod

Het gebod is geen abstracte uitspraak, geen
a-historisch maxime; ook geen sententie,

maar een aanspraak, die iedere tijd opnieuw
hoorders treft die zich er concreet mee inlaten.
Het is niet vrijblijvend, het is horen tegenover
geinteresseerd lezen. ‘Het gesitueerde gebod dat
gesproken wordt als aanspraak in de tweede
persoon tot déze generatie, wordt geh6érd door
mensen van vlees en bloed’ (Waaijman 2004,
49).

« Twee vragen stel ik daarom aan de tekst van het
gebod:
Waartoe spreekt de tekst mij aan?
Wat hoor ik in dit gebod?

Profetie

‘De profetie spreekt mensen aan op een bepaald
uur, in een bepaalde situatie. De werking van
deze aanspraak is athankelijk van de beslissing
die de aangesprokenen nemen’ (Waaijman
2004, 49). Een profetie heeft de opdracht te
spreken tot mensen die zich in een historische
situatie bevinden. Het moet komen tot een
bepaalde beslissing. Dit beslissingsmoment is
niet aan tijd gebonden; het moet telkens weer
opnieuw genomen worden in andere situaties.
‘Het profetisch spreken-horen bevat drie
situatiemomenten: de concrete historische
situatie; de gesitueerdheid van het woord

in het beslissende horen van mensen en de
eeuwige gelding van het profetenwoord in

het onvergankelijke ogenblik, waarop men
ademhaalt en besluit al dan niet in te gaan op
het woord’ (Waaijman 2004, 50).

22-05-12 12:38‘ ‘



BT [ [

* De volgende vragen stel ik aan een tekst van
profetische aard:
Waartoe roept de tekst op?
Welke keuzes moet ik maken?
Ga ik in op deze oproep/opdracht? Waarom wel
of misschien ook niet?

Geschiedenissen

De bijbelse ‘geschiedenissen’ (verhalen, EJV)
bewaren de levende stem van de verteller.

In hun gesprokenheid evoceren zij, leggen

zij verbindingen, wijzen en waarschuwen

zij. De meeste bijbelverhalen zijn gesproken
vertellingen waarin de stem van de verteller

te horen is. Deze vertellingen vervullen vier
functies: ‘(1) de verteller roept de hoorders

op tot een bepaalde houding of een bepaald
gedrag; (2) de verteller legt relaties tussen de
verschillende generaties en perioden;

(3) de verteller haalt bepaalde gestalten als
voorbeeld naar voren en houdt deze als wijzend
voorbeeld aan de hoorders voor;

(4) de verteller waarschuwt de hoorders voor
gevaren en dwaalwegen’ (Waaijman 2004, 50).
Er bestaat dus een bepaalde dialogiek tussen de
levende stem van de verteller en de oren van de
hoorders.

* De vragen die ik stel aan een tekst van
vertellende aard zijn:
Tot welke houding of gedrag roept de tekst mij
op?
Welke relaties bestaan er in de tekst? Oftewel:
welke verbanden zijn er met andere teksten,
verhalen of thema’s?

HANDELINGEN 2012 | 2

‘ ‘ Handelingen_2_2012.indd 63

Welke voorbeelden/identificaties biedt de tekst?
Waartegen waarschuwt de tekst?

Psalmen

‘De Psalmen worden gedragen door de geleefde
onmiddellijkheid van een ik dat zijn nood
uitschreeuwt of van dankbaarheid jubelt.
Onmiddelijkheid betekent een mystieke
ervaring waarin het meest wezenlijke en het
meest centrale in het zelf wordt geraakt. Deze
inwerking gebeurt on-middel-lijk: er zit niets
tussen; er komt geen “middel” of “beeld” aan

te pas’ (Waaijman 2003, 64). De Psalmen zijn
de taal van mensen die persoonlijk spreken, in
de eerste persoon enkelvoud’ (Waaijman 2004,
52). Liturgische gedichten of liturgische litanie,
de ondertoon blijft vaak een persoonlijke

leefsituatie: uiterste nood, vreugde of
dankbaarheid.

* De vragen die ik uit psalmteksten opmaak zijn:
Wat is de grondtoon van de tekst?
Kan ik met de ik-persoon in de tekst meeleven?
Waarmee precies?
Wat zegt de tekst mij persoonlijk?

Met Waaijman stel ik dat Bubers uitgangs-
punten zijn, dat het woord in zijn gesproken-
heid in bepaalde situaties is gesproken en men
mag de situaties van zijn gesprokenheid niet
scheiden. Waaijman zegt hiervan: ‘Als we door
de vier genrevoorbeelden heenkijken, weten
we beter welke ‘situaties’ in het gesproken
woord geincarneerd zijn. Bij het woord in zijn
gesprokenheid gaat het om (1) een aanspraak,
een woord, een oproep, een waarschuwing, een

noodkreet, een jubelzang; >

63

22-05-12 12:38‘ ‘



BT [ [

(2) geuit door mensen in de eerste persoon,
daartoe gevolmachtigd, in het hart van de
gemeenschap, in de onmiddellijkheid van het
roepen; (3) gesproken tot mensen van vlees en
bloed, een jij, een volk, een groep, een geslacht;
(4) in een bepaalde historische situatie, op een
bepaald uur, in een keuzemoment; (5) gehoord
als aanspraak, niet vrijblijvend, met het oog
op een beslissing als oriéntatie. Op de kortste
formule teruggebracht: de gesitueerdheid van
het gesproken woord is het gesprek; de dialoog
tussen mens en mens’ (2004, 52).

Toepassing
In de christelijke traditie is het Nieuwe
Testament in de loop der eeuwen, samen met
het Eerste Testament, deel geworden van de
Bijbel. Alleen al daarom zijn de principes van
Buber via Waaijman ook van toepassing op het
Nieuwe Testament. Ook het Nieuwe Testament
heeft het karakter van ‘aanspraak’. De Bijbel
is in de christelijke traditie als geheel bron
van leven geworden die bepalend is voor het
(geloofs)leven. Het is God die aanspreekt. Deze
‘aanspraak’ van het Eerste Testament heeft zich
in onze christelijke traditie juist verbreed in de
persoon van Jezus Christus. Het Eerste en het
Nieuwe Testament vormen in de christelijke
traditie een eenheid die niet kan worden
verbroken (zie Jagersma 2007, 17).

Naast de eenheid in de twee testamenten
wijst Riemer Roukema (2001, 97-98) erop
dat vele christenen aan het begin niet konden
lezen en aangewezen waren op de voorlezing
van de Bijbel. Eerst uit de Tenach, en later
werden de vroegchristelijke geschriften hieraan
toegevoegd. Men las, ook wanneer men dit voor

64

‘ ‘ Handelingen_2_2012.indd 64

H EEms

zichzelf deed, doorgaans hardop; lezen in stilte
was ongebruikelijk. Dit bevestigt dat ook in de
christelijke traditie de Bijbel er was om gehoord
te worden.

Ik geef hieronder een tekstgedeelte met
uitwerking als voorbeeld. Ik beperk me daarbij
tot één genre uit het Nieuwe Testament: de
evangelién die vaak op de oecumenische
leesrooster staan. De brieven en de apocalyptiek
vergen aparte aandacht.

Voorbeeld: Matteiis 18:21-35, de
gelijkenis over vergeving

Vanwege de vertellende aard van de evangelién
zou ik ze willen situeren onder wat Buber de
‘geschiedenissen’ noemt (zie Vorster 1981, 22;
Du Toit 1980). Dit verhaal lees ik eerst hardop
voor mezelf. Anders dan Dingemans (1991,
188) die voorstelt om dezelfde tekst die in de
gemeente gelezen wordt te gebruiken, doe ik het
aan de hand van een concordante vertaling: de

Tussen de stem ‘in’ de tekst
en de lezer als ‘hoorder’
ontstaat een persoonlijk gesprek

Naardense Bijbel. Uiteraard is het beter om het
in eerste instantie in het Hebreeuws of Grieks te
doen. Maar het vioeiend lezen en verstaan van
de grondtalen is alleen voor een selecte groep
weggelegd. Omdat vorm en inhoud naar de
inzichten van Buber niet van elkaar te scheiden
zijn, moet toch in het eerste lezen iets van de
eerste vorm doorklinken. De vertaler van de
Naardense Bijbel, Pieter Oussoren, sluit tevens
aan bij de traditie van Rosenzweig en Buber.
‘Wat onthoud ik? is de vraag die ik mij stel,
samen met de onderstaande vragen. Daarbij

22-05-12 12:38‘ ‘



A EEEE ® . EEEs

geef ik enkele grepen weer uit een preek 20). Als die ene broeder of zuster een tollenaar
gehouden op 11 september 2011. of zondaar is, temeer is die te vergeven. Waar
het in hoofdstuk 18:14-20 nog enigszins om
Tot welke houding Of gedmg roept de het witsluiten van de zondaar gaat, neemt deze
tekst mij op? gelijkenis het thema verder mee: hoe ver gaat
Petrus vraagt: ‘Hoeveel keer moet ik mijn het insluiten?
broeder vergeven? Toevallig stond deze lezing
op zondag 11 september op het leesrooster, Welke voorbeelden stelt de tekst?
precies tien jaar na de aanslagen van ‘elf Inzichten uit de exegese (zie Carter 2000,
september’. Dat zette deze vraag direct op 70-374) spelen mee, maar worden ingeperkt
scherp! Tot vergevingsgezindheid roept de door deze vraag. De koning scheldt de schuld
tekst op: ‘zeventig keer zeven keer. Punt is niet van zijn dienaar kwijt, hetgeen de dienaar
precies hoeveel keer, want de koning in deze vervolgens zelf niet doet. Daardoor zet de
gelijkenis vergeeft maar één keer. Vergeving is dienaar de koning in zijn hemd. Een koning
daarom iets dat niet in termen van berekening kan het zich permitteren om bewogen te zijn,
of getallen om te zetten is: vergeving gaat om maar kan zich in het politieke krachtenveld
vele malen meer dan wat voorgeschreven is of niet in z’'n hemd laten zetten. Ook de koning
berekend kan worden. Tienduizend talenten berekent zijn kansen; de dienaar is mogelijk
@ (dat wat de koning kwijtscheldt) is een niet te een hoge ambtenaar, en die wil hij niet kwijt. @
overzien groot bedrag. Het is politiek opportuun om een ingewerkte
dienaar zo lang mogelijk in dienst te houden.
Welke relaties bestaan er in de tekst? De dienaar laat echter dat zien wat aanvankelijk
Oftewel: welke verbanden zijn er met van een koning wordt verwacht: daadkracht.
andere teksten, verhalen Of thema’s? Dat de dienaar een voorbeeld is van wat
Mijn ervaring speelt mee. Wat weet ik en vergeving niet is, is evident. Dat geldt ook voor
onthoud ik van vorige lezingen en teksten? de koning: vergeven is niet te berekenen in
Deze gelijkenis doet denken aan de bede economische of politieke termen. Als de koning
van het Onze Vader: ‘en vergeef ons onze (God?) zich dan vervolgens wel gewelddadig
schulden, gelijk ook wij vergeven onze opstelt (zo klinkt het in onze oren), is dat
schuldenaren’ (Mat. 6:12, NBG ’51). Elders, in om te zeggen: als men dan toch geen ander
Mattetis 6:1-4, gaat het om het geven zonder manier kent om het te begrijpen, dan met een
bijbedoelingen. Zou vergeven dan niet ook negatief voorbeeld — waar mensen anderen
zonder bijbedoelingen zijn, vergeven om het niet vergeven, handelt de koning alsof hij een
vergeven, buiten de sfeer van ‘voor wat hoort gewelddadige heerser is. ‘Z6 zal ook uw hemelse
wat’? Ook klinkt het voorafgaande deel door: Vader doen als ge niet van harte een ieder
het voorkomen van het feit dat een broeder aan zijn broeder vergeving schenkt!” (18:35,
of zuster buiten de gemeenschap valt (18:14- Naardense Bijbel). Niet om het geweld is het >
HANDELINGEN 2012 | 2 65

‘ ‘ Handelingen_2_2012.indd 65 @ 22.05-12 12:38‘ ‘



s

Handelingen_2_2012.indd 66 - 22.05-12 12:38




God te doen, maar om de vergeving; het van
harte vergeven. Daarin ligt het verrassende van
deze gelijkenis: de oproep (zie eerste vraag) om
de naaste medemens die heeft gezondigd van
harte te vergeven.

Waartegen waarschuwt de tekst?

Tegen harteloosheid, waakzucht, eigen rechter
spelen, vergeldingsdrang. Tien jaar na ‘elf
september’ is dat even actueel. We kunnen
andere mensen niet op voorhand beoordelen of
veroordelen. Een moslim is niet op voorhand
vanwege deze aanslagen een terrorist. In de
preek heb ik dit echter niet verder uitgewerkt.

Als thema voor de preek over dit gedeelte heb ik
geformuleerd: ‘Een broeder of zuster vergeven?’
In het gebruik van ‘broeder/zuster’ komt
vergeving echt dichtbij. ‘Elf september’ zou men
nog weg kunnen zetten als heel ver weg in New
York, de ‘broeder’ is echter het dichtst bij het
hart. Het vraagteken suggereert dat ik ook niet
te moralistisch durf te zijn. Als het onverhoopt
niet lukt te vergeven omdat het onrecht zo
gigantisch groot is of dat men er (nog) niet

aan toe kan zijn, is het niet de bedoeling om
schuldgevoelens aan te praten. Een slachtoffer
mag niet tot ‘dader’ worden als het niet lukt te
vergeven. Als men het groeien naar vergeven
overgeeft aan de tijd die heelt, haalt men het al
uit de sfeer van het berekenbare.

Een open einde
Door de gestelde vragen uit de gesitueerdheid
van de tekst, probeer ik de hoorder en de tekst

< ‘De oude koning, Emil Nolde, aquarel. Foto: René Rosmolen

HANDELINGEN 2012 | 2

Handelingen_2_2012.indd 67

serieus te nemen. Een tekst is vanwege haar
wezen een gesproken woord, zo ontkomt men
er niet aan dat het een persoonlijk gesprek met
de tekst wordt: een gesprek tussen mens en
mens, tussen de stem ‘in’ de tekst en de lezer als
‘hoorder’. Dat maakt het horen van de tekst tot
méér dan een wetenschappelijke exercitie. Het is
de vrijblijvendheid voorbij. Hoe breng ik mijn
opgedane inzichten uit het horen in verband
met mijn eigen geloof en levensvragen? Het
lezen/horen van de tekst is meer een evocatieve
dan een descriptieve aangelegenheid. De
hoorder hoort de tekst als deel van een nieuw
publiek, met eigen vragen en verwachtingen.
De tekst in zijn gesprokenheid is het startpunt,
maar er is ruimte voor eigen cultuur, leven en

In het ritme groeit
langzaam het verstaan
van de tekst

omstandigheden. De lezer/hoorder neemt de
eigen situatie en ervaringen mee. De tekst wordt
vriend en bondgenoot. De historische context
van de tekst kan vervangen worden door die
van de huidige lezer-hoorder.

Teksten zijn er om voortdurend weer
te worden gehoord en zijn in staat om
nieuwe situaties opnieuw te belichten die de
oorspronkelijke auteur niet had voorzien.
Daarom kunnen dezelfde vragen later ook
weer andere antwoorden oproepen en andere
antwoorden van anderen oproepen. De tekst
blijft een open einde houden. <

67

22-05-12 12:38‘ ‘



BT [ [

Literatuur

Carter, W. (2000). Matthew and the Margins: A Socio-
political and religious Reading. Sheffield: Sheffield
Academic Press.

Dam, G.P. van (2004). Meditatief bijbellezen als een fase in
de preekvoorbereiding, In: Postille 56, 2004-2005 (7-25).
Zoetermeer: Boekencentrum.

Dingemans, G.D.J. (1991). Als hoorder onder hoorders.
Hermeneutische Homiletiek. Kampen: Kok.

Douma, J. (2000). Veni Creator Spiritus. De meditatie en het
preekproces. Kampen: Kok.

Douma, J. (2008). Hoe spiritueel zijn onze preken? De lectio
divina als bron voor een spirituele homiletiek. http://
www.josdouma.nl/etthomiletiek/Jos%20Douma%20
-20Hoe%20spiritueel %20zijn%200nze%20preken.pdf

Jagersma, H. (2007). De onbekende rijkdom van de Bijbel.
Vught: Skandalon.

Laan, J.H. van der (1989). Hoe maakt men een preek?

In: Postille 41, 1989-1990 (7-18). Zoetermeer:
Boekencentrum.

Long, T.G. (2007). Taking the listeners seriously in Biblical
Interpretation. In: M.P. Knowles (ed.). The folly of
preaching: Models and Methods (73-85). Grand Rapids:
Eerdmans, Michigan.

Meulen, H. van der (2008). Focus en functie; meditatie. In:
H. van der Meulen (red.) Als een leerling leren preken:
Preekvoorbereiding stapsgewijs (80-89). Zoetermeer:
Boekencentrum.

Oskam, P. & Geel, R. (1999). Concreet en beeldend preken.
Bussum: Coutinho.

Protestantse Kerk in Nederland. Basisinstrumenten.
Werkmap voor predikanten. http://www.pkn.nl/
predikanten/site/uploadedDocs/Map2010herz01.pdf.

Roukema, R. (2001). Het gebruik en de uitleg van de Bijbel
in de eerste eeuwen van het christendom. In: E. Eynikel,
E. Noort, T. Baarda & A. Denaux (red.). Internationaal
Commentaar op de Bijbel I (96-112). Kampen: Kok.

Snoek, H. (2010). Een huis om in te wonen: Uitleg en
interpretatie van de Bijbel. Kampen: Kok.

Toit, A.B. du (1980). Algemene inleiding tot die evangelies.
In: A.B. du Toit (red.). Die Sinoptiese Evangelies en
Handelinge. Inleiding en Teologie, Handleiding by die
Nuwe Testament IV (1-30). Pretoria: HGKB.

Tov, E. (2010). Welke tekst kiest men als basis voor de
vertaling van de Hebreeuwse Bijbel? Met andere woorden
10 nr. 1 (41-49).

Vorster, W.S. (1981). Wat is 'n Evangelie? Die plek van die
tekssoort evangelie in die literatuurgeskiedenis. Pretoria:
NGKB.

Waaijman, K. (2003). Mystieke ervaring en mystieke weg.
In: J. Bears, G. Brinkman, A. Jelsma & O. Steggink (red.).

68

Handelingen_2_2012.indd 68

Encyclopedie van de mystiek: Fundamenten, tradities,
perspectieven (63-64). Kampen: Kok.

Waaijman, K. (2004). Tegendraads lezen. De Schrift vanuit
joods perspectief. Kampen: Kok.

Zwart, 1. de (2008). De eerste lezing. In: H. van der Meulen
(red.). Als een leerling leren preken. Preekvoorbereiding
stapsgewijs. (50-59). Zoetermeer: Boekencentrum.

Evert-Jan (dr. E.) Vledder is predikant van de Hervormde
Gemeente Immanuel-West te Rotterdam.
ejvledder@planet.nl

22-05-12 12:38‘ ‘



BT [ [

TRENDBERICHT |

®

H EEms

JEssiE DEzZUTTER

Religie en gezondheid

Professionalisering van een domein

Dit trendbericht beschrijft de recente ontwikkelingen en veranderin-
gen op het gebied van religie en gezondheid. Het gaat om tendensen
die naar voren komen in internationale en nationale publicaties van
de laatste vijf jaar. De meest duidelijke ontwikkeling kan samenge-
vat worden onder de noemer ‘professionalisering van het domein’.
Dit toont zich zowel op het vlak van empirisch onderzoek als op het
vlak van de implementatie in de praktijk. Daarbij wordt gezondheid
breed bekeken en komen verschillende groepen werkzaam in zorg
aan bod; gaande van artsen en verpleegkundigen, tot psychologen,

@ therapeuten en pastoraal verzorgenden. @

Empirisch onderzoek professionaliseert
Empirisch onderzoek naar de verbanden tussen

zijn zowel methodologisch als theoretisch
zwak onderbouwd. Hierin lijkt verandering

religie en gezondheid werd jarenlang in de
marge van andere onderzoeksvragen bekeken.
De laatste decennia is er echter een opvallende
toename in studies die de link religie-gezond-
heid centraal stellen.

Deze vernieuwde interesse in het domein
van religie en gezondheid werd echter vooral
weerspiegeld in kwantiteit, en minder in
kwaliteit van de uitgevoerde onderzoeken.

Zo beschrijft het Handbook of Religion and
Health (Koenig, Larson & McCullough, 2001)
meer dan zestienhonderd studies en reviews
die zich focussen op religie en gezondheid,
maar het overgrote deel van deze studies

HANDELINGEN 2012 | 2

‘ ‘ Handelingen_2_2012.indd 69

te komen. Recente publicaties beschrijven
meer genuanceerde en diepgaander studies,
waarbij aandacht besteed wordt aan het

theoretisch kader van de studie en aan een beter

onderzoeksdesign.

Plaats binnen copingproces

Ten eerste worden studies vaker gekaderd bin-
nen meer gevestigde theorieén in de psycho-
logie of gedragswetenschappen. Zo zijn er een
aantal onderzoekers (bijv. Wachholz & Pearce,
2009) die verder bouwen op het biopsychoso-
ciaal-spiritueel model van Sulmasy (2006), dat

stelt dat de patiént moet gezien worden als een

69

22-05-12 12:38‘ ‘



22-05-12 12:38 ‘

2_2012.indd 70

Handelingen




BT [ [

I

]

_

|

persoon op het knooppunt van zowel het fysi-
ologische domein, het psychologische domein,
het sociale domein én het spirituele domein.
Het model stelt verder dat ziekte en gezondheid
een impact hebben op elk van deze domeinen
en elk van de domeinen op hun beurt de erva-
ring van ziekte beinvloeden.

Daarnaast werken sommige onderzoekers
(bijv. Gall et al., 2009; Park, 2010) verder op
het gangbare psychologische copingmodel
dat beschrijft hoe mensen omgaan met
moeilijke levenssituaties. Deze onderzoekers
geven religie, en breder: zingeving, een
plaats binnen dit copingproces en proberen
z0 aan te tonen hoe religie een invloed kan
hebben op gezondheid. Het verankeren van
de empirische studies binnen gewaardeerde
theoretische modellen zorgt er ook voor dat
het doel van het onderzoek naar een hoger
niveau wordt gebracht. Men is niet langer
louter geinteresseerd in de verbanden tussen
religie en gezondheid, maar men wil meer zicht
krijgen op de onderliggende mechanismen en
processen die tot het verband leiden.

Ook in de Nederlandse literatuur is
deze trend zichtbaar, bijvoorbeeld in het
herfstnummer van Psyche en Geloof (volume
21,2010) en in het werk van verschillende
onderzoekers (bijv. Van Eersel et al., 2009;
Pieper & Van Uden, 2011; Van Uden, 2008).

Existentiéler zingeving

Een tweede opvallende trend binnen het
empirisch onderzoek is de conceptualisatie
van het begrip religie. Waar religie in het

< ‘La réproduction, René Margritte. Foto: René Rosmolen

HANDELINGEN 2012 | 2

‘ ‘ Handelingen_2_2012.indd 71

H EEms

verleden vooral vanuit een Amerikaans-
protestantse hoek werd bekeken, met een
nadruk op kerkgang en kerkbetrokkenheid,
wordt dit in recent onderzoek aangepast

aan meer geseculariseerde en postmoderne
samenlevingen. Zo gaan een aantal
onderzoekers niet langer uit van een specifiek
religieuze traditie om religie te definiéren,
maar verbreden zij dit naar een ‘algemeen
zingevingssysteem’ dat zowel een religieuze,
spirituele als seculiere inhoud kan hebben (zie
voor een uitgebreid overzicht: Park, 2010).
Ook bij Scandinavische onderzoekers (La
Cour & Hvidt, 2010) zien we deze verbreding
naar meer existentiéle zingeving in plaats van
louter religieuze zingeving. Instrumenten

om religie te meten evolueren mee. Om het
godsbeeld te meten, bijvoorbeeld, gaat men
niet langer uitsluitend uit van een persoonlijk
godsbeeld zoals in de grote christelijke
tradities, maar houdt men ook rekening met
eerder onpersoonlijke godsbeelden of vage
godsbeelden (Van Laarhoven et al., 2010).

Negatieve invloed

Een derde recente ontwikkeling is de interesse
in hoe religie ook negatief de gezondheid kan
beinvloeden. Terwijl de afgelopen decennia de
focus vooral lag op onderzoek naar het positie-
ve effect van religie, wordt er nu ook aandacht
besteedt aan mogelijke negatieve invloeden
zodat men komt tot meer uitgebalanceerde
onderzoeksresultaten. Zo besteden onderzoe-
kers recent aandacht aan religie als een bron
van verdriet, stress of twijfel (bijv. Exline, Park,
Joshua et al., 2011), aan de rol van spirituele
worstelingen als men geconfronteerd wordt  [>

71

22-05-12 12:38‘ ‘



BT [ [

met stressvolle gebeurtenissen (bijv. Ai, Parga-
ment, Appel & Kronfol, 2010) en aan negatieve
vormen van religieuze coping (Gerber, Boals,
Schuettler et al., 2011).

Longitudinale studies

Ten slotte toont de professionalisering van het
onderzoeksdomein zich ook in het gebruik
van een sterkere onderzoeksmethodologie.
Steeds meer wordt gebruik gemaakt van
longitudinale designs waarbij mensen
verschillende keren bevraagd worden, zodat
men veranderingen in religie en gezondheid
kan meten. Dit gebeurt door middel van

follow-up studies na bijvoorbeeld hartoperaties

(zoals de studies van Ai et al., 2010, Ai &
Hall, 2011), door middel van langer lopende
studies waarbij de rol van spiritualiteit in
@ het omgaan met een kankerdiagnose wordt
onderzocht (bijv. Gall et al., 2009) of via

dagboekstudies waarbij de participant dagelijks

een vragenlijst invult (bijv. Keefe et al., 2011).
Ondanks deze duidelijke ontwikkeling naar
meer uitgebreide longitudinale studies blijven
deze onderzoeksdesigns toch nog steeds in de
minderheid.

Implementatie in de praktijk

De professionalisering van het domein is niet
enkel merkbaar in empirisch onderzoek. Op-
vallend is ook dat er meer aandacht komt voor
de implementatie van religie en spiritualiteit
in de praktijk van de gezondheidszorg. In het
verleden zag men religie en spiritualiteit als
onderdeel van de absolute privésfeer. Nu ziet
men, voornamelijk in Amerikaanse bronnen,

een oproep om de patiént in zijn totaliteit te
72

‘ ‘ Handelingen_2_2012.indd 72

enerzijds en de grote religieuze tradities
anderzijds. Men gaat hier uitgebreid in op hoe
een religieuze traditie invloed uitoefent op de
ideeén die men heeft rond psychisch ziek zijn,
psychotherapie en psychiatrie. Hierbij komen
het jodendom, het christendom, de islam, de
Afrikaanse religies, het hindoeisme en het
boeddhisme aan bod.

religie (met focus op islam) een rol kan

spelen in de praktijk van verpleegkundigen,
vroedvrouwen en zorgkundigen. De auteurs
gaan in op belangrijke domeinen binnen zorg,
zoals palliatieve zorg en therapietrouw, waar >

H EEms

benaderen en dus ook aandacht te besteden aan
de zingeving van de patiént.

Invloed van religieuze tradities
Verschillende auteurs (Koenig, 2007;
Siang-Yang, 2011; Verhagen et al., 2010)

geven aan dat zingeving belangrijk is in de
gezondheidszorg, omdat de zingeving van de
patiént (gedeeltelijk) bepaalt hoe de patiént
omgaat met lijden, genezen, ziekte en dood. De

religieuze of spirituele zingeving kleurt mee het

zelf- en wereldbeeld van de patiént en kan dus

de medische keuzes beinvloeden. \
In het boek Religion and Psychiatry. Beyond 4

bounderies (Verhagen et al., 2010) bespreken I

verschillende auteurs de interactie tussen 4

psychiatrie/geestelijke gezondheidszorg i

TR '@a =

Ook binnen Vlaanderen is er zeer recent

aandacht voor de thematiek ‘religie in zorg’.
De Werkgroep pluriculturele zorg NVKVV
geeft in zijn handboek Pluriculturele zorg —
ook onze zorg (2011) aan op welke manieren

‘Religie nu, Eddy Seesing. Foto: René Rosmolen >

22-05-12 12:38 F



@
@
&
-
N
N
T
<
]
&

2_2012.indd 73

Handeline




BT [ [

de culturele en religieuze opvattingen van de
patiént zullen interfereren met de zorgpraktijk.

Spirituele behoeften
Daarnaast komt er meer aandacht voor de
plaats van religie en spiritualiteit in het omgaan
met ziekte, meer specifiek de rol van religie in
het copingsproces van patiénten. Verschillende
auteurs wijzen erop dat het noodzakelijk is
bij de patiént na te gaan of zijn/haar religie
inderdaad een belangrijke factor is bij het
omgaan met de ziekte. Er wordt daarom door
sommigen (bijv. Koenig, 2007) voorgesteld
om een korte religieuze anamnese af te nemen
tijdens het intakegesprek (bijv. CSI-MEMO
Spiritual History, ACP Spiritual History, of
FICA Spiritual History), om zo te peilen naar
het belang van religieuze zingeving in het leven
van de patiént.

Een aantal auteurs gaat ook een stuk
verder en pleiten ervoor om religie en
spiritualiteit niet enkel te betrekken in de
intakefase maar ook in de behandelingsfase.
Zo biedt Koenig (2007) in zijn handboek
Spirituality in patient care aan zorgverleners
verschillende handvaten om spiritualiteit op
een kwaliteitsvolle manier te implementeren in
zorgverlening. Hij heeft hierbij aandacht voor
verschillende zorgverleners, namelijk artsen,
verpleegkundigen, pastorale verzorgers, sociaal
werkers en psychologen/psychotherapeuten.
Verschillende topics worden besproken, zoals
het peilen naar de spirituele behoeften van
de patiént, het al dan niet bidden met een
patiént, of het doorverwijzen naar geestelijken.
Belangrijk is dat Koenig, in parallel met het
onderzoeksveld, ook benadrukt dat religie en

74

‘ ‘ Handelingen_2_2012.indd 74

H EEms

spiritualiteit negatieve gevolgen kunnen hebben
en dat de zorgverlener dit in het oog moet
houden. In navolging hiervan geeft hij aan dat
het belangrijk is als zorgverlener de grenzen van
je handelen te kennen en te respecteren.

Eigen grenzen

Parallel hiermee is er ook in het veld van
palliatieve zorg steeds meer aandacht voor
spirituele zorg (e.g. Byrne, 2007; Leget, 2008;
Van Laarhoven & Leget, 2007). Zo richtte de
European Association for Palliative Care een
taskforce op met als doel spirituele zorg
binnen palliatieve zorg beter te ondersteunen
zowel via onderzoek als via opleiding (zie
www.eapcnet.eu/themes/clinicalcare/
spiritualcareinpalliativecare.aspx en Nolan,
2011). Op dit moment heeft spirituele zorg
binnen de palliatieve zorg nog geen structurele
inbedding, maar er wordt wel gewerkt aan een
duidelijker theoretisch kader. De Landelijke
richtlijn ‘Spirituele zorg’ van de vereniging
integrale kankercentrale/pallialine is daar een
duidelijk voorbeeld van (Leget e.a., 2010). Ook
hierin pleit men voor een multidisciplinaire
aanpak, maar met respect voor de eigenheid en
beperktheid van iedere discipline.

Dit laatste aspect, het (h)erkennen van
grenzen, wordt door andere auteurs ook
aangehaald als het gaat om religie en
psychologie/therapie. Zock (2007) stelt
dat de psychologie als discipline een steeds
belangrijkere plaats inneemt in de theorie en
methodiek van geestelijke verzorgers (p. 15),
maar dat tegelijkertijd ook psychologische
hulpverleners zich steeds meer met zingeving’
bezighouden. Ze wijst er dan ook op dat de

22-05-12 12:38‘ ‘



BT [ [

afbakening psychische zorg versus geestelijke
zorg een belangrijk hedendaags vraagstuk is,
maar besluit dat een strikt onderscheid tussen
beiden domeinen niet mogelijk is. Ze pleit dan
ook voor een samenwerking tussen geestelijke
verzorgers en psychologische hulpverleners.

Ook Van Heeswijk (2009) bevestigt dit en
stelt dat psychotherapie en geestelijke verzor-
ging elkaar moeten kennen en respecteren en,
waar dat passend is, samenwerken (p. 37). Hij
voegt er echter als kritische noot aan toe dat ze
ook respectvol onafhankelijk en van elkaar ge-
scheiden moeten blijven.

Verhagen en Avgoustidis (2010) bekijken
deze thematiek kritisch en geven een duidelijke
beschrijving waarom een samenwerking tussen
psychologische en pastorale hulpverleners niet
vanzelfsprekend is. Hierbij stellen ze dat de
historische vijandigheid tussen psychologie en
religie gecombineerd met het gebrek aan kennis
van elkaars vakgebied vaak als oorzaak kan
gezien worden. Maas (2011) echter stelt dat een
goede begeleider de psychische begeleiding kan
laten overgaan in geestelijke begeleiding en vice
versa. Hij lijkt hierbij sterker aan te sluiten bij
sommige Amerikaanse hulpverleners die pleiten
voor een nauwere samenhang tussen religie en
therapie.

In de Special Issue ‘Psychotherapy with
religious and spiritual clients’ (2009) van de
Journal of Clinical Psychology worden een aantal
mogelijke vormen van religieuze psychothera-
pie besproken. Zo komen achtereenvolgens aan
bod: de ‘spiritually oriented psychodynamic
psychotherapy’ (Shafrankse), de ‘religiously
accomodated cognitive-behavioral therapy’
(Hathaway en Tan), de ‘theistic spiritual

HANDELINGEN 2012 | 2

‘ ‘ Handelingen_2_2012.indd 75

H EEms

psychotherapy’ (Richards et al.), spiritueel
georiénteerde behandelingen voor alcohol-
verslavingen (Delaney et al.) en psychotherapie
met moslims (Dwairy).

Een meer diepgaande bespreking van spiritu-
aliteit in het therapeutische proces is ook te vin-
den in het handboek van Aten & Leach (2009).
Het recente Amerikaanse handboek Counseling
and Psychotherapy: A christian perspective (Tan,
2011) bespreekt uitgebreid hoe christelijke the-
ologie een rol kan spelen in christelijke counse-
ling en welke integratiemogelijkheden er zijn,
en belicht ook de ethische kant van de zaak.
Zowel Koenig (2007) als Verhagen et al. (2010)
geven aan dat religie en spiritualiteit binnen
psychotherapie met voorzichtigheid, kennis en
professionaliteit moet benaderd worden. De
therapeut moet zijn eigen grenzen kennen, be-
ducht zijn voor overdracht en tegenoverdracht
en op tijd doorverwijzen of samenwerken met
een geestelijk verzorger.

Conclusie

Op dit ogenblik krijgt ‘religie en gezondheid’
meer aandacht en lijkt er een professiona-
lisering van het domein gestart. Dit toont
zich in zowel empirisch onderzoek met meer
aandacht voor gefundeerde theoretische
kaders en een sterkere methodologische
onderzoeksdesigns, als in meer aandacht
voor religie in de zorgpraktijk. Steeds meer
zorgverleners komen in onze multiculturele
samenleving in contact met de religieuze en
spirituele zingeving van hun patiénten. Zowel
Europese als Amerikaanse auteurs proberen
richtlijnen aan te reiken die hulpverleners

kunnen gebruiken in deze confrontatie. >

75

22-05-12 12:38‘ ‘



BT [ [

Tegelijkertijd is duidelijk dat dit nog een vrij
recente ontwikkeling is en er meer onderzoek
en discussie nodig is om te kunnen komen tot
evidence-based handelen als het gaat om religie
en gezondheid. <

Referenties

Ai, A.L. (2010). Depression following open-heart surgery:
the pathway of interleukin-6 and spiritual struggle.
Annals of Behavioral Medicine, 39, 123-123.

Ai, A.L., Pargament, K.I., Appel, H.B. & Kronfol, Z. (2010).
Depression Following Open-Heart Surgery: A Path
Model Involving Interleukin-6, Spiritual Struggle, and
Hope Under Preoperative Distress. Journal of Clinical
Psychology, 66(10), 1057-1075.

Aten, J. & Leach, M. (eds.) (2008). Spirituality and the
therapeutic process: A comprehensive resource from
intake through termination. Washington, DC: American
Psychological Association Books.

Byrne, M. (2007). Spirituality in palliative care: What
language do we need? Learning from pastoral care.
International Journal of Palliative Nursing, 13, 118-124.

Cour, P. la & Hvidt, N.C. (2010). Research on meaning-
making and health in secular society: Secular, spiritual
and religious existential orientations. Social Science ¢
Medicine, 71(7), 1292-1299.

Eersel, J., Laarhoven, H. van, Pieper, J., Smeets, W. & Uden,
R. van (2009). Religious and nonreligious coping among
cancer patients. JET: Journal of Empirical Theology, 22,
195-215.

Exline, J.J., Park, C.L., Smyth, ].M. & Carey, M.P. (2011).
Anger Toward God: Social-Cognitive Predictors,
Prevalence, and Links With Adjustment to Bereavement
and Cancer. Journal of Personality and Social Psychology,
100(1), 129-148.

Gall, T.L., Guirguis-Younger, M., Charbonneau, C. &
Florack, P. (2009). The trajectory of religious coping
across time in response to the diagnosis of breast cancer.
Psycho-Oncology, 18(11), 1165-1178.

Gall, T.L., Kristjansson, E., Charbonneau, C. & Florack, P.
(2009). A longitudinal study on the role of spirituality in
response to the diagnosis and treatment of breast cancer.
Journal of Behavioral Medicine, 32(2), 174-186.

Gerber, M., Boals, A. & Schuettler, D. (2011). The unique
contributions of positive and negative religious coping to
posttraumatic growth and PTSD. Psychology of Religion
and Spirituality, 3(4), 298-307.

Hall, D.E., Meador, K.G. & Koenig, H.G. (2008). Measuring

76

Handelingen_2_2012.indd 76

religiousness in health research: Review and critique.
Journal of Religion ¢ Health, 47(2), 134-163.

Heeswijk, A. van (2009). Inbreken in een leegte. Klinisch
godsdienstpsychologische essays. Tilburg, Nederland:
KSGV.

Keefe, FJ., Affleck, G., Lefebvre, J., Underwood, L., Caldwell,
D.S., Drew, J. et al. (2001). Giving with rheumatoid
arthritis: The role of daily spirituality and daily religious
and spiritual coping. Journal of Pain, 2(2), 101-110.

Koenig, H. (2007). Spirituality in patient care: Why, how,
when, and what. West Conshohocken, PA: Templeton
Foundation Press.

Koenig, H., McCullough, M. & Larson, D. (2001). Handbook
of religion and health. New York: Oxford University Press.

Laarhoven, H-W.M. van & Leget, C. (2007). De vragen aan
het einde. Aandacht voor spiritualiteit in de palliatieve
fase. Medisch Contact, 62, 1898-1901.

Laarhoven, H.W.M. van, Schilderman, J., Vissers, K.C.,
Verhagen, C.A.H H.V.M. & Prins, J. (2010). Images of
God in Relation to Coping Strategies of Palliative Cancer
Patients. Journal of Pain and Symptom Management,
40(4), 495-501.

Leget, C. (2008). Van levenskunst tot stervenskunst. Over
spiritualiteit in de palliatieve zorg. Tielt: Lannoo.

Leget, C. e.a.,(2010). Richtlijn spirituele zorg. In: A. de
Graeff e.a. (red.). Palliatieve zorg: richtlijnen voor de
praktijk. Utrecht: VIKC, 637-662; ook te vinden op www.
pallialine.nl

Maas, E. (2011). De glans van het gewone. Spiritualiteit en
geestelijke gezondheid. Tilburg, Nederland: KSGV.

NVKVYV, Werkgroep Pluriculturele Zorg (2011).
Pluriculturele zorg: Ook onze zorg. Antwerp, Belgium: De
Standaard Uitgeverij.

Nolan, S., Saltmarsh, P., Leget, C. (2011). Spiritual care in
palliative care: working towards an EAPC Task Force.
European Journal of Palliative Care, 18, 86-89.

Park, C.L. (2010). Making Sense of the Meaning Literature:
An Integrative Review of Meaning Making and Its Effects
on Adjustment to Stressful Life Events. Psychological
Bulletin, 136(2), 257-301.

Pieper, J. & Uden, R. van (2011). ‘Whenever God shines His
light on me...” Religious coping in clinical healthcare
institutions. Mental Health, Religion & Culture, 15, 1-14.

Sulmasy, D. (2006). The rebirth of the clinic: An introduction
to spirituality in health care. Washington, DC:
Georgetown University Press.

Tan, S.Y. (2011). Counseling and psychotherapy: A christian
perspective. Grand Rapids, MI: Baker Academic.

Uden, M.H.F. van (2008). Religie in de geestelijke
gezondheidszorg: Religious coping. Van analyse tot
zorginnovatie, 11, 9-11.

22-05-12

12:38 ‘ ‘



Verhagen, P., Praag, H. van, Lopez-Ibor Jr., J., Cox, J. &
Moussaoui, D. (eds). (2010). Religion and psychiatry.
Beyond Boundaries. Oxford, UK: Wiley-Blackwell.

Wachholtz, A.B., & Pearce, M.J. (2009). Does spirituality as
a coping mechanism help or hinder coping with chronic

pain? Current Pain and Headache Reports, 13(2), 127-132.

Worthington, E.J. & Aten, J. (2009). Special Issue:
Psychotherapy with religious and spiritual clients.
Journal of Clinicial Psychology: In session 65.

Zock, H. (2007). Niet van deze wereld? Geestelijke verzorging
en zingeving vanuit godsdienstpsychologisch perspectief.
Tilburg, Nederland: KSGV.

Jessie (dr. J.) Dezutter is postdoctoraal onderzoeker (Fonds
Wetenschappelijk Onderzoek Vlaanderen) aan het
Centrum voor Godsdienstpsychologie van de Faculteit
Psychologie en Pedagogische Wetenschappen van de
Katholieke Universiteit Leuven.
jessie.dezutter@ppw.kuleuven.be

HANDELINGEN 2012 | 2

‘ ‘ Handelingen_2_2012.indd 77

77

22-05-12 12:38‘ ‘



BT [ [

ACTUEEL

Symposium ‘Ouderdom: kunst en kunde’

In het kader van het project ‘Onder de
vijgenboom, zin in de ouderdom’ wordt

op 5 oktober 2012 van 10.00-16.00 uur in

de Bergkerk te Amersfoort een symposium
gehouden over ‘Ouderdom: een kunst, een
kunde’. Dit symposium wil bijdragen tot een
genuanceerd beeld van ouderen en ouderdom.
Het thema wordt benaderd vanuit esthetiek en
ethiek. Voor alle professionals en vrijwilligers
die betrokken zijn bij (ouderen)zorg en
seniorenwelzijn, voor predikanten, pastores en
geestelijke verzorgers, studenten, huisartsen en
vertegenwoordigers uit de lokale politiek.

Aanmelden kan door overmaking van € 50
(inclusief lunch en afsluitend hapje/drankje),
studenten € 30, naar 8241972 t.n.v. Stichting
Amersfoortse Bergkapel o.v.v. ‘symposium
onder de vijgenboom.

Bergkerk, Dr. Abraham Kuyperlaan 2, 3818
JC Amersfoort; 033- 4617917; bergkerk@planet.
nl; www.bergkerk.nl of ds. R. Rosmolen, 033-

4801553; r.rosmolen@casema.nl.

Symposium ‘Kwaliteit van Geestelijke
Verzorging’

Vrijdagmiddag 22 juni 2012 vindt het jaarlijkse
symposium Religie en Zorg plaats met als titel
‘Kwaliteit van Geestelijke Verzorging’ Na een
inleiding over het begrip kwaliteit van zorg,
volgen drie inleidingen waarin de kwaliteit

van de drie profilerende taken in de geestelijke
verzorging centraal staat: religieuze counseling,

morele advisering en rituele vormgeving.

78

‘ ‘ Handelingen_2_2012.indd 78

H EEms

Vervolgens wordt door (ex-)studenten verslag
gedaan van kwaliteitssystemen, intramurale en

extramurale kwaliteit van geestelijke verzorging.

Het symposium is bedoeld voor geestelijk
verzorgers, studenten en (landelijke) opleiders,
stafleden van zorginstellingen, leden van de
beroeps- en belangenorganisaties en andere
geinteresseerden.

Collegezalencomplex Campus RU, Mercatorpad
1, Nijmegen. Deelname is gratis, wel graag
registreren voor 16 juni via: Receptie Faculteit
Filosofie, Theologie en Religiewetenschappen,
Postbus 9103, 6500 HD Nijmegen; 024-361
2168; receptie@ftr.ru.nl

www.handelingen.com

Nieuw literatuurbericht

Op de website van Handelingen is vanaf juni

een uitgebreid literatuurbericht ‘Religie en
gezondheidszorg’ te vinden. Redactielid dr. Jessie
Dezutter bespreekt publicaties van de laatste
vijf jaar en steekt, met als basis het Trendbericht
in dit nummer van Handelingen, nog een paar

spaden dieper af.

Update

Onder de vaardige handen van webredacteur
Harry Harmsen ondergaat de website momenteel
een frisse update. Ga naar www.handelingen.com
voor nog meer reflectie op het eigen handelen

in de praktijk van pastoraat en geestelijke

verzorging.

22-05-12 12:38‘ ‘



BT [ [

Studiedag ‘Het onbehagen in onze tijd’

Er lijkt een onrust te heersen bij veel mensen
die we nog moeilijk kunnen vatten. Alsof er
een dreiging of op z'n minst een onbehagen in
de lucht hangt. Met behulp van de contextuele
benadering onderzoeken we waar dit
onbehagen preciezer mee te maken heeft, welke
factoren daar een rol in spelen en hoe we daar
concreet in ons leven mee te maken hebben.

Woensdag 14 november 2012, Bergkerk,
Amersfoort; aanvang 10.30 uur;

www.contextueelpastoraat.nl

LUCE-aanbod

* De dienst van de bemiddeling

De eenjarige leergang Diaconie biedt
professionele kerkelijke werkers een gerichte
scholing zich nader te kwalificeren op het
brede terrein van diaconie als ‘dienst van de
bemiddeling’ tussen kerk en wereld: zorg, strijd

en solidariteit ten behoeve van mensen in nood.

Opgeven uiterlijk voor eind juni 2012 via
luce-crc@uvt.nl. Informatie: Henk van Hout,
030-2531882; h.j.vanhout@uvt.nl.

* Pastoraat en Trauma

Hoe treed je mensen met een traumatische
ervaring tegemoet en wat kun je voor hen
betekenen, juist als pastor, predikant of
geestelijk verzorger? Op deze vraag geeft de
cursus ‘Pastoraat en trauma, najaar 2012,
antwoord.

HANDELINGEN 2012 | 2

‘ ‘ Handelingen_2_2012.indd 79

H EEms

Opgeven via www.cogis.nl/pastoraatentrauma.
Informatie: Wim D. Visser, 020-6601942;

wd.visser@cogis.nl

* Training Geestelijk leiderschap

Doel van de training Geestelijke leiderschap

is het versterken van geestelijk leiderschap in
het gehele werkveld van de pastor door het
versterken van de spirituele dimensie in het
persoonlijk leven en het vermogen om deze
spirituele dimensie ook bij anderen waar te
nemen, daarin geestelijk te onderscheiden en bij
te dragen tot geestelijke transformatie.

De begeleiding wordt gegeven door
theologen en trainer/coaches uit de wereld van
bedrijfsleven en overheid.

Deze training is een samenwerkingsactiviteit
tussen de Stichting Oecumenische Spiritualiteit
(eigenaar van Herademing, kwartaaltijdschrift
voor spiritualiteit en mystiek), de Vereniging
van Pastoraal Werkenden, het Titus Brandsma
Instituut te Nijmegen en het Protestants
Centrum voor Toerusting en Educatie.
Informatie en opgave: www.pkn.nl/pcte.

* Spiritualiteit en palliatieve zorg

Zowel voor theologische als niet-theologische
professionals die werkzaam zijn in hospice,
ziekenhuis, verpleeg- en bejaardenhuis of aan
het thuisbed, is er de cursus ‘Spiritualiteit en
palliatieve zorg: over het werken met terminale
patiénten en hun naasten’.

Opgeven via www.luce-crc.nl; luce-crc@uvt.nl.
Informatie: 030-2531882/2149.

79

22-05-12 12:38‘ ‘



BT [ [

ACTUEEL

* Geestelijke leiding aan ouderen

De leergang ‘Geestelijke leiding aan ouderen’
is vooral ingebed binnen het perspectief dat
het ouder worden vooral een geestelijke of
spirituele weg is. Een levensweg die ieder van
ons individueel te gaan heeft en die ons als
mensen collectief samenbindt. Voor pastores,
predikanten en geestelijke verzorgers die
betrokken zijn bij de begeleiding van ouderen
op hun spirituele levensweg in parochies,

gemeenten en zorginstellingen.

Opgeven uiterlijk eind juli via luce-crc@uvt.nl.
Henk van Hout, 030-2531882; luce-crc@uvt.nl.

* Tiendaagse cursus: Levende Liturgie

Wie zich wil verdiepen en oefenen in liturgie
voor vragende en zoekende mensen van deze
tijd — liturgie voor een missionaire kerk — kan
terecht bij de tiendaagse postacademische
cursus Levende Liturgie.

Opgeven via
luce-crc@uvt.nl; 030-2531882.

LUCE-studiedagen

« ‘Flke muziek heeft haar hemel’, start
13 september 2012: een serie masterclasses
over de religieuze betekenis van muziek, van
gregoriaans tot popmuziek.

* ‘“Tegen sluitingstijd’, 27 september 2012: een
seminar over de vraag hoe beleidsmatig,
procesmatig en projectmatig om te gaan met
een ander gebruik van kerkgebouwen.

www.luce-crc.nl.

80

‘ ‘ Handelingen_2_2012.indd 80

22-05-12 12:38‘ ‘



