
1aan de lezerH A N D E L I N G E N  2 0 1 2   I   2

Boeiende tijden

‘Het zijn woelige tijden, er verandert veel, zowel in onze wereld 

als in en rond onszelf.’ Ik hoor het de mensen om me heen vaak 

zeggen. Ook voor Handelingen lijkt die uitspraak te kloppen. In 

dit vijfde jaar als redactiesecretaris blik ik terug op een woelig proces voor wat 

ooit ijzersterk Praktische Theologie, tijdschrift voor Pastorale Wetenschappen 

heette. Bij de overgang naar Handelingen, tijdschrift voor Praktische Theologie, 

nam ik de fakkel over van de vorige eindredacteur, die meer dan twintig 

jaar ervaring had. Het lijkt me dat er in die jaren minder ingrijpende 

veranderingen plaatsvonden dan de laatste vijf jaar.

Intussen heten we Handelingen, tijdschrift voor Praktische Theologie en Religiewetenschap. 

Voor wat met ‘praktische religiewetenschap’ concreet bedoeld wordt, verwijs ik graag naar het 

artikel van onze gloednieuwe hoofdredacteur, Hans Schilderman. In dit nummer is er vervolgens 

aandacht voor de relatie tussen religie en geestelijke gezondheid (Dezutter), catechese volgens het 

meester-gezel-leerlingmodel (De Kock), doelstellingen van pastorale gesprekken volgens pastores 

(Riemslagh), geestelijke verzorging op de intensive care (Willemse, Foudraine & Smeets) en 

‘horend’ preken (Vledder).�

Als redactiesecretaris maak ik met veel interesse de uiterst boeiende redactievergaderingen mee. 

Het zijn verfrissende ervaringen in het ‘communicatieve’ Nederland. 

De verschillende manieren waarop Handelingen de brug slaat tussen theorie en praktijk is volgens 

mij voor alle betrokkenen verrijkend: auteurs, redactieleden en lezers. Wie authentiek in dit veld 

wil staan, doet er voordeel mee: de theorie bevraagt de praktijk, en de praktijk stelt vragen aan de 

theorievorming. Wie met mensen rond zingeving wil werken, ervaart aan den lijve hoe wezenlijk 

het is om het eigen beroepsmatige handelen te toetsen en te bevragen. Wie daarbij de dialoog 

tussen theorie en praktijk niet onderhoudt, valt vroeg of laat door de mand – zowel voor zichzelf, 

als voor zijn (professionele) omgeving. Handelingen reikt daarbij een hand: we gaan de uitdaging 

aan onze kwetsbaarheid en beperkingen onder ogen te zien en we kijken van daaruit naar wat we 

beter kunnen doen. Het blad houdt voortdurend de vinger aan de pols. Mooie ontwikkelingen, 

ik denk dat ik dat mag zeggen. Al is het aan u, lezer, om dat deze en volgende jaargangen te 

beoordelen. In ieder geval: het zijn woelige, maar vooral ook boeiende tijden! 

Tinne (T.J.M.J.) Grolus is redactiesecretaris van Handelingen en werkt in Vlaanderen voor TAU, Franciscaanse Spiritualiteit 
Vandaag. redactiesecretariaat@handelingen.com

Foto: René Rosmolen

A A N  D E  L E Z E R   |   T i n n e  G r o l u s

l

1

Handelingen_2_2012.indd   1 22-05-12   12:38



redactioneel
Handelingen_2_2012.indd   2 22-05-12   12:38



3redactioneel

R E D A C T I O N E E L   |   H a n s  S c h i l d e r m a n

Toen ik begin januari van dit jaar voor het eerst als hoofdredacteur 
de redactievergadering van Handelingen voorzat, werd me de vraag 
gesteld naar mijn motivatie voor deze functie. Een terechte vraag, 
niet alleen voor de redactie, maar vooral ook voor de lezers van 
Handelingen: ‘Vertel over wat je drijft om ondanks je drukke leven 
hoofdredacteur te worden van Handelingen. Wat hoop je, waar wil je 
aan werken, wat vind je belangrijk?’ 

‘Handelingen is een 
uniek vaktijdschrift’ 
Drijfveren van een nieuwe hoofdredacteur

Natuurlijk is het niet mijn belangrijkste 

motief om hoofdredacteur te 

worden, maar de titel van ons blad, 

Handelingen, vind ik prachtig gevonden. Ik 

denk daarbij niet allereerst aan de apostelen, 

maar aan iets dat ik mijn bachelorstudenten 

altijd als een van de eerste zaken in mijn 

colleges over religie en zingeving leer. Naar een 

onderscheid van Henri Bergson vertel ik ze dan 

dat handelen zinloos is, maar dat handelingen 

dat niet zijn. Handelen (actio) verwijst naar 

activiteit van gedrag, maar handeling (actum) 

naar het ontwerp, de betekenis die eraan ten 

grondslag ligt. Er ligt een reflexief moment aan 

ons gedrag ten grondslag waarin we ontwerpen, 

zin toekennen, en zo het sociale weefsel van de 

leefwereld anticiperen, er in participeren, en 

het innoveren. Na een dergelijk enthousiaste 

filosofische bespiegeling word ik in college vaak 

wat meewarig aangekeken. ‘Nooit geweten’ 

komt er dan wel eens met enige goodwill uit, 

‘maar wat heb je er aan?’ Nu kan ik zeggen: 

‘Daarvoor kun je het beste Handelingen 

lezen.’ En inderdaad, Handelingen is een 

uniek tijdschrift dat de professionele praktijk 

aftast met het oog op betekenis: wat is het 

zinsverband waarin je optreedt als professional 

die op enigerlei wijze met religie, kerk, zorg, 

onderwijs, bestuur van doen heeft, en hoe 

bevorder je dat zinsverband?

H A N D E L I N G E N  2 0 1 2   I   2

<  Hans Schilderman. Foto: René Rosmolen
l

3

Handelingen_2_2012.indd   3 22-05-12   12:38



redactioneel4

Scherpen en beproeven
Toen ik in 2009 mijn leeropdracht ‘Religie en 

zorg’ aan de Radboud Universiteit aanvaardde, 

heb ik in mijn inaugurele rede dit vraagstuk van 

‘zelf ontwerpen’ en ‘zelf ontworpen zijn’ van een 

probleemstelling voorzien. Ik heb nu eenmaal 

een filosofisch interesse, en blijf – om maar 

eens een ondeugd te noemen – ontevreden als 

termen niet van begrippen worden voorzien 

en ik daardoor in het ongewisse blijf over wat 

er nu precies bedoeld wordt in het licht van de 

tradities van ons denken. 

Dat rationalisme kan ik niet altijd gebruiken. 

De studenten geestelijke verzorging die 

we in Nijmegen ieder jaar opleiden gaan 

een stage in waarin ze eigenlijk vooral 

praktische handreikingen willen: voorbeelden, 

pastoraal inzetbare teksten, orden van dienst, 

gespreksmethoden, vuistregels en handige 

technieken. Ik probeer ze die praktische 

interesse zonder al te veel succes af te leren. 

Natuurlijk is de beroepspraktijk uitgangspunt 

en doel van een dergelijke opleiding, maar 

ik heb wellicht te veel vertrouwen in de 

‘schranderheid’ (‘geestige scherpzinnigheid’) 

van studenten om te denken dat ze zonder die 

zware tas met gereedschap hulpeloos terzijde 

zullen blijven staan. De praktijk leer je nu 

eenmaal niet tijdens je opleiding, maar in de 

weerbarstige werkelijkheid van het veld. Maar 

dan komt het er wel op aan om bij studenten 

dat reflexief vermogen aan te scherpen en het 

op de proef te stellen. 

Zo hoop ik dan ook dat de bijdragen in Hande-

lingen telkens ‘bright’ zijn: transparant, levendig 

en slim. Zo ziet mijn ideaalbeeld van een pastor, 

geestelijk verzorger, of andere professional op 

het terrein van religie en samenleving er ook 

uit. En ik hoop dat we hen in de bijdragen van 

Handelingen goed kunnen bereiken. Daarmee 

geef ik ook een belangrijk motief te kennen om 

de functie van hoofdredacteur te aanvaarden: 

ik wil het contact met opgeleide mensen niet 

kwijt en vind het ook belangrijk om hen na de 

opleiding een goed vakblad aan te reiken. Na-

tuurlijk ligt dat blad er al lang dankzij een hard 

werkende redactie, een secretariaat dat door 

Tinne Grolus voortreffelijk wordt vervuld, de 

inzet van mijn voorganger Evert Jonker, de be-

trokkenheid in het verleden van het stichtings-

bestuur, en de wijze waarop eertijds uitgeverij 

Waanders en nu Kok het tijdschrift voor het 

voetlicht weten te brengen. Dank voor die inzet! 

Zij allen hebben Handelingen vorm gegeven als 

een prachtig vaktijdschrift met een uitstekend 

bereik en landelijke reputatie.

Herkenbaar en betrokken
Maar wat vergt een goed vaktijdschrift, wil 

het die reputatie behouden? Of nog meer 

elementair: wat is een vaktijdschrift eigenlijk? 

Een vaktijdschrift is allereerst een blad met een 

specifiek lezerspubliek. Ieder ander mag het 

blad natuurlijk lezen, maar het blijft een blad 

voor specialisten die volgens de eigen discipline 

waarin ze opgeleid zijn geïnformeerd willen 

blijven over het vakgebied (het bredere veld), 

over opleiding (nieuwe collega’s) en onderzoek 

(nieuwe inzichten). Lezers willen op de hoogte 

gesteld worden van ontwikkelingen, trends 

De praktijk telt, de mens, 
de gemeenschap 
achter de lezer

Handelingen_2_2012.indd   4 22-05-12   12:38



5redactioneel H A N D E L I N G E N  2 0 1 2   I   2

en discussies in het veld en zo zelfstandig 

relevante maatschappelijke ontwikkelingen 

kunnen beoordelen. Daarom bevat het blad 

specialistische artikelen die door deskundigen 

worden geschreven. Er komt vakjargon in voor 

en indien noodzakelijk toelichtingen in de 

vorm van tabellen, schema’s, cijfers, referenties 

en voetnoten. 

Lezers zijn inderdaad vakgenoten, maar 

moeten dat aan het vaktijdschrift wel merken. 

Daarom moeten discussies over het vak 

herkenbaar zijn en door spraakmakende 

collega’s ook zelf gevoerd kunnen worden. Het 

blad moet als communicatiekanaal ervaren 

kunnen worden en als zodanig vertrouwen 

wekken en gezaghebbend zijn. Het blad bevat 

een selectie van signalementen van actuele en 

praktische betekenis, maar legt de klemtoon 

duidelijk op bijdragen die specialistische 

informatie bieden, inzichten in het vakgebied 

verdiepen, of kennis over nieuwe strategieën en 

methoden aanreiken. 

De vormgeving is dienstbaar aan de formule 

van het blad, waarbij doel, format en genre 

van rubrieken volstrekt herkenbaar zijn en 

aansprekend met beeldmateriaal ondersteund 

worden. De redactie komt regelmatig bijeen, 

geeft creatief vorm aan de redactieformule, 

en onderhoudt intensief contact met het 

lezerspubliek door marktonderzoek, directe 

communicatie met afzonderlijke lezers als het 

nodig is, en een eigen activiteitenprogramma 

om het netwerk verder te ontwikkelen.

	 Dergelijke algemene uitgangspunten 

komen, denk ik, goeddeels overeen met de 

huidige opzet van Handelingen. Het blad is 

gericht op een academisch lezerspubliek met 

een universitaire of hbo-achtergrond en een 

opleiding in Theologie of Religiestudies. Lezers 

zijn professioneel werkzaam in de kerk, al dan 

niet als ambtsdrager, dan wel daarbuiten in 

settingen van zorg, school of bestuur, maar 

telkens zijn ze op enigerlei wijze beroepshalve 

betrokken bij geloof en religie. Er zijn andere 

bladen voor meer specifieke belangengroepen, 

maar Handelingen spreekt haar lezers over de 

breedte met een interdisciplinaire interesse 

aan, en biedt een geschakeerd overzicht van 

nieuwe ontwikkelingen in de verschillende 

beroepenvelden. Het is vanouds het landelijk 

vakblad om geïnformeerd te blijven over 

ontwikkelingen in de praktische theologie, en 

wordt ervaren als een standaard om het eigen 

praktische handelen te beoordelen in het kader 

van het vakgebied waarin men opgeleid is. 

Klankbord en netwerk
Het karakter van een breed vaktijdschrift 

kan Handelingen alleen houden wanneer het 

‘op het lijf geschreven is’. Daaraan zit een 

schrijf-kant en een lees-kant. De schrijfkant 

vergt de inzet van auteurs die de discipline 

behartigen en vaak (ik bedoel uiteraard 

niet slechts) aan academische opleidingen 

verbonden zijn. Zij zitten met hun onderzoeks- 

en onderwijstaken met hun neus op nieuwe 

ontwikkelingen. Vreemd genoeg echter zien we 

elkaar maar weinig en dwingt de concurrentie 

op de onderwijsmarkt nogal eens tot lokale 

belangenbehartiging. 

	 Op initiatief van Ruard Ganzevoort hebben 

Henk de Roest en ik daarom vakvereniging 

‘Praxis!’ opgericht, om de landelijke belangen 

van onze discipline beter te behartigen en het 
l

Handelingen_2_2012.indd   5 22-05-12   12:38



redactioneel6

landelijk netwerk van academisch werkzame 

praktisch theologen en religiewetenschappers 

te ontwikkelen. We stellen ons voor dat uit 

dit netwerk bijdragen voor Handelingen 

voortkomen, waardoor we het contact tussen 

discipline en veld goed kunnen blijven 

behartigen en we zo vanuit auteursperspectief 

ook daadwerkelijk lijfblad blijven. 

Er zit natuurlijk ook een lees-kant aan Han-

delingen; sterker nog, daar draait het hele blad 

om. Lezers verwachten een prettig blad dat 

informatief is, hun interesses weergeeft en goed 

aansluit op vraagstukken uit de eigen praktijk. 

Die functie vervult het blad, denk ik, ook. Ik 

merk in mijn contacten met pastores en geeste-

lijk verzorgers vaak veel enthousiasme over het 

werk, maar ook dat er regelmatig ‘professionele 

eenzaamheid’ bestaat in het veld. ‘One-man/one-

woman-posts’ mogen autonomie bieden voor 

het werk; het gevoel om het altijd maar weer zelf 

te moeten doen kan ook de motivatie, de stan-

daarden van het vak, of het ‘esprit de corps’ aan-

tasten. Daarom is een netwerk aan de lezerskant 

net zo belangrijk als aan de auteurskant. Ik hoop 

dat Handelingen daarvoor een professioneel 

klankbord kan bieden; iets dat we als redactie 

trouwens ook werkelijk willen ontwikkelen door 

regelmatig een symposium te organiseren waar-

in we elkaar als lezers ‘vakkundig’ ontmoeten!

Prachtige uitdaging
Het vaktijdschrift dat Handelingen is roept 

natuurlijk ook de vraag op wat dat ‘vak’ dan is. 

De praktische theologie, zo luidt het antwoord 

vrolijk, en de ondertitel van Handelingen geeft 

dat terecht ook aan. Dat blijkt ook evident in 

de kerkelijke en pastorale thema’s die de meeste 

bijdragen in Handelingen over de afgelopen 

jaren kenmerken. In tal van bijdragen is inzicht 

geboden in vraagstukken van gemeenteopbouw, 

preken, pastorale gespreksvoering, drugs- en 

straatpastoraat, catechese, evangelicalisering, 

bijbelexegese, en geestelijke verzorging. Ze ma-

ken duidelijk dat met ‘handelingen’ vooral de 

kerkelijk en pastorale betekenis ervan bedoeld 

wordt. Terecht is de redactieformule dan ook 

op deze thema’s gericht. Tegelijkertijd is de 

praktische theologie van de jaren tachtig – mijn 

studietijd – niet meer die van de jaren tien. Een 

gestage ontwikkeling is natuurlijk dat kerke-

lijkheid terugloopt en dat, ofschoon er tal van 

lokale uitzonderingen waarneembaar zijn, de 

culturele invloed van het christelijk gedachte-

goed afneemt waardoor volkskerkelijke model-

len van het vak ter discussie komen te staan. 

Binnen de kerken wordt zowel met conserva-

tieve als met liberale strategieën gereageerd op 

de consequenties van de ‘secularisatie’. Buiten 

de kerken staat de vraag centraal welke functie 

religie heeft in het publieke domein. 

Het zijn uiteraard allemaal bekende 

vraagstukken. Ze hebben echter niet alleen 

een theoretische betekenis voor de inhoud 

van het vak en daarmee voor de bijdragen 

in het blad, maar vooral ook een praktische 

betekenis voor nieuwe generaties studenten 

en werkers in kerk en samenleving die het 

blad ook als hun tijdschrift willen ervaren. 

Het aandeel theologiestudenten in de 

opleidingen is drastisch gedaald, terwijl de 

aantallen voor religiewetenschap het aandeel 

theologiestudenten inmiddels vele malen 

overtreft. Beide groepen missen daarbij steeds 

vaker een religieuze socialisatie waardoor 

Handelingen_2_2012.indd   6 22-05-12   12:38



7redactioneel H A N D E L I N G E N  2 0 1 2   I   2

de beginsituatie van opleiding en ook 

het arbeidsperspectief veranderd zijn. De 

bachelor-masterstructuur van academische 

opleidingen verplicht tot een brede toegang 

tot masteropleidingen van studenten uit 

andere studierichtingen. Door dergelijke 

ontwikkelingen verandert niet alleen het 

publiek in colleges maar ook de instroom in het 

arbeidsveld, en op termijn het arbeidsveld zelf. 

Het is voor mij een prachtige uitdaging om 

‘praktische religiewetenschap’ toe te voegen 

aan het repertoire van onderwijs en onderzoek. 

Spannend in professionele zin is daarin vooral 

de vraag naar de relatie van persoon en religie, 

als geloof en kerk niet meer voor de hand lig-

gende termen zijn waarmee studenten zichzelf 

begrijpen. ‘Zingeving’ en ‘spiritualiteit’ blijken 

dan betere termen, waarbij de band met speci-

fieke tradities en gemeenschappen echter veel 

minder evident, gelijkluidend of stabiel is. Dat 

laatste geldt natuurlijk in toenemende mate 

ook meer voor de samenleving als geheel, en 

daarom daagt het uit om opnieuw na te denken 

over de religieuze praktijk. De toevoeging van 

praktische religiewetenschap aan het repertoire 

van opleidingen vergt dan ook een innovatie 

van het vakgebied die niet zonder terugkoppe-

ling met het werkveld gestalte kan krijgen. Te-

gelijkertijd is het ook de reden om de ondertitel 

van Handelingen uit te breiden tot ‘Tijdschrift 

voor Praktische Theologie en Religiewetenschap’. 

Daarmee beogen we niet meteen een nieuwe 

agenda, maar wel andere probleemstellingen 

toe te voegen die voor nieuwe generaties stu-

denten relevant en interessant zijn. 

Vergrootglas
Daar zit voor mij ook een persoonlijke kant 

aan. Ik ben een gelovig mens (althans dat 

hoop ik), actief bij de kerk betrokken en 

bovendien door en door intellectueel. Ik zie 

daar zelf niet veel tegenstellingen in, maar mijn 

omgeving vaak wel. Kerken behoren helaas 

niet tot de intellectuele voorhoede. Waar velen 

zich spiritueel willen noemen, blijkt men 

zich institutioneel niet graag duurzaam te 

binden. Daar hoef je jezelf natuurlijk niet naar 

te gedragen. Zo ben ik reeds lang op allerlei 

manieren actief in het studentenpastoraat en 

het blijkt voor mij een prachtige plek om die 

spanning te beleven. Ofschoon studentenkerken 

uit de Nederlandse samenleving dreigen te 

verdwijnen, zie ik ze als onmisbare kerkelijke 

laboratoria: experimentele omgevingen onder 

de lastigste condities. Studentenkerken bevinden 

zich in academische en wetenschappelijke 

omgevingen met religieus vaak niet 

gesocialiseerde jongeren, waarin met pastorale 

programma’s feitelijk een concurrentieslag 

geleverd wordt met ander aanbod door interesse 

te wekken voor eeuwenoude tradities van geloof 

en noties van gemeenschap. Prachtig! Niet dat 

het altijd succesvol werkt, maar het biedt wel 

steeds een vergrootglas voor de problematiek 

waar het om draait. Voor studenten gaat het 

daarbij allereerst om existentiële hoe-vragen: 

hoe kom ik op een fatsoenlijke manier van 

thuis los, hoe kan ik veilig intieme relaties 

aangaan, en hoe verbind ik mijn studie met 

een eigen levensdoel? Ieder jaar verbaast me de 

Een standaard om het 
eigen praktische handelen

te beoordelen

l

Handelingen_2_2012.indd   7 22-05-12   12:38



redactioneel8

creativiteit weer waarmee het studentenpastores 

lukt om geloofwaardig resonantie te bieden 

voor dergelijke vragen van studenten. Voor mij 

is dat een loep om naar kerk en pastoraat te 

kijken, en eigenlijk ook een inspiratiebron om in 

Handelingen aan de slag te gaan.

Interdisciplinair
Nog een praktisch motief om hoofdredacteur 

te worden: het spoort met mijn leeropdracht 

‘religie en zorg’. De zorg vertegenwoordigt 

voor mij eveneens een proeftuin van religie 

in een moderne samenleving. De zorg 

reflecteert een belangrijke waarde in onze 

samenleving. We geven er in de begroting 

verreweg het meeste geld aan uit en gezondheid 

is een, zo niet de hoogste, waarde in de 

behoeftehiërarchie van moderne burgers. We 

denken er bovendien steeds instrumenteler 

en in marktachtige verhoudingen over; iets 

dat haaks staat op de religieus-charitatieve 

geschiedenis van ons zorgbestel en iets dat 

ook moeilijk te verenigingen valt met de 

solidariteit die volgens velen onlosmakelijk met 

zorgverantwoordelijkheid verbonden is. 

Voor zover religie in de zorg een rol speelt, 

ontwikkelt de term ‘spiritualiteit’ zich daarbij 

steeds meer tot een trefwoord. Het legt de klem-

toon op geestelijke authenticiteit en suggereert 

persoonlijke autonomie tegenover de gevestigde 

religies. Geestelijke verzorgers staan hier mid-

den in en staan daarmee ook voor strategische 

keuzes. Is geestelijke verzorging primair een 

kerkelijke of eerder een professionele verant-

woordelijkheid? Hoe moeten we aantonen dat 

ons handelen in de zorg daadwerkelijk bijdraagt 

aan gezondheid of welzijn? Moeten we – gelet 

op de patiënt – vooral territoriaal werken of 

– gelet op de eigen religieuze achtergrond – 

vooral categoriaal? Wat onderscheidt ons van de 

andere aanpalende disciplines in de zorg? Het 

is een type vragen, dat in binnenkerkelijke set-

tingen weinig beslissend lijkt, maar dat in bui-

tenkerkelijke contexten bepalend kan zijn voor 

professioneel overleven. 

Hoe dan ook, het was voor mij aanleiding 

om in de redactie te vragen naar meer 

interdisciplinariteit in de bijdragen van 

Handelingen. We leven in een samenleving 

waarin diensten steeds meer van elkaar 

afhankelijk worden, en geen enkele 

beroepsgroep kan meer als reservaat opgevat 

worden. Dat pleit ervoor om Handelingen 

ook leesbaar te houden voor aanpalende 

beroepsgroepen en ‘incrowd’ probleemstellingen 

te vermijden. Ook dat is voor mij een lens om 

bijdragen voor Handelingen te beoordelen. 

Kwaliteitsslag
Natuurlijk reflecteren bovenstaande 

overwegingen allereerst mijn persoonlijke 

interesses. Er is gelukkig een deskundige 

en bedreven redactie die zorgt voor een 

breder en mooier palet van invalshoeken en 

perspectieven. Wel denk ik dat we samen een 

kwaliteitsslag zullen maken. De redactieformule 

vergt focus op kernvragen van praktische 

theologie en religiewetenschap, waarbij het 

onderscheidend profiel van het vakblad 

evident moet zijn. Daarbij zullen we meer gaan 

‘Daarvoor kun je 
het beste 

Handelingen lezen’

Handelingen_2_2012.indd   8 22-05-12   12:38



9redactioneel H A N D E L I N G E N  2 0 1 2   I   2

werven en een breder en daarmee deels ander 

lezerspubliek beter moeten gaan aanspreken. 

Naast een nieuwe redactieformule en de 

inmiddels prachtig vernieuwde stijlopmaak, kan 

Handelingen wat meer duidelijkheid gebruiken 

in de rubrieken en genres van de verschillende 

bijdragen. Aan echte vakpublicaties zullen we 

met betere review-procedures hogere eisen gaan 

stellen. 

Praktijkverhalen kunnen aan kwaliteit 

winnen door ze bijvoorbeeld van casuïstische 

vragen te voorzien: wat illustreert het verhaal en 

waarin wijkt het af van standaard redeneringen, 

of ze te beschrijven in termen van kritische 

incidenten ontleend aan de beroepspraktijk. 

Een goed debat tussen experts op een bepaald 

gebied kan evenals een interview met een goed 

gekozen opinion leader een maatschappelijk 

thema in Handelingen goed gestalte geven. 

Religieuze inspiratie is belangrijk. Een 

meditatie in tekst of beeld is een innerlijke 

beschouwing die best als ‘religieuze 

oefening’ kan worden gepresenteerd, met 

eigen kenmerken van inhoud en genre. 

Beeldreportages, foto’s die de praktijk het 

tijdschrift insleuren lijken me onmisbaar om de 

herkenbaarheid van het blad vergroten. 

Dienstbaar maken
Het samenstellen van een goed vaktijdschrift 

vergt de betrokkenheid van allerlei op elkaar 

afgestemde groepen. Wat dat betreft hebben 

we niet te klagen. Een eerste groep is die van de 

uitgever. Dat is in ons geval Kok die het blad 

het marktvertrouwen biedt dat echt noodzake-

lijk is, en die de formule van het blad – evenals 

eertijds Waanders – van harte steunt. Verder 

zijn de auteurs natuurlijk cruciaal, zonder wie 

een vaktijdschrift inhoudsloos blijft, maar die – 

althans in academische omgevingen – veelal op 

wetenschappelijke artikelen afgerekend worden 

en die doorgaans weinig credits krijgen voor 

vakpublicaties. Niettemin blijkt steeds op hun 

inzet en betrokkenheid gerekend te kunnen 

worden. De redactie vernieuwt zich gestaag en 

vat haar taken van beoordeling en vormgeving 

uiterst serieus op. Redigeren is een discrimine-

rende taak en vergt het valide en betrouwbaar 

lezen en becommentariëren van aangeleverde 

bijdragen. Ik heb daar veel vertrouwen in. 

Vervolgens telt uiteraard het adagium ‘the 

proof of the pudding is in the eating’. De lezer 

bepaalt (en betaalt). Hij/zij stelt vast wat de 

waarde is van het blad. In uitgeverskringen 

wordt wel verteld dat een blad voor de lezer 

een ‘vriend’ moet zijn: als het blad niet op tijd 

door de brievenbus valt, maak je je zorgen. 

Die vriendschap van lezer en blad is voor ons 

als redactie natuurlijk ook de ambitie. Voor 

een vaktijdschrift telt echter nog iets meer. 

Uiteindelijk telt daarvoor immers de praktijk, 

de mens, de gemeenschap achter de lezer. De 

titel van ons blad Handelingen drukt dat vooral 

ook uit. De lezer handelt niet zozeer door te 

lezen, maar door de gelezen inzichten op een of 

andere wijze in te zetten voor het ontwerp van 

de eigen praktijk, en het dienstbaar te maken 

voor de problemen en vragen uit die praktijk 

die, als het goed is, het vak definiëren. 

Hans (prof.dr. J.B.A.M.) Schilderman is hoogleraar Religie 
en zorg aan de Faculteit der Religiewetenschappen van de 
Radboud Universiteit Nijmegen. Hij is in januari 2012 
aangetreden als hoofdredacteur van Handelingen.
j.schilderman@ftr.ru.nl

l

Handelingen_2_2012.indd   9 22-05-12   12:38



 

Handelingen_2_2012.indd   10 22-05-12   12:38



1 1artikel

A R T I K E L   |   J e s s i e  D e z u t t e r

Hulpverleners worden steeds vaker geconfronteerd met religieuze 
en zingevingsthema’s in hun praktijk. Ook pastores geven aan be-
hoefte te hebben aan meer informatie en kennis omtrent geestelijke 
gezondheid. Dit artikel speurt historie, kernconcepten en huidig 
onderzoek na, op zoek naar een gefundeerd antwoord op deze vragen 
en een zinvol kader voor de praktijk.

Waar hebben we  
het over?
Religie in relatie tot geestelijke gezondheid

De vraag naar het verband tussen 

religie en geestelijke gezondheid is 

een fascinerende, maar ook complexe 

vraag. In een eerder nummer van Handelingen 

(2006/4) kwamen verschillende aspecten van 

deze vraag al aan bod. In deze bijdrage wordt de 

vraag bekeken vanuit een empirisch perspectief. 

Eerst wordt een historische situering geschetst, 

om vervolgens stil te staan bij de afbakening 

van de twee kernconcepten religie en geestelijke 

gezondheid. Daarna wordt een kort overzicht 

gegeven van huidig onderzoek naar het verband 

tussen religie en geestelijke gezondheid en 

ten slotte wordt er afgerond met mogelijke 

klinische implicaties.

Historische situering

Verstrengeling

Als we de geschiedenis bekijken, zien we dat 

religie en geestelijke gezondheid heel lang 

met elkaar vervlochten waren (zie voor een 

overzicht Koenig, McCullough & Larson 2011). 

Zo ging men er in de Griekse oudheid vanuit 

dat psychiatrische aandoeningen beïnvloed 

werden door de goden, terwijl men in de 

middeleeuwen geestesziekten beschouwde als 

demonische bezetenheid. Ook het christendom 

en de psychiatrie delen een rijk verleden. In 

Hebreeuwse en christelijke teksten vinden we 

bijvoorbeeld beschrijvingen van verschillende 

psychiatrische aandoeningen, zoals de 

stemmingswisselingen van koning Saul of de 

bezeten man die door Jezus genezen werd. 

H A N D E L I N G E N  2 0 1 2   I   2

< ‘Saul en David’. Schilderij en foto: René Rosmolen
l

Handelingen_2_2012.indd   11 22-05-12   12:38



artikel1 2

Maar ook in de zorg voor psychiatrische 

patiënten komt de verstrengeling met religie 

terug. Religieuze organisaties zoals kloosters 

of abdijen verzorgden psychiatrische patiënten 

en pleitten voor een humane behandeling. 

Psychiatrische ziekenhuizen werden opgericht 

onder leiding van priesters. 

Twee kampen
Het ontstaan en de bloei van de (klinische) 

psychologie en psychiatrie eind negentiende 

en begin twintigste eeuw heeft echter een 

onmiskenbare breuk veroorzaakt in de visie 

van de mens op het verband tussen religie en 

geestelijke gezondheid. Geïnspireerd door de 

Verlichting, willen de (klinische) psychologie 

en de psychiatrie als wetenschap immers 

hun steentje bijdragen tot het verklaren van 

psychiatrische verschijnselen enkel door een 

beroep te doen op ‘natuurlijke’ factoren en 

processen. 

Religieuze verklaringen voor psychiatrische 

stoornissen worden overbodig en al snel 

wordt de relatie tussen religie en (klinische) 

psychologie en psychiatrie gekenmerkt door 

wantrouwen en vijandigheid. Deze houding 

zien we terug bij verschillende prominente 

denkers. Freud (1927) bijvoorbeeld, deed 

religie vaak af als een ‘illusie’ die te herleiden 

is tot infantiele verlangens naar veiligheid en 

bescherming. Albert Ellis (1980), grondlegger 

van de Rationeel-Emotieve Therapie (RET) en 

deels ook van de cognitieve gedragstherapie, 

stelde dat religieus geloof het beste wordt 

beschouwd als een geheel van irrationele 

gedachten die schadelijk zijn voor de geestelijke 

gezondheid. 

Ook vandaag zien we dat psychologie/

psychiatrie en christendom vaak als 

concurrerende paradigma’s gezien worden 

als het gaat om belangrijke levensvragen of 

existentiële onderwerpen (Shafranske 1997). 

Ook al hebben beide eigenlijk eenzelfde 

doel voor ogen, namelijk het welzijn van 

het individu en de maatschappij, ze bieden 

vaak andere oplossingen aan om dit doel te 

bereiken. En net door dit grondig verschillende 

kader staan ze vaak vijandig tegenover elkaar. 

Daarenboven blijven professionals vaak in één 

‘kamp’ (dat van de psycholoog/psychiater of 

dat van de pastor/theoloog), wat leidt tot een 

gebrek aan kennis uit het andere ‘kamp’. 

Recente ontwikkelingen echter wijzen op 

de noodzaak om de relatie tussen religie en 

geestelijke gezondheid op een open manier 

te bekijken. Zo zien we dat steeds meer 

hulpverleners geconfronteerd worden met 

religieuze en zingevingsthematieken in hun 

praktijk. Ook pastores geven aan nood te 

hebben aan informatie en kennis omtrent de 

relatie tussen religie en geestelijke gezondheid. 

Om een gefundeerd antwoord te bieden 

op vragen van hulpverleners en geestelijke 

verzorgers, en om een kader te kunnen 

aanreiken dat zinvol is voor de praktijk, is 

het nodig stil te staan bij de beschikbare 

wetenschappelijke evidentie.

Religie, een complex concept

Godsdienstpsychologische bril 
Als we empirisch willen nagaan of er een 

verband bestaat tussen religie en geestelijke 

gezondheid, moeten we eerst onze 

Handelingen_2_2012.indd   12 22-05-12   12:38



1 3artikel H A N D E L I N G E N  2 0 1 2   I   2

kernconcepten duidelijk definiëren. Zonder 

een duidelijke definitie kunnen we geen 

valide en betrouwbare meetinstrumenten 

kiezen om onze concepten te meten. Maar in 

dit onderzoeksveld botsen we meteen al op 

problemen. Een duidelijke en eensluidende 

definitie over wat religie is, blijkt niet aanwezig 

te zijn. Daarbij is religie ook een concept met 

een sterk persoonlijke inslag en het meten van 

zo iets persoonlijks lokt al snel weerstand uit. 

Maar als we onderzoek willen doen, moeten 

we toch een poging doen om religie op een 

adequate manier te meten. Hierbij kijken we 

met een godsdienstpsychologische bril naar het 

concept religie. Dit moet ons in staat stellen 

om, in de mate van het mogelijke, een adequate 

meting van religie voor te stellen. De meeste 

onderzoekers (Larson, Swyers & McCullough 

1997) zijn het erover eens dat zowel religie 

als spiritualiteit een ‘heilige kern’ hebben, 

waarbij het ‘heilige’ refereert aan een goddelijk 

wezen, een ultieme of transcendente realiteit 

of een ultieme waarheid. Men wil er zo de 

nadruk op leggen dat ‘heilig’ niet gebruikt kan 

worden voor zaken die in ons leven louter heel 

belangrijk zijn (zoals onze kinderen, ons werk, 

ons huwelijk), maar dat het voorbehouden 

moet zijn voor concepten die ‘goddelijke 

attributen’ krijgen. 

Daarnaast is men het er ook over eens dat 

zowel religie als spiritualiteit multidimensionele 

constructen zijn, waarbij het niet enkel gaat 

om gedragingen (zoals kerkgang) maar ook 

om motivaties (waarom is iemand gelovig), 

cognities (ideeën en attitudes) en emoties. 

Als men vervolgens probeert om religie en 

spiritualiteit te onderscheiden, verwijst men 

vaak naar het gestructureerde en georganiseerde 

karakter van religie, daar waar bij spiritualiteit 

de focus eerder ligt op de persoonlijke 

zoektocht naar antwoorden op ultieme vragen. 

Spiritualiteit kan dus gekaderd zijn binnen 

een religie (bijvoorbeeld mystieke stromingen, 

eigen zoektocht van katholieke gelovigen), maar 

kan er ook los van staan (persoonlijk zoeken 

zonder religieus kader) (Koenig, McCullough & 

Larson 2001). 

Verder wordt religie meestal beschouwd als 

een cultureel gegeven. Zo stelt Vergote (1987), 

geïnspireerd door Geertz (1973), dat religie een 

geheel van symbolen is dat refereert naar een 

spiritueel, goddelijk, of transcendent wezen (of 

wezens) en in staat is om krachtige, diepgaande 

stemmingen en motivaties op te wekken.

Religieus gedrag
Als we de onderzoeksliteratuur doornemen, 

moeten we vaststellen dat religie heel vaak 

gereduceerd wordt tot een eenvoudige 

gedragsvariabele. Onderzoekers meten dan 

religie door bijvoorbeeld de frequentie van 

kerkgang of bidden na te gaan. Religie is niet 

enkel te reduceren tot religieus gedrag, maar het 

bevat cognitieve, emotionele, motivationele en 

gedragsmatige aspecten. 

Als we religie op een correcte en betrouwbare 

manier willen meten, moeten we ook rekening 

houden met de verschillende componenten 

in het concept. Batson, Schoenrade & Ventis 

(1993) geven aan dat het belangrijk is een 

Vaaks staan christendom
en psychologie/psychiatrie 
vijandig tegenover elkaar 

l

Handelingen_2_2012.indd   13 22-05-12   12:38



artikel1 4

onderscheid te maken tussen enerzijds religieus 

gedrag en anderzijds religieuze attitudes. 

Religieus gedrag betreft dan activiteiten die 

mensen ondernemen of handelingen die ze 

stellen zoals een kerkdienst bijwonen, bidden, 

een religieus tijdschrift lezen of een bijbelstudie 

volgen. Religieuze attitudes peilen naar de 

onderliggende houdingen of motivaties die 

mensen hebben met betrekking tot religie. 

We kunnen veronderstellen dat religieuze 

attitudes stabielere en minder oppervlakkige 

indicatoren van religie zijn dan religieus gedrag. 

Gedrag wordt makkelijker en sneller beïnvloed 

door andere, storende factoren. Zo kan iemand 

naar de kerk gaan omwille van niet-religieuze 

redenen zoals mensen ontmoeten, of een 

sociaal netwerk uitbouwen. Anderzijds is het 

mogelijk dat sommige gelovigen niet in de 

mogelijkheid zijn om een kerkdienst bij te 

wonen omwille van, bijvoorbeeld, een zwakke 

gezondheid. Als we ervan uitgaan dat religieuze 

attitudes dieperliggende aspecten van religie 

zijn die minder makkelijk door externe factoren 

beïnvloed worden, zullen deze aspecten 

waarschijnlijk ook belangrijker zijn voor het 

psychisch functioneren van personen. 

Vier religieuze attitudes
Een mogelijk model om religieuze attitudes te 

meten (Hutsebaut 1996; Wulff 1997) gaat ervan 

uit dat de mogelijke houdingen ten opzichte 

van religie beschreven kunnen worden door 

middel van twee dimensies. De Exclusie versus 

Inclusie van Transcendentie-dimensie beschrijft 

of individuen open staan voor de aanwezigheid 

van een transcendente werkelijkheid. De 

Letterlijke versus Symbolische-dimensie geeft aan 

op welke manier iemand religie benadert en of 

hij religie eerder letterlijk dan wel symbolisch 

interpreteert. Personen met een letterlijke 

houding kenmerken zich door een eerder 

dogmatische en rigide houding ten opzichte 

van religie. Personen met een symbolische 

houding kenmerken zich door kritische reflectie 

en een eerder persoonlijke interpretatie van 

geloofsinhouden. 

Door het gebruik van de twee assen (Inclusie 

versus Exclusie en Letterlijk versus Symbolisch) 

wordt er een onderscheid gemaakt tussen 

religieus zijn op zich en de manier waarop 

mensen religieuze boodschappen interpreteren. 

Deze twee dimensies definiëren vier religieuze 

attitudes Letterlijke Inclusie, Letterlijke Exclusie, 

Symbolische Inclusie en Symbolische Exclusie.

De attitude Letterlijke Inclusie houdt een 

letterlijke aanvaarding van de religieuze traditie 

in, een letterlijk lezen van religieuze teksten, 

en een volgzame, dogmatische en eerder rigide 

houding ten opzichte van geloofsinhouden. 

Het gaat om een gesloten denksysteem met 

een onveranderlijke, persoonlijke God waarbij 

het geloof als een absolute zekerheid wordt 

benaderd.

Ook binnen de attitude Letterlijke Exclusie 

wordt een letterlijke benadering van de 

religieuze taal en werkelijkheid verondersteld. 

Individuen die zich hier bevinden, 

verwerpen echter de mogelijkheid van een 

transcendente realiteit. Deze attitude stelt 

dat hetgeen religieuze tradities verkondigen 

Dat je eigen leven eindig is 
resulteert voor velen 

in negatieve gevoelens

Handelingen_2_2012.indd   14 22-05-12   12:38



1 5artikel H A N D E L I N G E N  2 0 1 2   I   2

wetenschappelijk onmogelijk is, en verwerpt 

daarom de mogelijkheid van een religieuze 

realiteit. Ze kenmerkt zich door sterke kritiek 

op geloofsovertuigingen en religie op basis van 

een positief-wetenschappelijke benadering. 

Bijbelteksten worden binnen deze attitude 

letterlijk gelezen en afgewezen wegens 

wetenschappelijk onhoudbaar en onderling in 

tegenstrijd. 

De attitude Symbolische Inclusie geeft aan 

dat het individu de religieuze realiteit bevestigt 

op een symbolische manier. Het gaat om 

geloof na een periode van kritische reflectie 

en houdt een persoonlijke interpretatie van 

geloofsinhouden in. Geloven is hierbij een 

zoektocht, waarbij kritische vragen niet uit de 

weg worden gegaan. 

Wat betreft de attitude Symbolische Exclusie 

gaan individuen ook op een symbolische 

manier om met religie, maar dit resulteert in 

een verwerpen van de mogelijkheid van een 

transcendente realiteit. Deze personen zien 

geloof als maar één manier om met existentiële 

kwesties om te gaan. Er is sprake van een 

persoonlijke zingeving maar de referentie 

naar religie is niet noodzakelijk. Er is geen 

persoonlijk godsgeloof en uitspraken over God 

worden vanuit een relativistisch perspectief 

bekeken. Ieder zingevingssysteem wordt in deze 

attitude gezien als een menselijke interpretatie 

bepaald door de tijd en de cultuur waarin ze 

beleefd wordt. 

Een voordeel van dit model, en het 

bijhorende instrument (PCBS, Post-Kritische 

Geloofsschaal, Hutsebaut 1996), is dat het zowel 

voor gelovigen als voor ongelovigen zinvol 

kan ingevuld worden. Op die manier sluit 

het instrument beter aan bij bijvoorbeeld de 

religieuze context in België. 

Multidimensionaliteit van geestelijke 
gezondheid
Gedurende lange tijd werd de betekenis 

van geestelijke gezondheid vooral negatief 

gedefinieerd, namelijk als de afwezigheid van 

pathologie of psychiatrische stoornissen.  

Een aantal jaar geleden kwam er onder  

invloed van de positieve psychologie steeds  

meer interesse voor de positieve kant 

van geestelijke gezondheid (Kahneman, 

Diener & Schwartz 1999). De positieve 

psychologie baseert zich op de twintigste-

eeuwse humanistische psychologie met 

focus op groei en ontwikkeling. Geestelijke 

gezondheid beperkt zich nu niet langer 

tot de afwezigheid van pathologie (zoals 

depressieve gevoelens of angstgevoelens), 

maar bevat ook de aanwezigheid van wel

bevinden (levenstevredenheid en geluk), en 

levenskwaliteit. 

Naast dit eerder klinisch-psychologisch 

perspectief op geestelijke gezondheid kunnen 

we ook een existentieel perspectief hanteren. 

We focussen ons dan op aspecten van 

existentiële stress en existentieel welbevinden. 

Een existentiële topic die speelt in het leven van 

iedere mens en bovendien vaak gelinkt is aan 

stress, is het omgaan met de eigen finaliteit en 

het besef van het eigen sterven. Omgaan met 

het gegeven dat je eigen leven eindig is en je op 

een zeker ogenblik zult sterven, resulteert voor 

velen in negatieve gevoelens zoals onzekerheid, 

angst en verdriet. 

Maar ook in dit omgaan met het eigen l

Handelingen_2_2012.indd   15 22-05-12   12:38



artikel1 6

sterven kunnen we een positieve en een 

negatieve dimensie onderscheiden (Gesser, 

Wong & Reker 1987). Het positieve aspect 

refereert aan het aanvaarden van de eigen 

finaliteit. Dit kan verschillende vormen 

aannemen, zoals de overtuiging dat er een 

leven na de dood is, wat in heel wat religieuze 

tradities wordt uitgewerkt, of het aannemen dat 

het sterven een eindpunt is in een natuurlijk 

proces. Het negatieve aspect refereert vooral 

aan vrees voor de dood. Dit kan bestaan uit 

angstige gevoelens rond de eigen mortaliteit, 

maar ook uit het verdringen of vermijden 

van denken aan de eigen finaliteit. Gezien de 

complexiteit en de multidimensionaliteit van 

het construct ‘geestelijke gezondheid’ is het 

belangrijk om in onderzoek de verschillende 

aspecten op te nemen. 

Zijn er verbanden?
Empirisch, hoofdzakelijk Amerikaans, 

onderzoek lijkt te wijzen in de richting van een 

positief verband tussen religie en geestelijke 

gezondheid (Koenig, McCullough & Larson, 

2001). Zo geven Koenig en collega’s (2001) aan 

dat religie samenhangt met meer welbevinden, 

minder depressieve symptomen en minder 

angstgevoelens. Een grondige studie van de 

literatuur toont nochtans dat een duidelijke 

consensus nog steeds afwezig is. Dit gebrek 

aan duidelijkheid hangt deels samen met het 

gebrek aan een eenduidige definitie van religie 

en het gebruik van verschillende instrumenten 

om religie te meten. Daarenboven bekijken 

heel wat studies religie nog steeds als een 

unidimensioneel construct en gebruiken enkel 

eenvoudige indicatoren die vooral peilen naar 

religieus gedrag (zoals kerkgang of frequentie 

van bidden). 

Om hieraan tegemoet te komen, hebben 

de recente studies in Vlaanderen (Dezutter, 

Soenens & Hutsebaut 2006; Dezutter et al. 

2009; Dezutter, Luyckx & Hutsebaut 2009; 

Dezutter, Luyckx, Büssing & Hutsebaut 2009) 

zich niet enkel gefocust op het religieus zijn 

op zich, maar ook op de religieuze denkstijl. 

Hierdoor ontstaat een meer gedifferentieerd 

beeld en lijken onze onderzoeksresultaten de 

conclusies van sommige Amerikaanse studies te 

nuanceren. 

In de Vlaamse bevindingen blijkt vooral de 

religieuze denkstijl belangrijk te zijn voor de 

geestelijke gezondheid. Vooral een letterlijke 

denkstijl lijkt samen te hangen met een 

minder goede geestelijke gezondheid, maar 

dit geldt zowel voor gelovigen (Letterlijke 

Inclusie) als voor ongelovigen (Letterlijke 

Exclusie). Beide letterlijke attitudes hangen in 

een steekproef van volwassen Belgen samen 

met meer depressie, angst, chronische schuld 

en schaamte, en met minder zelfvertrouwen, 

levenstevredenheid en geluk (Dezutter, Soenens 

& Hutsebaut 2006). 

Ook het existentiële thema van het eigen 

sterven lijkt geassocieerd met de religieuze 

cognitieve stijl. We zien een parallelle trend, 

namelijk zowel letterlijk gelovigen als letterlijk 

ongelovigen vertonen hogere niveaus van angst 

voor de dood en hebben sterker de neiging 

om gedachten aan de dood te vermijden in 

Vooral religieuze denkstijl 
blijkt van belang voor de

geestelijke gezondheid

Handelingen_2_2012.indd   16 22-05-12   12:38



1 7artikel H A N D E L I N G E N  2 0 1 2   I   2

vergelijking met symbolische denkers. Deze 

verbanden zijn terug te vinden in verschillende 

levensfasen, zowel bij adolescenten als bij 

volwassenen (Dezutter, Luyckx & Hutsebaut 

2009; Dezutter et al. 2009). De resultaten 

wijzen erop dat de manier waarop je omgaat 

met religie belangrijker is voor je geestelijke 

gezondheid en je welbevinden dan het louter 

gelovig of ongelovig zijn op zich. 

Interessant is bovendien dat deze resultaten 

aantonen dat men zich niet alleen dient af te 

vragen welke vormen van religieus geloof sa-

menhangen met geestelijke gezondheid, maar 

ook welke vormen van religieus ongeloof sa-

menhangen met geestelijke gezondheid. Terwijl 

het Amerikaanse onderzoek zich hoofdzakelijk 

focust op de vraag welke types van geloof ver-

band houden met een goed of minder goede 

gezondheid, toont het gebruik van de PCBS 

dat het ook belangrijk is om naar de types van 

ongeloof te peilen. Daarbij lijkt vooral een let-

terlijke houding verband te houden met een 

minder goede geestelijke gezondheid, maar is 

het omgekeerde niet het geval voor symbolische 

denkers. Een symbolische denkstijl hangt in 

deze groepen niet samen

Bij langdurige pijn
Maar doen deze verbanden zich altijd voor 

of zijn er situaties die de relatie tussen religie 

en geestelijke gezondheid beïnvloeden? Zo 

wordt er bijvoorbeeld, zowel in de populaire 

media als in de wetenschappelijke literatuur, 

vaak verwezen naar het idee dat religie pas 

relevant wordt in tijden van nood (bijvoorbeeld 

Goodstein 2001; Gunn 2007). Men denkt dan 

aan kerken die volliepen na ‘elf september’, 

pelgrimstochten naar Lourdes om genezing te 

verkrijgen, bidden in tijden van crisis. 

Om na te gaan of religie een rol speelt 

als mensen geconfronteerd worden met 

stressvolle situaties, werkten we samen met 

pijnverenigingen (Vlaamse Pijnliga,  

’t Lichtpuntje). We gaan er namelijk van uit 

dat een gezondheidsgerelateerde stressor een 

belangrijke invloed heeft op het welbevinden 

van de patiënt. Chronische pijn kenmerkt zich 

dan nog eens door een langdurige stressvolle 

toestand met een onvoorspelbare uitkomst 

en een beperkte controleerbaarheid. De vraag 

dringt zich dan op of religieuze attitudes 

een ander of sterker verband met geestelijke 

gezondheid zullen vertonen in deze specifieke 

situatie van langdurige pijn. 

De verbanden blijken in deze groep 

inderdaad gedeeltelijk anders te zijn. Enerzijds 

ziet men dezelfde negatieve invloed verschijnen 

van een letterlijke denkstijl, maar anderzijds 

lijkt in deze groep een symbolische denkstijl 

wel een positieve factor te zijn voor het 

welbevinden. Zowel symbolisch gelovige 

pijnpatiënten als symbolisch ongelovige 

pijnpatiënten voelen zich gelukkiger en meer 

tevreden in hun leven dan hun letterlijk-

denkende medepatiënten (Dezutter, Luyckx, 

Büssing & Hutsebaut 2009). 

Religieuze denkstijl of hogere 
cognitieve factor?
Een vraag die zich ongetwijfeld opdringt is 

of de religieuze cognitieve attitudes gemeten 

met de PCBS, zich enkel beperken tot het 

religieuze domein of dat het om een hogere 

(orde) cognitieve factor gaat die zich ook in l

Handelingen_2_2012.indd   17 22-05-12   12:38



1 8

Handelingen_2_2012.indd   18 22-05-12   12:38



1 9H A N D E L I N G E N  2 0 1 2   I   2

andere levensdomeinen manifesteert. Men zou 

zich kunnen afvragen of de dimensie Letterlijk-

Symbolisch niet eerder een algemene denkstijl 

is die door de betrokkene ook in andere dan 

religieuze situaties zal gebruikt worden. Het zou 

dan kunnen gaan om een factor vergelijkbaar 

met de Need for Closure-factor. 

Studies tonen inderdaad aan dat de Letterlijk-

Symbolische dimensie de belangrijkste 

voorspeller is voor psychisch functioneren, 

terwijl de openheid voor het transcendente (dus 

het al dan niet gelovig zijn op zich) een meer 

marginale rol speelt. Dit geldt niet enkel voor 

het intrapersoonlijk functioneren waartoe de 

geestelijke gezondheid behoort, maar ook voor 

het interpersoonlijk functioneren. Zo toonden 

verscheidene studies aan dat de Letterlijk-

Symbolische dimensie een sterk verband houdt 

met vooroordelen, discriminatie en racisme 

(Duriez & Hutsebaut, in press). Anderzijds 

bleek uit de studies rond doodsattitudes 

(Dezutter et al. 2009) dat net de specifieke 

religieuze attitudes (dus de combinatie van een 

positie op de Letterlijk-Symbolische dimensie 

met een positie op de Inclusie-Exclusie van 

Transcendentie) samenhang vertoonde met een 

specifieke houding ten opzichte van de dood. 

Om deze vraag adequaat te kunnen 

beantwoorden is het noodzakelijk verder 

onderzoek te doen. Hierbij zouden zowel 

specifieke religieuze attitudes als meer algemene 

cognitieve factoren mee opgenomen moeten 

worden in de onderzoeksopzet. Op die manier 

kan men besluiten of het enkel een hogere 

cognitieve factor is die verband houdt met 

geestelijke gezondheid of dat de religieuze 

component daadwerkelijk een rol speelt. 

Conclusie
De vraag naar het verband tussen religie en 

geestelijke gezondheid is eeuwenoud maar 

ook springlevend en houdt nog steeds velen –

zowel onderzoeksmatig als praktijkgerelateerd 

– bezig. Recent onderzoek toont aan dat het 

noodzakelijk is om religie te definiëren en te 

meten op een adequate manier, dat wil zeggen, 

aangepast aan de maatschappelijke context. In 

westerse geseculariseerde maatschappijen is 

het belangrijk niet enkel rekening te houden 

met het gelovig zijn of niet, maar ook met de 

manier waarop een mogelijke religieuze realiteit 

benaderd wordt. Vlaams onderzoek toont 

dat vooral een letterlijke religieuze denkstijl 

samenhangt met een minder goede geestelijke 

gezondheid. Hierbij rijst dan wel de vraag of 

het vooral een algemene cognitieve factor is 

die in dit verband een rol speelt, dan wel een 

specifieke religieuze attitude. Verder onderzoek 

moet hierover duidelijkheid brengen. 

Hoe je omgaat met religie 
is van meer invloed 

dan het (on)gelovig zijn op zich

< Engel op de Grote Markt in Zwolle. Foto: René Rosmolen

l

Literatuur
Batson, C., Schoenrade, P. & Ventis, W. (1993). Religion and 

the Individual: A Social-psychological Perspective. New 
York: Oxford University Press.

Dezutter, J., Luyckx, K., Büssing, A, & Dirk Hutsebaut, 
D. (2009). The role of religion in the subjective well-
being of chronic pain patients. International Journal of 
Psychiatry in Medicine, 39, 393-404.

Dezutter, J., Luyckx, K. & Hutsebaut, D. (2009). Are 
you afraid to die? Religion and death attitudes in an 

Handelingen_2_2012.indd   19 22-05-12   12:38



2 0

Hutsebaut, D. (1996). Post-Critical Belief: A New Approach 
of the Religious Attitude Problem. Journal of Empirical 
Theology, 9, 48-66.

Kahneman, D., Diener, E. & Schwarz, N. (1999). Well-being: 
The foundation of hedonic psychology. New York: Russel 
Sage Foundation. 

Koenig, H.G., Mc Cullough, M.E., & Larson, D.B. (2001). 
Handbook of religion and health. Oxford: University 
Press.

Larson, D., Swyers, J. & McCullough, M. (1997). Scientific 
Research on Spirituality and Health: A Consensus Report. 
Rockville, Md.: National Institute for Healthcare 
Research. 

Peteet, J. (2010). Christianity and Psychiatry. In: P. Verhagen, 
H. van Praag, J. Lopez-Ibor, J. Cox & D. Moussaoui (eds). 
Religion and Psychiatry: Beyond Boundaries. Oxford: 
Wiley-Blackwell, 105-118.

Shafranske, E. (1997) (ed.). Religion and the Clinical Practice 
of Psychology. Washington, DC: American Psychological 
Association.

Vergote, A. (1987). Religie, geloof en ongeloof. Psychologische 
studie (tweede druk). Kapellen: DNB/Uitgeverij 
Pelckmans. 

Wulff, D. (1997). Psychology of Religion: Classic and 
Contemporary. New York: Wiley, 1997.

Jessie (dr. J.) Dezutter is postdoctoraal onderzoeker (Fonds 
Wetenschappelijk Onderzoek Vlaanderen) aan het 
Centrum voor Godsdienstpsychologie (Faculteit Psychologie 
en Pedagogische Wetenschappen) van de Katholieke 
Universiteit Leuven. 
jessie.dezutter@ppw.kuleuven.be

adolescent sample. Journal of Psychology and Theology, 
37, 163-173. 

Dezutter, J., Soenens, B. & Hutsebaut, D. (2006). Religiosity 
and mental health: A further exploration of the relative 
importance of religious behaviors versus religious 
attitudes. Personality and Individual Differences, 40, 
807-818.

Dezutter, J., Soenens, B., Luyckx, K., Bruyneel, S., 
Vansteenkiste, M., Duriez, B. & Hutsebaut, D. (2009). 
The role of religion in death attitudes: Distinguishing 
between religious belief and style of processing religious 
contents. Death Studies, 33, 73-92.

Duriez, B. & Hutsebaut, D. (in press). A slow and easy 
introduction to the Post-Critical Belief Scale: Internal 
structure and external relationships. In: D.M. Wulff (ed.). 
Handbook of Psychology of Religion. New York: Oxford 
University Press. 

Ellis, A. (1980). Psychotherapy and atheistic values: A 
respons to A.E. Bergin’s ‘Psychotherapy and religious 
values’. Journal of Consulting and Clinical Psychology, 48, 
635-639.

Freud, S. (1927). Die Zukunft einer Illusion. Leipzig: 
Internationaler psychoanalytischer Verl.

Geertz, C. (1973). The interpretation of cultures. New York: 
Basic Books.

Gesser, G., Wong, P. & Reker, G. (1987). Death attitudes 
across the life-span: The development and validation of 
the Death Attitude Profile. Omega, 18, 113-128.

Goodstein, L. (2001). As attacks’ impact recedes, a return to 
religion as usual. The New York Time, November 26.

Gunn, F. (2007). Spiritual issues in the aftermath of disaster. 
Southern Medical Journal, 100, 936-937.

Heeswijk, A. van (2009). Inbreken in een leegte. Tilburg: 
KSGV.

Handelingen_2_2012.indd   20 22-05-12   12:38



2 1artikel

A R T I K E L   |   J o s  d e  K o c k

De catecheet die zijn of haar eigen persoon inbrengt in de catechese-
praktijk is een belangrijke kern volgens het meester-gezel-leerling-
model. Voor een kerk die de ambitie heeft een gemeenschap te willen 
zijn, gooit dit intergeneratieve leerproces hoge ogen.

Een veelbelovende  
benadering
Catechese volgens het meester-gezel-leerlingmodel

‘Z e moeten zeggen waar het op staat, 

niet te veel er omheen praten of 

altijd maar naar onze mening 

vragen en zeggen van ‘ja, ja, goed idee, goed 

gezegd.’

– ‘Ja, zeggen wat de Bijbel over iets zegt en wat 

je er zelf van vindt.’

[Gedachtenwisseling van catechisanten uit een 16+ 

catechesegroep over wat een goede catecheet is.]

– ‘Open, ja heel open, je mag álles aan hem 

vragen, hij stelt zich heel kwetsbaar op.’

– ‘Hij vertelt dingen over zichzelf, en dan zegt-

ie ook gewoon: ‘alles wat we hier tegen elkaar 

vertellen dat blijft ook gewoon hier’, hij is ook 

ietsje, ietsje ouder dan dat wij zijn, je merkt ook 

wel dat hij gewoon om ons geeft of zo, hij heeft 

ook wel eens verteld dat hij voor ons bidt en zo.’

[Catechisanten uit een 18+ catechesegroep 

beschrijven hun catecheet.]

Nevenstaande uitspraken van jongeren 

schetsen de catecheet als iemand die zijn of 

haar persoon inbrengt in de catechese: door 

te vertellen over eigen (geloofs)ervaringen, 

door eigen opvattingen in te brengen en 

door uit te leggen wat de Bijbel over bepaalde 

thema’s te vertellen heeft en hoe hij of zij zelf 

dat ziet. De catecheet die zijn of haar eigen 

persoon inbrengt in de catechesepraktijk is 

een belangrijke kern van catechese volgens een 

meester-gezel-leerlingmodel. Dit artikel gaat in 

op de achtergrond en implicaties van dit model 

en maakt duidelijk dat het een veelbelovende 

benadering kan zijn voor kerkgemeenschappen.

Gemeenschapsconcept
Een van de manieren, namelijk, waarop je 

een kerkelijke gemeente kunt typeren is 

dat het om een gemeenschap van gelovigen 

gaat. Een gemeenschap veronderstelt 

H A N D E L I N G E N  2 0 1 2   I   2

l

Handelingen_2_2012.indd   21 22-05-12   12:38



2 2

Handelingen_2_2012.indd   22 22-05-12   12:38



2 3H A N D E L I N G E N  2 0 1 2   I   2

betrokkenheid op elkaar voor langere tijd: 

leden van de gemeenschap delen hun tijd 

en hun levenssferen met elkaar, zowel in 

de kerk als in de lokale context van de 

kerk. Deze benadering van gemeenschap 

sluit aan bij het gemeenschapsconcept dat 

Brouwer (2009) hanteert. Brouwer zet deze 

conceptie van gemeenschap af tegen een 

sociaal-constructionistische benadering, 

die gemeenschap loskoppelt van plaats en 

geografische ruimte (95). Kerken lijken echter 

steeds minder een gemeenschap te zijn en 

steeds meer zich te profileren als een ‘religieuze 

organisatie’ die een variëteit aan op zichzelf 

staande activiteiten aanbiedt waarbinnen 

jong en oud zijn religieuze hart kan ophalen. 

Deze tendens is ook waar te nemen als je de 

hedendaagse catechesepraktijk in veel kerken 

bekijkt. 

De Zwart (2004) definieert de catechese

praktijk als volgt: ‘… het geheel van bewust 

opgezette doelgerichte leeractiviteiten voor 

jong en oud in de gemeente, met het oog op 

het leren leven en geloven als leerlingen van 

Christus’ (147). Catechese is een vorm van 

religieuze socialisatie die veelal in het verlengde 

ligt van de godsdienstige opvoeding in het 

gezin. In de Nederlandse context is catechese 

een praktijk die vorm krijgt in de kerk. Het 

onderscheidt zich dus van religieuze educatie 

die plaatsvindt in scholen, bijvoorbeeld in de 

vorm van godsdienstonderwijs. Hoewel het in 

dit artikel gaat om leeractiviteiten in de kerk 

wordt toch ingegaan op onderwijskundige 

theorieën, omdat deze ook relevantie hebben 

voor de doordenking van leeractiviteiten in de 

kerk, in het bijzonder de catechesepraktijk.

De volgende vraagstellingen staan in dit 

artikel centraal:

1. �Welke consequenties hebben reflecties op het 

moderne religieuze en culturele landschap 

in Nederland voor catechesepraktijken in 

kerken in termen van onderwijskundige 

benaderingen? 

2. �Welke van deze onderwijskundige 

benaderingen lijkt het beste te passen bij de 

ambitie van de kerk om een gemeenschap te 

zijn?

Nieuwe vormen van socialiteit
Religieuze identiteitsontwikkeling van 

christelijke jongeren in de huidige moderne 

context van Nederland wordt door diverse 

psychologische en sociologische processen 

bepaald. Twee processen springen echter in het 

bijzonder in het oog: enerzijds processen van 

individualisering, anderzijds de ontwikkeling 

van alternatieve religieuze gemeenschappen 

voor jongeren naast het instituut kerk. 

In Baumans concept ‘liquidation’ 

(vervloeiing) van de moderne samenleving 

(Bauman 2005) gaan de-institutionalisering 

en individualisering hand in hand. 

Individualisering is volgens Bauman zowel 

de consequentie als de aanjager van de erosie 

van institutionele patronen. Het proces van 

individualisering heeft een structurele en een 

culturele component. Structureel verwijst 

Het instituut kerk wordt meer 
en meer een optie naast 

nieuwe ‘lichte gemeenschappen’

< Beeld: Ruud van Empel. Foto: René Rosmolen
l

Handelingen_2_2012.indd   23 22-05-12   12:38



artikel

individualisering naar het verzwakken 

van verbanden tussen individuen van het 

afnemen van gemeenschap. Cultureel verwijst 

individualisering naar de afname van autoriteit 

van gedeelde zingevingskaders: individualiteit 

en authenticiteit worden hoger gewaardeerd 

dan collectiviteit en conformiteit.

Echter, het ‘grote verhaal’ van religieuze 

individualisering is niet geheel overtuigend. 

In de eerste plaats omdat in hedendaagse 

samenlevingen nog steeds christelijke gezinnen, 

scholen en kerken blijven bestaan die nog steeds 

gelovige jongeren ‘voortbrengen’. Hoewel niet 

altijd inzichtelijk is hoe loyaal deze jongeren 

aan de christelijke instituten zijn, kunnen we 

vaststellen dat het beeld dat veel sociologen 

tekenen van een verdwijnende religieuze 

betrokkenheid, eenzijdig is. Roeland (2009) 

laat bijvoorbeeld zien dat religieuze bricolage 

inderdaad veelvuldig onder jonge christenen 

kan worden aangetroffen, maar dat tegelijkertijd 

ook veel jongeren echt loyaal aan hun religieuze 

gemeenschappen zijn (Roeland 2009). 

In de tweede plaats is het ‘grote verhaal’ 

van religieuze individualisering niet geheel 

overtuigend, omdat vanaf de jaren zestig 

van de vorige eeuw in toenemende mate 

nieuwe vormen van socialiteit en religieus 

gemeenschapsleven ontstaat dat grote 

aantrekkingskracht heeft op jongeren. 

Voorbeelden daarvan zijn religieuze events, 

festivals, concerten en, vanaf het begin van 

de eenentwintigste eeuw, online communities: 

vormen van socialiteit waarin jongeren hun 

geloof delen en vieren. Deze voorbeelden 

zouden Duyvendak en Hurenkamp (2004), die 

in hun boek Kiezen voor de kudde afrekenen 

met de mythe van de individualisering, ‘lichte 

gemeenschappen’ noemen: gemeenschappen 

met lossere banden dan de gemeenschappen in 

verzuilde tijden. 

Het instituut kerk, dat meer of minder een 

gemeenschap vormt, komt meer en meer 

slechts als optie naast deze nieuwe vormen van 

‘gemeenschappen’ voor jongeren te staan. De 

kerk moet dus zien om te gaan met de spanning 

tussen enerzijds haar positie als een van de 

spelers op de markt van ‘spirituele goederen’ 

en anderzijds haar conserverende geschiedenis 

die de ene Waarheid doorgeeft aan volgende 

generaties. Tegelijkertijd staat deze ambitie van 

transmissie van de Waarheid op gespannen voet 

met de culturele waardering voor autonomie 

aan de kant van jongeren.

Drie leeromgevingen
Hieronder beschrijf ik vanuit een 

onderwijskundig perspectief drie modellen 

van leeromgevingen. Het onderscheid in 

deze drie modellen kan helpen de impact 

die ontwikkelingen in de jeugdcultuur en 

het instituut kerk hebben op hedendaagse 

catechesepraktijken beter te begrijpen. 

Benadrukt moet worden dat de drie beschreven 

modellen ideaaltypen van praktijken zijn. In 

praktische catechesesituaties komen uiteindelijk 

nauwelijks ideaaltypen voor, maar veel vaker 

configuraties van elementen uit meerdere 

modellen.

Het behavioristische model
In het behavioristische model instrueert 

de docent de leerling teneinde de leerling 

bekwamer te laten worden op een bepaald 

2 4

Handelingen_2_2012.indd   24 22-05-12   12:38



2 5artikel H A N D E L I N G E N  2 0 1 2   I   2

vakgebied. De docent maakt de leerling 

duidelijk welke inhoud op welke wijze het 

beste kan worden geleerd. De leerling past 

deze aanwijzingen toe om zich te bekwamen 

in de vakinhoud. In dit model speelt de 

beloning van leerlingactiviteiten (bijvoorbeeld 

in de vorm van cijfers of complimenten) 

een belangrijke rol. Een dergelijk model gaat 

schuil achter catechesepraktijken waarin de 

catecheet de inhoud van catechisatielessen laat 

bepalen door het uitleggen van bijvoorbeeld 

catechismusvragen en -antwoorden en de 

kennis daarvan stimuleert en toetst door deze 

bij de catechisanten te overhoren.

Het ontwikkelingsgerichte model
Leeromgevingen die meer georiënteerd 

zijn op het ontwikkelen van leerprocessen 

gaan veelal uit van een tweede model, het 

ontwikkelingsgerichte model. Binnen dit 

model is sprake van een leerling die leert 

met hulp van een docent die de leerlingen 

bevraagt, confronteert en aanmoedigt om 

eigen persoonlijke theorieën te expliciteren 

en kritisch te bezien. De leerling reguleert zijn 

eigen leren met hulp van de leerkracht, die als 

expert de leerling als coach bijstaat. Dit model 

gaat schuil achter catechesepraktijken waarin 

de inhoud van de catechisatielessen sterk wordt 

bepaald door de inbreng van catechisanten 

zelf en waarbij vooral het zelfstandig kritisch 

nadenken over deze inhouden het belangrijkste 

doel is dat de catecheet nastreeft.

Het meester-gezel-leerlingmodel
In het derde model, het meester-gezel-

leerlingmodel, participeren de leerling en de 

docent in een gedeelde praktijkcontext van 

een specifiek vakgebied. De docent is expert 

in dit vakgebied en modelleert zijn expertise. 

De leerling probeert de kunst van de expert 

af te kijken en imiteert de activiteiten van de 

leerkracht. Op deze wijze probeert de leerling 

de praktijk van het vak onder de knie te krijgen. 

Dit model is gestoeld op het gildestelsel, waarbij 

bijvoorbeeld een aspirant-timmerman het vak 

leert door mee te werken in de praktijk van een 

ervaren timmerman en zo opklimt van leerling 

naar gezel en ten slotte naar meester in het vak. 

Toegepast op de catechese: hier gaat het om 

catechesepraktijken waar niet de inhoud of 

de eigen vragen van catechisanten maar de 

persoon van de catecheet, wie hij of zij is en 

doet en zegt, in de eerste plaats leidend is in 

het leerproces van catechisanten. Belangrijke 

over te dragen inhouden en springende vragen 

van catechisanten zijn nog steeds van belang, 

maar deze krijgen een plek en voeding in 

de persoonlijke omgang tussen catecheet en 

catechisant. En: die persoonlijke omgang kan 

zich niet beperken tot een catechese-uurtje 

in de week, maar vindt plaats in diverse 

andere ontmoetingen in het geheel van het 

gemeenteleven. De catecheet is dus niet de man 

of vrouw die de catecheseles verzorgt, maar is 

de aansprekende en aanspreekbare christen die 

in het gemeenteleven optrekt met jongeren. In 

dat gezamenlijk optrekken biedt de catecheet de 

jongere houvast in de geloofsontwikkeling door 

wie hij of zij ís voor die jongere. 

Jonge christenen kunnen zichzelf 
identificeren met inspirerende 

oudere gelovigen 

l

Handelingen_2_2012.indd   25 22-05-12   12:38



artikel2 6

Handelingen_2_2012.indd   26 22-05-12   12:38



2 7artikel

Veelbelovend? 
In de inleiding werd gesteld dat niet alleen 

de identiteitsontwikkeling van jongeren 

zich kenmerkt door fragmentatie, maar 

ook lokale kerkelijke gemeenten: zij hebben 

een steeds meer versnipperd aanbod aan 

religieuze vorming. Kerken lijken steeds 

minder op een leergemeenschap. Als het 

om catechesepraktijken binnen kerken 

gaat, zie je die fragmentatie weerspiegeld in 

praktijken volgens het behavioristische én 

ontwikkelingsgerichte model. In praktijken 

volgens het behavioristische model is de kans 

groot dat de vooraf vastgestelde inhouden 

die van grote relevantie voor de kerk zijn, los 

komen te staan van de leefwereld van jongeren. 

In praktijken volgens het ontwikkelingsgerichte 

model geldt het gevaar dat hoge aanpassing 

aan de leef- en belevingswereld van jongeren 

leidt tot een verwijdering tussen individueel 

geconstrueerde religieuze opvattingen enerzijds 

en de ‘way of life’ en de kernopvattingen van de 

lokale kerkelijke gemeente anderzijds.

Het meester-gezel-leerlingmodel lijkt deze 

twee vormen van verwijdering of fragmentatie 

te ondervangen: het stelt de gelovige als 

voorbeeldfiguur centraal die enerzijds de 

actuele jongerencultuur serieus neemt en 

anderzijds de traditie en kernopvattingen 

van de geloofsgemeenschap uitleeft. Om die 

reden lijkt dit model een waardevol model te 

zijn voor hedendaagse catechesepraktijken 

in het licht van de ambitie van de kerk een 

geloofsgemeenschap te zijn. De volgende 

paragraaf gaat daar nader op in. 

Het model kan tevens gezien worden als een 

uitwerking van de abductieve benadering van 

religieuze socialisatie zoals onderscheiden 

door Hermans (2001, 2002). Deze benadering 

is gericht op participatie van jongeren in 

religieuze praktijken, niet met de bedoeling 

om ‘te leren geloven’ maar ‘te leren wat het 

betekent te geloven’ (Roebben 2002, 44). In deze 

benadering gaat het niet om het weten/kennen 

van doctrines (een deductieve benadering) of 

het weten/kennen door/van ervaringen (een 

inductieve benadering), maar om het weten/

kennen dat aanwezig is in religieuze praktijken 

(Hermans 2002, 33-34).

Het meester-gezel-leerlingmodel lijkt 

een veelbelovend model te zijn voor de 

catechesepraktijk. Het model geeft antwoorden 

op belangrijke uitdagingen van de hedendaagse 

jongerencultuur in relatie tot de vormende 

rol van de kerk en sluit aan op de ambitie 

van de kerk een gemeenschap te willen zijn. 

In het meester-gezel-leerlingmodel ligt het 

accent namelijk op leerpraktijken waar jonge 

christenen zichzelf kunnen identificeren met 

inspirerende gelovigen uit oudere generaties in 

de kerk. 

Voorbeeld: mentorcatechese 
Een voorbeeld van catechesepraktijken 

volgens een meester-gezel-leerlingmodel in 

de context van de Nederlandse protestantse 

kerken is de zogenoemde mentorcatechese. 

Deze vorm van catechese wordt in 

toenemende mate geïmplementeerd in lokale 

kerkelijke gemeenten. De eerste ervaringen 

met mentorcatechese zijn veelbelovend: 

jongeren gaan de catechese meer waarderen, 

H A N D E L I N G E N  2 0 1 2   I   2

< Foto: René Rosmolen
l

Handelingen_2_2012.indd   27 22-05-12   12:38



artikel

de betrokkenheid van ouders en andere 

gemeenteleden op de catechese aan jongeren 

neemt toe, en doordat mentoren worden 

ingezet is de ‘werklast’ van de catechese beter 

verdeeld over meer gemeenteleden dan alleen 

de predikant of kerkelijk werker.1

Mentorcatechese is een vorm van 

jongerencatechese die anders is opgezet dan 

de klassieke jongerencatechese. In het eerste 

deel van een catechesebijeenkomst komen 

alle catechisanten bij elkaar. Zij krijgen dan 

catechese van de predikant of een catecheet, 

die het centrale onderwerp (vaak) met behulp 

van een powerpointpresentatie aan de orde 

stelt en daarbij uitleg geeft. Een variant hierop 

is dat in het eerste deel niet alle catechisanten 

samenkomen, maar dat naar leeftijd wordt 

uitgesplitst. Dit eerste deel kent behalve een 

catechetisch vaak ook een liturgisch karakter: er 

wordt met elkaar gebeden en gezongen onder 

muzikale begeleiding van enkele jongeren. In 

het tweede deel van de bijeenkomst gaan de 

catechisanten uiteen in een aantal groepjes 

onder leiding van een mentor. Bij de vorming 

van deze groepjes wordt rekening gehouden 

met de leeftijd. Met behulp van werkbladen 

of ander materiaal wordt het behandelde 

onderwerp uit het eerste deel besproken 

onder leiding van de mentor. Zowel aan het 

kenniselement als aan het pastorale element 

moet in dat tweede deel recht gedaan worden.

Bij deze vorm van catechese werkt de 

catecheet (bijvoorbeeld de predikant) samen 

met andere leden van de gemeente die optreden 

als mentor van een klein groepje jongeren. 

Een mentor begeleidt jongeren gedurende een 

aantal jaren tijdens de catechesebijeenkomsten 

en wanneer nodig en mogelijk ook op 

andere momenten. Mentorcatechese maakt 

intergeneratief leren mogelijk: zowel als het 

gaat om het doorgeven van waardevolle 

kennis en ervaringen als waar het gaat om 

identificatiemogelijkheden met volwassen 

christenen van de eigen gemeente. Verder komt 

in een kleine groep de individuele jongere 

beter in beeld. Daardoor kunnen centrale 

onderwerpen tijdens de catechese gemakkelijker 

worden gerelateerd aan het persoonlijke leven 

van de jongere. Tenminste vier principes staan 

centraal bij mentorcatechese:

1. �Belangrijke over te dragen inhouden zijn nog 

steeds van belang, maar deze krijgen een plek 

en voeding in de persoonlijke omgang tussen 

catecheet en catechisant. 

2. �Als catecheet ben je identificatie- of 

voorbeeldfiguur die christelijk handelen laat 

zien en dit handelen van zichzelf of van de 

gemeente kan duiden en verantwoorden. 

3. �Als catecheet bied je jongeren houvast bij 

het plaatsen en verwerken van verschillende 

indrukken, opvattingen en belevingen ten 

aanzien van het geloof en de praktijk van het 

christen zijn die zij opdoen in allerlei andere 

verbanden, zoals vriendengroep, op internet 

en andere christelijke samenkomsten in 

andere kerkelijke settings. 

4. �De persoonlijke omgang van de catecheet 

met catechisant beperkt zich niet tot een 

catechese-uurtje in de week maar vindt plaats 

2 8

Mentorcatechese vraagt een 
investering in contacten 

tussen de generaties

Handelingen_2_2012.indd   28 22-05-12   12:38



2 9artikel

in diverse andere ontmoetingen in het geheel 

van het gemeenteleven en daarbuiten. 

Het voorbeeld van mentorcatechese maakt 

meteen duidelijk dat het meester-gezel-

leerlingmodel vooral past bij kerkelijke 

gemeenten die een gemeenschap van 

verschillende generaties willen zijn en 

waarin het waardevol wordt gevonden om 

jongeren in te voegen in die gemeenschap. 

Het model vraagt van een gemeente dat zij 

wil investeren in contacten tussen jongeren en 

oudere generaties. Het vraagt om investering 

omdat de voorgestane cultuur van het 

model een andere is dan de (kerkelijke) 

cultuur nu veelal is: een die meer en meer 

gefragmenteerd is en waarbij jongeren meer 

en meer alternatieve gemeenschappen met 

leeftijdsgenoten opzoeken naast of in plaats van 

de geïnstitutionaliseerde kerkelijke gemeente. 

Religieus leren nu
Catechetische leeromgevingen die volgens een 

meester-gezel-leerlingmodel zijn vormgegeven, 

lijken ook te kunnen bouwen op recente 

literatuur over kerkelijk jeugdwerk en religieus 

leren. In een artikel over levensbeschouwelijke 

scholen en (religieuze) socialisatie van 

jongeren bespreekt Vermeer (2009) twee 

concepties van (religieuze) socialisatie. De 

traditionele conceptie (Durkheim) gaat over 

transitie: religieuze socialisatie kan worden 

begrepen als het doorgeven van het geloof 

aan de volgende generatie. De moderne 

conceptie van socialisatie heeft betrekking 

op het ondersteunen van de persoonlijke 

identiteitsontwikkeling van jongeren.

Volgens Vermeer is religieuze socialisatie in 

de traditionele zin nauwelijks meer mogelijk 

vanwege de sterk verzwakte positie van 

instituten die de geloofstraditie zouden 

kunnen doorgeven aan een nieuwe generatie. 

De nieuwe ‘pedagogische taak’ is daarom: ‘… 

jongeren helpen om te gaan met de constante 

druk om te handelen op basis van een unieke 

identiteit. Deze pedagogische taak is een 

uitgelezen uitdaging voor levensbeschouwelijk 

geïnspireerde scholen …’ (ibid., 205). We 

zouden kunnen toevoegen: ook een uitdaging 

voor jongerenwerkers in kerkelijke gemeenten. 

Vermeers analyse laat zien dat het hedendaagse 

religieuze leren is gediend met een ‘strategie’ 

waarin het ondersteunen van persoonlijke 

identiteitsontwikkeling, het vinden van een 

uniek religieus zelf het hart vormt.

Een verschuiving van traditionele naar 

moderne vormen van socialisatie betekent niet 

dat leraren of jongerenwerkers in de kerk geen 

enkele rol meer spelen in wat jonge mensen 

aanvaarden als ‘religieuze autoriteit’. Vermeer 

stelt dat religieus geïnspireerde scholen twee 

belangrijke bijdragen kunnen leveren. In de 

eerste plaats maakt hun religieuze basis het 

mogelijk om leerlingen belangrijke religieus-

culturele inhouden door te geven. In de tweede 

plaats kunnen zij als levende representanten 

van een religieuze traditie deze inhouden voor 

leerlingen betekenisvol maken (ibid., 207). 

Leraren en jongerenwerkers hoeven dus niet 

veroordeeld te zijn tot het slechts faciliteren 

van een individuele zoektocht naar een uniek 

religieus zelf op basis van autoriteiten die 

buiten henzelf liggen. Integendeel, leraren en 

jongerenwerkers moeten beschouwd worden 

H A N D E L I N G E N  2 0 1 2   I   2

l

Handelingen_2_2012.indd   29 22-05-12   12:38



artikel

als levende representanten van een specifieke 

religieuze traditie die deelnemen aan het proces 

van identiteitsontwikkeling van jonge mensen.

Pedagogisch beschouwd is dit een belangrijk 

leerprincipe. Een leerprincipe dat onder 

andere naar voren wordt gebracht door Peter 

Jarvis (2008). Jarvis pleit ervoor om alledaagse 

ervaringen en ontmoetingen als startpunt 

te nemen voor leerprocessen. Volgens Jarvis 

is leren namelijk een existentieel fenomeen 

dat ontspringt aan tastbare ervaringen en 

ontmoetingen met anderen. Deze tastbare 

ervaringen zijn zogenoemde primaire 

ervaringen. In het onderwijs, maar ook in 

leersituaties in kerken, worden jongeren echter 

het vaakst geconfronteerd met secundaire 

ervaringen: je hoort van of verneemt de 

primaire ervaringen van anderen. Maar een 

van de stellingen van Jarvis in dit verband is: 

leerlingen leren niet in de eerste plaats van wat 

je onderwijst maar van hun ervaringen van 

de dingen die je ze onderwijst. Daarom pleit 

Jarvis ervoor om leerlingen zoveel mogelijk 

primaire ervaringen te geven. In het verlengde 

hiervan kunnen we zeggen: werkelijk een 

levende representant van een religieuze traditie 

en een kerkelijke gemeente zijn is een belangrijk 

aandachtspunt voor catecheten die proberen 

vorm te geven aan een socialisatiefunctie voor 

jongeren.

In andere woorden wordt dit inzicht 

ondersteund door Roebben in zijn artikel 

‘Shaping a playground for transcendence: 

postmodern youth ministry as a radical 

challenge’ (Roebben 1997). Hij stelt dat 

de kracht van leraren en ouders niet ligt 

in hun autoriteit, maar in hun wijsheid, 

authenticiteit, hun vermogen om de impact 

van media te kritiseren en te relativeren en hun 

ontvankelijkheid voor de verhalen van jonge 

mensen die zoeken naar een betekenisvol leven 

(334).

In het centrum
Catechesepraktijken volgens een meester-

gezel-leerlingmodel zetten zowel de catecheet 

als de jongere, die beiden deelnemen aan de 

praktijk van de lokale kerk, in het centrum van 

het leerproces. Het persoonlijke leven van de 

jongere enerzijds en de traditie van de lokale 

kerkelijke gemeente en de daarin centrale 

geloofsopvattingen die gerepresenteerd worden 

door de catecheet anderzijds, komen samen in 

een intergeneratief leerproces. 

Zo bezien past dit type catechesepraktijken 

het beste bij de ambitie van de kerk een 

gemeenschap te willen zijn. Ten minste passen 

ze beter dan catechesepraktijken volgens een 

behavioristisch en ontwikkelingsgericht model. 

In eerstgenoemde catechesepraktijken kan het 

‘gemeenschap zijn’ gehinderd worden door 

het doorgeven van de traditie te waarderen 

boven het gestalte geven aan de relatie 

tussen leden van de kerkelijke gemeente. In 

ontwikkelingsgerichte catechesepraktijken kan 

het ‘gemeenschap zijn’ worden gehinderd door 

de leefwereld en eigen opvattingen van jongeren 

te waarderen boven de traditie en religieuze 

opvattingen van de gemeenschap waartoe zij 

behoren.

3 0

Dit past het beste bij 
de ambitie van de kerk 

die een gemeenschap wil zijn

l

Handelingen_2_2012.indd   30 22-05-12   12:38



3 1artikel

Noot
1 Follow Me en Follow Me Next zijn methoden die speciaal 

ontwikkeld zijn voor mentorcatechese. www.hgjb.nl 

Literatuur 
Bauman, Z. (2005). Liquid life. Cambridge: Polity.
Duyvendak, J.W. & Hurenkamp, M. (red.) (2004). Kiezen 

voor de kudde. Lichte gemeenschappen en de nieuwe 
meerderheid. Amsterdam: Van Gennep.

Hermans, C.A.M. (2001). Participerend leren. Grondslagen 
van religieuze vorming in een globaliserende samenleving. 
Leende: Damon.

Hermans, C. (2002). Naar een nieuw vakconcept: 
Vernieuwing van religieuze vorming vanuit de 
geschiedenis van een (basis)schoolvak. In: C.A.M. 
Hermans (red.). Participerend leren in debat: Kritische 
reflectie op grondslagen van religieuze vorming. Budel: 
Damon, 5-36.

Jarvis, P. (2008). Religious experience and experiential 
learning. Religious Education, 103(5), 553-567.

Roebben, B. (1997). Shaping a playground for 
transcendence: postmodern youth ministry as a radical 
challenge. Religious education, 92(3), 332-347.

Roebben, B. (2002). Tradities ontstollen in de klas: Een 
visie op levensbeschouwelijke vorming in het primair 
onderwijs. In: C.A.M. Hermans (red.). Participerend 
leren in debat: Kritische reflectie op grondslagen van 
religieuze vorming. Budel: Damon, 37-57.

Roeland, J. (2009). Selfation: Dutch evangelical youth 
between subjectivization and subjection. Amsterdam: 
Amsterdam University Press/Pallas.

Vermeer, P. (2009). Denominational schools and the 
(religious) socialisation of youths: a changing 
relationship. British Journal of Religious Education, 31(3), 
201-211.

Zwart, I. de (2004). Leergroepen: catechese. In: J. van Ark 
& H. de Roest (red.), De weg van de groep. Leidinggeven 
aan groepen in gemeente en parochie, Zoetermeer: 
Meinema, 145-168.

Dr. A. (Jos) de Kock is onderwijskundige en theoloog, 
universitair docent Educatie & Catechetiek aan de 
Protestantse Theologische Universiteit en medewerker van 
het Onderzoekscentrum Jeugd, Kerk & Cultuur (OJKC, 
www.ojkc.nl). 
adekock@pthu.nl

 

H A N D E L I N G E N  2 0 1 2   I   2

Handelingen_2_2012.indd   31 22-05-12   12:38



 

Handelingen_2_2012.indd   32 22-05-12   12:38



3 3onderzoek

O N D E R Z O E K   |   M a r i n a  R i e m s l a g h

Marina Riemslagh deed de afgelopen jaren onderzoek naar de ethiek 
van het pastorale gespreksproces. Met het oog daarop hebben de 
pastores die aan het onderzoek deelnamen de doelstellingen die ze 
in pastorale gesprekken nastreven verduidelijkt. Het vooropgestelde 
doel markeert immers de middelen – de gespreksinterventies – die 
aangewend worden om dat doel te bereiken. In dit artikel schetst 
de auteur de doelstellingen voor pastorale gesprekken die pastores 
hanteren.

Recht op het doel af
Gespreksdoelstellingen van pastores

Inleiding

In het kader van mijn onderzoek naar de 

ethiek van het pastorale gespreksproces 

ben ik noodzakelijkerwijze geïnteresseerd 

geraakt in de verschillende doelstellingen die 

pastores in het pastoraat, en meer specifiek 

in pastorale gesprekken nastreven. Eerder 

had prof. Van der Ven zowel kwantitatief als 

kwalitatief onderzoek gedaan naar de inhoud 

van het pastorale gesprek (Van der Ven 1993; 

1994). Zijn onderzoek naar het gespreksproces 

had indertijd niet tot relevante resultaten geleid, 

omdat er geen criteria zijn, geen duidelijke 

doelstellingen waaraan pastorale gesprekken 

getoetst kunnen worden (gesprek met Van der 

Ven). Een heldere doelstelling is niet alleen 

nodig om pastorale gesprekken te onderzoeken, 

ze helpt de pastor de pastorale focus helder te 

houden en in die zin vergroot het de kans op 

een kwalitatief gesprek. Vandaar ook dat er 

gedurende KPV-trainingen aan gewerkt wordt, 

impliciete doelstellingen te expliciteren.

De focus van het onderzoek naar het 

gespreksproces is uitdrukkelijk relationeel-

ethisch (Boszormenyi-Nagy & Krasner 1994; 

Meulink-Korf & Van Rhijn 2002). Wat fair is 

gedurende pastorale gesprekken wordt zowel 

bepaald door de correcte wijze waarop de 

pastor de gesprekspartner als persoon-in-relatie 

benadert, als door het optimaal realiseren van 

de pastorale relatie. Dit houdt enerzijds in dat 

pastores gesprekspartners niet mogen schaden, 

en anderzijds dat ze hun werk, hun taak doen. 

Het eerste criterium ‘geen schade berokkenen’ 

overstijgt deels de verschillende religieuze 

H A N D E L I N G E N  2 0 1 2   I   2

< ‘Ik ben de wijnstok’, muurschildering Gijs Frieling.  

Foto: René Rosmolen 
l

Handelingen_2_2012.indd   33 22-05-12   12:38



onderzoek

denominaties. Ongeacht of pastores behoren 

bij een meer orthodoxe dan wel liberale kerk, 

zij moeten zich correct gedragen. Voor dit 

eerste criterium vertrek ik van de filosofische 

basis van relationele ethiek. Boszormenyi-Nagy 

baseert zichzelf op Buber, en Meulink-Korf en 

Van Rhijn zien Levinas als belangrijke denker 

om de moeilijk grijpbare relationele ethiek in 

kaart te brengen. 

Voorwaarden voor het tweede criterium, ‘hun 

taak doen’, hangen samen met de doelstellingen 

die worden gedragen door de beroepsgroep. De 

taak van pastores, wat hun werk inhoudt, moet 

immers helder afgelijnd worden. Houdt een 

pastor een pastoraal gesprek of doet hij/zij een 

babbel? Doet hij/zij effectief aan pastoraat of 

houdt hij/zij een quasi therapeutisch gesprek? 

Het maakt verschil: aan gesprekspartners – en 

ook aan hun werkgever – zijn pastores immers 

verschuldigd te doen wat bij hun taak hoort. 

Voor dit criterium bepalen pastores zelf wat ze 

als doelstelling aanhouden. In dit artikel beperk 

ik mij tot wat de pastores die deelnamen aan 

het onderzoek gedurende een diepte-interview 

aangeven als hun doelstelling. 

Ethisch correct gedrag
Het onderzoek naar de ethiek van het pastorale 

gespreksproces liep tussen 2007-2010 in 

Vlaanderen en Nederland. Drie pastores in 

het basispastoraat, drie ziekenhuispastores, 

twee gevangenispastores, twee pastores in 

armoedepastoraat en twee psychiatriepastores 

namen deel aan het onderzoeksproject. 

Van de twaalf deelnemers slaagden er drie 

niet in om opnames te realiseren. Van deze drie 

pastores zijn er twee die geen pastorale training 

kregen, één wel. Eén van de drie vond het te 

lastig om de opname aan gesprekspartners 

voor te stellen, bij de andere twee lukte het 

niet omwille van de kwetsbaarheid van de 

gesprekspartners en het daarmee gepaard 

gaande ongemak of de achterdocht ten aanzien 

van het opnametoestelletje.

Negen van de twaalf hebben opnames 

gemaakt van tien pastorale gesprekken waarna 

ik met ieder van hen een diepte-interview 

had. Daarin stelde ik drie vragen: ‘Wat is je 

doelstelling in pastorale gesprekken?’ ‘Wat is 

voor jou een goed pastoraal gesprek en wat 

niet?’ en ‘Wanneer je uit de tien opnames 

een goed en minder gesprek kiest, op basis 

waarvan maak je die keuze dan; wat gebeurde er 

verschillend in het beste en het minste gesprek?’ 

De resultaten van de eerste vraag zijn in dit 

artikel verwerkt. 

De geformuleerde doelstellingen zijn citaten 

uit de diepte-interviews met twaalf pastores, 

werkend in verschillende pastorale settings. 

Aangeven welke doelstellingen meer en minder 

tot uiting kwamen, zou binnen het opzet van 

dit artikel te ver leiden. Vanuit mijn relationeel-

ethische insteek is het opmerkelijk dat ‘luisteren 

naar wat mensen bezighoudt’ slechts één keer 

vermeld werd, terwijl ‘nee mogen zeggen aan de 

pastor’ het meest genoemd wordt.

‘Geen schade berokkenen’
Filosofische uitgangspunten

De visie van de filosofen Levinas en Buber 

inspireerde mij om wat ethisch correct is 

tussen een pastor en een gesprekspartner 

te definiëren. Levinas legt de nadruk op de 

verantwoordelijkheid van de pastor voor het 

3 4

Handelingen_2_2012.indd   34 22-05-12   12:38



3 5onderzoek

beluisteren van de gesprekspartner in zijn 

of haar bestemming, in wie hij/zij in wezen 

is. Ander-gericht pastoraal gedrag is niet 

evident, vooral niet wanneer het anders-zijn 

van de gesprekspartner de pastor onderbreekt 

in zijn/haar evidente zienswijze. Werkelijke 

ontmoeting wordt zelfs onmogelijk wanneer 

de Ander als gekend tegemoet getreden wordt, 

de pastor zich laat verleiden tot diagnostische 

reductie, retoriek en/of dominantie (Levinas 

1961). Levinas noemt dergelijk gedrag ‘de 

Ander doden’. Wat is er nodig om ‘niet te 

schaden’? In zijn ‘ethiek van het lijden’ stelt 

Levinas dat wanneer iemand betrokken 

geraakt op het lijden van de gesprekspartner, 

dit momenten in zijn/haar eigen geschiedenis 

wakker roept (Levinas 1994). Om een gevoelige 

en intelligente pastor te worden/zijn, bekwaam 

tot waarachtig medeleven/medelijden, hebben 

pastores voeling nodig met hun eigen pijn.

Buber maakt er ons attent op dat een ethisch 

correct pastoraal gesprek belemmerd wordt 

door een gebrek aan ‘zelfstandigheid’ en 

door een dualistische levenshouding van de 

pastor (Buber 2007). Contact tussen pastor en 

gesprekspartner komt niet zakelijk tot stand en 

ook niet in de als dialoog verklede monoloog. 

Om de gesprekspartner werkelijk te ontmoeten 

moet de pastor naar de ander als ander uitgaan. 

Dat gebeurt niet wanneer men opgaat in de 

ander of wanneer men de ander als ‘iedereen’ 

behandelt. Funest voor de pastorale ontmoeting 

is het doen alsof, de schijnvertoning. Praten 

tegen, over of tot iemand, is geen waarachtig 

gesprek mét hem. Denken dat men weet wat 

de ander te doen staat en/of hem daartoe 

dwingen, haalt pastoraal niets uit. Wordt 

het pastorale gesprek als dialoog onmogelijk 

gemaakt, dan verloedert de gemeenschap tussen 

de betrokkenen, haar grondvesten worden er 

onderuit gehaald.

Praktijktheorieën
Om tot een ethische visie op pastorale 

doelstellingen te komen, worden deze 

filosofische uitgangspunten verder 

geoperationaliseerd. Drie praktijktheorieën 

hielpen mij te zien wat er vanuit relationeel-

ethisch oogpunt in pastorale gesprekken 

dient te gebeuren. Van Cuvelier nam ik de 

bejegeningskringloop mee (Cuvelier 1998). Dit 

is een schema waarmee hij het interactieproces 

in beeld brengt. Daarbij noemt hij als universeel 

geldend principe: ‘Dat wat is, te laten zijn wat 

het IS’ (ibid.). Daaronder verstaat hij: ‘1) Dat 

wat goed is in stand houden, niet hinderen, 

niet laten verloederen, het groeiproces zijn 

natuurlijke ontwikkeling gunnen, de natuur 

ervan niet forceren; 2) waar mogelijk de kwaliteit 

vergroten, de natuur een handje toesteken, het 

zichzelf zijn bevorderen van dat wat is.’

Bertau openbaart hoe betekenisoverdracht 

op microniveau tussen twee gesprekspartners 

mogelijk is (Bertau 2012). Zonder heldere 

positionering, meebewegende intonatie, 

imitatie van de woorden van de gesprekspartner 

en onderscheid tussen ‘mijn en dijn’ van pastor 

en gesprekspartner is geen aansluiting mogelijk 

waarbinnen betekenissen kunnen overgedragen 

worden. Pastores dragen een behoorlijk 

H A N D E L I N G E N  2 0 1 2   I   2

Om een gevoelige en intelligente 
pastor te worden/zijn, heb je 
voeling nodig met eigen pijn 

l

Handelingen_2_2012.indd   35 22-05-12   12:38



onderzoek

zwaarwegende ideologie mee over ‘het goede 

leven’ (Lynch 2002). De waarden en normen 

die daar bij horen, samen met diegene die van 

thuis uit meegekregen zijn, kunnen de pastor 

hinderen het nauwkeurige gespreksproces 

te volgen dat volgens Bertau nodig is voor 

gezamenlijke betekenisconstructie.

De lichaamsgefundeerde ethiek van Narvaez 

deed mij beseffen dat we, afhankelijk van 

ons gevoel van veiligheid-onveiligheid drie 

‘ethieken’ onderscheiden: de beveiligingsethiek, 

de hechtingsethiek en de ethiek van de 

verbeeldingskracht (Narvaez 2008). Naargelang 

de ethiek die in ons lichaam actief is, hanteren 

we overeenkomstige waarden en normen 

om ons gedrag te legitimeren. Narvaez 

stelt dat alleen wie de capaciteiten van de 

verbeeldingsethiek ter beschikking heeft, in 

staat is tot empathie, het directe eigenbelang 

kan overstijgen, alternatieve sociale systemen 

kan bedenken, onpartijdig kan denken over 

morele problemen, beschadigende instincten 

en intuïties kan beteugelen, en altruïstisch kan 

handelen in situaties die de beveiligingsethiek 

activeren. Zodra het eigenbelang van de pastor 

primeert, valt de empathie uit en gedraagt 

hij/zij zich volgens Narvaez niet meer ethisch 

correct.

‘Doen wat je te doen staat’
Om te achterhalen ‘wat pastores verschuldigd 

zijn’ reduceer ik wat gedurende de diepte-

interviews aan bod kwam tot enkele 

kernuitspraken en verdeel ik deze in zes 

groepen. Voor de volledige weergave van de 

doelstellingen per pastor, verwijs ik naar mijn 

proefschrift (Riemslagh II 2011, 215-218). 

Deze beknopte weergave van wat deze twaalf 

pastores vertelden, is slechts een staal van de 

vele algemene en specifieke doelstellingen die 

pastores nastreven. Ik orden de doelstellingen 

die uit mijn onderzoek voortkwamen vanuit 

een relationeel-ethisch perspectief. Dat 

betekent dat ik eerst vanuit de positie van de 

gesprekspartner kijk en vervolgens vanuit deze 

van de pastor, dan focus ik op wat ‘tussen hen’ 

is en dan op het thema dat ter sprake komt 

(Cuvelier 1998). 

Zo ontstaan zes groepen: vijf doelstellingen 

zijn op het gesprek zelf gericht en één op daar-

buiten gelegen belangen. Dat zijn: doelstellin-

gen betreffende de gesprekspartner, doelstel-

lingen betreffende de belangen van de gespreks-

partner, doelstellingen betreffende de eigen in-

breng van de pastor, doelstellingen betreffende 

de pastorale relatie, thematische doelstellingen 

en één buiten het gesprek gelegen doelstel-

ling. Ik plaats de doelstellingen in een breder 

zinsverband, daarbij aanduidend wat letterlijke 

citaten zijn. Soms overlappen de verschillende 

clusters elkaar – dat kan ook niet anders.

Pastores aan het woord

De gesprekspartner als persoon
Pastores willen ‘mensen tot steun of troost 

zijn’ zodat ‘ze zich gezien voelen’, ‘gehoord 

weten’, ‘hoop en moed vinden’. Bij de pastor 

‘mogen gesprekspartners zichzelf ter sprake 

brengen’, ‘vrijuit praten’, met hen vertoeven ‘in 

de existentie van hun bestaan voor zover ze 

daarover iets kwijt willen’. De gesprekspartner 

mag ‘zich gehoord weten en oorspronkelijk 

terugkrijgen’. Pastores willen ‘tot de kern gaan 

3 6

Handelingen_2_2012.indd   36 22-05-12   12:38



3 7onderzoek

waar mensen in twijfel of angst zitten’ en weer 

hun ‘existentiële ontvankelijkheid opdiepen, 

hun bronnen van vertrouwen’ zodat ‘de horizon 

weer opent of uit respect nog even dicht blijft’.

Ze zijn bereid daartoe het ‘puin te ruimen’ 

dat deze ontvankelijkheid in de weg zit, zodat 

‘het zelfbeheer van deze persoon in zijn 

context bevorderd wordt’, ‘zonder betutteling, 

medelijden of zieligheid op te roepen zodat 

mensen zich waardig blijven voelen’, ‘trots 

kunnen zijn’. Op die manier zoeken pastores 

‘ruimte te maken voor verwondering, 

bewondering, het gratuïte’, ‘stromen van Gods 

liefde’. Kortom, mensen ‘terugbrengen bij 

zichzelf, bij elkaar en bij God’.

In de omgang met de pastor mogen 

gesprekspartners ‘oefenen in zelfverwoording, 

zelfbeheer en zelfwaarde. Zij zijn deskundigen 

van hun eigen leven’.

Pastores beogen ‘de ziel, de heilige ruimte van 

gesprekspartners te raken’. ‘Het gaat eigenlijk 

over de geheimen van het leven, mysteries 

waarin mensen richting zoeken.’

Het komt erop neer dat het behoeden van 

de transcendentie van de gesprekspartner 

centraal staat: hij/zij is meer dan wat hij/zij 

hier-nu zegt, nu ziet, nu ervaart. Ook voor 

de onvervreemdbaar unieke omgang van de 

gesprekspartner met het bestaansmysterie en 

met zijn/haar levensbronnen willen pastores 

ruimte maken in het pastorale gesprek.

De belangen van de gesprekspartner
‘De belangen van ieder behartigen en behoeden, 

mensen op elkaar betrekken is op een 

bepaalde manier een heilig gebeuren.’ Daarbij 

is het nodig dat ‘de verantwoordelijkheid bij 

gesprekspartners gelaten wordt’, ‘zij moeten 

beslissen wat ten goede of ten kwade is’, ‘of 

“Onze Lieve Heer”, de Kerk en/of hun geweten 

ermee akkoord kan gaan’.

Daartoe bevraagt de pastor de eigen macht: 

‘Van wie is het gebeuren? Het gaat om de 

ander die niet mag onteigend worden.’ ‘Macht 

zorgvuldig hanteren’ gebeurt onder andere door 

de actieve gelegenheid te geven “nee” te zeggen 

aan de pastor’ en ‘na te vragen of daarover 

iets kan verteld worden’ en zo nodig aan de 

gesprekspartner recht doen [zich te excuseren]. 

Dat heeft met achting te maken’.

Hoe macht zich voordoet in gesprekken is niet 

zo helder voor alle pastores. Geven ze enerzijds 

de ruimte aan gesprekspartners ‘om het eens 

voor het zeggen te hebben’, anderzijds willen 

ze graag ‘tonen in een verhaal wat voor zichzelf 

belangrijk is, leven ze ervan op zich kenbaar 

te maken of vinden ze dat ze zichzelf moeten 

sparen’. In deze laatste gevallen lopen pastores 

het risico de eigen belangen voorop te stellen.

Samengevat staan de belangen en de eigen 

verantwoordelijkheid van de gesprekspartners 

centraal. Van pastores vraagt het een 

voortdurende inzet zich van hun macht en 

eigen behoeften bewust te blijven. 

De eigen inbreng van de pastor
De pastor ‘mag hun spanningen en angsten 

serieus nemen’, ‘erkenning geven, ook in Gods 

naam’, ‘troosten én uitdagen’, ‘actief meeleven’, 

‘hen bij hun eigen tegenover brengen, in 

zichzelf en bij elkaar’.

‘In zoverre een pastor probeert Jezus na te 

volgen, is alles wat hij/zij doet pastoraat’. ‘Hij/

zij heeft de rol “van God te komen”, ambieert 

H A N D E L I N G E N  2 0 1 2   I   2

l

Handelingen_2_2012.indd   37 22-05-12   12:38



onderzoek

die ook’. ‘Het belangrijkste en moeilijkste is 

present zijn’, vanuit ‘genade, gratuïte liefde, 

barmhartigheid, verbondenheid’. ‘Daarin 

luisteren naar wat mensen ten diepste 

bezighoudt, wat hen beweegt’ vooral bij 

‘verborgen, onderschatte’, ‘gehavende’ mensen. 

‘Bijdragen aan hun openheid’, ‘ontdekken hoe 

lief ze zijn’ of juist ‘weten welke verschrikkelijke 

dingen ze hebben gedaan, terwijl ze van zichzelf 

weten: “zo ben ik niet bedoeld”’.

‘Door vragen te stellen willen pastores de 

gelegenheid geven dat gesprekspartners grip 

of zicht of verheldering op hun situatie of 

gevoelens krijgen’, mogen ze ‘beseffen wat ze 

geloven, wat hen op de been houdt, wat hen 

inspireert of juist niet’.

Als pastor vraagt het ‘moed en lef om door te 

vragen op wat echt belangrijk is’, ‘om te durven 

verdiepen’ ‘zodat mensen zich uitgenodigd 

voelen’. Daarbij zijn pastores ‘eerder als een 

soort katalysator dan als een herder’. Ze willen 

door ‘geloof voor te leven in de omgang met 

mensen’, de ‘liefde en nabijheid van God laten 

ervaren aan mensen die in heel moeilijke 

omstandigheden verkeren’. ‘Hoop blijven 

bieden en in de gesprekspartner blijven geloven’, 

en eventueel een ‘geloofssprong begeleiden’. Ze 

beogen ‘zielscontact te maken zodanig dat de 

innerlijke ruimte van de ander zich opent’, ‘dat 

de ziel kan komen’. ‘Door hun manier van er te 

zijn’ willen ze ‘dienstbare getuige zijn van deze 

‘door God gedragen’ mens in verhouding’.

Kortom, pastores investeren erin datgene te 

doen wat van God gezegd wordt dat Hij doet: 

er zijn. Ze bouwen diepgaande betrokkenheid 

op met gesprekspartners, door vragen te stellen, 

door te vragen en hen verrijkt aan zichzelf terug 

te geven, zodat gesprekspartners hoopvol verder 

kunnen.

De pastorale relatie
Pastores willen een ‘duurzame vertrouwens

relatie als mogelijkheidsvoorwaarde voor 

inhoudelijke verdieping en uitwisseling 

opbouwen of gewoon als doel op zich’. ‘Een 

“terreurvrije” ruimte creëren’: ‘veilig’, ‘waar 

vertrouwen heerst’, ‘een ruimte zonder oordeel’ 

‘waarin niets aanvallend is’, ‘waarin zowel 

getroost als uitgedaagd kan worden’.

Vanuit hun symbolische functie 

(‘tegelijkertijd symbool van het individuele 

en het gezamenlijke’) bieden pastores ‘een 

vrijplaats’ om door een ‘uniek gespreks- en 

relatie-aanbod’ ‘verbindingen te creëren’ en ‘de 

draagkracht van mensen te vergroten’. ‘Daar 

getuigen zij van.’

Pastores vinden het fijn ‘wanneer mensen 

zich na een gesprek wat beter voelen of wat 

meer ontspannen zijn, wat meer kracht 

hebben’, ‘door de pastor met elkaar in contact 

gebracht worden’ of ‘zichzelf kunnen verstaan 

als beminde schepsel Gods’. ‘Het ergste is dat 

mensen in de gevangenis/in de buurt ervaren 

dat hun leven er eigenlijk niet toe doet. Om 

dat al doende open te breken, dat ze wél nog 

belangrijk zijn voor Degene die vanaf den 

beginne heeft geroepen: Adam, waar ben je?’

‘Iemand zoekt iets bij de pastor, wat die 

ook niet heeft, maar wat samen kan ontdekt 

worden. En dan gebeurt het, op dat moment, 

3 8

Funest voor de pastorale 
ontmoeting is het doen alsof, 

de schijnvertoning 

Handelingen_2_2012.indd   38 22-05-12   12:38



3 9onderzoek

het geschiedt.’ ‘Het werk zelf is vindplaats van 

verkondiging.’

Pastores achten een veilige en symbolisch 

geladen vertrouwensrelatie dus wezenlijk. 

Daarin kan samen gezocht worden naar wie de 

gesprekspartner kan zijn in Gods ogen.

Thematische doelstellingen
Bij de pastor is er ‘aandacht voor menselijke, 

trage vragen’, waarbij ‘het geloof van de 

gesprekspartner ter sprake kan komen’. Er 

is ruimte voor ‘het verhaal en de zorgen 

van de gesprekspartner’, ‘voor verdriet, voor 

humor, voor ziekte, pijn en sterven’, ‘voor 

symboliek’. Kortom, ruimte voor ‘de existentie, 

de levensbeschouwing, de religieuze beleving 

van de gesprekspartner’. ‘Het vrijelijk gebruik 

kunnen maken van symbolen, van woorden, 

van handelingen maken het gebeuren tot een 

pastoraal gebeuren’.

Buiten het gesprek gelegen doelstelling
Al deze doelstellingen richten zich op wat in 

het pastorale gesprek gebeurt. Twee pastores 

formuleerden ook een extern gerichte 

doelstelling, namelijk ‘met onze eigenheid 

zichtbaar zijn in de instelling’.

Open proces van verbinden
In deze zes clusters valt het op dat pastores 

vanuit een eigen godgedragenheid bijzonder 

gericht zijn op het wel en wee van de 

gesprekspartners én op hun groei in openheid, 

op hún menswording. Het wezen van de mens, 

dat tot uitdrukking komt in relaties, willen 

ze behoeden als heilige ruimte. Het ideale 

pastorale gesprek wordt getekend als een 

gesprek met zowel ruimte voor het worstelen 

van mensen, als voor het zich toevertrouwen 

in geloof. De vertrouwensrelatie tussen 

gesprekspartner en pastor wordt gezien als de 

mogelijkheidsvoorwaarde daartoe. Aandacht 

voor de eigen macht en de daarbij horende 

mogelijkheid deze foutief te gebruiken, komt bij 

alle pastores spontaan naar boven.

Wat in de kerndoelstellingen door pastores 

wel wordt benoemd, maar vooral in het 

doorvragen naar voren treedt, is de manier 

waarop in en gedurende het gesprek zin en 

geloof ‘gemaakt’, geactualiseerd en vernieuwd 

worden, zodanig dat ze hier-en-nu opnieuw 

tot bron van leven worden. In het beluisteren 

van de negentig pastorale gesprekken viel het 

mij eerder al op dat de gesprekken waarin 

de gesprekspartner alleen over vróeger, over 

ánderen of zelfs alleen over nú vertelt, veel 

minder dynamisch zijn dan deze waarin deze 

tijdsdimensies aan elkaar gerelateerd werden.

Als ik nauwgezet kijk (close reading) naar 

wat er gebeurt in wat pastores ‘goede pastorale 

gesprekken’ noemen, dan is ‘verbinden’ de 

sleutel. Op zich niets bijzonders. Verbinden is 

immers de betekenis van religie. Maar dat de 

kwaliteit van pastorale gespreksvoering concreet 

bepaald wordt door de mate waarin pastores 

met de gesprekspartner een open proces van 

verbinding bewerken, is tot nog toe onderbelicht 

gebleven. Het was al bekend dat in kundige 

gespreksvoering verbindingen tot stand 

gebracht worden tussen de feiten, de bijhorende 

gevoelens en betekenissen die iemand ter sprake 

brengt, en tegelijkertijd tussen verhalen over 

vroeger en wat nu beleefd wordt (Smit 2006, 

28-46) .

H A N D E L I N G E N  2 0 1 2   I   2

l

Handelingen_2_2012.indd   39 22-05-12   12:38



onderzoek

Nu wordt zichtbaar dat onze christelijke 

perspectieven ertoe bijdragen gerichte 

constructieve verbindingen teweeg te brengen 

gedurende het gespreksproces, zowel ín de 

persoon als in het web van relaties waarin 

die leeft. In de persoon wordt de koppeling 

bewerkt tussen het verhaal en de betekenissen 

die hij/zij daaraan geeft. Tussen mensen is 

het doel het web van relaties te exploreren, te 

ondersteunen en te herstellen. Het zijn deze 

gerichte verbindingen, de betekenissen die aan 

menselijke relaties (waaronder de Godsrelatie) 

worden gehecht, die beleving van zin en geloof 

actualiseren. ‘Waar de ziel het bestaan raakt, 

is het verbondenheid, dat is nu net God.’ Op 

die manier zijn pastorale gesprekken zelf 

bouwstenen van zin- en geloofsoverdracht.

Een pastorale doelstelling?
Gebaseerd op de filosofische uitdieping van 

Levinas en Buber, van de operationalisering 

via Cuvelier, Bertau en Narvaez en uitgaande 

van de verwoording in de diepte-interviews 

met deze twaalf pastores en de analyse 

van de gesprekken die zij voerden, kom 

ik vanuit relationeel-ethisch perspectief 

tot de onderstaande pastorale doelstelling 

in gesprekken. De bespreking ervan in 

twee groepjes pastores en één groepje 

pastoraalsupervisoren heeft deze doelstelling 

gevalideerd. ‘Verbindingen actualiseren’ 

(religare) staat in deze verwoording centraal:

Doel van pastorale gesprekken is 

gesprekspartners te helpen, vanuit hun eigen 

bron, vrede te vinden met zichzelf, anderen 

en hun levensgrond/God. Vanuit een open 

spiritualiteit willen pastores ertoe bijdragen bij 

gesprekspartners de verbindingen te actualiseren 

tussen hun huidige levenssituatie en hun geleefde 

zinrelaties, geloof en levensovertuigingen.

In functie daarvan investeren pastores in 

relatieopbouw (Harvey 2008, 47, 57)  en voeren 

ze het gesprek zodanig, dat er verbindingslijnen 

oplichten tussen het levensverhaal van de 

gesprekspartner en de situatie waarin deze 

nu leeft, zodat zin, geloof en bewustzijn 

bekrachtigd worden.

Deze algemene doelstelling diende in het 

onderzoek om al de opgenomen gesprekken op 

hun ethische kwaliteit te onderzoeken. 

Conclusie
Naast de eis ‘niemand te schaden’ is ook het 

criterium ‘doen wat je als pastor te doen 

staat’ toegelicht. De diepte-interviews met 

de twaalf pastores, werkend in duidelijk 

onderscheiden contexten en zowel behorend 

tot de protestantse als tot de katholieke kerk 

in Nederland en in Vlaanderen, hebben mij als 

onderzoeker nog meer bewust gemaakt van de 

eigen niche van pastoraat (religare). 

Pastoraat is gegrond in ‘de transcendentie’, 

in het Mysterie/God die wij als christenen 

Liefde noemen en heeft tot doel de huidige 

levenssituatie te verbinden met de geleefde 

zinervaringen, geloof en levensbeschouwingen. 

Door het onderzoek besef ik des te meer 

hoe belangrijk dat Mysterie is voor onze 

persoonlijke ontwikkeling, voor onze bijdrage 

aan de wereld én aan ons gemeenschappelijk 

4 0

Zich aanvaard weten en zich 
veilig voelen is dé conditie 

voor goede pastorale gesprekken

l

Handelingen_2_2012.indd   40 22-05-12   12:38



4 1onderzoek H A N D E L I N G E N  2 0 1 2   I   2

‘Levensdraad’, Tom Waterreus. Foto: René Rosmolen 

Handelingen_2_2012.indd   41 22-05-12   12:38



4 2

samenleven. Zich aanvaard weten en zich veilig 

voelen (Narvaez 2008), is dé conditie voor 

goede pastorale gesprekken. Actualiseren van 

geleefde bronnen maakt pastorale gesprekken 

voor gesprekspartners deugddoend: ze komen 

als het ware weer thuis bij zichzelf en wat hen in 

hun leven drijft.

Literatuur
Bertau, M.-C. (2012). Voices of Others for Self, Voices of 

Others in Self. Polyphony as Means and Resource for 
Constructing and Reconstructing Social Reality. In: A. 
Liégeois et al. (eds). After You. Dialogical Ethics and the 
Pastoral Counselling Process. Leuven: Peeters, 201.

Boszormenyi-Nagy, I. & Krasner, B. (1994). Tussen geven en 
nemen. Over contextuele therapie, trans. by N. Bakhuizen. 
Haarlem: De Toorts.

Buber, M. (2007). Dialogisch leven, trans. by F. De Miranda 
& J. Mordegaai. Utrecht: Erven J. Bijleveld, 1932-1963.

Cuvelier, F. (2001). De bejegening tussen jou en mij. 
Grondslagen van het omgaan met elkaar. Kapellen: 
Pelckmans.

Harvey, K. et al. (2008). ‘Elicitation hooks’: a discourse 
analysis of chaplain patient interaction in pastoral en 
spiritual care. In: Journal of Pastoral Care and Counseling 
62, nr. 1-2, 43-61.

Levinas, E. (1961). Totalité et Infini. Essai sur l’Extériorité. La 
Haye: Martinus Nijhoff.

Levinas, E. (1994). Une éthique de la souffrance. In: J.-M. 
Von Kaenel & B. Ajchenbaum-Boffety (eds.). Souffrances. 
Corps et âme, épreuves partagées. Paris: Éditions 
Autrement, 127-137.

Lynch, G. (2002). Pastoral Care & Counselling (Ethics in 
Practice). London - Thousand Oaks - New Delhi: Sage 
Publications.

Meulink-Korf, H. & Rhijn, A. van (2002). De onvermoede 
derde. Inleiding in het contextueel pastoraat. Zoetermeer: 
Meinema.

Narvaez, D. (2008). Triune Ethics: The Neurobiological 
Roots of Our Multiple Moralities. In: New Ideas in 
Psychology 26, nr. 1, 95-119.

Riemslagh, M. (2011). (In)Correcte Gespreksvoering. 
Fundamenteel en empirisch onderzoek naar de ethiek van 
het pastorale gespreksproces II. Bornem: UniBook. www.
vanoverlevennaarvoluitleven.be

Smit, J. (2006). Tot de kern komen. De kunst van het 

pastorale gesprek. Kampen: Kok.

Ven, J.A. van der (1993). Pastorale Protocolanalyse I. 
Pastoraat in vernieuwing. In: Tijdschrift voor Praktische 
Theologie 20, nr. 5, 475-495.

Ven, J. A. van der (1994). Pastorale protocolanalyse II. 
Pastoraat in maat en getal. In: Tijdschrift voor Praktische 
Theologie 21, nr. 1, 7-20.

Ven, J. A. van der (1994). Nogmaals: Pastoraat in maat en 
getal. In: Tijdschrift voor Praktische Theologie 21, nr. 5, 
489-496.

Marina (dr. M.J.P.) Riemslagh werkt als zelfstandig coach, 
pastoraalsupervisor en lesgever in pastorale communicatie. 
Zij is onder andere opgeleid in contextueel pastoraat, in 
psychodrama en in de presentiebenadering. Eerder werkte 
zij als verpleegkundige in de psychiatrie, als pastor in het 
Nationaal MS-Centrum (België) en als begeleidster van 
vrouwen na abortus. Ook als coach en supervisor werkt 
zij vanuit een gedragen Godsrelatie. Zij combineert de 
begeleiding van zingevings- en leervragen met positieve 
veranderingen van onderbewuste processen. In april 2012 
verscheen bij uitgeverij Acco haar boek Constructieve 
Counseling? Destructief recht in professionele 
gespreksvoering. 
marina.riemslagh@gmail.com;  
www.vanoverlevennaarvoluitleven.be

l

Handelingen_2_2012.indd   42 22-05-12   12:38



4 3column

Stil

C O L U M N   |   T j e u  v a n  K n i p p e n b e r g

Een vreemde aandrang is het, willen schrijven over stilte. Wat stil is 

in mij wordt er onrustig van, en wat ik aan het licht wil brengen 

ga ik misschien afdekken met woorden. Maar kan ik anders? Dat 

is het gekke van stilte. Het bewustzijn ervan bestaat in relatie tot geluid, 

zoals ik weet heb van leegte door de ervaring van gevuld zijn. Zonder het 

een zou ik niet weten wat het ander is. Stilte en geluid zijn complementair 

en in hun betekenis afhankelijk van elkaar. In het begin was het woord. Het 

doorbreekt de stilte van het niet-zijn. De stilte, nog ongevormd en stom, 

wordt tot aanschijn geroepen. Vanaf dat moment is zij zwanger van geluid: ‘De stilte zingt u toe, o 

Here.’ Een levende stilte. Zij wordt stom geslagen als het woord haar niet bevrucht. En omgekeerd: 

het woord wordt machteloos wanneer het niet de verwachtende stilte ontmoet. In dit feest van 

tegenstellingen ontpopt de stilte zich als basis van communicatie en manifesteert zich daar als 

overvloed en als gebrek. Twee keer stilte. De stilte vanuit overvloed spreekt tussen mensen die in 

harmonie met elkaar kunnen zwijgen. De stilte vanuit gebrek wordt pijnlijk drukkend wanneer 

zij niet meer met elkaar praten. In religieuze communicatie is het niet anders. Iemand zei: ‘Zoals 

de stilte de sonate mogelijk maakt en het witte papier de tekening draagt, zo denk ik over God als 

de grond van bestaan.’ Welke stilte is dat? In welke stilte wordt de werkelijkheid transparant voor 

de stem van God? Laatst werden scholieren uitgenodigd tot het bijwonen van de vespers in een 

klooster. Na afloop de vraag wat zij ervan vonden: ‘dat zingen ging nog wel, maar die stiltes… daar 

werden wij gek van.’ Misschien hoorden de monniken in de stilte de stem Gods. Misschien werden 

de scholieren erdoor stom geslagen. Geen stilte heeft er het patent op gevoelig te maken voor Gods 

eeuwig woord. Alleen de stilte waarin het leven stroomt, maakt open voor de bron ervan. ‘De aarde 

was woest en leeg en de geest van God zweefde over de wateren.’ Sinds de schepping is de stilte niet 

een puur gemis, maar een potentie tot volheid. Zij is er altijd al. Als ik nu met jou praat, hoop ik de 

stilte in jou en in mij niet af te dekken: wij komen er uit voort en wij keren er naar terug. l

H A N D E L I N G E N  2 0 1 2   I   2

Foto: René Rosmolen 

Handelingen_2_2012.indd   43 22-05-12   12:38



4 4

Handelingen_2_2012.indd   44 22-05-12   12:38



4 5praktijkH A N D E L I N G E N  2 0 1 2   I   2

P R A K T I J K   |   S u z a n  W i l l e m s e ,  N o r b e r t  F o u d r a i n e  &  W i m  S m e e ts

Wie een intensive-careafdeling van een ziekenhuis binnenstapt, 
heeft vaak het gevoel een andere wereld binnen te treden. Meer dan 
op andere afdelingen van het ziekenhuis beweegt men zich er op de 
grens van leven en dood. Er heerst een serieuze sfeer, lachen is meer 
gedempt omdat er voortdurend mensen met ernstige zorgen en ver-
driet aanwezig zijn. Een ideale context, zou je denken, voor gesprek 
over zingeving en levensbeschouwing.

De geestelijk 
verzorger op de 
intensive care
Een andere blik op intensieve zorg

En toch voelt een pastor of dominee 

die in het ziekenhuis op bezoek komt, 

zich op de intensive care (IC) vaak 

onwennig. Ook geestelijk verzorgers zijn 

er vaak niet erg geïntegreerd. De strijd om 

ziekte te overwinnen wordt gevoerd met 

hoogtechnologisch-medische middelen; 

rondom het bed staat continu tal van 

observatie- en behandelingsapparatuur, andere 

apparaten worden binnen en buiten gebracht. 

In die strijd heeft de geestelijk verzorger weinig 

in te brengen. De geestelijk verzorger moet het 

hebben van aanwezigheid en/of gesprek. Dat 

vraagt een benadering die in tegenstelling lijkt 

met de hectiek en het streven naar efficiëntie 

en effectiviteit, die zo dominant de cultuur op 

de IC bepaalt. De pastor zit in de marge, met 

op zich wel interessante anekdotes en verhalen, 

alleen staan die op de IC niet in het middelpunt 

van de aandacht (Van Breukelen 2003).

De Kwaliteitswet Zorginstellingen (artikel 3) 

voorziet in algemene zin in beschikbaarheid 

van geestelijke verzorging in zorginstellingen. 

< ‘De dood en het meisje’, Aad de Haas, litho.  

Foto: René Rosmolen
l

Handelingen_2_2012.indd   45 22-05-12   12:38



praktijk

Beschikbaarheid van geestelijke verzorging 

in het ziekenhuis – en daarmee ook op de IC 

– zal doorgaans geen probleem zijn. Echter, 

een geestelijk verzorger die vast verbonden 

is met de IC en daar dagelijks urenlang voor 

de patiëntenzorg ter beschikking staat, is een 

zeldzaamheid. En door de schaalvergroting in 

gemeenten en parochies verschijnt de eigen 

pastor of dominee steeds minder vaak op de IC. 

Mogelijke verbreding
De benadering die wij voorstaan, omvat 

de volgende drie elementen. Ten eerste 

wensen we een grondige heroriëntering van 

de bestaande praktijk, waarbij geestelijk 

verzorgers en pastores door de zorgverleners 

op de IC voornamelijk ingeschakeld worden 

voor het uitvoeren van rituelen. Vanuit het 

principe van integrale zorg horen lichamelijke 

verzorging, psychosociale verzorging en 

geestelijke verzorging in hun onderlinge 

samenhang benaderd te worden. De eigen 

bijdrage van de geestelijke verzorging op de IC 

dient volgens ons gerelateerd te worden aan 

zorginterne parameters als kwaliteit van leven 

en kwaliteit van zorg. Hier willen we vanuit 

het veld illustreren hoe zo’n verbreding van 

de bestaande praktijk eruit zou kunnen zien. 

In de nabije toekomst beogen we vanuit dit 

vertrekpunt een onderzoek te doen naar de IC-

praktijk en de optimalisering ervan; zo willen 

we een bijdrage leveren aan de ontwikkeling 

van context-specifieke geestelijke verzorging 

(Jordens & Neijnens 2012). 

Ten tweede komt het weinig voor dat vanuit 

de geestelijke verzorging en vanuit de medische 

discipline op de IC gezamenlijk een visie op 

geïntegreerde geestelijke verzorging wordt 

gepresenteerd. Het engagement van artsen op 

het terrein van zingeving en spiritualiteit is in 

het algemeen nog een tamelijk onontgonnen 

terrein (Hijweege & Pieper 2008). 

Ten derde worden voor de IC de 

mogelijkheden van transmuralisering 

van geestelijke verzorging en pastoraat 

verkend, zoals dat eerder op het terrein van 

de palliatieve zorg is gebeurd. Inzake de 

begeleiding van IC-patiënten op het vlak 

van zingeving en spiritualiteit is nog veel te 

winnen door afstemming tussen basis- en 

instellingspastoraat. 

De opbouw van dit artikel is als volgt. 

We vertrekken vanuit de taakstelling van 

geestelijke verzorging in het algemeen. Deze 

geldt in zekere mate ook voor de pastor 

uit de thuissituatie van de patiënt en in elk 

geval voor de afstemming tussen geestelijk 

verzorger en pastor in transmuraal perspectief. 

Vervolgens passen we deze taakstelling toe op 

de IC; achtereenvolgens specificeren we voor 

deze context de aandacht voor zingeving en 

levensbeschouwing, de kwaliteit van leven en 

ten slotte de kwaliteit van zorg. Daarmee wordt 

de titel van dit artikel helder: op de IC dient 

de betrokkenheid van geestelijke verzorging 

(en pastoraat) een intensieve betrokkenheid te 

zijn. Met korte praktijkvoorbeelden willen we 

deze stelling kracht bij zetten en de status van 

onze bijdrage als bescheiden praktijkrapportage 

onderstrepen.

Multidisciplinair 
Dagelijks worden er op de IC mensen 

opgenomen, die zich in een crisissituatie 

4 6

Handelingen_2_2012.indd   46 22-05-12   12:38



4 7praktijk H A N D E L I N G E N  2 0 1 2   I   2

bevinden. De geestelijk verzorger biedt een 

luisterend oor en loopt een stukje mee op de 

weg die de ander moet gaan. De patiënt bepaalt 

in deze ontmoeting wat ter sprake gebracht 

wordt, mondeling, schriftelijk of met gebaren. 

De geestelijk verzorger biedt begeleiding 

wanneer door middel van aandachtige 

presentie waarden en (levensbeschouwelijke) 

overtuigingen worden erkend en bevestigd. 

De geestelijke verzorger biedt hulpverlening 

wanneer het zingevingsproces uit zijn 

evenwicht is geraakt of een belangrijke rol 

speelt in de beleving van de ziekte of stoornis 

(zie de Beroepsstandaard voor Geestelijk 

Verzorger in Zorginstellingen). Religieus 

beleven kan een rol spelen, een voorwaarde is 

dit echter niet. 

Voor de pastor uit de thuissituatie ligt dat 

laatste meestal anders; doorgaans delen patiënt 

en pastor hetzelfde referentiekader, al ligt dat 

soms genuanceerd. De meeste pastores houden 

het bij aandachtige presentie, voor gerichte 

interventie zijn ze vaak minder toegerust. 

Geïntegreerd multidisciplinair samenwerken 

op de IC ligt eerder op de weg van de geestelijk 

verzorger dan op die van de basispastor. Voor 

deze laatste is het echter wenselijk om kennis 

te nemen van het werkkader van de geestelijke 

verzorging op de IC, zodat de eigen bijdrage 

daarin zo goed mogelijk een plaats kan krijgen. 

Een van de taken is de multidisciplinaire 

samenwerking. In dat verband pleiten Hughes 

e.a. (2007) voor een volwaardige implementatie 

van de geestelijk verzorger binnen de IC-staf. 

Uit hun onderzoek blijkt dat het vroegtijdig 

inschakelen van de geestelijk verzorger in 

het belang is van patiënt, familie en staf. Het 

inschakelen van geestelijke verzorging heeft een 

positieve invloed op patiënttevredenheidsscores 

en zelfs op de ligduur op de IC. 

Communicatie op de IC
Kenmerkend voor de IC is dat patiënten 

wegens hun ziekte of behandeling (beademing, 

sedatie) niet meer in staat zijn op een 

vertrouwde manier te communiceren. Soms 

kunnen patiënten wel goed horen, alleen 

niet meer spreken. Zo’n situatie vraagt van 

familie en ook van zorgverleners bijzondere 

vaardigheden, geduld en invoelingsvermogen; 

schrijven en non-verbale uitingen zijn soms 

de enige communicatiemiddelen. Als het over 

levensbeschouwelijke vragen gaat, dreigen 

nuances verloren te gaan. Maar ook dan 

kunnen stiltes veelzeggend zijn. Het uithouden 

in de stilte is een teken van trouw aan de ander. 

Soms voelen patiënten op de IC zich in de steek 

gelaten omdat mensen wegblijven vanwege 

dat ontbreken van wederzijds bevredigende 

communicatie. Ook de pastor of predikant 

laat het wel eens afweten. Ter Horst (2007) 

beschrijft mogelijke beweegredenen om 

lijdende medemensen in de steek te laten: 

zelfbescherming, egoïsme, achteloosheid, 

oppervlakkigheid en schroom. 

Na een ernstig verkeersongeval komt een 

jongeman met een hoge dwarslaesie – volledige 

verlamming van armen en benen – op de 

IC. Hij is niet aanspreekbaar. De geestelijk 

verzorger leert de jongeman ‘kennen’ uit de 

verhalen van de vriendin en naaste familie. 

Wanneer hij weer aanspreekbaar is, staat de 

jongeman open voor begeleiding, ook door de 
l

Handelingen_2_2012.indd   47 22-05-12   12:38



4 8

Handelingen_2_2012.indd   48 22-05-12   12:38



4 9

geestelijk verzorger. In de contacten die volgen 

laat de patiënt een diepe indruk na door 

de positieve wijze waarop hij met zijn ziek-

zijn omgaat. Ondanks sombere momenten 

is hij zeer betrokken op zijn omgeving en de 

omgeving op hem. Daardoor geeft hij zijn 

omgeving iets terug. Wanneer de geestelijk 

verzorger hem dit meegeeft bij een naderend 

afscheid, antwoordt hij dat hij het zo nog niet 

had gezien. 

Communicatie is essentieel
Transparantie over de wijze waarop de 

geestelijk verzorger met patiënten en hun 

omgeving communiceert, vormt de basis voor 

een goede samenwerking en afstemming met 

de andere disciplines. A fortiori is op de IC 

communicatie essentieel, met als belangrijke 

elementen: signaleren, doorverwijzen en 

terugkoppelen. Ook voor de basispastor 

voorkomt transparante communicatie 

geïsoleerd bezig zijn. Vaak wordt aan collega-

zorgverleners transparante communicatie 

over de bijdrage van de pastor of geestelijk 

verzorger onthouden met een beroep op de 

vrijplaats en het ambtsgeheim. De vrijplaats is 

echter allesbehalve een vrijbrief om het eigen 

handelen niet te hoeven verantwoorden. Ze is 

een recht van de patiënt op geheimhouding ten 

aanzien van levensbeschouwelijk-inhoudelijke 

aangelegenheden. Tegelijk is het welzijn van de 

patiënt erbij gebaat dat, zo mogelijk in overleg 

met de patiënt of diens naasten, zorgrelevante 

aspecten van de levensvisie van de patiënt 

in het kader van het gedeeld beroepsgeheim 

uitgewisseld worden. 

Wederzijds vertrouwen
Wederzijds vertrouwen is een voorwaarde 

voor geïntegreerd samenwerken. De geestelijk 

verzorger zal zich tussen het IC-personeel  

begeven, concreet door het bijwonen van 

een koffiepauze tot het gesprek over en actief 

participeren in de zorg. De geestelijk verzorger 

is er evenzeer voor de medewerkers. Zijn er 

problemen bij de uitoefening van hun taak, 

dan moeten zij een beroep kunnen doen op de 

geestelijk verzorger.

Rituele communicatie
Een bijzonder element van de communicatie 

door geestelijk verzorgers met patiënten en 

hun omgeving vormt de rituele communicatie, 

die in deze context vaak uitdrukking krijgt 

via een ziekenzegen of ziekenzalving. Van 

Meurs (2009) heeft de uitdaging beschreven 

om in de voltrekking van dit ritueel op de 

IC tegelijk te communiceren met de patiënt 

en diens omgeving, met de bredere – vaak 

niet aanwezige – gemeenschap en met de 

levensbeschouwelijke traditie. Wanneer een 

van deze elementen veronachtzaamd wordt, 

verliest het ritueel een belangrijk deel van haar 

betekenis en functie. Dat brengt ons bij de 

aandacht voor zingeving en levensbeschouwing 

op de IC. 

Zingeving op de IC
Opname op een IC ervaart menigeen als een 

existentiële crisis. In de beleving van het ziek-

zijn speelt ook bij de IC-patiënten en hun 

H A N D E L I N G E N  2 0 1 2   I   2

< ‘Engel van de laatste troost’, H.N. Werkman  

Foto: René Rosmolen 
l

Handelingen_2_2012.indd   49 22-05-12   12:38



praktijk

naasten het zingevingsproces een belangrijke 

rol. Dit proces omvat twee elementen: 

oriëntatie en evaluatie. Het leven moet 

vooreerst te begrijpen zijn en vervolgens de 

moeite waard (Van der Lans 2006). De vraag 

‘waarom?’ richt zich zowel op de oorzaken als 

op het doel. Het lijden wordt verergerd wanneer 

de angst speelt dat iets in het eigen verleden 

oorzaak zou kunnen zijn van het leed (Van de 

Beek 1984). De geestelijk verzorger kan deze 

angst bespreekbaar maken. Een patiënt komt 

op verhaal door zijn levensgeschiedenis aan 

de geestelijk verzorger toe te vertrouwen. ‘Een 

pastor helpt bij het slopen van een barricade 

door in te gaan op de belemmering; het gesprek 

zal dan gekenmerkt worden door luisteren, 

samen ontdekken, bespreken, overleggen’ 

(Lindijer 1989).

Op verzoek van de intensivist gaat de geestelijk 

verzorger kennismaken bij mevrouw A. Ze 

zit in een rolstoel en haar dochter is bij haar. 

Mevrouw heeft drie jaar geleden een CVA, 

een beroerte, gehad en is halfzijdig verlamd. 

Nu is ze twee keer aan de aorta, de grote 

lichaamsslagader, geopereerd met complicaties 

als gevolg. Ze is heel verdrietig. Drie jaar 

geleden is ze bediend, maar ze is haar geloof 

kwijtgeraakt. Bidden hoeft voor haar niet meer. 

Ze worstelt met de vragen: ‘Waarom?’, ‘Waar 

is dit goed voor?’ De vader van mevrouw A. is 

aan kanker overleden en zei toen: ‘Als het maar 

ergens goed voor is.’ Zelf ziet ze nu niet waar 

dit lijden allemaal goed voor is en uit dit aan 

de geestelijk verzorger. De geestelijk verzorger 

vertelt haar dat er ook lijden is waar geen 

verklaring voor bestaat; dat niet op alle vragen 

antwoorden te vinden zijn. 

Mensen in crisis hebben behoefte aan 

steun. Continuïteit van aandacht kan in 

alle verwarring houvast schenken. Ook een 

basispastor die trouw blijft in begeleiding en 

steun, biedt de patiënt perspectief in een voor 

hem of haar beleving uitzichtloze situatie.

Levensbeschouwing
De geestelijke verzorger komt in aanraking 

met patiënten en naasten met een diverse le-

vensbeschouwelijke achtergrond. Deze levens-

beschouwing is medebepalend voor de wijze 

waarop de patiënt en de naasten omgaan met 

de crisissituatie. Het gaat hierbij om basale 

overtuigingen, centrale waarden en een levens-

gevoel van waaruit de patiënt en/of de naasten 

indien nodig hun keuzes maken, ook op het 

ethische vlak (cf. Beroepsstandaard VGVZ). 

In de crisissituatie van de IC is de geestelijk 

verzorger de aangewezen professional om de 

patiënt en zijn naasten de gelegenheid te bieden 

de eigen levensbeschouwing in vertrouwen te 

kunnen verwoorden. Daarbij wordt uitgegaan 

van respect voor ieders levensbeschouwing. 

Ethische keuzes dienen overeen te stemmen 

met iemands persoonlijke basisovertuigingen 

over wat leven betekent, maar ook wat waardig 

sterven inhoudt. Spirituele nood van patiënten 

is bij uitstek het domein waarop de geestelijk 

verzorger deskundig is.

5 0

Geen vrijbrief om 
het eigen handelen niet 

te hoeven verantwoorden

Handelingen_2_2012.indd   50 22-05-12   12:38



5 1praktijk

Een patiënt is het houvast in zijn geloof 

kwijtgeraakt. In de crisissituatie waarin hij zich 

bevindt, vertrouwt hij de geestelijk verzorger 

toe hoe hij afgelopen nacht geworsteld heeft 

met het religieus beleven van zijn ziek-zijn. 

De geestelijke verzorger probeert vanuit een 

persoonlijke geloofsovertuiging aan te sluiten 

bij de hulpvraag van de patiënt. Ontroerd 

vertelt de patiënt de volgende dag dat hij zijn 

houvast hervonden heeft. ‘Ik heb gisteravond en 

vanmorgen God gedankt voor ons gesprek.’

Op de IC komt de multiculturele 

verscheidenheid qua levensbeschouwing in het 

bijzonder tot uiting wanneer er sprake is van 

verschil in opvattingen over de mogelijkheden 

en grenzen van medisch ingrijpen. Desnoods 

kan de geestelijk verzorger een deskundige uit 

de eigen cultuur erbij betrekken. Niet zelden 

kan dat een geestelijke van een bepaalde 

denominatie zijn. In een aantal zorginstellingen 

heeft de dienst geestelijke verzorging een lijst 

beschikbaar van medewerkers uit verschillende 

culturen die bereid zijn om bij te springen. 

Sommige zorginstellingen beschikken over 

een specifieke zorgconsulent voor allochtone 

patiënten. Een zogenaamde ‘cultuurkoffer’ 

of een digitaal informatiesysteem over 

religie, cultuur en zorg kan ook dienstig 

zijn. Ten slotte kunnen ook familieleden van 

patiënten bepaalde zaken uit de eigen cultuur 

verduidelijken. 

Een Surinaamse moeder zit op de IC bij 

het bed van haar zoon. Haar zoon is niet 

aanspreekbaar. Ze zingt christelijke liederen 

voor hem. Ze vraagt de geestelijk verzorger 

naar een tekst van een christelijk lied dat haar 

zoon als kleine jongen altijd zong. Het was zijn 

lievelingslied, maar ze is de tekst kwijt. Na enig 

zoekwerk kan de geestelijk verzorger de moeder 

de tekst overhandigen, waarna ze het voor haar 

zoon spontaan begint te zingen. Haar zoon is 

nog niet aanspreekbaar, maar het geeft haar 

kracht en troost in deze fase. Veel later laat 

de jongen op de verpleegafdeling de geestelijk 

verzorger weten hoe blij hij is met de tekst van 

zijn lievelingslied van vroeger.

Zeker op een IC hoort ruimte voor 

levensbeschouwing gewoon bij de aandacht 

voor mensen in hun totaliteit. Het kunnen 

beleven van levensbeschouwing is een waarde 

op zichzelf. Tegelijk kan dit bijdragen tot 

verwerking en genezing. Op die manier wordt 

de levensbeschouwing van de patiënt relevant 

voor de kwaliteit van leven en de kwaliteit van 

zorg (Smeets 2007). 

Kwaliteit van leven
Een patiënt aan de beademing op de IC 

schrijft voor de geestelijk verzorger de volgende 

woorden op papier: ‘beslissing nemen – forceren 

– wachttijd – welk doel dient dit?’ Tevens 

herhaalt ze keer op keer dezelfde handgebaren 

in dezelfde volgorde: eerst wijst ze naar zichzelf, 

vervolgens naar de geestelijk verzorger en 

uiteindelijk gaat haar hand naar haar keel en 

trekt ze een horizontale lijn. De patiënt wil met 

de geestelijk verzorger de morele keuze delen 

waarvoor ze zich geplaatst ziet: is het niet beter 

de behandeling te staken en misschien zelfs het 

leven te beëindigen? 

H A N D E L I N G E N  2 0 1 2   I   2

l

Handelingen_2_2012.indd   51 22-05-12   12:38



praktijk

Op dit moment verschijnen geestelijk 

verzorgers meestal op het toneel, voor rituelen 

en stervensbegeleiding. Hun expertise ten 

aanzien van crisis, sterven en afscheid komt 

beter tot haar recht door ze te betrekken op 

het bredere kader van ‘kwaliteit van leven’. Dit 

is een containerbegrip waaronder meestal het 

vrij zijn van pijn en ondraaglijk lijden alsook 

het belang van religie door de patiënt wordt 

verstaan. Recent is er ook meer aandacht voor 

spirituele coping als onderdeel van kwaliteit van 

leven (Schilderman & Van Laarhoven 2008). De 

geestelijk verzorger maakt kwaliteit van leven 

bespreekbaar met de patiënt en de naasten, 

mede in het licht van het levensbeschouwelijk 

referentiekader. ‘Vanuit dat kader kunnen 

antwoorden oplichten die richting geven, die 

troosten, die tot verder nadenken stemmen’ 

(Doolaard 2006).

Inzake kwaliteit van leven gaat het dus om 

het perspectief van patiënten en hun omgeving. 

Wat is hun kijk op leven en sterven? Menig 

patiënt geeft aan dat het voor haar of hem niet 

meer hoeft. Het is voorstelbaar dat dit soms 

gemakkelijker te delen is met een geestelijk ver-

zorger. Deels om de familie niet teleur te stellen, 

deels omdat er moed voor nodig is om dit ken-

baar te maken. Het karakter van de patiënt en 

de opgebouwde relatie met verpleging en artsen 

spelen hierin een rol. De patiënt wil ook de 

hulpverleners niet teleurstellen. ‘Ze doen zo hun 

best’ is een vaak gehoorde uiting van de patiën-

ten. De geestelijk verzorger kan met de patiënt 

zoeken naar een heldere formulering van een 

persoonlijke visie en hoe deze uit te dragen naar 

de naasten en naar zorgverleners. 

Patiënten kunnen tijdens de opname op 

de IC toegroeien naar een naderend einde en 

verlangen om te sterven. Ze durven dit niet 

altijd te uiten naar hun geliefden, maar wel naar 

een betrokken ‘buitenstaander’. 

Zo vertelde een jonge moeder over haar bijna-

doodervaring het volgende aan de geestelijk 

verzorger: ‘U zult mij wel een ontaarde moeder 

vinden, maar ik ben al boven geweest. Ik wilde 

niet meer terug. Voor mijn kinderen werd wel 

gezorgd, daar was ik niet bang voor. Het was 

daar zo mooi. Maar er werd mij gezegd dat 

mijn taak nog niet af was en nu lig ik hier weer 

in bed.’

De patiënt bevindt zich in een crisis, maar de 

naasten lijden in meer of mindere mate mee. 

Ze worden vaak geplaatst voor voldongen 

feiten. Dikwijls zijn ze niet eensgezind. Mensen 

betrekken de situatie op zichzelf en komen 

dan tot de ontdekking dat voor de een de 

situatie wel acceptabel is en voor de ander 

niet. Bijvoorbeeld wanneer de vraag zich 

aandient om bij complicaties al dan niet meer 

te reanimeren. Ook de basispastor kan een 

bemiddelende rol spelen door de naasten met 

elkaar in gesprek te brengen.

Zo was de geestelijk verzorger aanwezig bij 

een gesprek tussen een dochter en een zoon, 

die verschillend dachten over de situatie van 

hun vader die niet aanspreekbaar was en 

werd beademd. De zoon zei tegen zijn zus: 

5 2

Opname op een IC 
ervaart menigeen als 
een existentiële crisis

Handelingen_2_2012.indd   52 22-05-12   12:38



5 3praktijk

‘Als ik zo zou komen te liggen, zou ik dat niet 

willen.’ Waarop de dochter kort maar duidelijk 

antwoordde: ‘Maar ik wel.’ 

Kwaliteit van zorg
Momenteel werken geestelijk verzorgers op de 

IC vrij geïsoleerd en hebben zij een beperkte 

inbreng. Naar ons inzicht heeft geestelijke 

verzorging een complementaire taak binnen 

multidisciplinaire zorg en dient zij geïntegreerd 

te worden binnen de kwaliteit van zorg in 

brede zin. Kwaliteit van zorg vatten we daarbij 

pragmatisch op als beleidskeuzes, procedures 

en protocollen die gericht zijn op de optimale 

afstemming van het zorghandelen op de 

noden van patiënten (Smeets e.a. 2011). In 

overheidsdocumenten over kwaliteit van zorg 

wordt een bedrijfseconomische taal gebruikt. 

Opvallend genoeg zijn er geen woorden 

te vinden als ‘zingeving’, ‘afhankelijkheid’, 

‘betrokkenheid’ of ‘dood’ (Doolaard 2006).

‘Hoe kostbaar is een kwetsbaar mens?’ Deze 

uitdrukking komt uit een gedicht van Okke 

Jager, gemaakt één week voor hij zelf ziek 

werd. Een gedicht over kostbaarheid van de 

mens in emotionele en spirituele zin, over 

kwetsbaarheid: ‘Ik was al kwetsbaar toen ik 

schreef over ‘de kwetsbaarheid’.’

Op de IC is de intensivist verantwoordelijk 

voor het te voeren zorgbeleid. Belangrijk is dat 

de visie van de intensivist naar alle betrokkenen 

duidelijk en eenduidig wordt verwoord. Te 

denken valt aan uniformiteit ten aanzien van 

bijvoorbeeld beperkingen in het medisch 

handelen. De verpleegkundigen en andere 

hulpverleners hebben hun eigen bevindingen. 

Wanneer een moreel beraad plaatsvindt, is het 

belangrijk dat alle overwegingen meegenomen 

worden met het oog op het  beleid. In deze 

overlegvorm is er ook een rol weggelegd voor 

de geestelijk verzorger. Het is voor naasten 

van groot belang dat ze de zorgvisie van de 

hulpverleners en het daaruit voortvloeiend 

beleid ook kunnen toetsen aan hun eigen 

overtuigingen.

Geïntegreerd bijdragen aan kwaliteit van 

zorg is een wisselwerking, die staat of valt 

met het signaleren door de IC-zorgverlener, 

doorverwijzen naar de geestelijk verzorger 

en terugkoppeling door laatstgenoemde naar 

de IC-zorgverlener. De geestelijk verzorger 

participeert in moreel beraad over een patiënt 

en schoolt andere medewerkers op het terrein 

van zingeving en spiritualiteit. Wanneer andere 

zorgverleners kennis hebben van de bijdrage 

van de geestelijk verzorger, zullen ze deze meer 

inschakelen. De verzoeken tot begeleiding 

nemen nog meer toe, wanneer IC-zorgverleners 

van patiënten en naasten te horen krijgen wat 

de geestelijke bijstand voor hen betekent. 

Op de IC speelt inzake kwaliteit van zorg on-

der meer de kwestie van al dan niet abstineren 

(alle behandelingsmodaliteiten worden gestopt 

met uitzondering van pijnbestrijding en com-

forttherapie). Wat voor de één een logisch ge-

volg is van een behandeling die geen heil meer 

brengt, betekent voor een ander grote moeite. 

De geestelijk verzorger kan bijdragen aan het 

relateren van de keuzes in de behandeling aan 

de morele en andere levensbeschouwelijke over-

tuigingen van de patiënt. Gevraagd en onge-

vraagd kan de geestelijk verzorger dit in overleg 

ter sprake brengen. 

Uit onderzoek van Gries e.a. (2008) is geble-

H A N D E L I N G E N  2 0 1 2   I   2

l

Handelingen_2_2012.indd   53 22-05-12   12:38



praktijk

ken dat familieleden meer tevreden zijn over 

de besluitvorming en meer steun ervaren bij 

abstinerend beleid, wanneer er duidelijk wordt 

gecommuniceerd tijdens de familiegesprekken 

en de spirituele behoeften van de familie in 

kaart zijn gebracht. Zo kan protocollisering in 

deze fase een belangrijke bijdrage leveren aan 

tevredenheid, maar mogelijk ook aan preventie 

van stoornissen als depressie, bezorgdheid en 

PTSD (posttraumatic stress disorder). 

Afstemmen
Dat brengt ons bij het volgende punt. Vanuit 

de Verenigde Staten komt er steeds meer 

wetenschappelijke fundering van de geestelijke 

verzorging in de kwaliteit van zorg. Een 

belangrijke parameter van kwaliteit van zorg is 

bijvoorbeeld satisfactieonderzoek. Zo hebben 

Wall e.a. (2007) de waardering van de zorg 

bestudeerd in de laatste 24 uur in het leven 

van een patiënt. Uit hun onderzoek bleek 

dat familieleden meer tevreden waren met 

spirituele zorg wanneer er in de laatste 24 uur 

van het leven van een geliefde een pastor of 

spiritueel adviseur betrokken was. Bovendien 

was er een belangrijke relatie tussen de 

tevredenheid op het gebied van spirituele zorg 

en de tevredenheid over de totale IC-ervaring.

Byock e.a. (2006) bepleiten een verbetering 

van palliatieve zorg op de IC door onderlinge 

afstemming tussen strategieën en interventies 

binnen de palliatieve zorg en de intensieve zorg. 

Geprogrammeerde interventies, waaronder 

aandacht voor het emotioneel en spiritueel 

welzijn van de patiënt en familie, zijn succesvol 

geïmplementeerd en lieten vervolgens een 

verbetering zien van de kwaliteit van zorg, 

efficiënt gebruik van hulpmiddelen, reductie 

van onenigheid en een verhoging van 

tevredenheid bij de leiding. 

Tot hoever een behandeling wordt 

voortgezet, is een vraag die vooral bij een 

patiënt en de naasten meer en meer op de 

voorgrond treedt zodra er in hun beleving 

geen zichtbare vooruitgang wordt geboekt in 

het genezingsproces. De geestelijk verzorger 

heeft de taak de patiënt bij te staan in dit 

proces en zo nodig de beleving van de patiënt 

en naasten terug te koppelen naar artsen en 

verpleegkundigen.

Een belangrijk aspect van kwaliteit van 

zorg is het betrekken van de eerste lijn  – 

mede in het licht van het huidige proces 

van transmuralisering. Gezien de huidige 

schaalvergroting in het basispastoraat is het niet 

meer evident dat de basispastor de patiënt en 

zijn familie/naasten kent, wat voor de huisarts 

vaker wel geldt. De crisissituatie van de IC-

opname kan echter wel een aanleiding zijn om 

contact met de basispastor tot stand te brengen, 

ook met het oog op de nazorg. De afstemming 

tussen geestelijk verzorger en basispastor vormt 

daartoe een belangrijke bijdrage. Indien de 

naasten geen binding met een kerk hebben, kan 

gekeken worden of een vrijgevestigd geestelijk 

verzorger beschikbaar is. 

Tot slot
De geestelijk verzorger en de basispastor 

hebben de taak om samen met de patiënten 

en hun naasten te onderzoeken wat voor 

hem of haar de beste weg is. Dat geldt in 

het gewone leven, op elke afdeling van het 

ziekenhuis en zeker op de IC. Nog meer dan 

5 4

Handelingen_2_2012.indd   54 22-05-12   12:38



5 5praktijk

elders is op de IC onzeker waar die weg op uit 

zal lopen. Uiteindelijk is de reis belangrijker 

dan de aankomst, hebben wij betoogd. Op die 

reis moet er aandacht zijn voor alle aspecten 

van het mens-zijn. Niemand kan de patiënt 

voorschrijven tot hoever hij moet gaan, maar 

omdat de patiënt op de IC zo kwetsbaar 

en afhankelijk is, is er intensieve aandacht 

en zorg nodig; en zeker niet uitsluitend de 

hoogtechnologische medische zorg die het eerst 

in het oog springt. Dit is in het bijzonder van 

belang bij abstinerend beleid, om een eventueel 

naderend einde te kunnen accepteren en om op 

waardige wijze afscheid te kunnen nemen en 

het komende rouwproces draaglijker te maken. 

De geestelijk verzorger en zo mogelijk ook de 

basispastor is een reisgenoot voor patiënt en 

familie. In het bijzonder de geestelijk verzorger 

op de IC staat daarin schouder aan schouder 

met andere zorgverleners. 

We zijn ingegaan op de diverse vormen 

waarin de betrokkenheid van geestelijke 

verzorging op de IC gestalte kan krijgen. 

Voor de hier geschetste rolinvulling is het 

opbouwen van een vertrouwensband met 

medezorgverleners, patiënten en hun omgeving 

essentieel. Het behoeft geen betoog dat zo’n 

vertrouwensband tijdsinvestering en wederzijds 

respect en waardering vraagt. Echter, hoe de 

geestelijk verzorger in de multidisciplinaire 

samenwerking op de beste wijze de eigen 

‘diagnostiek’ en interventies kan vormgeven 

is nog een uitgestrekt terra incognita. Het is 

voor de toekomst van het beroep essentieel dat 

geestelijk verzorgers hierin verdere stappen 

zetten. 

Literatuur
Beek, A. van de (1984). Waarom? Over lijden, schuld en God. 

Nijkerk: Callenbach, 46.
Beroepsstandaard voor de Geestelijk Verzorger in 

Zorginstellingen (2010). Vereniging voor Geestelijk 
Verzorgers in Zorginstellingen. Zoetermeer: 
Boekencentrum Uitgevers.

Breukelen, H. van (20033). Pastor op de intensive care. 
Nijmegen: KSGV.

Byock, I., MD (2006). Improving palliative care in intensive 
care units: Identifying strategies and interventions that 
work. In: Critical Care Medicine, 2006, Vol. 34, No. 11 
(Suppl.).

Doolaard, J. (2006). Nieuw Handboek Geestelijke Verzorging. 
Kampen: Kok, 493, 497.

Gries, C.J. e.a. (2008). Family Member Satisfaction With 
End-of-Life Decision Making in the ICU. In: Chest, 2008, 
133, 704-712.

Jordens, K. & Neijnens, I. (2010). Oncologie en geestelijke 
verzorging. Apeldoorn: Garant.

Hijweege, N.M. & Pieper, J.Z.T. (2008). Zingeving in het 
contact tussen arts en patiënt. Tijdschrift Geestelijke 
Verzorging 11, nr. 48, 28-35.

Horst, W. ter (20048). Over troosten en verdriet. Kampen: 
Kok, 18-20.

Hughes, Brian, MDiv, BCC e.a.(2007). Innovative Solutions: 
A Plurality of Vision. Integrating the Chaplain into 
the Critical Care Unit. In: Dimensions of Critical Care 
Nursing, 2007; 26 (3), 91/95.

Jager, O. (1992). Hoe kostbaar is een kwetsbaar mens. Baarn: 
Ten Have.

Kwaliteitswet zorginstellingen, 18 januari 1996; artikel 3.
Lans, J. van der (2006). Religie ervaren. Tilburg: KSGV.
Lindijer, C.H. (1989). Leven en dood: zaak van het pastoraat. 

’s Gravenhage: Meinema, 85.
Meurs, J. van (2009). Werken met rituelen in de geestelijke 

verzorging. Tijdschrift Geestelijke Verzorging 12, nr. 52, 
34-39. 

Schilderman, H. & Laarhoven, H. van. Kwaliteit van leven 
in de zorg rond het levenseinde. In: Handelingen 2008/5, 
45-52. 

Smeets, W. (2007). Geestelijk verzorger en arts: partners in 
kwaliteitszorg. Tijdschrift Geestelijke Verzorging 10, nr.44, 
17.

Smeets, W., Gribnau, F. & Ven, H. van der (2011). Quality 
Assurance and Spiritual Care. In: Journal of Empirical 
Theology 24, 80-121.

Wall, Richard J. e.a. (2007). Spiritual care of families in the 
intensive care unit. In: Critical Care Medicine, 2007, Vol. 
35, No. 4.

H A N D E L I N G E N  2 0 1 2   I   2

l

Handelingen_2_2012.indd   55 22-05-12   12:38



in beeld

I N  B E E L D   |   R e n é  R o s m o l e n

5 6

Onschuldig rood

In 1906 werd de Duitse expressionistische schilder Emil Nolde (1867-1956) 

uitgenodigd om lid te worden van de kunstenaarsgroep Die Brücke. Hiermee begon 

een intensieve fase in zijn werk. Ook zijn eerste bloemenschilderijen ontstonden 

vanaf die tijd. Op het Deense platteland Alsen, waar Nolde samen met zijn vrouw Ada 

een vissershuisje bewoonde, werd hij geïnspireerd door de bloeiende planten in zijn eigen 

tuin. In zijn biografie zegt Nolde over de start van deze reeks: ‘De kleuren van de bloemen 

trokken me onweerstaanbaar aan, en ineens stond ik daar te schilderen. De kleuren van 

de bloeiende bloemen, de zuiverheid van de kleuren: ik voelde liefde voor de bloemen om 

hun levenslot: ontkiemen, bloeien, stralen, verwelken en weggegooid in een kuil’ (in: Jaren 

van strijd, blz. 100). Ook in latere jaren bleven tuinen en bloemen een centraal thema in 

Noldes oeuvre. Overal waar hij zich langere tijd vestigde, legde hij bloementuinen aan.

In 1908 schilderde hij dit schilderij ‘Grote klaprozen’. Geïnspireerd door Van Gogh 

brengt hij deze bloemenpracht van zeer dichtbij in beeld. Alsof je door een zoomlens van 

een fototoestel kijkt. Oog in oog sta je als kijker voor dit dansende en dappere rood.

Ik las ooit dat de klaproos alleen op verstoorde grond aangetroffen wordt. Zolang de 

bodem met rust wordt gelaten, kan het zaad desnoods honderd jaar blijven liggen. Pas 

wanneer de grond omgewoeld wordt, ontkiemen deze ‘slapende’ zaden. Dat is wat er 

in de Eerste Wereldoorlog in Frankrijk en België gebeurde, toen soldaten elkaar vanuit 

de loopgraven met granaten bestookten. De grond werd omgeploegd en er verschenen 

tussen de loopgraven uitbundige velden vol klaprozen. Sindsdien is de klaproos, de poppy, 

symbool van de grote oorlog. 

Ik kijk nogmaals naar Noldes klaprozen. Hij schilderde voor de oorlog. Ik kan er niet 

meer naar kijken zonder de oorlog. Slapend zaad door geweld ontkiemd. Slapend zaad: dat 

tot waakzaamheid maant. Het onschuldige rood bevraagt mij op mijn geweld.

Grote klaprozen’ (1908), Emil Nolde (1867-1956)  >

l

Handelingen_2_2012.indd   56 22-05-12   12:38



in beeld 5 7in beeldH A N D E L I N G E N  2 0 1 2   I   2

Handelingen_2_2012.indd   57 22-05-12   12:38



5 8

Handelingen_2_2012.indd   58 22-05-12   12:38



5 9ervaringH A N D E L I N G E N  2 0 1 2   I   2

E R V A R I N G   |   E v e r t - J a n  V l e d d e r

Wekelijks sta ik als predikant voor dezelfde uitdaging: om na in-
tensief lezen van de bijbelteksten te komen tot een preek. Ik neem 
daarvoor de tijd. Toch gaat het mij niet anders dan menig ander: de 
tijd is kostbaar, de materie ‘hoekig’ en pasklare antwoorden zijn niet 
voorhanden. Teksten zijn er om voortdurend gehoord te worden, en 
als eerste sta ik aan de kant van de hoorders. Een luisteroefening.

Al horend bijbellezen

Hoe kom ik in vrij korte tijd tot de 

kern van een tekst en hoe vertaal ik 

de bijbeltekst in de kostbare tijd op 

een verantwoorde manier naar mijn hoorders, 

de gemeente? Ik sta aan de kant van mijn 

hoorders, uitgaande van de brede consensus dat 

een voorganger, in Gijs Dingemans’ woorden, 

‘de eerste hoorder onder hoorders’ is (1991, 14). 

De voorganger is primus inter pares en hoort 

de Schriften als mens, als gelovige, als zondaar 

en zoeker. Dat alles echter als éérste hoorder, 

als ‘professional’ (zie ook Van der Laan 1989, 9; 

Oskam & Geel 1999, 29; Van Dam 2004, 12).

De hoorder serieus nemen lijkt evident, 

maar ik krijg de indruk dat de persoon van 

de predikant als hoorder ‘erbij gehaald moet 

worden’. Nemen wij echter de uitgangspunten 

van Kees Waaijman (2004) serieus, dan kom ik 

als hoorder nog dichter bij mijn gehoor en de 

tekst, omdat de bijbelteksten er naar hun aard 

zijn om gehoord te worden. Waaijman gebruikt 

het begrip ‘lezen’. Hij bedoelt daarmee: ‘het 

hele hermeneutische proces: tekstopvatting, 

lezing, interpretatie, verstaan, toe-eigening 

en doorwerking’ (2004, 9). Ik gebruik echter 

‘horen’, omdat het dichter bij het principe ligt 

dat bijbelteksten aanvankelijk eerst hardop 

voorgelezen werden, en in dit voorlezen en 

horen er iets merkwaardigs gebeurt: daarin 

klinkt iets van Gods stem door (zie ook Snoek 

2010, 93). 

Lezen en luisteren
De schrijvers van de Bijbel waren dichters en 

kunstenaars, die taal, beelden en metaforen 

kozen om te overtuigen, zegt Thomas G. Long. 

Ze waren ‘predikers’ die geloof en inzicht bij 

de hoorders wilden genereren. ‘Ze namen hun 

hoorders serieus, en bijbelse interpretatie die de 

hedendaagse hoorder serieus neemt, kijkt naar 

de patronen die zij in de tekst hebben geweven’ 

(2007, 78).

In Basisinstrumenten, een werkmap bij de 

werkbegeleiding van predikanten, staan de 
l

< ‘Religie nu’, Eddy Seesing. Foto: René Rosmolen

Handelingen_2_2012.indd   59 22-05-12   12:38



ervaring

volgende vragen ter overweging bij de tekst 

in het proces van voorbereiding (22): ‘Wat 

hoor ik hierin? Heb ik vragen, herkenningen, 

aarzelingen? Wat maakt dit bij mij los? Voel ik 

me aangesproken, uitgedaagd, opgeroepen tot 

consequenties?’ (zie ook Dingemans 1991, 187; 

Oskam & Geel 1999, 28; Van Dam 2004, 14; De 

Zwart 2008, 59). 

Henk van der Meulen (2008, 85) vraagt zich 

af wanneer de meditatie in de voorbereiding 

plaatsvindt. Aan het begin, zeg ik dan,  als 

‘meditatie’ in engere zin. Dat is niet zo 

uitgebreid als Jos Douma (2000, 124, 235-

250), die een bredere methode van meditatie 

in de preekvoorbereiding heeft uitgewerkt. Ik 

ga uit van het feit dat God wil ‘spreken’. Dat 

vindt al plaats in het hardop lezen via de lectio 

en meditatio, en daarvoor wacht ik niet tot de 

oratio en contemplatio, dus beperkt aansluitend 

bij de lectio divina (Douma 2008, 4). Het 

hardop lezen als gehoorde tekst is uitgangspunt 

van Dingemans (1991, 187), Van der Laan 

(1989, 13) en De Zwart (2008, 51). Behalve 

dat men zo het dichtst bij de hoorder komt, 

werken zij echter niet verder uit waarom. Het 

meditatief element komt vooral in het hardop 

lezen van de tekst, zegt Van Dam. Aan Douma 

ontleent hij het inzicht dat ‘meditatie’ komt via 

de Latijnse vertaling meditatio van het Griekse 

meletè, dat in de Septuaginta de vertaling is van 

het Hebreeuwse hgd. ‘Hgd is het steeds weer 

halfluid lezen van het Woord van God (Jozua 

1:8 en Psalm 1:2)’ (2004, 17). 

Met Waaijman werk ik in dit artikel deze 

noodzaak verder uit. De algemene associatieve 

vragen in de meditatie perk ik echter in omdat 

ze te algemeen zijn en te weinig met de soort 

tekst rekening houden. Bij de eerste lezing (zie 

De Zwart 2008, 57-59, voor vijf voorbeelden 

van eerste lezingen) bied ik gerichte associatieve 

vragen waardoor ik én de voorbereiding 

persoonlijk maak én het genre van de tekst 

serieus neem. De soort tekst speelt een grote rol 

bij hoe ik de tekst voor het eerst hoor. 

De inzichten van Kees Waaijman vat ik sa-

men; hij heeft ze weer ontleend aan de herme-

neutiek van de joodse geleerden Martin Buber, 

Franz Rosenzweig en Emmanuel Levinas. Deze 

inzichten onderbouwen een aantal vragen die 

mij gericht toegang bieden tot de bijbelteksten. 

Waaijman spreekt over de Tenach, maar zijn 

inzichten zijn ook op het Nieuwe Testament 

van toepassing. Aan de hand van een voorbeeld 

uit het Matteüs-evangelie (hoofdstuk 18:21-35) 

illustreer ik mijn methode van eerste lezing.

Spreken en horen
Het uitgangspunt van Waaijman is dat de 

Schrift pas tot leven komt wanneer zij hardop 

wordt gelezen. Dit hardop lezen is altijd ook 

tegelijk hóren. ‘In het lezend horen ontvouwen 

zich de tekst en de zin van de Schrift én wordt 

de Stem gehoord die daarin spreekt’ (2004, 

11). Overeenstemmend met de joodse traditie 

gaat Waaijman ervan uit dat de tekst zoals 

wij die hebben, zorgvuldig is overgeleverd 

en dat het niet mogelijk is om tot een 

zogeheten oorspronkelijke tekst te komen. De 

overgeleverde tekst staat voorop. De tekst is 

met zo een grote zorgvuldigheid overgeleverd, 

Ik ga uit 
van het feit 

dat God wil ‘spreken’

6 0

Handelingen_2_2012.indd   60 22-05-12   12:38



ervaring 6 1H A N D E L I N G E N  2 0 1 2   I   2

l

dat vergissingen vrijwel uitgesloten zijn, 

aldus Rosenzweig en Buber. Zij kunnen zich 

nauwelijks voorstellen dat onze kennis van 

het Hebreeuws dat van de oorspronkelijke 

schrijvers en hoorders kan overtreffen. Ze 

kiezen bewust de masoretische tekst (zie 

Waaijman 2004, 13; zie ook Emanuel Tov 2010, 

47) die vraagtekens zet bij het vermogen om te 

komen tot een ‘oorspronkelijke’ tekst. 

Anders dan de moderne bijbeluitlegger 

die zich omringt met woordenboeken en 

commentaren, bevindt een joodse uitlegger van 

de Schrift zich in een andere wereld. Hij wil de 

Schrift van buiten leren kennen. Het geheel van 

de Schrift wordt hem eigen. Het reciteren van 

de Thora vormt de kern van zijn vroomheid. 

De letterlijke gestalte van de Thora komt tot 

leven in haar gesprokenheid. De bijbeltekst 

wordt opgevat als gesproken tekst. Veelzeggend 

is het volgende citaat:

‘De essentie is dat de uitgesproken tekst ín het 

reciteren gehoord wordt. Buber noemt dat de 

Hörleser: terwijl de tekst wordt gezegd, wordt 

hij gehoord in de adempauzes tussen het 

zeggen. In dit reciterend luisteren openbaart 

de Schift haar betekenis. De Schrift drukt 

haar zin onmiddellijk uit in de zinnelijkheid 

van de tekstvoltrekking. De Schrift is een rite: 

de rituele voltrekking is haar openbaring. 

Er is geen scheiding tussen inhoud en vorm’ 

(Waaijman 2004, 15).

De tekstconstitutie gebeurt ín het zeggen: de 

tekst tekent zich af in het oor van de spreker, die 

hoort wat hij zegt. Waaijman citeert Levinas: 

‘De profetische dimensie van de Schrift 

en van de taal in het algemeen bestaat 

erin dat de spreker ín zijn spreken wordt 

aangesproken: ‘alsof ik niet als enig sprak 

toen ik sprak’. Horen-in-het-spreken is de 

spiritualiteit van de tekst’ (2004, 15-16).

De tekst wordt geconstitueerd in het horen-

zeggen. Dat het in feite een gesproken woord is, 

vormt het wezen van de Schift. De Bijbel komt 

voort uit een levende voordracht en is ook 

daartoe bestemd. Voor Buber dient het feit dat 

de Bijbel tot Schrift is geworden, slechts om zo 

zijn vorm als gesproken voordracht te houden 

(Waaijman 2004, 43). 

Deze inzichten hebben voor mij implicaties 

voor de voorbereiding om te komen tot 

een preek. Dat begint bij het rustig en 

geconcentreerd voor mezelf de tekst hardop te 

lezen. In het ritme, in de natuurlijke ademtocht 

van één tot maximaal dertig woorden, in de 

herhalingen groeit langzaam het verstaan van 

de tekst. Waaijman vat het mooi samen: 

‘Alleen de ademhaling zelf voert ‘tot een ge-

leding in eenheden (kola) die tegelijk adem

eenheden en betekeniseenheden zijn (…) 

Men moet daarbij wel in het oog houden, 

dat in het gebied van het zuiver mondelinge 

karakter, waarover wij hier spreken, adem-

halen en betekenispauzes hetzelfde moment 

zijn’ (…) Terwijl het oog een kolon ziet en de 

adem een kolon omspant, vormt de adem

Ook het Nieuwe Testament 
heeft het karakter 
van ‘aanspraak’

Handelingen_2_2012.indd   61 22-05-12   12:38



ervaring6 2

pauze ná het kolon het eigenlijke beteke-

nismoment. Het verstaan vindt plaats ín de 

pauze. Hier wordt de lezer tot hoorder, door 

Buber de ‘opmerkzame hoorlezer’ genoemd. 

Terwijl de ooglezer bepaald wordt door ‘het 

lezend vooruitsnellende oog’, wordt de hoor-

lezer bepaald door ‘het horend volgende oor’. 

Is de betekenisrijke adempauze eenmaal toe-

geëigend, dan vervult zij gaandeweg ook de 

lezer tijdens het lezen zelf: ‘Hij leest hardop 

wat er staat, hij hoort het woord dat hij 

spreekt en het komt op hem toe’ (2004, 44).

Gesitueerdheid
Buber stelt dat alle teksten altijd in een bepaalde 

situatie zijn gesproken: ‘Het bijbelse woord 

is (…) niet los te maken van de situaties van 

zijn gesprokenheid, anders verliest het zijn 

concreetheid, zijn lijflijkheid’ (Waaijman 2004, 

47). De gesitueerdheid van de tekst illustreert 

Buber aan de hand van vier voorbeelden, die 

parallel lopen met de vier-genre-indeling 

van Rosenzweig: casuïstiek (gebod), retoriek 

(profetie), epiek (geschiedenis) en lyriek 

(psalmen) (Waaijman 2004, 48). 

Deze gesitueerdheid helpt mij de juiste 

to the point-vragen te stellen die mij bij de 

voorbereidingen helpen tot de kern(en) door 

te dringen. Deze vragen perken het associatief 

lezen enigszins in om recht te doen aan het 

genre van de tekst. Het voordeel van het 

rekening houden met de verschillende genres 

is dat de juiste vragen kunnen worden gesteld 

en dat vragen die niet verband houden met het 

betreffende genre kunnen worden vermeden 

(zie ook Snoek 2010, 232).

Gebod
Het gebod is geen abstracte uitspraak, geen 

a-historisch maxime; ook geen sententie, 

maar een aanspraak, die iedere tijd opnieuw 

hoorders treft die zich er concreet mee inlaten. 

Het is niet vrijblijvend, het is horen tegenover 

geïnteresseerd lezen. ‘Het gesitueerde gebod dat 

gespróken wordt als aanspraak in de tweede 

persoon tot déze generatie, wordt gehóórd door 

mensen van vlees en bloed’ (Waaijman 2004, 

49).

• �Twee vragen stel ik daarom aan de tekst van het 

gebod: 

Waartoe spreekt de tekst mij aan? 

Wat hoor ik in dit gebod?

Profetie

‘De profetie spreekt mensen aan op een bepaald 

uur, in een bepaalde situatie. De werking van 

deze aanspraak is afhankelijk van de beslissing 

die de aangesprokenen nemen’ (Waaijman 

2004, 49). Een profetie heeft de opdracht te 

spreken tot mensen die zich in een historische 

situatie bevinden. Het moet komen tot een 

bepaalde beslissing. Dit beslissingsmoment is 

niet aan tijd gebonden; het moet telkens weer 

opnieuw genomen worden in andere situaties. 

‘Het profetisch spreken-horen bevat drie 

situatiemomenten: de concrete historische 

situatie; de gesitueerdheid van het woord 

in het beslissende horen van mensen en de 

eeuwige gelding van het profetenwoord in 

het onvergankelijke ogenblik, waarop men 

ademhaalt en besluit al dan niet in te gaan op 

het woord’ (Waaijman 2004, 50).

Handelingen_2_2012.indd   62 22-05-12   12:38



6 3ervaring H A N D E L I N G E N  2 0 1 2   I   2

• �De volgende vragen stel ik aan een tekst van 

profetische aard: 

Waartoe roept de tekst op? 

Welke keuzes moet ik maken? 

Ga ik in op deze oproep/opdracht? Waarom wel 

of misschien ook niet?

Geschiedenissen
De bijbelse ‘geschiedenissen’ (verhalen, EJV) 

bewaren de levende stem van de verteller. 

In hun gesprokenheid evoceren zij, leggen 

zij verbindingen, wijzen en waarschuwen 

zij. De meeste bijbelverhalen zijn gesproken 

vertellingen waarin de stem van de verteller 

te horen is. Deze vertellingen vervullen vier 

functies: ‘(1) de verteller roept de hoorders 

op tot een bepaalde houding of een bepaald 

gedrag; (2) de verteller legt relaties tussen de 

verschillende generaties en perioden;  

(3) de verteller haalt bepaalde gestalten als 

voorbeeld naar voren en houdt deze als wijzend 

voorbeeld aan de hoorders voor;  

(4) de verteller waarschuwt de hoorders voor 

gevaren en dwaalwegen’ (Waaijman 2004, 50). 

Er bestaat dus een bepaalde dialogiek tussen de 

levende stem van de verteller en de oren van de 

hoorders.

• �De vragen die ik stel aan een tekst van 

vertellende aard zijn: 

Tot welke houding of gedrag roept de tekst mij 

op? 

Welke relaties bestaan er in de tekst? Oftewel: 

welke verbanden zijn er met andere teksten, 

verhalen of thema’s? 

Welke voorbeelden/identificaties biedt de tekst?

Waartegen waarschuwt de tekst?

Psalmen
‘De Psalmen worden gedragen door de geleefde 

onmiddellijkheid van een ik dat zijn nood 

uitschreeuwt of van dankbaarheid jubelt. 

Onmiddelijkheid betekent een mystieke 

ervaring waarin het meest wezenlijke en het 

meest centrale in het zelf wordt geraakt. Deze 

inwerking gebeurt on-middel-lijk: er zit niets 

tussen; er komt geen “middel” of “beeld” aan 

te pas’ (Waaijman 2003, 64). De Psalmen zijn 

de taal van mensen die persoonlijk spreken, in 

de eerste persoon enkelvoud’ (Waaijman 2004, 

52). Liturgische gedichten of liturgische litanie, 

de ondertoon blijft vaak een persoonlijke 

leefsituatie: uiterste nood, vreugde of 

dankbaarheid.

• �De vragen die ik uit psalmteksten opmaak zijn: 

Wat is de grondtoon van de tekst? 

Kan ik met de ik-persoon in de tekst meeleven? 

Waarmee precies? 

Wat zegt de tekst mij persoonlijk?

Met Waaijman stel ik dat Bubers uitgangs

punten zijn, dat het woord in zijn gesproken

heid in bepaalde situaties is gesproken en men 

mag de situaties van zijn gesprokenheid niet 

scheiden. Waaijman zegt hiervan: ‘Als we door 

de vier genrevoorbeelden heenkijken, weten 

we beter welke ‘situaties’ in het gesproken 

woord geïncarneerd zijn. Bij het woord in zijn 

gesprokenheid gaat het om (1) een aanspraak, 

een woord, een oproep, een waarschuwing, een 

noodkreet, een jubelzang;  
l

Handelingen_2_2012.indd   63 22-05-12   12:38



ervaring6 4

(2) geuit door mensen in de eerste persoon, 

daartoe gevolmachtigd, in het hart van de 

gemeenschap, in de onmiddellijkheid van het 

roepen; (3) gesproken tot mensen van vlees en 

bloed, een jij, een volk, een groep, een geslacht; 

(4) in een bepaalde historische situatie, op een 

bepaald uur, in een keuzemoment; (5) gehoord 

als aanspraak, niet vrijblijvend, met het oog 

op een beslissing als oriëntatie. Op de kortste 

formule teruggebracht: de gesitueerdheid van 

het gesproken woord is het gesprek; de dialoog 

tussen mens en mens’ (2004, 52). 

Toepassing
In de christelijke traditie is het Nieuwe 

Testament in de loop der eeuwen, samen met 

het Eerste Testament, deel geworden van de 

Bijbel. Alleen al daarom zijn de principes van 

Buber via Waaijman ook van toepassing op het 

Nieuwe Testament. Ook het Nieuwe Testament 

heeft het karakter van ‘aanspraak’. De Bijbel 

is in de christelijke traditie als geheel bron 

van leven geworden die bepalend is voor het 

(geloofs)leven. Het is God die aanspreekt. Deze 

‘aanspraak’ van het Eerste Testament heeft zich 

in onze christelijke traditie juist verbreed in de 

persoon van Jezus Christus. Het Eerste en het 

Nieuwe Testament vormen in de christelijke 

traditie een eenheid die niet kan worden 

verbroken (zie Jagersma 2007, 17).

Naast de eenheid in de twee testamenten 

wijst Riemer Roukema (2001, 97-98) erop 

dat vele christenen aan het begin niet konden 

lezen en aangewezen waren op de voorlezing 

van de Bijbel. Eerst uit de Tenach, en later 

werden de vroegchristelijke geschriften hieraan 

toegevoegd. Men las, ook wanneer men dit voor 

zichzelf deed, doorgaans hardop; lezen in stilte 

was ongebruikelijk. Dit bevestigt dat ook in de 

christelijke traditie de Bijbel er was om gehoord 

te worden. 

Ik geef hieronder een tekstgedeelte met 

uitwerking als voorbeeld. Ik beperk me daarbij 

tot één genre uit het Nieuwe Testament: de 

evangeliën die vaak op de oecumenische 

leesrooster staan. De brieven en de apocalyptiek 

vergen aparte aandacht.

Voorbeeld: Matteüs 18:21-35, de 
gelijkenis over vergeving
Vanwege de vertellende aard van de evangeliën 

zou ik ze willen situeren onder wat Buber de 

‘geschiedenissen’ noemt (zie Vorster 1981, 22; 

Du Toit 1980). Dit verhaal lees ik eerst hardop 

voor mezelf.  Anders dan Dingemans (1991, 

188) die voorstelt om dezelfde tekst die in de 

gemeente gelezen wordt te gebruiken, doe ik het 

aan de hand van een concordante vertaling: de 

Naardense Bijbel. Uiteraard is het beter om het 

in eerste instantie in het Hebreeuws of Grieks te 

doen. Maar het vloeiend lezen en verstaan van 

de grondtalen is alleen voor een selecte groep 

weggelegd. Omdat vorm en inhoud naar de 

inzichten van Buber niet van elkaar te scheiden 

zijn, moet toch in het eerste lezen iets van de 

eerste vorm doorklinken. De vertaler van de 

Naardense Bijbel, Pieter Oussoren, sluit tevens 

aan bij de traditie van Rosenzweig en Buber.

‘Wat onthoud ik?’ is de vraag die ik mij stel, 

samen met de onderstaande vragen. Daarbij 

Tussen de stem ‘in’ de tekst 
en de lezer als ‘hoorder’ 

ontstaat een persoonlijk gesprek

Handelingen_2_2012.indd   64 22-05-12   12:38



6 5ervaring H A N D E L I N G E N  2 0 1 2   I   2

l

geef ik enkele grepen weer uit een preek 

gehouden op 11 september 2011.

Tot welke houding of gedrag roept de 
tekst mij op?
Petrus vraagt: ‘Hoeveel keer moet ik mijn 

broeder vergeven?’ Toevallig stond deze lezing 

op zondag 11 september op het leesrooster, 

precies tien jaar na de aanslagen van ‘elf 

september’. Dat zette deze vraag direct op 

scherp! Tot vergevingsgezindheid roept de 

tekst op: ‘zeventig keer zeven keer.’ Punt is niet 

precies hoeveel keer, want de koning in deze 

gelijkenis vergeeft maar één keer. Vergeving is 

daarom iets dat niet in termen van berekening 

of getallen om te zetten is: vergeving gaat om 

vele malen meer dan wat voorgeschreven is of 

berekend kan worden. Tienduizend talenten 

(dat wat de koning kwijtscheldt) is een niet te 

overzien groot bedrag. 

Welke relaties bestaan er in de tekst? 
Oftewel: welke verbanden zijn er met 
andere teksten, verhalen of thema’s? 
Mijn ervaring speelt mee. Wat weet ik en 

onthoud ik van vorige lezingen en teksten? 

Deze gelijkenis doet denken aan de bede 

van het Onze Vader: ‘en vergeef ons onze 

schulden, gelijk ook wij vergeven onze 

schuldenaren’ (Mat. 6:12, NBG ’51). Elders, in 

Matteüs 6:1-4, gaat het om het geven zonder 

bijbedoelingen. Zou vergeven dan niet ook 

zonder bijbedoelingen zijn, vergeven om het 

vergeven, buiten de sfeer van ‘voor wat hoort 

wat’? Ook klinkt het voorafgaande deel door: 

het voorkomen van het feit dat een broeder 

of zuster buiten de gemeenschap valt (18:14-

20). Als die ene broeder of zuster een tollenaar 

of zondaar is, temeer is die te vergeven. Waar 

het in hoofdstuk 18:14-20 nog enigszins om 

het uitsluiten van de zondaar gaat, neemt deze 

gelijkenis het thema verder mee: hoe ver gaat 

het insluiten?

Welke voorbeelden stelt de tekst?
Inzichten uit de exegese (zie Carter 2000, 

70-374) spelen mee, maar worden ingeperkt 

door deze vraag. De koning scheldt de schuld 

van zijn dienaar kwijt, hetgeen de dienaar 

vervolgens zelf niet doet. Daardoor zet de 

dienaar de koning in zijn hemd. Een koning 

kan het zich permitteren om bewogen te zijn, 

maar kan zich in het politieke krachtenveld 

niet in z’n hemd laten zetten. Ook de koning 

berekent zijn kansen; de dienaar is mogelijk 

een hoge ambtenaar, en die wil hij niet kwijt. 

Het is politiek opportuun om een ingewerkte 

dienaar zo lang mogelijk in dienst te houden. 

De dienaar laat echter dat zien wat aanvankelijk 

van een koning wordt verwacht: daadkracht. 

Dat de dienaar een voorbeeld is van wat 

vergeving niet is, is evident. Dat geldt ook voor 

de koning: vergeven is niet te berekenen in 

economische of politieke termen. Als de koning 

(God?) zich dan vervolgens wel gewelddadig 

opstelt (zo klinkt het in onze oren), is dat 

om te zeggen: als men dan toch geen ander 

manier kent om het te begrijpen, dan met een 

negatief voorbeeld – waar mensen anderen 

niet vergeven, handelt de koning alsof hij een 

gewelddadige heerser is. ‘Zó zal ook uw hemelse 

Vader doen als ge niet van harte een ieder 

aan zijn broeder vergeving schenkt!’ (18:35, 

Naardense Bijbel). Niet om het geweld is het 

Handelingen_2_2012.indd   65 22-05-12   12:38



ervaring6 6

Handelingen_2_2012.indd   66 22-05-12   12:38



6 7ervaring H A N D E L I N G E N  2 0 1 2   I   2

God te doen, maar om de vergeving; het van 

harte vergeven. Daarin ligt het verrassende van 

deze gelijkenis: de oproep (zie eerste vraag) om 

de naaste medemens die heeft gezondigd van 

harte te vergeven. 

Waartegen waarschuwt de tekst?
Tegen harteloosheid, waakzucht, eigen rechter 

spelen, vergeldingsdrang. Tien jaar na ‘elf 

september’ is dat even actueel. We kunnen 

andere mensen niet op voorhand beoordelen of 

veroordelen. Een moslim is niet op voorhand 

vanwege deze aanslagen een terrorist. In de 

preek heb ik dit echter niet verder uitgewerkt.

Als thema voor de preek over dit gedeelte heb ik 

geformuleerd: ‘Een broeder of zuster vergeven?’ 

In het gebruik van ‘broeder/zuster’ komt 

vergeving echt dichtbij. ‘Elf september’ zou men 

nog weg kunnen zetten als heel ver weg in New 

York, de ‘broeder’ is echter het dichtst bij het 

hart. Het vraagteken suggereert dat ik ook niet 

te moralistisch durf te zijn. Als het onverhoopt 

niet lukt te vergeven omdat het onrecht zo 

gigantisch groot is of dat men er (nog) niet 

aan toe kan zijn, is het niet de bedoeling om 

schuldgevoelens aan te praten. Een slachtoffer 

mag niet tot ‘dader’ worden als het niet lukt te 

vergeven. Als men het groeien naar vergeven 

overgeeft aan de tijd die heelt, haalt men het al 

uit de sfeer van het berekenbare.

Een open einde
Door de gestelde vragen uit de gesitueerdheid 

van de tekst, probeer ik de hoorder en de tekst 

serieus te nemen. Een tekst is vanwege haar 

wezen een gesproken woord, zo ontkomt men 

er niet aan dat het een persoonlijk gesprek met 

de tekst wordt: een gesprek tussen mens en 

mens, tussen de stem ‘in’ de tekst en de lezer als 

‘hoorder’. Dat maakt het horen van de tekst tot 

méér dan een wetenschappelijke exercitie. Het is 

de vrijblijvendheid voorbij. Hoe breng ik mijn 

opgedane inzichten uit het horen in verband 

met mijn eigen geloof en levensvragen? Het 

lezen/horen van de tekst is meer een evocatieve 

dan een descriptieve aangelegenheid. De 

hoorder hoort de tekst als deel van een nieuw 

publiek, met eigen vragen en verwachtingen. 

De tekst in zijn gesprokenheid is het startpunt, 

maar er is ruimte voor eigen cultuur, leven en 

omstandigheden. De lezer/hoorder neemt de 

eigen situatie en ervaringen mee. De tekst wordt 

vriend en bondgenoot. De historische context 

van de tekst kan vervangen worden door die 

van de huidige lezer-hoorder. 

Teksten zijn er om voortdurend weer 

te worden gehoord en zijn in staat om 

nieuwe situaties opnieuw te belichten die de 

oorspronkelijke auteur niet had voorzien. 

Daarom kunnen dezelfde vragen later ook 

weer andere antwoorden oproepen en andere 

antwoorden van anderen oproepen. De tekst 

blijft een open einde houden.

In het ritme groeit 
langzaam het verstaan 

van de tekst

l

< ‘De oude koning’, Emil Nolde, aquarel. Foto: René Rosmolen

Handelingen_2_2012.indd   67 22-05-12   12:38



Literatuur
Carter, W. (2000). Matthew and the Margins: A Socio-

political and religious Reading. Sheffield: Sheffield 
Academic Press.

Dam, G.P. van (2004). Meditatief bijbellezen als een fase in 
de preekvoorbereiding, In: Postille 56, 2004-2005 (7-25). 
Zoetermeer: Boekencentrum.

Dingemans, G.D.J. (1991). Als hoorder onder hoorders. 
Hermeneutische Homiletiek. Kampen: Kok.

Douma, J. (2000). Veni Creator Spiritus. De meditatie en het 
preekproces. Kampen: Kok.

Douma, J. (2008). Hoe spiritueel zijn onze preken? De lectio 
divina als bron voor een spirituele homiletiek. http://
www.josdouma.nl/etfhomiletiek/Jos%20Douma%20
-20Hoe%20spiritueel%20zijn%20onze%20preken.pdf

Jagersma, H. (2007). De onbekende rijkdom van de Bijbel. 
Vught: Skandalon.

Laan, J.H. van der (1989). Hoe maakt men een preek? 
In: Postille 41, 1989-1990 (7-18). Zoetermeer: 
Boekencentrum.

Long, T.G. (2007). Taking the listeners seriously in Biblical 
Interpretation. In: M.P. Knowles (ed.). The folly of 
preaching: Models and Methods (73-85). Grand Rapids: 
Eerdmans, Michigan.

Meulen, H. van der (2008). Focus en functie; meditatie. In: 
H. van der Meulen (red.) Als een leerling leren preken: 
Preekvoorbereiding stapsgewijs (80-89). Zoetermeer: 
Boekencentrum.

Oskam, P. & Geel, R. (1999). Concreet en beeldend preken. 
Bussum: Coutinho. 

Protestantse Kerk in Nederland. Basisinstrumenten. 
Werkmap voor predikanten. http://www.pkn.nl/
predikanten/site/uploadedDocs/Map2010herz01.pdf.

Roukema, R. (2001). Het gebruik en de uitleg van de Bijbel 
in de eerste eeuwen van het christendom. In: E. Eynikel, 
E. Noort, T. Baarda & A. Denaux (red.). Internationaal 
Commentaar op de Bijbel I (96-112). Kampen: Kok.

Snoek, H. (2010). Een huis om in te wonen: Uitleg en 
interpretatie van de Bijbel. Kampen: Kok.

Toit, A.B. du (1980). Algemene inleiding tot die evangelies. 
In: A.B. du Toit (red.). Die Sinoptiese Evangelies en 
Handelinge. Inleiding en Teologie, Handleiding by die 
Nuwe Testament IV (1-30). Pretoria: HGKB.

Tov, E. (2010). Welke tekst kiest men als basis voor de 
vertaling van de Hebreeuwse Bijbel? Met andere woorden 
10 nr. 1 (41-49).

Vorster, W.S. (1981). Wat is ’n Evangelie? Die plek van die 
tekssoort evangelie in die literatuurgeskiedenis. Pretoria: 
NGKB. 

Waaijman, K. (2003). Mystieke ervaring en mystieke weg. 
In: J. Bears, G. Brinkman, A. Jelsma & O. Steggink (red.). 

Encyclopedie van de mystiek: Fundamenten, tradities, 
perspectieven (63-64). Kampen: Kok.

Waaijman, K. (2004). Tegendraads lezen. De Schrift vanuit 
joods perspectief. Kampen: Kok.

Zwart, I. de (2008). De eerste lezing. In: H. van der Meulen 
(red.). Als een leerling leren preken. Preekvoorbereiding 
stapsgewijs. (50-59). Zoetermeer: Boekencentrum.

Evert-Jan (dr. E.) Vledder is predikant van de Hervormde 
Gemeente Immanuel-West te Rotterdam. 

	 ejvledder@planet.nl

6 8

Handelingen_2_2012.indd   68 22-05-12   12:38



trendbericht6 9H A N D E L I N G E N  2 0 1 2   I   2

T R E N D B E R I C H T   |   J e ss  i e  D e z u tt  e r

Dit trendbericht beschrijft de recente ontwikkelingen en veranderin-
gen op het gebied van religie en gezondheid. Het gaat om tendensen 
die naar voren komen in internationale en nationale publicaties van 
de laatste vijf jaar. De meest duidelijke ontwikkeling kan samenge-
vat worden onder de noemer ‘professionalisering van het domein’. 
Dit toont zich zowel op het vlak van empirisch onderzoek als op het 
vlak van de implementatie in de praktijk. Daarbij wordt gezondheid 
breed bekeken en komen verschillende groepen werkzaam in zorg 
aan bod; gaande van artsen en verpleegkundigen, tot psychologen, 
therapeuten en pastoraal verzorgenden.

Religie en gezondheid

Empirisch onderzoek professionaliseert
Empirisch onderzoek naar de verbanden tussen 

religie en gezondheid werd jarenlang in de 

marge van andere onderzoeksvragen bekeken. 

De laatste decennia is er echter een opvallende 

toename in studies die de link religie-gezond

heid centraal stellen. 

Deze vernieuwde interesse in het domein 

van religie en gezondheid werd echter vooral 

weerspiegeld in kwantiteit, en minder in 

kwaliteit van de uitgevoerde onderzoeken. 

Zo beschrijft het Handbook of Religion and 

Health (Koenig, Larson & McCullough, 2001) 

meer dan zestienhonderd studies en reviews 

die zich focussen op religie en gezondheid, 

maar het overgrote deel van deze studies 

zijn zowel methodologisch als theoretisch 

zwak onderbouwd. Hierin lijkt verandering 

te komen. Recente publicaties beschrijven 

meer genuanceerde en diepgaander studies, 

waarbij aandacht besteed wordt aan het 

theoretisch kader van de studie en aan een beter 

onderzoeksdesign. 

Plaats binnen copingproces
Ten eerste worden studies vaker gekaderd bin-

nen meer gevestigde theorieën in de psycho-

logie of gedragswetenschappen. Zo zijn er een 

aantal onderzoekers (bijv. Wachholz & Pearce, 

2009) die verder bouwen op het biopsychoso-

ciaal-spiritueel model van Sulmasy (2006), dat 

stelt dat de patiënt moet gezien worden als een 

Professionalisering van een domein

l

Handelingen_2_2012.indd   69 22-05-12   12:38



7 0

Handelingen_2_2012.indd   70 22-05-12   12:38



7 1H A N D E L I N G E N  2 0 1 2   I   2

persoon op het knooppunt van zowel het fysi-

ologische domein, het psychologische domein, 

het sociale domein én het spirituele domein. 

Het model stelt verder dat ziekte en gezondheid 

een impact hebben op elk van deze domeinen 

en elk van de domeinen op hun beurt de erva-

ring van ziekte beïnvloeden. 

Daarnaast werken sommige onderzoekers 

(bijv. Gall et al., 2009; Park, 2010) verder op 

het gangbare psychologische copingmodel 

dat beschrijft hoe mensen omgaan met 

moeilijke levenssituaties. Deze onderzoekers 

geven religie, en breder: zingeving, een 

plaats binnen dit copingproces en proberen 

zo aan te tonen hoe religie een invloed kan 

hebben op gezondheid. Het verankeren van 

de empirische studies binnen gewaardeerde 

theoretische modellen zorgt er ook voor dat 

het doel van het onderzoek naar een hoger 

niveau wordt gebracht. Men is niet langer 

louter geïnteresseerd in de verbanden tussen 

religie en gezondheid, maar men wil meer zicht 

krijgen op de onderliggende mechanismen en 

processen die tot het verband leiden. 

Ook in de Nederlandse literatuur is 

deze trend zichtbaar, bijvoorbeeld in het 

herfstnummer van Psyche en Geloof (volume 

21, 2010) en in het werk van verschillende 

onderzoekers (bijv. Van Eersel et al., 2009; 

Pieper & Van Uden, 2011; Van Uden, 2008).

Existentiëler zingeving
Een tweede opvallende trend binnen het 

empirisch onderzoek is de conceptualisatie 

van het begrip religie. Waar religie in het 

verleden vooral vanuit een Amerikaans-

protestantse hoek werd bekeken, met een 

nadruk op kerkgang en kerkbetrokkenheid, 

wordt dit in recent onderzoek aangepast 

aan meer geseculariseerde en postmoderne 

samenlevingen. Zo gaan een aantal 

onderzoekers niet langer uit van een specifiek 

religieuze traditie om religie te definiëren, 

maar verbreden zij dit naar een ‘algemeen 

zingevingssysteem’ dat zowel een religieuze, 

spirituele als seculiere inhoud kan hebben (zie 

voor een uitgebreid overzicht: Park, 2010). 

Ook bij Scandinavische onderzoekers (La 

Cour & Hvidt, 2010) zien we deze verbreding 

naar meer existentiële zingeving in plaats van 

louter religieuze zingeving. Instrumenten 

om religie te meten evolueren mee. Om het 

godsbeeld te meten, bijvoorbeeld, gaat men 

niet langer uitsluitend uit van een persoonlijk 

godsbeeld zoals in de grote christelijke 

tradities, maar houdt men ook rekening met 

eerder onpersoonlijke godsbeelden of vage 

godsbeelden (Van Laarhoven et al., 2010). 

Negatieve invloed
Een derde recente ontwikkeling is de interesse 

in hoe religie ook negatief de gezondheid kan 

beïnvloeden. Terwijl de afgelopen decennia de 

focus vooral lag op onderzoek naar het positie-

ve effect van religie, wordt er nu ook aandacht 

besteedt aan mogelijke negatieve invloeden 

zodat men komt tot meer uitgebalanceerde 

onderzoeksresultaten. Zo besteden onderzoe-

kers recent aandacht aan religie als een bron 

van verdriet, stress of twijfel (bijv. Exline, Park, 

Joshua et al., 2011), aan de rol van spirituele 

worstelingen als men geconfronteerd wordt < ‘La réproduction’, René Margritte. Foto: René Rosmolen 
l

Handelingen_2_2012.indd   71 22-05-12   12:38



trendbericht

met stressvolle gebeurtenissen (bijv. Ai, Parga-

ment, Appel & Kronfol, 2010) en aan negatieve 

vormen van religieuze coping (Gerber, Boals, 

Schuettler et al., 2011). 

Longitudinale studies
Ten slotte toont de professionalisering van het 

onderzoeksdomein zich ook in het gebruik 

van een sterkere onderzoeksmethodologie. 

Steeds meer wordt gebruik gemaakt van 

longitudinale designs waarbij mensen 

verschillende keren bevraagd worden, zodat 

men veranderingen in religie en gezondheid 

kan meten. Dit gebeurt door middel van 

follow-up studies na bijvoorbeeld hartoperaties 

(zoals de studies van Ai et al., 2010, Ai & 

Hall, 2011), door middel van langer lopende 

studies waarbij de rol van spiritualiteit in 

het omgaan met een kankerdiagnose wordt 

onderzocht (bijv. Gall et al., 2009) of via 

dagboekstudies waarbij de participant dagelijks 

een vragenlijst invult (bijv. Keefe et al., 2011). 

Ondanks deze duidelijke ontwikkeling naar 

meer uitgebreide longitudinale studies blijven 

deze onderzoeksdesigns toch nog steeds in de 

minderheid. 

Implementatie in de praktijk
De professionalisering van het domein is niet 

enkel merkbaar in empirisch onderzoek. Op-

vallend is ook dat er meer aandacht komt voor 

de implementatie van religie en spiritualiteit 

in de praktijk van de gezondheidszorg. In het 

verleden zag men religie en spiritualiteit als 

onderdeel van de absolute privésfeer. Nu ziet 

men, voornamelijk in Amerikaanse bronnen, 

een oproep om de patiënt in zijn totaliteit te 

benaderen en dus ook aandacht te besteden aan 

de zingeving van de patiënt. 

Invloed van religieuze tradities
Verschillende auteurs (Koenig, 2007; 

Siang-Yang, 2011; Verhagen et al., 2010) 

geven aan dat zingeving belangrijk is in de 

gezondheidszorg, omdat de zingeving van de 

patiënt (gedeeltelijk) bepaalt hoe de patiënt 

omgaat met lijden, genezen, ziekte en dood. De 

religieuze of spirituele zingeving kleurt mee het 

zelf- en wereldbeeld van de patiënt en kan dus 

de medische keuzes beïnvloeden. 

In het boek Religion and Psychiatry. Beyond 

bounderies (Verhagen et al., 2010) bespreken 

verschillende auteurs de interactie tussen 

psychiatrie/geestelijke gezondheidszorg 

enerzijds en de grote religieuze tradities 

anderzijds. Men gaat hier uitgebreid in op hoe 

een religieuze traditie invloed uitoefent op de 

ideeën die men heeft rond psychisch ziek zijn, 

psychotherapie en psychiatrie. Hierbij komen 

het jodendom, het christendom, de islam, de 

Afrikaanse religies, het hindoeïsme en het 

boeddhisme aan bod. 

Ook binnen Vlaanderen is er zeer recent 

aandacht voor de thematiek ‘religie in zorg’. 

De Werkgroep pluriculturele zorg NVKVV 

geeft in zijn handboek Pluriculturele zorg – 

ook onze zorg (2011) aan op welke manieren 

religie (met focus op islam) een rol kan 

spelen in de praktijk van verpleegkundigen, 

vroedvrouwen en zorgkundigen. De auteurs 

gaan in op belangrijke domeinen binnen zorg, 

zoals palliatieve zorg en therapietrouw, waar 

7 2

‘Religie nu’, Eddy Seesing. Foto: René Rosmolen  >

l

Handelingen_2_2012.indd   72 22-05-12   12:38



trendbericht
Handelingen_2_2012.indd   73 22-05-12   12:38



trendbericht

de culturele en religieuze opvattingen van de 

patiënt zullen interfereren met de zorgpraktijk. 

Spirituele behoeften
Daarnaast komt er meer aandacht voor de 

plaats van religie en spiritualiteit in het omgaan 

met ziekte, meer specifiek de rol van religie in 

het copingsproces van patiënten. Verschillende 

auteurs wijzen erop dat het noodzakelijk is 

bij de patiënt na te gaan of zijn/haar religie 

inderdaad een belangrijke factor is bij het 

omgaan met de ziekte. Er wordt daarom door 

sommigen (bijv. Koenig, 2007) voorgesteld 

om een korte religieuze anamnese af te nemen 

tijdens het intakegesprek (bijv. CSI-MEMO 

Spiritual History, ACP Spiritual History, of 

FICA Spiritual History), om zo te peilen naar 

het belang van religieuze zingeving in het leven 

van de patiënt. 

Een aantal auteurs gaat ook een stuk 

verder en pleiten ervoor om religie en 

spiritualiteit niet enkel te betrekken in de 

intakefase maar ook in de behandelingsfase. 

Zo biedt Koenig (2007) in zijn handboek 

Spirituality in patient care aan zorgverleners 

verschillende handvaten om spiritualiteit op 

een kwaliteitsvolle manier te implementeren in 

zorgverlening. Hij heeft hierbij aandacht voor 

verschillende zorgverleners, namelijk artsen, 

verpleegkundigen, pastorale verzorgers, sociaal 

werkers en psychologen/psychotherapeuten. 

Verschillende topics worden besproken, zoals 

het peilen naar de spirituele behoeften van 

de patiënt, het al dan niet bidden met een 

patiënt, of het doorverwijzen naar geestelijken. 

Belangrijk is dat Koenig, in parallel met het 

onderzoeksveld, ook benadrukt dat religie en 

spiritualiteit negatieve gevolgen kunnen hebben 

en dat de zorgverlener dit in het oog moet 

houden. In navolging hiervan geeft hij aan dat 

het belangrijk is als zorgverlener de grenzen van 

je handelen te kennen en te respecteren. 

Eigen grenzen
Parallel hiermee is er ook in het veld van 

palliatieve zorg steeds meer aandacht voor 

spirituele zorg (e.g. Byrne, 2007; Leget, 2008; 

Van Laarhoven & Leget, 2007). Zo richtte de 

European Association for Palliative Care een 

taskforce op met als doel spirituele zorg 

binnen palliatieve zorg beter te ondersteunen 

zowel via onderzoek als via opleiding (zie 

www.eapcnet.eu/themes/clinicalcare/

spiritualcareinpalliativecare.aspx en Nolan, 

2011). Op dit moment heeft spirituele zorg 

binnen de palliatieve zorg nog geen structurele 

inbedding, maar er wordt wel gewerkt aan een 

duidelijker theoretisch kader. De Landelijke 

richtlijn ‘Spirituele zorg’ van de vereniging 

integrale kankercentrale/pallialine is daar een 

duidelijk voorbeeld van (Leget e.a., 2010). Ook 

hierin pleit men voor een multidisciplinaire 

aanpak, maar met respect voor de eigenheid en 

beperktheid van iedere discipline.

Dit laatste aspect, het (h)erkennen van 

grenzen, wordt door andere auteurs ook 

aangehaald als het gaat om religie en 

psychologie/therapie. Zock (2007) stelt 

dat de psychologie als discipline een steeds 

belangrijkere plaats inneemt in de theorie en 

methodiek van geestelijke verzorgers (p. 15), 

maar dat tegelijkertijd ook psychologische 

hulpverleners zich steeds meer met ‘zingeving’ 

bezighouden. Ze wijst er dan ook op dat de 

7 4

Handelingen_2_2012.indd   74 22-05-12   12:38



trendbericht 7 5H A N D E L I N G E N  2 0 1 2   I   2

l

afbakening psychische zorg versus geestelijke 

zorg een belangrijk hedendaags vraagstuk is, 

maar besluit dat een strikt onderscheid tussen 

beiden domeinen niet mogelijk is. Ze pleit dan 

ook voor een samenwerking tussen geestelijke 

verzorgers en psychologische hulpverleners. 

Ook Van Heeswijk (2009) bevestigt dit en 

stelt dat psychotherapie en geestelijke verzor-

ging elkaar moeten kennen en respecteren en, 

waar dat passend is, samenwerken (p. 37). Hij 

voegt er echter als kritische noot aan toe dat ze 

ook respectvol onafhankelijk en van elkaar ge-

scheiden moeten blijven. 

Verhagen en Avgoustidis (2010) bekijken 

deze thematiek kritisch en geven een duidelijke 

beschrijving waarom een samenwerking tussen 

psychologische en pastorale hulpverleners niet 

vanzelfsprekend is. Hierbij stellen ze dat de 

historische vijandigheid tussen psychologie en 

religie gecombineerd met het gebrek aan kennis 

van elkaars vakgebied vaak als oorzaak kan 

gezien worden. Maas (2011) echter stelt dat een 

goede begeleider de psychische begeleiding kan 

laten overgaan in geestelijke begeleiding en vice 

versa. Hij lijkt hierbij sterker aan te sluiten bij 

sommige Amerikaanse hulpverleners die pleiten 

voor een nauwere samenhang tussen religie en 

therapie. 

In de Special Issue ‘Psychotherapy with  

religious and spiritual clients’ (2009) van de 

Journal of Clinical Psychology worden een aantal 

mogelijke vormen van religieuze psychothera-

pie besproken. Zo komen achtereenvolgens aan 

bod: de ‘spiritually oriented psychodynamic 

psychotherapy’ (Shafrankse), de ‘religiously 

accomodated cognitive-behavioral therapy’ 

(Hathaway en Tan), de ‘theistic spiritual  

psychotherapy’ (Richards et al.), spiritueel  

georiënteerde behandelingen voor alcohol

verslavingen (Delaney et al.) en psychotherapie 

met moslims (Dwairy). 

Een meer diepgaande bespreking van spiritu-

aliteit in het therapeutische proces is ook te vin-

den in het handboek van Aten & Leach (2009). 

Het recente Amerikaanse handboek Counseling 

and Psychotherapy: A christian perspective (Tan, 

2011) bespreekt uitgebreid hoe christelijke the-

ologie een rol kan spelen in christelijke counse-

ling en welke integratiemogelijkheden er zijn, 

en belicht ook de ethische kant van de zaak.  

Zowel Koenig (2007) als Verhagen et al. (2010) 

geven aan dat religie en spiritualiteit binnen 

psychotherapie met voorzichtigheid, kennis en 

professionaliteit moet benaderd worden. De 

therapeut moet zijn eigen grenzen kennen, be-

ducht zijn voor overdracht en tegenoverdracht 

en op tijd doorverwijzen of samenwerken met 

een geestelijk verzorger. 

Conclusie
Op dit ogenblik krijgt ‘religie en gezondheid’ 

meer aandacht en lijkt er een professiona

lisering van het domein gestart. Dit toont 

zich in zowel empirisch onderzoek met meer 

aandacht voor gefundeerde theoretische 

kaders en een sterkere methodologische 

onderzoeksdesigns, als in meer aandacht 

voor religie in de zorgpraktijk. Steeds meer 

zorgverleners komen in onze multiculturele 

samenleving in contact met de religieuze en 

spirituele zingeving van hun patiënten. Zowel 

Europese als Amerikaanse auteurs proberen 

richtlijnen aan te reiken die hulpverleners 

kunnen gebruiken in deze confrontatie. 

Handelingen_2_2012.indd   75 22-05-12   12:38



trendbericht

Tegelijkertijd is duidelijk dat dit nog een vrij 

recente ontwikkeling is en er meer onderzoek 

en discussie nodig is om te kunnen komen tot 

evidence-based handelen als het gaat om religie 

en gezondheid. 

7 6

Referenties
Ai, A.L. (2010). Depression following open-heart surgery: 

the pathway of interleukin-6 and spiritual struggle. 
Annals of Behavioral Medicine, 39, 123-123. 

Ai, A.L., Pargament, K.I., Appel, H.B. & Kronfol, Z. (2010). 
Depression Following Open-Heart Surgery: A Path 
Model Involving Interleukin-6, Spiritual Struggle, and 
Hope Under Preoperative Distress. Journal of Clinical 
Psychology, 66(10), 1057-1075. 

Aten, J. & Leach, M. (eds.) (2008). Spirituality and the 
therapeutic process: A comprehensive resource from 
intake through termination. Washington, DC: American 
Psychological Association Books. 

Byrne, M. (2007). Spirituality in palliative care: What 
language do we need? Learning from pastoral care. 
International Journal of Palliative Nursing, 13, 118-124.

Cour, P. la & Hvidt, N.C. (2010). Research on meaning-
making and health in secular society: Secular, spiritual 
and religious existential orientations. Social Science & 
Medicine, 71(7), 1292-1299.

Eersel, J., Laarhoven, H. van, Pieper, J., Smeets, W. & Uden, 
R. van (2009). Religious and nonreligious coping among 
cancer patients. JET: Journal of Empirical Theology, 22, 
195-215.

Exline, J.J., Park, C.L., Smyth, J.M. & Carey, M.P. (2011). 
Anger Toward God: Social-Cognitive Predictors, 
Prevalence, and Links With Adjustment to Bereavement 
and Cancer. Journal of Personality and Social Psychology, 
100(1), 129-148. 

Gall, T.L., Guirguis-Younger, M., Charbonneau, C. & 
Florack, P. (2009). The trajectory of religious coping 
across time in response to the diagnosis of breast cancer. 
Psycho-Oncology, 18(11), 1165-1178. 

Gall, T.L., Kristjansson, E., Charbonneau, C. & Florack, P. 
(2009). A longitudinal study on the role of spirituality in 
response to the diagnosis and treatment of breast cancer. 
Journal of Behavioral Medicine, 32(2), 174-186. 

Gerber, M., Boals, A. & Schuettler, D. (2011). The unique 
contributions of positive and negative religious coping to 
posttraumatic growth and PTSD. Psychology of Religion 
and Spirituality, 3(4), 298-307. 

Hall, D.E., Meador, K.G. & Koenig, H.G. (2008). Measuring 

religiousness in health research: Review and critique. 
Journal of Religion & Health, 47(2), 134-163. 

Heeswijk, A. van (2009). Inbreken in een leegte. Klinisch 
godsdienstpsychologische essays. Tilburg, Nederland: 
KSGV. 

Keefe, F.J., Affleck, G., Lefebvre, J., Underwood, L., Caldwell, 
D.S., Drew, J. et al. (2001). Giving with rheumatoid 
arthritis: The role of daily spirituality and daily religious 
and spiritual coping. Journal of Pain, 2(2), 101-110. 

Koenig, H. (2007). Spirituality in patient care: Why, how, 
when, and what. West Conshohocken, PA: Templeton 
Foundation Press.

Koenig, H., McCullough, M. & Larson, D. (2001). Handbook 
of religion and health. New York: Oxford University Press. 

Laarhoven, H.W.M. van & Leget, C. (2007). De vragen aan 
het einde. Aandacht voor spiritualiteit in de palliatieve 
fase. Medisch Contact, 62, 1898-1901.

Laarhoven, H.W.M. van, Schilderman, J., Vissers, K.C., 
Verhagen, C.A.H H.V.M. & Prins, J. (2010). Images of 
God in Relation to Coping Strategies of Palliative Cancer 
Patients. Journal of Pain and Symptom Management, 
40(4), 495-501. 

Leget, C. (2008). Van levenskunst tot stervenskunst. Over 
spiritualiteit in de palliatieve zorg. Tielt: Lannoo.

Leget, C. e.a.,(2010). Richtlijn spirituele zorg. In: A. de 
Graeff e.a. (red.). Palliatieve zorg: richtlijnen voor de 
praktijk. Utrecht: VIKC, 637-662; ook te vinden op www.
pallialine.nl

Maas, F. (2011). De glans van het gewone. Spiritualiteit en 
geestelijke gezondheid. Tilburg, Nederland: KSGV. 

NVKVV, Werkgroep Pluriculturele Zorg (2011). 
Pluriculturele zorg: Ook onze zorg. Antwerp, Belgium: De 
Standaard Uitgeverij. 

Nolan, S., Saltmarsh, P., Leget, C. (2011). Spiritual care in 
palliative care: working towards an EAPC Task Force. 
European Journal of Palliative Care, 18, 86-89.

Park, C.L. (2010). Making Sense of the Meaning Literature: 
An Integrative Review of Meaning Making and Its Effects 
on Adjustment to Stressful Life Events. Psychological 
Bulletin, 136(2), 257-301. 

Pieper, J. & Uden, R. van (2011). ‘Whenever God shines His 
light on me…’ Religious coping in clinical healthcare 
institutions. Mental Health, Religion & Culture, 15, 1-14.

Sulmasy, D. (2006). The rebirth of the clinic: An introduction 
to spirituality in health care. Washington, DC: 
Georgetown University Press. 

Tan, S.Y. (2011). Counseling and psychotherapy: A christian 
perspective. Grand Rapids, MI: Baker Academic. 

Uden, M.H.F. van  (2008). Religie in de geestelijke 
gezondheidszorg: Religious coping. Van analyse tot 
zorginnovatie, 11, 9-11.

l

Handelingen_2_2012.indd   76 22-05-12   12:38



trendbericht 7 7H A N D E L I N G E N  2 0 1 2   I   2

Verhagen, P., Praag, H. van, Lopez-Ibor Jr., J., Cox, J. & 
Moussaoui, D. (eds). (2010). Religion and psychiatry. 
Beyond Boundaries. Oxford, UK: Wiley-Blackwell. 

Wachholtz, A.B., & Pearce, M.J. (2009). Does spirituality as 
a coping mechanism help or hinder coping with chronic 
pain? Current Pain and Headache Reports, 13(2), 127-132. 

Worthington, E.J. & Aten, J. (2009). Special Issue: 
Psychotherapy with religious and spiritual clients. 
Journal of Clinicial Psychology: In session 65. 

Zock, H. (2007). Niet van deze wereld? Geestelijke verzorging 
en zingeving vanuit godsdienstpsychologisch perspectief. 
Tilburg, Nederland: KSGV.

Jessie (dr. J.) Dezutter is postdoctoraal onderzoeker (Fonds 
Wetenschappelijk Onderzoek Vlaanderen) aan het 
Centrum voor Godsdienstpsychologie van de Faculteit 
Psychologie en Pedagogische Wetenschappen van de 
Katholieke Universiteit Leuven. 
jessie.dezutter@ppw.kuleuven.be

Handelingen_2_2012.indd   77 22-05-12   12:38



actueel7 8

A C T U E E L

Symposium ‘Ouderdom: kunst en kunde’

In het kader van het project ‘Onder de 

vijgenboom, zin in de ouderdom’ wordt 

op 5 oktober 2012 van 10.00-16.00 uur in 

de Bergkerk te Amersfoort een symposium 

gehouden over ‘Ouderdom: een kunst, een 

kunde’. Dit symposium wil bijdragen tot een 

genuanceerd beeld van ouderen en ouderdom. 

Het thema wordt benaderd vanuit esthetiek en 

ethiek. Voor alle professionals en vrijwilligers 

die betrokken zijn bij (ouderen)zorg en 

seniorenwelzijn, voor predikanten, pastores en 

geestelijke verzorgers, studenten, huisartsen en 

vertegenwoordigers uit de lokale politiek. 

Aanmelden kan door overmaking van e 50 

(inclusief lunch en afsluitend hapje/drankje), 

studenten e 30, naar 8241972 t.n.v. Stichting 

Amersfoortse Bergkapel o.v.v. ‘symposium 

onder de vijgenboom’.

Bergkerk, Dr. Abraham Kuyperlaan 2, 3818 

JC Amersfoort; 033- 4617917; bergkerk@planet.

nl; www.bergkerk.nl of ds. R. Rosmolen, 033-

4801553; r.rosmolen@casema.nl.

Symposium ‘Kwaliteit van Geestelijke 

Verzorging’

Vrijdagmiddag 22 juni 2012 vindt het jaarlijkse 

symposium Religie en Zorg plaats met als titel 

‘Kwaliteit van Geestelijke Verzorging’. Na een 

inleiding over het begrip kwaliteit van zorg, 

volgen drie inleidingen waarin de kwaliteit 

van de drie profilerende taken in de geestelijke 

verzorging centraal staat: religieuze counseling, 

morele advisering en rituele vormgeving. 

Vervolgens wordt door (ex-)studenten verslag 

gedaan van kwaliteitssystemen, intramurale en 

extramurale kwaliteit van geestelijke verzorging. 

Het symposium is bedoeld voor geestelijk 

verzorgers, studenten en (landelijke) opleiders, 

stafleden van zorginstellingen, leden van de 

beroeps- en belangenorganisaties en andere 

geïnteresseerden. 

Collegezalencomplex Campus RU, Mercatorpad  

1, Nijmegen. Deelname is gratis, wel graag 

registreren vóór 16 juni via: Receptie Faculteit 

Filosofie, Theologie en Religiewetenschappen, 

Postbus 9103, 6500 HD Nijmegen; 024-361 

2168; receptie@ftr.ru.nl

www.handelingen.com

Nieuw literatuurbericht 

Op de website van Handelingen is vanaf juni 

een uitgebreid literatuurbericht ‘Religie en 

gezondheidszorg’ te vinden. Redactielid dr. Jessie 

Dezutter bespreekt publicaties van de laatste 

vijf jaar en steekt, met als basis het Trendbericht 

in dit nummer van Handelingen, nog een paar 

spaden dieper af. 

Update

Onder de vaardige handen van webredacteur 

Harry Harmsen ondergaat de website momenteel 

een frisse update. Ga naar www.handelingen.com 

voor nog meer reflectie op het eigen handelen 

in de praktijk van pastoraat en geestelijke 

verzorging. 

Handelingen_2_2012.indd   78 22-05-12   12:38



actueel 7 9H A N D E L I N G E N  2 0 1 2   I   2

Studiedag ‘Het onbehagen in onze tijd’

Er lijkt een onrust te heersen bij veel mensen 

die we nog moeilijk kunnen vatten. Alsof er 

een dreiging of op z’n minst een onbehagen in 

de lucht hangt. Met behulp van de contextuele 

benadering onderzoeken we waar dit 

onbehagen preciezer mee te maken heeft, welke 

factoren daar een rol in spelen en hoe we daar 

concreet in ons leven mee te maken hebben. 

Woensdag 14 november 2012, Bergkerk, 

Amersfoort; aanvang 10.30 uur;  

www.contextueelpastoraat.nl

LUCE-aanbod

• �De dienst van de bemiddeling 

De eenjarige leergang Diaconie biedt 

professionele kerkelijke werkers een gerichte 

scholing zich nader te kwalificeren op het 

brede terrein van diaconie als ‘dienst van de 

bemiddeling’ tussen kerk en wereld: zorg, strijd 

en solidariteit ten behoeve van mensen in nood. 

Opgeven uiterlijk voor eind juni 2012 via  

luce-crc@uvt.nl. Informatie: Henk van Hout, 

030-2531882; h.j.vanhout@uvt.nl.

• ��Pastoraat en Trauma

Hoe treed je mensen met een traumatische 

ervaring tegemoet en wat kun je voor hen 

betekenen, juist als pastor, predikant of 

geestelijk verzorger? Op deze vraag geeft de 

cursus ‘Pastoraat en trauma’, najaar 2012, 

antwoord. 

Opgeven via www.cogis.nl/pastoraatentrauma. 

Informatie: Wim D. Visser, 020-6601942; 

wd.visser@cogis.nl

• ��Training Geestelijk leiderschap

Doel van de training Geestelijke leiderschap 

is het versterken van geestelijk leiderschap in 

het gehele werkveld van de pastor door het 

versterken van de spirituele dimensie in het 

persoonlijk leven en het vermogen om deze 

spirituele dimensie ook bij anderen waar te 

nemen, daarin geestelijk te onderscheiden en bij 

te dragen tot geestelijke transformatie. 

De begeleiding wordt gegeven door 

theologen en trainer/coaches uit de wereld van 

bedrijfsleven en overheid. 

Deze training is een samenwerkingsactiviteit 

tussen de Stichting Oecumenische Spiritualiteit 

(eigenaar van Herademing, kwartaaltijdschrift 

voor spiritualiteit en mystiek), de Vereniging 

van Pastoraal Werkenden, het Titus Brandsma 

Instituut te Nijmegen en het Protestants 

Centrum voor Toerusting en Educatie. 

Informatie en opgave: www.pkn.nl/pcte.  

• ��Spiritualiteit en palliatieve zorg

Zowel voor theologische als niet-theologische 

professionals die werkzaam zijn in hospice, 

ziekenhuis, verpleeg- en bejaardenhuis of aan 

het thuisbed, is er de cursus ‘Spiritualiteit en 

palliatieve zorg: over het werken met terminale 

patiënten en hun naasten’. 

Opgeven via www.luce-crc.nl; luce-crc@uvt.nl.  

Informatie: 030-2531882/2149. 

Handelingen_2_2012.indd   79 22-05-12   12:38



actueel8 0

• ��Geestelijke leiding aan ouderen

De leergang ‘Geestelijke leiding aan ouderen’ 

is vooral ingebed binnen het perspectief dat 

het ouder worden vooral een geestelijke of 

spirituele weg is. Een levensweg die ieder van 

ons individueel te gaan heeft en die ons als  

mensen collectief samenbindt. Voor pastores, 

predikanten en geestelijke verzorgers die 

betrokken zijn bij de begeleiding van ouderen 

op hun spirituele levensweg in parochies, 

gemeenten en zorginstellingen. 

Opgeven uiterlijk eind juli via luce-crc@uvt.nl. 

Henk van Hout, 030-2531882; luce-crc@uvt.nl.

• ��Tiendaagse cursus: Levende Liturgie

Wie zich wil verdiepen en oefenen in liturgie 

voor vragende en zoekende mensen van deze 

tijd – liturgie voor een missionaire kerk – kan 

terecht bij de tiendaagse postacademische 

cursus Levende Liturgie. 

Opgeven via  

luce-crc@uvt.nl; 030-2531882.

LUCE-studiedagen

• ��‘Elke muziek heeft haar hemel’, start 

13 september 2012: een serie masterclasses 

over de religieuze betekenis van muziek, van 

gregoriaans tot popmuziek. 

• ��‘Tegen sluitingstijd’, 27 september 2012: een 

seminar over de vraag hoe beleidsmatig, 

procesmatig en projectmatig om te gaan met 

een ander gebruik van kerkgebouwen.  

www.luce-crc.nl.

A C T U E E L

Handelingen_2_2012.indd   80 22-05-12   12:38


