
1aan de lezerh a n d e l i n g e n  2 0 1 2   I   2

Doortwitteren

Mijn twitteraccount kent één entry van eind januari vorig jaar. 

Het is een exhortatio van mijn jongste dochter: ‘wel een beetje 

doortwitteren hè’. Weliswaar heb ik drie volgers maar tegenover 

hen voel ik me schuldig, ik twitter eigenlijk helemaal niet. Ook chat ik niet. 

Ik heb geen pagina op Facebook noch iets op Hyves of Google+, al ben ik 

op LinkedIn wel actief. Ik schat dat ik met deze digitale schuldbelijdenis 

als vijftiger niet alleen sta en daarmee ben ik misschien ook wel een 

exemplarisch lid van kerkelijk Nederland. Gelukkig wordt deze verlegenheid 

in dit nummer van Handelingen doorbroken. Dat is ook broodnodig omdat de digitale revolutie 

grote consequenties heeft, zoals het in elkaar overvloeien van private en publieke rollen of het 

samensmelten van informele en formele communicatievormen. Onze taal verandert en ons gedrag 

speelt zich in toenemende mate in de virtuele ruimte af. Het internetverkeer verloopt in een ‘cloud’: 

een computergemeenschap niet van mensen maar van software, hardware en media die moeilijk 

meer op transparante wijze te onderscheiden zijn. 

In dit themanummer van Handelingen onder redactie van Jos de Kock geven diverse auteurs ‘acte 

de présence’ van de kerken in de sociale media. Ze laten zien welke mogelijkheden de nieuwe sociale 

media bieden voor kerkelijke communicatie. Wat is het surfgedrag van individuele kerkleden 

op het internet? Dragen sociale media bij tot gemeenschapsvorming? Bieden sociale media een 

pastoraal inzetbaar instrument? Wat zijn ‘good practices’ en wat de problemen? Het zijn vragen 

die in dit nummer worden gesteld, ofschoon ze niet altijd beantwoord kunnen worden. Gelukkig 

wordt er naar relevante literatuur en waar mogelijk ook naar empirisch onderzoek verwezen, zodat 

de positie van kerken en sociale media goed voor het voetlicht wordt gebracht. Een van de zaken 

die daarbij duidelijk worden is dat sociale media vooral mogelijkheden bieden tot persoonlijke 

religieuze profilering, al varieert dat naar kerkelijke achtergrond. Zo leest dit themanummer vooral 

als een probleemstelling. Voor mij aanleiding om het advies van mijn dochter ter harte te nemen.

Deze papieren editie van Handelingen wordt gecompleteerd met een online slotartikel van de hand 

van editieredacteur Jos de Kock. Zie www.handelingen.com!

A a n  d e  l e z e r   |   H a n s  S c h i l d e r m a n

l

1





5inleiding

I NLE   I D I N G   |   J o s  d e  K o c k

Sociale media zijn steeds meer aanwezig en hebben steeds meer 
impact op het maatschappelijke leven. Ook kerken en christelijke 
gemeenschappen maken deel uit van dat maatschappelijke leven. De 
hoofdvraag van dit themanummer van Handelingen is dan ook: hoe 
verhouden kerken en christelijke gemeenschappen zich tot de vlucht 
die de sociale media de afgelopen jaren hebben genomen?

Kerk en sociale media

In debatten over wat kerken met sociale 

media kunnen of moeten zijn op zijn minst 

drie posities te ontwaren. Een eerste positie 

ziet sociale media als een fenomeen dat niet 

past bij de aard van kerken en parochies. De 

verhouding tussen die twee is haast vijandelijk. 

Zo stuit het fenomeen Twitter bij sommigen op 

weerstand. Aan de basis van die weerstand ligt 

de opvatting dat het in het (kerkelijke) leven 

om serieuze gedachtewisselingen moet gaan, en 

dat precies deze gedachtewisselingen nauwelijks 

aangetroffen worden onder alle oppervlakkige 

communicatie in dit sociale medium.

Een tweede positie ziet sociale media 

als middel waarmee aansluiting gezocht 

kan worden tussen de ‘inner circle’ van de 

kerkgemeenschap en de ‘outer circle’ van de 

gemeenschap. De verhouding tussen sociale 

media en de kerk is er een van pragmatisme 

in het kader van de missionaire opdracht. 

Sociale media worden als kans voor de kerk 

gezien om contacten te bevorderen tussen 

christenen en niet-christenen. Bovendien 

kun je als representant van een kerk kanten 

van jezelf laten zien die anders onzichtbaar 

zouden blijven: de twitterende dominee blijkt 

zomaar een gewoon mens te zijn met leuke 

hobby’s en spannende opvattingen. Zo wordt 

de twitterende alternatieveling een pionier die 

Twitter als evangelisatiekanaal inzet voor de 

christelijke gemeenschap. En wat voor Twitter 

geldt, geldt ook voor andere vormen van sociale 

media, zoals internetblogs, facebookprofielen 

en andere online communities.

Een derde positie ziet sociale media als een 

onderdeel van de (sociale) werkelijkheid waarin 

de kerk vanzelfsprekend een plek zou moeten 

hebben. De verhouding tussen die twee is in 

zijn uiterste vorm dat de kerk in wezen een 

vorm van (nieuwe) sociale media is. Een kerk 

is een gemeenschap die ten principale open is 

voor insiders, outsiders, zoekers, passanten en 

wie dan ook. Een kerk is een bonte verzameling 

mensen die als mens zélf boodschap zijn. 

Sociale media zijn dan geen middelen om een 

boodschap te verkondigen maar middelen om 

h a n d e l i n g e n  2 0 1 2   I   3 5

als mens, als gelovig mens present te zijn in de 

gemeenschap. Ook in sociale media kun je de 

stem van God op het spoor komen. 

Hoewel de mate van acceptatie van sociale 

media door de kerk een van de meest 

besproken thema’s is, zijn er bij het doordenken 

van de relatie tussen sociale media en de kerk 

meer belangwekkende thema’s aan de orde. 

Dit Handelingen-nummer snijdt enkele van 

deze thema’s aan. Bijvoorbeeld: veranderen 

sociale media onze manier van geloven? 

Dragen sociale media bij aan het afbreken van 

grenzen tussen binnen- en buitenkerkelijke 

groepen en tussen private en publieke sfeer? 

Hoe revolutionair zijn de laatste sociale media 

eigenlijk in de ontwikkeling van de kerk? 

Kunnen kerkelijke professionals hun voordeel 

doen met sociale media en op welke manier? 

Moet er door kerken eigenlijk beleid gemaakt 

worden op het omgaan met sociale media? En 

is er in de toekomst eigenlijk nog wel ruimte 

voor fysieke ontmoeting of zullen kerkelijke 

gemeenschappen volledig uit de voeten kunnen 

met een digitale gemeenschap? 

De hoofdvraag achter al deze vragen 

is: hoe verhouden kerken en christelijke 

gemeenschappen zich tot de vlucht die sociale 

media de afgelopen jaren hebben genomen? 

Slotartikel online
In zeven artikelen gaat dit themanummer op 

zoek naar een antwoord. De artikelen zijn 

van de hand van theologen, professionals 

en deskundigen die in hun werk veelvuldig 

met het onderwerp te maken hebben. Het 

achtste artikel, waarin ik de oogst van de zeven 

bijdragen in dit themanummer verzamel, vindt 

u niet in deze papieren editie van Handelingen. 

Dit slotartikel kunt u lezen op onze website 

www.handelingen.com. 

In dit artikel wordt de hoofdvraag van het 

themanummer beantwoord en presenteer ik 

een korte onderzoeksagenda ‘kerk en sociale 

media’. Dit online artikel kunt u als lezer van 

Handelingen gemakkelijk delen met anderen die 

geïnteresseerd zijn in de vragen rond kerk en 

sociale media.

Jos (dr. A.) de Kock is onderwijskundige en theoloog. Hij is 
universitair docent Educatie & Catechetiek en Directeur 
Onderwijs aan de Protestantse Theologische Universiteit 
(PThU). Daarnaast werkt hij voor het daar gevestigde 
Onderzoekscentrum voor Jeugd, Kerk & Cultuur (OJKC).  
adekock@pthu.nl

4

l



7artikel6 h a n d e l i n g e n  2 0 1 2   I   3

l

a r t i k e l   |   J a n  v a n  d e r  S t o e p

Een jaar of vijf geleden waren we nog nauwelijks bekend met sociale 
media als Facebook, Twitter, LinkedIn, Google+ of Hyves. Nu zijn 
deze media nauwelijks meer weg te denken uit onze samenleving. 
Maar wat betekenen deze media eigenlijk voor de communicatie 
tussen mensen? Vormen sociale media slechts een nieuw instrument 
om contact met elkaar te onderhouden? Of veranderen deze media 
ook onze manier van leven en daarmee de wijze waarop kerken 
georganiseerd zijn? 

Sociale media: 
een nieuwe vorm van 
communicatie

Sociale media kun je omschrijven als 

online platforms waarop mensen 

berichten publiceren en op elkaar 

reageren. Daarbij kun je denken aan 

applicaties zoals Facebook, maar ook aan fora, 

chatboxen, online games en weblogs. Waar 

bij oudere media zoals kranten, tijdschriften, 

radio en televisie vooral sprake is van 

eenrichtingsverkeer, hebben sociale media een 

duidelijk interactief karakter. Om goed zicht te 

krijgen op het effect van sociale media op de 

communicatie is het allereerst van belang om 

na te gaan hoe we de verhouding tussen media 

en samenleving moeten denken. Vervolgens wil 

ik analyseren wat sociale media betekenen voor 

de wijze waarop kerken kennis overdragen en 

samen gemeenschappen vormen.

Media en samenleving
Over hoe media en samenleving op elkaar 

inwerken bestaan verschillende opvattingen 

(Hoover 2002; Hoover 2006, 66-70). Een eerste 

benadering is dat media een instrumenteel 

karakter hebben. Media worden in de 

eerste plaats opgevat als middelen om mee 
l

< �‘Engel met mobiel’, Ton Mooy, Sint-Janskathedraal 

’s-Hertogenbosch 



9artikel h a n d e l i n g e n  2 0 1 2   I   3

te communiceren. Vanuit een dergelijke 

instrumentalistische benadering gezien 

vormen sociale media niet meer dan een nieuw 

kanaal om boodschappen te verspreiden en 

informatie in te winnen. Sociale media breiden 

onze actieradius uit, maar veranderen als 

zodanig niet de manier waarop we met elkaar 

communiceren. Ze vormen slechts een nieuw 

middel om het Evangelie te verkondigen of 

onderling contact met elkaar te onderhouden. 

Door het organiseren van twitterkerkdiensten 

of het starten van een facebookaccount voor je 

kerkelijke gemeenschap kun je de onderlinge 

ontmoeting stimuleren en op meer effectieve 

wijze communiceren. 

Een andere opvatting die je veel tegen 

komt is dat media een manier van denken en 

handelen voorschrijven waar wij mensen ons 

aan moeten conformeren. Dit wordt ook wel de 

essentialistische benadering genoemd. In deze 

benadering gaat men ervan uit dat het medium 

bepaalt hoe de boodschap wordt vormgegeven: 

‘the medium is the message’ (Marshall 

McLuhan). In de media zit een bepaalde logica 

verborgen die onherroepelijk effect heeft op 

de manier waarop we met elkaar omgaan. 

Een preek van dertig minuten heeft een heel 

andere invloed op de geloofsontwikkeling van 

mensen, dan vormen van kennisoverdracht via 

internet. Vanuit een dergelijke optiek worden 

sociale media dikwijls gezien als een bedreiging 

voor het onderlinge contact tussen mensen. 

Door het gebruik van sociale media, zo wordt 

vaak gezegd, worden relaties vluchtiger en 

oppervlakkiger en voelen mensen zich meer 

dan ooit alleen staan. In de wereld van de 

sociale media zijn we, zoals Turkle (2011) dat 

uitdrukt, ‘alone together’. 

Voortdurende interactie
Zelf heb ik, in navolging van bijvoorbeeld 

Castells (2000, 61), meer de neiging om nadruk 

te leggen op de voortdurende interactie tussen 

media en samenleving. We zouden dit de 

interactionistische benadering kunnen noemen. 

Inderdaad is het zo dat media een effect hebben 

op hoe we kennis tot ons nemen en met elkaar 

samenleven (het gelijk van de essentialistische 

benadering), maar omgekeerd maken mensen 

ook keuzes om sommige media wel en andere 

media niet te gebruiken (het gelijk van de 

instrumentalistische benadering). Dat zie je ook 

bij sociale media gebeuren. Facebook en Twitter 

slaan aan, maar Google+ niet, terwijl ook Hyves 

op z’n retour is. 

Enerzijds voldoen sociale media aan een 

behoefte die allang in de samenleving aanwezig 

was. Lang voordat sociale media bestonden 

spraken en dachten we al in termen van 

‘netwerken’. De samenleving is de laatste 

tientallen jaren complexer en onoverzichtelijker 

geworden en dat betekent dat we steeds meer 

gedwongen worden om onze eigen sociale 

context te scheppen en actief contact met 

anderen te onderhouden. Anderzijds stimuleren 

sociale media echter ook een netwerkachtige 

manier van omgaan met elkaar en versterken ze 

daarmee bepaalde maatschappelijke patronen. 

Door het gebruik van sociale media worden we 

steeds vaardiger om contact te leggen en zelf 

informatie te vergaren. We ontwikkelen een 

nieuwe manier van omgaan met elkaar. 

Wat betekent een dergelijke interactionistische 

benadering nu voor het gebruik van sociale 

media door kerken? Ten eerste dat sociale 

media intrinsiek onderdeel uitmaken van de 

samenleving en dat kerken deze media daarom 

niet zomaar kunnen negeren. Ook als kerken 

geen gebruik maken van sociale media, dan nog 

zullen ze de effecten daarvan ondergaan, omdat 

mede door deze media samenlevingspatronen 

veranderen. Ten tweede dat kerken niet al te 

naïef met sociale media moeten omgaan. Sociale 

media veranderen wel degelijk ook de manier 

waarop mensen in het leven staan en onderling 

contact met elkaar onderhouden. En ten derde 

dat kerken door het gebruik van sociale media 

zich beter kunnen instellen op veranderingen 

in de samenleving. Op sociale media worden 

nieuwe patronen van communicatie zichtbaar 

die in toenemende mate onze samenleving 

bepalen. Wil je weten hoe je kerk moet zijn in 

een netwerksamenleving, dan kan het geen 

kwaad om met sociale media te experimenteren.  

Kennisoverdracht
Sociale media kunnen, zo heb ik hierboven 

betoogd, een experimenteerruimte vormen 

om te begrijpen wat het is om kerk te zijn 

in een samenleving die steeds meer een 

netwerkachtig karakter krijgt. Allereerst wil 

ik nagaan wat sociale media en de logica van 

de netwerksamenleving betekenen voor de 

kennisoverdracht binnen kerken. Wat gebeurt 

er als mensen niet langer informatie tot zich 

nemen via prediking of bijbelstudiemateriaal 

dat binnen de eigen kerken ontwikkeld is, maar 

zelf actief op zoek gaan naar informatie en 

elkaar aansporen bepaalde stukken te lezen of 

clips te zien? 

Welke invloed sociale media op kennis

overdracht hebben, kan misschien het best 

duidelijk worden gemaakt aan de hand van een 

voorbeeld uit de wereld van de journalistiek.

Er wordt wel eens gezegd dat Facebook en 

Twitter belangrijke factoren waren in het 

ontstaan van de Arabische lente. De betogers 

op het Tahrirplein, en eerder al de betogers 

in Iran, Tunesië en Libië zouden zich via deze 

sociale media gemobiliseerd hebben. Sommigen 

gaan zelfs zover dat ze stellen dat Facebook en 

Twitter nieuwe instrumenten zijn in de strijd 

om de vrijheid van meningsuiting. Morozov 

(2011) en Shirky (2011) hebben daar terecht 

vraagtekens bij geplaatst. Als sociale media 

een belangrijke rol hebben gespeeld bij de 

Arabische lente, dan is het vooral op het punt 

van de verslaggeving. 

Typerend voor de verslaggeving over de 

Arabische lente was dat het niet de journalisten 

waren die als eerste het nieuws naar buiten 

brachten, maar bloggers, twitteraars en mensen 

met een facebookaccount. Dat ging zelf zover 

dat de berichtgeving op televisie voor een 

aanzienlijk deel gevuld was door berichten 

en filmpjes die via sociale media werden 

gedistribueerd. De journalist is niet langer 

degene die als eerste ter plekke is, of die het 

monopolie heeft op het nieuws. Dat betekent 

Lang voor de sociale media 
spraken en dachten we al 
in termen van ‘netwerken’

Nieuwe patronen van communicatie 
bepalen in toenemende mate 

onze samenleving 

l

8



1 1 h a n d e l i n g e n  2 0 1 2   I   3artikel

echter niet dat de rol van journalisten nu is 

uitgespeeld. Meer dan ooit wordt belangrijk 

dat journalisten het nieuws duiden en de juiste 

gegevens boven tafel weten te krijgen. Ze zijn 

misschien niet meer degenen die als eerste 

ter plekke zijn, maar hebben nog steeds een 

belangrijke gidsfunctie. Ze kunnen ons helpen 

om in de diversiteit aan berichten een zekere 

structuur aan te brengen en zo te ontdekken 

welke berichten wel en welke berichten niet te 

vertrouwen zijn. 

Concurrentie
Een dergelijke ontwikkeling waarin burgers 

zelf actief kennis vergaren, gaat ook aan de 

kerken niet voorbij. Waar vroeger kerken 

een monopolie hadden op wat er op 

levensbeschouwelijk en theologisch vlak gezegd 

mocht worden, kunnen gelovigen nu overal 

hun informatie vandaan halen. Kerkleden 

delen teksten, filmpjes en opinies met elkaar en 

houden elkaar zo op de hoogte van belangrijke 

gebeurtenissen en trends. Binnen mijn eigen 

gemeente hebben we bijvoorbeeld een besloten 

groep op Facebook waarin mensen niet 

alleen nieuwtjes uitwisselen, maar ook elkaar 

uitnodigen voor events zoals bijvoorbeeld de 

EO-Jongerendag en interessante links met 

elkaar delen. 

Vroeger had je als jongere niet veel meer 

dan de krant en de boekenkast van je ouders. 

Tegenwoordig word je via internet meer dan 

ooit met andere visies en levensovertuigingen 

geconfronteerd. Dat begint al op jonge leeftijd 

wanneer kinderen via televisie en internet 

leren dat er vele miljoenen jaren geleden 

dinosaurussen bestonden of dat er landgenoten 

zijn die het Suikerfeest vieren. Dertig jaar 

geleden gingen jongeren vaak pas tijdens 

hun pubertijd nadenken over thema’s als 

schepping en evolutie of de verhouding tussen 

christendom en islam. Tegenwoordig gebeurt 

dat al voordat ze tien jaar oud zijn. 

Ook nieuw is dat de traditionele kerkdienst 

tegenwoordig moet concurreren met 

youtubefilmpjes, televisieprogramma’s, 

films, muziekclips, worshipmuziek en 

andere producten die via internet of sociale 

media worden aangeboden, veelal van hoge 

kwaliteit (Einstein 2008, 7-9). Het is voor 

een gemeentepredikant niet eenvoudig 

om te voldoen aan de hoge verwachtingen 

van gemeenteleden die inmiddels gewend 

zijn geraakt aan beelden van predikers die 

wereldwijde bekendheid genieten en exact 

weten hoe ze hun publiek moeten bespelen. 

En ook aan kerkdiensten in het algemeen 

worden hogere eisen gesteld dan vroeger, zoals 

bijvoorbeeld de kwaliteit van de muziek of de 

mate van afwisseling in de liturgie.

Ondersteuning
Dat betekent echter niet dat de rol van de lokale 

kerk of de rol van theologen, predikanten of 

priesters is uitgespeeld. Net als journalisten 

hebben ze niet langer een monopoliepositie, 

maar kunnen ze wel een belangrijke gidsfunctie 

vervullen. En juist bij het vervullen van 

die gidsfunctie kunnen sociale media een 

belangrijke ondersteuning bieden. Vaak wordt 
l

De randen van kerkelijke 
gemeenschappen worden poreuzer

dankzij sociale media



1 3artikel1 2 h a n d e l i n g e n  2 0 1 2   I   3

wel beweerd dat de communicatie via sociale 

media per definitie oppervlakkig is, omdat 

mensen slechts korte berichten met elkaar 

delen. Maar het is de vraag of dat terecht is. 

Waar het bij sociale media vooral om gaat, 

is het verhaal dat je over jezelf vertelt in de 

opeenvolging van berichten. In dat verhaal kun 

je iets van jezelf als persoon laten zien. Je kunt 

mensen op belangrijke gebeurtenissen wijzen, 

een tekst, een audiofragment of een filmpje 

met hen delen en hen een inkijkje geven in 

je persoonlijke leven. Zo kun je ook richting 

wijzen aan mensen, een voorbeeldfunctie 

vervullen en mensen helpen om in de grote 

hoeveelheid informatie die dagelijks op hen 

afkomt een weg te vinden.

Het is overigens wel belangrijk om je ervan 

bewust te zijn dat sociale media in de eerste 

plaats een relationeel karakter hebben. Alleen 

mensen die al publiek bekend zijn of over een 

groot sociaal netwerk beschikken, kunnen het 

zich veroorloven om uitsluitend als zender 

op te treden. Ze kunnen erop vertrouwen dat 

ze voldoende volgers en vrienden krijgen die 

hun berichten weer aan anderen doorsturen. 

Maar een account van een kerk op Facebook 

of Twitter, zonder actieve gemeenschap 

daaromheen, levert weinig op. De kracht van 

sociale media als Twitter en Facebook is juist 

dat mensen verbindingen met elkaar kunnen 

leggen en zo samen een netwerk kunnen 

opbouwen. Anderen kunnen reageren op wat 

jij zegt en je zo helpen om nieuwe informatie te 

ontsluiten. Bovendien kun je door het volgen 

van anderen, leren wat mensen binnen of 

buiten je kerkelijke gemeenschap bezig houdt. 

Wat vinden zij belangrijk? Waar kijken en 

luisteren zij naar? Daar kun je dan vervolgens 

weer met je eigen verhaal op aansluiten. 

Gemeenschapsvorming
Sociale media hebben niet alleen invloed op de 

manier waarop kennisoverdracht binnen kerken 

plaatsvindt, maar ook op de wijze waarop 

mensen samen gemeenschappen vormen. 

Kerkleden kijken meer buiten hun eigen 

gemeenschappen en omgekeerd kunnen niet-

gelovigen via Twitter en Facebook op een meer 

laagdrempelige manier iets ontdekken van wat 

kerkleden bezig houdt. Ze hoeven niet per se de 

drempel van een kerkgebouw meer over om te 

ontdekken wat er in kerkelijke gemeenschappen 

in hun buurt gebeurt. De randen van kerkelijke 

gemeenschappen worden poreuzer. Dat is het 

tweede aspect van sociale media waaraan ik in 

dit artikel aandacht wil besteden. 

Twitter en Facebook staan in een 

ontwikkeling waarin steeds meer convergentie 

tussen media optreedt (Jenkins 2006, 2-3). 

Waar dagbladen, tijdschriften, televisie, 

informatietechnologie en game-, muziek- en 

filmindustrie tot voorheen tamelijk gescheiden 

terreinen waren, vloeit hun werkterrein nu 

steeds meer in elkaar over. Ook in kerkelijke 

kring zie je een dergelijke ontwikkeling 

optreden. Kranten en uitgevers onderzoeken 

hoe ze multimediaal kunnen werken. In 

catechese en bij bijbelstudie wordt niet alleen 

gebruik gemaakt van teksten, maar ook 

van beeld en geluid. Ook de Zendtijd voor 

Kerken maakt tegenwoordig videoclips en 

studiemateriaal. Organisaties en instanties 

die elkaar vroeger nauwelijks in de weg zaten, 

moeten nu binnen een en dezelfde arena met 

elkaar concurreren. 

Er treedt echter niet alleen een convergentie 

op tussen kerkelijke, parakerkelijke en 

andersoortige organisaties, ook het 

institutionele onderscheid tussen verschillende 

denominaties boet aan betekenis in. Gelovigen 

halen overal hun contacten vandaan en daarbij 

laten ze zich doorgaans weinig aan kerkgrenzen 

gelegen liggen. Kerkelijke gemeenschappen 

worden minder dan voorheen beschouwd als 

institutionele verbanden waaraan je je voor het 

leven bindt. Ze krijgen steeds meer de betekenis 

van netwerken waaraan gelovigen zich voor 

een tijdlang committeren om steun bij elkaar te 

zoeken en onderling contact te onderhouden. 

Sociale media versterken deze tendens, 

omdat ze door hun netwerkachtige karakter 

uitnodigen om ook buiten de eigen kerkmuren 

te kijken en contact te leggen met mensen die 

je anders nooit ontmoet zou hebben. Je volgt 

mensen die je interessant vindt en waarmee je 

een bepaalde interesse deelt en niet per definitie 

mensen die tot dezelfde gemeenschap als de 

jouwe behoren. 

Tot slot, en dat is misschien wel de meest 

belangrijke ontwikkeling, treedt er een 

convergentie op van de publieke en de private 

sfeer. Op sociale media lopen publiek en privé 

vaak door elkaar heen. Je vertelt niet alleen 

wat je doet op je werk, maar ook over wat 

jou persoonlijk, bijvoorbeeld als gelovige, 

bezighoudt. Er zijn op Facebook of op Google+ 

weliswaar mogelijkheden om verschillende 

groepen of kringen te onderscheiden, maar 

het wezen van sociale media is en blijft dat de 

levensverhalen van mensen centraal staan en 

niet wat mensen vanuit een bepalende rol al 

dan niet namens een officiële instantie zeggen. 

Voor organisaties en instellingen, en daarmee 

ook voor kerken, betekent deze ontwikkeling 

dat het moeilijker wordt om te controleren 

welke informatie wel of niet naar buiten komt. 

Ook zijn deze organisaties en instellingen meer 

dan ooit afhankelijk van wat anderen over hen 

zeggen (Aula & Mantere 2008, 65-67). Het 

maakt nogal verschil of bezoekers via sociale 

media enthousiast over kerkdiensten en andere 

activiteiten van de gemeente spreken, of dat 

ze vooral aan het mopperen zijn. Je kunt niet 

langer alles wat over jouw organisatie gezegd 

wordt controleren. Het enige wat je kunt doen is 

deelnemen aan het gesprek en reageren op wat 

er gezegd wordt (Edwards & Hodges 2011, 3-6). 

Dezelfde taal
Het vervagen van grenzen en het wegvallen 

van kerkmuren kan als bedreigend worden 

ervaren. Hoe trouw zijn mensen nog? Hoppen 

ze niet te gemakkelijk van de ene naar de andere 

kerkelijke gemeente? Hoe houd je in de hand 

wat er allemaal over je kerkelijke gemeente 

of je kerkverband gezegd wordt? Moet er niet 

eerst een beleidsrapport worden geschreven en 

moeten gemeenteleden niet eerst stevig worden 

geïnstrueerd voordat je als kerk op sociale 

media actief wordt? 

Sociale media hebben 
in de eerste plaats 

een relationeel karakter 

Buiten en binnen moet je
dezelfde taal en dezelfde 
manier van doen hebben

l



1 5artikel1 4 h a n d e l i n g e n  2 0 1 2   I   3

Hoe begrijpelijk dergelijke reacties misschien 

ook zijn, ze helpen uiteindelijk weinig verder 

en ontnemen ook het zicht op de nieuwe 

kansen die sociale media bieden. Waar het 

vroeger voor mensen vaak een hoge drempel 

was om een kerk binnen te stappen of een 

kerkdienst mee te maken, kunnen kerken nu 

gemakkelijker mensen een kijkje in de keuken 

geven. Via internet kunnen teksten, filmpjes 

en geluidsfragmenten beschikbaar worden 

gesteld en met behulp van sociale media kan 

daarnaar worden verwezen. Ook kunnen leden 

via Facebook en Twitter onderling een hechter 

contact onderhouden. Het komt er echter meer 

dan ooit op aan dat het verschil tussen wat er 

buiten en binnen gebeurt niet al te groot is. De 

tijd dat je binnen in onbegrijpelijke woorden 

een preek kon houden, of elkaar de tent uit 

kon vechten, terwijl evangelisatiecommissies 

hun best deden om mensen van buiten op een 

zo wervend mogelijke manier te bereiken, is 

definitief voorbij. Binnen en buiten zijn geen 

gescheiden circuits meer, maar vloeien in 

elkaar over. Wil je als kerkelijke gemeenschap 

geloofwaardig zijn, dan zul je buiten en binnen 

dezelfde taal moeten spreken en dezelfde 

manier van doen moeten hebben. 

Onderlinge liefde
Het bovenstaande betekent overigens niet dat 

kerken zich nu zo snel mogelijk allemaal op het 

gebruik van sociale media moeten toeleggen. 

Of, erger nog, dat gelovigen zich in de eerste 

plaats moeten gaan toeleggen op het creëren 

van nieuwe virtuele ontmoetingsplekken om 

zo nieuwe doelgroepen te bereiken. De kracht 

van sociale media is zo groot als de kracht van 

de kerken en christelijke gemeenschappen 

zelf. Als veel van de eigen leden of veel van de 

mensen in de directe omgeving al van sociale 

media gebruik maken, is het handig om ook 

zelf als kerk actief te worden. Maar als dat niet 

het geval is, is het de vraag of je je als kerkelijke 

gemeenschap niet beter op andere zaken kunt 

richten. De kracht van kerken en christelijke 

gemeenschappen ligt, als het goed is, allereerst 

in de onderlinge zorg en liefde voor elkaar 

en voor mensen in de directe omgeving. Het 

gaat er in de eerste plaats om dat je er als 

christenen bent als er lijden is en verdriet. En 

de beste manier om dat te doen is nog steeds 

door ergens fysiek aanwezig te zijn. Sociale 

media kunnen de onderlinge band versterken, 

ze kunnen helpen om nieuwe mensen te 

ontmoeten, maar ze mogen nooit een doel op 

zich worden.

Conclusie
In dit artikel heb ik willen laten zien dat 

sociale media niet een wereld op zichzelf 

vormen, maar dat ze onderdeel zijn van een 

verandering in onze samenleving naar een 

meer netwerkachtige manier van omgaan met 

elkaar. Sociale media kunnen fungeren als een 

experimenteerruimte, waarin kerken kunnen 

ontdekken hoe levenspatronen van mensen 

veranderen. Hoe snel en vluchtig sociale 

media ook lijken, uiteindelijk komt het ook 

in de wereld van de sociale media aan op de 

persoonlijke levensverhalen van mensen en hoe 

mensen met elkaar een gemeenschap vormen. 

Voor kerken biedt dat een geweldige kans om 

ook via deze media de liefde van Christus 

gestalte te geven.

Literatuur
Aula, P. & Mantere, S. (2008). Strategic Reputation 

Management. Towards a Company of Good. London & 
New York: Routledge. 

Castells, M. (2000). The Rise of the Network Society. Malden: 
Blackwell Publishing (Second edition).

Edwards, L. & Hodges, C.E.M. (2011). Public Relations, 
Society & Culture. Theoretical and Empirical Explorations. 
London & New York: Routledge.

Einstein, M. (2008). Brands of Faith. Marketing Religion in a 
Commercial Age. London & New York: Routledge.

Hoover, S.M. (2002). ‘The Culturalist Turn in Scholarship 
on Media and Religion.’ Journal of Media and Religion, 1 
(1), 25-36.

Hoover, S.M. (2006). Religion in the Media Age. London & 
New York: Routledge.

Jenkins, H. (2006). Convergence Culture. Where Old and 
New Media Collide. New York & London: New York 
University Press.

Morozov, E. (2011). The Net Delusion. How Not to Liberate 
the World. New York: Penguin.

Shirky, C. (2011). ‘The Political Power of Social Media. 
Technology, the Public Sphere and Political Change’. 
Foreign Affairs, January/ February 2011. 

Turkle, S. (2011). Alone Together. Why We Expect More from 
Technology and Less from Each Other. New York: Basic 
Books.

Jan (dr.ir. J.) van der Stoep is lector Religie in Media en 
Publieke Ruimte aan de Christelijke Hogeschool Ede. 
Tevens doceert hij aan de Faculteit der Wijsbegeerte van de 
Vrije Universiteit Amsterdam.  
jvdstoep@che.nl

l



1 7artikelh a n d e l i n g e n  2 0 1 2   I   3

l

a r t i k e l   |   F r a n k  B o s m a n

In de vaart waarmee sociale media zich ontwikkelen lijkt het hogere 
management van de christelijke kerken verrast en ook wat huiverig 
een manier te zoeken om ermee om te gaan. Individuele pioniers lijken 
echter haarfijn aan te voelen hoe ze de nieuwe media kunnen benutten. 
Cultuurtheoloog en katholiek blogger Frank Bosman ziet de kansen: 
met sociale media komen oude vragen opnieuw aan het licht.

Waarom ik vind dat 
we iets met sociale 
media moeten doen

Op 11 november 2011 presenteerde de 

generale synode van de Protestantse 

Kerk in Nederland een gedragscode 

voor de bij haar aangesloten predikanten en 

kerkelijk werkers. Er staat beschreven hoe 

predikanten en kerkelijk werkers op moeten 

treden als vertrouwenspersoon, als pastor en 

als collega. Bij de presentatie viel het enkele 

journalisten op dat in de code slechts met 

één zin verwezen wordt naar het internet: 

‘De predikant of kerkelijk werker verstrekt 

met het oog op meeleven door anderen alleen 

herkenbare gegevens indien betrokkene 

daarmee instemt en publiceert deze gegevens 

niet op internet.’ (De gedragscode is integraal te 

downloaden via www.pkn.nl.) 

Verschillende synodeleden vonden dit 

onvoldoende. Zij wilden meer aandacht voor 

met name sociale media zoals Twitter en 

Facebook. Scriba Arjan Plaisier erkende de 

noodzaak hiervan en liet weten dat hij op korte 

termijn met een aanvulling zou komen. In 

april 2012 werd inderdaad tijdens de synode 

van de PKN een gedragscode sociale media 

aangenomen. Er kwam ook kritiek: sommige 

dominees voelden zich onder curatele gesteld. 

Digitale pioniers
Deze gang van zaken illustreert mijn inziens 

op treffende wijze de moeilijkheden van de 

christelijke kerken om met internet en dan 

vooral met de sociale media om te gaan. Het 



1 9artikel1 8 h a n d e l i n g e n  2 0 1 2   I   3

hogere management (de generale synode) 

lijkt een beetje verrast door de vaart van de 

nieuwste technologische ontwikkelingen en 

lijkt huiverig om een eigen positie te bepalen. 

‘We komen er op terug’ is dan het stereotiepe 

antwoord. Precies aan de andere kant van het 

spectrum staan de individuele digitale pioniers. 

Gelovigen, theologen, dominees en priesters 

als Fred Omvlee, Roderick Vonhögen, Eric 

van den Berg, Janneke Nijboer, Erik Drenth 

en Jaap Marinus vinden bijna intuïtief hun 

weg binnen de nieuwe media en weten elk op 

hun eigen manier hun christelijk geïnspireerde 

verhaal op de bühne te brengen. Niet voor niets 

werden de twee online projecten van de laatste 

drie theologen geëerd met de Gouden Webfish 

Award 2011 voor de beste christelijke websites 

in Nederland: www.noorderlichtbreda.nl 

(Nijboer) en www.staatgeschreven.nl (Drenth 

en Marinus). 

Van den Berg, eigenaar van de grootste 

christelijke website van de Benelux (www.

katholiek.nl) schrijft hierover het volgende in 

de inleiding op zijn Handboek Kerk en Internet 

(2011, 11): ‘In de vele contacten die ik heb 

rond het thema kerk en internet kom ik veel 

kerkelijke professionals tegen die zich geen raad 

weten met nieuwe media. Soms heeft dat te 

maken met angst, soms met onkunde, soms ook 

met gebrek aan prioriteit of te veel sores aan het 

hoofd vanwege parochiefusies, vergaderculturen 

en restauratie van kerkgebouwen.’ In die 

zin is de kerk werkelijk in de greep van de 

sociale media. Soms in positieve zin, zoals uit 

bovenstaande voorbeelden mag blijken, maar 

vaker ook in negatieve zin, in de angstige greep 

van de sociale media.

Driedubbele motivatie 
In mijn eigen werk als cultuurtheoloog en 

katholiek blogger (www.goedgezelschap.eu) 

maak ik deze ontwikkelingen van dichtbij mee. 

Ik heb een driedubbele motivatie om de kerken 

en de kerkelijke professionals aan te moedigen 

vooral ‘iets’ met de sociale media te gaan doen. 

	 De eerste is praktisch: als we als kerkelijke 

organisaties niet in staat zijn nieuwe gelovigen 

te ‘werven’ voor onze heilige zaak, dan zal de 

geïnstitutionaliseerde christelijke aanwezigheid 

in Nederland binnen enkele generaties 

verkleind worden tot een marginaal clubje 

zonder enige maatschappelijke relevantie. 

Internet, en vooral de sociale media kunnen 

hier wellicht een uitweg uit bieden. 

	 De tweede reden is meer ideologisch. Als 

Jezus ons in het Nieuwe Testament voorhoudt 

Zijn boodschap te verkondigen tot de uiteinden 

der aarde (Marcus 16, 15), dan kunnen we het 

ons niet permitteren onze inzet te beperken tot 

de niet-digitale wereld. 

	 De derde reden is van cultuurtheologische 

aard. De cultuurtheologie neemt alle uitingen 

van onze cultuur serieus als vindplaatsen van 

het religieuze. En de nieuwste uitingen van 

onze cultuur zijn internet en de sociale media. 

Op gezag van theologen als Paul Tillich, Jürgen 

Moltmann en Edward Schillebeeckx bezie ik 

het internet op zoek naar Gods aanwezigheid in 

het vaste vertrouwen dat Hij ook daar te vinden 

is. Religie, zingeving en spiritualiteit ‘gebeuren’ 

op internet en in de sociale media. Je moet het 

alleen willen zien.

In dit artikel maak ik onderscheid tussen twee 

niveaus waarop ‘kerk’ zich met de sociale media 

kan verhouden (en dat ook feitelijk doet), 

elk met hun eigen probleem, uitdaging en 

mogelijke oplossing. Ik onderscheid de kerk in 

de zin van (1) geloofsgemeenschap, en van de 

(2) kerkelijke professional, die vaak het gezicht 

naar buiten toe van de gemeenschap vormt. De 

eerste categorie is dus die van de gemeente of 

de parochie. Het gaat dan om de gemeenschap 

die voornamelijk doch niet exclusief op 

zondagochtend bij elkaar komt voor het vieren 

van de liturgie en alle sociale interactie die daar 

voor, tijdens en na de viering bij hoort. 

Kerk als geloofsgemeenschap
De gemiddelde gemeente of parochie heeft 

grote problemen met sociale media. Als jurylid 

van de WebFish Awards heb ik honderden 

websites van christelijke gemeenten voorbij 

zien komen. En zelfs het gegeven dat deze 

waarschijnlijk toch de beste in hun soort 

waren, stemde mij niet erg optimistisch. 

Behalve dat er het nodige te verbeteren valt 

op het gebied van techniek, schrijfstijl en 

gebruik van kleur en afbeeldingen, is de meest 

opvallende en problematische gemene deler 

het zenderperspectief dat door de gemeente of 

parochie wordt ingenomen. En dat vloekt met 

het karakter van de sociale media.

	 Bij ‘oude’ media als televisie, krant en radio 

staat de zender van de communicatie centraal. 

De ontvangers hebben niet de mogelijkheid 

direct te reageren, behalve als ze er veel 

moeite voor doen (inbellen, ingezonden brief, 

enzovoorts). Bij de ‘nieuwe’ media (internet 

1.0) werd nog steeds een zenderperspectief 

ingenomen, maar doordat het maken van een 

eigen website veel gemakkelijker is dan het 

opzetten van een eigen radiostation, nam de 

hoeveelheid zenders (in de vorm van websites) 

exceptioneel toe. De sociale media (internet 

2.0) maken het mogelijk dat elke ontvanger ook 

direct een zender is. Iedereen kan op iedereen 

reageren op een veelvoud aan plaatsen en 

mogelijkheden.

Te veel zender
De christelijke kerken nemen echter nog 

steeds een duidelijk zenderperspectief in. Dat 

geldt voor veel van hun communicatie, die 

toch te vaak bestaat uit het parochieblad en 

het online zetten van de religieuze diensten 

en het telefoonnummer van het pastoraal 

team. De sociale media laten de kerk zien 

dat dit zenderperspectief niet meer werkt, 

juist vanwege hun eigen aard. Sociale media 

bestaan bij de gratie van een voortdurende 

wisseling van zender- en ontvangerrol. Dat 

betekent in zekere zin geven en nemen. Je leest 

een interessante post op een website of op 

Facebook en je stuurt het zelf weer door aan 

je digitale netwerk, vaak inclusief een eigen 

(korte) reflectie op hetgeen je doorstuurt. Je 

bent voortdurend in discussie met andere 

internetters op Google+, je vindt, weegt en 

zendt nieuws en opinie door via Twitter, je 

Kerk bevindt zich 
in de ángstige greep 
van de sociale media

Gaat het om het zenden 
van informatie of om 

het delen van inspiratie?

l



2 1artikel2 0 h a n d e l i n g e n  2 0 1 2   I   3

vraagt om hulp en geeft die ook aan anderen 

via de hastag #dtv. 

Plek van ontmoeting
Als kerken er niet in slagen om de sociale media 

ook in ontvangende zin te gebruiken, is zij 

waardeloos als middel tot communicatie. Dat 

wil zeggen: dan hebben de kerken de pointe van 

de sociale media in het geheel niet begrepen. 

Kerkelijke websites en andere online projecten 

moeten een plek van ontmoeting, uitwisseling 

en inspiratie zijn in plaats van een verzameling 

telefoonnummers en tijden van vieringen. De 

eerdergenoemde winnaars van de WebFish 

Awards zijn daar uitstekende voorbeelden van. 

Preken op internet zetten is een goed idee, maar 

zonder de mogelijkheid om er met de digitale 

gemeenschap over te discussiëren, is het niet 

meer dan een idee. 

Onhoudbaar 
Zoals ik echter al eerder zei, creëren de 

sociale media niet zozeer nieuwe vragen of 

problemen, maar brengen ze oude opnieuw aan 

de oppervlakte. In dit geval stellen de sociale 

media serieuze vragen aan het beeld dat de 

kerk en de kerkelijke geloofsgemeenschappen 

van zichzelf hebben. Gaat het bij ‘kerk-zijn’ 

om het zenden van informatie of om het 

delen van inspiratie? Moet de wereld worden 

bekeerd of gaat het om het aanwijzen van de 

daar al aanwezige God? Zijn we als christenen 

cultuuroptimisten of -pessimisten? 

	 De sociale media stellen de kerk voor de 

vraag in hoeverre ze de waarheid in pacht 

denkt te hebben en in hoeverre haar taak erin 

bestaat om de hele wereld haar waarheid in 

te planten. Het behoeft geen apart betoog 

dat de wijze waarop de christelijke traditie 

‘missie’ en ‘evangelisatie’ heeft verstaan, vaak 

eendimensionaal was, een houding waar vanaf 

de jaren zestig van de vorige eeuw veel kritiek 

op kwam. De sociale media laten zien dat het 

idee van de kerk als een autonome ‘wereld’ los 

van die waarin wij elke dag leven, definitief 

onhoudbaar is geworden. De kerk vormt geen 

parallelle wereld waarin God aanwezig is en 

waarin heiligen worden voorbereid op de 

hemel, terwijl daarbuiten, in de wereld, de satan 

rondwaart op zoek naar zondaars. Zowel in de 

kerk als in de wereld zijn heiligen en zondaars 

te vinden, maar hopelijk is men zich daar in 

de kerk meer bewust van. De strenge houding 

van zeer behoudende christenen om internet 

maar geheel uit hun leven te weren of streng te 

reguleren via Filternet is feitelijk een houding 

van cultuurpessimisme, waarbij deze christenen 

a priori aannemen dat er eigenlijk niet veel 

goeds ‘daarbuiten’ is te vinden.

Communio en herberg
We moeten dus op zoek gaan naar 

ecclesiologische modellen die de kerken 

in staat stellen zich van louter sprekende 

geloofsgemeenschappen te ontwikkelen naar 

een luisterende gemeenschap. De documenten 

van het Tweede Vaticaans Concilie (1960-1965) 

geven een aantal beelden voor het verstaan 

van wat de kerk eigenlijk is: mystiek lichaam, 

lichaam van Christus, tempel van de Heilige 

Geest, Gods volk onderweg en de kerk als 

communio. De Latijnse term communio kent 

zijn schriftuurlijke basis in het Griekse koinonia 

en wijst op de eenheid (in of met de geest), 

sacrament, navolging en solidariteit. ‘Wat wij 

gezien en gehoord hebben, dat verkondigen 

wij ook aan jullie, opdat jullie koinonia mogen 

hebben met ons. En onze koinonia is er een 

met de Vader en met Jezus Christus, zijn Zoon’ 

(1 Johannes 1, 2-3). De kerk als gemeenschap, 

tussen mensen onderling en tussen God en 

mensen. Wie het idee van de kerk als communio 

serieus wil nemen, moet open staan voor wat 

de ander te vertellen heeft, geeft ruimte voor 

twijfel en discussie, voor waardering voor het 

oude en honger naar het nieuwe. 

	 In Gemeente als herberg (1999) schetst de 

protestantse kerkopbouwer Jan Hendriks 

het beeld van de kerk als herberg, waarin 

voorganger en kerkgangers, bekenden 

en incidentele bezoekers beurtelings en 

voortdurend gast en gastheer/gastvrouw tegelijk 

zijn. In Hendriks kerk wordt geluisterd en met 

elkaar het leven gedeeld. 

	 De sociale media stellen dus een oude vraag 

aan de kerk in een nieuwe vorm, namelijk naar 

haar eigen zelfverstaan. Ziet de kerk zichzelf 

als een groep voor insiders, voor heiligen die 

al gered zijn of ziet de kerk zichzelf als een 

verzameling zoekende mensen, half heilig, half 

zondig? Een ecclesiologie van communio en 

het beeld van de kerk als herberg kan helpen 

het exclusieve zenderperspectief te verlaten en 

ruimte te scheppen voor gesprek, inspiratie en 

(Gods)ontmoeting.

De kerkelijke professional
Aan het begin van dit artikel verwees ik al even 

naar de nieuwe gedragscode van de Protestantse 

Kerk voor haar predikanten en kerkelijke 

werkers. De ene regel die erin opgenomen 

is aangaande internet gaat vooral om het 

bewaken van de privacy van de pastoranten. 

Een terechte zorg lijkt mij: het getuigt niet van 

een professionele instelling als de voorganger 

allerlei informatie uit pastorale gesprekken 

gaat delen met de wereld. Maar het is een 

mager antwoord op een veelgehoorde vraag uit 

het pastorale veld: hoe moet ik als kerkelijke 

professional omgaan met de sociale media?

	 Nu zit het eerste probleem natuurlijk al in het 

woordje ‘moeten’. En voor wie sociale media ziet 

als het zoveelste ‘klusje’ dat je als pastor in je 

werktijd (en vaak daarbuiten) moet uitvoeren, 

is mijn advies een radicaal ‘niet doen!’ Binnen 

een pastoraal team of een geloofsgemeenschap 

hoeven immers niet alle leden alle taken te 

kunnen uitvoeren. Dat is juist de kracht van een 

gemeenschap en een team. Het is voldoende als 

alle leden van het pastoraal team de urgentie 

voelen om één teamlid hier mee bezig te laten 

zijn.

	 Maar dat lost het probleem natuurlijk niet 

op. Tijdens een aantal workshops voor de 

Protestantse Theologische Universiteit mocht 

ik voor groepen studenten spreken over kerk, 

theologie en sociale media. In alle gevallen 

spitste de discussie in de groep zich ook toe op 

de vraag hoe je (als dominee, in dit geval) nu 

twittert en facebookt. Wat zet je online? En wat 
l

Twitter ik nu als 
dominee of 

als Piet de Koning?

Uitdaging om het alledaagse 
gelovig te doordenken 
en hiervan te getuigen



2 32 2 h a n d e l i n g e n  2 0 1 2   I   3

l

niet? Hoeveel laat je van jezelf zien of wat houd 

je privé? Dat je de privacy van de pastoranten 

moet waarborgen, is eigenlijk geen punt van 

discussie. Maar hoe zit het met je eigen privacy 

op Twitter? De vraag die dit complex goed 

samenvat (en die ik vaak heb gekregen) is: 

twitter ik nu als dominee of als Piet de Koning? 

Authenticiteit
Feitelijk gaat het hier om het begrippen 

als imago, beeldvorming, identiteit en 

authenticiteit. Wat is het beeld dat ik van 

mijzelf heb, en hoe verhoudt zich dat met mijn 

ideaal en met de praktijk? Hoe kan ik het beeld 

dat anderen over mij hebben bijsturen, en in 

hoeverre komt dat overeen met mijn zelfbeeld? 

En is dat wenselijk? De sociale media, die de 

feitelijk oude vraag naar de verhouding tussen 

de mens en de functionaris opnieuw stellen, 

sturen zelf aan op het antwoord, namelijk 

authenticiteit. 

	 De politiek begrijpt al heel lang hoe dit 

principe werkt. Beroemd voorbeeld is Femke 

Halsema, voormalig politiek leider van 

GroenLinks, bijgenaamd de ‘twitterkoningin’. 

In haar hoogtijdagen was zij een van de politici 

met het grootste aantal volgelingen op Twitter. 

Haar geheime recept: authenticiteit, of althans 

de indruk daarvan. Tussen de meerderheid 

van politieke tweets over wetsvoorstellen 

en parlementaire debatten postte ze ook 

berichten als ‘even de tweeling ophalen’ of 

‘nu even een avond voor mijzelf ’. Inhoudelijk 

zijn het irrelevante mededelingen. Voor het 

functioneren van een politicus is het niet nodig 

te weten dat hij of zij de kinderen gaat ophalen 

van school of een avond rust pakt. Toch was dit 

de kern van haar succes op de sociale media, en 

daarmee ook van haar populariteit daarbuiten. 

Ze kwam over als een mens van vlees en bloed, 

die ook moe is en ook onderhevig is aan de 

triviale zaken waartoe wij allemaal veroordeeld 

zijn. Bij Halsema werd deze authenticiteit 

trouwens opgeblazen toen bleek dat een 

persoonlijk medewerker verantwoordelijk was 

voor haar getwitter. Omgekeerd laat het echter 

zien dat er politiek beleid gemaakt wordt om als 

een authentiek persoon over te komen.

	 Authenticiteit heeft te maken met de Latijnse 

uitdrukking semper idem, ‘altijd dezelfde’. 

Oorspronkelijk een titel voor God, die immers 

eeuwig en onveranderlijk is. Maar vertaald 

naar het huidige medialandschap betekent 

dit dat de persoon in kwestie ‘volledig mens’ 

is. Ik bedoel dit niet in holistische zin, maar 

in de zin dat de functionaris meer is dan zijn 

functie. ‘De mens achter de politicus’ heet 

het dan vaak in de bladen. Het is een reactie 

op de professionalisering en specialisatie van 

onze moderne technologische samenleving. 

Wij zoeken naar voorbeelden die expertise 

combineren met menselijkheid, waar we tegen 

op kunnen zien en ons mee kunnen verbinden. 

Actieve houding
Deze opvatting van authenticiteit geef ik ook 

aan de kerkelijke professional mee. De sociale 

media vragen van een kerkelijke professional 

dat hij of zij kerkelijke expertise zichtbaar weet 

te verbinden met het leven van alledag. Dit 

vraagt om, zoals de protestantse hoogleraar 

Ruard Ganzevoort het in een twitterbericht < ‘Kruis’, Thomas Rodr, Museum Catharijneconvent, Utrecht



2 5artikel

formuleerde (twitter.com/ruardganzevoort) 

‘een speelse, narratieve theologie’. De sociale 

media vragen om kerkelijke voorgangers die 

het alledaagse op inspirerende manier weten 

te verbinden met het goddelijke. Denk aan 

theologen als Anne van der Meijden, Nico ter 

Linden, Manuela Kalsky en Erik Borgman, aan 

cabaretiers als Herman Finkers of aan auteurs 

als Godfried Bomans, Jan Siebelink en Désanne 

van Brederode. 

	 Een actieve en in beginsel positieve houding 

ten opzichte van onze samenleving is dus 

een vereiste. Websites als die van creatov.

nl (kerkelijk werker Wouter van der Toorn) 

en, al eerder genoemd, Noorderlicht uit 

Breda (dominee Janneke Nijboer) zijn 

hier uitstekende voorbeelden van. De 

sociale media vragen om authenticiteit, om 

voorbeeldige professionals, die in daad en 

woord de verbinding weten te leggen tussen 

professionaliteit en persoonlijkheid, tussen 

God en de wereld, tussen het religieuze en het 

seculiere domein.

Verbinding leggen
De sociale media stellen hoge eisen aan kerke-

lijke gemeenschappen en kerkelijke professio-

nals. Maar wie iets dieper zoekt, bemerkt al snel 

dat de sociale media ook oude vragen opnieuw 

aan het licht brengen. De sociale media en haar 

eigen conventies nopen de kerk ertoe zich te 

bezinnen op haar eigen identiteit en wezen. De 

twee opties zijn duidelijk: kerkelijke gemeen-

schappen kunnen ervoor kiezen zich in eigen 

kring op te sluiten, de (digitale) deuren gesloten 

te houden en daarmee de drempel voor niet-

ingewijden zo hoog mogelijk te zetten. Dat is 

2 4 h a n d e l i n g e n  2 0 1 2   I   3

een ‘heilige restkerk’, cultuurpessimistisch, in 

zichzelf gekeerd. 

	 De andere mogelijkheid is een open 

gemeenschap, die weet dat zij tegelijk heilig 

en zondig is, die open staat voor vernieuwing, 

zonder het oude af te doen. Dat is een 

kerk die willens en wetens haar relevantie 

voor onze maatschappij wil behouden: 

cultuuroptimistisch, naar buiten gericht. 

Bijbels-theologisch wordt dit beeld van de 

kerk ondersteund door het idee van God als 

Schepper (dus ook van de cultuur), door het 

beeld van God als mens (die binnen is getreden 

in onze menselijke cultuur en maatschappij) en 

van Christus’ oproep om te verkondigen in de 

gehele wereld (en niet alleen onder heiligen die 

toch al gered zijn).

	 De sociale media met hun nadruk op de 

volstrekte uitwisselbaarheid van de rollen van 

zender en ontvanger passen uitstekend bij een 

kerkbeeld van de herberg waar alle ‘inwoners’ 

gast en gastheer tegelijk zijn. De sociale media 

dagen de kerken uit zichzelf open te stellen 

voor alle mensen van goede wil, om te luisteren 

en samen te vieren. Denk aan het beroemde 

verhaal van de Emmaüsgangers (Lucas 24, 

13-35), waarin Christus niet direct begint te 

prediken (zenden), maar eerst luistert naar wat 

zijn twee medereisgenoten te melden hebben 

(ontvangen). Pas dan begint Hij te (s)preken. 

	 Dezelfde uitdaging geven de sociale media 

aan de kerkelijke professionals. Een strikte 

scheiding tussen persoon en professionaliteit, 

een naar binnen gerichte blik en een zeker 

wantrouwen voor de vijandige, geseculariseerde 

wereld buiten vloekt met het wezen van 

sociale media die juist gericht zijn om een 

wereldomspannend netwerk waar het verschil 

tussen ‘buiten’ en ‘binnen’ eerder onder druk 

staat dan beschermd wordt. Wil de kerkelijke 

professional meer doen dan alleen zijn of haar 

steeds kleiner wordende geloofsgemeenschap 

van trouwe leden bedienen, dan moet hij naar 

buiten treden, de wereld ingaan en op steeds 

verrassende wijze de verbinding leggen tussen 

kerk en wereld. 

	 De sociale media dagen de pastor uit het 

alledaagse gelovig te doordenken en hiervan 

te getuigen. Niet door louter te klagen over de 

misstanden die zeker ook te vinden zijn in de 

wereld van vandaag, maar door de hoop van 

Christus die in ons leeft en die verwijst naar 

het komende koninkrijk van God, levend te 

houden. 

Frank (drs. F.G.) Bosman is cultuurtheoloog en 
verbonden aan de Tilburg School of Catholic 
Theology en werd in de zomer van 2011 uitgeroepen 
tot de meest spraakmakende theoloog van het jaar. 
Zie ook zijn weblog met cultuurtheologische cases: 
www.goedgezelschap.eu.  
info@frankgbosman.nl

l



2 7praktijkartikel2 6 h a n d e l i n g e n  2 0 1 2   I   3

P R A KT  I J K   |   E r i c  v a n  d e n  B e r g

Met de twee werkmodellen ‘digitale presentie’ en ‘digitale werken van 
barmhartigheid’ schetst mediawetenschapper Eric van den Berg een 
kader hoe christelijke professionals op het web te werk kunnen gaan. 

Sociale media in de 
greep van de Geest

A ls we spreken over kerk en sociale 

media in Nederland, dan is 2009 een 

belangrijk jaar. Weliswaar vijf jaar na 

de start van Facebook en Hyves, vier jaar na 

YouTube en drie jaar na de start van Twitter, 

werden in het voorjaar van 2009 voor het eerst 

drie symposia gehouden over dit thema. De 

website Katholiek.nl hield een symposium 

over internetspiritualiteit. Internetspiritualiteit 

is het zoeken náar dan wel opdoen ván een 

persoonlijke innerlijke ervaring met behulp 

van webtechnologie. Met behulp van sociale 

media zijn er voldoende mogelijkheden om een 

spirituele ervaring en bondgenoten te vinden 

vanuit twee concepten: digitale presentie en 

digitale werken van barmhartigheid.

	 In Den Haag hielden René Munnik en Erik 

Borgman voordrachten over zin en onzin 

over internetspiritualiteit, of breder over de 

relatie tussen technologie en mens. Munnik 

onderzoekt aan de Universiteit van Tilburg 

vormen van virtueel christendom en vindt 

op het symposium dat internet goed is voor 

informatie, maar voor pastorale ondersteuning 

beperkt. Rituelen verpieteren achter het scherm 

tot een paar muisklikken, citeert de Volkskrant 

Munnik in de krant van 17 april 2009. Het is de 

antithese waarop Borgman reageert. Het web 

is voor hem ook een plaats waar verbinding tot 

stand komt en waar mensen hun kwetsbaarheid 

kunnen tonen. Het is een digitale plek, waar 

nieuwe stadswijken ontstaan en waar dus ook 

christelijke bezieling, zo de Geest wil, kan 

waaien.

	 Munnik en Borgman staan niet zozeer 

symbool voor kerk en internet, als wel dat 

hun opvattingen pro en contra nog steeds 

als dominante meningen gelden. In de vele 

trainingen en lezingen die ik geef, komt 

dit telkenmale terug: mensen zijn a priori 

voorstander om internettechnologie meer 

aan de kerk te verbinden, dan wel dat ze 

religieus kapitaal volledig uit het domein van 

de online wereld wensen te houden omdat het 

onmogelijk is.

	 In 2009 bestaat de wereld vooral uit 
l



2 9praktijk2 8 h a n d e l i n g e n  2 0 1 2   I   3

l

kerkelijke internetpioniers. Priester Roderick 

Vonhögen bereikt via podcasten miljoenen 

mensen wereldwijd, of zij nu gelovig zijn of 

niet. Dominee Boele Ytsma weet veel aandacht 

te genereren als ‘twitterende dominee’ met 

blogs, tweets, podcasts en youtubefilmpjes. 

De Webfish Award voor de beste christelijke 

websites wordt gestart in 2008 en de eerste 

winnaars, Goedgelovig (2008) en Isidorusweb 

(2009, nu Katholiek.nl geheten) van Eric van 

den Berg worden nog steeds als innovatief 

beoordeeld.

	 Het is steeds meer common ground om 

over kerk en sociale media te spreken, en over 

wat een kerk kan met sociale media. Er zijn 

de pioniersinitiatieven uit de vorige alinea, 

een grotere groep early-adopters en een nog 

grotere groep kerkelijke professionals die zien 

dat sociale media belangrijk zijn, maar de 

kennis en vaardigheid onvoldoende beheersen 

om deze nieuwste vormen media die er zijn 

effectief in te zetten. De grootste groep echter 

staat ambivalent over de mogelijkheden en gaat 

liever uit van beperkingen.

Digitale presentie
Chatkathedralen, twittervieringen, spirituele 

blogs, evangelisatie via Facebook. We kunnen 

niet zeggen dat christenen zonder creativiteit 

nieuwste media inzetten voor de kerk. Een 

eerste werkmodel is het concept digitale 

presentie, dat cultuurtheoloog Frank Bosman 

en ik hebben uitgewerkt (WKO, 2011). 

De Vaticaanse documenten Kerk en Internet 

en Ethiek en internet uit 2002 geven nog steeds 

een actueel en realistisch beeld van de relatie 

tussen kerk en internet. Kerk en internet is een 

optimistisch vervolg op Communio et Progressio 

en schetst de tweevoudige doelen die de kerk 

heeft als het gaat om media: 

‘Samenlevingsopbouw op lokaal, nationaal 

en regionaal niveau is in het algemeen 

belang en een geest van solidariteit. Gezien 

het grote belang van sociale communicatie 

zoekt de Kerk een eerlijke en respectvolle 

dialoog met hen die verantwoordelijk zijn 

voor de communicatiemedia – een dialoog 

die met name op mediabeleidvorming 

betrekking heeft. Van de zijde van de Kerk 

omvat deze dialoog pogingen om de media te 

begrijpen – hun doelstellingen, procedures, 

vormen en genres, interne structuren en 

modaliteiten – en om steun en bemoediging 

aan te bieden aan hen die bij het werk van 

de media betrokken zijn. Op basis van 

deze betrokkenheid en steun wordt het 

mogelijk zinvolle voorstellen te doen voor 

het opruimen van obstakels voor menselijke 

vooruitgang en de verkondiging van het 

evangelie.’

Het is de betrokkenheid voor samenlevings

opbouw en de verkondiging van het evangelie 

die het Vaticaan centraal stelt. Nu zijn er 

veel meer handelingen en activiteiten te 

bedenken: getuigen, vermaak, discussiëren, 

delen of pastoraat bedrijven bijvoorbeeld. 

Wat ze gemeen hebben is dat ze werken 

vanuit een houding van digitale presentie. 

Congruent aan de definitie die Baart geeft aan 

het begrip presentie is ‘digitale presentie’ te 

definiëren als een nieuwe manier van werken 

voor christelijke professionals om in een 

ontvangende houding ten eerste aanwezig te 

zijn op interpersoonlijke communicatievormen 

als sociale media en andere webdiensten. Vanuit 

de aanwezigheid ontstaat – met eenzelfde 

vakmanschap, subtiliteit, trouw en praktische 

wijsheid die Baart noemt – de context waarin 

geloofsgesprekken kunnen worden ingesloten. 

	 Digitale presentie is geenszins een passieve 

activiteit. Succesvolle voorbeelden van 

sociale media-initiatieven zijn vooral die 

personen, bedrijven of organisaties die niet 

zendergericht zijn, maar een ontvangende, 

luisterende houding aannemen. Dat sluit aan 

bij de presentietheorie van Baart, die vóorstaat 

dat een zorggever de ander toegewijd is. Een 

succesvolle kerkelijke professional zou in eerste 

instantie veeleer een ontvanger en een deler van 

informatie willen zijn. Hij of zij deelt zijn leven 

met mensen uit zijn digitale omgeving. Dat wil 

zeggen dat hij of zij aanwezig is, als particulier 

of in naam van zijn of haar gemeenschap, in 

de digitale ruimte: surfen, mailen en actief zijn 

op sociale netwerksites als Facebook, LinkedIn, 

Hyves en Twitter. 

Podcastpriester Roderick Vonhögen
Een eerste voorbeeld van zeer succesvolle 

digitale presentie is ‘podcastpriester’ Roderick 

Vonhögen. Podcastpriester is een beperkte 

term, want Vonhögen doet veel meer met 

nieuwste media. Hij heeft geblogd, onderhoudt 

drie twitteraccounts, een youtubekanaal, een 

podcast en werkt voor radio en televisie. In zijn 

innerlijke houding stelt hij Jezus centraal. In de 

media die hij gebruikt, wil hij precatechetisch 

te werk te gaan. Naar buiten toe is hij expliciet 

zichtbaar als priester, maar heeft hij het over 

alledaagse onderwerpen. Star Trek, hardlopen, 

overgewicht. Hij kiest daarbij onderwerpen 

waar mensen mee zitten. ‘Daar vind je dus 

een mogelijkheid om zowel die oppervlakkige 

laag los te wroeten maar ook om de ploeg wat 

dieper in de aarde te steken’ (Van den Berg 

2011, 76).

	 Vonhögen initieerde in 2001 ‘Rorate’ en 

beoogde er een digitale nieuwsdienst en 

ontmoetingsplaats mee. Rorate groeide onder 

zijn leiding uit tot één van de meer prominente 

katholieke websites in Nederland. Na zijn 

vertrek bij de stichting vervlakte de aandacht en 

kwaliteit. In 2005 werd de Amersfoortse priester 

bekend van zijn indringende podcasts vanuit 

het Vaticaan. Het is zijn eerste internationale 

productie. Er zijn in die tijd zeer weinig 

katholieke podcasts. Het doel van de podcasts is 

om zo breed mogelijk katholieke thema’s, films 

en games voor gelovigen en niet-gelovigen te 

bespreken.

	 De afleveringen 1 tot en met 32 van ‘The 

Catholic Insider’ vormen de wereldwijde 

‘doorbraak’ van Vonhögen. Een hip 

muziekje is de leader van het katholieke 

podcastprogramma. ‘Pope John Paul II is close 

to death’, zegt de priester met bedrukte stem 

op 1 april 2005. Vanuit het Nederlands college 

bericht Vonhögen als burgerjournalist over de 

Chatkathedralen, twittervieringen, 
spirituele blogs, 

evangelisatie via Facebook

Via digitale presentie en
vanuit christelijke inspiratie 

een brug slaan 



3 1praktijk3 0 h a n d e l i n g e n  2 0 1 2   I   3

slechte gezondheid van de paus, het hartfalen 

en uiteindelijk zijn overlijden en begrafenis. 

Hij doet verslag van zijn reis naar Rome, over 

wat er op het Sint Pietersplein gebeurt, het 

afsluiten van het plein, de journalisten en doet 

live verslag van alle treurige gebeurtenissen 

die in Rome plaatsvinden. De podcast 

krijgt een enorme respons, tussen al het 

massamediageweld op televisie en in kranten. 

	 Niettemin past het zeer bij de priester die 

dan al enkele jaren actief is, en in de jaren 

zijn stem internationaal ziet weerklinken. Hij 

wint met de podcasts internationale prijzen 

en bereikt miljoenen niet-katholieken met 

zijn digitale presentie. Mensen vinden zijn 

aanpak verfrissend en persoonlijk. ‘Ik luisterde 

naar de verschillende emoties van deze jonge 

priester tussen de rouwende mensen. Dat was 

een geheel nieuwe ervaring die anders was dan 

massamedia, meer betrokken en direct’, zegt 

reviewer Seth Anderson in 2006.

	 Vonhögen is een vroeg voorbeeld van digitale 

presentie. Je zou kunnen betogen dat hij geen 

ontvangende houding heeft. Hij is immers via 

een podcast aan het uitzenden. In de loop der 

tijd verandert Vonhögens interpersoonlijke 

communicatie van een klassieke ‘persoonlijke 

zender’ naar een ‘ontvangende zender’: op 

basis van de vele e-mails die hij krijgt, vormt 

de inhoud van de podcastserie zich. Bij de 

zaligverklaring van paus Johannes Paulus 

II, in 2011, is dit goed te zien. De priester 

beantwoordt op televisie, in podcasts of 

persoonlijk in e-mails vragen die via Facebook 

en Twitter binnenkomen over de paus, de 

zaligverklaring of over het katholiek geloof in 

het algemeen.

Missionair werker Janneke Nijboer
Een ander voorbeeld van digitale presentie 

is dominee Janneke Nijboer. Zij was tot deze 

maand als missionair werker actief in Breda 

bij Noorderlicht. Nijboer noemt zichzelf 

een ‘e-chick met een heilige missie’ en vindt 

daarmee veel weerklank in de hippe social 

media scene van Amsterdam. Ook Nijboer is 

expliciet religieus aanwezig, door te twitteren 

over PKN-zaken, interreligieuze dialoog 

en bemoediging. Op haar website Spelen 

met geloof (www.noorderlichtbreda.nl), 

die vorig jaar de prijs voor beste christelijke 

website won, probeert ze vanuit haar eigen 

inspiratiebronnen mensen te bereiken. Dat 

gebeurt door te twitteren, chatsessies via de 

website, youtubefilmpjes en een blog. Een van 

de kernwaarden van het missionair concept is 

verbinden ‘om samen te praten, stil te zijn, te 

bidden’.

Bridging en bonding
Wat Nijboer en Vonhögen exemplarisch 

gemeen hebben is dat ze interpersoonlijke 

media persoonlijk gebruiken, expliciet religieus 

zijn en beiden in een ontvangende houding 

staan. Vonhögen doet dat via een mengeling 

van podcast, twitter en televisieprogramma’s 

nationaal en internationaal. Nijboer werkt 

lokaal als missionair werkster en zoekt naar 

connectie en conversatie met de lokale 

gemeenschap.

	 Deelnemen vanuit digitale presentie is op 

Interpersoonlijke media persoonlijk 
gebruiken, expliciet religieus zijn 

en een ontvangende houding 

dit, persoonlijke, niveau het eenvoudigst. Je 

maakt een twitteraccount aan, je verbindt je 

met andere twitteraars, en je gaat in 140 tekens 

al converserend de verbinding aan. Het leggen 

van verbindingen is verminderd te zien bij de 

meeste dominees, concludeert Martinus (2011). 

Dominees hebben ‘weinig met gemeenteleden 

via het medium (…) Er wordt voornamelijk 

over de mogelijkheden met elkaar gesproken, 

maar nog niet in de praktijk gebracht.’

	 In haar overigens lezenswaardige 

masterscriptie komt Martinus tot een 

drieslagtypering: de ideologische twitteraar, de 

zichtbare dominee en de missionaire dominee. 

Het probleem van typeringen in het algemeen 

is dat ze nuanceringen weglaten. Vanuit mijn 

visie op digitale presentie is de typering om 

andere redenen problematisch. Een dominee 

die twittert is a priori zichtbaar en vanuit eigen 

ideologie werkzaam. Hij of zij kan mogelijk 

missionair zijn; in ieder geval is hij of zij 

getuigend van het werk dat de dominee doet en 

wat zijn of haar inspiratiebronnen zijn en dat is 

ook een vorm van missionair werken. 

	 Liever zou ik een onderscheid willen maken 

in geloofsprofessionals die de nadruk leggen 

op bridging ten opzichte van collegae die 

eerder geneigd zijn het perspectief van bonding 

te kiezen, al dan niet van nature. Nijboer 

en Vonhögen slagen erin de brug te slaan 

om andersdenkenden met hun christelijke 

inspiratie te verbinden vanuit hun digitale 

presentie.

Critici zullen kunnen zeggen dat dialoog met 

zo weinig ruimte en context weinig werking 

heeft. In zijn laatste twee boodschappen 

voor wereldcommunicatiedag brak paus 

Benedictus XVI een lans voor sociale media. 

Zonder Twitter of Facebook expliciet te 

noemen, zei de paus vorig jaar dat ‘de nieuwe 

technologieën niet alleen de manier waarop 

wij communiceren veranderen, maar ook de 

communicatie zelf. Zozeer zelfs dat het kan 

worden gezegd dat we leven in een periode van 

grote culturele transformatie. Dit betekent dat 

de verspreiding van informatie en kennis de 

geboorte is van een nieuwe manier van leren 

en denken, met ongekende mogelijkheden voor 

het aanknopen van relaties en het opbouwen 

gemeenschap’ (Paus Benedictus XVI, 2011). 

Het is een indirecte verwijzing naar sociale 

netwerksites als Hyves, Facebook of LinkedIn 

waar relaties en opbouwen van virtuele 

gemeenschappen de kernfunctie betreft. Dit 

jaar voegde de paus aan dat rijtje Twitter 

toe. In een genuanceerde boodschap over de 

fundamentele verhouding tussen gesproken 

woord en stilte vond Benedictus dat je in 

beknopte zinnen (lees: een tweet) diepzinnige 

gedachten of bijbelverzen kunt delen.

Werkmodel digitale werken van 
barmhartigheid
Een tweede denkrichting is het werkmodel 

digitale werken van barmhartigheid, dat ik zelf 

poneer als effectief middel om als christelijke 

professional werkzaam te zijn op internet. 

Bekend zijn de lichamelijke en geestelijke 

werken van barmhartigheid die hun oorsprong 

vinden in Matteus 25, 25-35: ‘Want Ik had 

Het web is sociaal geworden 
en mensen werken vaak 

belangeloos mee

l



3 3praktijk 3 2

honger en jullie hebben Me te eten gegeven, 

Ik had dorst en jullie hebben Me te drinken 

gegeven, Ik was vreemdeling en jullie hebben 

Me opgenomen.’ In het bijbelvers worden de 

schapen van de bokken gescheiden en geeft 

Jezus de verzekering ‘alles wat je niet voor 

één van deze minsten hebt gedaan, heb je 

ook niet voor Mij gedaan.’ Zij zullen naar de 

eeuwige straf gaan, maar de rechtvaardigen 

naar het eeuwig leven.’ Een hoge ‘claim’ ligt 

hier voor ons, die mijns inziens een vertaalslag 

zou moeten hebben naar dat nieuwe, digitale 

continent. 

Digitale noden
Digitale werken van barmhartigheid houden 

in, dat we op zoek moeten gaan naar de noden 

die door internetgebruik ontstaan en daar 

antwoord op geven dan wel om andere noden 

die via internet in beweging in kaart te brengen. 

Ik noem vier voorbeelden.

	 Een aantal noden zijn overbekend: verslaving, 

stress, verminderen van sociale activeren of 

het niet meer (goed) kunnen bepalen van het 

waarheidsgehalte. Een bekend internetgrapje 

is de uitspraak van Abraham Lincoln dat ‘het 

probleem van internet is, dat je niet meer weet 

wat waar of niet waar is’. 

	 Zo komt verslaving veel voor. In de Verenigde 

Staten bestaan twitterklinieken en verenigingen 

van ‘anonieme twitteraars’. Zoals compulsief 

e-mailen bestaat, is er ook compulsief twitteren: 

het onnodig vaak checken van e-mail, 

facebookstatussen en tweets is een teken van 

verslaving. Mensen met internetverslaving 

ervaren stopstress: het niet meer kunnen 

stoppen met facebooken, chatten of het 

onvermogen een moment van twitterstilte of 

computerstilte in te lassen. Wilhelm Hofman 

van de Universiteit van Chicago deed recent 

onderzoek onder 205 mensen tussen de 18 en 

85 jaar uit het Duitse Würzburg. De deelnemers 

kregen zeven keer per dag een berichtje waar ze 

op konden reageren of ze het onweerstaanbare 

verlangen hadden ervaren om te facebooken of 

te twitteren. Uit het onderzoek blijkt volgens 

Hofmann dat naarmate de dag vordert, de 

wilskracht van mensen afneemt om compulsief 

mobiel internetgedrag tegen te gaan. Zijn 

onderzoek wordt binnenkort in Psychological 

Science gepubliceerd, meldt The Guardian. 

	 Een tweede voorbeeld is volgdrang, dat 

kan leiden tot stalking of andere vormen van 

agressief digitaal gedrag. Volgdrang is het 

obsessief checken van uitingen van mensen die 

je volgt. Het is onschuldig om de hyvespagina 

van een vriend te bezoeken, het wordt minder 

onschuldig als dat vaak gebeurt en het is 

obsessief als niet alleen statussen worden 

gecheckt, maar daar volop op wordt gereageerd 

en uitingen van anderen worden vastgelegd. 

Voorbeelden van barmhartigheid
Ik wil nu twee voorbeelden aanhalen waarin 

het werk van barmhartigheid langs digitale 

weg plaatsheeft. Een eerste voorbeeld is het 

Benedictus: ‘Ook in beknopte 
zinnen (lees: een tweet) 

kun je bijbelverzen delen’

Pen-en-penseeltekening (ca. 1648/50), Rembrandt,  

Museum Boijmans Van Beuningen, Rotterdam >

l



3 5praktijk3 4 h a n d e l i n g e n  2 0 1 2   I   3

bisdom Padua dat via sociale media opriep 

om geld en voedsel in te zamelen voor de 

behoeftigen in de Italiaanse stad. Het jaarlijkse 

voedselbankproject kreeg een nieuwe impuls 

doordat mensen op Twitter en Facebook 

werden gevraagd deel te nemen.

	 Een tweede voorbeeld is de blinde Keniaanse 

student Samuel Wambua. Het was vrij 

uitzonderlijk dat Wambua naar de universiteit 

kon. Op een dag trof een voormalige klasgenoot 

van hem, blogger Tom Makau, de student aan 

als blinde straatverkoper. Wambua vertelde 

Makau hoe hij geen sponsors vond om te 

gaan studeren. De perspectieven waren slecht. 

Makau lukte het met enkele mensen via een 

facebookgroep en via Twitter veel geld in 

te zamelen zodat Wambua zijn studie kon 

voortzetten. Een forse geldschieter was een 

katholiek priester die van het initiatief hoorde.

	 Alle voorbeelden van ‘digitale werken van 

barmhartigheid’ laten zien hoe internet werkt 

als middel om mensen in beweging te brengen 

zich voor anderen in te zetten. Voor kerkelijke 

professionals kan bij de voorbeelden van 

verslaving of volgdrang een uitdaging liggen 

om hulp aan te bieden, zoals het evangelie 

van Matteus dat noemt. Zoals e-mailpastoraat 

voorziet in een reactieve vorm van één-op-één 

pastorale zorg of counselling, kan sociale-

mediapastoraat een interactief werk van 

barmhartigheid zijn. 

	 Het is niet al te moeilijk te signaleren dat 

iemand uit je twitterkring wel erg vaak op 

Twitter zit, en daarbij niets over privé of sociaal 

leven uit, of vooral reageert op mensen die hij 

of zij niet volgt zonder enige reactie te krijgen. 

Het werk van barmhartigheid bestaat eruit 

deze mensen op te zoeken en pastorale zorg 

aan te bieden, na een goede introductie en door 

checks en balances te plegen. 

	 Het kan ook kleinschaliger en zeer concreet, 

zoals het voorbeeld van het bisdom Padua of de 

Keniaanse student laat zien. Het voor menigeen 

verrassend positieve aan sociale media is, dat 

het web sociaal is geworden en mensen vaak 

belangeloos meewerken. Naastenliefde is een 

christelijke oproep, die impliciet door iedereen 

met een social media-account kan worden 

toegepast.

	 De voorbeelden die ik noem, zijn beperkt 

tot christelijke voorbeelden: van Roderick 

Vonhögen tot de Keniaanse blogger Tom 

Makau. Buiten het christelijke ‘speelveld’ zijn 

nog honderden aansprekende voorbeelden 

te vinden. Alledaagse voorbeelden, waarin 

mensen elkaar helpen als de NS geen treinen 

laat rijden vanwege de sneeuw, of extreme 

voorbeelden, waarin twitteraars iemand met 

zelfmoordneigingen op andere gedachten weten 

te brengen.

‘Wees niet bang’ 
Vanuit de werkmodellen digitale presentie en 

digitale werken van barmhartigheid heb ik 

gepoogd een theoretisch kader te schetsen hoe 

christelijke professionals te werk kunnen gaan. 

Koudwatervrees of onbekendheid met het 

medium zijn vraagstukken die zijn op te lossen. 

We weten ons gesteund door meerdere bijbelse 

opdrachten. Christelijke participatie op sociale 

media komt voort uit de evangelische oproep 

uit Marcus 16, 15. Daar lezen we: ‘En Hij zei 

tegen hen: Trek heel de wereld rond en maak 

aan ieder schepsel het goede nieuws bekend’,  

en het is mijn overtuiging dat daar ook 

de digitale wereld mee wordt bedoeld. De 

houding daarbij is pauliaans: ‘Wees niet bang’ 

(Handelingen 18, 9).

Literatuur
Berg, E. van den (2011). Handboek Kerk en Internet. 

Heeswijk: Uitgeverij Abdij van Berne.
Bosman, F.G. & Berg, E. van den (2011). Present! Een 

werkmodel van digitale presentie voor kerkelijke 
professionals. Nieuwsbrief WKO, 12 juli 2011.

Makau, T. How social media changed a blind man’s 
fortune (2012). S.l: Tommakau.com.

Martinus, M. (2011). Twitterende dominees. Geloven 
in sociale media. 

Paus Benedictus XVI (2011). Message of His 
Holiness Pope Benedict XVI for the 45th World 
Communication. Vaticaanstad: s.n. 

Paus Benedictus XVI (2012). Message of His 
Holiness Pope Benedict XVI for the 46th World 
Communication Days. Vaticaanstad: s.n. 

Vonhögen, R. (2002). The Catholic Insider Podcast. 
S.l.: Learn Out Loud. 

Drs. Eric van den Berg is mediawetenschapper 
en als zelfstandig ondernemer actief in het 
werkveld religie en internet, onder andere voor de 
Bisschoppenconferentie en de Protestantse Kerk 
in Nederland. Hij schreef het Handboek Kerk 
en Internet en blogt over geloof en internet op 
Internetspiritualiteit.nl. Later dit jaar verschijnt van 
zijn hand het Handboek Kerk en Social Media.
info@isimedia.nl

l



in beeld 3 7

i n  b e e l d   |   C o r j a  M e n k e n - B e k i u s

3 6 h a n d e l i n g e n  2 0 1 2   I   3

Hollen of stilstaan

Marius van Dokkum (1957) is een schilder die verhalen vertelt tot lering en vermaak 

van de kijker. Zijn schilderijen zijn kleine illustraties bij het leven van alledag, met bij 

voorkeur eenvoudige mensen in de hoofdrol. Van die mensen heeft hij een welwillende 

karikatuur geschetst, zodat je onwillekeurig in de lach schiet. Het vermaak staat voorop. Maar 

Van Dokkum wil meer. Hij is een cabaretier onder de schilders, die zijn typetjes opvoert om een 

kritische boodschap over te brengen. Daarmee sluit hij aan bij een aloude Hollandse traditie van 

‘boertige’ schilderijen (Jan Steen, Van Ostade en anderen). 

Op dit schilderij valt het oog allereerst op de hollende man op de voorgrond. Hij houdt een 

telefoon tegen het kale hoofd terwijl hij tegelijkertijd op zijn horloge kijkt. Hij is in grote haast 

onderweg. Zijn dikke buik suggereert dat hij aan dit soort lichaamsbeweging niet gewoon is. Dit 

wordt onderstreept door zijn merkwaardige kleding: een overhemd met stropdas, boven een korte 

broek en sportschoenen, waarvan in de vaart een veter is losgeschoten. De Nederlandse titel luidt: 

Hollen of stilstaan. In de Engelse vertaling is dat Beating the Clock geworden, terwijl de Duitse 

varieert met: Rennen oder verrennen. Dat zijn drie interpretaties.

De Nederlandse titel heeft mijn voorkeur vanwege de vele contrasten in het beeld. Op de 

achtergrond staat een file vol vrachtauto’s stil op de snelweg. Het verkeer zit muurvast. De hollende 

man lijkt een chauffeur die per se een doel moet halen. Het mobieltje is zijn redding. Het contrast 

wordt versterkt door de volle maan die roerloos aan de hemel staat, tussen overal heen schietende 

vliegtuigstrepen. Aan de horizon rijst de stad van de mens op. En dan die twee paardjes, die vredig 

in een bloemenwei staan. Verbaasd zien zij dit alles aan. 

Corja Menken-Bekius (dr. C.J.) is theoloog en oud-redacteur van Handelingen.

menkenbekius@hetnet.nl

‘Hollen of stilstaan’, Marius van Dokkum, 2007, olieverf op paneel, 35 x 35cm >

l



3 9essay

E S S A Y   |   A a d  H o f l a n d

Hoe nodig is de protestantse digikerk Mijnkerk.nl die dit jaar als 
missionaire pioniersplek wordt gestart, vraagt masterstudent Aad 
Hofland zich af na een onderzoek. De hoeveelheid zinzoekers op het 
web lijkt het plan te rechtvaardigen, maar trekt zo’n digitaal ‘thuis’ 
niet eerder de al actieve leden dan de mensen aan de rand of zelfs 
daarbuiten?

Internet als  
religieuze ruimte

I s het fair om te suggereren dat onze 

fascinatie met de virtuele werkelijkheid een 

signaal is van onze desillusie met  

het postmoderne, het gefragmenteerde, het 

onzekere? ... Als je dat zo beschouwt, kan in 

feite onze wens naar het virtuele ten minste 

gedeeltelijk worden gezien als een honger naar de 

werkelijkheid – naar een besef van betekenis, orde 

en vorming van en in ons eigen werkelijke leven. 

	 Indien religie gaat over het vinden van betekenis, 

orde en een besef van voorspelbaarheid – indien 

het gaat over de verbeelding hoe de wereld zou 

moeten zijn – indien het gaat over verhalen 

die ons leven bezielen zoals rituelen die ons 

bewustzijn vormen, en manieren van interactie die 

bepalen wie ze zijn, dan lijkt het mij dat virtuele 

betrokkenheid precies dezelfde dingen doet. 

Onze wens tot een steeds grotere verdieping, die 

gebonden is aan een structuur en orde die juist 

van die verdieping komt, kan een signaal zijn van 

honger naar de werkelijkheid en dat suggereert  

een religieuze functie voor een van onze meest 

populaire tijdverdrijven te zijn geworden. 

(Wagner 2012, 14, in eigen vertaling)

Mijnkerk.nl
De aanleiding tot dit essay is het feit dat het 

Dienstencentrum van de Protestantse Kerk in 

Nederland (PKN) in Utrecht voornemens is in 

het kader van de missionaire pioniersplekken in 

Nederland een driejarig project te stichten: de 

protestantse digikerk Mijnkerk.nl, waarvan de 

presentatie dit jaar zal plaatsvinden. Want, zo 

zegt de PKN, de pioniersplekken moeten divers 

h a n d e l i n g e n  2 0 1 2   I   3

l

Internet en contextualiteit … voorbij aan  
generalisaties



4 1essay4 0 h a n d e l i n g e n  2 0 1 2   I   3

l

zijn van opzet. Via trial and error zal uitgezocht 

moeten worden wat kan gaan werken. 

	 De belangrijkste aanleiding tot dit besluit 

is dat de kerk in deze seculiere tijd lijkt te zijn 

weggegroeid van het alledaagse leven van veel 

mensen in deze maatschappij. Mijnkerk.nl 

zou een kerk moeten worden waar bezoekers 

zich thuis weten. De PKN wil zich volgens 

het projectplan vanuit het evangelie richten 

op het vormen van een gemeenschap met 

buitenkerkelijken. Men wil missionair bezig zijn 

en niet wachten tot mensen zelf komen, maar 

actief mensen opzoeken met het evangelie van 

Jezus Christus om met hen een kring om Hem 

heen te vormen. 

	 Erkend wordt dat het bijzonder moeilijk is 

om buitenkerkelijken bij een of andere vorm 

van kerk te betrekken. Het gaat daarom in 

principe om de nominale, de niet-actieve leden 

(mondelinge toelichting 6 maart 2012), mensen 

die een herinnering hebben aan het christelijk 

geloof en mogelijk weer daarbij betrokken 

willen raken. De PKN hanteert voor dit 

project een web 2.0-benadering van internet, 

waarin internet wordt gezien als een sociale 

ontmoetingsplek. Men meent dat er op het 

gebied van netwerk en community-vorming nog 

een wereld te winnen is. 

	 De plannen van de PKN om online actief te 

worden zijn eigentijds en ambitieus. Niettemin 

is het de vraag of de PKN zich bij haar besluit 

tot het stichten van een digikerk niet te veel 

laat leiden door een al te optimistische en 

utopische kijk op de mogelijkheden van kerk-

zijn in een digitale context – preciezer, een 

al te optimistische kijk op de betekenis die 

die buitenkerkelijken en nominale leden er 

mogelijk aan ontlenen – als deze groep al zou 

participeren in deze digitale kerk. De PKN lijkt 

bij de perceptie van het potentieel van internet 

voorbij te gaan aan de culturele context van de 

potentiële gebruiker – de nominale gebruiker – 

die internet mogelijk voor religieuze doeleinden 

gebruikt, maar juist vanwege de specifieke 

religieuze doeleinden die men nastreeft, de 

digikerk van de PKN links zal laten liggen. 

De offline context
Voorbijgaan aan de specifieke offline context 

van de internetgebruiker is een constante 

in de perceptie die velen van de sociaal-

culturele betekenis van internet hebben – niet 

in de laatste plaats in het wetenschappelijk 

onderzoek naar religie en internet. Met name 

de beginjaren van het onderzoek werden 

gekenmerkt door een euforische en utopische 

perceptie.

Voorbeeld: RefoAnders
In zijn onderzoek onder orthodox-protestantse 

homo’s en hun betrokkenheid bij het forum 

RefoAnders stelt De Koster (2008) dat veel 

van deze homo’s dit forum typeren als een 

‘toevluchtsoord’. De leden van RefoAnders 

die niet zelden worstelen met stigmatisering, 

isolering en eenzaamheid, omarmen de 

gemeenschap van RefoAnders op het internet, 

omdat de opgedane ervaringen hen een houvast 

geven en iets wat hen gezamenlijk bindt in de 

interactie met de offline situatie. In de context 

van de homoseksuelen, en dan specifiek 

toegespitst op de groep orthodoxe protestantse 

homoseksuelen, helpen de ervaringen die bij 

RefoAnders worden opgedaan hen het leven 

in de offline situatie te verbeteren of, anders 

gezegd, aan te vullen en te ondersteunen.

	 Opvallend is echter dat niet alle betrokkenen 

bij RefoAnders een even grote betekenis 

toedichten aan de gemeenschap van gelijk

gezinden die online ontstaan is. Juist degenen 

die offline sterk gestigmatiseerd worden, 

hechten een grotere waarde aan de gemeenschap 

online en hebben een uitgesproken gevoel van 

‘belonging’, maar degenen bij wie de participatie 

alleen is gerelateerd aan het aan de orde stellen 

van praktische vragen, kennen een dergelijke 

emotionele benadering niet; zij zien RefoAnders 

wel als een ‘tweede huis’, maar niet als een deel 

van hun leven. De betrokkenheid bij een, in 

dit geval, religieuze gemeenschap, wordt sterk 

bepaald door de offline context. 

Voorbeeld: moslimjongeren in Gouda
Een artikel van De Koning (2008) over internet 

en identity politics van een minderheidsgroep, 

Marokkaans-Nederlandse moslimjongeren in 

Gouda, is een ander goed voorbeeld waarbij 

de offline context betrokken is op de online 

situatie. De Koning probeert helder te krijgen 

hoe jongeren zich op basis van het virtuele 

repertoire kennis over de islam en ideeën over 

moslim-zijn eigen maken. Hij probeert aan te 

tonen dat offline en online op elkaar betrokken 

moeten zijn. De ervaringen van jongeren online 

beïnvloeden hun perspectief op de wereld 

daarbuiten, en de ervaringen in de offline 

wereld beïnvloeden hun activiteiten op internet. 

De ouders van de jongeren zouden met hun 

vragen naar de imam gaan, maar jongeren doen 

dat niet; zij hebben er kennelijk niet zoveel 

vertrouwen in en zij willen zich meer oriënteren 

via het internet. Op het internet kunnen ze dat 

vaak anoniem doen en dat biedt hen een vrij 

gevoel om zich te uiten. Zij willen de offline 

ervaringen in de online sfeer bespreken en 

daarbij worden verschillende dimensies van de 

moslimidentiteit op elkaar betrokken. 

	 Een van de belangrijkste aspecten is dat 

jongeren op internet informatie zoeken over 

de islam en maatschappelijke vraagstukken 

die moslims betreffen (De Koning 2008, 277). 

Ze zoeken naar een islam in de Nederlandse 

context, een islam die bij hen past. Het gaat 

over vragen als hoe men een goede moslim 

moet zijn en op welke manier de verleidingen 

van de Nederlandse samenleving moeten 

worden weerstaan. Daarbij worden de jongeren 

sterk geleid door behoefte aan erkenning en dat 

ze ertoe doen. 

	 Wat uit het onderzoek van De Koning ook 

duidelijk wordt is dat de jongeren al bepaalde 

ideeën hebben voordat ze het internet opgaan 

en dat dit mede hun activiteiten op internet 

beïnvloedt. De Koning constateert dat een 

groot deel van de activiteiten van jongeren 

op internet te maken heeft met interne 

gedragsvoorschriften en dat veel sites te 

zien zijn als alternatieve kennisbronnen ten 

opzichte van de mainstream organisaties. Het 

internet stelt jongeren in staat hun eigen beeld 

Zin-surfers zoeken verdieping 
van eigen geloof en verbreding 

van geloofsbeleving

Religie online lijkt 
eerder supplement 

dan vervanging



4 3essay4 2 h a n d e l i n g e n  2 0 1 2   I   3

l

te vormen van wat islam precies inhoudt. De 

onderzochte groep Marokkaans-Nederlandse 

jongeren in Gouda zoekt daarbij vooral naar 

mensen die hun ideeën al delen. Ze kunnen 

daarvoor de geschikte bronnen verzamelen en 

zo meer zeker staan in hun identity politics met 

derden. De uitkomsten van het surfgedrag op 

internet kunnen een ondersteuning zijn van 

de offline situatie, het draagt mede bij aan het 

gevoel moslim te zijn en is tevens een poging 

om een betere moslim te worden.

Zinzoekers en de digitale kerk
De onderzoeken van De Koning en De Koster 

maken duidelijk dat de betekenis en het 

gebruik van internet sterk samenhangen met de 

offline context van gebruikers. Een dergelijke 

contextualisatie is van belang, om niet tot al te 

generaliserende uitspraken te komen over ‘hét’ 

gebruik van ‘hét’ internet. Dit geldt niet alleen 

voor wetenschappelijke onderzoekers, maar ook 

voor de religieuze entrepeneurs die online actief 

willen zijn en mensen aan zich willen binden. 

De contextualiserende vraag wie de potentiële 

bezoeker is van de digikerk, wat hem of haar 

beweegt om deze kerk te bezoeken, en welke 

betekenis hij of zij aan online participatie in 

deze digikerk hecht, gaat in die zin vooraf aan de 

vraag of er überhaupt markt is voor een digikerk.

Onderzoek Stichting Zinzoekers op het Web

Onderzoek lijkt de vraag naar een digikerk 

positief te bevestigen. Benschop en Menting 

(2012, 58-75) doen in hun recent verschenen 

boek verslag van een onderzoek van de 

Stichting Zinzoekers op het Web dat aanleiding 

geeft om te denken dat veel mensen hun 

zoektocht naar zin online gestalte geven. Het 

onderzoek wilde achterhalen wat zinzoekers 

doen op het internet, hoe zij opereren, hoe zij 

communiceren en met wie zij contacten leggen 

en hoe door hun ervaringen in de virtuele 

ruimte van het internet hun geloofsbeleving is 

veranderd. 

	 Het is een van de weinige onderzoeken 

die wat meer duidelijkheid geven over het 

surfgedrag van zinzoekers. Aan het onderzoek 

hebben 248 respondenten meegewerkt, 

die uit meer dan veertig verschillende 

kerkgenootschappen, religieuze organisaties 

of spirituele gemeenschappen komen. Van 

hen geeft 74 procent aan religieuze sites te 

bezoeken. Een kleine meerderheid van 55 

procent zegt dat door het gebruik van internet 

hun leven veranderd is. Velen spreken dan in 

termen over verdieping van hun eigen geloof en 

verbreding van hun geloofsbeleving – woorden 

overigens die in de vraagstelling voorkwamen. 

De antwoorden die bij ‘verdieping’ gegeven 

worden, hebben meer met de technische 

mogelijkheden van internet te maken, zoals 

toegang tot betere achtergrondinformatie, 

dan met de inhoudelijke kant van het geloof. 

Bij ‘verbreding’ zegt men een wijdere blik te 

hebben gekregen, nieuwe mensen te hebben 

ontdekt, en dat men verder is gaan kijken dan 

het traditionele geloven en dat het ook het 

geloof aanzienlijk verbreed en daardoor ook 

versterkt heeft. 

	 Het onderzoek geeft aanleiding te denken 

dat er een markt is voor een digikerk. 

Hoewel hier in dit onderzoek sprake is 

van een ogenschijnlijk correcte vorm van 

contextualisering, is de onderzochte groep te 

heterogeen en is er geen uitsplitsing gemaakt 

naar de belangrijke denominaties en bovendien 

geen onderscheid gemaakt tussen actieve 

en nominale leden. Bovendien, zo stellen 

Benschop en Menting, is tachtig procent van 

de respondenten hoogopgeleid en zijn het 

‘activistische’ zinzoekers. Mogelijk heeft dat te 

maken met het feit dat de online enquête via de 

site zinzoekers.nl diende te worden ingevuld, 

een website die vermoedelijk meer personen 

trekt die sterk betrokken zijn op het ‘zin zoeken’ 

op het web. Daarmee wordt mogelijk niet 

de mening weergegeven van de gemiddelde 

zinzoeker. Op basis daarvan zijn vraagtekens 

te plaatsen met betrekking tot de vraag in 

hoeverre de uitkomsten in generale zin mogen 

worden gebruikt.

Een eigen enquête-onderzoek
Een eigen exploratief onderzoek naar PKN-

leden (actief en nominaal) geeft meer zicht op 

de potentiële gebruikers van de digikerk. De 

aanleiding tot dit eigen onderzoek is het feit dat 

het Dienstencentrum van de PKN in Utrecht 

dit jaar een digikerk wil starten. Op basis van 

Amerikaans literatuuronderzoek ben ik tot de 

conclusie gekomen dat het eerder gaat om een 

deel van de actieve leden van kerken die digitale 

kerken en religieuze sites op het internet 

bezoeken, dan om nominale leden. Verder 

zeggen die actieve leden dat zij aan het bezoek 

op internet een bevestiging of versteviging van 

hun geloof ontlenen (Campbell 2007, 261-

277). Over de functie van religie online voor 

de christelijke gemeenschap zegt Campbell 

op basis van onderzoek dat men binnen de 

christelijke gemeenschap religie online ziet als 

een supplement en niet als een vervanging voor 

de betrokkenheid bij de offline kerk. Leden 

nemen deel aan en blijven betrokken bij een 

online gemeenschap ten einde te voorzien in 

specifieke relationele behoeften, zelfs al kan 

deze participatie niet volledig in de wensen van 

religieuze leden voorzien met betrekking tot een 

face-to-face-interactie en een fysieke ervaring 

van de eredienst. Jakobsh (2006, 237-242) stelt 

eveneens dat de participatie aan online religie 

niet meer en niet minder is dan een aanvulling 

op de offline situatie. In een onderzoek in de 

Nederlandse context en specifiek gericht op 

de leden van de PKN probeer ik na te gaan 

in hoeverre de uitkomsten met die van het 

Amerikaanse onderzoek overeenkomen.

	 Het betreft hier een enquête-onderzoek 

uit 2012 onder 325 e-mailadressen die 

aangeschreven zijn met het verzoek om te 

participeren in een online enquête. Daarnaast is 

gevraagd aan de adressanten om de link voor de 

enquête door te sturen naar personen waarvan 

men weet dat ze enige affiniteit hebben met het 

christelijk geloof. De enquête is opengesteld 

voor personen vanaf 18 jaar. Uiteindelijk 

hebben 114 personen van de e-mailadressen en 

78 overige personen de enquête ingevuld. Van 

de respondenten heeft 63 procent een hbo- of 

universitaire opleiding. Van de respondenten 

is 75 procent lid van de PKN: 80 procent actief 

en 20 procent nominaal, en is 69 procent 

hooggeschoold. Uit dit onderzoek blijkt dat van 

de actieve PKN’ers slechts 38 procent religieuze 

Behoefte aan online 
pastorale zorg, bidden 
of getuigen is er amper



essay4 4 h a n d e l i n g e n  2 0 1 2   I   3 4 5

sites bezoekt met als top 4: PKN.nl, Biblija.net, 

EO.nl en Kerknieuws.nl. Bij de nominalen ligt 

het bezoek aan religieuze sites op 25 procent, 

maar hun bezoek gaat maar voor een klein 

deel naar de hierboven genoemde vier sites en 

verder zoekt men naar kennis over religiositeit 

en informatie. 

	 Een ander belangrijk verschil tussen actieve 

en nominale respondenten is gelegen in de 

motivatie waarom men religieuze sites bezoekt. 

Actieve PKN’ers zoeken vaak naar deelname 

aan kerkdiensten of vieringen, willen lezen 

en praten over zingeving, willen contact met 

geloofsgenoten en andersdenkenden, maar 

vooral kennis over vormen van religiositeit 

krijgt veel aandacht. Ongeveer 28 procent is 

ervan overtuigd dat het internet een aanvulling 

of verdieping van het geloof is. Behoefte aan 

online pastorale zorg, bidden of getuigen – 

geijkte kerkelijke activiteiten – is er amper.

	 Op de vraag naar de motivatie om religieuze 

sites te bezoeken is het antwoord van circa 40 

procent van de nominale PKN’ers dat men 

kennis wil verkrijgen over religie en dat er 

behoefte is aan zingeving. De kerk geeft hen 

geen antwoord meer en men mist de mystiek 

in de kerk. Men zoekt gelijkgezinden op het 

internet, daarnaast worden de meer spirituele 

en meditatieve sites bezocht. 

	 Op de vraag aan nominale PKN’ers waarom 

men geen religieuze sites bezoekt, geeft 60 pro

cent van de reacties als antwoord geen interesse, 

er nooit aan gedacht of er geen behoefte 

aan te hebben. Op de vraag waarom actieve 

PKN’ers geen religieuze sites bezoeken, zegt het 

merendeel daar nooit aan gedacht te hebben 

en dat er geen behoefte is aan een verdere 

ontwikkeling, men heeft genoeg aan de kerk. 

	 Op basis van dit onderzoek kan worden 

geconcludeerd dat het vooral actieve, kerkse 

mensen zijn, en dan nog in beperkte mate, 

die op internet religieuze sites bezoeken. Een 

heel klein deel daarvan ziet het internet als 

een ondersteuning of verlevendiging van het 

geloof. De nominale leden, die in feite de 

doelgroep zijn van de digikerk van de PKN, 

lijken weinig religieuze activiteit online te 

(willen) ontplooien, en als men dat al doet 

lijkt men institutionele religie te vermijden. 

Daarmee lijken de nominale leden afstand te 

hebben genomen van het instituut kerk en van 

religie als institutionele vorm van zingeving en 

neigen ze voor een deel meer naar vormen van 

hedendaagse spiritualiteit – ook online.

De vraag is gerechtvaardigd op welke 

optimistische verwachtingen van het internet 

de PKN haar besluit tot het stichten van een 

digikerk heeft gebaseerd? Ligt hier niet het 

generaliserend gevoel van de werking van het 

internet aan ten grondslag? Wat in elk geval 

wel duidelijk wordt, is dat een klein deel van de 

actieve leden in hun surfgedrag ondersteuning 

vindt vanuit de online situatie in de offline 

situatie. Dat gegeven is van belang voor de 

digikerk, omdat er in elke kerk wel zoekers 

zijn, die niet helemaal tevreden zijn met hun 

offline situatie. Maar is daar een digikerk van 

de PKN voor nodig? Bij de beantwoording van 

de enquête wordt aangegeven dat men zich in 

het algemeen elders, dus buiten eigen sites, wil 

oriënteren en kennis wil opdoen. 

	 In dat kader breng ik de hypothese zoals 

verwoord in het begin van dit artikel in: de 

PKN lijkt bij de perceptie van het potentieel 

van internet voorbij te gaan aan de culturele 

context van de potentiële gebruiker – de 

nominale gebruiker – die internet mogelijk 

voor religieuze doeleinden gebruikt, maar juist 

vanwege de specifieke religieuze doeleinden die 

de PKN nastreeft, de digikerk van de PKN links 

zal laten liggen. De oriëntatie van de actieve 

PKN’ers is vooralsnog het enige lichtpuntje 

voor de digikerk. Maar de doelgroep, de 

nominale leden, laat staan de buitenkerkelijken 

die genoemd worden in het projectplan, zal 

waarschijnlijk maar weinig behoefte hebben 

aan de digitale kerk. 

Aanbevelingen 
Op basis van dit artikel zou verder onderzoek 

naar internet als religieuze ruimte aandacht 

moeten besteden aan de volgende vragen:

• �Actieve leden van kerken zijn voor een relatief 

groot deel zinzoekers op het web. Zij zoeken 

naar kennis van en oriënteren zich verder op 

religie. Wat missen zij precies in het aanbod 

van hun kerk?

• �In hoeverre vinden zinzoekers op het web 

ook daadwerkelijk wat zij niet vonden in de 

geïnstitutionaliseerde religie?

• �Sommige nominalen stellen dat zij de mystiek 

missen in de kerk en dat de kerk hen geen 

antwoord meer geeft. Wat betekent mystiek 

voor nominale leden en waarom biedt de kerk 

nominalen geen antwoord meer? 

• �Hoe zien good practices van initiatieven met 

betrekking tot internet/sociale media eruit, die 

een brug vormen tussen institutionele religie 

en hedendaagse spiritualiteit?

Literatuur
Benschop, A., Menting, C. (2012). Zinzoekers op het 

web, internet en de verandering van geloofsbeleving. 
Vught: Uitgeverij Skandalon.

Campbell, H. en Calderon, P. (2007). The Question 
of Christian Community Online: The Case of 
the ‘Artist World Network’. Studies in World 
Christianity, vol. 13, nr. 3, 261-277.

Dawson, Lorne. L. and Cowan, Douglas E. (2004). 
Religion online: finding faith on the internet. New 
York: Routledge.

Hofland, A.M. (2012). De digitale kerk. Nog niet 
gepubliceerde scriptie voor Master Media, Religie 
en Cultuur, Vrije Universiteit Amsterdam.

Jakobsh, Doris R. (2006). Understanding religion and 
cyberspace: What have we learned, what lies ahead? 
Religious Studies Review, Vol. 32, nr. 4.

De Koning, M. (2008). Met het geloof bezig zijn. 
Internet en identity politics van Marokkaans-
Nederlandse moslimjongeren, in: Martijn 
de Koning, Zoeken naar een ‘zuivere’ islam. 
Geloofsbeleving en identiteitsvorming van jonge 
Marokkaans-Nederlandse moslims. Amsterdam: 
Bakker, 261-279.

Koster, W. (2010). Contesting Community Online: 
Virtual Imagery among Dutch Orthodox Protestant 
Homosexuals, Symbolic Interaction, Vol. 33, Issue 
4, 552-577.

O’Leary, S.D. (2005). Utopian and dystopian 
possibilities of networked religion in the new 
millenium, in: Hojsgaard M.T. en Warburg, M. 
(eds), Religion and Cyberspace, Oxon/New York: 
Routledge.

Protestantse Kerk in Nederland (2012). Onderzoek 
van Motivaction naar mentality niveaus: welke 
groepen in de samenleving worden bereikt als het 
gaat om het communiceren van het evangelie en 
welke niet? http://www.pkn.nl/missionair/werk/
missionaire-ronde/Paginas/ (geraadpleegd mei 
2012).

Wagner, R. (2012). Godwired, Religion, Ritual and 
Virtual Reality, Oxon/New York: Routledge. 

Aad (M.) Hofland is masterstudent Media, Religie en 
Cultuur aan de Vrije Universiteit te Amsterdam. 
aadhofland@caiway.nl

l



artikel4 6 h a n d e l i n g e n  2 0 1 2   I   3 4 7

a r t i k e l   |   I n e k e  d e  F e i j t e r

Wanneer dominante media in een cultuur wijzigen, zoals van 
drukpers naar elektronische naar digitale media, brengt dat op allerlei 
gebied verandering teweeg. Wat doen kerken met nieuwe media, wat 
verwachten ze ervan? Leidt dat tot veranderingen, en beperken die 
zich tot communicatie of betreffen die ook het wezen van de kerk 
of theologie? Hoe definiëren ze media en communicatie en welke 
ethische vragen zijn daarmee intrinsiek verbonden? Wat kan er 
eventueel beter? Ineke de Feijter focust op de vraag naar kerkelijk 
beleid ten aanzien van sociale media.

Like it! or not …

In december 2011 riep Time Magazine 

de ‘demonstrant’ uit tot persoon van 

het jaar. Of beter gezegd: de mensen die 

wereldwijd protestbewegingen vormden, 

tegen dictators, onverantwoordelijke leiders, 

corruptie of drugkartels. Mensen die pleinen 

bezetten en financiële instituten aanklaagden. 

De bevolkingen van betrokken landen opgeteld, 

zo becijferde Time, ging het om meer dan 

drie miljard mensen; met een opvallende 

betrokkenheid van jongeren. 

	 Elk van deze ‘revoluties’ kent haar eigen  

context en verhaal; toch zijn er ook gemeen-

schappelijke factoren. Opvallend is de rol van 

informatie- en communicatietechnologie 

(ICT), in het bijzonder sociale netwerken. 

‘Technologie stelde ons in staat om de  

gebeurtenissen te zien’, schrijft Time, ‘en het 

verspreidde het protestvirus, ook al was het 

geen wired revolution. Sociale netwerken waren 

niet de veroorzakers van deze bewegingen, 

maar hielden hen wel levend en verbonden’. 

Naast ‘Arabische lente’ werd er gesproken van 

‘Facebook-revolutie’. 

	 Eén keer eerder verkoos Time Magazine een 

groep mensen als ‘persoon van het jaar’ (sinds 

de invoering van deze verkiezing in 1927): ‘You’, 

in 2006. Met ook toen een verwijzing naar ICT: 

het World Wide Web ‘dat de kleine bijdragen 

van miljoenen mensen bijeenbracht en maakte 

dat ze ertoe deden’. 

	 Naast Time Magazine had ook The Economist 

in december 2011 een opvallende bijdrage over 

sociale media. In de kerstbijlage (17-12-2011) 

wordt de informatieverspreiding tijdens de 

Arabische lente vergeleken met die van Luthers 
l

Kerkelijk beleid en sociale media

< Sander van Mill, ‘De vuist’, Amersfoort



artikel4 8 h a n d e l i n g e n  2 0 1 2   I   3 4 9

gedachtegoed ten tijde van de Reformatie. Het 

artikel trekt parallellen tussen de sociale media 

van nu en de zestiende-eeuwse ‘social media’: 

pamfletten, houtsneden, vlugschriften met  

ironische tekeningen en nieuwsballades (ge-

zongen op vrome melodieën), die zich snel 

verspreidden via sociale netwerken. Multi- 

media dus, met eenzelfde virale kracht als de  

(re)tweets, ‘likes’, youtubefilmpjes, blogs et cete-

ra van nu. Het was dan ook niet de drukpers als 

zodanig, maar het delen van media via sociale 

netwerken (wat we vandaag de dag ‘social  

media’ noemen) dat de doorslag gaf voor  

religieuze hervormingen, zo luidt de conclusie; 

zonder de sociale media van toen, als  

katalysator van sociale veranderingen, zou 

de Reformatie nooit hebben plaatsgevonden. 

Sociale media, zo betoogt de auteur van het 

artikel tot slot, zijn dus niet zo recent als soms 

verondersteld wordt, en de voortzetting van een 

lange traditie. 

Ambivalente houding
Mediaontwikkelingen staan in een geschiedenis; 

evenals de reacties erop van kerken. Hoezeer 

Luther ook de mogelijkheden van zijn dagen 

omarmde en wist te benutten, de relatie 

tussen kerken en media, en dan vooral de 

elektronische en digitale media, is op zijn 

minst ambivalent te noemen. Wie met grote 

sprongen door de historie van elektrische 

communicatietechnologieën springt, te 

beginnen bij de telegraaf, om via film, radio 

en televisie uit te komen bij internet, het 

wereldwijde web en sociale media, ziet bij elk 

nieuw medium een houding van aanvankelijk 

enthousiasme van de kant van de kerken, 

gevolgd door teleurstelling en kritiek (De 

Feijter 2009; Koole 1986; 1996; Koole en Van 

den Heuvel 1999; Hemels en Hoekstra 1985; 

Hemels 2009; Rosenthal 2002), en uiteindelijk 

resulterend in het missen van aansluiting bij de 

digitale mediacultuur. 

	 Daarvoor is een aantal oorzaken 

aan te wijzen. In mijn onderzoek naar 

beleidsdocumenten op het gebied van media 

en communicatie (gepubliceerd tussen 1989 

en 2005 door protestantse, rooms-katholieke, 

lutherse en anglicaanse kerken in onder 

andere het Verenigd Koninkrijk, Duitsland 

en Finland – in Nederland bleken zulke 

beleidsdocumenten er niet te zijn –, door 

internationale overkoepelende kerkelijke 

organisaties zoals de Wereldraad van Kerken, 

het Vaticaan en de Lutherse Wereldfederatie, 

en door internationale kerkelijk verbonden 

communicatie-instituten zoals de World 

Association for Christian Communication 

(WACC) en Signis), stuitte ik op een aantal 

steeds terugkerende problemen (De Feijter 

2007). Ik noem er hier twee. (Meer over 

dergelijke beleidsdocumenten: zie onder andere 

Eilers (1997) en White (1992)). 

Het ontbreken van analyse en beleid
Kerken analyseren de veranderingen 

die gepaard gaan met de overgang van 

mediaculturen – van bijvoorbeeld de 

printcultuur naar de elektronische en digitale 

mediacultuur – niet adequaat. Dat heeft te 

maken met hun opvatting over media, die 

worden beschouwd als middelen (tools), en 

met hun opvatting over communicatie als een 

(lineair) transmissieproces. Met de komst van 

de kabel eind jaren zeventig van de vorige eeuw 

wijzigden verkeerspatronen van informatie; van 

allocutie (eenrichtingsverkeer) naar consultatie, 

conversatie en registratie (Bordewijk en Van 

Kaam 1982). Met het dominant worden van een 

nieuw medium in een samenleving, verandert 

echter niet alleen de wijze van communiceren, 

maar veel meer, onder andere op het gebied 

van werk, economie, vrijetijdsbesteding, 

taal. Maar ook ons verstaan van identiteit en 

gemeenschapsvorming (Campbell 2005; Turkle 

1984; 1995; 2011), symbolen, authenticiteit, 

autoriteit en religie (Carey 1992; De Feijter 

2009; Horsfield 1997; 2002). 

Zelf actief vormgeven
De beleidsdocumenten tonen hoe kerken 

de religieuze dimensies van de huidige 

mediacultuur zelf bijvoorbeeld over het 

hoofd zien. Deze biedt een scala aan religieuze 

informatie en identificatie, maar ook aan 

rituelen, mythen, iconen en mogelijkheden 

voor (religieuze) identiteitsvorming. De 

grens tussen religieus en seculier is daarmee 

vervaagd. Mensen geven zelf actief vorm aan 

hun religieuze opvattingen en identiteit(en). 

In toenemende mate gebeurt dat met behulp 

van (nieuwe) media (Campbell 2003; Cheong, 

Halavis and Kwon 2008; Goethals 2003; Hoover 

and Lundby 1997; Hoover 2006; Lövheim and 

Sjöborg 2004; Mitchell and Marriage 2003; 

Sumiala-Seppänen 2004; Schofield Clark 2002; 

Wagner 2012). 

Interdisciplinair (internationaal) onderzoek 

naar media en religie – voordien het terrein 

van met name christelijke wetenschappers 

en communicators gericht op het verbeteren 

van kerkelijke communicatie, evangelisatie en 

prediking –, ontstond vanaf de jaren tachtig. 

Een nieuw ‘culturalist’ paradigma groeide: 

de ‘Religion, Media and Culture’ benadering 

(White 2006). Daarbij gaat het niet meer 

zoals voorheen alleen om journalistiek 

en communicatiebeleid, en een focus op 

institutionele definities van zowel religie als 

media. Maar om de interactie van instituten, 

autoriteiten en productie met ‘popular’ praxis, 

circulatie en ontvangst. Zowel religie als media 

worden daarbij opgevat als cultuur. Media 

zijn, meer dan instrumenten voor informatie 

of representatie, ingrediënten in de sociale 

constructie van de realiteit. Geloof als (popular) 

praxis is eveneens een belangrijke culturele 

activiteit, waarmee mensen de ‘werelden’ waarin 

ze leven of die ze vormgeven, samenbinden. 

Mediation is een kernwoord in dit paradigma, 

gedefinieerd door Morgan (2008) als ‘een 

dialectische wereld-en-zelf-constructie (xiv). 

	 Dat zelf actief vormgeven van religieuze 

opvattingen en identiteit(en) doen mensen 

op manieren en tijdstippen waar ze zelf 

behoefte aan hebben, in (fluid) netwerken of 

gemeenschappen die zij van belang vinden 

of zelf vormen en voor een duur die zij zelf 

kiezen. Er is al lang geen sprake meer van de 

min of meer passieve ontvanger; de eens zo 
l

Focus van kerken veelal op
de ‘beweging naar buiten’, 

niet van ‘buiten naar binnen’

Geen ‘how to do’-handboek, 
maar diepgaande bezinning 

op huidige mediacultuur



artikel5 0 h a n d e l i n g e n  2 0 1 2   I   3 5 1

duidelijke lijn tussen zender en ontvanger is 

verdwenen. Ook van het eens zo grote bereik 

van het ‘massapubliek’ is geen sprake meer; het 

is versplinterd in niches van gelijkgestemde 

interesses en contacten. Al die ontwikkelingen 

hebben bovendien invloed op hoe we autoriteit 

verstaan, of begrippen als waarheid, traditie, 

gemeenschap of loyaliteit. Maar ook op zaken 

als aandacht en concentratie en privacy. 

Eenrichtingsverkeer
Door media enkel als tools te zien en 

communicatie als transmissie, misten 

kerken niet alleen aansluiting bij de digitale 

mediacultuur, maar ook de kans op 

ecclesiologische en theologische vernieuwing. 

De verschuiving van transmissie naar 

interactie bevraaagt bijvoorbeeld de top-down 

communicatiestructuur van kerken, en het 

eenrichtingsverkeer van veel kerkelijke media. 

De focus is veelal op de ‘beweging naar buiten’, 

niet op de omgekeerde beweging, zeg maar 

van ‘buiten naar binnen’. Beginnen bij het 

serieus nemen van de huidige mediacultuur, 

bij werkelijk zien en horen van wat mensen 

beweegt in hun zingevingsvragen en het 

vormgeven van hun religieuze identiteit(en) 

met behulp van nieuwe media, zou een bron 

kunnen zijn van vernieuwend kerkelijk en 

theologisch reflecteren. Op bijvoorbeeld de 

vormgeving van vieringen, op pastoraat, of op 

het vormen van gemeenschap. Maar ook op 

systematische en bijbelse theologie, oecumene, 

ethiek. Meer dan ooit is interdisciplinariteit 

aan de orde. Binnen de theologie, maar 

ook in uitwisseling met bijvoorbeeld 

communicatiewetenschappen, cultuurstudies, 

antropologie, sociologie, filosofie.

	 Dat vraagt om een werkelijk open dialogische 

houding in plaats van institutionele transmissie. 

Van de kerk naar de mediacultuur, van de kerk 

naar zinzoekers en (anders)gelovigen, maar 

ook binnen de kerk, om diversiteit – als bijbels-

theologische opdracht – te waarborgen. En niet 

in de laatste plaats van de kerk naar haar eigen 

tradities en identiteit (Tanner 1997). 

Sneeuwbaleffect
Een tweede terugkerend probleem, dat met 

het gebrek aan analyse samenhangt, is het 

ontbreken van gefundeerd beleid op het 

gebied van communicatie en media. Wat 

willen kerken precies met nieuwe media en 

wat weten ze erover? Op wie richten zij zich 

wanneer zij zich in de publieke virtuele ruimte 

begeven? Waartoe? Welke visie is er? Welke 

verwachtingen? En hoe gaan ze te werk? Maken 

ze gebruik van onderzoek? Evalueren ze en 

stellen ze bij? Veranderen ze erdoor? 

	 Een oproep op LinkedIn in januari dit 

jaar naar kerkelijk beleid met betrekking tot 

sociale media onder ruim 1200 predikanten 

en pastores (twee LinkedIn-groepen) leverde 

negen reacties. Twee kerken (oecumenisch 

verbonden in één stad) meldden dat zij zich 

bezig hielden met vragen naar visie. Kerkelijk 

beleid maken is eerder uitzondering dan regel. 

Een predikant schreef: 

‘Geen bepaald beleid vooraf bij mij/ons. Dat 

was ook een bewuste keuze: actief worden, 

Kritisch maar betrokken 
en gefundeerd deelnemen 

is de boodschap 

uitproberen en proefondervindelijk ervaren 

voor wie, waartoe, hoe, etc. Wat ik/wij 

merken is dat er al doende vanzelf reactie 

komt en ook reflectie op gang komt. Aan de 

hand van casuïstiek wordt bekeken wat zinvol 

beleid is. Spannend proces wel, maar in mijn 

ogen veel effectiever dan dat je eerst een heel 

beleidsplan sociale media maakt (en dat 

vervolgens toch nog weer moeten bijstellen).’ 

Een ander (eveneens met toestemming 

geciteerd) zegt: 

‘Ik ben in 2008 begonnen met LinkedIn, 

Twitter en Facebook en heb zonder enig 

vooropgezet beleid kerkdiensten en 

groepen georganiseerd via deze sociale 

media. De kracht ervan zit ‘m juist in het 

sneeuwbaleffect (of niet). (…) Risico’s zijn er 

mijns inziens niet, behalve dat iets niet ‘leeft’ 

of dat iemand er iets vervelends op zet (quod 

non) en dan geldt: so what? Basisprincipe van 

de sociale media is juist dat het niet gaat om 

zenden, maar om ontvangen en reageren. Dus 

laat doelstellingen achterwege en zie wat er 

gebeurt!’

Interactief en multimediaal
Dat is uiteraard een mogelijkheid. Het digitale 

tijdperk werkt ook meer ‘trial and error’-

gedrag in de hand. Jongeren leren, bijvoorbeeld 

met (digitale) apparatuur omgaan, op een 

manier die ik benoem als ‘gamenderwijs’. Dat 

wil zeggen: al doende, zelf onderzoekend, 

en via hun sociale medianetwerken. 

Bovendien zijn pioniers op dit gebied vanuit 

kerkgemeenschappen hard nodig. Veel sociale 

media-initiatieven komen van particulieren. 

Omdat ze niet breed kerkelijk worden gedragen 

zijn ze daarmee ook kwetsbaar.

	 Echter, de geciteerde reacties komen ook 

exact overeen met hoe kerken reageerden op 

voorgaande mediaontwikkelingen. Ervaringen 

met internet en het wereldwijde web laten 

zien dat kerken door de houding van ‘het is 

beschikbaar dus we gebruiken het en zien 

wel’ ook fouten maken. Wie kijkt naar de 

gemiddelde website van een kerkelijke gemeente 

of parochie moet constateren dat aan twee 

belangrijke nieuwe mogelijkheden van dat 

medium, interactiviteit en multimediale 

toepassingen, geen recht gedaan wordt. De 

stijl is dikwijls niet afwijkend van die van een 

kerkblad. Tekst overheerst, het taalgebruik is 

onveranderd gebleven, en de structuur en vorm 

van de meeste sites verraadt dat er automatisch 

gedacht is vanuit lineaire concepten. Er zijn 

bijvoorbeeld relatief weinig hyperlinks binnen 

de meeste sites. De doelgroep lijkt meer de 

betrokken kerkganger of randkerkelijke dan een 

toevallige zinzoeker. Die wordt blijkbaar ook 

niet geacht zelf bij te dragen of te delen, tenzij 

via een contactformulier om een vraag te stellen. 

	 Met andere woorden, kerkelijke websites 

lijken nog altijd voornamelijk te worden 

vormgegeven vanuit de gedachte dat kerken 

de ‘zendende’ instantie zijn. Dat bezoekers 

interesse hebben om van al die tekst kennis 

te nemen en zich, in het beste geval, zullen 

melden tijdens de zondagse eredienst of 

een andere activiteit. Virtueel is aardig (en 

goedkoop), maar haalt het voor veel kerken 

De doelgroep lijkt meer de 
betrokken kerkganger 

dan een toevallige zinzoeker

l



artikel5 2 h a n d e l i n g e n  2 0 1 2   I   3 5 3

toch niet bij ‘real time’ fysieke aanwezigheid en 

contact, zeker waar het om het vormen van een 

gemeenschap gaat. Met beeld en geluid wordt 

weinig gedaan; tenzij het plaatjes van de kerk of 

van activiteiten betreft, of het beluisteren van 

de preek van afgelopen zondag. Kwalitatief zijn 

veel sites van kerkelijke gemeentes/parochies 

niet aantrekkelijk en statisch. Ook wordt er 

onvoldoende geïnvesteerd in menskracht, 

financiële middelen en vooral: onderzoek 

naar het functioneren ervan. Toch begonnen 

veel kerken aan websites met het idee dat ze 

daarmee het contact met buitenstaanders 

zouden kunnen herstellen en vooral jongeren 

aan zich zouden kunnen binden. Dat is niet 

bewaarheid gebleken. 

Ad hoc en zonder follow up
De vraag is of bovengenoemde problemen ook 

aan de orde zijn ten aanzien van sociale media. 

Praktijkervaringen zijn nog jong, Nederlands 

onderzoek ontbreekt vooralsnog. Persoonli-

jke observaties laten een voorlopig beeld zien: 

‘kerkelijke’ profielen worden veelal aangemaakt 

door enthousiastelingen ‘op persoonlijke titel’ 

en overtreffen het aantal profielen van kerkge-

meenschappen. Er wordt naar hartenlust uit-

geprobeerd, van twitterdiensten tot gebedsket-

ens. Institutionele of bestuurlijke betrokken-

heid vanuit kerk en theologie is er weinig. Als er 

initiatieven zijn, zijn ze ‘van binnen naar buiten’ 

toe, dikwijls ad hoc en zonder follow up (een 

voorbeeld daarvan is een bisschoppelijke twitter-

campagne over roepingen). Sociale media lijken 

ook geen onderdeel te zijn van een totaal (com-

municatie)beleid. Zo zag de PKN in haar nieuwe 

gedragscode voor pastores de omgang met so-

ciale media volledig over het hoofd (een omissie 

die dankzij particulier initiatief werd aangevuld). 

De inbreng van jongeren/buitenstaanders 

lijkt vooralsnog beperkt. Facebook en Twitter 

van bijvoorbeeld Jong Katholiek en JOP 

(jongerenwerk PKN) of van bijvoorbeeld 

pioniersplek Noorderlicht Breda (winnaar van 

de laatste WebFish Award), laten weinig reactie 

zien van jongeren zelf. Noorderlicht mondt 

ook niet uit in ‘real time’ betrokkenheid in 

bijvoorbeeld (aparte) vieringen. Initiatieven 

als Sirkelslag (JOP) werken wel met 

sociale media, maar zijn door gemeenten 

georganiseerde activiteiten waarbij jongeren 

vooraf bijeenkomen en er dus sprake is van al 

bestaande betrokkenheid. 

Liken, delen en kijken
Onderzoek dat wel beschikbaar is en waar 

kerken hun voordeel mee zouden kunnen 

doen is algemeen onderzoek, zoals EU kids 

online, een langlopend onderzoeksproject naar 

het gebruik van nieuwe media door kinderen 

tussen 9 en 16 jaar in 33 Europese landen: 

http://www2.lse.ac.uk/media@lse/research/

EUKidsOnline/EU%20Kids%20II%20(2009-

11)/EUKidsOnlineIIReports/Final%20report.

pdf. Eén van de conclusies is dat de meeste 

jongeren die online communiceren dat doen 

met mensen die ze al persoonlijk kennen (87 

procent). Slechts 12 procent van jongeren die 

sociale netwerksites gebruiken doen dat met 

mensen met wie ze anders geen contact hebben. 

De top online activiteit is gebruik van internet 

voor school (85 procent). Gevolgd door games 

(83 procent), het ontvangen van door anderen 

gemaakte inhoud (videoclips 76 procent), of l

communiceren via sociale media of instant 

messaging (62 procent). Dat staat in schril 

contrast met zelf inhoud maken: foto’s posten 

(39 procent), berichten (31 procent), file sharing 

(18 procent), tijd doorbrengen in een virtuele 

wereld (16 procent), of een blog schrijven 

(11 procent). De meeste jongeren gebruiken 

internet dus voor ‘ready made content’, kant 

en klare inhoud. Dat zet vraagtekens bij 

veronderstelde participatie.

	 Eenzelfde patroon toont onderzoek van 

jongerenzender MTV in 2011 (door 15 miljoen 

mensen ‘geliked’ op Facebook). De top drie van 

activiteiten op Facebook die jongeren aangeven 

zijn: ‘liken’, gevolgd door reageren op foto’s en 

wallposts, en het bekijken van profielen van 

vrienden. Facebook blijkt een belangrijke rol 

te spelen in het delen van interessante links 

of sites, het contact houden met vrienden en 

om jezelf ‘neer te zetten’. Videoclips kijken 

en vinden is een van de meest populaire 

bezigheden. De MTV-facebookpagina vinden 

jongeren belangrijk voor muziek, films, tv-

shows en trends: http://www.jongenjewilwat.

nl/mtv-onderzoekt-het-gebruik-van-facebook-

onder-jongeren/.

	 Hoe verhoudt dergelijk onderzoek zich tot 

de verwachtingen en opvattingen van kerken 

met betrekking tot sociale media? Zijn die 

up to date? Interviews met onder andere de 

communicatieverantwoordelijken/perschefs 

van twee rooms-katholieke bisdommen 

(Effing, R., 2009. Sociale netwerk sites als 

middel voor gemeenschapsopbouw in de Rooms 

Katholieke Kerk. Bachelorscriptie Fontyns 

Hogeschool Theologie Levensbeschouwing) 

zijn veelzeggend in dit verband: 

‘Een betere sociale structuur houdt onder 

meer in dat mensen zich (weer) onderdeel 

voelen van de Kerk, zich geëngageerd voelen, 

zich missionair opstellen en onderling 

contacten onderhouden.’ 

‘Voorlopig blijft de gedachte gehandhaafd 

dat met de aanwezigheid van 

(vertegenwoordigers van) de Rooms-

Katholieke Kerk op sociale netwerken de Kerk 

direct kan winnen aan geloofwaardigheid.’ 

‘Je kunt zo de hele wereld bereiken met jouw 

boodschap.’ 

Gevraagd naar de toegevoegde waarde van 

sociale media wordt opnieuw ‘kennisoverdracht 

in de zin van verkondiging en catechese 

genoemd’, naast bidden. 

	 Geen tot weinig toegevoegde waarde ziet men 

(vreemd genoeg) voor samenwerking tussen 

parochies en de inzet bij diaconale projecten. 

‘How to do’ is niet voldoende
Behalve over de vraag: hoe zetten we het 

technisch op en hoe gebruiken we het, lijken 

Nederlandse mainstream kerken nog altijd 

weinig beleidsmatig na te denken over het 

waarom en waartoe van (sociale) media (De 

Feijter 2007). Verdiepen kerken zich werkelijk 

in dergelijke vragen? Wat willen ze precies 

in de virtuele publieke ruimte en voor wie? 

Bedden ze het gebruik van sociale media in 

binnen een totaalbeleid op het gebied van 

communicatie en media? Nemen ze kennis 

van onderzoek dat beschrijft welke trends 

er zijn in mediagebruik, of in wat mensen 

zoeken? Doen ze onderzoek naar wie hun 

social network site bezoekt en waarom? Of 

naar hun twittercampagne? Zijn ze oprecht 



artikel 5 55 4 h a n d e l i n g e n  2 0 1 2   I   3

geïnteresseerd in de buitenkerkelijke zinzoeker? 

Willen ze met behulp van interactiviteit ook 

iets over zichzelf aan de weet komen? Of erdoor 

veranderen? Een ‘how to do’-boek erop naslaan, 

of een cursus volgen om een account aan te 

maken, is niet genoeg. Dat is een fundamentele 

tekortkoming, die nogal eens gecompenseerd 

lijkt te worden door het overnemen van 

terminologie en vormen van communicatie 

uit de marketing- en managementcultuur, 

zoals ‘corporate communication management’, 

‘branding’ of de combinatie van communicatie 

en fondsenwerving. 

	 Echter, zoals informatie- en communicatie

technologie niet in het luchtledige is 

ontwikkeld, noch neutraal is, en dominante 

media in een cultuur veel meer bepalen 

dan alleen een manier van communiceren, 

zo brengt ook elk communicatiemodel 

vooronderstellingen met zich mee en zegt 

het iets over je identiteit. Eén zo’n voor

onderstelling betreft de rol van degene met wie 

je communiceert. Is dat een consument? Een 

‘target’? Of is het om met Buber en Levinas te 

spreken, de A/ander, beeld van God, die jou 

mede tot mens maakt? En welke opvatting 

van communicatie past daar dan bij? Lineaire 

transmissie? Disseminatie? Allocutie? Debat? 

Marketing? Dialoog? (De Boer en Brennecke 

2004; McQuail 1997; 2004; Rebel 2000). Kerken 

zouden er goed aan doen om zich niet te 

beperken tot een ‘how to do’-handboek van het 

gebruik van sociale media, maar zich diepgaand 

te bezinnen op de huidige mediacultuur. Om 

vandaaruit na te denken over de implicaties 

daarvan voor de communicatie én het wezen 

van de kerk, voor de theologie, haar roeping, 

theologische opleiding, het inzetten van 

menskracht en financiën. 

Onze maatschappij kenmerkt zich door 

een overload aan informatie en een 

debatcultuur; terwijl het daadwerkelijk 

kunnen communiceren met elkaar, vanuit 

een dialogische houding, meer en meer 

in het gedrang komt. Hamelink (2010) 

onderscheidt mindful en mindless modaliteiten 

van communicatie. Tot die laatste rekent 

hij: absoluut, gewelddadig en agressief 

spreken, spreken alsof een ander een tekort 

of achterstand heeft (‘deficit’), polemisch, 

instrumenteel en synchroniserend spreken. Tot 

de eerste: reflexieve en geweldloze modaliteiten, 

assertief spreken, uitwisselend (‘swap’), 

dialogisch, relationeel en diachronisch spreken 

(2010, 71). Sociale media zouden door hun 

interactieve karakter aan mindful vormen 

kunnen bijdragen. Maar doen dat niet per 

definitie. Sociale mediasites laten stromen 

van opeenvolgende reacties zien die meer het 

karakter van debat (of ‘weetjes’) dragen dan van 

dialoog (waarvoor naast het opschorten van 

oordelen, ook aandacht om de ander te verstaan 

en soms stilte nodig is).Wat mij betreft gaat 

het dan ook niet om de ontwikkeling van een 

‘theologie van de sociale media’. Maar om het 

interdisciplinair ontwikkelen van gefundeerd 

beleid dat communicatie en theologie (Soukup 

2010) verbindt. 

Ethische vragen
Dergelijk beleid kan niet zonder aandacht 

voor ethische vragen met betrekking tot de 

digitale mediacultuur. Niet alleen omdat de 

kerk in relatie staat tot de mediasamenleving, 
l

maar ook omdat de communicatie van de 

kerk (in- en extern) en de manier waarop 

zij dat doet, iets zegt over haar identiteit en 

geloofwaardigheid. Daarbij gaat het om: een 

ethisch raamwerk voor ICT-ontwikkelingen 

en het vormgeven van de mediamaatschappij; 

de zorg voor de publieke ruimte (van groot 

belang voor de mogelijkheden tot publieke 

communicatie door kerken); en de keuzes die 

kerken maken bij het aanwenden van media en 

communicatiemodellen (die effect hebben op 

hun communicatie – naar inhoud en vorm, op 

hun identiteit, en op hun organisatie). 

	 Kerkelijke beleidsdocumenten, zoals 

Cybernauts Awake! (Church of England 1999), 

Ethics in Internet en Church and Internet 

(Vaticaan 2002) of Chancen und Risiken der 

Mediengesellschaft (rooms-katholieke en 

protestantse kerk in Duitsland 1997) richten 

zich vooral op het ethisch raamwerk als een 

bijzonder verantwoordelijkheid van kerken. 

Internationale communicatie, rechtvaardigheid, 

bescherming van menselijke waardigheid en 

communicatierechten voor allen (waaronder 

privacy) staan daarbij hoog in het vaandel. 

Evenals het stimuleren van media-educatie en 

betrokkenheid bij sociale en politieke regulering 

ten behoeve van gemeenschap, diversiteit en 

democratie. 

	 Het ontbreken van uitwerking in de 

praktijk (White 1992) en van het toepassen 

van deze waarden ook binnen de kerken, 

geeft te denken over de invulling van deze 

door de kerken geformuleerde bijzondere 

verantwoordelijkheid. Terwijl er een 

toegenomen noodzaak is op dit terrein. 

Digitalisering, globalisering, commercialisering, 

monopolisering, deregulering en privatisering 

zijn de bepalende trends in de ontwikkeling van 

nieuwe media. Sociale media zijn inmiddels 

dé ‘drivers’ van wat wordt gezien als booming 

business: ‘social commerce’. Elke ‘like’ of ‘share’-

klik via Facebook of Twitter genereert niet 

alleen daadwerkelijk geld (http://www.wired.

co.uk/magazine/archive/2011/02/features/

social-networks-drive-commerce), maar ook 

data, ‘het nieuwe goud’. Data worden op grote 

schaal opgeslagen, doorzocht, vergeleken, 

samengevoegd en verkocht. Dat roept de 

vraag op van wie de gegevens, aangemaakt in 

persoonlijke profielen op sociale mediasites – 

ook kerkelijke – zijn, en wat er wel of niet mee 

mag en hoe dat gebeurt. Kerken hebben daar 

(nog) weinig oog voor. 

	 Hildebrandt (2010) wijst daarnaast op de 

structurele gevolgen van deze datamining: de 

computer berekent, correleert én voorspelt, 

zodat we op grond van geautomatiseerde 

patroonherkenning alleen nog informatie 

krijgen die aansluit bij onze statistisch 

afgeleide voorkeuren. Wat betekent dat voor 

de gedachte dat kerken via missionaire online 

activiteiten niet-kerkbetrokkenen zullen weten 

te bereiken? Of voor de publieke ruimte om 

in te communiceren? Cyberspace als ‘vrije’ 

ruimte voor het samenbrengen van informatie 

noemt Hildebrandt een achterhaalde gedachte. 

Met sensortechnologie, augmented reality 

en locations based services is bovendien 

het onderscheid tussen offline en online 

vervaagd. Cyberspace is overal. Maar hoe 

betrouwbaar en doorzichtig is het, wie heeft 

toegang, wie eigendomsrecht en wie (of wat) 

is verantwoordelijk? Daarmee zijn ethische 



artikel 5 75 6 h a n d e l i n g e n  2 0 1 2   I   3

vragen verscherpt in beeld. De kerk dient 

zich in haar beleid op zijn minst bewust te 

zijn van mediaontwikkelingen en de gevolgen 

daarvan; temeer als zij ook zelf daarmee wil 

communiceren.

Conclusie
Kerken zouden zich moeten richten op analyse, 

bezinning en beleid, waarbij communicatie 

het uitgangspunt vormt. Dat begint bij 

openheid voor en een grondige analyse 

van de digitale mediacultuur en context, 

inclusief de religieuze dimensies daarin. Bij 

gerichtheid op hoe mensen via (sociale) media 

hun geloofs- en zingevingsvragen, religieuze 

identiteit en gemeenschap vormgeven. En 

op wat jongeren met nieuwe media doen 

en vanuit hun ervaringen kunnen/willen 

inbrengen. Bij openheid voor de vragen en 

veranderingen die een dergelijke analyse 

oproept voor de kerk in haar communicatie, 

in algemeen beleid en in identiteit. Het vraagt 

om communicatiemodellen (in- en extern) 

die dialogisch van aard zijn in een coherent 

multimediaal beleid, waarbij de eigenheid 

van verschillende media recht wordt gedaan. 

En om een dienstverlenende houding op 

het gebied van dialogische vaardigheden en 

mediawijsheid. Om actieve betrokkenheid 

bij ethische vragen rond ICT-ontwikkelingen 

(inclusief het vraagstuk van mensenrechten 

in de digitale wereld, de cybernetica en 

humanoids). Tot slot zou de kerk moeten 

investeren in interdisciplinair onderzoek 

naar de relatie tussen theologie/kerk en 

communicatie (financieel en in menskracht). 

En communicatie tot speerpunt van kerkelijk 

beleid, theologie en opleiding maken (van 

pastores, kerkelijk werkers, vrijwilligers). 

Oecumenische samenwerking is geboden 

en waar mogelijk ook interreligieus. Het is 

een illusie om ervan uit te gaan dat de kerk 

jongeren en buitenstaanders met nieuwe 

media of marketingtechnieken weer binnen de 

kerkmuren krijgt. De vraag is ook of dat het 

goede uitgangspunt is om aanwezig te zijn in 

de mediacontext; naar mijn mening niet. De 

focus moet niet zijn op institutioneel overleven. 

Evenmin op een naar binnen gekeerde kerk, 

of op ‘alleenrecht’ op het evangelie. Kerken 

hebben een taak (en een belang) in de 

ontwikkeling van een open communicatieve 

wereldmaatschappij en open communicatieve 

geloofsgemeenschappen. Kritisch maar 

betrokken en gefundeerd deelnemen in de 

digitale mediacontext is dan ook de boodschap. 

Literatuur
Benschop, A. en Menting, C. (eds.) (2011). Zinzoekers 

op het Web. Internet en de verandering van 
geloofsbeleving. Vught: Skandalon.

Buber, M. (1958; 1937). I and Thou (2nd edition). 
New York: Charles Scribner’s Sons.

Campbell, H. (2010). When Religion Meets New 
Media. London: Routledge.

Carey, J. (1992). Communication as Culture. Essays 
on Media and Society. London: Routledge (Unwin 
Hyman, Inc. 1988). 

Cheong, P.H., Halavis, A. & Kwon, K. (2008). The 
Chronicles of me: Understanding Blogging as a 
Religious Practice. Journal of Media and Religion, 
7, 107-131. 

Feijter, I. de (2009). Van oraal naar digitaal, religie 
in een mediacultuur. In: TussenRuimte, Tijdschrift 
voor Interculturele Theologie. Themanummer: Het 
woord wordt web. 2009/2, 8-15.

l

< ‘Dialoog’, René Rosmolen



5 9casus

C A S U S   |   J a n n e k e  N i j b o e r

Twittergemeenschap, facebookcommunities, linkedingroepen. 
Het zijn allemaal vormen van gemeenschap die online te vinden 
zijn. Mijn kennismaking met deze communities is een paar jaar 
geleden begonnen, toen ik samen met een collega gevraagd werd het 
missionaire verlangen van de Protestantse Gemeente te Breda vorm te 
geven. In onze zoektocht naar nieuwe vormen van kerk-zijn ontdekten 
wij de sociale media als hulpmiddel daarbij. 

Sociale media en  
community-vorming

Op de sociale media delen mensen 

onder andere de trivialiteiten van 

hun leven, het gewone, het alledaagse. 

In de pioniersplek Noorderlicht zoeken wij 

naar verbindingen tussen het alledaagse en het 

heilige. Daarnaast vormen zich op de sociale 

media gemeenschappen rondom mensen 

of gedeelde interesses. Inmiddels is er ook 

een online gemeenschap NoorderlichtBreda 

ontstaan. De vraag is nu hoe die online 

gemeenschap zich verhoudt tot de offline 

gemeenschap.

	 In dit artikel ga ik in op de vragen hoe 

het Noorderlicht bruggen probeert te slaan 

tussen het alledaagse en het heilige en hoe 

community-vorming in deze pioniersplek 

werkt, door te vertellen over de ontwikkelingen 

binnen de pioniersplek Noorderlicht en de 

ervaringen die ik als predikant daarin heb 

opgedaan.

Noorderlicht
De naam Noorderlicht verwijst naar de 

kerkwoning van waaruit wij ons werk doen. 

Wegens gebrek aan eigen kerkgebouw was 

de woning in gebruik als ontmoetingsplaats 

voor gemeenteleden uit de wijk Breda-Noord. 

Nadat deze functie zo goed als weggevallen was, 

vonden wij het een goed idee om deze plaats 

en naam te eren door onder diezelfde naam te 

gaan pionieren.

	 Noorderlicht inspireerde ons tot het 

volgende mission statement: ‘Noorderlicht is 

een beeld voor het verrassende, creatieve en 
l

Pioniersplek Noorderlicht Breda

artikel5 8 h a n d e l i n g e n  2 0 1 2   I   3

Feijter, I. de (2007). The Art of Dialogue, Religion, 
Communication and Media Culture. Berlin: Lit 
Verlag. 

Goethals, G. (2003). Myth and Ritual in Cyberspace. 
In: J. Mitchell and S. Marriage (eds.). Mediating 
Religion, Conversations in Media, Religion and 
Culture. London, New York: T&T Clark. 257-269.

Horsfield, P. (2002). The Mediated Spirit. Melbourne: 
Uniting Church in Australia.

Koole, W. en Van den Heuvel, A. (1999). Kerk en 
Media. In: Allerwegen (1999), 34, 1-52, Kampen: 
Kok. 

Livingstone, S. en Haddon L. (e.a.) (2012). EU 
Kids Online. London School of Economics. 
Department of Media and Communications. 
Europees onderzoeksnetwerk. Geraadpleegd 
via http://www2.lse.ac.uk/media@lse/research/
EUKidsOnline/Home.aspx, 16-02-2012.

Lövheim, M. and Sjöborg A. (2004). Seekers in 
Cyberspace: Youth Maintaining and Challenging 
Religion Online. Paper presented at the 4th 
International Conference on Media, Religion and 
Culture. Louisville.

Mitchell, J. and Marriage, S. (eds.) (2003). Mediating 
Religion, Conversations in Media, Religion and 
Culture. London, New York: T&T Clark.

The Economist. Kerstbijlage 17 december 2011. 
Geraadpleegd via http://www.economist.com/
node/21541719, 7-1-2012.

Time Magazine. Geraadpleegd via http://www.time.
com/time/person-of-the-year/2011/, 7-1-2012.

Turkle, S. (2011). Alone Together: Why We Expect 
More from Technology and Less from Each Other. 
New York: Basic Books.

Turkle, S. (1995). Life on the Screen: Identity in 
the Age of the Internet. New York: Simon and 
Schuster.

Schofield Clark, L. (2002). From Angels to Aliens, 
Teenagers, The Media, and The Supernatural. New 
York: Oxford University Press.

Soukup, P. (1999). Communication Models, 
Translation, and Fidelity. In: Soukup, P.A. s.j. 
and Hodgson, R. (eds.). Fidelity and Translation, 
Communicating the Bible in New Media, 219-231. 
Franklin, Wisconsin: Sheed and Ward.

Sumiala-Seppänen, J., Lundby, K. Salokangas, R. 

(eds.) (2006). Implications of the Sacred in (Post)
Modern Media. Göteborg: Nordicom. 

Wagner, R. (2012). Godwired. Religion, Ritual and 
Virtual Reality. London: Routledge. 

White, R.A. s.j. (1992). Twenty years of evolution in 
the Church’s thinking about communication. In: 
Communicatio Socialis, no. 25, 1992/3, 248-259.

White, R.A. s.j. (2006). The ‘Media, Religion and 
Culture’ perspective: discovering a theory and 
methodology for studying media and religion. 
In: J. Srampickal, G. Mazza, L. Baugh (eds.). Cross 
Connections, Interdisciplinary communications 
studies at the Gregorian University, 313-342. Roma: 
Editrice Pontifica Università Gregoriana.

World Association for Christian Communication 
(2011). Social Media Challenge Communication. 
In: Media Development. Vol 1, 2011. Toronto: 
World Association for Christian Communication 
(WACC). 

Ineke (dr. I.) de Feijter is zelfstandig onderzoeker, 
auteur, docent, spreker en beleidsadviseur op het 
gebied van communicatie en media in relatie tot 
religie en cultuur. Als theoloog promoveerde zij op 
het beleid van kerken ten aanzien van communicatie 
en media. Zij was onder andere docent en 
coördinator van de mastervariant media en 
communicatie aan de theologische faculteit van de 
Vrije Universiteit, hoofd communicatie bij de IKON 
en werkte als journalist en voorlichter. Als predikant 
werkte zij in Mechelen en Antwerpen. Zij is lid van 
de adviesraad van het lectoraat religie in media en 
publieke ruimte aan de Christelijke Hogeschool in 
Ede.  
ineke.defeijter@home.nl; http://nl.linkedin.com/pub/
ineke-de-feijter/19/94/274



6 1

inspirerende licht van God, op plaatsen waar 

wij dat niet verwachten. Dit licht daagt ons uit 

sporen hiervan te ontdekken in het leven van 

alledag en daar vorm en stem aan te geven. Het 

Noorderlicht is zo veelkleurig als de regenboog 

en zo dynamisch als de Geest.’

	 De pioniersplek Noorderlicht in Breda heeft 

drie poten: online – een interactieve website 

‘Spelen met geloof ’; en offline – vieringen in de 

binnenstad van Breda; en activiteiten.

Context
De pioniersplek heeft een plaats binnen een 

bredere context. Onze huidige samenleving 

typeren wij als een netwerksamenleving. 

Mensen organiseren zich tijdelijk rond een 

bepaald belang, interesseveld of geloofs

richting. Zij komen elkaar in een ander verband 

mogelijk niet tegen. Wij zijn als knooppunten 

in wijdvertakte netwerken. De kerk is één van 

die netwerken geworden. Er is sprake van 

secularisatie in de vorm van een sterke afname 

in kerkelijkheid in Nederland. Wij zijn ons meer 

bewust van de wereld om ons heen en streven 

tegelijkertijd naar authenticiteit, als uiting van 

toenemend individualisme.

	 Communicatiemiddelen zijn toegenomen. 

Via de smartphone zijn wij altijd bereikbaar 

en kunnen wij bijna alles met anderen regelen. 

Binnen de technische mogelijkheden van 

communicatie blijkt face-to-face-contact in real 

life nog niet vervangen.

Interactieve website
Dat een frisse website een onderdeel zou 

worden van de pioniersplek was voor ons 

duidelijk. Toch dachten wij, toen de eerste 

6 0 h a n d e l i n g e n  2 0 1 2   I   3

ontwerpen voorlagen, nog geheel in de lijn van 

een informatieve site. Bezoekers zouden daar 

het aanbod ontdekken en wij konden onszelf, 

maar vooral onze boodschap presenteren.

	 De kerk en internetpionier Boele Ytsma 

brachten ons op andere gedachten. Tijdens een 

workshopdag onder Ytsma’s leiding werden 

wij meegenomen in de ontwikkelingen op het 

internet, van web 1.0 naar web 2.0. Ytsma, die 

zelf een Ning-community ‘Zoekend Geloven’ 

was gestart, vertelde over de kracht van Twitter, 

Facebook en andere internetcommunities.

	 Wat ons aansprak was de interactieve 

mogelijkheid van deze communities. Wij wilden 

dat onze pioniersplek gemeentestichtende 

trekken zou krijgen. Door het starten van een 

webcommunity zou dat gestimuleerd kunnen 

worden. Tevens zijn internetcommunities 

passende organisatiegestalten in een 

netwerksamenleving.

	 Als probleem zagen wij dat elke internet

community vraagt om lidmaatschap. Liever 

wilden wij een interactieve site, waar mensen 

elkaar kunnen ontmoeten, zonder een drempel 

van lidmaatschap, maar met moderation van de 

reacties. De website NoorderlichtBreda werd 

vanuit die gedachte gebouwd. 

	 Om een brug te kunnen slaan naar de 

interactieve website onderkenden wij dat het 

nodig was om ook op de sociale media present 

te zijn. Onze presentie op netwerken als Hyves, 

Facebook en Twitter zijn ook een uitdrukking 

van de missionaire inzet: ‘zijn waar de mensen l

Een persoonlijke reactie 
versterkt de ander nog meer en 

daarmee de gemeenschap



6 3casus

zijn’. Juist daar waar mensen zich bewegen en 

uiting geven aan hoe ze leven en mens zijn, 

te midden daarvan moet ook de kerk zijn en 

meebewegen met wat daar gaande is.

	 Meeleven in de trivialiteiten van het bestaan, 

het alledaagse, is zeer goed mogelijk via de 

sociale media, omdat mensen op die plek daar 

veel van laten zien. Het is een uitdaging om op 

een speelse manier een verbinding te leggen 

met het christelijk geloof. Omdat de sociale 

media het gesprek faciliteren is dat zeer goed 

mogelijk. Als pastor kun je op een eenvoudige 

manier luisteren naar mensen en reageren. Het 

gesprek krijgt daarmee pastorale trekken. Door 

gebruik te maken van de eenvoudige knop ‘vind 

ik leuk’ of ‘respect’ geef je als pastor mensen 

erkenning in hun alledaagse bestaan. Het feit 

dat je dit doet als pastor, kan de waarde van 

deze erkenning voor mensen vergroten.

	 Wat mensen van hun leven laten zien op de 

sociale media, beschouw ik onder meer als een 

uiting van hun religieus oerverlangen erkend 

te worden in hun bestaan, hoe triviaal zich dat 

misschien ook aandient. Door als volgers op de 

sociale media elkaar erkenning te geven, door 

een statusupdate in Facebook te ‘liken’, in Hyves 

te ‘respecteren’ of op Twitter ‘favoriet’ te maken, 

bouw je mee aan een online gemeenschap. Wie 

de moeite neemt een persoonlijke reactie te 

geven, versterkt de ander nog meer en daarmee 

de gemeenschap.

Digitale presentie en gevolgen in  
real life

Hyves
Zoals te verwachten viel waren het vooral 

pubers die mij op Hyves uitnodigden om 

vriend te worden. Mijn pagina was te vinden 

onder de naam ds. Janneke Nijboer. Ik wilde 

daarmee duidelijk maken dat ik daar aanwezig 

was in mijn ambt van predikant en dat de 

vriendschapsrelatie ongelijkwaardig was. Je zou 

kunnen zeggen dat mijn aanwezigheid op Hyves 

vooral presentiepastoraal gekleurd was. De 

andere groep op Hyves waren veelal moeders 

van jongeren in deze doelgroep.

	 Het resultaat van mijn presentie op Hyves is 

dat de jongeren die ik op zondag in mijn eigen 

kerkelijke gemeente tegenkwam, mij vertrouwen 

gaven, door bijvoorbeeld zich actief in te zetten 

voor een jeugddienst die ik samen met hen ging 

houden. Door wat ik op Hyves al van ze gelezen 

had, wist ik waar hun interesses lagen en hun 

talenten. Daarnaast werd ik door hen gevraagd 

mee te denken in het maken van een Hyves-

account voor hun eigen jongerengroep. Online 

en offline community liepen dooreen.

Facebook 
Na de livegang van de website bleek het een 

gemis dat er nergens een online community 

zichtbaar was. De website hadden wij niet 

op die manier willen bouwen – vanwege 

het lidmaatschap, maar er bleek wel steeds 

meer behoefte aan online ontmoeting. 

In eerste instantie was mijn persoonlijke 

6 2 h a n d e l i n g e n  2 0 1 2   I   3

l

Door luisteren en reageren 
krijgt het ‘social media’-gesprek 

pastorale trekken

Beeld uit boekje ‘Chatten’, Annemarie Bon



6 5casus 

facebookaccount gekoppeld aan de Noorder

lichtBreda-website.

	 We maakten een communitypage met de 

naam NoorderlichtBreda. Voordeel van deze 

communitypage is dat het gemakkelijker is 

mensen uit te nodigen voor real life events zoals 

een Noorderlichtviering. De post komt nu 

niet meer binnen via de privépersoon Janneke 

Nijboer, maar via de pastor van Noorderlicht. 

Het uitnodigen voor een Noorderlichtviering 

of een andere activiteit via Facebook blijkt een 

handige tool. Mensen reageren of ze wel of 

niet komen en geven soms ook een reden op 

waarom ze wel of niet aan de activiteit zullen 

deelnemen. Deze feedback is belangrijk bij het 

interpreteren van het bezoekersaantal van een 

activiteit.

	 Een gemeenschapspagina zoals op 

Facebook biedt de mogelijkheid elkaar als 

communityleden te herkennen en geeft de 

vrijheid op elkaar te reageren. Wie elkaar 

vinden via de sociale media en elkaar bevestigen 

door de ander als vriend toe te voegen, vormen 

samen een gemeenschap. Eerst dachten we 

dat mensen anoniem wilden blijven, maar het 

bleek dat een heel aantal Noorderlichtvrienden 

best zichtbaar wilden zijn via Facebook. Het 

aantal ‘vind ik leuks’ groeit gestadig en er komt 

interactie op gang tussen de vrienden en de 

Noorderlichtpastores. Er ontstaat een internet-

gemeenschap. Deze internetgemeenschap wordt 

door middel van links steeds verwezen naar de 

interactieve website.

Twitter
Ook op Twitter groeit een gemeenschap 

die betrokken is bij NoorderlichtBreda. 

Twitter gebruik ik voor korte berichten van 

allerlei aard. Persoonlijke informatie en 

aankondigingen van Noorderlichtactiviteiten 

gaan door elkaar heen. Daarnaast probeer ik, 

waar dat kan, te reageren mede vanuit mijn 

pastorale intuïtie. Als signalen dat er ook via 

Twitter iets van gemeenschap ontstaat zie ik: 

retweets van bezinnende tweets, gebeden, 

Noorderlichtactiviteiten, verwijzingen naar de 

website, interactie met andere tweeps, de groei 

in het aantal volgers en vragen om gebed.

On- en offline community
Via google-analytics zien wij het aantal 

bezoekers van de site. Vaste bezoekers en unieke 

bezoekers worden onderscheiden. Gemeten 

wordt ook hoe lang de bezoeker gemiddeld op 

de pagina blijft. Deze gegevens laten zien dat er 

zo’n duizend bezoekers per maand zijn en dat 

de bezoekers er lang genoeg blijven om inhoud 

te lezen. 

	 Gaandeweg heb ik ontdekt dat mensen via 

Twitter, Facebook, Hyves en soms ook via 

LinkedIn eerder reageren op iets dat ze hebben 

gelezen op de website NoorderlichtBreda, dan 

via de reactiemogelijkheden op de site zelf. 

Het effect van hun bezoek in de vorm van een 

reactie op de site blijft relatief vaak uit. De 

gemeenschapsvorming is vooral zichtbaar op de 

community facebookpagina en op Twitter. 

 
Voorlopige conclusies
Het verbinden van het alledaagse met het 

heilige is heel goed mogelijk door middel van 

de sociale media. Het alledaagse dient zich daar 

voortdurend aan en het vraagt om een creatieve 

en pastoraal ingestelde houding om dit te 

verbinden met het heilige. Veel van ons leven 

als mensen speelt zich af in de trivialiteiten. 

De sociale media geven de pastor en de 

gemeenschap online kans op het gewone leven 

van mensen betrokken te zijn.

	 Het blijft moeilijk om precies te meten wat 

de resultaten zijn van het gebruik van de sociale 

media op de offline activiteiten. Dat er mensen 

via de sociale media mee gaan doen aan een 

activiteit is zonder meer aan te tonen. De 

gemeenschap die daardoor ontstaat is fluïde en 

tijdelijk. Toch merk ik dat door deelname aan 

een activiteit mensen daarna, in zoverre ze dat 

nog niet deden, elkaar gaan volgen op de sociale 

media. Als mensen elkaar vaker online en 

offline ontmoeten wordt het gevoel bij elkaar te 

horen versterkt en groeit gemeenschap.

Janneke (drs. J.) Nijboer is sinds 1995 predikant 
binnen de Protestantse Kerk in Nederland. Ze 
kreeg in 2009 een missionaire opdracht in Breda en 
ontwikkelde samen met een collega de pioniersplek 
NoorderlichtBreda. Binnen dit project profileerde 
zij zich als predikant actief op de sociale media. 
Sinds kort is zij als predikant verbonden aan 
de Protestantse Gemeente te Noordwijk voor de 
doelgroep 25- tot 45-jarigen. 
ds.j.nijboer@gmail.com

6 4 h a n d e l i n g e n  2 0 1 2   I   3

l
Verbinden van het alledaagse 

met het heilige is heel goed 
mogelijk op sociale media

Juist daar waar mensen 
uiting geven aan hoe ze leven 

moet ook de kerk zijn 



6 7onderzoek

o n d e r z o e k   |  Johan Roeland, Tetske van Dun, Elke Hauser, Lucas van Heerikhuizen, Aad Hofland, 
Ruard Ganzevoort, Martijn den Hollander, Hijme Stoffels en Peter Versteeg

Sociale media en kerk zijn geen gescheiden werelden, maar worden 
veelal wel van elkaar onderscheiden, als zou er sprake zijn van een 
kerkelijk domein en een virtueel domein dat met name gebruikt kan 
worden voor public relations, informatievoorziening en missionaire 
doeleinden. In deze bijdrage verkennen wij een andere benadering, 
namelijk die van sociale media als kerk, als een ruimte, plaats of 
domein waarin kerk gestalte kan krijgen.

De (on)mogelijkheid 
van de digitale kerk 

‘Online religie is de meest belangrijke 

ontwikkeling voor de toekomst 

van religie die de twintigste eeuw 

heeft opgeleverd. Het kan de meest dominante 

vorm van religie en religieuze ervaring worden 

in de komende eeuw’, schreef Brenda Brasher, 

een van de eerste onderzoekers op het terrein 

van religie en internet, in 2001 (Brasher 2001, 

15). Brashers woorden getuigden van een 

groot optimisme dat kenmerkend was voor het 

vroege onderzoek naar deze thematiek. Het valt 

niet te ontkennen dat ruim een decennium later 

religie online prominent aanwezig is en dat 

religieuze organisaties en individuele gelovigen 

zich in toenemende mate bedienen van alles 

wat internet en sociale media te bieden hebben. 

Ook in christelijke kring is er meer en meer 

aandacht voor de mogelijkheden van nieuwe 

digitale technologieën. Sociale media worden 

in toenemende mate gebruikt door twitterende 

predikanten, facebookmissionarissen en 

christelijke bloggers. Kerken en religieuze 

organisaties ontwikkelen websites, portals 

en digitale kerken, niet zelden vanuit een 

missionair ethos en de overtuiging dat 

kerkelijke presentie niet beperkt dient te blijven 

tot de offline werkelijkheid.

	

l

‘De kerk kan niet kerk zijn zonder interacties van 
vlees en bloed’

h a n d e l i n g e n  2 0 1 2   I   3

< ‘Vreugde’, aquarel Joop van Kralingen



onderzoek6 8 h a n d e l i n g e n  2 0 1 2   I   3 6 9

Sociale media worden door ons begrepen als 

interactieve, ‘user-generated’ online platformen 

en applicaties, waaronder Facebook, Twitter, 

Hyves en Google+, maar ook fora, chatboxen, 

online games, en weblogs. Sociale media en 

kerk zijn, zo blijkt uit de hierboven genoemde 

ontwikkelingen, geen gescheiden werelden. 

Tegelijkertijd worden beide werelden veelal wel 

van elkaar onderscheiden, als zou er sprake 

zijn van een kerkelijk domein en een virtueel 

domein dat met name gebruikt kan worden 

voor pr, informatievoorziening en missionaire 

doeleinden. In deze bijdrage verkennen wij een 

andere benadering, namelijk die van sociale 

media als kerk, als een ruimte, plaats of domein 

waarin kerk gestalte kan krijgen. Daarbij kiezen 

wij niet voor een theologische, maar voor een 

sociaalwetenschappelijke benadering van ‘kerk’, 

en onderzoeken wij in hoeverre sociale media 

ruimte kunnen bieden aan een in meerdere 

of mindere mate georganiseerde religieuze 

praktijk, waar wij vijf dimensies van bespreken: 

identiteit, kennis, gemeenschap, ritueel en 

ervaring (vgl. Campbell 2005). 

	 Het hier genoemde onderscheid tussen 

sociale media en religie enerzijds en sociale 

media als religie anderzijds refereert aan een 

onderscheid dat in de literatuur al oudere 

papieren heeft: het onderscheid tussen ‘religie 

online’ en ‘online religie’ (Helland 2000). 

‘Religie online’, zo definiëren Dawson en Cowan 

(2004, 7), ‘beschrijft het aanbod van informatie 

over en/of diensten van (...) religieuze groepen 

en tradities. (...) Online religie (...) nodigt 

internetgebruikers uit om te participeren in 

religieuze praktijken.’ Wanneer wij spreken 

over sociale media als religie, refereren we aan 

wat hier onder online religie wordt verstaan: 

het gebruik van en het participeren in sociale 

media als religieuze praktijk. 

	 In de eerstvolgende paragraaf geven wij, 

op basis van een case study naar een kerk in 

Second Life, een illustratie van online religie. 

In de daaropvolgende paragraaf gaan we, 

aan de hand van de vijf genoemde religieuze 

dimensies, in op de digitale kerk in vergelijking 

tot kerk offline, waarbij we ons richten op de 

continuïteit, maar ook de discontinuïteit tussen 

beide vormen van kerk-zijn. In deze vergelijking 

zal één specifiek aspect uitgelicht worden: de 

bemiddeling van het scherm die eigen is aan 

online religie, en de daarmee samenhangende 

beperkingen om de interfysicaliteit, het fysiek 

nabij zijn van mensen en dingen, van de 

religieuze praktijk te reproduceren. 

Casus Second Life
Voor haar onderzoek naar christendom in 

Second Life (een online role playing game 

in een virtuele, aan de offline werkelijkheid 

parallelle wereld) bezocht Sietske van der Pol 

een dienst van pastor Rick Liveoak in de Jesus 

House kerk in Second Life. Na de preek vroeg 

hij de kerkgangers of iemand gebed nodig had, 

waarna Pearl, een Chinese vrouw, vertelde dat 

het voor haar moeilijk is om in China een kerk 

te bezoeken, en dat zij daarom Jesus House in 

Second Life bezoekt. Van der Pol beschrijft het 

tafereel dat dan volgt, beginnend met een gebed 

van pastor Liveoak:

‘Laten we bidden. Heer, we bidden u om 

Pearl te zegenen. Zij zoekt uw wijsheid en u 

heeft beloofd dat degene die zoekt zal vinden. 

(...) Help haar om de kerk te vinden die u 

voor haar in gedachten hebt, Heer.’ Iedereen 

doet mee, en de Chinese vrouw zegt: ‘Ik ben 

zo ontroerd’, waarna de pastor zegt: ‘Totdat 

je een RL [real life] vindt, ben je welkom 

hier ;).’ Hij vraagt of er mensen zijn die haar 

kunnen rondleiden door SL [Second Life], 

en iedereen biedt haar, en soms ook elkaar, 

vriendschap aan. 

Pearl kwam vervolgens in gesprek met andere 

kerkgangers: 

[19:05] �Pearl Yuan: Wow, zo veel broeders en 

zusters die mij willen helpen. :-)

[19:05] Alan Young: Daar is familie voor

[19:05] Lambe Lowey: Pearl .......... :)

[19:06] Pearl Yuan: :)

[19:06] �Rick Liveoak: Ik wist wel dat ze dit 

zouden doen :) 

[19:06] �Rick Liveoak: Deze mensen zijn echt 

een zegen :) 

[19:07] �Pearl Yuan: bestaat deze familie al 

lang in SL? 

In het vervolg van de chat (zie Van der Pol 

2007, 123ev) wordt onder meer gesproken 

over de positie van het christendom in China, 

abortuspraktijken in China, de beperkte 

controle van de Chinese overheid op Second 

Life, en de plannen om een Second Life-

gemeenschap op te zetten voor Chinese 

christenen. 

	 Deze casus toont de participatie van een 

Chinese, christelijke vrouw in een kerk 

in Second Life. Deze vrouw spreekt hier 

medegelovigen – en vindt in die zin een 

religieuze gemeenschap. In het gesprek komen 

tal van thema’s aan bod en wordt kennis 

gedeeld. Er wordt met deze vrouw gebeden – en 

in die zin participeert zij in een religieus ritueel. 

Zij geeft vervolgens aan daardoor geraakt te 

worden, waarmee zij getuigt van een religieuze 

ervaring. Deze casus is illustratief voor de vijf 

dimensies van religie die wij hier bespreken 

(identiteit, kennis, gemeenschap, ritueel, 

ervaring), dimensies die in deze specifieke casus 

in een virtuele omgeving aangesproken worden. 

Virtuele religie
Een casus als deze bevestigt wat meerdere 

studies aantonen: dat de virtuele werkelijkheid 

kan fungeren als een sacrale plaats of ruimte 

(vgl. Hamelink 2003, 241-242) waarin religie 

gestalte kan krijgen. In de eerste plaats kunnen 

sociale media als ‘bronnen’ van religieuze 

identiteit dienen, alsmede als ‘canvas’ (Rice 

2009, 96) waarop een religieuze identiteit 

geprofileerd en tot uitdrukking gebracht kan 

worden. Ten tweede bieden sociale media de 

mogelijkheid om in contact te komen met 

anderen en ‘gemeenschappen’ te vormen 

rondom een gedeelde (religieuze) identiteit, 

interesse of praktijk. Ten derde kunnen 

sociale media fungeren als plaatsen waar 

religieuze kennis gedeeld, bediscussieerd, 

bestreden, gelegitimeerd en toegeëigend 

wordt. In de vierde plaats blijken sociale 

media ruimtes te zijn waarin rituele praktijken 

worden aangeboden of spontaan kunnen 

ontstaan. Denk bijvoorbeeld aan het online 

‘condoleanceregister’ dat op Twitter ontstond 

na de dood van Steve Jobs, waar duizenden 

mensen over de gehele wereld hun verdriet 
l



onderzoek7 0 h a n d e l i n g e n  2 0 1 2   I   3 7 1

context geaccepteerd weten (De Koster, 

2010). De intensiteit en kwaliteit van online 

participatie verschilt, met andere woorden, 

onder gebruikers, en hangt sterk samen met de 

offline situatie waarin mensen zich bevinden. 

	 Een tweede kanttekening bij de ‘continuïteit’ 

tussen offline en online religie is, dat er een ver-

schil is tussen beide vormen – of, geformuleerd 

op het niveau van gebruikers, dat beide vormen 

verschillend ervaren of gepraktiseerd kunnen 

worden. In de woorden van Dawson & Cowan: 

‘mensen doen online (...) dezelfde dingen als 

offline, maar ze doen het anders’ (Dawson & 

Cowan, 2004, 1). De cruciale vraag die hierbij 

speelt, is: wat gebeurt er met religie wanneer 

religie in een virtuele context ontplooid wordt? 

Dawson & Cowan spreken over een verschil, 

vanwege het feit dat ‘activiteit electronisch be-

middeld is’ (Dawson en Cowan 2004, 1).

Religieuze identiteit
Het is deze (technologische) bemiddeling waar 

vaak aan gerefereerd wordt in de bepaling 

van de aard en betekenis van online religie. 

Het vormgeven van een religieuze identiteit 

– de eerste van de vijf dimensies die wij hier 

bespreken – zou in een sociale mediaomgeving, 

waar traditionele vormen van autoriteit en 

sociale controle wegvallen, bij uitstek een 

gedeïnstitutionaliseerd, geïndividualiseerd, 

experimenteel en bricolerend proces zijn (vgl. 

Cheong en Ess 2012). Hier wordt echter tegenin 

gebracht dat offline (gender-, sociale, culturele 

en ook religieuze) identiteiten veelal online 

gereproduceerd worden, en dat gebruikers 

nieuwe online vormen van autoriteit en 

controle produceren (vgl. De Koning 2008). 

uitten en hun respect betuigden met de 

hashtag #iSad. Sociale media kunnen ten slotte 

fungeren als vorm en ruimte waarin religieuze 

ervaringen worden opgeroepen en gedeeld. In 

alles lijkt kerk een virtuele equivalent te hebben 

gekregen, wat maakt dat de analyse van Dawson 

en Cowan (2004, 1) dat er ‘continuïteit is tussen 

leven in cyberspace en zogenaamd “real life”, 

wat ook opgaat voor religie’, juist lijkt te zijn. 

	 Tegelijkertijd dienen hier twee kant

tekeningen bij geplaatst te worden, met name 

bij de notie van ‘continuïteit’. Ten eerste: het feit 

dat sociale media van grote betekenis kunnen 

zijn voor de genoemde dimensies van religie, 

zegt niet alles over de daadwerkelijke realiteit 

en impact van online religie. De aard en mate 

van religieuze participatie online verschilt 

sterk onder gebruikers. De casus van Yuan 

is een reële casus, waaruit blijkt dat sociale 

media daadwerkelijk een grote invloed kunnen 

hebben op de wijze waarop religie ervaren en 

vormgegeven wordt. Yuan is echter slechts een 

van de vele gebruikers van sociale media. De 

intensiviteit van het gebruik en de wijze waarop 

sociale media gebruikt worden, lopen uiteen. 

Hetzelfde geldt voor de betekenis die sociale 

media voor gebruikers hebben. De Rotterdamse 

cultuursocioloog Willem de Koster concludeert 

op basis van zijn onderzoek naar gereformeerde 

homo’s online, dat de offline situatie waarin 

deze homo’s zich bevinden, bepalend is voor 

de betekenis die zij verlenen aan hun online 

activiteiten. Homo’s die offline marginalisering 

en afwijzing ervaren, hechten sterker aan 

het verbindende en gemeenschapsvormende 

karakter van een forum, en participeren 

intensiever dan homo’s die zich in hun offline l

Gemeenschap
Ook over de online varianten van de derde 

dimensie van religie die wij hier bespreken, 

gemeenschap, wordt verschillend gedacht. Het 

discours van ‘share’ en ‘connect’, ‘vrienden’ en 

‘volgers’, dat verbonden is aan sociale media, 

suggereert dat online netwerken bij uitstek 

gemeenschapsvormend werken. Onderzoek 

bevestigt dat door het gebruik van sociale 

media bestaande verbanden gecontinueerd 

worden (maar dan in een gemediatiseerde 

omgeving), en dat daarnaast online ‘lichte’ 

gemeenschappen ontstaan (ook van mensen 

die zich offline buiten elkaars netwerk 

bevinden), of zelfs hechte gemeenschappen 

van relaties die intensiveren en eventueel een 

offline spin-off hebben (De Koster 2010). 

Op basis van dergelijk onderzoek kunnen 

we vraagtekens plaatsen bij de dystopische 

opvattingen van onder meer Stine Jensen, die 

klaagt over de oppervlakkigheid van online 

relaties (Jensen 2011). Hoewel ervaringen van 

oppervlakkigheid en afstand reëel zijn, bestaan 

er grote groepen gebruikers van sociale media 

die online een gevoel van verbondenheid 

ervaren, investeren in online relaties en zich 

committeren aan een online groep. Als zodanig 

vinden en onderhouden zij een equivalent van 

een religieuze gemeenschap die als waardevol 

en betrokken wordt gezien (vgl. Wagner 2012, 

126ev).

Ritueel
Qua ritueel, de vierde dimensie van religie 

die wij hier onderscheiden, sprak met name 

het vroege onderzoek over de ongekende 

mogelijkheden van online varianten. In zijn 

Religieuze kennis
Een vergelijkbare discussie wordt rondom 

online religieuze kennis (de tweede dimensie 

die wij hier bespreken) gevoerd. De digitale 

werkelijkheid zou een ‘democratisering’ van 

kennis bewerkstelligen, waarbij traditionele 

ankerpunten van waarheid en autoriteit 

(een instituut als kerk of wetenschap; een 

normerende tekst of richtlijn; het gezag van een 

theoloog, predikant, imam of leraar) niet langer 

richtinggevend zijn voor de betrouwbaarheid 

van kennis (Peterson, 136; Lövheim, 62). 

Religieuze kennis wordt, met andere 

woorden, primair een zaak voor het zoekende, 

experimenterende individu, dat op eigen gezag 

en gevoel afgaat in een autonome zoektocht 

naar religieuze kennis, die op geen enkel 

manier ingeperkt wordt door een autoriteit 

buiten het zelf. (Overigens dient opgemerkt te 

worden dat deze veronderstelde processen van 

detraditionalisering en deïnstitutionalisering 

als kenmerkend worden gezien voor laat- of 

postmoderne samenlevingen; sociale media 

zouden daarin geen unieke veranderingen 

teweegbrengen, maar veeleer als katalysator 

fungeren van bestaande processen; zie ook 

Cheong & Ess 2012.) Deze ontwikkeling is 

reëel, maar tegelijkertijd blijken online nieuwe 

vormen van autoriteit, gezag en hiërarchie op te 

komen, bijvoorbeeld rondom (met betrekking 

tot de islam) cyberimams en (met betrekking 

tot postchristelijke spiritualiteit) cybergoeroe’s. 

In die zin weerspiegelt (en reproduceert) de 

online realiteit het offline religieuze landschap, 

inclusief uiteenlopende vormen van religie 

zoals zoekende spiritualiteit en religieus 

fundamentalisme. 



onderzoek7 2 h a n d e l i n g e n  2 0 1 2   I   3 7 3

of doeltreffendheid) van online rituelen 

noemt (idem, 804). In latere publicaties (zie 

onder meer O’Leary 2005) plaatst hij echter 

kanttekeningen bij zijn eerdere nadruk op de 

continuïteit tussen offline en online ritueel, 

waarbij hij meer aandacht vraagt voor de 

‘digitale bemiddeling’ van het online ritueel, 

en de specifieke consequenties daarvan 

voor de ‘efficacy’ en de ervaring van het 

ritueel. Het online ritueel, zo stelt hij, wordt 

gekenmerkt door virtualiteit (bemiddeld via 

een beeldscherm) en fysieke afstand, waarbij 

de materialiteit en de materiële context van het 

ritueel slechts verbeeld of afgebeeld aanwezig 

zijn. Er is sprake van, om een begrip van 

Cowan (2005) te gebruiken, een gebrek aan 

interfysicaliteit. Cowan, die eveneens online 

paganistische rituelen onderzocht, concludeert 

dat online ritueel voor de paganisten in zijn 

onderzoek ‘eenvoudigweg niet zo bevredigend 

is als het ritueel dat in het echte leven 

voltrokken wordt, juist vanwege dit gebrek 

aan interfysicaliteit. Hij twijfelt, met andere 

woorden, aan de online reproduceerbaarheid 

van het ritueel – of, specifieker, hij suggereert 

dat een religie waarin de fysieke materie 

van het ritueel, de plaats en het lichaam een 

belangrijke rol spelen, minder eenvoudig online te 

reproduceren is.   

Ervaring
Dit raakt aan de vijfde dimensie van religie die 

wij hier bespreken: die van de ervaring, en dan 

met name de plaats van de zintuigen en het 

ervarende lichaam daarin. Het zal duidelijk zijn 

dat de zintuigen er toe doen in sociale media. 

Het intermediale karakter van sociale media 

studie over online ritualiteit spreekt O’Leary 

(1996) over – om de titel van een van zijn 

essays te citeren – Cyberspace as Sacred Space 

(cyberspace als sacrale ruimte). In dit essay 

bespreekt de auteur ‘technopaganistische’ 

rituelen in cyberspace, op basis van transcripten 

van dergelijke rituelen, waaronder het breken 

van het brood. 

‘Neem je brood (...) of graan

(als je het niet voor je hebt

virtueel brood is okay)

Neem het en deel het in tweeën

Neem een helft in je hand

(...)

Visualiseer je dank in het brood

(...)

Neem de andere helft

Bekijk het brood, bestudeer het, ruik het, 

proef het

Eet het, en denk aan heling’

Met betrekking tot online rituelen als het 

breken van het brood stelt O’Leary dat deze ‘in 

principe niet verschillen van (...) het dagelijks 

uitspreken van de oude (...) woorden “Dit is 

mijn lichaam” in kerken over de gehele wereld’ 

(idem, 800-801). Het online ritueel, zo stelt 

O’Leary (idem, 802), ‘roept de goden tot leven’. 

In de rituele handeling is sprake van ‘een 

poging om de echte ruimte te herscheppen en 

simuleren in de virtuele ruimte en een gedeelte 

van deze ruimte te sacraliseren als een theater 

waarin de geest zich manifesteert’ (idem, 803). 

	 Uit alles blijkt dat O’Leary, in ieder geval 

in het hier geciteerde artikel, overtuigd is 

van wat hij de ‘efficacy’ (werkzaamheid 
l

Conclusies
In deze bijdrage zijn wij ingegaan op de vraag 

in hoeverre sociale media als kerk kunnen 

fungeren. In een reportage van NBC Nightly 

News over religie in Second Life (zie YouTube 

> NBC Nightly News > Religion Online in 

Second Life) wordt Elaine Heath, docent aan 

Southern Methodist University, geïnterviewd, 

die een duidelijke scepsis ventileert jegens de 

mogelijkheden van sociale media om kerk 

te zijn: ‘De kerk kan niet kerk zijn zonder 

interacties van vlees en bloed.’ Heath benadrukt 

de discontinuïteit tussen kerk in real life en 

kerk online, waarmee zij aansluit bij een breder 

gedeelde overtuiging dat de digitale kerk ‘niet 

echt’ is. In praktijk echter blijkt dat online 

religie beoefend wordt door ‘echte’ mensen 

voor wie het digitale zelf in belangrijke mate 

wordt ervaren als een verlengstuk van het real 

life zelf; die investeren in online religieuze 

gemeenschappen en daarin een sterke gevoel 

van verbondenheid ervaren; die religieuze 

kennis koesteren die men zich grotendeels 

online heeft eigengemaakt; die participeren in 

voor hen betekenisvolle rituelen; en die geraakt 

worden door wat online aangeboden wordt 

(vgl. Wagner 2012). Dergelijke constateringen 

plaatsen vraagtekens bij Heaths scepsis.  

	 Het punt is dat beide analyses waar zijn. 

Online religie, zo stelt Rachel Wagner (2012, 

131), is ‘mogelijkheid’. Online religie kan in 

vergelijking met ‘real life’ religie als beperkt 

ervaren worden, maar het kan juist ook als 

waardevol, betekenisvol, authentiek, en ‘echt’ 

worden ervaren. De voorkeuren, digitale kennis, 

locatie, sociaal-culturele achtergronden, en 

ervaringen met online en offline religie van het 

stimuleert het oog (met beeld en tekst) en 

het oor (met geluid). Smaak, geur en tast kan 

online gesimuleerd worden, maar het scherm 

maakt proeven, ruiken en voelen niet mogelijk. 

Wanneer Cowan spreekt over de interfysicaliteit 

van het ritueel en het gebrek daaraan online, 

benadrukt hij dat het fysieke, materiële karakter 

van het ritueel, van de rituele objecten, van de 

fysieke, geografische locatie waar het ritueel 

plaatsvindt, en van de materialiteit van de 

lichamen die in het ritueel participeren, er 

toe doen – en dat niet alle facetten zich even 

gemakkelijk online laten reproduceren. 

	 Cowan benadrukt dat het ritueel iets is 

dat gezien, gehoord, aangeraakt, geproefd en 

geroken dient te worden – en de suggestie 

daarbij is, dat met name het aanraken, proeven 

en ruiken online niet eenvoudig te realiseren 

zijn. Rituelen die het sensorium maar ten dele 

aanspreken, en dan met name die zintuigen 

die online eenvoudig te stimuleren zijn, zijn 

mogelijk beter online toepasbaar. Zo wijst 

Scheifinger (2008) op de online participatie 

van hindoes in het Puja-ritueel; wereldwijd 

mediteren hindoes bij de online visualisering 

van de voor dit ritueel kenmerkende 

kamfervlam. Blijkbaar is de beperkte aanspraak 

op het sensorium (het online ritueel is 

primair visueel, appellerend aan het oog; 

vgl. Apolito, 2005) voldoende om de van het 

subject gevraagde meditatieve handelingen 

te ontplooien. Dat geldt niet voor rituelen 

die een breed sensorium aanspreken, en 

waarin met name de tast, de geur en de smaak 

aangesproken worden. De kamfervlam laat zich 

klaarblijkelijk online simuleren; het brood en 

de wijn van de eucharistie niet. 



onderzoek7 4 h a n d e l i n g e n  2 0 1 2   I   3 7 5

een gesimuleerde interfysicaliteit die het lijf 

dermate manipuleert dat het gesimuleerde als 

‘echt’ wordt gevoeld, geproefd en geroken. De 

ontologische vraag of we hier met werkelijke 

interfysicaliteit van doen hebben, is een vraag 

die het bestek van dit artikel overstijgt. Daarbij 

is dat ook een meer filosofische vraag – en 

wellicht ook een theologische vraag, en wel naar 

de theologische waardering van onze materiële 

werkelijkheid. 

individu bepalen in hoeverre de mogelijkheid 

van online religie benut wordt. Tegelijkertijd 

roept dit essay de vraag op of de kwaliteit 

en intensiteit van online religie puur een 

kwestie is van subjectieve voorkeuren – en 

Heaths woordkeuze van ‘vlees’ en ‘bloed’ is 

daarin interessant. Heath vraagt met deze 

twee woorden naar de technologische (on)-

mogelijkheid van online religie. Vlees en 

bloed zijn weliswaar online te simuleren en 

in die zin zichtbaar te maken voor het oog; 

aanraken, ruiken en proeven van vlees en 

bloed is minder eenvoudig te simuleren. De 

fysieke hardheid en weerbarstigheid van de 

religieuze praktijk wordt immers teruggebracht 

tot de platheid van het scherm. Wanneer, met 

andere woorden, interfysicaliteit een cruciaal 

onderdeel is van de religieuze praktijk, zal de 

online mogelijkheid van die praktijk beperkt 

zijn. Anders geformuleerd: religieuze praktijken 

die primair het oog en oor aanspreken, zullen 

online mogelijk succesvoller zijn dan religieuze 

praktijken waarin de hiërarchie van zintuigen 

wordt aangevoerd door tast, smaak en geur. Dat 

geldt althans binnen de huidige technologische 

constellatie. Met ontwikkelingen als augmented 

reality en cross reality worden het virtuele 

en het non-virtuele steeds dichter bij elkaar 

gebracht. Op het gebied van transhumanisme 

en kunstmatige intelligentie vinden tal van 

technologische ontwikkelingen plaats waarbij 

het verschil tussen virtueel en non-virtueel 

steeds meer overbrugd wordt – waarbij de 

afstand tussen het waarnemend subject en 

het waargenomen object opgeheven wordt in 

l

Literatuur
Apolito, P. (2005). The Internet and the Madonna: 

Religious visionary experience on the web. Chicago/
London: The University of Chicago Press.

Brasher, B. (2001). Give me that online religion. San 
Francisco: Jossey-Bass.

Campbell, H. (2005). Considering spiritual 
dimensions within computer-mediated 
communication studies. New Media Society 7, nr. 
1, 110-134.

Cheong, P.H., en C. Ess (2012). Introduction: 
Religion 2.0? Relational and hybridizing pathways 
in religion, sociale media, and culture. In: P.H. 
Cheong, P. Fischer-Nielsen, S. Gelfgren & C. Ess 
(red.), Digital religion, social media and culture: 
Perspectives, practices and futures, 1-24. New York: 
Peter Lang. 

Cowan, D.E. (2005). Cyberhenge: Modern pagans on 
the Internet. New York: Routledge.

Dawson, L.L. & D.E. Cowan (2004). Introduction. In: 
L.L. Dawson & D.E. Cowan (red.), Religion online: 
Finding faith on the Internet, 1-16. New York/
London: Routledge. 

Hamelink, C. (2003). The decent society and 
cyberspace. In: J.P. Mitchell & S. Marriage (red.), 
Mediating Religion: Studies in Media, Religion, and 
Culture, 241-256. London/New York: T&T Clark. 

Helland, C. (2000). Online religion/religion online 
and virtual communitas. In: J.K. Hadden & D.E. 
Cowan (red.), Religion on the Internet: Research 
prospects and promises. London: JAI Press/Elsevier 
Science.< ‘Dragers’, Sam Drukker 



columnh a n d e l i n g e n  2 0 1 2   I   3

Jensen, S. (2012). Echte vrienden: Intimiteit in tijden 
van Facebook, GeenStijl en Wikileaks. Rotterdam: 
Lemniscaat.

Koning, M. de (2008). Zoeken naar een ‘zuivere’ 
islam: Geloofsbeleving en identiteitsvorming 
van jonge Marokkaans-Nederlandse moslims. 
Amsterdam: Bert Bakker.

Koster, W. de (2010). Contesting community online: 
Virtual imagery among Dutch orthodox protestant 
homosexuals. Symbolic Interaction 33, nr. 4, 552-
577.

Lövheim, M. (2004). Young people, religious identity, 
and the Internet. In: L.L. Dawson & D.E. Cowan 
(red.), Religion online: Finding faith on the Internet, 
59-73. New York: Routledge.

Peterson, G. (2005). The Internet and Christian 
and Muslim Communities. In: B.D. Fobes & 
J.H. Mahan (red.), Religion and Popular Culture 
in America, 139-153. Berkeley/Los Angeles: 
University of California Press.

O’Leary, S.D. (1996). Cyberspace as sacred space: 
Communicating religion on computer networks. 
Journal of the American Academy of Religion 64. nr. 
4, 781-808.

O’Leary, S.D. (2005). Utopian and dystopian 
possibilities of networked religion in the new 
millennium. In: M.T. Hojsgaard & M. Warburg 
(red.), Religion and Cyberspace, 38-49. London en 
�New York: Routledge.

Rice, J. (2009). The church of Facebook: How the 
hyperconnected are redefining community. Colorado 
Springs: David C. Cook.

Pol, S. van der (2007). Brood, wijn en glasvezels: 
Christelijke praxis en religieuze ervaringen in 
Second Life (bachelor thesis Faculteit Sociale 
Wetenschappen, Vrije Universiteit Amsterdam). 
Amsterdam: in eigen beheer. 

Scheifinger, H. (2008). Hinduïsm and cyberspace. 
Religion 38, nr. 3, 233-249.

Wagner, R. (2012). Godwired: Religion, ritual and 
virtual reality. London en New York: Routledge.

Johan Roeland, Tetske van Dun, Elke Hauser, Lucas 
van Heerikhuizen, Aad Hofland, Ruard Ganzevoort, 
Martijn den Hollander, Hijme Stoffels en Peter 
Versteeg zijn lid van de onderzoeksgroep Virtuele 
Zingeving van de Vrije Universiteit Amsterdam. 
j.h.roeland@vu.nl

Spagaat

c o l u m n   |   T j e u  v a n  K n i p p e n b e r g

Wie zich soepel wil bewegen in het netwerk van de sociale 

media, moet snel en eenduidig zijn. Geen uitgebreide verhalen. 

Binnen het raamwerk van een beperkt aantal tekens behoort 

de twitteraar heel precies uit te drukken waar het over gaat en hoe het zit. 

Op het terrein van de communicatie lijkt dit een vrij recente ontwikkeling, 

maar in de kerk heeft deze manier van omgaan met elkaar al een eeuwenoude 

voorafschaduwing. Van jongs af aan leerde ik het geloof kennen via 

een catechismus die niet redeneerde maar stelde, niet nuanceerde maar 

presenteerde. De catechismusvragen waren zo gekozen dat ze fungeerden als ontlokkers van een 

reeks van tweets, materiaal voor het memoriseren van de ondubbelzinnige inhoud van het totale 

geloofsgoed. 

Tot op de dag van vandaag ben ik als rooms-katholiek gewend aan een kerkleiding die bij 

voorkeur opereert vanuit een vast antwoordprofiel en zich bedient van eenduidige uitspraken. Ik 

was dan ook verrast door de wijze waarop dr. Arjan Plaisier, scriba van de Protestantse Kerk in 

Nederland, op 24 april 2012 zijn twitterspreekuur inrichtte. Via het account van de Protestantse 

Kerk beantwoordde hij een uur lang vragen, maar niet rechtstreeks. Hij hield uiteenzettingen, zijn 

communicatieadviseur verpakte deze in compacte tweets van 140 tekens. 

Waarom deze omweg? Een kerkleider is toch bij uitstek de persoon die geroepen en in staat is 

om twitterend zekerheid te verschaffen? Hij hoeft maar terug te grijpen op de antwoorden die ooit 

al zijn gegeven. De vaste grond van catechismusantwoorden is een prima vertrekpunt binnen het 

communicatiesysteem waarvan hij gebruikmaakt. Maar hij vraagt zich af of ‘de nuance, waar ik 

van hou, niet verloren gaat’. Blijkbaar levert de Bijbel hem niet een aaneenschakeling van tweets 

en fundamentals die geen twijfel laten bestaan over hoe het zit. Tweet en geloof. De tweet is er voor 

de oproep, het kiekje, de motorflits, grote stappen snel thuis. Het geloof is van de lange adem, van 

verdieping en verlangzaming. Twitterland brengt Plaisier in de spagaat van twee tempi. Qua media 

is hij bij de tijd: ‘Plaisier wordt een trending topic.’ Andere volgers zijn not amused: ‘Plaisier twittert 

niet zelf. Wat duf.’ De oneliner eist zijn aandeel, hij zet ons tegelijkertijd op de weg vooruit en op de 

weg terug. l

Tjeu (prof.dr. M.P.) van Knippenberg is emeritus hoogleraar Geestelijke leiding aan de Universiteit van Tilburg en was 

redactielid van Praktische Theologie, de voorloper van Handelingen.

tjeuvanknippenberg@planet.nl

7 6 7 7



actueel

ac  t u e e l

Landelijke netwerkdag ‘Kerk en social media’

Op zaterdag 3 november is in Utrecht de 

landelijke congresdag over ‘social media’ voor 

iedereen in kerkelijk Nederland die ook maar 

iets met sociale media doet of wil doen. Diverse 

sprekers vragen in een breed programma van 

lezingen en workshops aandacht voor sociale 

media in de plaatselijke kerk en gaan de 

discussie aan. Ook zal het Handboek Kerk en 

Social Media onder redactie van Eric van den 

Berg en Frank Bosman gepresenteerd worden. 

www.kerk2012.nl  

Opleiding Pastorale Supervisie

De opleiding tot pastorale supervisie betreft 

een applicatiecursus bovenop de algemene 

supervisieopleiding, zoals erkend door de 

Landelijke Vereniging voor Supervisie en 

Coaching (LVSC). Er zijn twee modules: 

‘Pastorale supervisie’ en ‘Pastorale 

communicatie’. 

De cursus gaat in gewijzigde opzet en bij 

voldoende deelnemers van start vanaf september 

2013. Kosten: e 2400 (niveau 2009), incl. 

readers en koffie/thee. Informatie: Henk van 

Hout, 030-2531882; h.j.vanhout@uvt.nl.

Studiemiddag rondom Maarten Luther

Op zaterdag 6 oktober 2012 houdt de 

Studiekring Drewermann Nederland (SDN) 

een studiemiddag over ‘Maarten Luther, 

zijn betekenis toen en nu’. Het thema wordt 

ingeleid door drs. Klaas Touwen, evangelisch-

luthers predikant te Arnhem. Hij zal spreken 

over ‘Luther in Nederland, een postmoderne 

leeswijze’, en daarbij ingaan op de verschillen 

tussen de volgelingen van Luther en Calvijn 

en aandacht besteden aan Luther en de 

joden. Dr. Eugen Drewermann, ex-priester en 

psychotherapeut te Paderborn, houdt een lezing 

over ‘Reformator Luther als rebel der genade’.

Juniorgebouw Marnix College, Prins 

Bernhardlaan 25, 6713 MA Ede. 13.30-

17.00 uur. Aanmelding vóór 1 oktober 2012 

door overschrijving van e 10 voor leden en 

studenten en e 20 voor belangstellende niet-

leden op rekening 4859935 t.n.v. Studiekring 

Drewermann Nederland te Veenendaal o.v.v. 

‘Studiedag 6 oktober 2012’.  

www.studiekringdrewermann.nl

Studiedagen KU Leuven

• �7 december 2012: Studiedag rond ethiek in 

het pastoraat met aandacht voor de pastor als 

ethicus, door Axel Liégeois. 

• �22 maart 2013: Sacraliteit in de religieuze 

kunst, door Hans Geybels. 

• �Mei 2013: Studiedag rond muziek en liturgie, 

door Joris Geldhof. 

Kijk voor aanmelden op www.pastoralezorg.

be/Theopraxis/866/permanente-vorming/

studiedag/ of www.pastoralezorg.be/

Theopraxis/608/permanente-vorming/#kunst

(N)Iets voor dummies? 

Op zoek naar de spirituele expertise van de 

leek in de kerk

Nieuwe theologische reflecties over spiritualiteit 

van leken kunnen een uitweg bieden in de 

spanning tussen institutie en traditie enerzijds 

en eigen vormgeving van spiritualiteit 

anderzijds. De studiedag ‘(N)Iets voor dummies’ 

op 25 oktober 2012 beoogt via lezingen en 

workshops inzage te geven in de verschillende 

facetten van deze zoektocht die van vitaal 

belang lijkt voor de toekomst van de kerk. 

De studiedag wordt van 9.00-17.00 uur gehouden 

in de Kleine aula, Maria-Theresiacollege, Sint-

Michielsstraat 6, 3000 Leuven. Inschrijven 

kan door een e-mail te sturen naar Angeline.

DeMoor@theo.kuleuven.be en door e 25 te 

storten op rekening 734-0066603-70 van de 

KU Leuven. Gelieve bij de betaling duidelijk 

het gestructureerd nummer 400/0004/63215 

te vermelden. www.pastoralezorg.be/

Theopraxis/865/permanente-vorming/studiedag/ 

LUCE-aanbod

• �Cursus ‘Geloof en wetenschap’

vanaf 5 september 2012  

In de zeven bijeenkomsten ‘Geloof en 

wetenschap’ kijken de deelnemers terug in 

de geschiedenis naar de vaak problematische 

verhouding tussen fides (geloof) en ratio (rede). 

Want hedendaagse discussies tussen gelovigen 

en natuurwetenschappers kunnen wel wat 

historisch besef gebruiken. 

• �Cursus ‘Beelden van de islam’

vanaf 20 september 2012 

Vanaf de jaren negentig ontvouwt zich een poli-

tiek anti-islamisme, dat waarschuwt voor een 

islamisering van Nederland en dat de islam aan-

duidt als fascisme. Een nieuwe nationale ‘identi

teit’ wordt geconstrueerd. In vier bijeenkomsten 

bespreekt auteur Poorthuis de belangrijkste on-

derdelen van het boek.  

• �Masterclass ‘Lucas in de liturgie’

25 oktober 2012  

Vanaf Advent 2012 staat het liturgische jaar 

in het teken van de evangelist Lucas. In 2013 

wordt in de zondagse liturgie voornamelijk uit 

zijn evangelie voorgelezen. Dat geldt voor alle 

kerken die gebruikmaken van het oecumenisch 

leesrooster. Ter inspiratie een studiemiddag 

over deze ‘evangelist van dienst’.

www.tilburguniversity.edu/nl/onderzoek/

instituten-en-researchgroepen/luce-crc/

actueel/2012-lucas.html

• �Symposium ‘Moslims in de media’

27 oktober 2012  

Het begrip ‘moslim’ roept in onze tijd een 

veelvoud aan associaties op, naast die van 

medegelovigen en medeburgers. De media 

spelen in dit complexe krachtenveld hun 

eigen rol. Welke invloed hebben media op het 

algemene beeld dat wij Nederlanders hebben 

van onze islamitische medeburgers? Op deze 

en andere vragen wordt nader ingegaan tijdens 

een symposium van LUCE/CRC en de Stichting 

Islam & Dialoog.

7 8 7 9



actueel8 0

ac  t u e e l

• �Studiedag ‘Zorg voor de doden’

29 oktober 2012  

De gedachtenis van alle overledenen ligt diep 

verankerd in de christelijke tradities. Zo bidden 

katholieken op 2 november - Allerzielen - 

voor de doden; protestanten gedenken hun 

overledenen dit jaar op 25 november, de zondag 

van de voleinding. Wat zegt de omgang met 

sterven, dood en rouw over onze identiteit? 

LUCE/CRC organiseert hierover een studiedag 

in samenwerking met het Augustijns Instituut. 

www.tilburguniversity.edu/nl/onderzoek/

instituten-en-researchgroepen/luce-crc/

actueel/2012-zorgvoordedoden.html

• �Theologisch dispuut ‘Goed & Kwaad’  

29 november 2012  

Waar komt het kwade vandaan? Is wat wij 

‘kwaad’ noemen slechts een gedachteconstruct 

om onze realiteit te kunnen oordelen? Of 

bestaat er zoiets als eeuwig, kosmisch kwaad? 

Wie gelovig nadenkt over het bestaan van het 

kwade in al zijn vormen – natuurrampen, 

criminaliteit, eindigheid – komt vroeg of laat 

uit bij de klassieke theodicé-vraag. In de derde 

editie van LUCE’s Theologisch dispuut gaan 

een filosoof en een theoloog in op de vraag naar 

het bestaan van het kwaad. 

• �Tweedaagse cursus ‘Spiritueel leiderschap’  

15-16 april 2013  

Geestelijke leiding is bij uitstek de taak van 

de pastor. Hij/zij is geroepen om mensen te 

vergezellen, te coachen en te gidsen op hun 

levenspad en geloofsweg. Spiritueel leiderschap 

focust daarbij op de kern van het bestaan: de 

relatie met het mysterie dat wij God noemen. 

www.tilburguniversity.edu/nl/onderzoek/

instituten-en-researchgroepen/luce-crc/

actueel/2013-leiderschap.html

Rectificatie
Onderaan het artikel ‘De geestelijk verzorger 
op de intensive care. Een andere blik op 
intensieve zorg’ van Suzan Willemse, 
Norbert Foudraine & Wim Smeets op p.55 in 
Handelingen 2012/2 zijn de auteursgegevens 
weggevallen. Hier komen ze alsnog.

Suzan Willemse is geestelijk verzorger bij VieCurie 
Medisch Centrum in Venlo. Norbert Foudraine 
is internist-intensivist bij deze instelling. Wim 
(dr. W.) Smeets is pastoraal supervisor en hoofd 
Dienst Geestelijke Verzorging en Pastoraat 
UMC St. Radboud Nijmegen en universitair 
docent geestelijke verzorging Universiteit 
Utrecht.  
swillemse@viecuri.nl; nfoudraine@viecuri.nl; 
w.smeets@dgvp.umcn.nl


