AAN DE LEZER | HANS SCHILDERMAN

Doortwitteren

ijn twitteraccount kent één entry van eind januari vorig jaar.

Het is een exhortatio van mijn jongste dochter: ‘wel een beetje

doortwitteren he’ Weliswaar heb ik drie volgers maar tegenover
hen voel ik me schuldig, ik twitter eigenlijk helemaal niet. Ook chat ik niet.
Ik heb geen pagina op Facebook noch iets op Hyves of Google+, al ben ik
op LinkedIn wel actief. Ik schat dat ik met deze digitale schuldbelijdenis
als vijftiger niet alleen sta en daarmee ben ik misschien ook wel een

exemplarisch lid van kerkelijk Nederland. Gelukkig wordt deze verlegenheid
in dit nummer van Handelingen doorbroken. Dat is ook broodnodig omdat de digitale revolutie
grote consequenties heeft, zoals het in elkaar overvloeien van private en publieke rollen of het
samensmelten van informele en formele communicatievormen. Onze taal verandert en ons gedrag
speelt zich in toenemende mate in de virtuele ruimte af. Het internetverkeer verloopt in een ‘cloud’:
een computergemeenschap niet van mensen maar van software, hardware en media die moeilijk
meer op transparante wijze te onderscheiden zijn.

In dit themanummer van Handelingen onder redactie van Jos de Kock geven diverse auteurs ‘acte
de présence’ van de kerken in de sociale media. Ze laten zien welke mogelijkheden de nieuwe sociale
media bieden voor kerkelijke communicatie. Wat is het surfgedrag van individuele kerkleden
op het internet? Dragen sociale media bij tot gemeenschapsvorming? Bieden sociale media een
pastoraal inzetbaar instrument? Wat zijn ‘good practices’ en wat de problemen? Het zijn vragen
die in dit nummer worden gesteld, ofschoon ze niet altijd beantwoord kunnen worden. Gelukkig
wordt er naar relevante literatuur en waar mogelijk ook naar empirisch onderzoek verwezen, zodat
de positie van kerken en sociale media goed voor het voetlicht wordt gebracht. Een van de zaken
die daarbij duidelijk worden is dat sociale media vooral mogelijkheden bieden tot persoonlijke
religieuze profilering, al varieert dat naar kerkelijke achtergrond. Zo leest dit themanummer vooral
als een probleemstelling. Voor mij aanleiding om het advies van mijn dochter ter harte te nemen. <]

Deze papieren editie van Handelingen wordt gecompleteerd met een online slotartikel van de hand
van editieredacteur Jos de Kock. Zie www.handelingen.com!

HANDELINGEN 2012 | 2 1






INLEIDING | Jos pE Kock

Kerk en sociale media

Sociale media zijn steeds meer aanwezig en hebben steeds meer
impact op het maatschappelijke leven. Ook kerken en christelijke
gemeenschappen maken deel uit van dat maatschappelijke leven. De
hoofdvraag van dit themanummer van Handelingen is dan ook: hoe
verhouden kerken en christelijke gemeenschappen zich tot de vlucht
die de sociale media de afgelopen jaren hebben genomen?

n debatten over wat kerken met sociale
media kunnen of moeten zijn op zijn minst
drie posities te ontwaren. Een eerste positie
ziet sociale media als een fenomeen dat niet
past bij de aard van kerken en parochies. De
verhouding tussen die twee is haast vijandelijk.
Zo stuit het fenomeen Twitter bij sommigen op
weerstand. Aan de basis van die weerstand ligt
de opvatting dat het in het (kerkelijke) leven
om serieuze gedachtewisselingen moet gaan, en
dat precies deze gedachtewisselingen nauwelijks
aangetroffen worden onder alle oppervlakkige
communicatie in dit sociale medium.
Een tweede positie ziet sociale media
als middel waarmee aansluiting gezocht
kan worden tussen de ‘inner circle’ van de
kerkgemeenschap en de ‘outer circle’ van de
gemeenschap. De verhouding tussen sociale
media en de kerk is er een van pragmatisme
in het kader van de missionaire opdracht.
Sociale media worden als kans voor de kerk
gezien om contacten te bevorderen tussen
christenen en niet-christenen. Bovendien

kun je als representant van een kerk kanten
van jezelf laten zien die anders onzichtbaar
zouden blijven: de twitterende dominee blijkt
zomaar een gewoon mens te zijn met leuke
hobby’s en spannende opvattingen. Zo wordt
de twitterende alternatieveling een pionier die
Twitter als evangelisatiekanaal inzet voor de
christelijke gemeenschap. En wat voor Twitter
geldt, geldt ook voor andere vormen van sociale
media, zoals internetblogs, facebookprofielen
en andere online communities.

Een derde positie ziet sociale media als een
onderdeel van de (sociale) werkelijkheid waarin
de kerk vanzelfsprekend een plek zou moeten
hebben. De verhouding tussen die twee is in
zijn uiterste vorm dat de kerk in wezen een
vorm van (nieuwe) sociale media is. Een kerk
is een gemeenschap die ten principale open is
voor insiders, outsiders, zoekers, passanten en
wie dan ook. Een kerk is een bonte verzameling
mensen die als mens z€If boodschap zijn.
Sociale media zijn dan geen middelen om een
boodschap te verkondigen maar middelen om

als mens, als gelovig mens present te zijn in de
gemeenschap. Ook in sociale media kun je de
stem van God op het spoor komen.

Hoewel de mate van acceptatie van sociale
media door de kerk een van de meest
besproken thema’s is, zijn er bij het doordenken
van de relatie tussen sociale media en de kerk
meer belangwekkende thema’s aan de orde.
Dit Handelingen-nummer snijdt enkele van
deze thema’s aan. Bijvoorbeeld: veranderen
sociale media onze manier van geloven?
Dragen sociale media bij aan het atbreken van
grenzen tussen binnen- en buitenkerkelijke
groepen en tussen private en publieke sfeer?
Hoe revolutionair zijn de laatste sociale media
eigenlijk in de ontwikkeling van de kerk?
Kunnen kerkelijke professionals hun voordeel
doen met sociale media en op welke manier?
Moet er door kerken eigenlijk beleid gemaakt
worden op het omgaan met sociale media? En
is er in de toekomst eigenlijk nog wel ruimte
voor fysieke ontmoeting of zullen kerkelijke
gemeenschappen volledig uit de voeten kunnen
met een digitale gemeenschap?

De hoofdvraag achter al deze vragen
is: hoe verhouden kerken en christelijke
gemeenschappen zich tot de vlucht die sociale
media de afgelopen jaren hebben genomen?

Slotartikel online

In zeven artikelen gaat dit themanummer op
zoek naar een antwoord. De artikelen zijn

van de hand van theologen, professionals

en deskundigen die in hun werk veelvuldig
met het onderwerp te maken hebben. Het
achtste artikel, waarin ik de oogst van de zeven

HANDELINGEN 2012 | 3

bijdragen in dit themanummer verzamel, vindt
u niet in deze papieren editie van Handelingen.
Dit slotartikel kunt u lezen op onze website
www.handelingen.com.

In dit artikel wordt de hoofdvraag van het
themanummer beantwoord en presenteer ik
een korte onderzoeksagenda ‘kerk en sociale
media’ Dit online artikel kunt u als lezer van
Handelingen gemakkelijk delen met anderen die
geinteresseerd zijn in de vragen rond kerk en
sociale media. <

Jos (dr. A.) de Kock is onderwijskundige en theoloog. Hij is
universitair docent Educatie ¢ Catechetiek en Directeur
Onderwijs aan de Protestantse Theologische Universiteit
(PThU). Daarnaast werkt hij voor het daar gevestigde
Onderzoekscentrum voor Jeugd, Kerk & Cultuur (OJKC).
adekock@pthu.nl



ARTIKEL |

JAN VAN DER STOEP

Sociale media:
een nieuwe vorm van
communicatie

Een jaar of vijf geleden waren we nog nauwelijks bekend met sociale
media als Facebook, Twitter, LinkedIn, Google+ of Hyves. Nu zijn
deze media nauwelijks meer weg te denken uit onze samenleving.
Maar wat betekenen deze media eigenlijk voor de communicatie
tussen mensen? Vormen sociale media slechts een nieuw instrument
om contact met elkaar te onderhouden? Of veranderen deze media
ook onze manier van leven en daarmee de wijze waarop kerken

georganiseerd zijn?

ociale media kun je omschrijven als

online platforms waarop mensen

berichten publiceren en op elkaar
reageren. Daarbij kun je denken aan
applicaties zoals Facebook, maar ook aan fora,
chatboxen, online games en weblogs. Waar
bij oudere media zoals kranten, tijdschriften,
radio en televisie vooral sprake is van
eenrichtingsverkeer, hebben sociale media een
duidelijk interactief karakter. Om goed zicht te
krijgen op het effect van sociale media op de

< ‘Engel met mobiel, Ton Mooy, Sint-Janskathedraal

’s-Hertogenbosch

HANDELINGEN 2012 | 3

communicatie is het allereerst van belang om
na te gaan hoe we de verhouding tussen media
en samenleving moeten denken. Vervolgens wil
ik analyseren wat sociale media betekenen voor
de wijze waarop kerken kennis overdragen en

samen gemeenschappen vormen.

Media en samenleving

Over hoe media en samenleving op elkaar
inwerken bestaan verschillende opvattingen
(Hoover 2002; Hoover 2006, 66-70). Een eerste
benadering is dat media een instrumenteel
karakter hebben. Media worden in de

eerste plaats opgevat als middelen om mee



te communiceren. Vanuit een dergelijke
instrumentalistische benadering gezien
vormen sociale media niet meer dan een nieuw
kanaal om boodschappen te verspreiden en
informatie in te winnen. Sociale media breiden
onze actieradius uit, maar veranderen als
zodanig niet de manier waarop we met elkaar
communiceren. Ze vormen slechts een nieuw
middel om het Evangelie te verkondigen of
onderling contact met elkaar te onderhouden.

Lang voor de sociale media
spraken en dachten we al
in termen van ‘netwerken’

Door het organiseren van twitterkerkdiensten
of het starten van een facebookaccount voor je
kerkelijke gemeenschap kun je de onderlinge
ontmoeting stimuleren en op meer effectieve
wijze communiceren.

Een andere opvatting die je veel tegen
komt is dat media een manier van denken en
handelen voorschrijven waar wij mensen ons
aan moeten conformeren. Dit wordt ook wel de
essentialistische benadering genoemd. In deze
benadering gaat men ervan uit dat het medium
bepaalt hoe de boodschap wordt vormgegeven:
‘the medium is the message’ (Marshall
McLuhan). In de media zit een bepaalde logica
verborgen die onherroepelijk effect heeft op
de manier waarop we met elkaar omgaan.
Een preek van dertig minuten heeft een heel
andere invloed op de geloofsontwikkeling van
mensen, dan vormen van kennisoverdracht via
internet. Vanuit een dergelijke optiek worden
sociale media dikwijls gezien als een bedreiging
voor het onderlinge contact tussen mensen.
Door het gebruik van sociale media, zo wordt

vaak gezegd, worden relaties vluchtiger en
oppervlakkiger en voelen mensen zich meer
dan ooit alleen staan. In de wereld van de
sociale media zijn we, zoals Turkle (2011) dat
uitdrukt, ‘alone together’.

Voortdurende interactie

Zelf heb ik, in navolging van bijvoorbeeld
Castells (2000, 61), meer de neiging om nadruk
te leggen op de voortdurende interactie tussen
media en samenleving. We zouden dit de
interactionistische benadering kunnen noemen.
Inderdaad is het zo dat media een effect hebben
op hoe we kennis tot ons nemen en met elkaar
samenleven (het gelijk van de essentialistische
benadering), maar omgekeerd maken mensen
ook keuzes om sommige media wel en andere
media niet te gebruiken (het gelijk van de
instrumentalistische benadering). Dat zie je ook
bij sociale media gebeuren. Facebook en Twitter
slaan aan, maar Google+ niet, terwijl ook Hyves
op z'n retour is.

Enerzijds voldoen sociale media aan een
behoefte die allang in de samenleving aanwezig
was. Lang voordat sociale media bestonden
spraken en dachten we al in termen van
‘netwerken’. De samenleving is de laatste
tientallen jaren complexer en onoverzichtelijker
geworden en dat betekent dat we steeds meer
gedwongen worden om onze eigen sociale
context te scheppen en actief contact met
anderen te onderhouden. Anderzijds stimuleren
sociale media echter ook een netwerkachtige
manier van omgaan met elkaar en versterken ze
daarmee bepaalde maatschappelijke patronen.
Door het gebruik van sociale media worden we
steeds vaardiger om contact te leggen en zelf

informatie te vergaren. We ontwikkelen een
nieuwe manier van omgaan met elkaar.

Wat betekent een dergelijke interactionistische
benadering nu voor het gebruik van sociale
media door kerken? Ten eerste dat sociale
media intrinsiek onderdeel uitmaken van de
samenleving en dat kerken deze media daarom
niet zomaar kunnen negeren. Ook als kerken
geen gebruik maken van sociale media, dan nog
zullen ze de effecten daarvan ondergaan, omdat
mede door deze media samenlevingspatronen
veranderen. Ten tweede dat kerken niet al te
naief met sociale media moeten omgaan. Sociale
media veranderen wel degelijk ook de manier
waarop mensen in het leven staan en onderling
contact met elkaar onderhouden. En ten derde
dat kerken door het gebruik van sociale media
zich beter kunnen instellen op veranderingen
in de samenleving. Op sociale media worden
nieuwe patronen van communicatie zichtbaar
die in toenemende mate onze samenleving
bepalen. Wil je weten hoe je kerk moet zijn in
een netwerksamenleving, dan kan het geen
kwaad om met sociale media te experimenteren.

Kennisoverdracht

Sociale media kunnen, zo heb ik hierboven
betoogd, een experimenteerruimte vormen
om te begrijpen wat het is om kerk te zijn

in een samenleving die steeds meer een
netwerkachtig karakter krijgt. Allereerst wil
ik nagaan wat sociale media en de logica van
de netwerksamenleving betekenen voor de
kennisoverdracht binnen kerken. Wat gebeurt
er als mensen niet langer informatie tot zich
nemen via prediking of bijbelstudiemateriaal
dat binnen de eigen kerken ontwikkeld is, maar

HANDELINGEN 2012 | 3

zelf actief op zoek gaan naar informatie en
elkaar aansporen bepaalde stukken te lezen of
clips te zien?

Welke invloed sociale media op kennis-
overdracht hebben, kan misschien het best
duidelijk worden gemaakt aan de hand van een
voorbeeld uit de wereld van de journalistiek.
Er wordt wel eens gezegd dat Facebook en
Twitter belangrijke factoren waren in het
ontstaan van de Arabische lente. De betogers
op het Tahrirplein, en eerder al de betogers
in Iran, Tunesié en Libié zouden zich via deze
sociale media gemobiliseerd hebben. Sommigen
gaan zelfs zover dat ze stellen dat Facebook en
Twitter nieuwe instrumenten zijn in de strijd
om de vrijheid van meningsuiting. Morozov
(2011) en Shirky (2011) hebben daar terecht
vraagtekens bij geplaatst. Als sociale media
een belangrijke rol hebben gespeeld bij de
Arabische lente, dan is het vooral op het punt
van de verslaggeving.

Nieuwe patronen van communicatie
bepalen in toenemende mate
onze samenleving

Typerend voor de verslaggeving over de
Arabische lente was dat het niet de journalisten
waren die als eerste het nieuws naar buiten
brachten, maar bloggers, twitteraars en mensen
met een facebookaccount. Dat ging zelf zover
dat de berichtgeving op televisie voor een
aanzienlijk deel gevuld was door berichten
en filmpjes die via sociale media werden
gedistribueerd. De journalist is niet langer
degene die als eerste ter plekke is, of die het
monopolie heeft op het nieuws. Dat betekent



echter niet dat de rol van journalisten nu is
uitgespeeld. Meer dan ooit wordt belangrijk
dat journalisten het nieuws duiden en de juiste
gegevens boven tafel weten te krijgen. Ze zijn
misschien niet meer degenen die als eerste

ter plekke zijn, maar hebben nog steeds een
belangrijke gidsfunctie. Ze kunnen ons helpen
om in de diversiteit aan berichten een zekere
structuur aan te brengen en zo te ontdekken
welke berichten wel en welke berichten niet te
vertrouwen zijn.

Concurrentie
Een dergelijke ontwikkeling waarin burgers
zelf actief kennis vergaren, gaat ook aan de
kerken niet voorbij. Waar vroeger kerken
een monopolie hadden op wat er op
levensbeschouwelijk en theologisch vlak gezegd
mocht worden, kunnen gelovigen nu overal
hun informatie vandaan halen. Kerkleden
delen teksten, filmpjes en opinies met elkaar en
houden elkaar zo op de hoogte van belangrijke
gebeurtenissen en trends. Binnen mijn eigen
gemeente hebben we bijvoorbeeld een besloten
groep op Facebook waarin mensen niet
alleen nieuwtjes uitwisselen, maar ook elkaar
uitnodigen voor events zoals bijvoorbeeld de
EO-Jongerendag en interessante links met
elkaar delen.

Vroeger had je als jongere niet veel meer
dan de krant en de boekenkast van je ouders.
Tegenwoordig word je via internet meer dan
ooit met andere visies en levensovertuigingen
geconfronteerd. Dat begint al op jonge leeftijd
wanneer kinderen via televisie en internet
leren dat er vele miljoenen jaren geleden
dinosaurussen bestonden of dat er landgenoten

HANDELINGEN 2012 | 3

zijn die het Suikerfeest vieren. Dertig jaar
geleden gingen jongeren vaak pas tijdens

hun pubertijd nadenken over thema’s als
schepping en evolutie of de verhouding tussen
christendom en islam. Tegenwoordig gebeurt
dat al voordat ze tien jaar oud zijn.

Ook nieuw is dat de traditionele kerkdienst
tegenwoordig moet concurreren met
youtubefilmpjes, televisieprogramma’s,
films, muziekclips, worshipmuziek en

De randen van kerkelijke
gemeenschappen worden poreuzer
dankzij sociale media

andere producten die via internet of sociale
media worden aangeboden, veelal van hoge
kwaliteit (Einstein 2008, 7-9). Het is voor

een gemeentepredikant niet eenvoudig

om te voldoen aan de hoge verwachtingen
van gemeenteleden die inmiddels gewend
zijn geraakt aan beelden van predikers die
wereldwijde bekendheid genieten en exact
weten hoe ze hun publiek moeten bespelen.
En ook aan kerkdiensten in het algemeen
worden hogere eisen gesteld dan vroeger, zoals
bijvoorbeeld de kwaliteit van de muziek of de
mate van afwisseling in de liturgie.

Ondersteuning

Dat betekent echter niet dat de rol van de lokale
kerk of de rol van theologen, predikanten of
priesters is uitgespeeld. Net als journalisten
hebben ze niet langer een monopoliepositie,
maar kunnen ze wel een belangrijke gidsfunctie
vervullen. En juist bij het vervullen van

die gidsfunctie kunnen sociale media een
belangrijke ondersteuning bieden. Vaak wordt [>



wel beweerd dat de communicatie via sociale
media per definitie oppervlakkig is, omdat
mensen slechts korte berichten met elkaar
delen. Maar het is de vraag of dat terecht is.
Waar het bij sociale media vooral om gaat,

is het verhaal dat je over jezelf vertelt in de
opeenvolging van berichten. In dat verhaal kun
je iets van jezelf als persoon laten zien. Je kunt
mensen op belangrijke gebeurtenissen wijzen,
een tekst, een audiofragment of een filmpje
met hen delen en hen een inkijkje geven in

je persoonlijke leven. Zo kun je ook richting
wijzen aan mensen, een voorbeeldfunctie
vervullen en mensen helpen om in de grote
hoeveelheid informatie die dagelijks op hen
afkomt een weg te vinden.

Sociale media hebben
in de eerste plaats
een relationeel karakter

Het is overigens wel belangrijk om je ervan
bewust te zijn dat sociale media in de eerste
plaats een relationeel karakter hebben. Alleen
mensen die al publiek bekend zijn of over een
groot sociaal netwerk beschikken, kunnen het
zich veroorloven om uitsluitend als zender
op te treden. Ze kunnen erop vertrouwen dat
ze voldoende volgers en vrienden krijgen die
hun berichten weer aan anderen doorsturen.
Maar een account van een kerk op Facebook
of Twitter, zonder actieve gemeenschap
daarombheen, levert weinig op. De kracht van
sociale media als Twitter en Facebook is juist
dat mensen verbindingen met elkaar kunnen
leggen en zo samen een netwerk kunnen
opbouwen. Anderen kunnen reageren op wat

jij zegt en je zo helpen om nieuwe informatie te

ontsluiten. Bovendien kun je door het volgen
van anderen, leren wat mensen binnen of
buiten je kerkelijke gemeenschap bezig houdt.
Wat vinden zij belangrijk? Waar kijken en
luisteren zij naar? Daar kun je dan vervolgens
weer met je eigen verhaal op aansluiten.

Gemeenschapsvorming

Sociale media hebben niet alleen invloed op de
manier waarop kennisoverdracht binnen kerken
plaatsvindt, maar ook op de wijze waarop
mensen samen gemeenschappen vormen.
Kerkleden kijken meer buiten hun eigen
gemeenschappen en omgekeerd kunnen niet-
gelovigen via Twitter en Facebook op een meer
laagdrempelige manier iets ontdekken van wat
kerkleden bezig houdt. Ze hoeven niet per se de
drempel van een kerkgebouw meer over om te
ontdekken wat er in kerkelijke gemeenschappen
in hun buurt gebeurt. De randen van kerkelijke
gemeenschappen worden poreuzer. Dat is het
tweede aspect van sociale media waaraan ik in
dit artikel aandacht wil besteden.

Twitter en Facebook staan in een
ontwikkeling waarin steeds meer convergentie
tussen media optreedt (Jenkins 2006, 2-3).
Waar dagbladen, tijdschriften, televisie,
informatietechnologie en game-, muziek- en
filmindustrie tot voorheen tamelijk gescheiden
terreinen waren, vloeit hun werkterrein nu
steeds meer in elkaar over. Ook in kerkelijke
kring zie je een dergelijke ontwikkeling
optreden. Kranten en uitgevers onderzoeken
hoe ze multimediaal kunnen werken. In
catechese en bij bijbelstudie wordt niet alleen
gebruik gemaakt van teksten, maar ook
van beeld en geluid. Ook de Zendtijd voor

Kerken maakt tegenwoordig videoclips en
studiemateriaal. Organisaties en instanties
die elkaar vroeger nauwelijks in de weg zaten,
moeten nu binnen een en dezelfde arena met
elkaar concurreren.

Er treedt echter niet alleen een convergentie
op tussen kerkelijke, parakerkelijke en
andersoortige organisaties, ook het
institutionele onderscheid tussen verschillende
denominaties boet aan betekenis in. Gelovigen
halen overal hun contacten vandaan en daarbij
laten ze zich doorgaans weinig aan kerkgrenzen
gelegen liggen. Kerkelijke gemeenschappen
worden minder dan voorheen beschouwd als
institutionele verbanden waaraan je je voor het
leven bindt. Ze krijgen steeds meer de betekenis
van netwerken waaraan gelovigen zich voor
een tijdlang committeren om steun bij elkaar te
zoeken en onderling contact te onderhouden.
Sociale media versterken deze tendens,
omdat ze door hun netwerkachtige karakter
uitnodigen om ook buiten de eigen kerkmuren
te kijken en contact te leggen met mensen die
je anders nooit ontmoet zou hebben. Je volgt
mensen die je interessant vindt en waarmee je
een bepaalde interesse deelt en niet per definitie
mensen die tot dezelfde gemeenschap als de
jouwe behoren.

Tot slot, en dat is misschien wel de meest
belangrijke ontwikkeling, treedt er een
convergentie op van de publieke en de private
sfeer. Op sociale media lopen publiek en privé
vaak door elkaar heen. Je vertelt niet alleen
wat je doet op je werk, maar ook over wat
jou persoonlijk, bijvoorbeeld als gelovige,
bezighoudst. Er zijn op Facebook of op Google+
weliswaar mogelijkheden om verschillende

HANDELINGEN 2012 | 3

groepen of kringen te onderscheiden, maar
het wezen van sociale media is en blijft dat de
levensverhalen van mensen centraal staan en
niet wat mensen vanuit een bepalende rol al
dan niet namens een officiéle instantie zeggen.

Voor organisaties en instellingen, en daarmee
ook voor kerken, betekent deze ontwikkeling
dat het moeilijker wordt om te controleren

Buiten en binnen moet je
dezelfde taal en dezelfde
manier van doen hebben

welke informatie wel of niet naar buiten komt.
Ook zijn deze organisaties en instellingen meer
dan ooit athankelijk van wat anderen over hen
zeggen (Aula & Mantere 2008, 65-67). Het
maakt nogal verschil of bezoekers via sociale
media enthousiast over kerkdiensten en andere
activiteiten van de gemeente spreken, of dat

ze vooral aan het mopperen zijn. Je kunt niet
langer alles wat over jouw organisatie gezegd
wordt controleren. Het enige wat je kunt doen is
deelnemen aan het gesprek en reageren op wat
er gezegd wordt (Edwards & Hodges 2011, 3-6).

Dezelfde taal

Het vervagen van grenzen en het wegvallen

van kerkmuren kan als bedreigend worden
ervaren. Hoe trouw zijn mensen nog? Hoppen
ze niet te gemakkelijk van de ene naar de andere
kerkelijke gemeente? Hoe houd je in de hand
wat er allemaal over je kerkelijke gemeente

of je kerkverband gezegd wordt? Moet er niet
eerst een beleidsrapport worden geschreven en
moeten gemeenteleden niet eerst stevig worden
geinstrueerd voordat je als kerk op sociale
media actief wordt? >



Hoe begrijpelijk dergelijke reacties misschien
ook zijn, ze helpen uiteindelijk weinig verder
en ontnemen ook het zicht op de nieuwe
kansen die sociale media bieden. Waar het
vroeger voor mensen vaak een hoge drempel
was om een kerk binnen te stappen of een
kerkdienst mee te maken, kunnen kerken nu
gemakkelijker mensen een kijkje in de keuken
geven. Via internet kunnen teksten, filmpjes
en geluidsfragmenten beschikbaar worden
gesteld en met behulp van sociale media kan
daarnaar worden verwezen. Ook kunnen leden
via Facebook en Twitter onderling een hechter
contact onderhouden. Het komt er echter meer
dan ooit op aan dat het verschil tussen wat er
buiten en binnen gebeurt niet al te groot is. De
tijd dat je binnen in onbegrijpelijke woorden
een preek kon houden, of elkaar de tent uit
kon vechten, terwijl evangelisatiecommissies
hun best deden om mensen van buiten op een
zo wervend mogelijke manier te bereiken, is
definitief voorbij. Binnen en buiten zijn geen
gescheiden circuits meer, maar vloeien in
elkaar over. Wil je als kerkelijke gemeenschap
geloofwaardig zijn, dan zul je buiten en binnen
dezelfde taal moeten spreken en dezelfde
manier van doen moeten hebben.

Onderlinge liefde

Het bovenstaande betekent overigens niet dat
kerken zich nu zo snel mogelijk allemaal op het
gebruik van sociale media moeten toeleggen.
Of, erger nog, dat gelovigen zich in de eerste
plaats moeten gaan toeleggen op het creéren
van nieuwe virtuele ontmoetingsplekken om
zo nieuwe doelgroepen te bereiken. De kracht
van sociale media is zo groot als de kracht van

de kerken en christelijke gemeenschappen
zelf. Als veel van de eigen leden of veel van de
mensen in de directe omgeving al van sociale
media gebruik maken, is het handig om ook
zelf als kerk actief te worden. Maar als dat niet
het geval is, is het de vraag of je je als kerkelijke
gemeenschap niet beter op andere zaken kunt
richten. De kracht van kerken en christelijke
gemeenschappen ligt, als het goed is, allereerst
in de onderlinge zorg en liefde voor elkaar

en voor mensen in de directe omgeving. Het
gaat er in de eerste plaats om dat je er als
christenen bent als er lijden is en verdriet. En
de beste manier om dat te doen is nog steeds
door ergens fysiek aanwezig te zijn. Sociale
media kunnen de onderlinge band versterken,
ze kunnen helpen om nieuwe mensen te
ontmoeten, maar ze mogen nooit een doel op

zich worden.

Conclusie

In dit artikel heb ik willen laten zien dat

sociale media niet een wereld op zichzelf
vormen, maar dat ze onderdeel zijn van een
verandering in onze samenleving naar een
meer netwerkachtige manier van omgaan met
elkaar. Sociale media kunnen fungeren als een
experimenteerruimte, waarin kerken kunnen
ontdekken hoe levenspatronen van mensen
veranderen. Hoe snel en vluchtig sociale

media ook lijken, uiteindelijk komt het ook

in de wereld van de sociale media aan op de
persoonlijke levensverhalen van mensen en hoe
mensen met elkaar een gemeenschap vormen.
Voor kerken biedt dat een geweldige kans om
ook via deze media de liefde van Christus
gestalte te geven. <

Literatuur

Aula, P. & Mantere, S. (2008). Strategic Reputation
Management. Towards a Company of Good. London &
New York: Routledge.

Castells, M. (2000). The Rise of the Network Society. Malden:
Blackwell Publishing (Second edition).

Edwards, L. & Hodges, C.E.M. (2011). Public Relations,
Society & Culture. Theoretical and Empirical Explorations.
London & New York: Routledge.

Einstein, M. (2008). Brands of Faith. Marketing Religion in a
Commercial Age. London & New York: Routledge.

Hoover, S.M. (2002). ‘The Culturalist Turn in Scholarship
on Media and Religion. Journal of Media and Religion, 1
(1),25-36.

Hoover, S.M. (2006). Religion in the Media Age. London &
New York: Routledge.

Jenkins, H. (2006). Convergence Culture. Where Old and
New Media Collide. New York & London: New York
University Press.

Morozov, E. (2011). The Net Delusion. How Not to Liberate
the World. New York: Penguin.

Shirky, C. (2011). “The Political Power of Social Media.
Technology, the Public Sphere and Political Change’.
Foreign Affairs, January/ February 2011.

Turkle, S. (2011). Alone Together. Why We Expect More from
Technology and Less from Each Other. New York: Basic
Books.

Jan (dr.ir. J.) van der Stoep is lector Religie in Media en
Publieke Ruimte aan de Christelijke Hogeschool Ede.
Tevens doceert hij aan de Faculteit der Wijsbegeerte van de
Vrije Universiteit Amsterdam.
jvdstoep@che.nl

HANDELINGEN 2012 | 3



IMPORTANT!

To protect the socket pins,

remove this cap only when
installing a CPU.

Put this cap back if you
removed the CPU.

ARTIKEL | FRANK BOSMAN

Waarom ik vind dat
we lets met sociale
media moeten doen

In de vaart waarmee sociale media zich ontwikkelen lijkt het hogere
management van de christelijke kerken verrast en ook wat huiverig
een manier te zoeken om ermee om te gaan. Individuele pioniers lijken
echter haarfijn aan te voelen hoe ze de nieuwe media kunnen benutten.
Cultuurtheoloog en katholiek blogger Frank Bosman ziet de kansen:
met sociale media komen oude vragen opnieuw aan het licht.

p 11 november 2011 presenteerde de

generale synode van de Protestantse

Kerk in Nederland een gedragscode
voor de bij haar aangesloten predikanten en
kerkelijk werkers. Er staat beschreven hoe
predikanten en kerkelijk werkers op moeten
treden als vertrouwenspersoon, als pastor en
als collega. Bij de presentatie viel het enkele
journalisten op dat in de code slechts met
één zin verwezen wordt naar het internet:
‘De predikant of kerkelijk werker verstrekt
met het oog op meeleven door anderen alleen
herkenbare gegevens indien betrokkene
daarmee instemt en publiceert deze gegevens
niet op internet. (De gedragscode is integraal te
downloaden via www.pkn.nl.)

HANDELINGEN 2012 | 3

Verschillende synodeleden vonden dit
onvoldoende. Zij wilden meer aandacht voor
met name sociale media zoals Twitter en
Facebook. Scriba Arjan Plaisier erkende de
noodzaak hiervan en liet weten dat hij op korte
termijn met een aanvulling zou komen. In
april 2012 werd inderdaad tijdens de synode
van de PKN een gedragscode sociale media
aangenomen. Er kwam ook kritiek: sommige
dominees voelden zich onder curatele gesteld.

Digitale pioniers

Deze gang van zaken illustreert mijn inziens
op treffende wijze de moeilijkheden van de
christelijke kerken om met internet en dan
vooral met de sociale media om te gaan. Het



hogere management (de generale synode)

lijkt een beetje verrast door de vaart van de
nieuwste technologische ontwikkelingen en
lijkt huiverig om een eigen positie te bepalen.
‘We komen er op terug’ is dan het stereotiepe
antwoord. Precies aan de andere kant van het
spectrum staan de individuele digitale pioniers.
Gelovigen, theologen, dominees en priesters

als Fred Omvlee, Roderick Vonhogen, Eric

van den Berg, Janneke Nijboer, Erik Drenth

en Jaap Marinus vinden bijna intuitief hun
weg binnen de nieuwe media en weten elk op
hun eigen manier hun christelijk geinspireerde
verhaal op de biihne te brengen. Niet voor niets

Kerk bevindt zich
in de dngstige greep
van de sociale media

werden de twee online projecten van de laatste
drie theologen geéerd met de Gouden Webfish
Award 2011 voor de beste christelijke websites
in Nederland: www.noorderlichtbreda.nl
(Nijboer) en www.staatgeschreven.nl (Drenth
en Marinus).

Van den Berg, eigenaar van de grootste
christelijke website van de Benelux (www.
katholiek.nl) schrijft hierover het volgende in
de inleiding op zijn Handboek Kerk en Internet
(2011, 11): ‘In de vele contacten die ik heb
rond het thema kerk en internet kom ik veel
kerkelijke professionals tegen die zich geen raad
weten met nieuwe media. Soms heeft dat te
maken met angst, soms met onkunde, soms ook
met gebrek aan prioriteit of te veel sores aan het
hoofd vanwege parochiefusies, vergaderculturen
en restauratie van kerkgebouwen. In die
zin is de kerk werkelijk in de greep van de

sociale media. Soms in positieve zin, zoals uit
bovenstaande voorbeelden mag blijken, maar
vaker ook in negatieve zin, in de angstige greep

van de sociale media.

Driedubbele motivatie

In mijn eigen werk als cultuurtheoloog en
katholiek blogger (www.goedgezelschap.eu)
maak ik deze ontwikkelingen van dichtbij mee.
Ik heb een driedubbele motivatie om de kerken
en de kerkelijke professionals aan te moedigen
vooral ‘iets’ met de sociale media te gaan doen.

De eerste is praktisch: als we als kerkelijke
organisaties niet in staat zijn nieuwe gelovigen
te ‘werven’ voor onze heilige zaak, dan zal de
geinstitutionaliseerde christelijke aanwezigheid
in Nederland binnen enkele generaties
verkleind worden tot een marginaal clubje
zonder enige maatschappelijke relevantie.
Internet, en vooral de sociale media kunnen
hier wellicht een uitweg uit bieden.

De tweede reden is meer ideologisch. Als
Jezus ons in het Nieuwe Testament voorhoudt
Zijn boodschap te verkondigen tot de uiteinden
der aarde (Marcus 16, 15), dan kunnen we het
ons niet permitteren onze inzet te beperken tot
de niet-digitale wereld.

De derde reden is van cultuurtheologische
aard. De cultuurtheologie neemt alle uitingen
van onze cultuur serieus als vindplaatsen van
het religieuze. En de nieuwste uitingen van
onze cultuur zijn internet en de sociale media.
Op gezag van theologen als Paul Tillich, Jiirgen
Moltmann en Edward Schillebeeckx bezie ik
het internet op zoek naar Gods aanwezigheid in
het vaste vertrouwen dat Hij ook daar te vinden
is. Religie, zingeving en spiritualiteit ‘gebeuren’

op internet en in de sociale media. Je moet het
alleen willen zien.

In dit artikel maak ik onderscheid tussen twee
niveaus waarop ‘kerk’ zich met de sociale media
kan verhouden (en dat ook feitelijk doet),

elk met hun eigen probleem, uitdaging en
mogelijke oplossing. Ik onderscheid de kerk in
de zin van (1) geloofsgemeenschap, en van de
(2) kerkelijke professional, die vaak het gezicht
naar buiten toe van de gemeenschap vormt. De
eerste categorie is dus die van de gemeente of
de parochie. Het gaat dan om de gemeenschap
die voornamelijk doch niet exclusief op
zondagochtend bij elkaar komt voor het vieren
van de liturgie en alle sociale interactie die daar
voor, tijdens en na de viering bij hoort.

Kerk als geloofsgemeenschap

De gemiddelde gemeente of parochie heeft
grote problemen met sociale media. Als jurylid
van de WebFish Awards heb ik honderden
websites van christelijke gemeenten voorbij
zien komen. En zelfs het gegeven dat deze
waarschijnlijk toch de beste in hun soort
waren, stemde mij niet erg optimistisch.
Behalve dat er het nodige te verbeteren valt

op het gebied van techniek, schrijfstijl en
gebruik van kleur en afbeeldingen, is de meest
opvallende en problematische gemene deler
het zenderperspectief dat door de gemeente of
parochie wordt ingenomen. En dat vloekt met
het karakter van de sociale media.

Bij ‘oude’ media als televisie, krant en radio
staat de zender van de communicatie centraal.
De ontvangers hebben niet de mogelijkheid
direct te reageren, behalve als ze er veel

HANDELINGEN 2012 | 3

moeite voor doen (inbellen, ingezonden brief,
enzovoorts). Bij de ‘nieuwe’ media (internet
1.0) werd nog steeds een zenderperspectief
ingenomen, maar doordat het maken van een
eigen website veel gemakkelijker is dan het
opzetten van een eigen radiostation, nam de
hoeveelheid zenders (in de vorm van websites)
exceptioneel toe. De sociale media (internet
2.0) maken het mogelijk dat elke ontvanger ook
direct een zender is. Iedereen kan op iedereen
reageren op een veelvoud aan plaatsen en
mogelijkheden.

Te veel zender

De christelijke kerken nemen echter nog
steeds een duidelijk zenderperspectief in. Dat
geldt voor veel van hun communicatie, die
toch te vaak bestaat uit het parochieblad en
het online zetten van de religieuze diensten

Gaat het om het zenden
van informatie of om
het delen van inspiratie?

en het telefoonnummer van het pastoraal
team. De sociale media laten de kerk zien

dat dit zenderperspectief niet meer werkt,
juist vanwege hun eigen aard. Sociale media
bestaan bij de gratie van een voortdurende
wisseling van zender- en ontvangerrol. Dat
betekent in zekere zin geven en nemen. Je leest
een interessante post op een website of op
Facebook en je stuurt het zelf weer door aan
je digitale netwerk, vaak inclusief een eigen
(korte) reflectie op hetgeen je doorstuurt. Je
bent voortdurend in discussie met andere
internetters op Google+, je vindt, weegt en
zendt nieuws en opinie door via Twitter,je  [>



vraagt om hulp en geeft die ook aan anderen
via de hastag #dtv.

Plek van ontmoeting

Als kerken er niet in slagen om de sociale media
ook in ontvangende zin te gebruiken, is zij
waardeloos als middel tot communicatie. Dat
wil zeggen: dan hebben de kerken de pointe van
de sociale media in het geheel niet begrepen.
Kerkelijke websites en andere online projecten
moeten een plek van ontmoeting, uitwisseling
en inspiratie zijn in plaats van een verzameling
telefoonnummers en tijden van vieringen. De
eerdergenoemde winnaars van de WebFish
Awards zijn daar uitstekende voorbeelden van.
Preken op internet zetten is een goed idee, maar
zonder de mogelijkheid om er met de digitale
gemeenschap over te discussiéren, is het niet

meer dan een idee.

Onhoudbaar

Zoals ik echter al eerder zei, creéren de
sociale media niet zozeer nieuwe vragen of
problemen, maar brengen ze oude opnieuw aan
de oppervlakte. In dit geval stellen de sociale
media serieuze vragen aan het beeld dat de
kerk en de kerkelijke geloofsgemeenschappen
van zichzelf hebben. Gaat het bij kerk-zijn’
om het zenden van informatie of om het
delen van inspiratie? Moet de wereld worden
bekeerd of gaat het om het aanwijzen van de
daar al aanwezige God? Zijn we als christenen
cultuuroptimisten of -pessimisten?

De sociale media stellen de kerk voor de
vraag in hoeverre ze de waarheid in pacht
denkt te hebben en in hoeverre haar taak erin
bestaat om de hele wereld haar waarheid in

20

te planten. Het behoeft geen apart betoog

dat de wijze waarop de christelijke traditie
‘missie’ en ‘evangelisatie’ heeft verstaan, vaak
eendimensionaal was, een houding waar vanaf
de jaren zestig van de vorige eeuw veel kritiek
op kwam. De sociale media laten zien dat het
idee van de kerk als een autonome ‘wereld’ los
van die waarin wij elke dag leven, definitief
onhoudbaar is geworden. De kerk vormt geen
parallelle wereld waarin God aanwezig is en

Twitter ik nu als
dominee of
als Piet de Koning?

waarin heiligen worden voorbereid op de
hemel, terwijl daarbuiten, in de wereld, de satan
rondwaart op zoek naar zondaars. Zowel in de
kerk als in de wereld zijn heiligen en zondaars
te vinden, maar hopelijk is men zich daar in

de kerk meer bewust van. De strenge houding
van zeer behoudende christenen om internet
maar geheel uit hun leven te weren of streng te
reguleren via Filternet is feitelijk een houding
van cultuurpessimisme, waarbij deze christenen
a priori aannemen dat er eigenlijk niet veel

goeds ‘daarbuiten’ is te vinden.

Communio en herberg

We moeten dus op zoek gaan naar
ecclesiologische modellen die de kerken

in staat stellen zich van louter sprekende
geloofsgemeenschappen te ontwikkelen naar
een luisterende gemeenschap. De documenten
van het Tweede Vaticaans Concilie (1960-1965)
geven een aantal beelden voor het verstaan

van wat de kerk eigenlijk is: mystiek lichaam,
lichaam van Christus, tempel van de Heilige

Geest, Gods volk onderweg en de kerk als
communio. De Latijnse term communio kent
zijn schriftuurlijke basis in het Griekse koinonia
en wijst op de eenheid (in of met de geest),
sacrament, navolging en solidariteit. ‘Wat wij
gezien en gehoord hebben, dat verkondigen
wij ook aan jullie, opdat jullie koinonia mogen
hebben met ons. En onze koinonia is er een
met de Vader en met Jezus Christus, zijn Zoon’
(1 Johannes 1, 2-3). De kerk als gemeenschap,
tussen mensen onderling en tussen God en
mensen. Wie het idee van de kerk als communio
serieus wil nemen, moet open staan voor wat
de ander te vertellen heeft, geeft ruimte voor
twijfel en discussie, voor waardering voor het
oude en honger naar het nieuwe.

In Gemeente als herberg (1999) schetst de
protestantse kerkopbouwer Jan Hendriks

Uitdaging om het alledaagse
gelovig te doordenken
en hiervan te getuigen

het beeld van de kerk als herberg, waarin
voorganger en kerkgangers, bekenden

en incidentele bezoekers beurtelings en
voortdurend gast en gastheer/gastvrouw tegelijk
zijn. In Hendriks kerk wordt geluisterd en met
elkaar het leven gedeeld.

De sociale media stellen dus een oude vraag
aan de kerk in een nieuwe vorm, namelijk naar
haar eigen zelfverstaan. Ziet de kerk zichzelf
als een groep voor insiders, voor heiligen die
al gered zijn of ziet de kerk zichzelf als een
verzameling zoekende mensen, half heilig, half
zondig? Een ecclesiologie van communio en
het beeld van de kerk als herberg kan helpen
het exclusieve zenderperspectief te verlaten en

HANDELINGEN 2012 | 3

ruimte te scheppen voor gesprek, inspiratie en
(Gods)ontmoeting.

De kerkelijke professional

Aan het begin van dit artikel verwees ik al even
naar de nieuwe gedragscode van de Protestantse
Kerk voor haar predikanten en kerkelijke
werkers. De ene regel die erin opgenomen

is aangaande internet gaat vooral om het
bewaken van de privacy van de pastoranten.
Een terechte zorg lijkt mij: het getuigt niet van
een professionele instelling als de voorganger
allerlei informatie uit pastorale gesprekken
gaat delen met de wereld. Maar het is een
mager antwoord op een veelgehoorde vraag uit
het pastorale veld: hoe moet ik als kerkelijke
professional omgaan met de sociale media?

Nu zit het eerste probleem natuurlijk al in het
woordje ‘moeten’. En voor wie sociale media ziet
als het zoveelste ‘klusje’” dat je als pastor in je
werktijd (en vaak daarbuiten) moet uitvoeren,
is mijn advies een radicaal ‘niet doen!” Binnen
een pastoraal team of een geloofsgemeenschap
hoeven immers niet alle leden alle taken te
kunnen uitvoeren. Dat is juist de kracht van een
gemeenschap en een team. Het is voldoende als
alle leden van het pastoraal team de urgentie
voelen om één teamlid hier mee bezig te laten
zijn.

Maar dat lost het probleem natuurlijk niet
op. Tijdens een aantal workshops voor de
Protestantse Theologische Universiteit mocht
ik voor groepen studenten spreken over kerk,
theologie en sociale media. In alle gevallen
spitste de discussie in de groep zich ook toe op
de vraag hoe je (als dominee, in dit geval) nu
twittert en facebookt. Wat zet je online? En wat

21



22

niet? Hoeveel laat je van jezelf zien of wat houd
je privé? Dat je de privacy van de pastoranten
moet waarborgen, is eigenlijk geen punt van
discussie. Maar hoe zit het met je eigen privacy
op Twitter? De vraag die dit complex goed
samenvat (en die ik vaak heb gekregen) is:
twitter ik nu als dominee of als Piet de Koning?

Authenticiteit

Feitelijk gaat het hier om het begrippen

als imago, beeldvorming, identiteit en
authenticiteit. Wat is het beeld dat ik van
mijzelf heb, en hoe verhoudt zich dat met mijn
ideaal en met de praktijk? Hoe kan ik het beeld
dat anderen over mij hebben bijsturen, en in
hoeverre komt dat overeen met mijn zelfbeeld?
En is dat wenselijk? De sociale media, die de
feitelijk oude vraag naar de verhouding tussen
de mens en de functionaris opnieuw stellen,
sturen zelf aan op het antwoord, namelijk
authenticiteit.

De politiek begrijpt al heel lang hoe dit
principe werkt. Beroemd voorbeeld is Femke
Halsema, voormalig politiek leider van
GroenLinks, bijgenaamd de ‘twitterkoningin’
In haar hoogtijdagen was zij een van de politici
met het grootste aantal volgelingen op Twitter.
Haar geheime recept: authenticiteit, of althans
de indruk daarvan. Tussen de meerderheid
van politieke tweets over wetsvoorstellen
en parlementaire debatten postte ze ook
berichten als ‘even de tweeling ophalen’ of
‘nu even een avond voor mijzelf’. Inhoudelijk
zijn het irrelevante mededelingen. Voor het
functioneren van een politicus is het niet nodig

< ‘Kruis, Thomas Rodr, Museum Catharijneconvent, Utrecht

HANDELINGEN 2012 | 3

te weten dat hij of zij de kinderen gaat ophalen
van school of een avond rust pakt. Toch was dit
de kern van haar succes op de sociale media, en
daarmee ook van haar populariteit daarbuiten.
Ze kwam over als een mens van vlees en bloed,
die ook moe is en ook onderhevig is aan de
triviale zaken waartoe wij allemaal veroordeeld
zijn. Bij Halsema werd deze authenticiteit
trouwens opgeblazen toen bleek dat een
persoonlijk medewerker verantwoordelijk was
voor haar getwitter. Omgekeerd laat het echter
zien dat er politiek beleid gemaakt wordt om als
een authentiek persoon over te komen.
Authenticiteit heeft te maken met de Latijnse
uitdrukking semper idem, ‘altijd dezelfde’
Oorspronkelijk een titel voor God, die immers
eeuwig en onveranderlijk is. Maar vertaald
naar het huidige medialandschap betekent
dit dat de persoon in kwestie ‘volledig mens’
is. Ik bedoel dit niet in holistische zin, maar
in de zin dat de functionaris meer is dan zijn
functie. ‘De mens achter de politicus’ heet
het dan vaak in de bladen. Het is een reactie
op de professionalisering en specialisatie van
onze moderne technologische samenleving.
Wij zoeken naar voorbeelden die expertise
combineren met menselijkheid, waar we tegen

op kunnen zien en ons mee kunnen verbinden.

Actieve houding

Deze opvatting van authenticiteit geef ik ook
aan de kerkelijke professional mee. De sociale
media vragen van een kerkelijke professional
dat hij of zij kerkelijke expertise zichtbaar weet
te verbinden met het leven van alledag. Dit
vraagt om, zoals de protestantse hoogleraar
Ruard Ganzevoort het in een twitterbericht >

23



formuleerde (twitter.com/ruardganzevoort)
‘een speelse, narratieve theologie’. De sociale
media vragen om kerkelijke voorgangers die
het alledaagse op inspirerende manier weten
te verbinden met het goddelijke. Denk aan
theologen als Anne van der Meijden, Nico ter
Linden, Manuela Kalsky en Erik Borgman, aan
cabaretiers als Herman Finkers of aan auteurs
als Godfried Bomans, Jan Siebelink en Désanne
van Brederode.

Een actieve en in beginsel positieve houding
ten opzichte van onze samenleving is dus
een vereiste. Websites als die van creatov.
nl (kerkelijk werker Wouter van der Toorn)
en, al eerder genoemd, Noorderlicht uit
Breda (dominee Janneke Nijboer) zijn
hier uitstekende voorbeelden van. De
sociale media vragen om authenticiteit, om
voorbeeldige professionals, die in daad en
woord de verbinding weten te leggen tussen
professionaliteit en persoonlijkheid, tussen
God en de wereld, tussen het religieuze en het
seculiere domein.

Verbinding leggen

De sociale media stellen hoge eisen aan kerke-
lijke gemeenschappen en kerkelijke professio-
nals. Maar wie iets dieper zoekt, bemerkt al snel
dat de sociale media ook oude vragen opnieuw
aan het licht brengen. De sociale media en haar
eigen conventies nopen de kerk ertoe zich te
bezinnen op haar eigen identiteit en wezen. De
twee opties zijn duidelijk: kerkelijke gemeen-
schappen kunnen ervoor kiezen zich in eigen
kring op te sluiten, de (digitale) deuren gesloten
te houden en daarmee de drempel voor niet-
ingewijden zo hoog mogelijk te zetten. Dat is

24

een ‘heilige restkerk’, cultuurpessimistisch, in
zichzelf gekeerd.

De andere mogelijkheid is een open
gemeenschap, die weet dat zij tegelijk heilig
en zondig is, die open staat voor vernieuwing,
zonder het oude af te doen. Dat is een
kerk die willens en wetens haar relevantie
voor onze maatschappij wil behouden:
cultuuroptimistisch, naar buiten gericht.
Bijbels-theologisch wordt dit beeld van de
kerk ondersteund door het idee van God als
Schepper (dus ook van de cultuur), door het
beeld van God als mens (die binnen is getreden
in onze menselijke cultuur en maatschappij) en
van Christus’ oproep om te verkondigen in de
gehele wereld (en niet alleen onder heiligen die
toch al gered zijn).

De sociale media met hun nadruk op de
volstrekte uitwisselbaarheid van de rollen van
zender en ontvanger passen uitstekend bij een
kerkbeeld van de herberg waar alle ‘inwoners’
gast en gastheer tegelijk zijn. De sociale media
dagen de kerken uit zichzelf open te stellen
voor alle mensen van goede wil, om te luisteren
en samen te vieren. Denk aan het beroemde
verhaal van de Emmatisgangers (Lucas 24,
13-35), waarin Christus niet direct begint te
prediken (zenden), maar eerst luistert naar wat
zijn twee medereisgenoten te melden hebben
(ontvangen). Pas dan begint Hij te (s)preken.

Dezelfde uitdaging geven de sociale media
aan de kerkelijke professionals. Een strikte
scheiding tussen persoon en professionaliteit,
een naar binnen gerichte blik en een zeker
wantrouwen voor de vijandige, geseculariseerde
wereld buiten vloekt met het wezen van
sociale media die juist gericht zijn om een

wereldomspannend netwerk waar het verschil
tussen ‘buiten’ en ‘binnen’ eerder onder druk
staat dan beschermd wordt. Wil de kerkelijke
professional meer doen dan alleen zijn of haar
steeds kleiner wordende geloofsgemeenschap
van trouwe leden bedienen, dan moet hij naar
buiten treden, de wereld ingaan en op steeds
verrassende wijze de verbinding leggen tussen
kerk en wereld.

De sociale media dagen de pastor uit het
alledaagse gelovig te doordenken en hiervan
te getuigen. Niet door louter te klagen over de
misstanden die zeker ook te vinden zijn in de
wereld van vandaag, maar door de hoop van
Christus die in ons leeft en die verwijst naar

het komende koninkrijk van God, levend te
houden. <

Frank (drs. F.G.) Bosman is cultuurtheoloog en
verbonden aan de Tilburg School of Catholic
Theology en werd in de zomer van 2011 uitgeroepen
tot de meest spraakmakende theoloog van het jaar.
Zie ook zijn weblog met cultuurtheologische cases:
www.goedgezelschap.eu.
info@frankgbosman.nl

HANDELINGEN 2012 | 3

25



Igitaalgids

€

onafhankelijk & advertenti

 PA

PRAKTIJK | ERIC VAN DEN BERG

Sociale media in de
greep van de Geest

Met de twee werkmodellen ‘digitale presentie’ en ‘digitale werken van
barmhartigheid’ schetst mediawetenschapper Eric van den Berg een
kader hoe christelijke professionals op het web te werk kunnen gaan.

ls we spreken over kerk en sociale

media in Nederland, dan is 2009 een

belangrijk jaar. Weliswaar vijf jaar na
de start van Facebook en Hyves, vier jaar na
YouTube en drie jaar na de start van Twitter,
werden in het voorjaar van 2009 voor het eerst
drie symposia gehouden over dit thema. De
website Katholiek.nl hield een symposium
over internetspiritualiteit. Internetspiritualiteit
is het zoeken ndar dan wel opdoen vén een
persoonlijke innerlijke ervaring met behulp
van webtechnologie. Met behulp van sociale
media zijn er voldoende mogelijkheden om een
spirituele ervaring en bondgenoten te vinden
vanuit twee concepten: digitale presentie en
digitale werken van barmhartigheid.

In Den Haag hielden René Munnik en Erik

Borgman voordrachten over zin en onzin
over internetspiritualiteit, of breder over de
relatie tussen technologie en mens. Munnik
onderzoekt aan de Universiteit van Tilburg
vormen van virtueel christendom en vindt
op het symposium dat internet goed is voor

HANDELINGEN 2012 | 3

informatie, maar voor pastorale ondersteuning
beperkt. Rituelen verpieteren achter het scherm
tot een paar muisklikken, citeert de Volkskrant
Munnik in de krant van 17 april 2009. Het is de
antithese waarop Borgman reageert. Het web
is voor hem ook een plaats waar verbinding tot
stand komt en waar mensen hun kwetsbaarheid
kunnen tonen. Het is een digitale plek, waar
nieuwe stadswijken ontstaan en waar dus ook
christelijke bezieling, zo de Geest wil, kan
waaien.

Munnik en Borgman staan niet zozeer
symbool voor kerk en internet, als wel dat
hun opvattingen pro en contra nog steeds
als dominante meningen gelden. In de vele
trainingen en lezingen die ik geef, komt
dit telkenmale terug: mensen zijn a priori
voorstander om internettechnologie meer
aan de kerk te verbinden, dan wel dat ze
religieus kapitaal volledig uit het domein van
de online wereld wensen te houden omdat het
onmogelijk is.

In 2009 bestaat de wereld vooral uit

27



kerkelijke internetpioniers. Priester Roderick
Vonhogen bereikt via podcasten miljoenen
mensen wereldwijd, of zij nu gelovig zijn of
niet. Dominee Boele Ytsma weet veel aandacht
te genereren als ‘twitterende dominee’ met
blogs, tweets, podcasts en youtubefilmpjes.
De Webfish Award voor de beste christelijke
websites wordt gestart in 2008 en de eerste
winnaars, Goedgelovig (2008) en Isidorusweb
(2009, nu Katholiek.nl geheten) van Eric van
den Berg worden nog steeds als innovatief
beoordeeld.

Het is steeds meer common ground om
over kerk en sociale media te spreken, en over
wat een kerk kan met sociale media. Er zijn

Chatkathedralen, twittervieringen,
spirituele blogs,
evangelisatie via Facebook

de pioniersinitiatieven uit de vorige alinea,

een grotere groep early-adopters en een nog
grotere groep kerkelijke professionals die zien
dat sociale media belangrijk zijn, maar de
kennis en vaardigheid onvoldoende beheersen
om deze nieuwste vormen media die er zijn
effectief in te zetten. De grootste groep echter
staat ambivalent over de mogelijkheden en gaat
liever uit van beperkingen.

Digitale presentie

Chatkathedralen, twittervieringen, spirituele
blogs, evangelisatie via Facebook. We kunnen
niet zeggen dat christenen zonder creativiteit
nieuwste media inzetten voor de kerk. Een
eerste werkmodel is het concept digitale
presentie, dat cultuurtheoloog Frank Bosman
en ik hebben uitgewerkt (WKO, 2011).

28

De Vaticaanse documenten Kerk en Internet

en Ethiek en internet uit 2002 geven nog steeds
een actueel en realistisch beeld van de relatie
tussen kerk en internet. Kerk en internet is een
optimistisch vervolg op Communio et Progressio
en schetst de tweevoudige doelen die de kerk
heeft als het gaat om media:

‘Samenlevingsopbouw op lokaal, nationaal
en regionaal niveau is in het algemeen
belang en een geest van solidariteit. Gezien
het grote belang van sociale communicatie
zoekt de Kerk een eerlijke en respectvolle
dialoog met hen die verantwoordelijk zijn
voor de communicatiemedia — een dialoog
die met name op mediabeleidvorming
betrekking heeft. Van de zijde van de Kerk
omvat deze dialoog pogingen om de media te
begrijpen — hun doelstellingen, procedures,
vormen en genres, interne structuren en
modaliteiten — en om steun en bemoediging
aan te bieden aan hen die bij het werk van
de media betrokken zijn. Op basis van

deze betrokkenheid en steun wordt het
mogelijk zinvolle voorstellen te doen voor
het opruimen van obstakels voor menselijke
vooruitgang en de verkondiging van het

evangelie.’

Het is de betrokkenheid voor samenlevings-
opbouw en de verkondiging van het evangelie
die het Vaticaan centraal stelt. Nu zijn er

veel meer handelingen en activiteiten te
bedenken: getuigen, vermaak, discussiéren,
delen of pastoraat bedrijven bijvoorbeeld.
Wat ze gemeen hebben is dat ze werken
vanuit een houding van digitale presentie.

Congruent aan de definitie die Baart geeft aan
het begrip presentie is ‘digitale presentie’ te
definiéren als een nieuwe manier van werken
voor christelijke professionals om in een
ontvangende houding ten eerste aanwezig te
zijn op interpersoonlijke communicatievormen
als sociale media en andere webdiensten. Vanuit
de aanwezigheid ontstaat — met eenzelfde
vakmanschap, subtiliteit, trouw en praktische
wijsheid die Baart noemt — de context waarin
geloofsgesprekken kunnen worden ingesloten.
Digitale presentie is geenszins een passieve
activiteit. Succesvolle voorbeelden van
sociale media-initiatieven zijn vooral die
personen, bedrijven of organisaties die niet
zendergericht zijn, maar een ontvangende,
luisterende houding aannemen. Dat sluit aan
bij de presentietheorie van Baart, die vdorstaat
dat een zorggever de ander toegewijd is. Een
succesvolle kerkelijke professional zou in eerste
instantie veeleer een ontvanger en een deler van
informatie willen zijn. Hij of zij deelt zijn leven
met mensen uit zijn digitale omgeving. Dat wil
zeggen dat hij of zij aanwezig is, als particulier
of in naam van zijn of haar gemeenschap, in
de digitale ruimte: surfen, mailen en actief zijn
op sociale netwerksites als Facebook, LinkedIn,
Hyves en Twitter.

Podcastpriester Roderick Vonhigen

Een eerste voorbeeld van zeer succesvolle
digitale presentie is ‘podcastpriester’ Roderick
Vonhogen. Podcastpriester is een beperkte
term, want Vonhdgen doet veel meer met
nieuwste media. Hij heeft geblogd, onderhoudt
drie twitteraccounts, een youtubekanaal, een
podcast en werkt voor radio en televisie. In zijn

HANDELINGEN 2012 | 3

innerlijke houding stelt hij Jezus centraal. In de
media die hij gebruikt, wil hij precatechetisch
te werk te gaan. Naar buiten toe is hij expliciet
zichtbaar als priester, maar heeft hij het over
alledaagse onderwerpen. Star Trek, hardlopen,
overgewicht. Hij kiest daarbij onderwerpen
waar mensen mee zitten. ‘Daar vind je dus
een mogelijkheid om zowel die oppervlakkige
laag los te wroeten maar ook om de ploeg wat
dieper in de aarde te steken’ (Van den Berg
2011, 76).

Vonhogen initieerde in 2001 ‘Rorate’ en
beoogde er een digitale nieuwsdienst en
ontmoetingsplaats mee. Rorate groeide onder
zijn leiding uit tot één van de meer prominente
katholieke websites in Nederland. Na zijn
vertrek bij de stichting vervlakte de aandacht en
kwaliteit. In 2005 werd de Amersfoortse priester

Via digitale presentie en
vanuit christelijke inspiratie
een brug slaan

bekend van zijn indringende podcasts vanuit
het Vaticaan. Het is zijn eerste internationale
productie. Er zijn in die tijd zeer weinig
katholieke podcasts. Het doel van de podcasts is
om zo breed mogelijk katholieke thema’s, films
en games voor gelovigen en niet-gelovigen te
bespreken.

De afleveringen 1 tot en met 32 van ‘The
Catholic Insider’ vormen de wereldwijde
‘doorbraak’ van Vonhogen. Een hip
muziekje is de leader van het katholieke
podcastprogramma. ‘Pope John Paul 11 is close
to death’, zegt de priester met bedrukte stem
op 1 april 2005. Vanuit het Nederlands college
bericht Vonhogen als burgerjournalist over de [>

29



slechte gezondheid van de paus, het hartfalen
en uiteindelijk zijn overlijden en begrafenis.
Hij doet verslag van zijn reis naar Rome, over
wat er op het Sint Pietersplein gebeurt, het
afsluiten van het plein, de journalisten en doet
live verslag van alle treurige gebeurtenissen
die in Rome plaatsvinden. De podcast

krijgt een enorme respons, tussen al het
massamediageweld op televisie en in kranten.

Niettemin past het zeer bij de priester die
dan al enkele jaren actief is, en in de jaren
zijn stem internationaal ziet weerklinken. Hij
wint met de podcasts internationale prijzen
en bereikt miljoenen niet-katholieken met
zijn digitale presentie. Mensen vinden zijn
aanpak verfrissend en persoonlijk. ‘Tk luisterde
naar de verschillende emoties van deze jonge
priester tussen de rouwende mensen. Dat was
een geheel nieuwe ervaring die anders was dan
massamedia, meer betrokken en direct’, zegt
reviewer Seth Anderson in 2006.

Vonhogen is een vroeg voorbeeld van digitale
presentie. Je zou kunnen betogen dat hij geen
ontvangende houding heeft. Hij is immers via
een podcast aan het uitzenden. In de loop der
tijd verandert Vonhogens interpersoonlijke
communicatie van een klassieke ‘persoonlijke
zender’ naar een ‘ontvangende zender’: op
basis van de vele e-mails die hij krijgt, vormt
de inhoud van de podcastserie zich. Bij de
zaligverklaring van paus Johannes Paulus
II, in 2011, is dit goed te zien. De priester
beantwoordt op televisie, in podcasts of
persoonlijk in e-mails vragen die via Facebook
en Twitter binnenkomen over de paus, de
zaligverklaring of over het katholiek geloof in
het algemeen.

Missionair werker Janneke Nijboer
Een ander voorbeeld van digitale presentie
is dominee Janneke Nijboer. Zij was tot deze
maand als missionair werker actief in Breda
bij Noorderlicht. Nijboer noemt zichzelf
een ‘e-chick met een heilige missie’ en vindt
daarmee veel weerklank in de hippe social
media scene van Amsterdam. Ook Nijboer is
expliciet religieus aanwezig, door te twitteren
over PKN-zaken, interreligieuze dialoog

en bemoediging. Op haar website Spelen

Interpersoonlijke media persoonlijk
gebruiken, expliciet religieus zijn
en een ontvangende houding

met geloof (www.noorderlichtbreda.nl),

die vorig jaar de prijs voor beste christelijke
website won, probeert ze vanuit haar eigen
inspiratiebronnen mensen te bereiken. Dat
gebeurt door te twitteren, chatsessies via de
website, youtubefilmpjes en een blog. Een van
de kernwaarden van het missionair concept is
verbinden ‘om samen te praten, stil te zijn, te
bidden’

Bridging en bonding
Wat Nijboer en Vonhogen exemplarisch
gemeen hebben is dat ze interpersoonlijke
media persoonlijk gebruiken, expliciet religieus
zijn en beiden in een ontvangende houding
staan. Vonhogen doet dat via een mengeling
van podcast, twitter en televisieprogramma’s
nationaal en internationaal. Nijboer werkt
lokaal als missionair werkster en zoekt naar
connectie en conversatie met de lokale
gemeenschap.

Deelnemen vanuit digitale presentie is op

dit, persoonlijke, niveau het eenvoudigst. Je
maakt een twitteraccount aan, je verbindt je
met andere twitteraars, en je gaat in 140 tekens
al converserend de verbinding aan. Het leggen
van verbindingen is verminderd te zien bij de

meeste dominees, concludeert Martinus (2011).

Dominees hebben ‘weinig met gemeenteleden
via het medium (...) Er wordt voornamelijk
over de mogelijkheden met elkaar gesproken,
maar nog niet in de praktijk gebracht’

In haar overigens lezenswaardige
masterscriptie komt Martinus tot een
drieslagtypering: de ideologische twitteraar, de
zichtbare dominee en de missionaire dominee.
Het probleem van typeringen in het algemeen
is dat ze nuanceringen weglaten. Vanuit mijn
visie op digitale presentie is de typering om
andere redenen problematisch. Een dominee

Het web is sociaal geworden
en mensen werken vaak
belangeloos mee

die twittert is a priori zichtbaar en vanuit eigen
ideologie werkzaam. Hij of zij kan mogelijk
missionair zijn; in ieder geval is hij of zij
getuigend van het werk dat de dominee doet en
wat zijn of haar inspiratiebronnen zijn en dat is
ook een vorm van missionair werken.

Liever zou ik een onderscheid willen maken
in geloofsprofessionals die de nadruk leggen
op bridging ten opzichte van collegae die
eerder geneigd zijn het perspectief van bonding
te kiezen, al dan niet van nature. Nijboer
en Vonhogen slagen erin de brug te slaan
om andersdenkenden met hun christelijke
inspiratie te verbinden vanuit hun digitale

presentie.

HANDELINGEN 2012 | 3

Critici zullen kunnen zeggen dat dialoog met
zo weinig ruimte en context weinig werking
heeft. In zijn laatste twee boodschappen

voor wereldcommunicatiedag brak paus
Benedictus XVI een lans voor sociale media.
Zonder Twitter of Facebook expliciet te
noemen, zei de paus vorig jaar dat ‘de nieuwe
technologieén niet alleen de manier waarop
wij communiceren veranderen, maar ook de
communicatie zelf. Zozeer zelfs dat het kan
worden gezegd dat we leven in een periode van
grote culturele transformatie. Dit betekent dat
de verspreiding van informatie en kennis de
geboorte is van een nieuwe manier van leren
en denken, met ongekende mogelijkheden voor
het aanknopen van relaties en het opbouwen
gemeenschap’ (Paus Benedictus XVI, 2011).
Het is een indirecte verwijzing naar sociale
netwerksites als Hyves, Facebook of LinkedIn
waar relaties en opbouwen van virtuele
gemeenschappen de kernfunctie betreft. Dit
jaar voegde de paus aan dat rijtje Twitter

toe. In een genuanceerde boodschap over de
fundamentele verhouding tussen gesproken
woord en stilte vond Benedictus dat je in
beknopte zinnen (lees: een tweet) diepzinnige
gedachten of bijbelverzen kunt delen.

Werkmodel digitale werken van
barmhartigheid

Een tweede denkrichting is het werkmodel
digitale werken van barmhartigheid, dat ik zelf
poneer als effectief middel om als christelijke
professional werkzaam te zijn op internet.
Bekend zijn de lichamelijke en geestelijke
werken van barmhartigheid die hun oorsprong
vinden in Matteus 25, 25-35: ‘Want Ik had  [>



honger en jullie hebben Me te eten gegeven,
Ik had dorst en jullie hebben Me te drinken
gegeven, Ik was vreemdeling en jullie hebben
Me opgenomen.’ In het bijbelvers worden de
schapen van de bokken gescheiden en geeft
Jezus de verzekering ‘alles wat je niet voor
één van deze minsten hebt gedaan, heb je
ook niet voor Mij gedaan. Zij zullen naar de

Benedictus: ‘Ook in beknopte
zinnen (lees: een tweet)
kun je bijbelverzen delen’

eeuwige straf gaan, maar de rechtvaardigen
naar het eeuwig leven.’ Een hoge ‘claim’ ligt
hier voor ons, die mijns inziens een vertaalslag
zou moeten hebben naar dat nieuwe, digitale
continent.

Digitale noden

Digitale werken van barmhartigheid houden
in, dat we op zoek moeten gaan naar de noden
die door internetgebruik ontstaan en daar
antwoord op geven dan wel om andere noden
die via internet in beweging in kaart te brengen.
Ik noem vier voorbeelden.

Een aantal noden zijn overbekend: verslaving,
stress, verminderen van sociale activeren of
het niet meer (goed) kunnen bepalen van het
waarheidsgehalte. Een bekend internetgrapje
is de uitspraak van Abraham Lincoln dat ‘het
probleem van internet is, dat je niet meer weet
wat waar of niet waar is’

Zo komt verslaving veel voor. In de Verenigde
Staten bestaan twitterklinieken en verenigingen
van ‘anonieme twitteraars. Zoals compulsief
e-mailen bestaat, is er ook compulsief twitteren:

32

het onnodig vaak checken van e-mail,
facebookstatussen en tweets is een teken van
verslaving. Mensen met internetverslaving
ervaren stopstress: het niet meer kunnen
stoppen met facebooken, chatten of het
onvermogen een moment van twitterstilte of
computerstilte in te lassen. Wilhelm Hofman
van de Universiteit van Chicago deed recent
onderzoek onder 205 mensen tussen de 18 en
85 jaar uit het Duitse Wiirzburg. De deelnemers
kregen zeven keer per dag een berichtje waar ze
op konden reageren of ze het onweerstaanbare
verlangen hadden ervaren om te facebooken of
te twitteren. Uit het onderzoek blijkt volgens
Hofmann dat naarmate de dag vordert, de
wilskracht van mensen afneemt om compulsief
mobiel internetgedrag tegen te gaan. Zijn
onderzoek wordt binnenkort in Psychological
Science gepubliceerd, meldt The Guardian.

Een tweede voorbeeld is volgdrang, dat
kan leiden tot stalking of andere vormen van
agressief digitaal gedrag. Volgdrang is het
obsessief checken van uitingen van mensen die
je volgt. Het is onschuldig om de hyvespagina
van een vriend te bezoeken, het wordt minder
onschuldig als dat vaak gebeurt en het is
obsessief als niet alleen statussen worden
gecheckt, maar daar volop op wordt gereageerd
en uitingen van anderen worden vastgelegd.

Voorbeelden van barmhartigheid

Ik wil nu twee voorbeelden aanhalen waarin
het werk van barmhartigheid langs digitale
weg plaatsheeft. Een eerste voorbeeld is het [>

Pen-en-penseeltekening (ca. 1648/50), Rembrandt,

Museum Boijmans Van Beuningen, Rotterdam >




bisdom Padua dat via sociale media opriep
om geld en voedsel in te zamelen voor de
behoeftigen in de Italiaanse stad. Het jaarlijkse
voedselbankproject kreeg een nieuwe impuls
doordat mensen op Twitter en Facebook
werden gevraagd deel te nemen.

Een tweede voorbeeld is de blinde Keniaanse
student Samuel Wambua. Het was vrij
uitzonderlijk dat Wambua naar de universiteit
kon. Op een dag trof een voormalige klasgenoot
van hem, blogger Tom Makau, de student aan
als blinde straatverkoper. Wambua vertelde
Makau hoe hij geen sponsors vond om te
gaan studeren. De perspectieven waren slecht.
Makau lukte het met enkele mensen via een
facebookgroep en via Twitter veel geld in
te zamelen zodat Wambua zijn studie kon
voortzetten. Een forse geldschieter was een
katholiek priester die van het initiatief hoorde.

Alle voorbeelden van ‘digitale werken van
barmhartigheid’ laten zien hoe internet werkt
als middel om mensen in beweging te brengen
zich voor anderen in te zetten. Voor kerkelijke
professionals kan bij de voorbeelden van
verslaving of volgdrang een uitdaging liggen
om hulp aan te bieden, zoals het evangelie
van Matteus dat noemt. Zoals e-mailpastoraat
voorziet in een reactieve vorm van één-op-één
pastorale zorg of counselling, kan sociale-
mediapastoraat een interactief werk van
barmhartigheid zijn.

Het is niet al te moeilijk te signaleren dat
iemand uit je twitterkring wel erg vaak op
Twitter zit, en daarbij niets over privé of sociaal
leven uit, of vooral reageert op mensen die hij
of zij niet volgt zonder enige reactie te krijgen.
Het werk van barmhartigheid bestaat eruit

34

deze mensen op te zoeken en pastorale zorg
aan te bieden, na een goede introductie en door
checks en balances te plegen.

Het kan ook kleinschaliger en zeer concreet,
zoals het voorbeeld van het bisdom Padua of de
Keniaanse student laat zien. Het voor menigeen
verrassend positieve aan sociale media is, dat
het web sociaal is geworden en mensen vaak
belangeloos meewerken. Naastenliefde is een
christelijke oproep, die impliciet door iedereen
met een social media-account kan worden
toegepast.

De voorbeelden die ik noem, zijn beperkt
tot christelijke voorbeelden: van Roderick
Vonhogen tot de Keniaanse blogger Tom
Makau. Buiten het christelijke ‘speelveld’ zijn
nog honderden aansprekende voorbeelden
te vinden. Alledaagse voorbeelden, waarin
mensen elkaar helpen als de NS geen treinen
laat rijden vanwege de sneeuw, of extreme
voorbeelden, waarin twitteraars iemand met
zelfmoordneigingen op andere gedachten weten
te brengen.

‘Wees niet bang’

Vanuit de werkmodellen digitale presentie en
digitale werken van barmhartigheid heb ik
gepoogd een theoretisch kader te schetsen hoe
christelijke professionals te werk kunnen gaan.
Koudwatervrees of onbekendheid met het
medium zijn vraagstukken die zijn op te lossen.
We weten ons gesteund door meerdere bijbelse
opdrachten. Christelijke participatie op sociale
media komt voort uit de evangelische oproep
uit Marcus 16, 15. Daar lezen we: ‘En Hij zei
tegen hen: Trek heel de wereld rond en maak
aan ieder schepsel het goede nieuws bekend’,

en het is mijn overtuiging dat daar ook

de digitale wereld mee wordt bedoeld. De
houding daarbij is pauliaans: ‘Wees niet bang’
(Handelingen 18, 9). <

Literatuur

Berg, E. van den (2011). Handboek Kerk en Internet.
Heeswijk: Uitgeverij Abdij van Berne.

Bosman, EG. & Berg, E. van den (2011). Present! Een
werkmodel van digitale presentie voor kerkelijke
professionals. Nieuwsbrief WKO, 12 juli 2011.

Makau, T. How social media changed a blind man’s
fortune (2012). S.I: Tommakau.com.

Martinus, M. (2011). Twitterende dominees. Geloven
in sociale media.

Paus Benedictus XVI (2011). Message of His
Holiness Pope Benedict XVI for the 45th World
Communication. Vaticaanstad: s.n.

Paus Benedictus XVI (2012). Message of His
Holiness Pope Benedict XV for the 46th World
Communication Days. Vaticaanstad: s.n.

Vonhogen, R. (2002). The Catholic Insider Podcast.
S.1: Learn Out Loud.

Drs. Eric van den Berg is mediawetenschapper
en als zelfstandig ondernemer actief in het
werkveld religie en internet, onder andere voor de
Bisschoppenconferentie en de Protestantse Kerk
in Nederland. Hij schreef het Handboek Kerk
en Internet en blogt over geloof en internet op
Internetspiritualiteit.nl. Later dit jaar verschijnt van
zijn hand het Handboek Kerk en Social Media.
info@isimedia.nl

HANDELINGEN 2012 | 3

35



IN BEELD | CoRJA MENKEN-BEKIUS

Hollen of stilstaan

arius van Dokkum (1957) is een schilder die verhalen vertelt tot lering en vermaak
van de kijker. Zijn schilderijen zijn kleine illustraties bij het leven van alledag, met bij
voorkeur eenvoudige mensen in de hoofdrol. Van die mensen heeft hij een welwillende
karikatuur geschetst, zodat je onwillekeurig in de lach schiet. Het vermaak staat voorop. Maar
Van Dokkum wil meer. Hij is een cabaretier onder de schilders, die zijn typetjes opvoert om een
kritische boodschap over te brengen. Daarmee sluit hij aan bij een aloude Hollandse traditie van
‘boertige’ schilderijen (Jan Steen, Van Ostade en anderen).

Op dit schilderij valt het oog allereerst op de hollende man op de voorgrond. Hij houdt een
telefoon tegen het kale hoofd terwijl hij tegelijkertijd op zijn horloge kijkt. Hij is in grote haast
onderweg. Zijn dikke buik suggereert dat hij aan dit soort lichaamsbeweging niet gewoon is. Dit
wordt onderstreept door zijn merkwaardige kleding: een overhemd met stropdas, boven een korte
broek en sportschoenen, waarvan in de vaart een veter is losgeschoten. De Nederlandse titel luidt:
Hollen of stilstaan. In de Engelse vertaling is dat Beating the Clock geworden, terwijl de Duitse
varieert met: Rennen oder verrennen. Dat zijn drie interpretaties.

De Nederlandse titel heeft mijn voorkeur vanwege de vele contrasten in het beeld. Op de
achtergrond staat een file vol vrachtauto’s stil op de snelweg. Het verkeer zit muurvast. De hollende
man lijkt een chauffeur die per se een doel moet halen. Het mobieltje is zijn redding. Het contrast
wordt versterkt door de volle maan die roerloos aan de hemel staat, tussen overal heen schietende
vliegtuigstrepen. Aan de horizon rijst de stad van de mens op. En dan die twee paardjes, die vredig
in een bloemenwei staan. Verbaasd zien zij dit alles aan. <

Corja Menken-Bekius (dr. C.J.) is theoloog en oud-redacteur van Handelingen.
menkenbekius@hetnet.nl

‘Hollen of stilstaan’, Marius van Dokkum, 2007, olieverf op paneel, 35 x 35cm >

36 HANDELINGEN 2012 | 3 37



ESSAY | AAD HOFLAND

Internet als

religieuze ruimte

Internet en contextualiteit ... voorbij aan

generalisaties

Hoe nodig is de protestantse digikerk Mijnkerk.nl die dit jaar als
missionaire pioniersplek wordt gestart, vraagt masterstudent Aad
Hofland zich af na een onderzoek. De hoeveelheid zinzoekers op het
web lijkt het plan te rechtvaardigen, maar trekt zo’n digitaal ‘thuis’
niet eerder de al actieve leden dan de mensen aan de rand of zelfs

daarbuiten?

s het fair om te suggereren dat onze
fascinatie met de virtuele werkelijkheid een
signaal is van onze desillusie met
het postmoderne, het gefragmenteerde, het
onzekere? ... Als je dat zo beschouwt, kan in
feite onze wens naar het virtuele ten minste
gedeeltelijk worden gezien als een honger naar de
werkelijkheid — naar een besef van betekenis, orde
en vorming van en in ons eigen werkelijke leven.
Indien religie gaat over het vinden van betekenis,
orde en een besef van voorspelbaarheid — indien
het gaat over de verbeelding hoe de wereld zou
moeten zijn — indien het gaat over verhalen
die ons leven bezielen zoals rituelen die ons
bewustzijn vormen, en manieren van interactie die
bepalen wie ze zijn, dan lijkt het mij dat virtuele
betrokkenheid precies dezelfde dingen doet.

HANDELINGEN 2012 | 3

Omnze wens tot een steeds grotere verdieping, die
gebonden is aan een structuur en orde die juist
van die verdieping komt, kan een signaal zijn van
honger naar de werkelijkheid en dat suggereert
een religieuze functie voor een van onze meest
populaire tijdverdrijven te zijn geworden.
(Wagner 2012, 14, in eigen vertaling)

Mijnkerk.nl

De aanleiding tot dit essay is het feit dat het
Dienstencentrum van de Protestantse Kerk in
Nederland (PKN) in Utrecht voornemens is in
het kader van de missionaire pioniersplekken in
Nederland een driejarig project te stichten: de
protestantse digikerk Mijnkerk.nl, waarvan de
presentatie dit jaar zal plaatsvinden. Want, zo

zegt de PKN, de pioniersplekken moeten divers [>

39



zijn van opzet. Via trial and error zal uitgezocht
moeten worden wat kan gaan werken.

De belangrijkste aanleiding tot dit besluit
is dat de kerk in deze seculiere tijd lijkt te zijn
weggegroeid van het alledaagse leven van veel
mensen in deze maatschappij. Mijnkerk.nl
zou een kerk moeten worden waar bezoekers
zich thuis weten. De PKN wil zich volgens
het projectplan vanuit het evangelie richten
op het vormen van een gemeenschap met
buitenkerkelijken. Men wil missionair bezig zijn
en niet wachten tot mensen zelf komen, maar
actief mensen opzoeken met het evangelie van
Jezus Christus om met hen een kring om Hem
heen te vormen.

Erkend wordt dat het bijzonder moeilijk is

Zin-surfers zoeken verdieping
van eigen geloof en verbreding
van geloofsbeleving

om buitenkerkelijken bij een of andere vorm
van kerk te betrekken. Het gaat daarom in
principe om de nominale, de niet-actieve leden
(mondelinge toelichting 6 maart 2012), mensen
die een herinnering hebben aan het christelijk
geloof en mogelijk weer daarbij betrokken
willen raken. De PKN hanteert voor dit

project een web 2.0-benadering van internet,
waarin internet wordt gezien als een sociale
ontmoetingsplek. Men meent dat er op het
gebied van netwerk en community-vorming nog
een wereld te winnen is.

De plannen van de PKN om online actief te
worden zijn eigentijds en ambitieus. Niettemin
is het de vraag of de PKN zich bij haar besluit
tot het stichten van een digikerk niet te veel
laat leiden door een al te optimistische en

utopische kijk op de mogelijkheden van kerk-
zijn in een digitale context — preciezer, een

al te optimistische kijk op de betekenis die

die buitenkerkelijken en nominale leden er
mogelijk aan ontlenen — als deze groep al zou
participeren in deze digitale kerk. De PKN lijkt
bij de perceptie van het potentieel van internet
voorbij te gaan aan de culturele context van de
potentiéle gebruiker — de nominale gebruiker —
die internet mogelijk voor religieuze doeleinden
gebruikt, maar juist vanwege de specifieke
religieuze doeleinden die men nastreeft, de
digikerk van de PKN links zal laten liggen.

De offline context

Voorbijgaan aan de specifieke offline context
van de internetgebruiker is een constante

in de perceptie die velen van de sociaal-
culturele betekenis van internet hebben — niet
in de laatste plaats in het wetenschappelijk
onderzoek naar religie en internet. Met name
de beginjaren van het onderzoek werden
gekenmerkt door een euforische en utopische
perceptie.

Voorbeeld: RefoAnders

In zijn onderzoek onder orthodox-protestantse
homo’s en hun betrokkenheid bij het forum
RefoAnders stelt De Koster (2008) dat veel

van deze homo’s dit forum typeren als een
‘toevluchtsoord’. De leden van RefoAnders

die niet zelden worstelen met stigmatisering,
isolering en eenzaamheid, omarmen de
gemeenschap van RefoAnders op het internet,
omdat de opgedane ervaringen hen een houvast
geven en iets wat hen gezamenlijk bindt in de
interactie met de offline situatie. In de context

van de homoseksuelen, en dan specifiek
toegespitst op de groep orthodoxe protestantse
homoseksuelen, helpen de ervaringen die bij
RefoAnders worden opgedaan hen het leven
in de offline situatie te verbeteren of, anders
gezegd, aan te vullen en te ondersteunen.
Opvallend is echter dat niet alle betrokkenen
bij RefoAnders een even grote betekenis
toedichten aan de gemeenschap van gelijk-
gezinden die online ontstaan is. Juist degenen
die offline sterk gestigmatiseerd worden,
hechten een grotere waarde aan de gemeenschap
online en hebben een uitgesproken gevoel van
‘belonging, maar degenen bij wie de participatie
alleen is gerelateerd aan het aan de orde stellen
van praktische vragen, kennen een dergelijke
emotionele benadering niet; zij zien RefoAnders
wel als een ‘tweede huis, maar niet als een deel
van hun leven. De betrokkenheid bij een, in
dit geval, religieuze gemeenschap, wordt sterk
bepaald door de offline context.

Voorbeeld: moslimjongeren in Gouda
Een artikel van De Koning (2008) over internet
en identity politics van een minderheidsgroep,
Marokkaans-Nederlandse moslimjongeren in
Gouda, is een ander goed voorbeeld waarbij

de offline context betrokken is op de online
situatie. De Koning probeert helder te krijgen
hoe jongeren zich op basis van het virtuele
repertoire kennis over de islam en ideeén over
moslim-zijn eigen maken. Hij probeert aan te
tonen dat offline en online op elkaar betrokken
moeten zijn. De ervaringen van jongeren online
beinvloeden hun perspectief op de wereld
daarbuiten, en de ervaringen in de offline
wereld beinvloeden hun activiteiten op internet.

HANDELINGEN 2012 | 3

De ouders van de jongeren zouden met hun
vragen naar de imam gaan, maar jongeren doen
dat niet; zij hebben er kennelijk niet zoveel
vertrouwen in en zij willen zich meer oriénteren
via het internet. Op het internet kunnen ze dat
vaak anoniem doen en dat biedt hen een vrij
gevoel om zich te uiten. Zij willen de offline
ervaringen in de online sfeer bespreken en
daarbij worden verschillende dimensies van de
moslimidentiteit op elkaar betrokken.

Een van de belangrijkste aspecten is dat
jongeren op internet informatie zoeken over
de islam en maatschappelijke vraagstukken
die moslims betreffen (De Koning 2008, 277).
Ze zoeken naar een islam in de Nederlandse
context, een islam die bij hen past. Het gaat
over vragen als hoe men een goede moslim
moet zijn en op welke manier de verleidingen
van de Nederlandse samenleving moeten
worden weerstaan. Daarbij worden de jongeren
sterk geleid door behoefte aan erkenning en dat
ze ertoe doen.

Wat uit het onderzoek van De Koning ook
duidelijk wordt is dat de jongeren al bepaalde
ideeén hebben voordat ze het internet opgaan
en dat dit mede hun activiteiten op internet

Religie online lijkt
eerder supplement
dan vervanging

beinvloedt. De Koning constateert dat een
groot deel van de activiteiten van jongeren
op internet te maken heeft met interne
gedragsvoorschriften en dat veel sites te

zien zijn als alternatieve kennisbronnen ten
opzichte van de mainstream organisaties. Het
internet stelt jongeren in staat hun eigen beeld >



te vormen van wat islam precies inhoudt. De
onderzochte groep Marokkaans-Nederlandse
jongeren in Gouda zoekt daarbij vooral naar
mensen die hun ideeén al delen. Ze kunnen
daarvoor de geschikte bronnen verzamelen en
zo meer zeker staan in hun identity politics met
derden. De uitkomsten van het surfgedrag op
internet kunnen een ondersteuning zijn van
de offline situatie, het draagt mede bij aan het
gevoel moslim te zijn en is tevens een poging

om een betere moslim te worden.

Zinzoekers en de digitale kerk

De onderzoeken van De Koning en De Koster
maken duidelijk dat de betekenis en het
gebruik van internet sterk samenhangen met de
offline context van gebruikers. Een dergelijke
contextualisatie is van belang, om niet tot al te
generaliserende uitspraken te komen over ‘hét’

Behoefte aan online
pastorale zorg, bidden
of getuigen is er amper

gebruik van ‘hét’ internet. Dit geldt niet alleen
voor wetenschappelijke onderzoekers, maar ook
voor de religieuze entrepeneurs die online actief
willen zijn en mensen aan zich willen binden.
De contextualiserende vraag wie de potentiéle
bezoeker is van de digikerk, wat hem of haar
beweegt om deze kerk te bezoeken, en welke
betekenis hij of zij aan online participatie in
deze digikerk hecht, gaat in die zin vooraf aan de

vraag of er tiberhaupt markt is voor een digikerk.

Onderzoek Stichting Zinzoekers op het Web
Onderzoek lijkt de vraag naar een digikerk
positief te bevestigen. Benschop en Menting

(2012, 58-75) doen in hun recent verschenen
boek verslag van een onderzoek van de
Stichting Zinzoekers op het Web dat aanleiding
geeft om te denken dat veel mensen hun
zoektocht naar zin online gestalte geven. Het
onderzoek wilde achterhalen wat zinzoekers
doen op het internet, hoe zij opereren, hoe zij
communiceren en met wie zij contacten leggen
en hoe door hun ervaringen in de virtuele
ruimte van het internet hun geloofsbeleving is
veranderd.

Het is een van de weinige onderzoeken
die wat meer duidelijkheid geven over het
surfgedrag van zinzoekers. Aan het onderzoek
hebben 248 respondenten meegewerkt,
die uit meer dan veertig verschillende
kerkgenootschappen, religieuze organisaties
of spirituele gemeenschappen komen. Van
hen geeft 74 procent aan religieuze sites te
bezoeken. Een kleine meerderheid van 55
procent zegt dat door het gebruik van internet
hun leven veranderd is. Velen spreken dan in
termen over verdieping van hun eigen geloof en
verbreding van hun geloofsbeleving — woorden
overigens die in de vraagstelling voorkwamen.
De antwoorden die bij ‘verdieping’ gegeven
worden, hebben meer met de technische
mogelijkheden van internet te maken, zoals
toegang tot betere achtergrondinformatie,
dan met de inhoudelijke kant van het geloof.
Bij ‘verbreding’ zegt men een wijdere blik te
hebben gekregen, nieuwe mensen te hebben
ontdekt, en dat men verder is gaan kijken dan
het traditionele geloven en dat het ook het
geloof aanzienlijk verbreed en daardoor ook
versterkt heeft.

Het onderzoek geeft aanleiding te denken

dat er een markt is voor een digikerk.

Hoewel hier in dit onderzoek sprake is

van een ogenschijnlijk correcte vorm van
contextualisering, is de onderzochte groep te
heterogeen en is er geen uitsplitsing gemaakt
naar de belangrijke denominaties en bovendien
geen onderscheid gemaakt tussen actieve

en nominale leden. Bovendien, zo stellen
Benschop en Menting, is tachtig procent van
de respondenten hoogopgeleid en zijn het
‘activistische’ zinzoekers. Mogelijk heeft dat te
maken met het feit dat de online enquéte via de
site zinzoekers.nl diende te worden ingevuld,
een website die vermoedelijk meer personen
trekt die sterk betrokken zijn op het ‘zin zoeken’
op het web. Daarmee wordt mogelijk niet

de mening weergegeven van de gemiddelde
zinzoeker. Op basis daarvan zijn vraagtekens

te plaatsen met betrekking tot de vraag in
hoeverre de uitkomsten in generale zin mogen
worden gebruikt.

Een eigen enquéte-onderzoek

Een eigen exploratief onderzoek naar PKN-
leden (actief en nominaal) geeft meer zicht op
de potentiéle gebruikers van de digikerk. De
aanleiding tot dit eigen onderzoek is het feit dat
het Dienstencentrum van de PKN in Utrecht
dit jaar een digikerk wil starten. Op basis van
Amerikaans literatuuronderzoek ben ik tot de
conclusie gekomen dat het eerder gaat om een
deel van de actieve leden van kerken die digitale
kerken en religieuze sites op het internet
bezoeken, dan om nominale leden. Verder
zeggen die actieve leden dat zij aan het bezoek
op internet een bevestiging of versteviging van
hun geloof ontlenen (Campbell 2007, 261-

HANDELINGEN 2012 | 3

277). Over de functie van religie online voor
de christelijke gemeenschap zegt Campbell
op basis van onderzoek dat men binnen de
christelijke gemeenschap religie online ziet als
een supplement en niet als een vervanging voor
de betrokkenheid bij de offline kerk. Leden
nemen deel aan en blijven betrokken bij een
online gemeenschap ten einde te voorzien in
specifieke relationele behoeften, zelfs al kan
deze participatie niet volledig in de wensen van
religieuze leden voorzien met betrekking tot een
face-to-face-interactie en een fysieke ervaring
van de eredienst. Jakobsh (2006, 237-242) stelt
eveneens dat de participatie aan online religie
niet meer en niet minder is dan een aanvulling
op de offline situatie. In een onderzoek in de
Nederlandse context en specifiek gericht op
de leden van de PKN probeer ik na te gaan
in hoeverre de uitkomsten met die van het
Amerikaanse onderzoek overeenkomen.

Het betreft hier een enquéte-onderzoek
uit 2012 onder 325 e-mailadressen die
aangeschreven zijn met het verzoek om te
participeren in een online enquéte. Daarnaast is
gevraagd aan de adressanten om de link voor de
enquéte door te sturen naar personen waarvan
men weet dat ze enige affiniteit hebben met het
christelijk geloof. De enquéte is opengesteld
voor personen vanaf 18 jaar. Uiteindelijk
hebben 114 personen van de e-mailadressen en
78 overige personen de enquéte ingevuld. Van
de respondenten heeft 63 procent een hbo- of
universitaire opleiding. Van de respondenten
is 75 procent lid van de PKN: 80 procent actief
en 20 procent nominaal, en is 69 procent
hooggeschoold. Uit dit onderzoek blijkt dat van

de actieve PKN’ers slechts 38 procent religieuze [>

43



sites bezoekt met als top 4: PKN.nl, Biblija.net,
EO.nl en Kerknieuws.nl. Bij de nominalen ligt
het bezoek aan religieuze sites op 25 procent,
maar hun bezoek gaat maar voor een klein
deel naar de hierboven genoemde vier sites en
verder zoekt men naar kennis over religiositeit
en informatie.

Een ander belangrijk verschil tussen actieve
en nominale respondenten is gelegen in de
motivatie waarom men religieuze sites bezoekt.
Actieve PKN’ers zoeken vaak naar deelname
aan kerkdiensten of vieringen, willen lezen
en praten over zingeving, willen contact met
geloofsgenoten en andersdenkenden, maar
vooral kennis over vormen van religiositeit
krijgt veel aandacht. Ongeveer 28 procent is
ervan overtuigd dat het internet een aanvulling
of verdieping van het geloof is. Behoefte aan
online pastorale zorg, bidden of getuigen —
geijkte kerkelijke activiteiten — is er amper.

Op de vraag naar de motivatie om religieuze
sites te bezoeken is het antwoord van circa 40
procent van de nominale PKN’ers dat men
kennis wil verkrijgen over religie en dat er
behoefte is aan zingeving. De kerk geeft hen
geen antwoord meer en men mist de mystiek
in de kerk. Men zoekt gelijkgezinden op het
internet, daarnaast worden de meer spirituele
en meditatieve sites bezocht.

Op de vraag aan nominale PKN’ers waarom
men geen religieuze sites bezoekt, geeft 60 pro-
cent van de reacties als antwoord geen interesse,
er nooit aan gedacht of er geen behoefte
aan te hebben. Op de vraag waarom actieve
PKN’ers geen religieuze sites bezoeken, zegt het
merendeel daar nooit aan gedacht te hebben

en dat er geen behoefte is aan een verdere

44

ontwikkeling, men heeft genoeg aan de kerk.
Op basis van dit onderzoek kan worden
geconcludeerd dat het vooral actieve, kerkse
mensen zijn, en dan nog in beperkte mate,
die op internet religieuze sites bezoeken. Een
heel klein deel daarvan ziet het internet als
een ondersteuning of verlevendiging van het
geloof. De nominale leden, die in feite de
doelgroep zijn van de digikerk van de PKN,
lijken weinig religieuze activiteit online te
(willen) ontplooien, en als men dat al doet
lijkt men institutionele religie te vermijden.
Daarmee lijken de nominale leden afstand te
hebben genomen van het instituut kerk en van
religie als institutionele vorm van zingeving en
neigen ze voor een deel meer naar vormen van

hedendaagse spiritualiteit — ook online.

De vraag is gerechtvaardigd op welke
optimistische verwachtingen van het internet
de PKN haar besluit tot het stichten van een
digikerk heeft gebaseerd? Ligt hier niet het
generaliserend gevoel van de werking van het
internet aan ten grondslag? Wat in elk geval
wel duidelijk wordt, is dat een klein deel van de
actieve leden in hun surfgedrag ondersteuning
vindt vanuit de online situatie in de offline
situatie. Dat gegeven is van belang voor de
digikerk, omdat er in elke kerk wel zoekers
zijn, die niet helemaal tevreden zijn met hun
offline situatie. Maar is daar een digikerk van
de PKN voor nodig? Bij de beantwoording van
de enquéte wordt aangegeven dat men zich in
het algemeen elders, dus buiten eigen sites, wil
oriénteren en kennis wil opdoen.

In dat kader breng ik de hypothese zoals
verwoord in het begin van dit artikel in: de

PKN lijkt bij de perceptie van het potenticel
van internet voorbij te gaan aan de culturele
context van de potentiéle gebruiker — de
nominale gebruiker — die internet mogelijk
voor religieuze doeleinden gebruikt, maar juist
vanwege de specifieke religieuze doeleinden die
de PKN nastreeft, de digikerk van de PKN links
zal laten liggen. De oriéntatie van de actieve
PKN’ers is vooralsnog het enige lichtpuntje
voor de digikerk. Maar de doelgroep, de
nominale leden, laat staan de buitenkerkelijken
die genoemd worden in het projectplan, zal
waarschijnlijk maar weinig behoefte hebben
aan de digitale kerk.

Aanbevelingen

Op basis van dit artikel zou verder onderzoek

naar internet als religieuze ruimte aandacht

moeten besteden aan de volgende vragen:

+ Actieve leden van kerken zijn voor een relatief
groot deel zinzoekers op het web. Zij zoeken
naar kennis van en oriénteren zich verder op
religie. Wat missen zij precies in het aanbod
van hun kerk?

+ In hoeverre vinden zinzoekers op het web
ook daadwerkelijk wat zij niet vonden in de
geinstitutionaliseerde religie?

+ Sommige nominalen stellen dat zij de mystiek
missen in de kerk en dat de kerk hen geen
antwoord meer geeft. Wat betekent mystiek
voor nominale leden en waarom biedt de kerk
nominalen geen antwoord meer?

* Hoe zien good practices van initiatieven met
betrekking tot internet/sociale media eruit, die
een brug vormen tussen institutionele religie
en hedendaagse spiritualiteit? <

HANDELINGEN 2012 | 3

Literatuur

Benschop, A., Menting, C. (2012). Zinzoekers op het
web, internet en de verandering van geloofsbeleving.
Vught: Uitgeverij Skandalon.

Campbell, H. en Calderon, P. (2007). The Question
of Christian Community Online: The Case of
the ‘Artist World Network’. Studies in World
Christianity, vol. 13, nr. 3, 261-277.

Dawson, Lorne. L. and Cowan, Douglas E. (2004).
Religion online: finding faith on the internet. New
York: Routledge.

Hofland, A.M. (2012). De digitale kerk. Nog niet
gepubliceerde scriptie voor Master Media, Religie
en Cultuur, Vrije Universiteit Amsterdam.

Jakobsh, Doris R. (2006). Understanding religion and
cyberspace: What have we learned, what lies ahead?
Religious Studies Review, Vol. 32, nr. 4.

De Koning, M. (2008). Met het geloof bezig zijn.
Internet en identity politics van Marokkaans-
Nederlandse moslimjongeren, in: Martijn
de Koning, Zoeken naar een ‘zuivere’ islam.
Geloofsbeleving en identiteitsvorming van jonge
Marokkaans-Nederlandse moslims. Amsterdam:
Bakker, 261-279.

Koster, W. (2010). Contesting Community Online:
Virtual Imagery among Dutch Orthodox Protestant
Homosexuals, Symbolic Interaction, Vol. 33, Issue
4,552-577.

O’Leary, S.D. (2005). Utopian and dystopian
possibilities of networked religion in the new
millenium, in: Hojsgaard M.T. en Warburg, M.
(eds), Religion and Cyberspace, Oxon/New York:
Routledge.

Protestantse Kerk in Nederland (2012). Onderzoek
van Motivaction naar mentality niveaus: welke
groepen in de samenleving worden bereikt als het
gaat om het communiceren van het evangelie en
welke niet? http://www.pkn.nl/missionair/werk/
missionaire-ronde/Paginas/ (geraadpleegd mei
2012).

Wagner, R. (2012). Godwired, Religion, Ritual and
Virtual Reality, Oxon/New York: Routledge.

Aad (M.) Hofland is masterstudent Media, Religie en

Cultuur aan de Vrije Universiteit te Amsterdam.
aadhofland@caiway.nl

45



ARTIKEL | INEKE DE FEIJTER

Like it! or not ...

Kerkelijk beleid en sociale media

Wanneer dominante media in een cultuur wijzigen, zoals van
drukpers naar elektronische naar digitale media, brengt dat op allerlei
gebied verandering teweeg. Wat doen kerken met nieuwe media, wat
verwachten ze ervan? Leidt dat tot veranderingen, en beperken die
zich tot communicatie of betreffen die ook het wezen van de kerk

of theologie? Hoe definiéren ze media en communicatie en welke
ethische vragen zijn daarmee intrinsiek verbonden? Wat kan er
eventueel beter? Ineke de Feijter focust op de vraag naar kerkelijk
beleid ten aanzien van sociale media.

n december 2011 riep Time Magazine

de ‘demonstrant’ uit tot persoon van

het jaar. Of beter gezegd: de mensen die
wereldwijd protestbewegingen vormden,
tegen dictators, onverantwoordelijke leiders,
corruptie of drugkartels. Mensen die pleinen
bezetten en financiéle instituten aanklaagden.
De bevolkingen van betrokken landen opgeteld,
zo becijferde Time, ging het om meer dan
drie miljard mensen; met een opvallende
betrokkenheid van jongeren.

Elk van deze ‘revoluties’ kent haar eigen
context en verhaal; toch zijn er ook gemeen-
schappelijke factoren. Opvallend is de rol van
informatie- en communicatietechnologie
(ICT), in het bijzonder sociale netwerken.
‘Technologie stelde ons in staat om de

< Sander van Mill, ‘De vuist, Amersfoort

HANDELINGEN 2012 | 3

gebeurtenissen te zien, schrijft Time, ‘en het
verspreidde het protestvirus, ook al was het
geen wired revolution. Sociale netwerken waren
niet de veroorzakers van deze bewegingen,
maar hielden hen wel levend en verbonden’
Naast ‘Arabische lente’ werd er gesproken van
‘Facebook-revolutie’.

Eén keer eerder verkoos Time Magazine een
groep mensen als ‘persoon van het jaar’ (sinds
de invoering van deze verkiezing in 1927): ‘You,
in 2006. Met ook toen een verwijzing naar ICT:
het World Wide Web ‘dat de kleine bijdragen
van miljoenen mensen bijeenbracht en maakte
dat ze ertoe deden’.

Naast Time Magazine had ook The Economist
in december 2011 een opvallende bijdrage over
sociale media. In de kerstbijlage (17-12-2011)
wordt de informatieverspreiding tijdens de

Arabische lente vergeleken met die van Luthers [>

47



gedachtegoed ten tijde van de Reformatie. Het
artikel trekt parallellen tussen de sociale media
van nu en de zestiende-eeuwse ‘social media’:
pamfletten, houtsneden, vlugschriften met
ironische tekeningen en nieuwsballades (ge-
zongen op vrome melodieén), die zich snel
verspreidden via sociale netwerken. Multi-
media dus, met eenzelfde virale kracht als de
(re)tweets, ‘likes’, youtubefilmpjes, blogs et cete-
ra van nu. Het was dan ook niet de drukpers als
zodanig, maar het delen van media via sociale
netwerken (wat we vandaag de dag ‘social
media’ noemen) dat de doorslag gaf voor
religieuze hervormingen, zo luidt de conclusie;
zonder de sociale media van toen, als
katalysator van sociale veranderingen, zou

de Reformatie nooit hebben plaatsgevonden.
Sociale media, zo betoogt de auteur van het
artikel tot slot, zijn dus niet zo recent als soms
verondersteld wordt, en de voortzetting van een
lange traditie.

Ambivalente houding
Mediaontwikkelingen staan in een geschiedenis;
evenals de reacties erop van kerken. Hoezeer
Luther ook de mogelijkheden van zijn dagen
omarmde en wist te benutten, de relatie
tussen kerken en media, en dan vooral de
elektronische en digitale media, is op zijn
minst ambivalent te noemen. Wie met grote
sprongen door de historie van elektrische
communicatietechnologieén springt, te
beginnen bij de telegraaf, om via film, radio
en televisie uit te komen bij internet, het
wereldwijde web en sociale media, ziet bij elk
nieuw medium een houding van aanvankelijk
enthousiasme van de kant van de kerken,

48

gevolgd door teleurstelling en kritiek (De
Feijter 2009; Koole 1986; 1996; Koole en Van
den Heuvel 1999; Hemels en Hoekstra 1985;
Hemels 2009; Rosenthal 2002), en uiteindelijk
resulterend in het missen van aansluiting bij de
digitale mediacultuur.

Daarvoor is een aantal oorzaken
aan te wijzen. In mijn onderzoek naar
beleidsdocumenten op het gebied van media
en communicatie (gepubliceerd tussen 1989
en 2005 door protestantse, rooms-katholieke,
lutherse en anglicaanse kerken in onder
andere het Verenigd Koninkrijk, Duitsland

Focus van kerken veelal op
de ‘beweging naar buiten,
niet van ‘buiten naar binnen’

en Finland — in Nederland bleken zulke
beleidsdocumenten er niet te zijn —, door
internationale overkoepelende kerkelijke
organisaties zoals de Wereldraad van Kerken,
het Vaticaan en de Lutherse Wereldfederatie,
en door internationale kerkelijk verbonden
communicatie-instituten zoals de World
Association for Christian Communication
(WACC) en Signis), stuitte ik op een aantal
steeds terugkerende problemen (De Feijter
2007). Ik noem er hier twee. (Meer over
dergelijke beleidsdocumenten: zie onder andere
Eilers (1997) en White (1992)).

Het ontbreken van analyse en beleid
Kerken analyseren de veranderingen

die gepaard gaan met de overgang van
mediaculturen — van bijvoorbeeld de
printcultuur naar de elektronische en digitale
mediacultuur — niet adequaat. Dat heeft te

maken met hun opvatting over media, die
worden beschouwd als middelen (tools), en

met hun opvatting over communicatie als een
(lineair) transmissieproces. Met de komst van
de kabel eind jaren zeventig van de vorige eeuw
wijzigden verkeerspatronen van informatie; van
allocutie (eenrichtingsverkeer) naar consultatie,
conversatie en registratie (Bordewijk en Van
Kaam 1982). Met het dominant worden van een
nieuw medium in een samenleving, verandert
echter niet alleen de wijze van communiceren,
maar veel meer, onder andere op het gebied
van werk, economie, vrijetijdsbesteding,

taal. Maar ook ons verstaan van identiteit en
gemeenschapsvorming (Campbell 2005; Turkle
1984; 1995; 2011), symbolen, authenticiteit,
autoriteit en religie (Carey 1992; De Feijter
2009; Horsfield 1997; 2002).

Zelf actief vormgeven

De beleidsdocumenten tonen hoe kerken

de religieuze dimensies van de huidige
mediacultuur zelf bijvoorbeeld over het

hoofd zien. Deze biedt een scala aan religieuze
informatie en identificatie, maar ook aan
rituelen, mythen, iconen en mogelijkheden
voor (religieuze) identiteitsvorming. De

grens tussen religieus en seculier is daarmee
vervaagd. Mensen geven zelf actief vorm aan
hun religieuze opvattingen en identiteit(en).
In toenemende mate gebeurt dat met behulp
van (nieuwe) media (Campbell 2003; Cheong,
Halavis and Kwon 2008; Goethals 2003; Hoover
and Lundby 1997; Hoover 2006; Lovheim and
Sjoborg 2004; Mitchell and Marriage 2003;
Sumiala-Seppinen 2004; Schofield Clark 2002;
Wagner 2012).

HANDELINGEN 2012 | 3

Interdisciplinair (internationaal) onderzoek
naar media en religie — voordien het terrein
van met name christelijke wetenschappers

en communicators gericht op het verbeteren
van kerkelijke communicatie, evangelisatie en
prediking —, ontstond vanaf de jaren tachtig.
Een nieuw ‘culturalist’ paradigma groeide:

de ‘Religion, Media and Culture’ benadering
(White 2006). Daarbij gaat het niet meer

zoals voorheen alleen om journalistiek

en communicatiebeleid, en een focus op
institutionele definities van zowel religie als
media. Maar om de interactie van instituten,
autoriteiten en productie met ‘popular’ praxis,
circulatie en ontvangst. Zowel religie als media
worden daarbij opgevat als cultuur. Media
zijn, meer dan instrumenten voor informatie
of representatie, ingrediénten in de sociale
constructie van de realiteit. Geloof als (popular)
praxis is eveneens een belangrijke culturele

Geen ‘how to do’-handboek,
maar diepgaande bezinning
op huidige mediacultuur

activiteit, waarmee mensen de ‘werelden’ waarin
ze leven of die ze vormgeven, samenbinden.
Mediation is een kernwoord in dit paradigma,
gedefinieerd door Morgan (2008) als ‘een
dialectische wereld-en-zelf-constructie (xiv).
Dat zelf actief vormgeven van religieuze
opvattingen en identiteit(en) doen mensen
op manieren en tijdstippen waar ze zelf
behoefte aan hebben, in (fluid) netwerken of
gemeenschappen die zij van belang vinden
of zelf vormen en voor een duur die zij zelf
kiezen. Er is al lang geen sprake meer van de

min of meer passieve ontvanger; de eens zo

49



duidelijke lijn tussen zender en ontvanger is
verdwenen. Ook van het eens zo grote bereik
van het ‘massapubliek’ is geen sprake meer; het
is versplinterd in niches van gelijkgestemde
interesses en contacten. Al die ontwikkelingen
hebben bovendien invloed op hoe we autoriteit
verstaan, of begrippen als waarheid, traditie,
gemeenschap of loyaliteit. Maar ook op zaken
als aandacht en concentratie en privacy.

Eenrichtingsverkeer

Door media enkel als tools te zien en
communicatie als transmissie, misten

kerken niet alleen aansluiting bij de digitale
mediacultuur, maar ook de kans op
ecclesiologische en theologische vernieuwing.
De verschuiving van transmissie naar
interactie bevraaagt bijvoorbeeld de top-down
communicatiestructuur van kerken, en het
eenrichtingsverkeer van veel kerkelijke media.
De focus is veelal op de ‘beweging naar buiten,

Kritisch maar betrokken
en gefundeerd deelnemen
is de boodschap

niet op de omgekeerde beweging, zeg maar
van ‘buiten naar binnen’. Beginnen bij het
serieus nemen van de huidige mediacultuur,
bij werkelijk zien en horen van wat mensen
beweegt in hun zingevingsvragen en het
vormgeven van hun religieuze identiteit(en)
met behulp van nieuwe media, zou een bron
kunnen zijn van vernieuwend kerkelijk en
theologisch reflecteren. Op bijvoorbeeld de
vormgeving van vieringen, op pastoraat, of op
het vormen van gemeenschap. Maar ook op
systematische en bijbelse theologie, oecumene,

50

ethiek. Meer dan ooit is interdisciplinariteit
aan de orde. Binnen de theologie, maar
ook in uitwisseling met bijvoorbeeld
communicatiewetenschappen, cultuurstudies,
antropologie, sociologie, filosofie.

Dat vraagt om een werkelijk open dialogische

houding in plaats van institutionele transmissie.

Van de kerk naar de mediacultuur, van de kerk
naar zinzoekers en (anders)gelovigen, maar
ook binnen de kerk, om diversiteit — als bijbels-
theologische opdracht — te waarborgen. En niet
in de laatste plaats van de kerk naar haar eigen
tradities en identiteit (Tanner 1997).

Sneeuwbaleffect
Een tweede terugkerend probleem, dat met
het gebrek aan analyse samenhangt, is het
ontbreken van gefundeerd beleid op het
gebied van communicatie en media. Wat
willen kerken precies met nieuwe media en
wat weten ze erover? Op wie richten zij zich
wanneer zij zich in de publieke virtuele ruimte
begeven? Waartoe? Welke visie is er? Welke
verwachtingen? En hoe gaan ze te werk? Maken
ze gebruik van onderzoek? Evalueren ze en
stellen ze bij? Veranderen ze erdoor?

Een oproep op LinkedIn in januari dit
jaar naar kerkelijk beleid met betrekking tot
sociale media onder ruim 1200 predikanten
en pastores (twee LinkedIn-groepen) leverde
negen reacties. Twee kerken (oecumenisch
verbonden in één stad) meldden dat zij zich
bezig hielden met vragen naar visie. Kerkelijk
beleid maken is eerder uitzondering dan regel.
Een predikant schreef:

‘Geen bepaald beleid vooraf bij mij/ons. Dat

was ook een bewuste keuze: actief worden,

uitproberen en proefondervindelijk ervaren
voor wie, waartoe, hoe, etc. Wat ik/wij
merken is dat er al doende vanzelf reactie
komt en ook reflectie op gang komt. Aan de
hand van casuistiek wordt bekeken wat zinvol
beleid is. Spannend proces wel, maar in mijn
ogen veel effectiever dan dat je eerst een heel
beleidsplan sociale media maakt (en dat
vervolgens toch nog weer moeten bijstellen).
Een ander (eveneens met toestemming
geciteerd) zegt:
‘Tk ben in 2008 begonnen met LinkedIn,
Twitter en Facebook en heb zonder enig
vooropgezet beleid kerkdiensten en
groepen georganiseerd via deze sociale
media. De kracht ervan zit ‘m juist in het
sneeuwbaleffect (of niet). (...) Risico’s zijn er
mijns inziens niet, behalve dat iets niet ‘leeft’
of dat iemand er iets vervelends op zet (quod
non) en dan geldt: so what? Basisprincipe van
de sociale media is juist dat het niet gaat om
zenden, maar om ontvangen en reageren. Dus
laat doelstellingen achterwege en zie wat er
gebeurt!’

Interactief en multimediaal

Dat is uiteraard een mogelijkheid. Het digitale
tijdperk werkt ook meer ‘trial and error’-
gedrag in de hand. Jongeren leren, bijvoorbeeld
met (digitale) apparatuur omgaan, op een
manier die ik benoem als ‘gamenderwijs’. Dat
wil zeggen: al doende, zelf onderzoekend,

en via hun sociale medianetwerken.

Bovendien zijn pioniers op dit gebied vanuit
kerkgemeenschappen hard nodig. Veel sociale
media-initiatieven komen van particulieren.
Omdat ze niet breed kerkelijk worden gedragen

HANDELINGEN 2012 | 3

zijn ze daarmee ook kwetsbaar.

Echter, de geciteerde reacties komen ook
exact overeen met hoe kerken reageerden op
voorgaande mediaontwikkelingen. Ervaringen
met internet en het wereldwijde web laten
zien dat kerken door de houding van ‘het is
beschikbaar dus we gebruiken het en zien
wel’ ook fouten maken. Wie kijkt naar de
gemiddelde website van een kerkelijke gemeente
of parochie moet constateren dat aan twee
belangrijke nieuwe mogelijkheden van dat
medium, interactiviteit en multimediale
toepassingen, geen recht gedaan wordt. De
stijl is dikwijls niet afwijkend van die van een
kerkblad. Tekst overheerst, het taalgebruik is
onveranderd gebleven, en de structuur en vorm
van de meeste sites verraadt dat er automatisch
gedacht is vanuit lineaire concepten. Er zijn

De doelgroep lijkt meer de
betrokken kerkganger
dan een toevallige zinzoeker

bijvoorbeeld relatief weinig hyperlinks binnen
de meeste sites. De doelgroep lijkt meer de
betrokken kerkganger of randkerkelijke dan een
toevallige zinzoeker. Die wordt blijkbaar ook
niet geacht zelf bij te dragen of te delen, tenzij
via een contactformulier om een vraag te stellen.
Met andere woorden, kerkelijke websites
lijken nog altijd voornamelijk te worden
vormgegeven vanuit de gedachte dat kerken
de zendende’ instantie zijn. Dat bezoekers
interesse hebben om van al die tekst kennis
te nemen en zich, in het beste geval, zullen
melden tijdens de zondagse eredienst of
een andere activiteit. Virtueel is aardig (en
goedkoop), maar haalt het voor veel kerken >

51



toch niet bij ‘real time’ fysieke aanwezigheid en
contact, zeker waar het om het vormen van een
gemeenschap gaat. Met beeld en geluid wordt
weinig gedaan; tenzij het plaatjes van de kerk of
van activiteiten betreft, of het beluisteren van
de preek van afgelopen zondag. Kwalitatief zijn
veel sites van kerkelijke gemeentes/parochies
niet aantrekkelijk en statisch. Ook wordt er
onvoldoende geinvesteerd in menskracht,
financiéle middelen en vooral: onderzoek

naar het functioneren ervan. Toch begonnen
veel kerken aan websites met het idee dat ze
daarmee het contact met buitenstaanders
zouden kunnen herstellen en vooral jongeren
aan zich zouden kunnen binden. Dat is niet
bewaarheid gebleken.

Ad hoc en zonder follow up

De vraag is of bovengenoemde problemen ook
aan de orde zijn ten aanzien van sociale media.
Praktijkervaringen zijn nog jong, Nederlands
onderzoek ontbreekt vooralsnog. Persoonli-

jke observaties laten een voorlopig beeld zien:
‘kerkelijke’ profielen worden veelal aangemaakt
door enthousiastelingen ‘op persoonlijke titel’
en overtreffen het aantal profielen van kerkge-
meenschappen. Er wordt naar hartenlust uit-
geprobeerd, van twitterdiensten tot gebedsket-
ens. Institutionele of bestuurlijke betrokken-
heid vanuit kerk en theologie is er weinig. Als er
initiatieven zijn, zijn ze ‘van binnen naar buiten’
toe, dikwijls ad hoc en zonder follow up (een
voorbeeld daarvan is een bisschoppelijke twitter-
campagne over roepingen). Sociale media lijken
ook geen onderdeel te zijn van een totaal (com-
municatie)beleid. Zo zag de PKN in haar nieuwe
gedragscode voor pastores de omgang met so-

52

ciale media volledig over het hoofd (een omissie

die dankzij particulier initiatief werd aangevuld).

De inbreng van jongeren/buitenstaanders

lijkt vooralsnog beperkt. Facebook en Twitter
van bijvoorbeeld Jong Katholiek en JOP
(jongerenwerk PKN) of van bijvoorbeeld
pioniersplek Noorderlicht Breda (winnaar van
de laatste WebFish Award), laten weinig reactie
zien van jongeren zelf. Noorderlicht mondt
ook niet uit in ‘real time’ betrokkenheid in
bijvoorbeeld (aparte) vieringen. Initiatieven
als Sirkelslag (JOP) werken wel met

sociale media, maar zijn door gemeenten
georganiseerde activiteiten waarbij jongeren
vooraf bijeenkomen en er dus sprake is van al
bestaande betrokkenheid.

Liken, delen en kijken

Onderzoek dat wel beschikbaar is en waar
kerken hun voordeel mee zouden kunnen
doen is algemeen onderzoek, zoals EU kids
online, een langlopend onderzoeksproject naar
het gebruik van nieuwe media door kinderen
tussen 9 en 16 jaar in 33 Europese landen:
http://www2.Ise.ac.uk/media@lse/research/
EUKidsOnline/EU%20Kids%2011%20(2009-
11)/EUKidsOnlinellReports/Final%20report.
pdf. Eén van de conclusies is dat de meeste
jongeren die online communiceren dat doen
met mensen die ze al persoonlijk kennen (87
procent). Slechts 12 procent van jongeren die
sociale netwerksites gebruiken doen dat met

mensen met wie ze anders geen contact hebben.

De top online activiteit is gebruik van internet
voor school (85 procent). Gevolgd door games
(83 procent), het ontvangen van door anderen
gemaakte inhoud (videoclips 76 procent), of

communiceren via sociale media of instant
messaging (62 procent). Dat staat in schril
contrast met zelf inhoud maken: foto’s posten
(39 procent), berichten (31 procent), file sharing
(18 procent), tijd doorbrengen in een virtuele
wereld (16 procent), of een blog schrijven

(11 procent). De meeste jongeren gebruiken
internet dus voor ‘ready made content), kant

en klare inhoud. Dat zet vraagtekens bij
veronderstelde participatie.

Eenzelfde patroon toont onderzoek van
jongerenzender MTV in 2011 (door 15 miljoen
mensen ‘geliked’ op Facebook). De top drie van
activiteiten op Facebook die jongeren aangeven
zijn: ‘liken’, gevolgd door reageren op foto’s en
wallposts, en het bekijken van profielen van
vrienden. Facebook blijkt een belangrijke rol
te spelen in het delen van interessante links
of sites, het contact houden met vrienden en
om jezelf ‘neer te zetten Videoclips kijken
en vinden is een van de meest populaire
bezigheden. De MTV-facebookpagina vinden
jongeren belangrijk voor muziek, films, tv-
shows en trends: http://www.jongenjewilwat.
nl/mtv-onderzoekt-het-gebruik-van-facebook-
onder-jongeren/.

Hoe verhoudt dergelijk onderzoek zich tot
de verwachtingen en opvattingen van kerken
met betrekking tot sociale media? Zijn die
up to date? Interviews met onder andere de
communicatieverantwoordelijken/perschefs
van twee rooms-katholieke bisdommen
(Effing, R., 2009. Sociale netwerk sites als
middel voor gemeenschapsopbouw in de Rooms
Katholieke Kerk. Bachelorscriptie Fontyns
Hogeschool Theologie Levensbeschouwing)
zijn veelzeggend in dit verband:

HANDELINGEN 2012 | 3

‘Een betere sociale structuur houdt onder

meer in dat mensen zich (weer) onderdeel

voelen van de Kerk, zich geéngageerd voelen,

zich missionair opstellen en onderling

contacten onderhouden.

“Voorlopig blijft de gedachte gehandhaafd

dat met de aanwezigheid van

(vertegenwoordigers van) de Rooms-

Katholieke Kerk op sociale netwerken de Kerk

direct kan winnen aan geloofwaardigheid.

‘Je kunt zo de hele wereld bereiken met jouw

boodschap’
Gevraagd naar de toegevoegde waarde van
sociale media wordt opnieuw ‘kennisoverdracht
in de zin van verkondiging en catechese
genoemd), naast bidden.

Geen tot weinig toegevoegde waarde ziet men
(vreemd genoeg) voor samenwerking tussen
parochies en de inzet bij diaconale projecten.

‘How to do’ is niet voldoende

Behalve over de vraag: hoe zetten we het
technisch op en hoe gebruiken we het, lijken
Nederlandse mainstream kerken nog altijd
weinig beleidsmatig na te denken over het
waarom en waartoe van (sociale) media (De
Feijter 2007). Verdiepen kerken zich werkelijk
in dergelijke vragen? Wat willen ze precies
in de virtuele publieke ruimte en voor wie?
Bedden ze het gebruik van sociale media in
binnen een totaalbeleid op het gebied van
communicatie en media? Nemen ze kennis
van onderzoek dat beschrijft welke trends

er zijn in mediagebruik, of in wat mensen
zoeken? Doen ze onderzoek naar wie hun
social network site bezoekt en waarom? Of
naar hun twittercampagne? Zijn ze oprecht

53



geinteresseerd in de buitenkerkelijke zinzoeker?
Willen ze met behulp van interactiviteit ook
iets over zichzelf aan de weet komen? Of erdoor
veranderen? Een ‘how to do’-boek erop naslaan,
of een cursus volgen om een account aan te
maken, is niet genoeg. Dat is een fundamentele
tekortkoming, die nogal eens gecompenseerd
lijkt te worden door het overnemen van
terminologie en vormen van communicatie

uit de marketing- en managementcultuur,

zoals ‘corporate communication management),
‘branding’ of de combinatie van communicatie
en fondsenwerving.

Echter, zoals informatie- en communicatie-
technologie niet in het luchtledige is
ontwikkeld, noch neutraal is, en dominante
media in een cultuur veel meer bepalen
dan alleen een manier van communiceren,
zo brengt ook elk communicatiemodel
vooronderstellingen met zich mee en zegt
het iets over je identiteit. Eén zo’n voor-
onderstelling betreft de rol van degene met wie
je communiceert. Is dat een consument? Een
‘target’? Of is het om met Buber en Levinas te
spreken, de A/ander, beeld van God, die jou
mede tot mens maakt? En welke opvatting
van communicatie past daar dan bij? Lineaire
transmissie? Disseminatie? Allocutie? Debat?
Marketing? Dialoog? (De Boer en Brennecke
2004; McQuail 1997; 2004; Rebel 2000). Kerken
zouden er goed aan doen om zich niet te
beperken tot een ‘how to do’~-handboek van het
gebruik van sociale media, maar zich diepgaand
te bezinnen op de huidige mediacultuur. Om
vandaaruit na te denken over de implicaties
daarvan voor de communicatie én het wezen
van de kerk, voor de theologie, haar roeping,

54

theologische opleiding, het inzetten van
menskracht en financién.

Onze maatschappij kenmerkt zich door

een overload aan informatie en een
debatcultuur; terwijl het daadwerkelijk
kunnen communiceren met elkaar, vanuit

een dialogische houding, meer en meer

in het gedrang komt. Hamelink (2010)
onderscheidt mindful en mindless modaliteiten
van communicatie. Tot die laatste rekent

hij: absoluut, gewelddadig en agressief
spreken, spreken alsof een ander een tekort

of achterstand heeft (‘deficit’), polemisch,
instrumenteel en synchroniserend spreken. Tot
de eerste: reflexieve en geweldloze modaliteiten,
assertief spreken, uitwisselend (‘swap’),
dialogisch, relationeel en diachronisch spreken
(2010, 71). Sociale media zouden door hun
interactieve karakter aan mindful vormen
kunnen bijdragen. Maar doen dat niet per
definitie. Sociale mediasites laten stromen

van opeenvolgende reacties zien die meer het
karakter van debat (of ‘weetjes’) dragen dan van
dialoog (waarvoor naast het opschorten van
oordelen, ook aandacht om de ander te verstaan
en soms stilte nodig is). Wat mij betreft gaat
het dan ook niet om de ontwikkeling van een
‘theologie van de sociale media’. Maar om het
interdisciplinair ontwikkelen van gefundeerd
beleid dat communicatie en theologie (Soukup
2010) verbindt.

Ethische vragen

Dergelijk beleid kan niet zonder aandacht
voor ethische vragen met betrekking tot de
digitale mediacultuur. Niet alleen omdat de
kerk in relatie staat tot de mediasamenleving,

maar ook omdat de communicatie van de
kerk (in- en extern) en de manier waarop
zij dat doet, iets zegt over haar identiteit en
geloofwaardigheid. Daarbij gaat het om: een
ethisch raamwerk voor ICT-ontwikkelingen
en het vormgeven van de mediamaatschappij;
de zorg voor de publieke ruimte (van groot
belang voor de mogelijkheden tot publieke
communicatie door kerken); en de keuzes die
kerken maken bij het aanwenden van media en
communicatiemodellen (die effect hebben op
hun communicatie — naar inhoud en vorm, op
hun identiteit, en op hun organisatie).

Kerkelijke beleidsdocumenten, zoals
Cybernauts Awake! (Church of England 1999),
Ethics in Internet en Church and Internet
(Vaticaan 2002) of Chancen und Risiken der
Mediengesellschaft (rooms-katholieke en
protestantse kerk in Duitsland 1997) richten
zich vooral op het ethisch raamwerk als een
bijzonder verantwoordelijkheid van kerken.
Internationale communicatie, rechtvaardigheid,
bescherming van menselijke waardigheid en
communicatierechten voor allen (waaronder
privacy) staan daarbij hoog in het vaandel.
Evenals het stimuleren van media-educatie en
betrokkenheid bij sociale en politieke regulering
ten behoeve van gemeenschap, diversiteit en
democratie.

Het ontbreken van uitwerking in de
praktijk (White 1992) en van het toepassen
van deze waarden ook binnen de kerken,
geeft te denken over de invulling van deze
door de kerken geformuleerde bijzondere
verantwoordelijkheid. Terwijl er een
toegenomen noodzaak is op dit terrein.
Digitalisering, globalisering, commercialisering,

HANDELINGEN 2012 | 3

monopolisering, deregulering en privatisering
zijn de bepalende trends in de ontwikkeling van
nieuwe media. Sociale media zijn inmiddels

dé ‘drivers’ van wat wordt gezien als booming
business: ‘social commerce’. Elke ‘like’ of ‘share’-
klik via Facebook of Twitter genereert niet
alleen daadwerkelijk geld (http://www.wired.
co.uk/magazine/archive/2011/02/features/
social-networks-drive-commerce), maar ook
data, ‘het nieuwe goud’. Data worden op grote
schaal opgeslagen, doorzocht, vergeleken,
samengevoegd en verkocht. Dat roept de

vraag op van wie de gegevens, aangemaakt in
persoonlijke profielen op sociale mediasites —
ook kerkelijke — zijn, en wat er wel of niet mee
mag en hoe dat gebeurt. Kerken hebben daar
(nog) weinig oog voor.

Hildebrandt (2010) wijst daarnaast op de
structurele gevolgen van deze datamining: de
computer berekent, correleert én voorspelt,
zodat we op grond van geautomatiseerde
patroonherkenning alleen nog informatie
krijgen die aansluit bij onze statistisch
afgeleide voorkeuren. Wat betekent dat voor
de gedachte dat kerken via missionaire online
activiteiten niet-kerkbetrokkenen zullen weten
te bereiken? Of voor de publieke ruimte om
in te communiceren? Cyberspace als ‘vrije’
ruimte voor het samenbrengen van informatie
noemt Hildebrandt een achterhaalde gedachte.
Met sensortechnologie, augmented reality
en locations based services is bovendien
het onderscheid tussen offline en online
vervaagd. Cyberspace is overal. Maar hoe
betrouwbaar en doorzichtig is het, wie heeft
toegang, wie eigendomsrecht en wie (of wat)
is verantwoordelijk? Daarmee zijn ethische >

55



vragen verscherpt in beeld. De kerk dient
zich in haar beleid op zijn minst bewust te
zijn van mediaontwikkelingen en de gevolgen
daarvan; temeer als zij ook zelf daarmee wil

communiceren.

Conclusie

Kerken zouden zich moeten richten op analyse,

bezinning en beleid, waarbij communicatie
het uitgangspunt vormt. Dat begint bij
openheid voor en een grondige analyse

van de digitale mediacultuur en context,
inclusief de religieuze dimensies daarin. Bij
gerichtheid op hoe mensen via (sociale) media
hun geloofs- en zingevingsvragen, religieuze
identiteit en gemeenschap vormgeven. En

op wat jongeren met nieuwe media doen

en vanuit hun ervaringen kunnen/willen
inbrengen. Bij openheid voor de vragen en
veranderingen die een dergelijke analyse
oproept voor de kerk in haar communicatie,
in algemeen beleid en in identiteit. Het vraagt
om communicatiemodellen (in- en extern)
die dialogisch van aard zijn in een coherent
multimediaal beleid, waarbij de eigenheid
van verschillende media recht wordt gedaan.
En om een dienstverlenende houding op

het gebied van dialogische vaardigheden en
mediawijsheid. Om actieve betrokkenheid
bij ethische vragen rond ICT-ontwikkelingen
(inclusief het vraagstuk van mensenrechten
in de digitale wereld, de cybernetica en
humanoids). Tot slot zou de kerk moeten
investeren in interdisciplinair onderzoek
naar de relatie tussen theologie/kerk en

< ‘Dialoog’, René Rosmolen

HANDELINGEN 2012 | 3

communicatie (financieel en in menskracht).
En communicatie tot speerpunt van kerkelijk
beleid, theologie en opleiding maken (van
pastores, kerkelijk werkers, vrijwilligers).
Oecumenische samenwerking is geboden

en waar mogelijk ook interreligieus. Het is

een illusie om ervan uit te gaan dat de kerk
jongeren en buitenstaanders met nieuwe
media of marketingtechnieken weer binnen de
kerkmuren krijgt. De vraag is ook of dat het
goede uitgangspunt is om aanwezig te zijn in
de mediacontext; naar mijn mening niet. De
focus moet niet zijn op institutioneel overleven.
Evenmin op een naar binnen gekeerde kerk,
of op ‘alleenrecht’ op het evangelie. Kerken
hebben een taak (en een belang) in de
ontwikkeling van een open communicatieve
wereldmaatschappij en open communicatieve
geloofsgemeenschappen. Kritisch maar
betrokken en gefundeerd deelnemen in de

digitale mediacontext is dan ook de boodschap. <

Literatuur

Benschop, A. en Menting, C. (eds.) (2011). Zinzoekers
op het Web. Internet en de verandering van
geloofsbeleving. Vught: Skandalon.

Buber, M. (1958; 1937). I and Thou (2"¢ edition).
New York: Charles Scribner’s Sons.

Campbell, H. (2010). When Religion Meets New
Media. London: Routledge.

Carey, J. (1992). Communication as Culture. Essays
on Media and Society. London: Routledge (Unwin
Hyman, Inc. 1988).

Cheong, P.H., Halavis, A. & Kwon, K. (2008). The
Chronicles of me: Understanding Blogging as a
Religious Practice. Journal of Media and Religion,
7,107-131.

Feijter, I. de (2009). Van oraal naar digitaal, religie
in een mediacultuur. In: TussenRuimte, Tijdschrift
voor Interculturele Theologie. Themanummer: Het
woord wordt web. 2009/2, 8-15.

57



Feijter, L. de (2007). The Art of Dialogue, Religion,
Communication and Media Culture. Berlin: Lit
Verlag.

Goethals, G. (2003). Myth and Ritual in Cyberspace.
In: J. Mitchell and S. Marriage (eds.). Mediating
Religion, Conversations in Media, Religion and
Culture. London, New York: T&T Clark. 257-269.

Horsfield, P. (2002). The Mediated Spirit. Melbourne:

Uniting Church in Australia.

Koole, W. en Van den Heuvel, A. (1999). Kerk en
Media. In: Allerwegen (1999), 34, 1-52, Kampen:
Kok.

Livingstone, S. en Haddon L. (e.a.) (2012). EU
Kids Online. London School of Economics.
Department of Media and Communications.
Europees onderzoeksnetwerk. Geraadpleegd
via http://www2.Ise.ac.uk/media@lse/research/
EUKidsOnline/Home.aspx, 16-02-2012.

Lovheim, M. and Sjoborg A. (2004). Seekers in
Cyberspace: Youth Maintaining and Challenging
Religion Online. Paper presented at the 4™
International Conference on Media, Religion and
Culture. Louisville.

Mitchell, J. and Marriage, S. (eds.) (2003). Mediating
Religion, Conversations in Media, Religion and
Culture. London, New York: T&T Clark.

The Economist. Kerstbijlage 17 december 2011.
Geraadpleegd via http://www.economist.com/
node/21541719, 7-1-2012.

Time Magazine. Geraadpleegd via http://www.time.
com/time/person-of-the-year/2011/, 7-1-2012.

Turkle, S. (2011). Alone Together: Why We Expect
More from Technology and Less from Each Other.
New York: Basic Books.

Turkle, S. (1995). Life on the Screen: Identity in
the Age of the Internet. New York: Simon and
Schuster.

Schofield Clark, L. (2002). From Angels to Aliens,
Teenagers, The Media, and The Supernatural. New
York: Oxford University Press.

Soukup, P. (1999). Communication Models,
Translation, and Fidelity. In: Soukup, P.A. s.j.
and Hodgson, R. (eds.). Fidelity and Translation,
Communicating the Bible in New Media, 219-231.
Franklin, Wisconsin: Sheed and Ward.

Sumiala-Seppinen, J., Lundby, K. Salokangas, R.

58

(eds.) (2006). Implications of the Sacred in (Post)
Modern Media. Géteborg: Nordicom.

Wagner, R. (2012). Godwired. Religion, Ritual and
Virtual Reality. London: Routledge.

White, R.A. s.j. (1992). Twenty years of evolution in
the Church’s thinking about communication. In:
Communicatio Socialis, no. 25, 1992/3, 248-259.

White, R.A. s.j. (2006). The ‘Media, Religion and
Culture’ perspective: discovering a theory and
methodology for studying media and religion.

In: J. Srampickal, G. Mazza, L. Baugh (eds.). Cross
Connections, Interdisciplinary communications
studies at the Gregorian University, 313-342. Roma:
Editrice Pontifica Universita Gregoriana.

World Association for Christian Communication
(2011). Social Media Challenge Communication.
In: Media Development. Vol 1, 2011. Toronto:
World Association for Christian Communication
(WACQ).

Ineke (dr. I.) de Feijter is zelfstandig onderzoeker,
auteur, docent, spreker en beleidsadviseur op het
gebied van communicatie en media in relatie tot
religie en cultuur. Als theoloog promoveerde zij op
het beleid van kerken ten aanzien van communicatie
en media. Zij was onder andere docent en
codrdinator van de mastervariant media en
communicatie aan de theologische faculteit van de
Vrije Universiteit, hoofd communicatie bij de IKON
en werkte als journalist en voorlichter. Als predikant
werkte zij in Mechelen en Antwerpen. Zij is lid van
de adviesraad van het lectoraat religie in media en
publieke ruimte aan de Christelijke Hogeschool in
Ede.
ineke.defeijter@home.nl; http://nl.linkedin.com/pub/
ineke-de-feijter/19/94/274

cAsus | JANNEKE NIJBOER

Sociale media en
community-vorming

Pioniersplek Noorderlicht Breda

Twittergemeenschap, facebookcommunities, linkedingroepen.

Het zijn allemaal vormen van gemeenschap die online te vinden

zijn. Mijn kennismaking met deze communities is een paar jaar
geleden begonnen, toen ik samen met een collega gevraagd werd het
missionaire verlangen van de Protestantse Gemeente te Breda vorm te
geven. In onze zoektocht naar nieuwe vormen van kerk-zijn ontdekten
wij de sociale media als hulpmiddel daarbij.

p de sociale media delen mensen
onder andere de trivialiteiten van

hun leven, het gewone, het alledaagse.

In de pioniersplek Noorderlicht zoeken wij
naar verbindingen tussen het alledaagse en het
heilige. Daarnaast vormen zich op de sociale
media gemeenschappen rondom mensen
of gedeelde interesses. Inmiddels is er ook
een online gemeenschap NoorderlichtBreda
ontstaan. De vraag is nu hoe die online
gemeenschap zich verhoudt tot de offline
gemeenschap.

In dit artikel ga ik in op de vragen hoe
het Noorderlicht bruggen probeert te slaan
tussen het alledaagse en het heilige en hoe
community-vorming in deze pioniersplek
werkt, door te vertellen over de ontwikkelingen

HANDELINGEN 2012 | 3

binnen de pioniersplek Noorderlicht en de
ervaringen die ik als predikant daarin heb

opgedaan.

Noorderlicht
De naam Noorderlicht verwijst naar de
kerkwoning van waaruit wij ons werk doen.
Wegens gebrek aan eigen kerkgebouw was
de woning in gebruik als ontmoetingsplaats
voor gemeenteleden uit de wijk Breda-Noord.
Nadat deze functie zo goed als weggevallen was,
vonden wij het een goed idee om deze plaats
en naam te eren door onder diezelfde naam te
gaan pionieren.

Noorderlicht inspireerde ons tot het
volgende mission statement: ‘Noorderlicht is
een beeld voor het verrassende, creatieve en

59

>



inspirerende licht van God, op plaatsen waar
wij dat niet verwachten. Dit licht daagt ons uit
sporen hiervan te ontdekken in het leven van
alledag en daar vorm en stem aan te geven. Het
Noorderlicht is zo veelkleurig als de regenboog
en zo dynamisch als de Geest.

De pioniersplek Noorderlicht in Breda heeft
drie poten: online — een interactieve website
‘Spelen met geloof’; en offline — vieringen in de

binnenstad van Breda; en activiteiten.

Context
De pioniersplek heeft een plaats binnen een
bredere context. Onze huidige samenleving
typeren wij als een netwerksamenleving.
Mensen organiseren zich tijdelijk rond een
bepaald belang, interesseveld of geloofs-
richting. Zij komen elkaar in een ander verband
mogelijk niet tegen. Wij zijn als knooppunten
in wijdvertakte netwerken. De kerk is één van
die netwerken geworden. Er is sprake van
secularisatie in de vorm van een sterke afname
in kerkelijkheid in Nederland. Wij zijn ons meer
bewust van de wereld om ons heen en streven
tegelijkertijd naar authenticiteit, als uiting van
toenemend individualisme.
Communicatiemiddelen zijn toegenomen.
Via de smartphone zijn wij altijd bereikbaar
en kunnen wij bijna alles met anderen regelen.
Binnen de technische mogelijkheden van
communicatie blijkt face-to-face-contact in real
life nog niet vervangen.

Interactieve website

Dat een frisse website een onderdeel zou
worden van de pioniersplek was voor ons
duidelijk. Toch dachten wij, toen de eerste

HANDELINGEN 2012 | 3

ontwerpen voorlagen, nog geheel in de lijn van
een informatieve site. Bezoekers zouden daar
het aanbod ontdekken en wij konden onszelf,
maar vooral onze boodschap presenteren.

De kerk en internetpionier Boele Ytsma
brachten ons op andere gedachten. Tijdens een
workshopdag onder Ytsma’s leiding werden
wij meegenomen in de ontwikkelingen op het
internet, van web 1.0 naar web 2.0. Ytsma, die
zelf een Ning-community “Zoekend Geloven’
was gestart, vertelde over de kracht van Twitter,
Facebook en andere internetcommunities.

Wat ons aansprak was de interactieve
mogelijkheid van deze communities. Wij wilden
dat onze pioniersplek gemeentestichtende
trekken zou krijgen. Door het starten van een
webcommunity zou dat gestimuleerd kunnen

Een persoonlijke reactie
versterkt de ander nog meer en
daarmee de gemeenschap

worden. Tevens zijn internetcommunities
passende organisatiegestalten in een
netwerksamenleving.

Als probleem zagen wij dat elke internet-
community vraagt om lidmaatschap. Liever
wilden wij een interactieve site, waar mensen
elkaar kunnen ontmoeten, zonder een drempel
van lidmaatschap, maar met moderation van de
reacties. De website NoorderlichtBreda werd
vanuit die gedachte gebouwd.

Om een brug te kunnen slaan naar de
interactieve website onderkenden wij dat het
nodig was om ook op de sociale media present
te zijn. Onze presentie op netwerken als Hyves,
Facebook en Twitter zijn ook een uitdrukking

van de missionaire inzet: ‘zijn waar de mensen

>



zijn. Juist daar waar mensen zich bewegen en
uiting geven aan hoe ze leven en mens zijn,
te midden daarvan moet ook de kerk zijn en
meebewegen met wat daar gaande is.
Meeleven in de trivialiteiten van het bestaan,
het alledaagse, is zeer goed mogelijk via de
sociale media, omdat mensen op die plek daar
veel van laten zien. Het is een uitdaging om op
een speelse manier een verbinding te leggen
met het christelijk geloof. Omdat de sociale
media het gesprek faciliteren is dat zeer goed
mogelijk. Als pastor kun je op een eenvoudige
manier luisteren naar mensen en reageren. Het

gesprek krijgt daarmee pastorale trekken. Door

Digitale presentie en gevolgen in
real life

Hyves

Zoals te verwachten viel waren het vooral
pubers die mij op Hyves uitnodigden om
vriend te worden. Mijn pagina was te vinden
onder de naam ds. Janneke Nijboer. Ik wilde
daarmee duidelijk maken dat ik daar aanwezig
was in mijn ambt van predikant en dat de
vriendschapsrelatie ongelijkwaardig was. Je zou
kunnen zeggen dat mijn aanwezigheid op Hyves
vooral presentiepastoraal gekleurd was. De
andere groep op Hyves waren veelal moeders

7

van jongeren in deze doelgroep.

i

By 1w g 3
G

Door luisteren en reageren

kriiet het social media’ " Het resultaat van mijn presentie op Hyves is
rijgt het ‘social media’-gespre

e,
-
i &

pastorale trekken

gebruik te maken van de eenvoudige knop ‘vind
ik leuk’ of ‘respect’ geef je als pastor mensen
erkenning in hun alledaagse bestaan. Het feit
dat je dit doet als pastor, kan de waarde van
deze erkenning voor mensen vergroten.

Wat mensen van hun leven laten zien op de
sociale media, beschouw ik onder meer als een
uiting van hun religieus oerverlangen erkend
te worden in hun bestaan, hoe triviaal zich dat
misschien ook aandient. Door als volgers op de
sociale media elkaar erkenning te geven, door
een statusupdate in Facebook te ‘liken’, in Hyves
te ‘respecteren’ of op Twitter ‘favoriet’ te maken,
bouw je mee aan een online gemeenschap. Wie

dat de jongeren die ik op zondag in mijn eigen
kerkelijke gemeente tegenkwam, mij vertrouwen
gaven, door bijvoorbeeld zich actief in te zetten
voor een jeugddienst die ik samen met hen ging
houden. Door wat ik op Hyves al van ze gelezen
had, wist ik waar hun interesses lagen en hun
talenten. Daarnaast werd ik door hen gevraagd
mee te denken in het maken van een Hyves-
account voor hun eigen jongerengroep. Online

en offline community liepen dooreen.

Facebook

Na de livegang van de website bleek het een
gemis dat er nergens een online community
zichtbaar was. De website hadden wij niet
op die manier willen bouwen — vanwege

i3
2

de moeite neemt een persoonlijke reactie te

-

het lidmaatschap, maar er bleek wel steeds

S
A

i
o
SRR

A
st

i
e

R
S

Tila

i

geven, versterkt de ander nog meer en daarmee ~ meer behoefte aan online ontmoeting.

5

%
.
o
L

- o
.

s

de gemeenschap. In eerste instantie was mijn persoonlijke >

Sl

b B

S
i

Beeld uit boekje ‘Chatten, Annemarie Bon

.éb&
e
e

i
s




facebookaccount gekoppeld aan de Noorder-
lichtBreda-website.

We maakten een communitypage met de
naam NoorderlichtBreda. Voordeel van deze
communitypage is dat het gemakkelijker is
mensen uit te nodigen voor real life events zoals
een Noorderlichtviering. De post komt nu
niet meer binnen via de privépersoon Janneke
Nijboer, maar via de pastor van Noorderlicht.
Het uitnodigen voor een Noorderlichtviering
of een andere activiteit via Facebook blijkt een
handige tool. Mensen reageren of ze wel of

Verbinden van het alledaagse
met het heilige is heel goed
mogelijk op sociale media

niet komen en geven soms ook een reden op
waarom ze wel of niet aan de activiteit zullen
deelnemen. Deze feedback is belangrijk bij het
interpreteren van het bezoekersaantal van een
activiteit.

Een gemeenschapspagina zoals op
Facebook biedt de mogelijkheid elkaar als
communityleden te herkennen en geeft de
vrijheid op elkaar te reageren. Wie elkaar
vinden via de sociale media en elkaar bevestigen
door de ander als vriend toe te voegen, vormen
samen een gemeenschap. Eerst dachten we
dat mensen anoniem wilden blijven, maar het
bleek dat een heel aantal Noorderlichtvrienden
best zichtbaar wilden zijn via Facebook. Het
aantal ‘vind ik leuks’ groeit gestadig en er komt
interactie op gang tussen de vrienden en de
Noorderlichtpastores. Er ontstaat een internet-
gemeenschap. Deze internetgemeenschap wordt
door middel van links steeds verwezen naar de

interactieve website.

64

Twitter

Ook op Twitter groeit een gemeenschap

die betrokken is bij NoorderlichtBreda.
Twitter gebruik ik voor korte berichten van
allerlei aard. Persoonlijke informatie en
aankondigingen van Noorderlichtactiviteiten
gaan door elkaar heen. Daarnaast probeer ik,
waar dat kan, te reageren mede vanuit mijn
pastorale intuitie. Als signalen dat er ook via
Twitter iets van gemeenschap ontstaat zie ik:
retweets van bezinnende tweets, gebeden,
Noorderlichtactiviteiten, verwijzingen naar de
website, interactie met andere tweeps, de groei
in het aantal volgers en vragen om gebed.

On- en offline community

Via google-analytics zien wij het aantal
bezoekers van de site. Vaste bezoekers en unieke
bezoekers worden onderscheiden. Gemeten
wordt ook hoe lang de bezoeker gemiddeld op
de pagina blijft. Deze gegevens laten zien dat er
zo'n duizend bezoekers per maand zijn en dat
de bezoekers er lang genoeg blijven om inhoud
te lezen.

Gaandeweg heb ik ontdekt dat mensen via
Twitter, Facebook, Hyves en soms ook via
LinkedIn eerder reageren op iets dat ze hebben
gelezen op de website NoorderlichtBreda, dan
via de reactiemogelijkheden op de site zelf.

Het effect van hun bezoek in de vorm van een
reactie op de site blijft relatief vaak uit. De
gemeenschapsvorming is vooral zichtbaar op de
community facebookpagina en op Twitter.

Voorlopige conclusies
Het verbinden van het alledaagse met het
heilige is heel goed mogelijk door middel van

de sociale media. Het alledaagse dient zich daar
voortdurend aan en het vraagt om een creatieve
en pastoraal ingestelde houding om dit te
verbinden met het heilige. Veel van ons leven
als mensen speelt zich af in de trivialiteiten.

De sociale media geven de pastor en de
gemeenschap online kans op het gewone leven
van mensen betrokken te zijn.

Het blijft moeilijk om precies te meten wat
de resultaten zijn van het gebruik van de sociale
media op de offline activiteiten. Dat er mensen
via de sociale media mee gaan doen aan een

Juist daar waar mensen
uiting geven aan hoe ze leven
moet ook de kerk zijn

activiteit is zonder meer aan te tonen. De
gemeenschap die daardoor ontstaat is fluide en
tijdelijk. Toch merk ik dat door deelname aan
een activiteit mensen daarna, in zoverre ze dat
nog niet deden, elkaar gaan volgen op de sociale
media. Als mensen elkaar vaker online en
offline ontmoeten wordt het gevoel bij elkaar te
horen versterkt en groeit gemeenschap. <

Janneke (drs. ].) Nijboer is sinds 1995 predikant
binnen de Protestantse Kerk in Nederland. Ze
kreeg in 2009 een missionaire opdracht in Breda en
ontwikkelde samen met een collega de pioniersplek
NoorderlichtBreda. Binnen dit project profileerde
zij zich als predikant actief op de sociale media.
Sinds kort is zij als predikant verbonden aan
de Protestantse Gemeente te Noordwijk voor de
doelgroep 25- tot 45-jarigen.
ds.j.nijboer@gmail.com

HANDELINGEN 2012 | 3

65



ONDERZOEK |

JOHAN ROELAND, TETSKE VAN DUN, ELKE HAUSER, LUCAS VAN HEERIKHUIZEN, AAD HOFLAND,
RUARD GANZEVOORT, MARTIJN DEN HOLLANDER, HIJME STOFFELS EN PETER VERSTEEG

De (on)mogelijkheid
van de digitale kerk

‘De kerk kan niet kerk zijn zonder interacties van

vlees en bloed’

Sociale media en kerk zijn geen gescheiden werelden, maar worden
veelal wel van elkaar onderscheiden, als zou er sprake zijn van een
kerkelijk domein en een virtueel domein dat met name gebruikt kan
worden voor public relations, informatievoorziening en missionaire
doeleinden. In deze bijdrage verkennen wij een andere benadering,
namelijk die van sociale media als kerk, als een ruimte, plaats of
domein waarin kerk gestalte kan krijgen.

( nline religie is de meest belangrijke
ontwikkeling voor de toekomst
van religie die de twintigste eeuw

heeft opgeleverd. Het kan de meest dominante
vorm van religie en religieuze ervaring worden
in de komende eeuw’, schreef Brenda Brasher,
een van de eerste onderzoekers op het terrein
van religie en internet, in 2001 (Brasher 2001,
15). Brashers woorden getuigden van een

groot optimisme dat kenmerkend was voor het
vroege onderzoek naar deze thematiek. Het valt
niet te ontkennen dat ruim een decennium later

religie online prominent aanwezig is en dat

< ‘Vreugde, aquarel Joop van Kralingen

HANDELINGEN 2012 | 3

religieuze organisaties en individuele gelovigen
zich in toenemende mate bedienen van alles
wat internet en sociale media te bieden hebben.
Ook in christelijke kring is er meer en meer
aandacht voor de mogelijkheden van nieuwe
digitale technologieén. Sociale media worden
in toenemende mate gebruikt door twitterende
predikanten, facebookmissionarissen en
christelijke bloggers. Kerken en religieuze
organisaties ontwikkelen websites, portals

en digitale kerken, niet zelden vanuit een
missionair ethos en de overtuiging dat
kerkelijke presentie niet beperkt dient te blijven
tot de offline werkelijkheid. >

67



Sociale media worden door ons begrepen als
interactieve, ‘user-generated’ online platformen
en applicaties, waaronder Facebook, Twitter,
Hyves en Google+, maar ook fora, chatboxen,
online games, en weblogs. Sociale media en
kerk zijn, zo blijkt uit de hierboven genoemde
ontwikkelingen, geen gescheiden werelden.
Tegelijkertijd worden beide werelden veelal wel
van elkaar onderscheiden, als zou er sprake
zijn van een kerkelijk domein en een virtueel
domein dat met name gebruikt kan worden
voor pr, informatievoorziening en missionaire
doeleinden. In deze bijdrage verkennen wij een
andere benadering, namelijk die van sociale
media als kerk, als een ruimte, plaats of domein
waarin kerk gestalte kan krijgen. Daarbij kiezen
wij niet voor een theologische, maar voor een
sociaalwetenschappelijke benadering van ‘kerk’,
en onderzoeken wij in hoeverre sociale media
ruimte kunnen bieden aan een in meerdere

of mindere mate georganiseerde religieuze
praktijk, waar wij vijf dimensies van bespreken:
identiteit, kennis, gemeenschap, ritueel en
ervaring (vgl. Campbell 2005).

Het hier genoemde onderscheid tussen
sociale media en religie enerzijds en sociale
media als religie anderzijds refereert aan een
onderscheid dat in de literatuur al oudere
papieren heeft: het onderscheid tussen ‘religie
online’ en ‘online religie’ (Helland 2000).
‘Religie online’, zo definiéren Dawson en Cowan
(2004, 7), ‘beschrijft het aanbod van informatie
over en/of diensten van (...) religieuze groepen
en tradities. (...) Online religie (...) nodigt
internetgebruikers uit om te participeren in
religieuze praktijken. Wanneer wij spreken

over sociale media als religie, refereren we aan

68

wat hier onder online religie wordt verstaan:
het gebruik van en het participeren in sociale
media als religieuze praktijk.

In de eerstvolgende paragraaf geven wij,
op basis van een case study naar een kerk in
Second Life, een illustratie van online religie.
In de daaropvolgende paragraaf gaan we,
aan de hand van de vijf genoemde religieuze
dimensies, in op de digitale kerk in vergelijking
tot kerk offline, waarbij we ons richten op de
continuiteit, maar ook de discontinuiteit tussen
beide vormen van kerk-zijn. In deze vergelijking
zal één specifiek aspect uitgelicht worden: de
bemiddeling van het scherm die eigen is aan
online religie, en de daarmee samenhangende
beperkingen om de interfysicaliteit, het fysiek
nabij zijn van mensen en dingen, van de
religieuze praktijk te reproduceren.

Casus Second Life

Voor haar onderzoek naar christendom in
Second Life (een online role playing game

in een virtuele, aan de offline werkelijkheid
parallelle wereld) bezocht Sietske van der Pol
een dienst van pastor Rick Liveoak in de Jesus
House kerk in Second Life. Na de preek vroeg
hij de kerkgangers of iemand gebed nodig had,
waarna Pearl, een Chinese vrouw, vertelde dat
het voor haar moeilijk is om in China een kerk
te bezoeken, en dat zij daarom Jesus House in
Second Life bezoekt. Van der Pol beschrijft het
tafereel dat dan volgt, beginnend met een gebed
van pastor Liveoak:

‘Laten we bidden. Heer, we bidden u om
Pearl te zegenen. Zij zoekt uw wijsheid en u
heeft beloofd dat degene die zoekt zal vinden.

(...) Help haar om de kerk te vinden die u
voor haar in gedachten hebt, Heer’ Iedereen
doet mee, en de Chinese vrouw zegt: ‘Tk ben
zo ontroerd’, waarna de pastor zegt: ‘Totdat
je een RL [real life] vindt, ben je welkom
hier ;). Hij vraagt of er mensen zijn die haar
kunnen rondleiden door SL [Second Life],
en iedereen biedt haar, en soms ook elkaar,
vriendschap aan.

Pearl kwam vervolgens in gesprek met andere
kerkgangers:

[19:05] Pear] Yuan: Wow, zo veel broeders en
zusters die mij willen helpen. :-)

[19:05] Alan Young: Daar is familie voor

[19:05] Lambe Lowey: Pearl .......... :)

[19:06] Pearl Yuan: :)

[19:06] Rick Liveoak: Tk wist wel dat ze dit
zouden doen :)

[19:06] Rick Liveoak: Deze mensen zijn echt
een zegen :)

[19:07] Pearl] Yuan: bestaat deze familie al
lang in SL?

In het vervolg van de chat (zie Van der Pol
2007, 123ev) wordt onder meer gesproken
over de positie van het christendom in China,
abortuspraktijken in China, de beperkte
controle van de Chinese overheid op Second
Life, en de plannen om een Second Life-
gemeenschap op te zetten voor Chinese
christenen.

Deze casus toont de participatie van een
Chinese, christelijke vrouw in een kerk
in Second Life. Deze vrouw spreekt hier

medegelovigen — en vindt in die zin een

HANDELINGEN 2012 | 3

religieuze gemeenschap. In het gesprek komen
tal van thema’s aan bod en wordt kennis
gedeeld. Er wordt met deze vrouw gebeden — en
in die zin participeert zij in een religieus ritueel.
Zij geeft vervolgens aan daardoor geraakt te
worden, waarmee zij getuigt van een religieuze
ervaring. Deze casus is illustratief voor de vijf
dimensies van religie die wij hier bespreken
(identiteit, kennis, gemeenschap, ritueel,
ervaring), dimensies die in deze specifieke casus
in een virtuele omgeving aangesproken worden.

Virtuele religie

Een casus als deze bevestigt wat meerdere
studies aantonen: dat de virtuele werkelijkheid
kan fungeren als een sacrale plaats of ruimte
(vgl. Hamelink 2003, 241-242) waarin religie
gestalte kan krijgen. In de eerste plaats kunnen
sociale media als ‘bronnen’ van religieuze
identiteit dienen, alsmede als ‘canvas’ (Rice
2009, 96) waarop een religieuze identiteit
geprofileerd en tot uitdrukking gebracht kan
worden. Ten tweede bieden sociale media de
mogelijkheid om in contact te komen met
anderen en ‘gemeenschappen’ te vormen
rondom een gedeelde (religieuze) identiteit,
interesse of praktijk. Ten derde kunnen

sociale media fungeren als plaatsen waar
religieuze kennis gedeeld, bediscussieerd,
bestreden, gelegitimeerd en toegeéigend
wordt. In de vierde plaats blijken sociale
media ruimtes te zijn waarin rituele praktijken
worden aangeboden of spontaan kunnen
ontstaan. Denk bijvoorbeeld aan het online
‘condoleanceregister’ dat op Twitter ontstond
na de dood van Steve Jobs, waar duizenden
mensen over de gehele wereld hun verdriet >

69



uitten en hun respect betuigden met de
hashtag #iSad. Sociale media kunnen ten slotte
fungeren als vorm en ruimte waarin religieuze
ervaringen worden opgeroepen en gedeeld. In
alles lijkt kerk een virtuele equivalent te hebben
gekregen, wat maakt dat de analyse van Dawson
en Cowan (2004, 1) dat er ‘continuiteit is tussen
leven in cyberspace en zogenaamd “real life”,
wat ook opgaat voor religie), juist lijkt te zijn.
Tegelijkertijd dienen hier twee kant-
tekeningen bij geplaatst te worden, met name
bij de notie van ‘continuiteit’ Ten eerste: het feit
dat sociale media van grote betekenis kunnen
zijn voor de genoemde dimensies van religie,
zegt niet alles over de daadwerkelijke realiteit
en impact van online religie. De aard en mate
van religieuze participatie online verschilt
sterk onder gebruikers. De casus van Yuan
is een reéle casus, waaruit blijkt dat sociale
media daadwerkelijk een grote invloed kunnen
hebben op de wijze waarop religie ervaren en
vormgegeven wordt. Yuan is echter slechts een
van de vele gebruikers van sociale media. De
intensiviteit van het gebruik en de wijze waarop
sociale media gebruikt worden, lopen uiteen.
Hetzelfde geldt voor de betekenis die sociale
media voor gebruikers hebben. De Rotterdamse
cultuursocioloog Willem de Koster concludeert
op basis van zijn onderzoek naar gereformeerde
homo’s online, dat de offline situatie waarin
deze homo’s zich bevinden, bepalend is voor
de betekentis die zij verlenen aan hun online
activiteiten. Homo’s die offline marginalisering
en afwijzing ervaren, hechten sterker aan
het verbindende en gemeenschapsvormende
karakter van een forum, en participeren
intensiever dan homo’s die zich in hun offline

context geaccepteerd weten (De Koster,
2010). De intensiteit en kwaliteit van online
participatie verschilt, met andere woorden,
onder gebruikers, en hangt sterk samen met de
offline situatie waarin mensen zich bevinden.
Een tweede kanttekening bij de ‘continuiteit’
tussen offline en online religie is, dat er een ver-
schil is tussen beide vormen — of, geformuleerd
op het niveau van gebruikers, dat beide vormen
verschillend ervaren of gepraktiseerd kunnen
worden. In de woorden van Dawson & Cowan:
‘mensen doen online (...) dezelfde dingen als
offline, maar ze doen het anders’ (Dawson &
Cowan, 2004, 1). De cruciale vraag die hierbij
speelt, is: wat gebeurt er met religie wanneer
religie in een virtuele context ontplooid wordt?
Dawson & Cowan spreken over een verschil,
vanwege het feit dat ‘activiteit electronisch be-
middeld is’ (Dawson en Cowan 2004, 1).

Religieuze identiteit

Het is deze (technologische) bemiddeling waar
vaak aan gerefereerd wordt in de bepaling

van de aard en betekenis van online religie.

Het vormgeven van een religieuze identiteit
—de eerste van de vijf dimensies die wij hier
bespreken — zou in een sociale mediaomgeving,
waar traditionele vormen van autoriteit en
sociale controle wegvallen, bij uitstek een
gedeinstitutionaliseerd, geindividualiseerd,
experimenteel en bricolerend proces zijn (vgl.
Cheong en Ess 2012). Hier wordt echter tegenin
gebracht dat offline (gender-, sociale, culturele
en ook religieuze) identiteiten veelal online
gereproduceerd worden, en dat gebruikers
nieuwe online vormen van autoriteit en

controle produceren (vgl. De Koning 2008).

Religieuze kennis

Een vergelijkbare discussie wordt rondom
online religieuze kennis (de tweede dimensie
die wij hier bespreken) gevoerd. De digitale
werkelijkheid zou een ‘democratisering’ van
kennis bewerkstelligen, waarbij traditionele
ankerpunten van waarheid en autoriteit

(een instituut als kerk of wetenschap; een
normerende tekst of richtlijn; het gezag van een
theoloog, predikant, imam of leraar) niet langer
richtinggevend zijn voor de betrouwbaarheid
van kennis (Peterson, 136; Lovheim, 62).
Religieuze kennis wordt, met andere

woorden, primair een zaak voor het zoekende,
experimenterende individu, dat op eigen gezag
en gevoel afgaat in een autonome zoektocht
naar religieuze kennis, die op geen enkel
manier ingeperkt wordt door een autoriteit
buiten het zelf. (Overigens dient opgemerkt te
worden dat deze veronderstelde processen van
detraditionalisering en deinstitutionalisering
als kenmerkend worden gezien voor laat- of
postmoderne samenlevingen; sociale media
zouden daarin geen unieke veranderingen
teweegbrengen, maar veeleer als katalysator
fungeren van bestaande processen; zie ook
Cheong & Ess 2012.) Deze ontwikkeling is
reéel, maar tegelijkertijd blijken online nieuwe
vormen van autoriteit, gezag en hiérarchie op te
komen, bijvoorbeeld rondom (met betrekking
tot de islam) cyberimams en (met betrekking
tot postchristelijke spiritualiteit) cybergoeroe’s.
In die zin weerspiegelt (en reproduceert) de
online realiteit het offline religieuze landschap,
inclusief uiteenlopende vormen van religie
zoals zoekende spiritualiteit en religieus

fundamentalisme.

HANDELINGEN 2012 | 3

Gemeenschap

Ook over de online varianten van de derde
dimensie van religie die wij hier bespreken,
gemeenschap, wordt verschillend gedacht. Het
discours van ‘share’ en ‘connect’, ‘vrienden’ en
‘volgers’, dat verbonden is aan sociale media,
suggereert dat online netwerken bij uitstek
gemeenschapsvormend werken. Onderzoek
bevestigt dat door het gebruik van sociale
media bestaande verbanden gecontinueerd
worden (maar dan in een gemediatiseerde
omgeving), en dat daarnaast online ‘lichte’
gemeenschappen ontstaan (ook van mensen
die zich offline buiten elkaars netwerk
bevinden), of zelfs hechte gemeenschappen
van relaties die intensiveren en eventueel een
offline spin-off hebben (De Koster 2010).

Op basis van dergelijk onderzoek kunnen

we vraagtekens plaatsen bij de dystopische
opvattingen van onder meer Stine Jensen, die
klaagt over de oppervlakkigheid van online
relaties (Jensen 2011). Hoewel ervaringen van
oppervlakkigheid en afstand reéel zijn, bestaan
er grote groepen gebruikers van sociale media
die online een gevoel van verbondenheid
ervaren, investeren in online relaties en zich
committeren aan een online groep. Als zodanig
vinden en onderhouden zij een equivalent van
een religieuze gemeenschap die als waardevol
en betrokken wordt gezien (vgl. Wagner 2012,
126ev).

Ritueel

Qua ritueel, de vierde dimensie van religie
die wij hier onderscheiden, sprak met name
het vroege onderzoek over de ongekende

mogelijkheden van online varianten. In zijn >



studie over online ritualiteit spreekt O’Leary
(1996) over — om de titel van een van zijn

essays te citeren — Cyberspace as Sacred Space
(cyberspace als sacrale ruimte). In dit essay
bespreekt de auteur ‘technopaganistische’
rituelen in cyberspace, op basis van transcripten
van dergelijke rituelen, waaronder het breken
van het brood.

‘Neem je brood (...) of graan
(als je het niet voor je hebt
virtueel brood is okay)

Neem het en deel het in tweeén
Neem een helft in je hand

()

Visualiseer je dank in het brood
()

Neem de andere helft

Bekijk het brood, bestudeer het, ruik het,
proef het

Eet het, en denk aan heling’

Met betrekking tot online rituelen als het
breken van het brood stelt O’Leary dat deze ‘in
principe niet verschillen van (...) het dagelijks
uitspreken van de oude (...) woorden “Dit is
mijn lichaam” in kerken over de gehele wereld’
(idem, 800-801). Het online ritueel, zo stelt
O’Leary (idem, 802), ‘roept de goden tot leven’.
In de rituele handeling is sprake van ‘een
poging om de echte ruimte te herscheppen en
simuleren in de virtuele ruimte en een gedeelte
van deze ruimte te sacraliseren als een theater
waarin de geest zich manifesteert’ (idem, 803).
Uit alles blijkt dat O’Leary, in ieder geval
in het hier geciteerde artikel, overtuigd is
van wat hij de ‘efficacy’ (werkzaamheid

of doeltreffendheid) van online rituelen
noemt (idem, 804). In latere publicaties (zie
onder meer O’Leary 2005) plaatst hij echter
kanttekeningen bij zijn eerdere nadruk op de
continuiteit tussen offline en online ritueel,
waarbij hij meer aandacht vraagt voor de
‘digitale bemiddeling’ van het online ritueel,
en de specifieke consequenties daarvan

voor de ‘efficacy’ en de ervaring van het
ritueel. Het online ritueel, zo stelt hij, wordt
gekenmerkt door virtualiteit (bemiddeld via
een beeldscherm) en fysieke afstand, waarbij
de materialiteit en de materiéle context van het
ritueel slechts verbeeld of afgebeeld aanwezig
zijn. Er is sprake van, om een begrip van
Cowan (2005) te gebruiken, een gebrek aan
interfysicaliteit. Cowan, die eveneens online
paganistische rituelen onderzocht, concludeert
dat online ritueel voor de paganisten in zijn
onderzoek ‘eenvoudigweg niet zo bevredigend
is als het ritueel dat in het echte leven
voltrokken wordt, juist vanwege dit gebrek

aan interfysicaliteit. Hij twijfelt, met andere
woorden, aan de online reproduceerbaarheid
van het ritueel — of, specifieker, hij suggereert
dat een religie waarin de fysieke materie

van het ritueel, de plaats en het lichaam een
belangrijke rol spelen, minder eenvoudig online te
reproduceren is.

Ervaring

Dit raakt aan de vijfde dimensie van religie die
wij hier bespreken: die van de ervaring, en dan
met name de plaats van de zintuigen en het
ervarende lichaam daarin. Het zal duidelijk zijn
dat de zintuigen er toe doen in sociale media.
Het intermediale karakter van sociale media

stimuleert het oog (met beeld en tekst) en
het oor (met geluid). Smaak, geur en tast kan
online gesimuleerd worden, maar het scherm
maakt proeven, ruiken en voelen niet mogelijk.
Wanneer Cowan spreekt over de interfysicaliteit
van het ritueel en het gebrek daaraan online,
benadrukt hij dat het fysieke, materiéle karakter
van het ritueel, van de rituele objecten, van de
fysieke, geografische locatie waar het ritueel
plaatsvindt, en van de materialiteit van de
lichamen die in het ritueel participeren, er
toe doen — en dat niet alle facetten zich even
gemakkelijk online laten reproduceren.

Cowan benadrukt dat het ritueel iets is
dat gezien, gehoord, aangeraakt, geproefd en
geroken dient te worden — en de suggestie
daarbij is, dat met name het aanraken, proeven
en ruiken online niet eenvoudig te realiseren
zijn. Rituelen die het sensorium maar ten dele
aanspreken, en dan met name die zintuigen
die online eenvoudig te stimuleren zijn, zijn
mogelijk beter online toepasbaar. Zo wijst
Scheifinger (2008) op de online participatie
van hindoes in het Puja-ritueel; wereldwijd
mediteren hindoes bij de online visualisering
van de voor dit ritueel kenmerkende
kamfervlam. Blijkbaar is de beperkte aanspraak
op het sensorium (het online ritueel is
primair visueel, appellerend aan het oog;
vgl. Apolito, 2005) voldoende om de van het
subject gevraagde meditatieve handelingen
te ontplooien. Dat geldt niet voor rituelen
die een breed sensorium aanspreken, en
waarin met name de tast, de geur en de smaak
aangesproken worden. De kamfervlam laat zich
klaarblijkelijk online simuleren; het brood en

de wijn van de eucharistie niet.

HANDELINGEN 2012 | 3

Conclusies

In deze bijdrage zijn wij ingegaan op de vraag
in hoeverre sociale media als kerk kunnen
fungeren. In een reportage van NBC Nightly
News over religie in Second Life (zie YouTube
> NBC Nightly News > Religion Online in
Second Life) wordt Elaine Heath, docent aan
Southern Methodist University, geinterviewd,
die een duidelijke scepsis ventileert jegens de
mogelijkheden van sociale media om kerk

te zijn: ‘De kerk kan niet kerk zijn zonder
interacties van vlees en bloed. Heath benadrukt
de discontinuiteit tussen kerk in real life en
kerk online, waarmee zij aansluit bij een breder
gedeelde overtuiging dat de digitale kerk ‘niet
echt’ is. In praktijk echter blijkt dat online
religie beoefend wordt door ‘echte’ mensen
voor wie het digitale zelf in belangrijke mate
wordt ervaren als een verlengstuk van het real
life zelf; die investeren in online religieuze
gemeenschappen en daarin een sterke gevoel
van verbondenheid ervaren; die religieuze
kennis koesteren die men zich grotendeels
online heeft eigengemaakt; die participeren in
voor hen betekenisvolle rituelen; en die geraakt
worden door wat online aangeboden wordt
(vgl. Wagner 2012). Dergelijke constateringen
plaatsen vraagtekens bij Heaths scepsis.

Het punt is dat beide analyses waar zijn.
Online religie, zo stelt Rachel Wagner (2012,
131), is ‘mogelijkheid’. Online religie kan in
vergelijking met ‘real life’ religie als beperkt
ervaren worden, maar het kan juist ook als
waardevol, betekenisvol, authentiek, en ‘echt’
worden ervaren. De voorkeuren, digitale kennis,
locatie, sociaal-culturele achtergronden, en

ervaringen met online en offline religie van het [>

73



individu bepalen in hoeverre de mogelijkheid
van online religie benut wordt. Tegelijkertijd
roept dit essay de vraag op of de kwaliteit

en intensiteit van online religie puur een
kwestie is van subjectieve voorkeuren — en
Heaths woordkeuze van ‘vlees’ en ‘bloed’ is
daarin interessant. Heath vraagt met deze

twee woorden naar de technologische (on)-
mogelijkheid van online religie. Vlees en

bloed zijn weliswaar online te simuleren en

in die zin zichtbaar te maken voor het oog;
aanraken, ruiken en proeven van vlees en
bloed is minder eenvoudig te simuleren. De
fysieke hardheid en weerbarstigheid van de
religieuze praktijk wordt immers teruggebracht
tot de platheid van het scherm. Wanneer, met
andere woorden, interfysicaliteit een cruciaal
onderdeel is van de religieuze praktijk, zal de
online mogelijkheid van die praktijk beperkt
zijn. Anders geformuleerd: religieuze praktijken
die primair het oog en oor aanspreken, zullen
online mogelijk succesvoller zijn dan religieuze
praktijken waarin de hiérarchie van zintuigen
wordt aangevoerd door tast, smaak en geur. Dat
geldt althans binnen de huidige technologische
constellatie. Met ontwikkelingen als augmented
reality en cross reality worden het virtuele

en het non-virtuele steeds dichter bij elkaar
gebracht. Op het gebied van transhumanisme
en kunstmatige intelligentie vinden tal van
technologische ontwikkelingen plaats waarbij
het verschil tussen virtueel en non-virtueel
steeds meer overbrugd wordt — waarbij de
afstand tussen het waarnemend subject en

het waargenomen object opgeheven wordt in

< ‘Dragers, Sam Drukker

HANDELINGEN 2012 | 3

een gesimuleerde interfysicaliteit die het lijf
dermate manipuleert dat het gesimuleerde als
‘echt’ wordt gevoeld, geproefd en geroken. De
ontologische vraag of we hier met werkelijke
interfysicaliteit van doen hebben, is een vraag
die het bestek van dit artikel overstijgt. Daarbij
is dat ook een meer filosofische vraag — en
wellicht ook een theologische vraag, en wel naar
de theologische waardering van onze materiéle
werkelijkheid. <

Literatuur

Apolito, P. (2005). The Internet and the Madonna:
Religious visionary experience on the web. Chicago/
London: The University of Chicago Press.

Brasher, B. (2001). Give me that online religion. San
Francisco: Jossey-Bass.

Campbell, H. (2005). Considering spiritual
dimensions within computer-mediated
communication studies. New Media Society 7, nr.
1,110-134.

Cheong, PH., en C. Ess (2012). Introduction:
Religion 2.0? Relational and hybridizing pathways
in religion, sociale media, and culture. In: P.H.
Cheong, P. Fischer-Nielsen, S. Gelfgren & C. Ess
(red.), Digital religion, social media and culture:
Perspectives, practices and futures, 1-24. New York:
Peter Lang.

Cowan, D.E. (2005). Cyberhenge: Modern pagans on
the Internet. New York: Routledge.

Dawson, L.L. & D.E. Cowan (2004). Introduction. In:
L.L. Dawson & D.E. Cowan (red.), Religion online:
Finding faith on the Internet, 1-16. New York/
London: Routledge.

Hamelink, C. (2003). The decent society and
cyberspace. In: J.P. Mitchell & S. Marriage (red.),
Mediating Religion: Studies in Media, Religion, and
Culture, 241-256. London/New York: T&T Clark.

Helland, C. (2000). Online religion/religion online
and virtual communitas. In: J.K. Hadden & D.E.
Cowan (red.), Religion on the Internet: Research
prospects and promises. London: JAI Press/Elsevier
Science.

75



Jensen, S. (2012). Echte vrienden: Intimiteit in tijden
van Facebook, GeenStijl en Wikileaks. Rotterdam:
Lemniscaat.

Koning, M. de (2008). Zoeken naar een ‘zuivere’
islam: Geloofsbeleving en identiteitsvorming
van jonge Marokkaans-Nederlandse moslims.
Amsterdam: Bert Bakker.

Koster, W. de (2010). Contesting community online:
Virtual imagery among Dutch orthodox protestant
homosexuals. Symbolic Interaction 33, nr. 4, 552-
577.

Lovheim, M. (2004). Young people, religious identity,
and the Internet. In: L.L. Dawson & D.E. Cowan
(red.), Religion online: Finding faith on the Internet,
59-73. New York: Routledge.

Peterson, G. (2005). The Internet and Christian
and Muslim Communities. In: B.D. Fobes &

J.H. Mahan (red.), Religion and Popular Culture
in America, 139-153. Berkeley/Los Angeles:
University of California Press.

O’Leary, S.D. (1996). Cyberspace as sacred space:
Communicating religion on computer networks.
Journal of the American Academy of Religion 64. nr.
4,781-808.

O’Leary, S.D. (2005). Utopian and dystopian
possibilities of networked religion in the new
millennium. In: M.T. Hojsgaard & M. Warburg
(red.), Religion and Cyberspace, 38-49. London en
New York: Routledge.

Rice, J. (2009). The church of Facebook: How the
hyperconnected are redefining community. Colorado
Springs: David C. Cook.

Pol, S. van der (2007). Brood, wijn en glasvezels:
Christelijke praxis en religieuze ervaringen in
Second Life (bachelor thesis Faculteit Sociale
Wetenschappen, Vrije Universiteit Amsterdam).
Amsterdam: in eigen beheer.

Scheifinger, H. (2008). Hinduism and cyberspace.
Religion 38, nr. 3,233-249.

Wagner, R. (2012). Godwired: Religion, ritual and
virtual reality. London en New York: Routledge.

76

Johan Roeland, Tetske van Dun, Elke Hauser, Lucas
van Heerikhuizen, Aad Hofland, Ruard Ganzevoort,
Martijn den Hollander, Hijme Stoffels en Peter
Versteeg zijn lid van de onderzoeksgroep Virtuele
Zingeving van de Vrije Universiteit Amsterdam.
j-h.roeland@yu.nl

COLUMN | TjEU VAN KNIPPENBERG

Spagaat

ie zich soepel wil bewegen in het netwerk van de sociale
media, moet snel en eenduidig zijn. Geen uitgebreide verhalen.
Binnen het raamwerk van een beperkt aantal tekens behoort
de twitteraar heel precies uit te drukken waar het over gaat en hoe het zit.
Op het terrein van de communicatie lijkt dit een vrij recente ontwikkeling,
maar in de kerk heeft deze manier van omgaan met elkaar al een eecuwenoude

voorafschaduwing. Van jongs af aan leerde ik het geloof kennen via

een catechismus die niet redeneerde maar stelde, niet nuanceerde maar
presenteerde. De catechismusvragen waren zo gekozen dat ze fungeerden als ontlokkers van een
reeks van tweets, materiaal voor het memoriseren van de ondubbelzinnige inhoud van het totale
geloofsgoed.

Tot op de dag van vandaag ben ik als rooms-katholiek gewend aan een kerkleiding die bij
voorkeur opereert vanuit een vast antwoordprofiel en zich bedient van eenduidige uitspraken. Ik
was dan ook verrast door de wijze waarop dr. Arjan Plaisier, scriba van de Protestantse Kerk in
Nederland, op 24 april 2012 zijn twitterspreekuur inrichtte. Via het account van de Protestantse
Kerk beantwoordde hij een uur lang vragen, maar niet rechtstreeks. Hij hield uiteenzettingen, zijn
communicatieadviseur verpakte deze in compacte tweets van 140 tekens.

Waarom deze omweg? Een kerkleider is toch bij uitstek de persoon die geroepen en in staat is
om twitterend zekerheid te verschaffen? Hij hoeft maar terug te grijpen op de antwoorden die ooit
al zijn gegeven. De vaste grond van catechismusantwoorden is een prima vertrekpunt binnen het
communicatiesysteem waarvan hij gebruikmaakt. Maar hij vraagt zich af of ‘de nuance, waar ik
van hou, niet verloren gaat’. Blijkbaar levert de Bijbel hem niet een aaneenschakeling van tweets
en fundamentals die geen twijfel laten bestaan over hoe het zit. Tweet en geloof. De tweet is er voor
de oproep, het kiekje, de motorflits, grote stappen snel thuis. Het geloof is van de lange adem, van
verdieping en verlangzaming. Twitterland brengt Plaisier in de spagaat van twee tempi. Qua media
is hij bij de tijd: ‘Plaisier wordt een trending topic.” Andere volgers zijn not amused: ‘Plaisier twittert
niet zelf. Wat duf. De oneliner eist zijn aandeel, hij zet ons tegelijkertijd op de weg vooruit en op de
weg terug. <

Tjeu (prof.dr. M.P.) van Knippenberg is emeritus hoogleraar Geestelijke leiding aan de Universiteit van Tilburg en was

redactielid van Praktische Theologie, de voorloper van Handelingen.

tieuvanknippenberg@planet.nl

HANDELINGEN 2012 | 3 77



ACTUEEL

Landelijke netwerkdag ‘Kerk en social media’
Op zaterdag 3 november is in Utrecht de
landelijke congresdag over ‘social media’ voor
iedereen in kerkelijk Nederland die ook maar
iets met sociale media doet of wil doen. Diverse
sprekers vragen in een breed programma van
lezingen en workshops aandacht voor sociale
media in de plaatselijke kerk en gaan de
discussie aan. Ook zal het Handboek Kerk en
Social Media onder redactie van Eric van den
Berg en Frank Bosman gepresenteerd worden.
www.kerk2012.nl

Opleiding Pastorale Supervisie

De opleiding tot pastorale supervisie betreft
een applicatiecursus bovenop de algemene
supervisieopleiding, zoals erkend door de
Landelijke Vereniging voor Supervisie en
Coaching (LVSC). Er zijn twee modules:
‘Pastorale supervisie’ en ‘Pastorale

communicatie’

De cursus gaat in gewijzigde opzet en bij
voldoende deelnemers van start vanaf september
2013. Kosten: € 2400 (niveau 2009), incl.
readers en koffie/thee. Informatie: Henk van
Hout, 030-2531882; h.j.vanhout@uvt.nl.

Studiemiddag rondom Maarten Luther

Op zaterdag 6 oktober 2012 houdt de
Studiekring Drewermann Nederland (SDN)
een studiemiddag over ‘Maarten Luther,

zijn betekenis toen en nu’. Het thema wordt
ingeleid door drs. Klaas Touwen, evangelisch-

78

luthers predikant te Arnhem. Hij zal spreken
over ‘Luther in Nederland, een postmoderne
leeswijze’, en daarbij ingaan op de verschillen
tussen de volgelingen van Luther en Calvijn

en aandacht besteden aan Luther en de

joden. Dr. Eugen Drewermann, ex-priester en
psychotherapeut te Paderborn, houdt een lezing
over ‘Reformator Luther als rebel der genade’.

Juniorgebouw Marnix College, Prins
Bernhardlaan 25, 6713 MA Ede. 13.30-

17.00 uur. Aanmelding v66r 1 oktober 2012
door overschrijving van € 10 voor leden en
studenten en € 20 voor belangstellende niet-
leden op rekening 4859935 t.n.v. Studiekring
Drewermann Nederland te Veenendaal o.v.v.
‘Studiedag 6 oktober 2012’

www.studiekringdrewermann.nl

Studiedagen KU Leuven

* 7 december 2012: Studiedag rond ethiek in
het pastoraat met aandacht voor de pastor als
ethicus, door Axel Liégeois.

* 22 maart 2013: Sacraliteit in de religieuze
kunst, door Hans Geybels.

* Mei 2013: Studiedag rond muziek en liturgie,
door Joris Geldhof.

Kijk voor aanmelden op www.pastoralezorg.
be/Theopraxis/866/permanente-vorming/
studiedag/ of www.pastoralezorg.be/

Theopraxis/608/permanente-vorming/#kunst

(N)Iets voor dummies?

Op zoek naar de spirituele expertise van de
leek in de kerk

Nieuwe theologische reflecties over spiritualiteit
van leken kunnen een uitweg bieden in de
spanning tussen institutie en traditie enerzijds
en eigen vormgeving van spiritualiteit
anderzijds. De studiedag ‘(N)Iets voor dummies’
op 25 oktober 2012 beoogt via lezingen en
workshops inzage te geven in de verschillende
facetten van deze zoektocht die van vitaal
belang lijkt voor de toekomst van de kerk.

De studiedag wordt van 9.00-17.00 uur gehouden
in de Kleine aula, Maria-Theresiacollege, Sint-
Michielsstraat 6, 3000 Leuven. Inschrijven

kan door een e-mail te sturen naar Angeline.
DeMoor@theo.kuleuven.be en door € 25 te
storten op rekening 734-0066603-70 van de

KU Leuven. Gelieve bij de betaling duidelijk

het gestructureerd nummer 400/0004/63215

te vermelden. www.pastoralezorg.be/

Theopraxis/865/permanente-vorming/studiedag/

LUCE-aanbod
¢ Cursus ‘Geloof en wetenschap’

vanaf 5 september 2012
In de zeven bijeenkomsten ‘Geloof en
wetenschap’ kijken de deelnemers terug in
de geschiedenis naar de vaak problematische
verhouding tussen fides (geloof) en ratio (rede).
Want hedendaagse discussies tussen gelovigen
en natuurwetenschappers kunnen wel wat
historisch besef gebruiken.

* Cursus ‘Beelden van de islanmy’

vanaf 20 september 2012
Vanaf de jaren negentig ontvouwt zich een poli-
tiek anti-islamisme, dat waarschuwt voor een
islamisering van Nederland en dat de islam aan-
duidt als fascisme. Een nieuwe nationale ‘identi-
teit’ wordt geconstrueerd. In vier bijeenkomsten
bespreekt auteur Poorthuis de belangrijkste on-
derdelen van het boek.

* Masterclass ‘Lucas in de liturgie’

25 oktober 2012
Vanaf Advent 2012 staat het liturgische jaar
in het teken van de evangelist Lucas. In 2013
wordt in de zondagse liturgie voornamelijk uit
zijn evangelie voorgelezen. Dat geldt voor alle
kerken die gebruikmaken van het oecumenisch
leesrooster. Ter inspiratie een studiemiddag
over deze ‘evangelist van dienst’.
www.tilburguniversity.edu/nl/onderzoek/
instituten-en-researchgroepen/luce-crc/
actueel/2012-lucas.html

* Symposium ‘Moslims in de media’

27 oktober 2012
Het begrip ‘moslim’ roept in onze tijd een
veelvoud aan associaties op, naast die van
medegelovigen en medeburgers. De media
spelen in dit complexe krachtenveld hun
eigen rol. Welke invloed hebben media op het
algemene beeld dat wij Nederlanders hebben
van onze islamitische medeburgers? Op deze
en andere vragen wordt nader ingegaan tijdens
een symposium van LUCE/CRC en de Stichting
Islam & Dialoog.

79



ACTUEEL

* Studiedag ‘Zorg voor de doden’

29 oktober 2012
De gedachtenis van alle overledenen ligt diep
verankerd in de christelijke tradities. Zo bidden
katholieken op 2 november - Allerzielen -
voor de doden; protestanten gedenken hun
overledenen dit jaar op 25 november, de zondag
van de voleinding. Wat zegt de omgang met
sterven, dood en rouw over onze identiteit?
LUCE/CRC organiseert hierover een studiedag
in samenwerking met het Augustijns Instituut.
www.tilburguniversity.edu/nl/onderzoek/
instituten-en-researchgroepen/luce-crc/
actueel/2012-zorgvoordedoden.html

* Theologisch dispuut ‘Goed & Kwaad’

29 november 2012
Waar komt het kwade vandaan? Is wat wij
‘kwaad’ noemen slechts een gedachteconstruct
om onze realiteit te kunnen oordelen? Of
bestaat er zoiets als eeuwig, kosmisch kwaad?
Wie gelovig nadenkt over het bestaan van het
kwade in al zijn vormen — natuurrampen,
criminaliteit, eindigheid — komt vroeg of laat
uit bij de klassieke theodicé-vraag. In de derde
editie van LUCE’s Theologisch dispuut gaan
een filosoof en een theoloog in op de vraag naar
het bestaan van het kwaad.

* Tweedaagse cursus ‘Spiritueel leiderschap’
15-16 april 2013
Geestelijke leiding is bij uitstek de taak van
de pastor. Hij/zij is geroepen om mensen te
vergezellen, te coachen en te gidsen op hun
levenspad en geloofsweg. Spiritueel leiderschap
focust daarbij op de kern van het bestaan: de
relatie met het mysterie dat wij God noemen.
www.tilburguniversity.edu/nl/onderzoek/
instituten-en-researchgroepen/luce-crc/
actueel/2013-leiderschap.html

Rectificatie

Onderaan het artikel ‘De geestelijk verzorger
op de intensive care. Een andere blik op
intensieve zorg van Suzan Willemse,
Norbert Foudraine & Wim Smeets op p.55 in
Handelingen 2012/2 zijn de auteursgegevens
weggevallen. Hier komen ze alsnog.

Suzan Willemse is geestelijk verzorger bij VieCurie
Medisch Centrum in Venlo. Norbert Foudraine
is internist-intensivist bij deze instelling. Wim
(dr. W.) Smeets is pastoraal supervisor en hoofd
Dienst Geestelijke Verzorging en Pastoraat
UMC St. Radboud Nijmegen en universitair
docent geestelijke verzorging Universiteit
Utrecht.
swillemse@viecuri.nl; nfoudraine@viecuri.nl;
w.smeets@dgvp.umcn.nl




