AAN DE LEZER | CisKA STARK

Buiten de perken

iturgie hoort thuis onder een open hemel. Het heiligdom waar mensen

zich verzamelen is vanouds bij voorkeur gevestigd op een bijzondere

plaats in de natuur. Geliefde locaties zijn de heuveltop, de dikste
boom, bij de grensovergang of op het kruispunt van wegen. Momenten van
aanbidding en memorie zijn gebonden aan plaats, tijd en ruimte. De behoefte
en beleving van participanten in ritueel en viering zijn echter voortdurend

aan verandering onderhevig. De continuiteit van christelijke liturgievormen
heeft nauwelijks nog eeuwigheidswaarde. Gevestigde patronen en flexibele
varianten strijden om de aandacht van mogelijk geinteresseerden en voorgangers komen voor de
vraag te staan waar zij hun tijd en energie aan geven: aan het handhaven van traditionele vormen,
het ontplooien van nieuwe initiatieven of aan beide?

In dit themanummer houden we enkele nieuwe en grensoverschrijdende initiatieven tegen
het licht. Opvallend aan de gekozen projecten is dat het gaat om liturgie in de publieke ruimte.
Letterlijk of figuurlijk opnieuw in de buitenlucht. We analyseren de beschreven projecten in relatie
tot de huidige cultuur en in relatie tot de christelijke traditie in bredere zin. Theologische en meer
cultureel-antropologische analyses vullen elkaar daarbij aan.

In de loop van de geschiedenis lijkt het vieren van christelijke liturgie namelijk vooral een
binnenactiviteit te zijn geworden. Voor velen staat liturgie gelijk aan een vaste viering op de
zaterdagavond of de zondagmorgen. Dat dit inmiddels in rap tempo veranderd is, beschrijft Joep
de Hart in het inleidende overzichtsartikel. Ciska Stark focust vervolgens nader op liturgiologische
aspecten. Goedroen Juchtmans biedt een kader om na te denken over het ‘christelijk’ gehalte van
rituele vormen.

Deze bezinning vindt een uitwerking in de presentatie van vier grensoverschrijdende projecten.
Als eerste het project Preek van de Leek door Ranfar Kouwijzer, waarbij nu eens niet de preek maar
de liturgische vormgeving centraal staat. De via televisie uitgezonden Passion op Witte Donderdag
in Rotterdam trok zoveel belangstelling in de media, dat we daar vanuit twee invalshoeken naar
kijken: bijbels-theologisch met Marieke den Braber en meer musicologisch met Mirella Klomp.
Vervolgens de Kerkennacht door Henk de Roest. Als laatste richten we ons met Irene Stengs op
het verschijnsel van spontane vormen van gedenken in de publieke ruimte. We besluiten met
een inhoudelijke reflectie op het gebodene. René Rosmolen heeft passende beelden gevonden, zij
spreken voor zich. Namens de redactie: veel leesplezier! <

HANDELINGEN 2012 | 4 1






LET OP!

Autodief actief

ARTIKEL | JoEP DE HART

Hemelscherven

Religieuze veranderingen in Nederland

The times they are a-changin’

Nederland is een land waar de erfenis van Augustinus, Luther en
Calvijn nog altijd zichtbaar is, maar waar steeds minder sprake is
van een gedeelde (religieuze) taal om over God te spreken. Toch lijkt
het erop dat er een nieuwe visie op religie en spiritualiteit aan het

ontstaan is.

et moet ergens halverwege de

jaren zestig zijn geweest. Ons team

speelde tegen de zeer gereformeerde
voetballertjes van SV Urk, de tweede helft was
zojuist begonnen en we stonden met 1-1 gelijk.
De bal werd door de linksback naar voren
gespeeld en onze linksbuiten sprintte ernaar
toe. Plotseling bleven de spelers van Urk als
aan de grond genageld staan. Er dreigde een
doelpunt, maar niemand van de tegenstanders
verzette nog een stap. De bal hobbelde nog
even door en terwijl hij aarzelend om zich
heen keek maakte onze midvoor zich op om
hem binnen te schieten. Op dat moment legde
de scheidsrechter, niet minder verbaasd dan
wij, het spel stil. En toen zagen we pas wat er
aan de hand was. Boven aan de dijk kwam een
begrafenisstoet voorbij, gekleed in zwarte jassen

< Johanneskerk, Laren

HANDELINGEN 2012 | 4

en hoge hoeden. Ik zie ze nog voor mij: een
zwerm kraaien fladderend tegen de zilvergrijze
najaarslucht.

Een jaar of vijf later werd mijn vader begraven.
Langzaam trok de colonne door Kampen en
over de IJsselbrug, en opnieuw stopte in elke
straat waar we verschenen vrijwel al het verkeer.
Mensen stapten van de fiets, namen hun hoed
of pet af en bogen het hoofd, voetgangers
bleven staan. Uit respect voor de overledene.
Vanuit het besef dat er dingen zijn die boven

de beslommeringen van alledag uitgaan.

Of uit gewoonte en omdat het nu eenmaal

z0 hoorde. Religie verwees nog niet naar
persoonlijke smaak, zelfbeleving en spirituele
ontdekkingstochten, maar naar collectieve
identiteit en saamhorigheid. Ze bewoog op de
maat van tradities en werd bij het begin van

de levensreis als een tamelijk complete bagage >



aan de volgende generatie doorgegeven, met de
pastoor, de dominee of de partij als een soort
douane of keuringsdienst van waren. Vaderlijke
gestrengheid, de macht der gewoonte en sociale
controle deden de rest.

Meerkeuzemaatschappij
Sindsdien is er van alles veranderd in de Neder-
landse samenleving — en niet alleen op religieus
gebied. De financiéle armslag werd ruimer,
en geld moet rollen. In korte tijd doen in de
meeste gezinnen wasmachine, koelkast, televisie
en auto hun entree en komt een (al dan niet
buitenlandse) vakantie voor het eerst binnen
het bereik van grote delen van de bevolking.
De vrije tijd neemt toe, ook het opleidingspeil
stijgt en het wordt dringen voor de poorten
van de universiteiten. Het aantal expressieve
jeugd(sub)culturen groeit sterk en de horizon
wijkt, zowel geografisch, psychologisch als cul-
tureel. Een woud van televisieantennes
verspreidt zich in luttele jaren over de daken.
In de interieurs groepeert het gezin zich steeds
minder rond de tafel en steeds vaker op het
bankstel, geplaatst voor het blauwe oog.
Nederland begint in snel tempo te ontzuilen,
gezagsverhoudingen binnen en buiten het
gezin veranderen, evenals de seksuele moraal.
Vooral de tweede helft van de jaren zestig
is waarschijnlijk cruciaal geweest bij het
massale afscheid van ons land als preutse
natie. Maximale vrije persoonlijke ontplooiing
werd als eis in brede kring aanvaard en werd
een speerpunt in de overheidsmaatregelen.
In dit permissieve culturele klimaat vindt
een emancipatie van de zelfontplooiing en
de ontspanning plaats, waarmee het Grote

Genieten kan beginnen. De ‘of-of’-samenleving
maakte plaats voor de meerkeuzemaatschappij.
Ook de kerken ondervonden daarvan de
gevolgen; al eerder was hun naderende
ondergang voorspeld door een lange stoet

van denkers, in het licht van de nieuwste
ontwikkelingen leek het aftellen definitief
begonnen.

In een nieuw licht

Het doemdenken over de toekomst van de
godsdienst kent in onze cultuurkring een lange
traditie. Vanaf de Verlichting treden filosofen
op als kroongetuigen en profeten van diens
einde. Arthur Schopenhauer meende midden
negentiende eeuw getuige te zijn van de laatste
schermutselingen. Eens, zo schreef hij, was de
godsdienst een uitgestrekt woud waarin hele
legers dekking konden zoeken; wat overbleef is
slechts een bosje kreupelhout waarin hooguit
nog plaats is voor wat struikrovers.

Na de filosofen kwamen de sociologen en
psychologen. Max Weber stelde een radicale
‘onttovering’ van ons wereldbeeld vast, een
Entzauberung der Welt waarbij de mensen ervan
uit gingen ‘dat de dingen in laatste instantie
rationeel te verklaren zijn’. Sigmund Freud
zag weinig toekomst in de oude religieuze
‘illusies’ en oordeelde het de hoogste tijd
voor een groei naar volwassenheid waarin
deze ‘kindertijdneurose’ wordt afgeschud.

Hun beider opvolgers hebben, gesteund door
alsmaar nieuwe statistieken, hard gewerkt
aan het definitieve empirische bewijs voor de
ondergangshypothese.

Ook in de bellettrie hadden de kerken het

zwaar te verduren. Voor menige vaderlandse

auteur kwam de benodigde inspiratie uit een
onlosmakelijk verbond van een ellendige en
een kerkelijke jeugd. Maar toch, ondanks de
niet-aflatende kritiek en een bijna sluitend
bewijs a charge, zag het er lange tijd naar uit
dat de religie zo langzaam verdwijnt dat zij
nooit echt verdwijnen zal. Tot in het midden
van de vorige eeuw bleef zij een constante
factor binnen het dagelijkse leven en in het
maatschappelijk bestel. Pas tijdens de afgelopen
decennia heeft het er alle schijn van dat de oude
filosofen postuum in het gelijk gesteld worden.
Afgezien van allerlei nuanceverschillen (naar
natie, kerkrichting en
bevolkingscategorie) lijkt
het algemene patroon

in Noord- en West-
Europa dat van een onstuitbare atbrokkeling
van zowel het christelijk geloof als de kerkelijke
participatie.

Opgeheven seminaries, kathedralen waarin
meer gefotografeerd dan gebeden wordt en
kloosters zonder novicen maar met uitpuilende
gastenverblijven. Vergrijsde voorgangers,
formalisme en archaische zeden. Tot lege
formules uitgeholde gebeden en rituelen,
feestdagen waarvan de oorspronkelijke
betekenis is vergeten. De graflucht van een
in gedenkboeken opgebaard verleden. Het
zijn de stille restanten van het godsdienstig
verval, spoken die niet tot rust kunnen
komen, slepend met hun kettingen over de
zolder van wat nostalgische gelovigen. Als de
historie dingen heeft ingehaald, beginnen ze
vragen op te werpen. Waarom hechten aan
de sleetse grandeur van voorbije tijden, de

symbolen van generaties met meer verleden

HANDELINGEN 2012 | 4

Op tal van plekken in ons
land gist en borrelt het
van de spiritualiteit

dan toekomst? Dan wordt een compromis met
de geschiedenis gesloten. Zoals de Amerikaanse
historicus Osborn Hardison ooit schreef (in
Disappearing through the skylight): zodra de
oude symbolen niet langer als heilig gelden

of — wat op hetzelfde neerkomt — als waar
worden beschouwd, zijn ze ook niet langer
bedreigend en kunnen ze worden opgevat als
aantrekkelijke curiositeiten. Van het soort dat
je tegen het lijf kunt lopen in de winkel van de
kunsthandelaar, die naast gebrandschilderd
glas uit Turkse gebedsruimten ook inheemse
Maori-kunst verkoopt en daarnaast de

hoorns van neushoorns
en precolumbiaans
antiek. De oude
symbolen worden
conversatiestukken en hebbedingetjes,
onttrokken aan hun oorspronkelijke betekenis:
een King James-bijbel op de salontafel, een
vakantiebezoekje aan de altijd fotogenieke
Semana Santa-processies in Sevilla, wat
gregoriaans via de iPod, tijdens de ochtendspits,
op weg naar je werk — de vereftelingisering

van de christelijke traditie. Volgens sommige
goedgemutste vrijdenkers gaan traditionele
kernonderdelen van de christelijke geloofsleer
en gedragsregels dezelfde toekomst tegemoet
als het Hindelooper boerenschilderwerk of het
Hardinxveldse kantklossen. Binnenkort worden
ze hooguit beoefend door krasse knarren in
Archeon-achtige reservaten aan de Veluwezoom
en op de Zuid-Hollandse eilanden.

Nederland is een land waar de erfenis van
Augustinus, Luther en Calvijn nog altijd
zichtbaar is, maar waar — zo leert onderzoek —
wel steeds minder sprake is van een gedeelde



(religieuze) taal om over God te spreken en
waar het Godsbeeld ook steeds abstracter
wordt. Maar het is voorbarig om van daaruit
te concluderen tot het verdwijnen van religie
of de emigratie van het heilige uit de moderne
samenleving. Eerder lijkt het erop dat er een
nieuwe visie op religie en spiritualiteit aan

het ontstaan is, eentje die wij missen als we
blijven redeneren vanuit de categorieén waarin
godsdienst traditioneel aan ons is overgeleverd
en de objecten die daarvan getuigen. Daarover
straks meer.

Simon de tovenaar
Nadat het keurig aangeharkte
levensbeschouwelijke Nederland uit de laatste
fase van de verzuiling vanaf de jaren zestig van
de vorige ecuw danig
in het ongerede raakte,
de zuilen wankelden en
het hemels baldakijn
dat zo lang ons land
had overspannen scheuren ging vertonen,
lijken steeds meer Nederlanders op drift te zijn
geraakt. Onder de veranderingen springt, om te
beginnen, de exodus uit de grote en een aantal
kleine, vrijzinnige kerken in het oog. Het is
de paradox van de vrijzinnigheid: aanhakend
als geen ander bij het moderne levensgevoel
en de tijdgeest, wordt juist aan deze kerken
voorbijgegaan door hedendaagse Nederlanders.
‘Tk heb moeite met de afbraak of de
herbestemming van kerkgebouwen. Het is
onvermijdelijk, dat weet ik. De hemel is naar
beneden gekomen en ligt om ons heen, in
scherven op de aarde. Die resten van wat zoveel
betekenis voor ons heeft gehad verdienen op

Religie is nu vooral iets
persoonlijks en lijkt uit
vele bronnen op te wellen

zijn minst aandacht en respect. Aldus Kees
Fens, in een gesprek met de journalisten Hans
Maarten van den Brink en Rachel Visser, kort
voor zijn dood in 2008, en velen zeggen het
hem na.

Toch is de sluiting van kerkgebouwen maar
een deel van het verhaal. Een ander gegeven
is de opmerkelijke stabiliteit van een aantal
kleinere, conservatieve religieuze groeperingen
(voornamelijk door het geboorteoverschot
in die kringen) en de spectaculaire groei
van de evangelische beweging. Die laatste
is instructief, maar ze vormt geen keerpunt
in het ontkerkelijkingsproces. De aantallen
zijn bij lange na niet voldoende om de
leegloop bij de grote kerken te compenseren
en er wordt bovendien weinig gerekruteerd
in buitenkerkelijke
milieus. Een belangrijke
ontwikkeling is ook
de opkomst van
immigrantenreligies
(moslims, maar ook christenen), die uitheemse
religieuze culturen op een inmiddels op vele
plaatsen duidelijk zichtbare wijze binnen onze
landsgrenzen heeft gebracht.

En dan is er nog de opkomst van allerlei
vormen van ‘zelf-spiritualiteit’, die door
sommige auteurs (zoals Paul Heelas en
Linda Woodhead) al is getypeerd als niets
minder dan een ‘spirituele revolutie’. De
nieuwe spiritualiteit is door een menigte
commentatoren over de hekel gehaald als
niet alleen een door de commercie geregeerde
wereld, maar ook een milieu van mensen die
gefixeerd zijn op zichzelf, waar druk gesleuteld

wordt aan de eigen persoon en maar weinig

aan de samenleving — een duidelijk contrast
met vooral de vrijzinnige protestantse kerken.
Door zowel behoudende dominees als de
verspreiders van het secularisatie-evangelie
wordt de maanziekte waaraan volgens hen hele
volksstammen ten prooi zijn gevallen gehekeld.
In sommige kerkelijke kringen vreest men in
die alternatieve spiritualiteit de sirenenzang van
een cultuur die van God is losgeraakt, of ziet
men in de praktijken van veel cursusleiders en
cursisten op zijn minst een voortzetting van die
van Simon de tovenaar, die de kracht van de
Heilige Geest wilde kopen met geld. Ook buiten
kerkelijke kringen maakt men zich vrolijk over
de forse bedragen die worden neergeteld om
in kuchloze stilte te luisteren naar de zoveelste
spiritueel geinspireerde managementgoeroe of
om, gesterkt door worteltjesthee en heksenzalf,
spiritueel te fitnessen in een of ander
bezinningscentrum.

Maar wat men er verder ook van vindt, de
nieuwe spiritualiteit is inmiddels een niet
te onderschatten factor; zij blijft al lang niet
meer beperkt tot de informele interesses van
intellectuelen, kunstenaars en esoterische
genootschappen. De afgelopen decennia hebben
in Nederland, net als in andere westerse landen,
vele elementen van de nieuwe spiritualiteit
hun intrede gedaan in moderne instituties
als het bedrijfsleven, de gezondheidszorg, de
media en het onderwijs. Eén ding is zeker: de
genoemde veranderingen hebben tot allerlei
herschikkingen op het maatschappelijk
middenveld geleid, tot het onderhouden
van andere relaties met maatschappelijke
organisaties, waaronder kerkelijke verbanden.

HANDELINGEN 2012 | 4

Als een sleutel

Eerder in dit verhaal passeerde de lange stoet
van aanzeggers van de dood van religie. Nu die
langsgetrokken is, wordt het tijd om verder te
kijken dan de vervallen godshuizen in de grote
steden, ‘herbestemde’ kloosters daarbuiten,

of de leegstroom bij organisaties die hun

piek tijdens de verzuiling bereikten. Want het
gaat bij religie om meer dan een vorm van
monumentenzorg en op het hedendaagse
religieuze menu staan niet slechts de restanten
van voorbije feestdagen.

Op tal van plekken in ons land gist en
borrelt het van de spiritualiteit. En niet alleen
op bezinningsdagen in rustieke abdijen of op
doordeweekse avonden, tijdens bijeenkomsten
in vele plaatselijke gemeenten en parochies.
Ook op niet gewijde grond, in tal van

informele gespreksgroepjes en zelthulpgroepen.

Bij motivatietrainingen met besturen,
beleidsmakers en bedrijven. In ziekenhuizen en
verzorgingshuizen. In onderzoeksprogramma’s
en op universitaire faculteiten waar de effecten
van rituelen en volksreligiositeit, van gebed

en meditatie worden bestudeerd. In populaire
boeken en films die bol staan van religieuze en
esoterische verwijzingen. Bij symposia en in
radioprogramma’s en talkshows op de televisie
waar mensen aan het woord zijn over de zin
van hun leven. Op het almaar uitdijende aantal
internetpagina’s dat is gewijd aan geestelijke
groei, niet minder dan in de producten van een
uitgebreide ‘spiritualiteitindustrie’

Veel Nederlanders lijken een geestelijke
dimensie aan hun leven te herontdekken, als
een sleutel die ze overal gezocht hebben en die
al die tijd in hun broekzak zat. Dat we sinds

>



2007 de ‘Maand van de Spiritualiteit’ kennen
(een initiatief van de KRO, uitgeverij Ten Have
en dagblad Trouw —van november nu verplaatst
naar januari), zegt veel. Spiritualiteit is een term
die populair is vandaag de dag; het is een begrip
dat in het kielzog van de ontkerkelijking snel
gedemocratiseerd is geraakt.

Zij manifesteert zich vaak ver buiten het
kerkplein. Via stille tochten bijvoorbeeld,
de creatie van een sacrale ruimte aan huis,
bermmonumentjes, de deelname aan een
bezinningsweekend of -cursus. Een paar
voorbeelden zijn in tabel 1 weergegeven en hun
populariteit is daar gerelateerd aan de kerkelijke
achtergrond van mensen. Onder kerkleden is
onderscheiden naar kerkrichting en kerkelijke

deelname; bij buitenkerkelijken naar of men
gelooft in een God of hogere macht of niet.
Voor katholieken geldt: hoe kerkser, des te meer

geinvolveerd in een aantal spirituele activiteiten.

Voor protestanten gaat dit alleen op waar het
gaat om het deelnemen aan een cursus gericht
op spiritualiteit. Wat opvalt is dat ook van de
ongelovige buitenkerkelijken (atheist of agnost)
z0'n 40 procent wel eens een kaarsje brandt en
30 procent verhaalt van een bezinningsplek, 15
procent een herdenkingsplek heeft of deelnam
aan een cursus spiritualiteit. Het milieu van de
nieuwe spirituelen (dat overlap vertoont met de
andere categorieén in de tabel en daarom apart
is gehouden) vormt de meest vruchtbare grond

voor de interesses.

brandt wel  gaat wel eens heeft de
eens een naar een plek afgelopen
kaarsje om stil te staan  jaren wel eens

voor iets of  bij alles wat hij/ deelgenomen

iemand zij doet aan een stille
tocht
RKK
kerks 84 48 7
nominaal 72 39 5
PKN
kerks 26 32 7
nominaal 55 43 11
geen kerklid 60 45 9
gelovig 42 30 9
ongelovig
hele bevolking 51 39 9
nieuwe spirituelen 72 58 16

heeft wel heeft thuis heeft wel eens is wel
eens een een heilige deelgenomen eens op
herden- plek aan een cursus bedevaart
kingsplek o.1.d. gericht op geweest
opgezet/ spiritualiteit
bezocht
16 24 28 45
14 14 26 28
9 7 32 2
7 7 11 2
24 24 32 6
14 7 15 4
16 15 26 11
30 40 72 v17

Bron: God in Nederland 2006/7

Tabel 1. De praktisering van enkele niet kerkelijk gebonden rituelen naar kerkelijke

achtergrond en deelname (in procenten)

Zoeken en opduiken

Terwijl de maatschappelijke invloed en
aantrekkingskracht van de kerken sterk is
afgenomen, lijkt dit allerminst te gelden

voor de individuele belangstelling voor
spirituele en religieuze onderwerpen. Die
interesse krijgt vorm via de subjectieve
betekenisgeving en persoonlijke voorkeur

van mensen en de modes waaraan deze
onderhevig zijn. Zij is geassocieerd met een
geneigdheid tot vrijblijvend uitproberen, met
een bepaalde leefstijl en vrijetijdsbesteding,
een bepaald soort mediagebruik en
surfgedrag op internet, eventueel met
abonnementen en donateurschappen. Niet
zozeer met lidmaatschap, laat staan langdurige
verbintenissen, multiplexe
relaties en groepsloyaliteit,
een gedeelde identiteit

of actieve deelname, die
fysieke aanwezigheid veronderstelt op vaste
plaatsen en tijden.

Sinds enige decennia lijkt zich een nieuwe
visie op religie onder de bevolking te
manifesteren, waarin vooral twee dimensies
zich aftekenen. De eerste is dat je waarheid
innerlijk moet ervaren, dat religie vooral
iets persoonlijks is en niet zozeer een
groepsgebeuren; zij heeft op zich niet zoveel
met kerkelijkheid te maken — een sterk
geindividualiseerde visie op religiositeit met
als toetssteen de persoonlijke ervaring. Een
tweede grondcomponent van de huidige
religiositeitbeleving is dat religie uit vele
bronnen kan opwellen, dat zij meer met zoeken
heeft te maken dan met vaste overtuigingen, dat
je haar zelf op moet duiken in de wijsheid van

HANDELINGEN 2012 | 4

Velen zijn eerder op zoek
naar intrigerende vragen
dan naar pasklare antwoorden

uiteenlopende tradities en ideeén, dat religie
ook iets is dat voortdurend verandert tijdens

je leven, wat betekent dat je bereid moet zijn

je opvattingen ter discussie te stellen. Het is

een heel dynamische en open visie op religie,
die wel is samengevat als ‘zoekreligiositeit’

De nieuwe houding brengt onder andere een
andere opvatting over organisaties en instituties
met zich mee.

Van ‘jonge leu’ en ‘oale groond’

Johan Cruijff begon als een geweldige
voetballer, vervulde een tijdelijke betrekking
als verlosser en deed vervolgens dienst als
broederlijk gedeeld nationaal orakel in
Nederland en Catalonié. De laatste tijd is hij
als filosoof met de hamer
bij Ajax in de weer. Zijn
faam als leverancier van
citaten berust op het
gegeven dat daarin door een open deur wordt
gestapt op een plek waar wij met zijn allen
nooit een doorgang hebben vermoed. Je moet
altijd driehoeken hebben want alleen dan heb
je constant twee afspeelmogelijkheden’ — dat
zegt Johan en die kan het weten. Overal op het
maatschappelijk middenveld lijken moderne
Nederlanders dit advies ter harte te hebben
genomen. Ze hebben er moeite mee zich
langdurig en met volledige inzet vast te leggen.
Ze switchen en zappen liever en onderhouden
een soort latrelatie met organisaties — of dat
nu kerken, vakbonden, politieke partijen,
vrijetijdsverenigingen of andere organisaties
zijn. Zo lang mogelijk houden ze opties open
en laten hun afspeelmogelijkheden niet te zeer
beperken. Dat betekent niet dat ze nergens

>



meer in geloven of dat existentiéle vragen hen
niet bezighouden, wel dat ze zich niet langer
met het beruchte compelle intrare de kerken in
laten drijven.

Moderne Nederlanders zijn niet langer
verenigd in zuilen, ze zijn vaak wel op zoek
naar fundamenten. Hun geloofsbeleving (en
bijvoorbeeld ook pogen tot ritualisering)
beweegt zich voor een groot deel buiten alle
gevestigde kerkelijke en traditionele liturgische
kanalen. Het thema Godsbeelden is daarvan een
uitgesproken voorbeeld. Enquétes laten zien dat
nog altijd niet meer dan een kleine minderheid
van de Nederlanders
tot het atheisme valt te
rekenen. Veruit de meeste
mensen weten het allemaal
niet zo zeker, hebben het idee soms te weten
hoe het zit maar twijfelen dan weer, of huldigen
een vage en algemene transcendentieconceptie.
Van God wordt bij gerucht vernomen, Hijj
wordt vermoed bij hele bijzondere of juist hele
gewone ervaringen, iets van Zijn aanwezigheid
schemert soms door de kieren van het dagelijks
leven. Het zijn onderzoeksbevindingen die het
eerst onder de jeugd werden vastgesteld.

Voor een skiér in Lapland is het relevant
om verschillende soorten sneeuw — natte en
droge sneeuw, poedersneeuw, korrelsneeuw
en motsneeuw, stuifsneeuw en ijssneeuw —
te onderscheiden, die bepalen immers de
ondergrond waarop hij zich voortbeweegt.
Voor een inwoner van Amsterdam is dat
minder zinvol. Een rijk vocabulaire rondom
een onderwerp leert iets over het belang dat
aan het thema wordt gehecht, hoe wij een
onderwerp ervaren. Als het over spiritualiteit,

HANDELINGEN 2012 | 4

De kerken mogen dan leeglopen,
er is een grote behoefte
aan rituelen

bidden en transcendentie-ervaringen gaat,
blijken Nederlandse jongeren eveneens over
een rijke woordenschat te beschikken. In vele
toonaarden, gelardeerd met tal van persoonlijke
voorbeelden, vertellen ze daarover — heel vaak
ingeleid met de verzuchting dat de onderzoeker
er wel niet veel van zal begrijpen, omdat het
eigenlijk alleen typerend is voor henzelf. Het
ligt in de geest van deze tijd om het ontbreken
van een gemeenschappelijke taal bij het spreken
over God wat te bagatelliseren. Wat telt is de
zaak, niet de spraak. Wij nuchtere Nederlanders
staan van nature al wat kritisch tegenover

grote woorden. Mjj lijkt
dit een onderschatting
van de invloed die de
vormen waar mensen
over beschikken, hebben op de inhoud van

hun ideeén. Het is precies het bewustzijn

van een dergelijke nauwe samenhang tussen
vorm en inhoud dat, naar ik als theologisch
ongeschoolde vermoed, ten grondslag ligt aan
het tweede gebod.

‘Aan de onbekende god’

Nederland is een bijzonder land, niet in

de laatste plaats vanwege het aldaar wijd
verbreide gevoel bijzonder te zijn. Ondanks
een monotheistisch veelkerkendom is het
z0 ongeveer een nationale traditie dat de
spanningen die religie oproept, wat zwaar
worden aangezet door de verschillende partijen
in publieke debatten. Wie ten strijde trekt,
houdt de zaak graag overzichtelijk. Streng
gelovig en verlicht ongelovig Nederland
kennen beide hun professionele debaters en

intellectuele establishment, met een verscherpte >



waarneming voor religie als conflictstof.

Wat door de ene partij als de hybris van een
goddeloze wereld wordt ervaren, wordt door
de andere gepresenteerd als het restant van een
achterhaald wereldbeeld, gecombineerd met
archaische zeden.

Maar Nederland is geen land dat alleen maar
bevolkt wordt door nazaten van Calvijn en
Voltaire, gelovigen heb je in ons land in vele
maten en soorten. Tussen de bastions van de
refogordel en van het geharde ongeloof ligt een
uitgestrekt en rijk geleed niemandsland, waar
zich de meerderheid van de bevolking ophoudt.
Daar treffen we behalve levensbeschouwelijk
niet-geinteresseerden ook mensen aan met
een spirituele of godsdienstige belangstelling
maar veel kerkelijke distantie, naast vrijzinnige
gelovigen die op een tamelijk ontspannen
wijze omgaan met de traditie van hun kerk.
Eerder dan van het verdwijnen van de religie
lijkt er sprake van een individualisering van
de betrokkenheid bij religie en spiritualiteit.
Waar dit toe leidt, illustreert de bonte wereld

ja, ja, in de kerk,
in de kerk maar wel op mijn
eigen manier

Rooms-Katholieke

Kerk 69 21
Protestantse Kerk in

Nederland 56 24
andere kerk 67 11
geen kerklid 8 16
hele bevolking 30 17

Tabel 2. De behoefte aan een ritueel of viering in de kerk naar

lidmaatschap van een kerk (in procenten)

van de nieuwe spiritualiteit. Het zwaartepunt
ligt op het individuele heil en de eigen weg
die je hebt te gaan, de persoonlijke keuze en
authenticiteit. De subjectieve verwerking
en de innerlijke ervaring worden gezien als
criterium van waarheid. En God? ‘I hear and
behold God in every object, yet understand God
not in the least, / Nor do I understand who there
can be more wonderful than myself” Aldus de
even beroemde als actuele typering, die zo'n
honderdvijftig jaar geleden door Walt Whitman
in zijn gedichtencyclus Leaves of Grass werd
neergeschreven.

De kerken mogen dan leeglopen, er is een
grote behoefte aan rituelen, zij het niet per
se aan de traditioneel-kerkelijke rituelen. Bij
belangrijke gebeurtenissen zegt twee derde
van de Nederlanders (en de helft van de
buitenkerkelijken) behoefte te hebben aan
een ritueel (zie tabel 2). Kerkleden voegen
zich overwegend in kerkelijke rituelen,
buitenkerkelijken zijn vaker georiénteerd op
rituelen buiten een kerkelijke context.

wel een ritueel, geen totaal
maar niet in de kerk ritueel
5 5 100
10 10 100
12 10 100
28 48 100
20 33 100

" ‘Wit u bij belangrijke gebeurtenissen in uw leven een viering

of ritueel in de kerk?’ Bron: God in Nederland 2006/7

Veel van die hedendaagse rituelen

geven een typisch postmoderne mix

van levensbeschouwelijke elementen te

zien. In aanwezigheid van een compleet
mediacircus, in beeld gebracht bij bijvoorbeeld
de begrafenis van André Hazes, maar
maatschappelijk meer onzichtbaar ook terug
te vinden bij tal van kleine herdenkingen

en plechtigheden, van bermmonumentjes

of huisaltaartjes tot de dagelijkse gang van
zaken in menig hedendaagse crematorium.
Niet zelden is daar sprake van een soort
blenderspiritualiteit, waarbij traploos regelbaar
en vaatwasmachinebestendig elementen uit
allerlei culturele tradities onbevangen door
elkaar geklutst worden tot een op de persoon,

het moment en de situatie toegesneden cocktail.

Die blenderspiritualiteit wordt overigens niet
omarmd uit theologische baldadigheid, maar
lijkt vooral te ontspruiten uit het verlangen
een persoonlijk karakter aan de gebeurtenis
te geven, en ook wat stuurloosheid en gebrek
aan oriéntatievermogen soms, gepaard aan een
zekere naiviteit.

Er bestaat in het huidige Nederland een
grote kopschuwheid voor opdringerige
schoolmeesters en theologische dwingelandij.
De kerk heeft een boodschap voor de wereld,
maar moet oppassen niet op een golflengte
te belanden die mensen buiten die kerk niet
meer kunnen ontvangen. Het is al eens eerder
vertoond (zoals in Handelingen 17:22-34):
geestdriftig wordt een heuvel beklommen,
dicht bij het hart van de stad, waar alle
grootstedelijke wijsneuzen, levensgenieters en
individualisten samendrommen. Vele altaren
worden op weg daarheen gepasseerd, tal

HANDELINGEN 2012 | 4

van goden onderweg aanbeden, om er maar
geen te missen — er is er zelfs eentje gewijd

‘aan de onbekende god’. Het hele pantheon
staat er opgesteld, keurig verdeeld in mootjes
heiligheid, maar kerk en christendom zijn er ver
te zoeken. Nu is het oppassen geblazen en moet
niet te snel gepretendeerd te worden in dat
vaculim te voorzien. Spectaculaire bekeringen
(die er ook zijn) laten onverlet dat velen in het
publiek eerder op zoek zijn naar intrigerende
vragen dan naar pasklare antwoorden. Vaak
zijn ze huiverig geworden voor al te grote
stelligheid, die ze associéren met pedanterie, om
niet te zeggen intolerant en autoritair gedrag.
Ze hechten aan zelfbepaling, aan hun vrijheid,
en nemen de ambiguiteit van het leven op de
koop toe. Niet zelden is er behoefte aan iemand
die een eindje mee optrekt en een luisterend
oor biedt, lang niet altijd aan een reisleider

die het doel bepaalt. ‘En alzo is Paulus uit het
midden van hen uitgegaan’ — en is voor een
hedendaagse voorganger het werk nog lang niet
ten einde. <

Joep (prof.dr. ].J.M.) de Hart is onderzoeker bij
het Sociaal Cultureel Planbureau en bijzonder
hoogleraar Nieuwe en vernieuwende vormen van
christelijke gemeenschap in hun betekenis voor
de Nederlandse samenleving aan de Protestantse
Theologische Universiteit. j.de.hart@SCP.nl



INLEIDING | CISKA STARK

‘Het 1s voor u allen’

Religieus ritueel annex christelijke
liturgie in een keuzecultuur

‘Goed weekend’ wensen de collega’s elkaar op de vaste vrijdagmid-
dagborrel toe. Bij de koffieautomaat op de maandagmorgen blijkt
vervolgens wat het afgelopen weekend goed heeft gemaakt; namelijk
het weer, de geleverde sportprestaties en de ontmoetingen met vrien-
den of familie. Kerkgang en geloof kunnen daarbij ook aan de orde
komen, maar dat lijkt minder vanzelfsprekend. Het bijwonen van
een viering, in de lokale geloofsgemeenschap of in de context van een
instelling, behoort tot de activiteiten van de vrije tijd en heeft een
keuzekarakter gekregen. De kerkgang is geen gewoonte, maar een

afweging geworden.

ie deelneemt aan rituelen en

vieringen, doet dat welbewust,

soms op reguliere basis, maar
steeds vaker vanuit een keuze voor het moment
of een bepaalde gebeurtenis. Patronen van
kerkgang veranderen en wie vroeger misschien
één keer per week naar de kerk ging, doet
dat nu wellicht één keer per maand, want de
overige zondagen krijgen andere bezigheden
de prioriteit. Kerkgang hangt af van de
voorkeuren van het netwerk waarin je je op dat
moment bevindt en hoort bij de activiteiten
die doelbewust worden ingepland. Dat brengt
met zich mee dat de geloofsgemeenschap
samenkomt in sterk wisselende samenstellingen

rondom een vaak kleiner wordende, vaste

kern. De centraliteit van de weekendviering als
liturgische spil van de geloofsgemeenschap is
vervangen door fluide vormen van momentane
gemeenschap. Voor dit themanummer van
Handelingen is de vraag dan ook ‘hoe kerken
inspelen op deze veranderingen in participatie
aan liturgische vormen en hoe dit raakt aan een
bredere opbloei van religieus ritueel handelen
in de publieke ruimte’

Veelkleurige vraag

Barnard heeft al eerder overtuigend aangetoond
dat vaste liturgische vormen en stijlen onder
druk staan: waar voorheen verschillende

kerkgenootschappen en stromingen hun eigen
herkenbare liturgische stijl vormgaven, zien

we nu steeds meer blended worship en een
bricolage aan elementen van verschillende
tradities die elkaar binnen één viering of

één geloofsgemeenschap aanvullen en
afwisselen(Barnard 2009, 19vv). Globaliserende
tendensen waarin ‘Praise & Worship” het
hoofdmenu vormen, hebben hun uitstraling via
de multimedia en beinvloeden ook de lokale
tradities. Tegelijkertijd ontstaat nieuwe ‘enclave-
vorming), doordat juist lokale tradities een
eigen identiteit in sterk afgebakende vormen tot
uitdrukking brengen.

In de liturgiewetenschappen wordt steeds
duidelijker gesteld dat bestudering die begint
bij de centraliteit van de weekendviering,
of bij een centraal bepaalde en eenvormige
invulling van de liturgie, niet meer strookt
met de empirische werkelijkheid en dat
andere verklaringsmodellen en theologische
overwegingen nodig zijn om gegroeide
praktijken te evalueren. Voorgangers hebben
daaraan ook behoefte. Zij voelen de druk van de
veelkleurige vraag en ervaren zowel de kracht
als de beperkingen van oude tradities en nieuwe
vormen naast elkaar en door elkaar heen.

Persoonlijke toespitsing

Naast de variéteit én voorgeschreven
zondagmorgenliturgie zelf, zien we allerlei
alternatieven van kerkelijke liturgie ontstaan,
in de rooms-katholieke traditie als ‘para-
kerkelijke’ liturgie aangeduid wanneer het
zich bevindt buiten de voorgeschreven orden
van dienst. Dit verschijnsel is overigens niet

HANDELINGEN 2012 | 4

nieuw in de geschiedenis van de liturgie,

die vanouds de spanning kent tussen een
monopolistische claim van religieuze instituties
en vernieuwingsbewegingen die zich na
verloop van tijd eveneens transformeren tot
bewaarders van gestold erfgoed. Vandaag de
dag geldt echter dat zowel gestolde traditie als
vernieuwing zich niet alleen na, maar vooral
ook naast elkaar en in onderlinge wisselwerking
voordoen. Oude en nieuwe betekenissen lopen
door elkaar heen en maken de vraag naar
normatieve ijkpunten voor wat christelijk of
niet christelijk is ook bijzonder complex.

Waar de klassiek kerkelijke liturgie buiten
beeld is geraakt of de aansluiting met de
vraag en behoefte van de mensen mist, kiezen
individuen zelf uit de inhoud en vormen die
op de rituele en spirituele markt aangeboden
worden en waarbij een langduriger binding met
een bestaande gemeenschap niet verondersteld
of verlangd wordt. Vooral scharniermomenten
in de levensloop vragen om een rituele
vormgeving en zijn extra gevoelig voor
maatwerk en op het individu toegespitste
vormen. De kerken bieden hierbij veelal ruimte
voor persoonlijke toespitsing zoals die vanouds
bij de casualia hoort, maar zoeken tegelijkertijd
bewust naar een identiteitsvormige kern van
waaruit het liturgisch handelen vorm krijgt,
om te voorkomen dat zij zichzelf louter
tot het gewraakte ‘u vraagt, wij draaien’-
consumentisme veroordelen.

Tegelijkertijd proberen kerken en religieuze
instellingen, vooral vanuit missionaire
motieven, de markt van het religieuze ritueel te
heroveren, teneinde ook de mensen buiten de



kerkdeuren te bereiken en opnieuw de publieke
ruimte te claimen als liturgische ruimte voor
netwerkachtige samenkomsten en events. Er
ontstaat nieuwe, flexibele en door de kerk
gearrangeerde liturgie in de publieke ruimte,
zoals het geval is bij de uitvoering van The
Passion in Nederland, een eigentijdse vertolking
van het lijdensevangelie in de enscenering van
het alledaagse leven met muziek vanuit de
popcultuur.

Op andere plaatsen gebeurt min of meer het
omgekeerde: een vanouds bij uitstek kerkelijke
ruimte, de preekstoel in het kerkgebouw, wordt
uitgeleend aan een niet-traditioneel kerkelijke
spreker om vanuit het seculiere perspectief
in gesprek te gaan met bijbelse teksten. Deze
beide en andere vormgevingen van hedendaags
ritueel stijgen uit boven het perspectief van
de individuele levensloop en overstijgen de
grenzen tussen het profane en het sacrale.

De hele wereld

In dit themanummer van Handelingen con-
centreren wij ons op enkele van deze verschij-
ningsvormen en beschouwen we die aan de
hand van de gestelde vraag naar de relatie tot
het verschijnsel van het religieuze ritueel in
meer algemene zin. Daarbij bedoelen we met
ritueel de ‘al dan niet religieuze symboolhan-
deling, met een min of meer herkenbaar en
herhaalbaar patroon en verloop’ (Barnard en
Post 2001, 9), zoals dat vooral bestudeerd wordt
vanuit de etnologie. Hierbij gaat het dus om
heel het palet van symbolisch handelen in onze
cultuur. Liturgie definiéren we in navolging van
beide auteurs als ‘de rituele repertoires waarmee
christelijke geloofsgemeenschappen hun geloof

tot uitdrukking brengen’ (idem, 9) en waarbij
een theologische intentie met betrekking tot
de beoogde participatie niet achterwege kan
blijven.

Want dat kerken zich zo nadrukkelijk blijven
positioneren met een liturgie die misschien
wel juist in haar gratuiteit betekenis claimt
voor de hedendaagse cultuur, is een uitvloeisel
van het denken over Christus als hart van een
christelijke liturgie die de reikwijdte van de
wereld op het oog heeft: ‘Het is voor u allen’. <

Literatuur

Barnard, M. (2009). Panorama Zondag, verbonden
en geworteld. In: Louis van Tongeren (red.).
Liturgie op maat. Vieren in het spanningsveld
van eenheid en veelkleurigheid. Heeswijk: Berne
Meander.

Barnard, M. en Post, P. (2001). Antropologische
kernwoorden van de liturgie. Zoetermeer:
Meinema.

Tongeren, L. van (2009) Liturgische verscheidenheid
en uitwaaierend religieus ritueel. In: Louis van
Tongeren (red.) Liturgie op maat. Vieren in het
spanningsveld van eenheid en veelkleurigheid.
Heeswijk: Berne Meander.

Ploeger, M. (2009). Jezus Christus, de kerk en de
wereld. In: Louis van Tongeren (red.). Liturgie op
maat. Vieren in het spanningsveld van eenheid en
veelkleurigheid. Heeswijk: Berne Meander.

Groot, K. de (2009). Vaste kaders, fluide vormen.
Kerkelijke liturgie voorbij kern en marge. In: Louis
van Tongeren (red.). Liturgie op maat. Vieren in
het spanningsveld van eenheid en veelkleurigheid.
Heeswijk: Berne Meander.

Vreekamp, H. (2010). De tovenaar en de dominee.
Over de verschijning van God. Zoetermeer:
Boekencentrum.

Ciska (dr.FE.) Stark is universitair docent Homiletiek
en liturgiek aan de Protestantse Theologische
Universiteit. fstark@pthu.nl

REFLECTIE | GOEDROEN JUCHTMANS

Gelaagdheid van het
christelijke ritueel:
vloek of zegen?

Goedroen Juchtmans deed onderzoek naar de manier waarop
gezinnen sacraliteit en christelijk geloof in huiselijke rituelen tot
expressie brengen. Ze trof daar een rijkdom aan diversiteit in aan, die
het mensen mogelijk maakt op allerlei manieren met de christelijke
traditie verbonden te blijven.

n haar boek The locating of religion

stelt Kim Knott (2005) dat concrete

religieuze uitingen, zoals christelijke
rituelen, zich steeds afspelen in een bepaalde
ruimte. Christelijke rituelen zijn in die zin
altijd gelokaliseerd. Ze worden in een bepaalde
tijd, op een bepaalde plaats en door en voor
bepaalde mensen uitgevoerd. Knott wil vanuit
dat vertrekpunt kijken naar de wijze waarop
religie in hedendaagse alledaagse ruimtes vorm
krijgt.

In dit artikel ga ik met haar kijkwijzer aan de
slag om de ‘eigen’ aard van het buitenkerkelijk
christelijke ritueel in Nederland in beeld te
brengen en hierover te reflecteren. Daartoe
maak ik gebruik van mijn empirisch-
theologische studie naar huisrituelen die

HANDELINGEN 2012 | 4

ik in 2008 publiceerde. Voor deze studie

naar huisrituelen van jonge gezinnen uit de
Tilburgse nieuwbouwwijk De Reeshof, volgde
ik van 2004 tot 2006 een tiental gezinnen

op de voet. Ik liet hen verhalen vertellen of
een dagboek schrijven over hun rituelen,
participeerde in maaltijd- en avondrituelen,
en maakte verjaardagsfeestjes mee. Daarnaast
deed ik in een publieke en katholieke school
met een honderdtal tienjarigen een project
rond huisrituelen. Centrale onderzoeksvraag
van de studie was: ‘Hoe brengen gezinnen in
huis sacraliteit en christelijk geloof via rituelen
in huis tot expressie?” In deze bijdrage reflecteer
ik op basis van de antwoorden op deze vraag
specifiek over de eigen aard van het christelijk
ritueel in deze samenleving.

>



Deductief of inductief?
Knott maakt in haar boek onderscheid in drie
manieren waarop mensen de ruimte waarin ze
zich bevinden vorm en structuur geven. Deze
manieren kunnen ook toegepast worden op het
christelijke ritueel. Een ritueel geeft mensen en
groepen immers de mogelijkheid de ruimte in
te richten en structuur te geven.

De eerste wijze waarop ze dat kunnen doen
is via de dominante representatie van het
christelijke ritueel. Het christelijke ritueel
wordt uitgevoerd conform het kerkelijke script
of conform de ‘oorspronkelijk christelijke’
betekenis van dit ritueel. Vormgeving en inhoud
zijn dus vooraf uitgetekend en vastgelegd, en
worden als normatief beschouwd. Macht en
controle horen volgens
Knott onlosmakelijk
bij deze zienswijze op
het christelijke ritueel.
Institutionele kerken die vertrekken vanuit deze
zienswijze zijn vaak controlerende instanties die
zichzelf beschouwen als de meesterontwerpers,
de beschermers en rechters van het ware
christendom en de correcte christelijke rituele
praktijken (De Haardt 2006, 8). Kortom,
wie het christelijke ritueel uitsluitend vanuit
zijn dominante representatie begrijpt, zal
de eigen aard van het christelijke ritueel
deductief bepalen vanuit zijn inhoud of het
voorgegeven script. Concrete uitvoeringen van
het christelijke ritueel worden vervolgens vanuit
dat normatieve kader op hun correctheid
beoordeeld.

Ondanks het feit dat de kerken hun controle
op de Nederlandse samenleving hebben
verloren, speelt deze deductieve opvatting in de

20

Ook alledaagse handelingen in
bijvoorbeeld het huiselijke domein
kunnen interessant zijn

theologie tot op vandaag sterk door. De eigen
aard van het ‘christelijke’ ritueel wordt bij deze
theologen steeds expliciet — en vaak eenduidig —
ingevuld. Volgens hen maakt de verwijzing naar
de figuur van Christus, zijn lijden, sterven en
verrijzenis, alsook de expliciete betrokkenheid
op de kerkelijke liturgie die eigen aard uit.
Verder stellen zij het christelijke ritueel meestal
voor als ‘fundamenteel anders’ en ‘verschillend’
van andere, niet-christelijke rituelen. In dat
verlengde komen ook algemeen menselijke
rituelen en christelijke rituelen tegenover
elkaar te staan. Boeve stelt bijvoorbeeld

dat in de sacramenten ‘de belijdenis van

de betrokkenheid van God op de mens in
Jezus Christus’ voorop staat, ‘niet tegen het
mens-zijn van de
christen in, maar als
een onherleidbare
kwalificering: we leven
niet van algemeen menselijke structuren, maar
van particulariteit’ (Boeve 2006).

Verschillende onderzoekers, onder wie
Lukken (2003) en Post (2002), nemen echter
een ander vertrekpunt in. Zij stellen voor de
vraag naar de eigen aard van het christelijke
ritueel vanuit een inductief perspectief te
benaderen. Daarmee benadrukken zij de twee
andere manieren waarop mensen volgens Knott
een bepaalde ruimte ritueel vormgeven.

Naast de dominante representaties is er
volgens Knott ten eerste de geleefde ruimte.

In deze ruimte zullen rituele gebruikers

zich het christelijke ritueel op een actieve en
creatieve wijze toe-eigenen. De eigen aard
van het christelijke ritueel wordt hier dus niet
bepaald vanuit het kerkelijke rituele kader,

maar bekeken vanuit datgene wat rituele
gebruikers en uitvoerders met christelijke
symbolen, handelingen en betekenissen doen.
Het gaat daarbij om een proces waarin de
rituele gebruikers bewust en reflexief met

de christelijke rituelen aan de slag gaan.

Dit geldt zowel op het vlak van vorm- als
betekenisgeving. In dat proces is verandering
van de dominante rituele representaties vaak
zowel het doel als het resultaat.

Ook de laatste manier om een bepaalde
ruimte vorm te geven, door Knott ruimtelijke
praktijken genoemd, vertrekt inductief. Hier
gaat het om de wijze waarop mensen ruimte
ontwikkelen, gebruiken en waarnemen. Nadruk
ligt daarbij op hoe ruimtes er in materiéle
zin uitzien en wat mensen er — vaak zonder
nadenken en vanzelfsprekend — doen. Het
bewuste aspect dat tot de geleefde ruimte
hoort, is hier dus afwezig. Volgens Knott
hoeft het daarbij niet enkel te gaan om rituele
praktijken die plaatsvinden in plaatsen die
door iedereen als religieus of christelijk worden
erkend (bijvoorbeeld kerken). Ook alledaagse
handelingen in ruimtes zoals het huiselijke
domein kunnen interessant zijn. Daaraan voegt
Knott toe dat ruimtelijke praktijken in deze
domeinen niet altijd gemakkelijk te lezen zijn.
Rituele handelingen kunnen niet-christelijk of
christelijk lijken, maar dat bij nader toezien niet
zijn. Veel hangt volgens Knott af van de mate
waarin de uitvoerders aan deze praktijken zelf
al dan niet een christelijke betekenis geven of
deze als dusdanig beleven.

In deze analyse, die de eigen aard van
christelijke (huis)rituelen betreft, heb ik
gekozen voor een inductieve benadering.

HANDELINGEN 2012 | 4

Daar zijn verschillende redenen voor. Ik stip
hier enkel de belangrijkste aan, namelijk de
overtuiging dat religieuze rituelen, christelijke
rituelen inbegrepen, niet los van mensen
voorhanden zijn (Berendsen 2001). Het

zijn altijd mensen die christelijke rituelen
vormgeven, uitvoeren en beleven. Met

deze antropologische kijk op christelijke
rituelen komt de actieve, verbeeldende en
betekenisgevende kracht van mensen in het
ritueel op de voorgrond. Mijn theologische
activiteit, die ik tot vandaag zowel als leerkracht,
pastor als onderzoeker heb uitgeoefend, is door
mijn geloof in en mijn nieuwsgierigheid naar
die kracht van mensen getekend. Dat komt
omdat ik die kracht beschouw als een teken van
goddelijke aanwezigheid. Ook de kerntaken van
een theoloog zijn hieruit afgeleid. Deze taken
bestaan volgens mij uit zowel het benoemen
van die kracht alsook uit het scheppen van
ruimte waarin die kracht zich kan uiten en
floreren. Een inductieve kijk op de eigen aard
van het christelijke ritueel is daartoe het meest
geschikt.

Ook open en gelaagd

Een inductieve benadering houdt één groot
gevaar in zich. Vaak gaat men vanuit deze
benadering de term ‘christelijk’ zo breed of
onscherp definiéren, dat het onmogelijk wordt
de overeenkomsten en verschillen met andere,
bijvoorbeeld seculiere rituelen, te duiden. Er is
immers geen duidelijk, objectief en normatief
referentiepunt meer waaraan men de eigen aard
van concrete rituelen kan afmeten. Ik denk dat
dit gevaar van een te brede definitie vermeden
moet worden. Tegelijk vind ik het echter

21



Rembrandt ;e maaltijd te Emmaus’ Ets 1654, Amsterdam Rijksprentenkabinet

belangrijk om de eigen aard van het christelijke
ritueel te kunnen benoemen zonder te moeten
terugvallen op een deductieve benadering die
wat ‘christelijk’ is al vooraf, normatief en vaak
eenduidig heeft ingevuld.

Die uitdagingen indachtig, heb ik in mijn
studie een christelijk ritueel gedefinieerd
als een rituele handeling waarin rituele
uitvoerders of participanten expliciet
verwijzen naar de christelijke traditie. Met
‘expliciet’ bedoel ik dat in christelijke rituelen
de verwijzing naar de christelijke traditie
zichtbaar is (objectieve verwijzing) of door
de participanten als dusdanig wordt beleefd
(subjectieve verwijzing). Deze expliciete
verwijzing hoeft daarom nog niet eenduidig

22

te zijn of per definitie te beantwoorden aan
dominante rituele representaties. Volgens
een inductieve benadering zijn het immers
de rituele uitvoerders die verwijzen naar dat
wat zij als christelijke traditie beschouwen of
kennen. De christelijke traditie kan daarom
ook breed en open worden ingevuld. Deze
traditie bevat niet enkel de rituelen die door
de kerken als geoorloofd worden beschouwd,
maar ook rituelen die zich vaak al van oudsher
in de marge van het kerkelijke leven bevonden.
Ik denk daarbij vooral aan allerlei devotionele
praktijken of zelfgecreéerde christelijke rituelen
los van het kerkelijk repertoire.

Uit mijn studie naar huisrituelen blijkt sterk
dat rituele uitvoerders zich niet meer verplicht

voelen de verwijzing naar de christelijke
traditie op de geijkte of vanzelfsprekende wijze
te maken. Opvallend is dat dit geldt ook voor
gezinnen die zich bewust christelijk noemen of
zich sterk verbonden voelen met de kerk. Deze
‘vrije’ houding ten opzichte van het christelijke
ritueel komt volgens mij enerzijds omdat de
kerken hun controle op het algemene rituele
leven verloren hebben, maar ook door wat
onderzoekers ‘de subjectieve omslag’ noemen
(Heelas & Woodhead 2004; Van Rooden 2004)
Dit betekent dat in de ogen van de uitvoerders
rituelen in de eerste plaats zichzelf of (de
waarden of het geloof) van hun gezin tot
expressie moeten kunnen brengen. De geleefde
ruimte (cf. Knott) lijkt daarmee vandaag dus de
belangrijkste manier geworden om via rituelen
de actuele ruimte structuur te geven.

Basaal repertoire

Welke gevolgen heeft deze vrije houding
tegenover het christelijke ritueel voor de eigen
aard van dat ritueel (in huis)? Dat is een vraag
die me veel heeft bezig gehouden. Anders dan ik
dacht was het gevolg niet een brede waaier aan
allerlei soorten
christelijke
huisrituelen.
Integendeel. In
de meeste gezinnen vond ik een zeer basaal
repertoire aan ‘christelijke’ rituelen terug,
waaronder de jaarfeesten (vooral Kerstmis),
crisisrituelen (kaarsjes branden of bidden

voor een zieke dierbare), en dagelijkse rituelen
(bidden bij de maaltijd en het slapen gaan). Wat
wel opviel waren de vele — soms tegenstrijdige

— manieren om binnen het eigen rituele

HANDELINGEN 2012 | 4

Opvallend zijn de vele — soms
tegenstrijdige — manieren binnen het eigen
huiselijke rituele repertoire

repertoire of zelfs binnen één ritueel naar de
christelijke traditie te verwijzen. Vele gezinnen
bidden bijvoorbeeld niet meer bij de maaltijd,
omdat ze zichzelf niet meer als christelijk
willen profileren, maar bidden wel voor een
zieke dierbare of soms bij het slapengaan. Het
ritueel repertoire van gezinnen is dus niet altijd
eenduidig christelijk of niet-christelijk. In die
zin spreek ik graag van de interne gelaagdheid
of interne complexiteit van het christelijke
ritueel.

Vier dimensies
Het is mogelijk deze complexiteit binnen
een christelijk ritueel open te leggen door de
verschillende lagen of dimensies in het ritueel
afzonderlijk te onderzoeken. Zelf onderscheid
ik vier dimensies: een vormelijke dimensie,
een inhoudelijke dimensie, een functionele
of doeldimensie, en de dimensie van
betrokkenheid of de gemeenschapsdimensie.
(zie voor een gelijkaardige typologie Saroglou,
2011) De vormelijke dimensie vormt daarbij
het vertrekpunt van de analyse en het
belangrijkste criterium om christelijke van niet-
christelijke rituelen
te onderscheiden.
Vormelijk kan een
rituele handeling
naar de christelijke traditie verwijzen wanneer
mensen in de rituele handeling een object dat
tot deze traditie hoort gebruiken (bijvoorbeeld
een kaars uit een bedevaartsoord of een
bijbel), omdat de handeling een verhaal,
gebedsformule, lied uit deze traditie bevat, of
omdat de handeling een bepaalde figuur uit
deze traditie aanwezig brengt. Zoals al gesteld

23

>


AMG
Notitie
komma na Rembrandt

'De

kapitaal

AMG
Notitie
Rembrandt, 'De maaltijd te Emmaüs', ets (1654), Rijksprentenkabinet Amsterdam


blijft vanuit een inductieve benadering een
ritueel christelijk, ook als de gebruikers een
traditionele christelijke gebedsformule (hier
de dominante rituele representatie) aanpassen
door woorden uit deze gebedsformule te
wijzigen. Wordt de verwijzing naar Jezus of
een ander religieuze figuur geschrapt, dan
verliest het ritueel op vormelijk niveau wel

zijn christelijk karakter. Het maaltijdritueel
van een gezin dat voor het eten dankt, maar
daaraan geen gebed meer verbindt, is dus geen
christelijk ritueel meer. Toch blijft zelfs in deze
handeling impliciet de christelijke traditie
meeklinken. De vormgeving van de christelijke
maaltijdrituelen, die de ouders van het

gezin zelf nog als kind hebben meegekregen,
werd immers als
basisgrondstof
gebruikt. Of nog, de
rituele verbeelding en
creativiteit, die hier aangesproken worden, zijn
gekneed en gevormd door de christelijke rituele
traditie.

De tweede dimensie, de inhoudelijke di-
mensie, bevindt zich op het betekenisniveau.
Waar de vormelijke dimensie de nadruk legt
op het ‘hoe’ van het handelen, gaat het hier
om het ‘wat’ van het handelen. Welke beteke-
nis heeft het ritueel voor de uitvoerder(s)? Een
interessante vaststelling was dat vanuit het
betekenisperspectief de — in vormelijk opzicht
— christelijke huisrituelen soms minder eendui-
dig christelijk waren dan ze op het eerste zicht
leken te zijn. Een goed voorbeeld hiervan is de
kerststal. De kerststal verwijst naar de geboorte
van Jezus in de kribbe met rond hem Maria en
Jozef. Ook de drie koningen, herders, dieren en

24

Al die rituelen getuigen van
de ongelofelijke rijkdom van de
christelijke traditie

engelen horen bij deze verhaallijn. Te verwach-
ten valt dan ook dat de kerststal voor de gebrui-
kers symbool staat voor de geboorte van Jezus.
De betekenis die sommige gebruikers tijdens
de interviews aan de kerststal gaven, strookte
echter niet met deze verwachting. Voor som-
mige gezinnen is het vooral belangrijk dat de
kerststal er is of staat, de kerststal als symbool
voor het eigen christelijke gezin uit de kinder-
tijd. Gebeurt dit, dan is op vormelijk niveau het
zetten van de kerststal tijdens het optuigen van
de kerstboom wel een christelijk ritueel, maar
is het dat op betekenisniveau niet meer. Tegelijk
is het perfect mogelijk dat dezelfde kerststal
voor het éne gezinslid wel symbool staat voor
de Heilige Familie, terwijl het dat voor het
andere gezinslid niet
doet. Ook hier is dus
niets wat het lijkt, of
is het noodzakelijk op
zijn minst eerst na te gaan wat een ritueel, dat
in vormelijk opzicht christelijk oogt, voor ver-
schillende deelnemers betekent.

De functionele of doeldimensie vertelt wat
gezinnen met een ritueel willen bereiken of
waartoe ze het ritueel inzetten. Hier gaat het
dus over het ‘waarom’ van de rituele handeling.
In dat licht zijn de christelijke rituelen van
gezinnen die zich sterk als christelijk profileren
interessant. Deze gezinnen zullen bijvoorbeeld
niet zomaar een kerststal gebruiken. In één
gezin mag bijvoorbeeld elk kind om de beurt
een figuur van de kerststal zetten (met als
hoogtepunt het leggen van het kindje Jezus
in zijn kribbe). Elke figuur die wordt gezet, is
de aanleiding om het verhaal van de geboorte
van Jezus te vertellen. De rituele wijze waarop

dit gezin met de kerststal omgaat, moet dus
de christelijke betekenis ervan extra in de verf
te zetten. Hierdoor krijgt het zetten van de
kerststal in de eerste plaats een pedagogische
functie, wordt het een instrument tot
geloofsopvoeding. De nadruk ligt daarbij op de
betekenis van de kerststal en op het doorgeven
van die betekenis. In gezinnen waarbij de
kerststal verwijst naar het eigen christelijke
gezin ligt het doel van dit rituele object elders.
Hier moet de kerststal herinneringen uit de
kindertijd opwekken en de (zo gepercipieerde)
gelukzalige emoties van toen weer levend
maken. De nadruk ligt dus op de emotie en het
oproepen van die emotie.

De laatste dimensie drukt uit op ‘wie’ of
welke gemeenschap het ritueel betrokken
is of welke gemeenschap gevierd wordt.
Vaticaanse documenten over de huiskerk gaan
er vanuit dat in ritueel opzicht verwijzen naar
de christelijke traditie in één adem ook de
betrokkenheid op de katholieke kerk uitdrukt
en realiseert. Ook hier laten de data die ik
verzamelde echter een complexer en gelaagd
beeld zien. De kleine, vaak kerkbetrokken
groep die verbonden was met de parochie
in De Reeshof, paste bijvoorbeeld op grond
van hun ervaringen in de kerk, bepaalde
basisopvattingen van Vaticanum II en de
Liturgische Vernieuwing op hun huisrituelen
toe. Hun huisrituelen moesten verstaanbaar en
herkenbaar zijn voor kinderen, een duidelijke
verwijzing bevatten naar een figuur uit de
christelijke traditie (bij voorkeur God of Jezus)
en positief verbonden zijn met de alledaagse
werkelijkheid waarin men leeft. Verder mochten

ze niet afgeraffeld worden, maar ruimte

HANDELINGEN 2012 | 4

geven voor een subjectieve beleving ervan.
Indien nodig werden daartoe traditionele
gebedsformules aangepast (bijvoorbeeld door
bepaalde moeilijke woorden te vereenvoudigen
en zo het gebed kindvriendelijk te maken). Met
deze keuze slaagden deze gezinnen er ook in
hun christelijke huisrituelen naar de plaatselijke
kerkgemeenschap te doen verwijzen. Deze

kerk ging immers op een gelijkaardige wijze
met liturgie om. In gezinnen die niet meer
nauw betrokken waren op de kerk, liep hun
band met de christelijke traditie echter vooral
via de vaak devotioneel gerichte rituele
tradities van hun familie. Dit verklaart ook
waarom deze gezinnen in hun christelijke
rituelen de emotionele verbondenheid met

de familie centraal zetten (cf. kerststal). Wat
deze handeling op betekenisniveau uitdrukt, is
daaraan ondergeschikt. Christelijke huisrituelen
worden ook niet meer beleefd als een
voorbereiding op de kerkelijke sacramenten.
Eerder gaat de weg andersom. Kerkelijke
sacramenten hebben tot doel kinderen

in te wijden in de christelijk-devotioneel

georiénteerde familietraditie van deze gezinnen.

Rijke diversiteit

In deze bijdrage heb ik trachten aan te tonen
dat vanuit een inductieve benadering het
christelijke ritueel intern gelaagd en complex
is. De eigen aard van het christelijke ritueel

is in die zin nog moeilijk eenduidig te

bepalen. Een ritueel kan op het niveau van de
vormgeving duidelijk christelijk zijn, maar dat
op betekenisniveau niet meer zijn. Dit betekent
dat een enkel ritueel dus mogelijk zowel

christelijk als niet-christelijk is. Tot slot kunnen [>

25



ook de onderliggende functies of doelen en
de gemeenschap van het christelijke ritueel
sterk uiteenlopen (zie voor een gelijkaardige
conclusie McGuire 2008).

Het verlies van eenduidigheid is in grote mate
het gevolg van een verlies aan gezag en macht
van de kerken. Dominante rituele representaties
verloren hun bepalende kracht en hun controle
op het rituele leven. Een grote interne diversiteit
binnen het christelijke ritueel was het resultaat.
Vanuit een deductief perspectief is dit altijd
een slechte zaak. Zij zal deze diversiteit dan ook
enkel in termen van verlies aan particulariteit
kunnen begrijpen.

Zelf zie ik dat anders. De interne diversiteit
die ik in huisrituelen aantrof (zowel tussen
gezinnen, in gezinnen, in één ritueel en soms
zelfs in één rituele uitvoerder), getuigen volgens
mij vooral van de ongelofelijke rijkdom van
de christelijke traditie. Die rijkdom maakt het
mensen mogelijk om op allerlei manieren met
die traditie verbonden te blijven. Christelijke
rituelen verwerpen omdat ze niet stroken met
de dominante rituele representaties ervan,
zal in die zin steeds contraproductief werken.
Volgens mij is het zinvoller om, als theoloog,
de vruchten van de verbeeldende kracht die de
christelijke rituele traditie tot op vandaag bij
mensen opwekt, in al zijn rijkdom te late@

zien.

26

Literatuur

Berendsen, D. (2001). Waarom geloven mensen? De
antropologische basis van geloof. Kampen: Kok.

Boeve, L. (2006). God onderbreekt de geschiedenis:
Theologie in tijden van ommekeer, (Mens en tijd),
Kapellen: Pelckmans.

Haardt, M. de (2006). New urbanisation and the
construction of sacred space (niet uitgegeven
lezing).

Heelas, P. & Woodhead, L.(2004). The Spiritual
Revolution: Why Religion is Giving Way to
Spirituality (Religion and Spirituality in the Modern

World. Oxford: Blackwell Publishing.
Juchtmans, G. (2008). Rituelen thuis: van christelijk

tot basaal sacraal. Een exploratieve studie naar
huisrituelen in de Tilburgse nieuwbouwwijk De
Reeshof. Tilburg/Groningen: Ridderprint.

Knott, K. (2005). The Location of Religion: A Spatial
Analysis. London: Equinox publishing Ltd.

Lefebvre, H. (1974 ). La production de I'espace. Paris:
Anthropos. Dit boek werd (pas) in 1991 in het
Engels vertaald: Id. (1991). The production of space.
Oxford: Basil Blackwell.

Lukken, G. (2003). Rituelen in overvloed. Een kritische
bezinning op plaats en gestalte van het christelijke
ritueel in onze cultuur. Kampen: Gooi & Sticht.

McGuire, M. (2008). Lived Religion. Faith and
Practice in Everyday Life. Oxford: University Press.

Post, P. en anderen. (2002). Rituelen na rampen.
Verkenning van een opkomend repertoire. Kampen:
Kok.

Rooden, P. van (2004). Oral history en het vreemde
sterven van het Nederlandse christendom.
Bijdragen en Mededelingen betreffende de
Geschiedenis der Nederlanden, nr. 119, 521-545.

Saroglou, V. (2011). Believing, bonding, behaving,
and belonging: The big four religious dimensions
and cultural variation. Journal of Cross-Cultural
Psychology, nr. 42, 1320-1340.

Goedroen (dr. G.) Juchtmans is onderzoeker aan het
Research Institute for Work and Society aan de
Katholieke Universiteit Leuven.
goedroen.juchtmans@hiva.leuven.be

COLUMN | TjJEU VAN KNIPPENBERG

Massagepraktijk

lles stroomt, zei Heraclitus. Al jaren verwonder ik me over het

feit dat zulk een eenvoudige zin eeuwenlang blijft doorklinken.

Niet alleen in filosofische traktaten. Uiteenlopende grootheden
hebben de oorspronkelijke woorden panta rhei als hun naam gekozen, een
school, tennisvereniging, zangkoor, naturistencamping, schoonheidssalon,
huisartsenpraktijk en borstvoedingscentrum. Met die naam verwijzen zij

naar hun bijdrage aan het welzijn van mensen. Beweging en verandering
zijn bouwstenen van hun identiteit. Dat is mooi, verrassend en in het geheel
niet saai. Is ‘alles stroomt’ daarom zulk een intrigerende uitspraak? Of ligt de kracht ervan in de
korte en heldere schets van de natuurlijke loop der dingen? Overigens laat niemand de stromende
beweging zomaar haar gang gaan. De beweging van stromen en veranderen moge natuurlijk zijn,
ze ondervindt tegenstand en behoeft een verklaring. Waarom anders zouden menswetenschappers
en theologen in deze aflevering van Handelingen hun scherpe analyses richten op verandering in
godsdienstige uitingen zoals kerkgang, ritueel en verkondiging?

Met Heraclitus staan ze in de stroom van ontwikkeling en signaleren daarin vertragingen en
versnellingen. Intussen zoeken zij een verklaring voor die verandering. Waar kan dat beter dan
bij haar tegendeel? Onze wetenschappers doen dat (hoe zou het ook anders kunnen in de context
van kerk en religie) tegen de achtergrond van bestendigheid. Verandering en bestendigheid staan
tegenover elkaar. Als tegendelen zijn ze belangrijke elementen voor de dynamiek van het leven. Ze
doen meer dan elkaar bestrijden. Ze schurken tegen elkaar aan. Hoe tegengesteld ze ook zijn, ze zijn
complementair.

Het is als met de massagepraktijk die de naam panta rhei draagt. Een blik op Google verraadt
algauw dat een zusterpraktijk het tegendeel van ‘alles stroomt’ als naam heeft gekozen, stabilitas.
Soepel en stabiel. De ene praktijk dient het lichaam in het perspectief van beweging, de andere
in het perspectief van bestendigheid. Zonder elkaar zijn de twee perspectieven invalide, en niet
alleen in de behandeling van het menselijk lichaam. Kijk maar naar de traditie van kunst, kerk
en politiek. Stroming en stremming. Avontuur en veiligheid. Progressief en conservatief. Overal
concurreert de wens tot verandering met de hang naar bestendigheid. Mensen groeperen zich rond
een van de polen en voortdurend bestrijden ze elkaars gelijk. Ze zijn er, stroming én stagnatie.
Zonder het vermoeden van de masserende kracht van deze tegenstellingen, blijven wij onwetend
over de dynamiek van links en rechts, progressief en conservatief. Ze dienen het leven als een
massagepraktijk die soepel maakt en stabiel. <

HANDELINGEN 2012 | 4 27


AMG
Notitie
mooier zo!
dan kan het slotpijltje er wrsch. wel weer bij


ARTIKEL | RANFAR Kouwl)JzER

eloven zonder God
of religieus zolang de

lofzang duurt?
Liturgie bij de Preek van de Leek

‘In de Preek van de Leek zijn gelegenheidsvoorgangers
verantwoordelijk voor een hele dienst, dus inclusief liturgie. De
opzet van het project is immers om te onderzoeken wat het oplevert
als relatieve buitenstaanders zich verhouden tot de Bijbel en tot de
protestantse traditie. Tot die traditie rekenen we ook het format van
een eredienst: de liturgie. De vraag wat er gebeurt wanneer je deze
mensen een orde van dienst laat verzorgen, hoort bij het experiment.
Het is extra spannend dat lang niet alle deelnemers aan de Preek van
de Leek kerkelijk betrokken zijn’

inds 2005 ben ik betrokken bij het en wetenschappers de dominees zijn van deze
Amsterdamse experiment de Preek van tijd. Deze mensen maken opinie, ontmaskeren,
de Leek, een jaarlijkse serie van vijf houden de boel bij elkaar en zeggen hoe het zit.
bijzondere vespers waarin bevlogen bekende Kortom, ze preken.
Nederlanders de kansel beklimmen (zie ook Over het algemeen kunnen ze dat prima
www.preekvandeleek.nl). Initiatiefnemer van zonder kerk en zonder Bijbel, maar hoe zou
het project is Abeltje Hoogenkamp, met wie het zijn als deze dappere en getalenteerde
ik getrouwd ben. Zij vond dat columnisten, mensen zich zouden buigen over de Schrift

cabaretiers, schrijvers, journalisten, kunstenaars  en over de protestantse traditie? Wat zou dat
opbrengen? In de Preek van de Leek wordt een
< Eddy Seesing, ‘Religie nu’ antwoord gezocht op die vraag. In november >

HANDELINGEN 2012 | 4 29




2008 vond de eerste serie plaats. Presentator
Arie Boomsma, schrijfster Naema Tahir,

zanger Jeroen Zijlstra, bestuurder Doekle
Terpstra en columnist Bas Heijne verzorgden
een dienst. Ze kwamen met geweldige,
verrassende, vernieuwende en bij vlagen ook
tenenkrommende preken en liturgieén. Mensen
die nooit een kerk van binnen zien stroomden
toe. Het smaakte naar meer.

Geen affiniteit met het geloof
Inmiddels werken we aan de vijfde editie.
Twintig dappere dominees van deze tijd
voerden al het woord. Bij elkaar bezochten
bijna tienduizend mensen de diensten. De rij
voor de Amsterdamse
Singelkerk staat soms tot
op de Bloemenmarkt.
Geen ander kerkelijk
vernieuwingsproject kreeg zoveel aandacht op
televisie, radio, in kranten en tijdschriften. ‘De
Preek van de Leek blaast de kerk nieuw leven
in), kopte tijdschrift Volzin op 2 maart 2012.

In twintig steden verspreid over het hele land
werd het initiatief met plaatselijke bekendheden
als voorganger-voor-één-dag inmiddels
overgenomen.

Er was tot nu toe meer journalistieke dan
wetenschappelijke belangstelling voor het
experiment. Als er geschreven werd, ging
het vaak over de leken of over de preken.

Dat ligt vanwege de titel van het project ook
erg voor de hand. Die suggereert zelfs dat

het alleen om een overweging zou gaan. Dat
klopt niet. In de Preek van de Leek zijn de
gelegenheidsvoorgangers verantwoordelijk voor
een hele dienst, dus inclusief liturgie. De opzet

Het gaat om de confrontatie
van een leek met de
protestantse traditie

van het project is immers om te onderzoeken
wat het oplevert als relatieve buitenstaanders
zich verhouden tot de Bijbel en tot de
protestantse traditie. Tot die traditie rekenen we
ook het format van een eredienst: de liturgie. De
vraag wat er gebeurt wanneer je deze mensen
een orde van dienst laat verzorgen, hoort bij het
experiment.

Het is extra spannend dat lang niet alle
deelnemers aan de Preek van de Leek kerkelijk
betrokken zijn. Ze worden niet geselecteerd
op affiniteit met het geloof, maar op een
aantoonbare drive om zich met lef in het
publieke debat te mengen; op neiging tot
prekerigheid om het zo te zeggen. Sommigen
van de leken zijn atheist.
Anderen zijn moslim
of noemen zichzelf
aarzelende gelovige. Het
is niet vanzelfsprekend dat zij willen voorgaan
in een gebed of een zegen willen uitspreken.
Omdat het ook niet de bedoeling is dat de Preek
van de Leek een toneelstukje wordt, betekent
dat dat er gezocht wordt naar geloofwaardige
en integere manieren om vorm te geven aan
wat van oudsher in een protestantse kerkdienst
gebeurt. Soms neemt een gedicht de plaats in
van een gebed, soms klinkt een populair lied in
plaats van een psalm. Het bracht weekblad Vrij
Nederland ertoe om te spreken van ‘Geloven
zonder God’ (22 december 2011). Of het
project daadwerkelijk buiten God om gaat, valt
te bezien.

Tien bijbelteksten
Wie meedoet aan de Preek van de Leek beklimt
de kansel niet onvoorbereid. Er is een team

van theologen betrokken bij het project en
iedere leek krijgt een begeleider toegewezen.

In de regel bestaat het begeleidingstraject uit
drie ontmoetingen. In het eerste gesprek gaat
het over het leven en werk van de betrokken
leek. Wat is haar religieuze achtergrond? Waar
maakt hij zich druk over? Wat staat er volgens
haar op het spel in onze tijd? Wat zijn haar
inspiratiebronnen? Meestal draait het in zo'n
gesprek om twee of drie grote thema’s, denk aan
mensenrechten, emancipatie, duurzaamheid of
leiderschap.

De theologische begeleider selecteert op basis
van die thema’s tien bijbelverhalen, die mogelijk
raken aan de interessegebieden van de leek. Het
gaat om voorlopige en associatieve verbanden.
Aan de leek wordt gevraagd om op gevoel één
van die tien verhalen te kiezen als basis voor
de dienst. De bedoeling hiervan is de leek ter
wille te zijn. Je hoeft niet de hele Bijbel door te
bladeren op zoek naar een verhaal, maar je kunt
uit een beperkte lijst kiezen. Deze procedure
zorgt er ook voor dat een leek niet direct grijpt
naar zijn favoriete bijbeltekst waar hij altijd al
een preek over had willen houden. Het risico
daarbij is namelijk dat die preek in gedachten al
lang en breed geschreven is. Wij zijn benieuwd
naar de uitkomst van de confrontatie van de
leek met een bijbeltekst. Wat haalt hij er uit?
Wat valt haar op? Wat heeft hij te zeggen op
grond van deze tekst? De persoonlijke voorkeur
van de theologisch begeleider speelt natuurlijk
mee bij de selectie van teksten. Zo sla ik zelf
wrede en onbegrijpelijke verhalen over en kies
ik vaker voor verhalende teksten dan voor
passages uit de Brieven.

Vé6r de tweede ontmoeting moet er een

HANDELINGEN 2012 | 4

bijbelgedeelte gekozen zijn, want het tweede
gesprek is gewijd aan de exegese. Het gekozen
verhaal wordt zorgvuldig gelezen. Er is ruimte
voor verwijzingen, voor vragen, voor associaties
en voor theologische uitleg. Waar wil dit verhaal
naar toe en waar raakt dit aan onze wereld? In
dit gesprek ontstaat een voorlopige preekschets.
Bij het derde gesprek staat de orde van dienst
centraal. Wat gebeurt er tijdens een kerkdienst?
Hoe is zo'n dienst opgebouwd en hoe wil jjj
dat straks in jouw dienst doen? Wat moet er
gezongen worden? Wat gaan we doen met de
gebeden en waarvoor gaan we collecteren?

Liturgie als format
Ik heb al een paar keer genoemd dat het ons te
doen is om de confrontatie van een leek met
de protestantse traditie. Dat we ons beperken
tot deze stroming heeft te maken met de
achtergrond van de organisatoren. We werken
met een gevarieerd team van theologen van
doopsgezinde, remonstrantse en hervormd/
gereformeerde huize en dat is uitdagend
genoeg. Ik heb het niet onderzocht, maar ik
kan me voorstellen dat het concept binnen
andere kerkelijke stromingen ook ingewikkeld
zou kunnen liggen. Waar het protestantisme
strikt genomen geen geestelijkheid kent, maar
het priesterschap aller gelovigen, is dat elders
natuurlijk anders. Hoe het ook zij, wij gaan uit
van een protestantse eredienst, waarbij ik me
er van bewust ben dat de protestantse traditie
niet bestaat. In de Preek van de Leek wordt
wel een orde van dienst gehanteerd die veel
protestanten in grote lijnen zullen herkennen.
Onder een dienst versta ik in dit verband

een ontmoeting waarin de confrontatie tussen [>



de bijbeltekst en de voorganger zodanig wordt
hernomen, dat de kerkgangers daarvan in
meerdere opzichten deelgenoot worden en
waarvan de preek het centrale onderdeel is.

De omlijsting daarvan — de liturgie — laat zich
beschrijven als ‘gangbare gebruiken en rituelen’,
zoals een theatervoorstelling, lezing of politiek
debat ook rituelen kent (doek gaat op, directeur
kondigt spreker aan, overhandiging bosje
bloemen en applaus). In een kerkdienst speelt
die omlijsting kwantitatief en kwalitatief een
grotere rol. Het zet de toon van de bijeenkomst
en beoogt ertoe bij te dragen dat de kerkgangers
niet slechts publiek, maar deelnemers van

de dienst worden. Muziek speelt daarin een
belangrijke rol. Het is de vooronderstelling van
het project dat de opbouw van een kerkdienst
een eeuwenoud en beproefd recept is en dat,

als het goed is, hart en geest en ziel aan bod
kunnen komen. In de Preek van de Leek
onderzoeken we of dit format ook werkt voor
‘de dominees van deze tijd’. We experimenteren
daarbij met de concrete invulling van de
verschillende rubrieken, waarbij de vraag steeds
is wat de voorganger voor zijn of haar rekening
wil nemen en welke creatieve vormgeving
mogelijk is.

Orde van dienst in vijftien stappen

Wij hebben een hand-out ontwikkeld waarin
die orde van dienst wordt toegelicht en
gepresenteerd als format. Hieronder presenteer
ik de tekst van die hand-out en in het vervolg
van het artikel geef ik bij de verschillende
onderdelen voorbeelden uit de praktijk van vier
jaar de Preek van de Leek.

32

Voor aanvang

De kerk is een half uur tevoren open voor de
kerkgangers. Er wordt een ‘orde van dienst’ —
een spoorboekje van de dienst — uitgereikt en
er wordt muziek gemaakt. Voor de voorganger
begint de dienst in de kerkenraadskamer,

waar koffie is en tijd om de laatste dingen
door te nemen. De organisatie is daar ook. De
begeleider van de gastvoorganger vraagt in een
gebed om een zegen voor de bijeenkomst.

Welkom en hand

Bij het begin van de dienst lopen voorganger en
organisatie in een rij de kerk binnen en nemen
plaats in de ‘kerkenraadsbank’, die vastzit aan
de preekstoel. Ilemand van de organisatie heet
iedereen welkom vanachter het katheder en
geeft de predikant dan een hand.

Psalm

Kerkdiensten beginnen bijna altijd met muziek
— het liefst iets wat meegezongen kan worden
door de gemeente. Dat kan uit de kerkelijke
traditie komen (een psalm of een lied), maar
het kan ook iets heel anders zijn. Doel is om

de hoorders bij het gebeuren te betrekken. Zelf
zingen (zeker als je gaat staan) is iets anders dan
naar iemand luisteren. Het thema van het lied is
simpel gezegd: we zijn blij dat we er zijn en we
verheugen ons op wat komt.

Bemoediging en groet

Bemoediging en groet vormen de eerste
woorden van de predikant. De bemoediging
is traditioneel een ultrakorte samenvatting
van het geloof van de gemeente/waar je het
allemaal vandaan haalt. De groet kan met

traditionele of eigentijdse woorden. ‘Genade zij
u en vrede’ / ‘Salaam alaikum’ of: ‘Allemaal van
harte welkom’. In de Preek van de Leek wordt
dit moment vaak aangewend om een kort
persoonlijk statement af te leggen. In de trant
van: ‘ik sta hier wat onwennig want ik kom uit
een andere traditie, maar dit en dat hoop ik van
deze bijeenkomst’.

Kyrie

Kyrié betekent ‘heer’ en het verwijst naar de
uitroep kyrié eleison: ‘heer, ontferm u’. Nog

aan het begin van de dienst is dit het moment
waarop wordt uitgesproken wat niet goed is in
de wereld, in de gemeenschap en in onszelf. Dat
kan heel actueel zijn, het kan te maken hebben
met het thema van de dienst, of met iets dat

je op het spoor bent. Vaak wordt een drieslag
gevolgd waarbij je van groot en algemeen (‘we
denken aan alle slachtoffers bij de aanslag in
...”) tot dichterbij (‘ook in onze stad bestaat
haat en nijd, namelijk ...”) tot persoonlijk

gaat (‘ook wijzelf ...”). In een kyrié¢ worden
geen oplossingen aangedragen, maar dingen
benoemd. Alles wat er mis is wordt samengevat
en ‘opgedragen’. Dat laatste kan op verschillende
manieren: gesproken, gezongen of uitgebeeld.

Gloria

De overgang van kyrié naar gloria is een
wonderlijke overgang in een kerkdienst. Het

is een ‘en toch!” Van ‘dit is er allemaal mis’

naar ‘hoeral’. Het liefst in een liedje of iets
ander vrolijks. ‘Lang zal ie leven in de gloria,
hieperdepiep hoera’ is letterlijk een algemeen
bekend glorialied. Het kan gezongen worden
door iedereen of er kan naar geluisterd worden.

Het refereert aan het geloof of de hoop dat de
ellende niet het laatste woord heeft — en het lijkt
op de diepe zucht na een huilbui of wanneer je
een verhaal verteld hebt dat je hoog zat.

Lezing

De bijbeltekst wordt voorgelezen. Dat kan de
predikant doen, maar het kan ook door iemand
anders gedaan worden.

Muziek of lied

Dit kan bij wijze van kort intermezzo zijn, het
kan ook een lied zijn dat het thema van de
lezing of het verhaal nog eens herhaalt.

Preek

De preek wordt gehouden vanaf de kansel en
duurt 15 tot 20 minuten. De preektekst wordt
niet afgedrukt in de orde van dienst. Een preek

lijkt op een lezing, maar is toch niet helemaal
hetzelfde.

Muziek

Na de preek past meditatieve muziek. Dat
kan klassiek zijn, populair, of gezongen

door de gemeente. Het is niet te lang, maar
biedt de gelegenheid om nog eens op het
gezegde te kauwen. Muziek in de kerk is geen
miniconcertje, het is dienstbaar aan wat er
gezegd is.

Dankbede

De dankbede is het omgekeerde van het
kyriégebed. Er is niet alleen veel mis, er is

ook veel goed. In het dankgebed wordt het
goede, dat waar je blij mee bent opgespoord en
benoemd. Zoiets is ook een oefening: sta ook >

33



maar eens stil bij wat er allemaal is. De thema’s
kunnen opnieuw ontleend zijn aan concrete
gebeurtenissen in de week; aan de thema’s

van de dienst; aan het persoonlijke leven van
de voorganger. In een traditionele kerkdienst
wordt de dank geadresseerd, wordt God
bedankt. Dat is in de Preek van de Leek niet
nodig. Wie de gever is, kan impliciet blijven.

Voorbede

In de voorbede wordt gevraagd om concrete
actie van Hogerhand of er worden menselijke
problemen onder de aandacht van de hemel
gebracht. In kerken gebeurt dat vaak heel
expliciet: ‘Heer, wilt u meneer X. bijstaan die
morgen geopereerd wordt en wilt u de artsen
leiden et cetera’ Zo'n invulling kan botsen met
een seculier wereldbeeld en we vragen niet dat
te ontkennen. De kracht van de voorbede is
het hart onder de riem voor mensen die dat
kunnen gebruiken en de erkenning dat niet alle
problemen door ons kunnen worden opgelost.
Die elementen kunnen meegenomen worden
(specifieke mensen noemen en het verlangen
dat daar iets in gebeurt zonder onszelf daar als
actor/oplosser aan te verbinden).

Collecte

In een kerkdienst wordt gecollecteerd voor een
goed doel. In dit geval door de predikant te
bedenken en eventueel toe te lichten. Tijdens de
collecte is er muziek en er mag gepraat worden.

Slotlied

Zelf zingen, liefst staand, is het besluit van een
kerkdienst. Het lied kan opnieuw uit kerkelijke
of uit seculiere bron komen (of een mengeling

34

daarvan zijn). In het ideale geval komen in het
lied wat thema’s uit de dienst terug.

Wegzending en zegen

‘Het ga jullie goed en kom veilig thuis!’, is een
alledaagse zegenspreuk. ‘Moge het u aan niets
ontbreken’. Na de zegen geeft de predikant

een hand aan de ouderling van dienst en

loopt achter hem aan de kerkzaal uit. Het is
gebruikelijk dat de kerkgangers de voorganger
de hand schudden en bedanken/iets terug
zeggen. Ondertussen zijn er drankjes en kunnen

mensen elkaar ontmoeten.

Reflecties en ervaringen

Sinds schrijfster Naema Tahir de vraag stelde:
‘Wat draag je tijdens een kerkdienst?’, hebben
we aan ‘voor aanvang nog een zin toegevoegd:
draag kleding die je ook zou kiezen voor een
lezing of een debat. Interessant: ik herken

de vraag naar kleding als een liturgische
vraag, maar ik realiseer me dat ik geen enkele
theologische reden zou kunnen bedenken
waarom een avondjurk of een korte broek
minder geschikt is om in voor te gaan, behalve
dat wij dat nu eenmaal niet doen. Gepaste
burgerkledij — af te lezen aan wat bij culturele
bijeenkomsten gedragen wordt — is kennelijk
ons referentiepunt.

Het consistoriegebed is bij de Preek van de
Leek het begin van een dienst. De predikant/
begeleider neemt de rol van ‘ouderling van
dienst’ op zich en vraagt in een gebed om een
zegen over de bijeenkomst. We werken met een
divers samengesteld team en de invulling van
dit onderdeel verschilt van dienst tot dienst. Het

consistoriegebed is een bijzonder en breekbaar

moment. Het moment wordt vrijwel altijd
gewaardeerd door de leek en het is een mooi
moment om iets van de eigen spiritualiteit
voor te leven. Predikant en Trouw-redacteur
Lodewijk Dros kiest graag voor een liedtekst
van Huub van der Lubbe van De Dijk (‘Laat
het vanavond gebeuren. Laat het vanavond zo
zijn’), die zowel seculier als religieus opgevat
kan worden. Maar het komt ook voor dat het
consistoriegebed een volkomen kerkelijke klank
heeft. Er is wel eens gekozen voor een gebed uit
het Dienstboek of voor een spontaan gebed.

Kerkelijke muziek

Wie kerkelijk meelevend is, realiseert zich
nauwelijks hoe drempelverhogend kerkelijke
muziek kan zijn. Bas Heijne was de eerste leek
die kerkelijke liederen categorisch afwees.

‘Je kan wel mooi praten over mensen erbij
betrekken, maar als zo’n orgel begint sta ik

al buiten. De keuze van de muziek is altijd
een belangrijk gespreksthema. Leken die een
christelijke opvoeding gehad hebben, kennen
meestal wel liederen uit het kerkelijk repertoire.
Eberhard van der Laan, de burgemeester van
Amsterdam, liet “Vaste rots van mijn behoud’
zingen. Hij noemde dat het lied van zijn
vader. Bestuurder Alexander Rinnooy Kan
koos voor liederen van Huub Oosterhuis:
‘Dat is nog uit mijn studententijd.” Maar bij
mensen zonder kerkelijke achtergrond ligt
het lastiger. Kerkelijke liederen roepen soms
meer vervreemding op dan ingewikkelde
bijbelpassages of theologische leerstukken.
Muziek zet de toon. Een goed compromis
vonden we in gospelmuziek. Het gaat er
tekstueel soms stevig aan toe, maar omdat het

HANDELINGEN 2012 | 4

in het Engels is en ook bekend is uit een andere
context werkt een lied als ‘Amazing grace’ veel
minder vervreemdend.

In welke traditie sta je?

Dat het in ‘bemoediging en groet’ zou gaan
om de vraag in welke traditie je staat, is een
vrije interpretatie onzerzijds. Of dat de hele
lading dekt, weet ik niet. Het is wel de vraag
die bij aanvang van een dienst beantwoord
moet worden. Leken hebben behoefte aan
enige zelfverklaring: wat sta ik hier te doen en
waarom ga ik dat doen, en bezoekers zitten
ook op het puntje van hun stoel. Het maakt
natuurlijk uit dat het hier om bekende mensen
gaat. Van hen wil je graag dingen weten. Het
maakt ook nogal uit dat deze leken eenmalig
voorgaan. Je kunt moeilijk iedere week gaan
vertellen wat je achtergrond is. Een persoonlijke
positionering biedt wel raakvlakken en
identificatiemogelijkheden.

Bidden

Het kyrié is het eerste gebedsmoment in de
dienst: je zou verwachten dat hier de wegen
scheiden, maar dat is eigenlijk niet het geval.
Het kyriégebed wordt goed begrepen. Het komt
misschien door onze voorselectie: wij nodigen
mensen uit die opvallen door hun persoonlijke
moed en drive om zich in het publieke debat

te mengen. Dit zijn mensen die ergens iets van
vinden, die zich opwinden, die problemen
benoemen. In sommige gevallen zijn het zonder
meer eigentijdse profeten. Een kyriégebed past
goed bij zulke mensen. Het ‘opdragen’ gebeurt
soms impliciet, gewoon door een vorm van

geladen spreken, maar het komt ook regelmatig [>

35



voor dat voor de uitroep kyrié eleison gekozen
wordt. Verrassend genoeg levert het gloria

vaak wel een probleem op. Alweer muziek?
Opnieuw: muziek ligt gevoelig, zeker heilige
muziek. ‘Halleluja’ of ‘Gloria’ klinkt al snel
extreem gelovig. Soms werd in de Preek van de
Leek gekozen voor een gospellied, één keer voor
‘Gloria in excelsis deo’. Met het eerste loop je
het risico dat kerkgangers toeschouwers worden
bij een uitbundig lied, bij het tweede dat het
wat melig kan klinken. Waar het kyriégebed
aansluit bij een gedeeld levensgevoel (er is veel
mis), geldt dat niet voor het gloria. Wat is dan
nu opeens de reden voor zoveel vrolijkheid?
Deze vreugde refereert aan een geloof dat niet
iedereen deelt. De vrolijkheid moet dan uit het
lied zelf komen — en dat is inderdaad een beetje
veel gevraagd aan zo'n lied.

Schriftlezing en preek

We dringen er niet bijzonder op aan, maar veel
leken maken bij dit onderdeel gebruik van de
mogelijkheid om iemand anders bij de dienst te
betrekken. Vaak gaat het dan om persoonlijke
kennissen — of om andere bekende mensen. Zo
nodigde Tweede Kamerlid Jeroen Dijsselbloem
zijn fractiegenoot John Leerdam uit. De bege-
leider bepaalt welke vertaling er wordt gelezen.
In het begin hebben we nog wel eens geéxpe-
rimenteerd met het voorleggen van verschil-
lende opties, maar daar deden we de leken geen
plezier mee. Criteria zijn aansluiting van de
vertaling bij de belangrijkste onderdelen van de
preek en verstaanbaarheid. In dit artikel beperk
ik me tot liturgische opmerkingen en ga ik niet
in op de inhoud van de preken. Wie dat wil kan
ze nalezen op de website van het project (www.

36

preekvandeleek.nl). Nog een terzijde over het
gebruik van de preekstoel. De Singelkerk heeft
een indrukwekkend katheder en daarachter een
klassieke preekstoel. Voor de zichtbaarheid van
de voorganger, zeker vanaf de balkons, is het
gebruik van een preekstoel aan te bevelen, maar
sommige leken verliezen daarboven iets van
hun spontaniteit of ervaren de preekstoel als
een heilige plek, waar ze liever niet gaan staan.

Danken

Er zijn niet veel momenten in het gewone

leven waarop dankbaarheid uitgedrukt

wordt — en zeker niet als het gaat om gewone
dingen, zaken die ons zomaar toevallen. In de
Preek van de Leek is het dankgebed vaak een
uniek moment. Politicus Jeroen Dijsselbloem
benoemde waar hij dankbaar voor was,

dingen die goed gaan. Een aanwezige politiek
verslaggever verzuchtte: ‘Zoiets heb ik nog nooit
van een politicus gehoord.” Cabaretier Paulien
Cornelisse verzorgde een bijzondere voorbede.
In de inleiding op het gebed zei ze: Tk doe dit
eigenlijk nooit, maar wat ik wel vaak doe is aan
iemand denken — en dat zeg ik dan ook: ik zal
aan je denken. Ik verbeeld me dat deze dingen
eigenlijk heel dicht tegen elkaar aanliggen.
Laten wij dus bidden of denken aan ...’ waarna
een indrukwekkende lijst volgde.

Het goede doel

De leken kiezen zelf waarvoor gecollecteerd
wordt. Bijna altijd hebben de leken een
persoonlijke verbinding met het collectedoel —
meestal is er ook een link met het onderwerp
van de dienst. Zo wilde Arie Boomsma dat

er gecollecteerd werd voor een Marokkaans

buurtproject in Bos en Lommer. Hij had

de betrokken vrijwilligers uitgenodigd voor
zijn dienst. Leken ervaren de mogelijkheid
om het doel te bepalen als een bijzondere
verantwoordelijkheid. Ze denken er goed over
na en ervaren het als iets ‘wat ze terugkrijgen
voor hun inspanningen’. De betrokkenheid
onder kerkgangers bij het goede doel wordt er
ook door vergroot.

Slotlied en zegen

De Ierse reiszegen is een afsluitende spreuk
waar vaak op teruggegrepen wordt. Zo aan het
einde van de dienst is het kennelijk passend
om nog wat geladen woorden te spreken, maar
er wordt ook wel eens
gekozen voor een
seculiere variant. Als
slotlied zongen we in de
dienst van Naema Tahir ‘Morning has broken’.
Oorspronkelijk een kerklied werd het bekend
door Cat Stevens. Eberhard van der Laan liet
‘D’Internationale’ zingen en cabaretier Erik
van Muiswinkel koos voor het Beatles-lied

‘Let it be’. In deze gevallen werd er met groot
enthousiasme meegezongen, maar kregen de
liederen bovendien als vanzelf een ‘gelovige’
lading. Wat blijkt: het gaat eigenlijk niet zozeer
om het oorspronkelijke karakter van een tekst
of van een lied. De setting van een kerkdienst,
het moment in de dienst, zorgt ervoor dat
teksten of liederen die volkomen seculier
kunnen zijn, opgeheven worden en dienstbaar
blijken te zijn aan de verkondiging. Dat lijkt me
een mooie definitie van liturgie.

HANDELINGEN 2012 | 4

Wie zijn wij om het onderscheid
tussen gelovig en ongelovig
te bepalen?

De lofzang gaat door

Direct na de zegen wordt er wijn en sap de
kerk binnengebracht. Abeltje Hoogenkamp
noemde dat in een interview ‘onze variant op
het avondmaal’. Dat is niet helemaal onzinnig.
Toen het project net begonnen was, serveerden
we na afloop van de dienst koffie en thee.
Helemaal gemodelleerd naar de ochtenddienst.
RTL 4-nieuwslezeres Suzanne Bosman vond
dat raar. Waarom geen wijn, daar is het toch
een normaal tijdstip voor? We hebben haar
suggestie overgenomen en zijn daar blij mee.
We willen graag dat mensen blijven om na

te praten en elkaar te ontmoeten en door in

de kerkzaal drankjes uit te delen, maak je dat
aantrekkelijk. Zwaarder
aangezet: de Preek van
de Leek gaat over het
relativeren van grenzen
tussen binnen- en buitenkerkelijk, tussen
eredienst en het gewone leven.

Ooit begonnen we vanuit dit uitgangspunt:
wie zijn wij om het onderscheid tussen gelovig
en ongelovig te bepalen? Zullen we dat niet
gewoon aan Boven overlaten? Of zoals we het in
onze opleiding meekregen: je hoeft niet gelovig
te zijn om de Bijbel te lezen en uit te leggen — al
kunnen we natuurlijk niet garanderen dat je het
niet zult worden. Is het met liturgie niet net zo?
Wie zijn wij om aan te geven waar dat begint en
eindigt ... <

Ranfar Kouwijzer is studentenpredikant in Amsterdam
en mede-initiatiefnemer van de Preek van de Leek.
ranfar@live.nl

37



REFLECTIE | MARIEKE DEN BRABER

Met het evangelie de

straat op

Reflectie op The Passion

Kun je het bijbelse verhaal van Pasen wel zo modern vertalen? Dat

was de hamvraag van velen bij The Passion. Vorig jaar werd dit spek-

takel uitgevoerd in Gouda, dit jaar in Rotterdam. Beide keren live
uitgezonden op de televisie, bekeken door 1 tot 1,7 miljoen kijkers.
Het meeste commentaar ging er over of de Bijbel wel op deze wijze
voor het voetlicht gebracht moet worden. Alle reden om dus eens te
kijken hoe die Bijbel bij The Passion dan ter sprake komt.

asen gaat over eieren, paashazen

en meubelboulevards. Het is een

cliché, maar, zoals de meeste clichés,
waar. Althans, voor het grootste deel van de
Nederlandse bevolking. Ruim tachtig procent
van de jongeren weet niet dat Pasen het feest
van de opstanding van Christus is. En evenmin
hebben ze een idee van het verhaal van Jezus’
leven en lijden dat daaraan vooraf is gegaan.
En dat terwijl dit verhaal de kern is van het
christelijk geloof.

Wanneer je dat als christelijke organisatie of
kerk aan het hart gaat kun je allerlei manieren
bedenken om het verhaal bij jongeren en
anderen bekend te maken. De Evangelische
Omroep, RKK, Protestantse Kerk in Nederland,

38

de Rooms-Katholieke Kerk en het Nederlands
Bijbelgenootschap kozen voor The Passion
om het verhaal te vertellen. Buiten de muren
van de kerk, zonder kerkse taal of liederen en
geen heren of dames in liturgische kledij. In
plaats daarvan moderne muziek, op een groot
podium in de stad, met bekende en soms niet
eens gelovige artiesten die het paasverhaal
vertolken.

Het idee

Het idee komt oorspronkelijk uit Groot-
Brittannié, waar in 2006 The Passion met
veel succes werd opgevoerd in Manchester.
Voor Nederland werd het concept drastisch
aangepast, maar de basis bleef gelijk. De

laatste dagen van Jezus’ leven worden verteld,
verbeeld en gezongen door bekende zangers

en acteurs in hun gewone kleren. Alles is
gesitueerd op herkenbare plekken in de stad,

en op zo'n manier dat het zo veel mogelijk

lijkt op het gewone leven. De liederen zijn
bekende popsongs. De Goudse Passion werd

op Nederland 3 uitgezonden, en dus pasten de
artiesten en liederen die gekozen werden bij de
kijker van die zender: meestal tussen de 15-35
jaar oud. De Rotterdamse versie werd op de veel
bredere zender Nederland 1 uitgezonden. Dat
maakte dat de artiesten en de liederen pasten bij
een veel breder publiek: iedereen vanaf 6 jaar.
Waar de Goudse versie vanwege het profiel van
Nederland 3 juist geen André Hazes had, zong
Judas dit jaar in Rotterdam ‘Bloed, zweet en
tranen’ van deze Amsterdamse zanger.

Evangeliénharmonie

De Bijbel heeft vier evangelién die elk op eigen
wijze het verhaal van het leven, lijden, sterven
en opstaan van Jezus vertellen. De makers van
The Passion hebben, net als de vroegere makers
van evangeliénharmonién en hedendaagse
kinderbijbelauteurs, hier een keuze uit gemaakt
en verschillende evangelién gecombineerd. Alle
teksten die door Jezus en zijn vrienden worden
gesproken, zijn op bijbelteksten gebaseerd

(uit de nog te verschijnen Bijbel in Gewone
Taal van het Nederlands Bijbelgenootschap).
Het evangelie van Marcus is de leidraad
geweest. Dit evangelie is ook afgedrukt in het
programmaboekje dat alle aanwezigen op het
plein in Rotterdam kregen. Op de website van
The Passion staat het uitgebreidere Mattelis-

HANDELINGEN 2012 | 4

evangelie, dat ook gebruikt is. Maar in zowel
het Marcus- als het Matteiis-evangelie zwijgen
de gekruisigden die naast Jezus hangen. Zij
spreken wel in het evangelie naar Lucas, en
daarvandaan komt dan ook de tekst die de
gevangenen in het busje (Gouda) en op de boot
(Rotterdam) spraken: ‘Zoudt u aan mij willen
denken wanneer u koning van de hemel bent?’
(Lucas 23:42).

Gecondenseerd

In de kerk hebben we heel wat diensten nodig
om alle indrukwekkende bijbelgedeelten van de
laatste dagen van Jezus met elkaar door te lezen
en te vieren. The Passion heeft hier maar een
ruim uur voor ter beschikking. Daarom is er
voor gekozen alleen de grote lijn van het verhaal
te vertellen. Er zijn scénes die helemaal niet aan
bod komen, bijvoorbeeld het afslaan van het
oor, de rechtsgang ten huize van Kajafas, het
dobbelen om Jezus’ kleren en de ontdekking
van het lege graf. Stuk voor stuk elementen
waar wat voor te zeggen zou zijn geweest om

ze wel in The Passion op te nemen. En aan de
andere kant is daar Maria die in The Passion
een veel prominentere rol krijgt bij Jezus’ laatste
dagen dan in elk van de evangelién. Ze is de
moeder die haar liefde en zorg naar haar zoon
Jezus uitspreekt door de liederen die ze zingt.
Hiermee geven de makers van The Passion een
interpretatie van Maria, welke verwijst naar
Johannes 19:25, waar Maria bij het kruis staat.
Maria is in The Passion ook een moeder die
lijdt om haar zoon, en zo is er een verbinding

met de profetie van Simeon in Lucas 2:34-35.

Maria is naast Jezus de belangrijkste persoon [>

39



 Zork e i ol dir kom j je me tegm
Fluister mijn naam,
en ik kom er aan.

i ¥
s ? o
"‘hﬂ“\m ‘




in de hervertelling in The Passion. Dat is anders
dan in de evangelién, waar in de lijdensgeschie-
denis de discipelen een prominentere rol heb-
ben. Uiteraard zijn deze vrienden van Jezus in
The Passion ook aanwezig, maar op een andere
manier. De figuren Judas en Petrus spelen hun
eigen rol, maar altijd naast Jezus. Wat van alle
drie getoond wordt is vooral de menselijke
kant. Zeker Judas en Petrus worden neergezet
als mensen met wie de kijkers zich makkelijk
zouden kunnen identificeren. Charly Luske, die
dit jaar de rol van Judas vertolkte, verwoordde
dit treffend toen hij zei Judas te willen laten
zien als een mens bij wie, net als bij ieder mens,
de slechtere kant naar boven kan komen. Bij
Petrus ligt het accent op zijn ‘grote mond —
kleine hart’ en zijn volkse karakter, iemand die
altijd wel een woordje klaar heeft. In de afge-
lopen Passion werd ook de andere kant van dit
populaire gedrag getekend, door Frans Bauer
in de rol van Petrus op een verlaten parkeerter-
rein te laten dwalen. Op deze manier was ook
Petrus heel herkenbaar voor kijkers. Tegelijk

is de andere kant van Petrus, die in de Bijbel
grote aandacht krijgt, namelijk het belijden
van Jezus door Petrus, niet duidelijk benoemd.
Petrus had, als karakter waarmee de kijker zich
makkelijker kan identificeren, de brug naar het
erkennen van Jezus als Heer voor de kijker aan-
nemelijker kunnen maken.

Taal van de muziek

De liederen dragen uiteindelijk The Passion.
Uitgangspunt voor de keuze van de liederen
zijn steeds de gevoelens van de hoofdpersonen
(Judas, Petrus, Jezus, Pilatus, Maria) en de
boodschap die hun handeling, aanwezigheid

of uitspraak op dat bepaalde moment in het
verhaal heeft. Er is voor gekozen om bestaande
liederen uit de populaire cultuur te gebruiken.
Juist omdat die herkend worden. En door ze in
de context van The Passion te plaatsen, kunnen
ze een hele nieuwe lading krijgen. Ze zijn ook
de trekker van The Passion: mensen komen
voor een artiest of een bepaald liedje. Het idee
van The Passion is dat als men dit liedje in de
context van het evenement gehoord heeft, en
later nog eens beluistert, men dan terugdenkt

aan de context waarin het in The Passion klonk.

Een van de liederen in The Passion van dit
jaar was ‘Wat is mijn hart’ van Marco Borsato.
Dit zingen Judas (Charly Luske) en Jezus
(Danny de Munk) direct nadat Judas Jezus met
een kus heeft bekendgemaakt aan de arrestatie-
macht.

(Jezus:) Verraad mij niet, verlaat mij niet
En geef je niet over, maar vecht voor mij

(Judas:) Koud kan de nacht zijn, en de dag
zonder kleur

(Jezus:) Leeg is mijn leven zonder jou

(Judas:) Dus neem niet af, wat je mij gaf
(Jezus:) Heb me lief, alsjeblieft, verlaat me niet

De pijn van Judas en Jezus is van hun gezichten
te lezen als ze elkaar dit toezingen. Ze verliezen
elkaar, en zijn beiden tot in het diepst van hun
hart geraakt door de ander. Dit stralen Luske en
De Munk in hun mimiek duidelijk uit, en het
wordt onderstreept door de ijle begeleiding van
de muziek. Maar klopt dit ook met het beeld
dat we van Jezus en Judas uit de evangelién
krijgen? In geen van de evangelién gaat Jezus

op het moment van verraad in de Hof van
Getsemane op deze wijze met Judas in gesprek.
Wel delen de evangelién met elkaar een voorval
waarin de discipelen in opstand komen tegen de
gevangennemers en Jezus hen een halt toeroept.
Zijn strijd moet niet met zwaarden gevoerd of
belemmerd worden. Zijn strijd moet ten dode
toe gestreden worden. De invulling van de
dialoog tussen Judas en Jezus op dit moment in
The Passion is een koppeling met Judas’ latere
gevoelen over zijn daad, die hem bracht tot
zijn eigen dood. Het gekozen lied van Borsato
laat hem die pijn naar Jezus toe uitspreken, en
richt dat wat Jezus in het evangelie tegen alle
discipelen en niemand in het bijzonder zegt, nu
naar de enkele persoon van Judas. Het verhaal
wordt zo nog kleiner gemaakt en daardoor nog
beter in te voelen voor de kijker. Want op de een
of andere manier moet aan de kijker worden
overgebracht hoeveel Jezus om mensen gaf. En
dit lied is daar een vertaling van.

Het mooiste voorbeeld van hoe muziek
de boodschap van het paasverhaal kan
overbrengen is het slotlied van The Passion.
In 2011 was dat ‘Geef mij je angst’ van Guus
Meeuwis. In 2012 zong Danny de Munk vanaf
de top van de Erasmusbrug ‘Afscheid nemen
bestaat niet’ van Marco Borsato. Een fragment:

Kom als de wind die je voelt en de regen
Volg wat je doet als het licht van de maan
Zoek me in alles dan kom je me tegen
Fluister mijn naam,

En ik kom eraan

Zie, wat onzichtbaar is
Wat je gelooft is waar

HANDELINGEN 2012 | 4

Open je ogen maar

En, dan zal ik bij je zijn
Alles wat jij moet doen

Is mij op m’n woord geloven

Het lied vertelt niet letterlijk van de opstanding.
Die is zo tegengesteld aan wat de wereld
verwacht, dat ook Paulus daar al heel wat
woorden voor nodig had om duidelijk te maken
wat er nu eigenlijk gebeurd is (1 Korintiérs

2). The Passion kiest ervoor om niet te preken
over wat er in de evangelién gebeurt, maar om
alleen op een nieuwe wijze te vertellen wat daar
beschreven staat. Daarbij wordt een vertaalslag
gemaakt naar het gevoelsniveau van de kijker.
De opstanding wordt dus uiterst kort benoemd
door de verteller op het podium en vervolgens
wordt de betekenis van de opstanding op het
gevoelsniveau bezongen met ‘Afscheid nemen
bestaat niet) over Jezus die je niet ziet, maar er

wel is, en overal aanwezig is.

Kan het?

De vraag aan het begin van dit artikel, of

het nu kan: zo'n vermodernisering van het
paasverhaal, is nog niet beantwoord. Ik heb
laten zien dat de makers van The Passion op
een zorgvuldige manier met het paasverhaal
zijn omgegaan en in de tekst- en liedkeuze
geprobeerd hebben zo trouw mogelijk te zijn
aan de bijbeltekst en aan de boodschap van de
Bijbel. Dit is gedaan op een manier die veel weg
heeft van de manier die Jezus zelf koos als hij
mensen zijn boodschap vertelde. Hij koos een
situatie die men kende (een priester op weg
naar Jeruzalem, een buitenlander op een ezeltje
met wie niemand wat te maken wil hebben)

43

>



en legde door die situatie uit waar het hem om
ging. Hij deed dit vrijwel altijd op straat, en
gebruikte de taal van zijn tijd.

Op geen enkele manier wil ik de makers van
The Passion vergelijken met Jezus zelf. Maar ze
zijn wel in zijn voetsporen getreden door een
manier te zoeken om de boodschap van Jezus’
verhaal op straat te brengen, in hedendaagse
taal en in hedendaagse situaties. Daarbij
proberen ze het bijzondere van het paasverhaal,
en de eigenheid ervan te laten staan. The
Passion is heel bewust geen spiegelverhaal,
maar een eigentijdse hervertelling van dat
eeuwenoude paasverhaal. De accenten die
gelegd worden, zijn zo gekozen dat het verhaal
herkenbaar wordt voor de hedendaagse kijker.
Dit wordt gedaan door te kiezen voor een
alledaagse enscenering en door de emoties van
de karakters uit te lichten, waardoor de kijker
zich mogelijk op dat niveau kan identificeren.
Het verhaal speelde zich in Jezus’ tijd immers
ook gewoon op straat, en in bekende situaties
af. The Passion is een voor deze tijd passende
hermeneutische vertaling van het paasverhaal,
waarmee 1,7 miljoen mensen hebben kunnen
ervaren dat dit verhaal nog zeker van en voor
deze tijd is. <

The Passion is te zien op
www.uitzendinggemist.nl en via
www.thepassion.nl.

Marieke (dr. ML.E.].) den Braber is predikant en
oudtestamentica. Vanuit de Dienstenorganisatie
van de Protestantse Kerk was ze als projectleider
betrokken bij The Passion Gouda en The Passion
Rotterdam. mejdenbraber@gmail.com

44

REFLECTIE | MIRELLA KLomP

Moderne liturgie,
stadsmarketing of
heiligschennis?

The Passion vanuit cultureel-
antropologisch perspectief

‘Het is half negen op Witte Donderdag, drie dagen voor Pasen.
Welkom in Rotterdam!) zegt verteller Philip Freriks vanaf het podium
tegen de ongeveer 15.000 mensen die zich verzameld hebben op het
Willemsplein en de Erasmusbrug, en meer dan anderhalf miljoen
mensen die kijken op Nederland 1 en via internet. ‘Vanavond is
Rotterdam het decor van The Passion. Het verhaal van de laatste uren
van het leven van Jezus Christus. Verteld in woorden, beelden en de
bekendste Nederlandse popnummers.’

et deze woorden begon op Witte

Donderdag 2012 in Rotterdam

(en met soortgelijke woorden in
2011 in Gouda) een spectaculair evenement:
het lijdensverhaal van Jezus in een nieuwe,
moderne vorm, uitgevoerd op het stadsplein.
Bekende artiesten zongen Nederlandstalige hits,
die waren ingebed in een nieuwe context — het
frame van een bijbels verhaal. Dat een muzikale
uitvoering van het eeuwenoude verhaal over

HANDELINGEN 2012 | 4

het lijden en sterven van Jezus zo veel mensen
en zo veel media-aandacht trok, is uniek.
Maar wat was dit nu eigenlijk voor evens? Een
alternatieve viering van Witte Donderdag? Een
openluchtconcert? Een geslaagd voorbeeld
van stadspromotie? In wat volgt zal ik laten
zien dat The Passion in een lange traditie van
passie-uitvoeringen staat. In deze hedendaagse
performance werd het passieverhaal met
nieuwe middelen geactualiseerd. Dat leverde

45

>



diverse, meerduidige en soms conflicterende
betekenissen op. The Passion is dus een
complex en — gezien vanuit de perspectieven
van ritual studies, performance studies en
ethnomusicologie — een bijzonder interessant
fenomeen.

Van kerk via concertzaal naar
splein

De uitvoering van The Passion staat in
een lange christelijke traditie; muzikale
uitvoeringen van het lijdensverhaal zijn er
zeker al sinds de vierde eeuw. De pelgrim
Egeria meldt in haar reisverslag in het jaar 381
dat in de Goede Week in Jeruzalem de lezing
van de Passie een belangrijke plaats heeft in
de liturgie. Het geintoneerd reciteren van de
Passie ontwikkelde zich tot recitatief, waarbij
er gaandeweg muzikale rollen ontstonden
(van verteller, van Christus en het volk) die
bekleed werden door verschillende personen.
Met de komst van de meerstemmige muziek
verschijnen er meerstemmige passiecomposities
en later ontstaat het passie-oratorium:
een groot koorwerk dat bestaat uit nieuw
gecomponeerde recitatieven, ingevoegde
koralen en aria’s op niet-bijbelse teksten.

Als muzikale vorm heeft de Passie zich dus
voortdurend ontwikkeld.

Ook de betekenis van de passieperformance
en het passieverhaal is in de loop der eeuwen
veranderlijk en dus dynamisch gebleken:
in de tijd van Egeria was de rituele praktijk
bedoeld als memoria (herinnering) — om het
lijden en sterven van Christus in herinnering
te brengen — en men participeerde daarin met
grote betrokkenheid. Dat accent verschoof

HANDELINGEN 2012 | 4

naar contemplatio (plechtige viering en
verkondiging), vervolgens naar compassio
(mee-lijden, wat gepaard ging met een meer
dramatische muzikale vormgeving), en
later — samenhangend met een toenemende
religieuze vroomheid — meer imitatio of zelfs
identificatio met het lijden van Christus, vanuit
een verlangen de Passie te actualiseren en
het tot een realiteit te maken. In de huidige
laatmoderne netwerkcultuur blijkt de
dynamiek van de betekenis van de Passie nog
groter: de betekenissen die men toekent aan de
Passie zijn zeer divers. Er is niet (langer) één
eenduidige betekenis, maar een grote variéteit
aan betekenissen. Ik kom op de variéteit van
betekenissen van The Passion nog terug.

Dat de betekenissen van Passies in onze
huidige tijd zo divers zijn, hangt voor een
deel samen met het feit dat de uitvoeringen
ervan regelmatig verplaatst worden van de
kerk/liturgie naar het concertpodium of het
stadsplein. Deze verplaatsing van de Passie
wordt door tekstdichters, artistiek leiders,
producenten en dirigenten aangegrepen om het
lijdensverhaal op creatieve wijze te actualiseren.
Zo wordt Bachs Matteiis Passion uitgevoerd
in Nederlandse hertalingen, als remix of als
‘meezingpassie. Ook scheppen hedendaagse
componisten eigen, nieuwe vormen van de
Passie, waarin ze commentaar geven op het
verhaal, er vraagtekens bij plaatsen, of slechts
vaag verwijzen naar het verhaal van Jezus. Zij
eigenen zich de Passie op actuele wijze toe en
geven er hun eigen betekenis aan.

Andere redenen waardoor de Passie vandaag
de dag zoveel verschillende betekenissen krijgt,
zijn ontkerkelijking, de tanende invloed van

47

>


AMG
Notitie
niet inspringen


institutionele religie en individualisering. Een
minderheid van de Nederlandse bevolking
beschouwt zichzelf als christen en ruim
driekwart van de jongeren — zo bleek rond de
uitvoering van The Passion in Gouda in 2011
— is niet bekend met de kerkelijke betekenis
van Pasen. Voor veel mensen is de christelijke
traditie deel van onze cultuur, meer dan dat
die traditie een religieuze betekenis voor hen
heeft. Dat betekent dat evenementen zoals
The Passion worden ervaren en geduid vanuit
verschillende referentiekaders: de traditionele
kerkelijke betekenis van de Passie is in onze
tijd lang niet de enige (Klomp 2011). Er is
geen sprake (meer) van een door de gehele
gemeenschap gedeelde gelovige beaming van
het passieverhaal. Het gemeenschappelijke
ligt in de participatie aan het evenement; de
betekenissen die worden toegekend variéren en
hangen sterk samen met bijvoorbeeld iemands
levensvisie, levensverhaal, sociale verbanden
(zeker bij jongeren), al dan niet religieuze
opvoeding, en ze worden meer individueel
toegekend dan tot voor een aantal decennia
geleden.

Nieuwe middelen

De gezongen Passie klinkt natuurlijk nog steeds
in de liturgie van menige gemeente of parochie,
op of rond Goede Vrijdag, maar het bij de

tijd brengen van het muzikaal uitgevoerde
lijdensverhaal vindt in de hedendaagse cultuur
voornamelijk plaats buiten kerkmuren. De
performances van The Passion in 2011 en

2012 zijn daar voorbeelden van. In die zin is
The Passion onderdeel van een tendens. Een
analyse van beide uitvoeringen laat zien dat het

48

passieverhaal hier op (tenminste) vier manieren
bij de tijd werd gebracht.

De actualisering vond ten eerste vooral plaats
door het gebruik van bekende covers, dat wil
zeggen dat de popsongs die gezongen werden
oorspronkelijk van andere artiesten zijn, met
wie mensen de popsongs associéren. De be-
kendheid van die covers bepalen voor een groot
deel het succes van The Passion; we mogen ver-
onderstellen dat de impact van het evenement
anders zou zijn geweest wanneer de producent
nieuwe, speciaal voor deze gelegenheid geschre-
ven nummers had gebruikt. De initiatiefnemers
van The Passion hebben — zoals ook voortdu-
rend gebeurt in film- en televisiesoundtracks
en advertenties (Plasketes 2010) — de popsongs
gebruikt als een marketinginstrument, om
(jonge) mensen uit te nodigen zich te engageren
met het bijbelse verhaal.

Een tweede manier van actualiseren was
het ‘mediatiseren’ van het passieverhaal,
waardoor deze uitvoering grotere impact
had dan enige andere Passie in Nederland
ooit (cf. Bakas & Buwalda 2006). Zo veel
kijkers en luisteraars trok het passieverhaal
in Nederland niet eerder. Door de inzet van
oude media (interviews en advertenties in
kranten, radio- en televisieprogramma’s,
magazines) en nieuwe media (waaronder een
eigen internetpagina en sociale media) is een
immense hoeveelheid publiciteit gegenereerd
voor dit grote evenement en hebben velen
zich op een of andere manier geéngageerd met
The Passion (bijvoorbeeld door een bericht
te posten op Hyves, Twitter of Facebook, of
door de omroepen hun eigen foto’s van The
Passion toe te sturen, die vervolgens op www.

thepassion.nl werden geplaatst). Onderdeel
van de mediacampagne was ook het gefaseerd
bekendmaken van hoofdrolspelers: in de weken
voorafgaand aan de performance maakten de
omroepen telkens een nieuwe hoofdrolspeler
bekend, waardoor met regelmaat persaandacht
gecreéerd werd en een spanning werd
opgebouwd met de performance van The
Passion als ultieme climax.

Een derde manier van actualiseren van het
passieverhaal was het leggen van een nauwe
verbinding tussen deze Passie en de populaire
cultuur, onder andere door bekende artiesten
en andere publieke figuren (hoofd)rollen toe te
bedelen. In 2012 bijvoorbeeld werd de rol van
Petrus vertolkt door Frans Bauer, speelde oud-
Feijenoorder John de Wolf de rol van Barabbas,
voerde oud-woordvoerder van het politiekorps
Amsterdam-Amstelland Klaas Wilting als
MF’er Jezus na zijn veroordeling weg. In 2011
had Erik Dijkstra, bekend als ‘Jakhals Erik’ uit
het zeer populaire tv-programma ‘De Wereld
Draait Door’, de rol van verteller. Dat juist deze
mensen zich inlaten met de vertolking van een
bijbels verhaal, in een tijd waarin het christelijk
geloof niet per se ‘trending’ is, legitimeert voor
sommige niet-christenen de participatie aan
een dergelijk evenement. Deze verbinding met
de populaire cultuur gaf heel verschillende
mensen aanleiding om zich met The Passion te
verbinden.

Een vierde manier waarop de Passie
geactualiseerd werd, was tot slot de
toegankelijkheid van The Passion: dit mega-
evenement was zowel in Gouda als Rotterdam
uitermate laagdrempelig, doordat de
performance plaatsvond in de publieke ruimte

HANDELINGEN 2012 | 4

en — dat hangt samen met de eerder genoemde
mediatisering van deze Passie — via televisie en
internet te volgen was. Dit gaf niet alleen vele
doelbewuste bezoekers en tv-kijkers toegang tot
het evenement, maar maakte dat ook ‘zappers’
en passanten op het marktplein van Gouda

en het Willemsplein en de Erasmusbrug van
Rotterdam korte of langere tijd konden ‘blijven >

49



hangen’ bij het evenement. Het bijwonen van
deze passie-uitvoering was bovendien gratis,
wat de aantrekkingskracht van het evenement
voor sommigen ongetwijfeld vergrootte.
Vond de actualisering van het passieverhaal
in het Westen tot nu toe vooral plaats in (wat
genoemd wordt) de klassieke muziek, met
de uitvoeringen van The Passion hebben
hedendaagse klassieke Passies een stevige
pendant gekregen in de populaire cultuur.
Daarmee vindt de actualisering van deze
muzikale vorm dus niet langer voornamelijk
in de concertzaal plaats, maar nu ook op de
pleinen van de stad.

Betekenis en toe-eigening

In de huidige laatmoderne netwerkcultuur is
de betekenis van het passieverhaal allerminst
eenduidig — ik noemde hierboven al wat
factoren die daarin een rol spelen — zeker
wanneer de Passie, zoals hier, niet in de kerk
of de liturgie, maar in de publieke ruimte
wordt uitgevoerd. The Passion was voor de
participanten op het plein (publiek, musici
en artiesten) een multi-zintuigelijke ervaring;
een evenement dat bestond uit een muzikale
performance van popsongs binnen het frame
van het bijbelse verhaal, dat vorm kreeg door
de bekende artiesten die hun rol speelden, de
musici, de beelden, het stadsplein, de processie
met het kruis. Dat maakte The Passion tot
een complex evenement, dat verschillend
gewaardeerd werd en waaraan diverse — naast
elkaar bestaande, maar soms ook tegenstrijdige
— betekenissen werden toegekend. De
participanten, maar ook andere betrokkenen
(de organisatoren, passanten, winkeliers en de

50

gemeente Gouda en Rotterdam), eigenden zich
dit evenement op verschillende wijzen toe.

Ik wil iets van de sfeer en de diversiteit aan
toegekende betekenissen laten zien. Wat ik
hieronder weergeef is een tussentijdse selectie
van empirisch materiaal dat ik rond de beide
uitvoeringen verzameld heb. Dat materiaal
bestaat uit participerende observatie tijdens
de evenementen in Gouda en Rotterdam,
informele gesprekken met aanwezigen op
respectievelijk het marktplein van Gouda
en het Willemsplein in Rotterdam, en
semigestructureerde interviews met onder
andere organisatoren en performers. Het
materiaal is met behulp van open codering
geanalyseerd. (Conclusies zijn dus getrokken
op basis van een omvangrijker corpus aan
materiaal dan hier gepresenteerd. Cf. ook
Klomp & Hoondert 2012 voor een uitvoeriger
weergave en analyse van de toe-eigening van
The Passion, gebaseerd op fysieke, rituele en
muzikale aspecten van de performance).

In Rotterdam stond ik met een collega op het
Willemsplein, aan de kant van een met publiek
volgepakte Erasmusbrug; op het plein stond het
achter ons zo’n vijftien rijen dik. Links naast
ons een vrouw van in de veertig met haar vader
van rond de zeventig. Gevraagd naar de reden
van hun komst, vertelde zij dat ze getipt was
door iemand uit haar kerk, die had gezegd:

‘Als je nou echt dat verhaal van Jezus eens wilt
meemaken, moet je naar The Passion gaan!’
Als ze hier vanavond niet was geweest, had ze
de dienst in haar eigen kerk bezocht. Voor haar
had The Passion een aan de institutionele religie
gerelateerde betekenis. Achter ons stond een

me: Bent u de koning
van de Joden?




predikant met zijn catechisatieclubje; de jongeren
gaven commentaar op wat en wie ze zagen
(‘Hey, die mensen uit dat achtergrondkoortje
waren ook op de Jongerendag vorig jaar!’) en
maakten grapjes. Deze performance had voor
dat gezelschap vermoedelijk zowel de betekenis
van een uitje als van geloofsopvoeding. Rechts
naast ons stond een echtpaar van begin veertig,
rasechte Rotterdammers, die aangaven dat

ze vaak evenementen bezoeken die in de stad
plaatsvinden. Zij was fotograaf van beroep en
had haar camera mee, maar als ze even niet
fotografeerde, leunde ze tegen haar partner aan
en stonden ze samen zichtbaar te genieten. Voor
hen was dit een avondje vermaak; een vorm

van vrijetijdsbesteding. Op het podium speelde
Cor Bakker — omringd door zo’n dertig musici

— zijn bladmuziek vanaf de iPad op de lessenaar
van de vleugel. Voor hem als professioneel
musicus was deze performance ‘gewoon’ werk
(hoewel het, vertelde hij me, een uitdagende
productie was die veel inspanning, concentratie
en improvisatievermogen van hem vroeg) en
had The Passion betekenis als onderdeel van
onze cultuur; met het oog op hun algemene
ontwikkeling zouden jonge mensen kennis moeten
nemen van dit verhaal, meende hij.

In Gouda stond ik in 2011 op de Markt voor
twee jongens van een jaar of zeventien die elkaar
vertelden waarom ze naar The Passion waren
gekomen. ‘Kijk, ik ben hier om Do (die de rol
van Maria speelde, MK) te kussen. Die kus

moet er toch een keer van komen!’, zei een van
hen. Deze jongeman kwam kennelijk voor het
optreden van een van de beroemdheden (een
mooie vrouw) en niet (primair) om het verhaal

52

van de laatste uren van Jezus te horen. Zangeres
Do zelf beschouwde het passieverhaal, zoals

ook andere bijbelse verhalen, als een metafoor
voor gebeurtenissen die mensen met elkaar
meemaken in hun dagelijkse levens. In de ogen
van medeorganisator Leo Fijen (omroep RKK)
gaf The Passion het evangelie weer terug aan

de straat. Voor hem had deze actualisering van
het passieverhaal een missionaire betekenis.
Drie gereformeerde gemeenten in Gouda
twijfelden niet aan die missionaire intentie, maar
maakten het college van B&W op voorhand
toch hun ernstige bezwaren kenbaar tegen deze
‘eigentijdse manier van in beeld brengen van
Jezus’ lijden en opstanding’. Door luidruchtige
(pop)muziek en verfilmd naspelen van dat
lijden zou dit tot onderwerp van een evenement
worden gemaakt en de essentie van het lijdens-
en opstandingsevangelie verworden tot een
gebeurtenis van vermaak. Ook was ‘het lijden en
sterven van de Heere Jezus Christus ons te heilig
en te dierbaar om als basis voor stadspromotie
te dienen’. The Passion was in hun ogen dus een
vorm van heiligschennis.

Zowel in 2011 als in 2012 werd The Passion
verschillend gewaardeerd en kreeg deze
actualisering van het christelijke passieverhaal
en de participatie daarin diverse betekenissen
toegekend, die van individu tot individu

en van groep tot groep verschillend bleken.
Het evenement is dus complex, gelaagd en
meerduidig. De gezamenlijkheid is gelegen
in de collectieve (maar niet eenvormige)
participatie aan het evenement, maar de
waardering en toe-eigening ervan zijn heel
verschillend en de betekenis ervan ambigu.

Wat betekent The Passion?

Was dit evenement nu een vorm van

moderne liturgie, van stadsmarketing of van
heiligschennis? Alle drie dus, en nog meer.

‘De’ betekenis van The Passion bestaat niet,
dat heb ik hierboven althans geprobeerd
duidelijk te maken. Op deze plaats omschrijf
ik The Passion als een vorm van liturgie die
gevierd wordt door een ad hoc of een fluide
gemeenschap. Zou ik dit artikel bewerken voor
een vakblad over city marketing of tijdschrift
over media- en communicatiewetenschap, dan
zou ik de betekenis
van het evenement
(sic) uiteraard anders
formuleren. De
spannende vraag is: wat betekent het nu voor
de verschillende partijen dat er diverse, soms
conflicterende betekenissen zijn? Laat ik me
hier beperken tot de kerk.

Dat het passieverhaal meerdere, ook niet-
religieuze, betekenissen heeft, is nog nooit zo
manifest geworden als nu. Dat kan pijnlijk
zijn (bijvoorbeeld als opgeschoten tieners de
figuur van Maria meer bewonderen om haar
cupmaat dan om de liefde van een moeder
voor haar zoon). Het maakt duidelijk dat de
kerk(en) niet (meer) het alleenrecht hebben
op de betekenis van het passieverhaal, terwijl
die éne betekenis, namelijk lijden, sterven en
opstanding van Christus, voor de kerk juist tot
de kern behoort. Lang niet iedere participant
op het plein of voor de televisie wil daar aan.
Zo lijkt de diversiteit aan betekenissen verlies;
het besef van die pluraliteit aan betekenissen
is echter winst. Z¢ ziet pluralisme in een
ontkerkelijkt land er dus uit — dat wordt ineens

HANDELINGEN 2012 | 4

Al die verschillende betekenissen
bieden de kerken vooral zicht op
nieuwe kansen

heel zichtbaar. De verschillende betekenissen
van The Passion houden kerken een spiegel
voor: hoe binnenkerkelijk zijn wij in ons
denken en handelen? Hoe open naar de cultuur,
naar mensen die God afwijzen of niet naar de
Allerhoogste op zoek zijn? (Hoe) brengen wij
de Eeuwige buiten de kerk ter spr%n willen
anderen dat horen? De winst voor kerk is er
dus in gelegen dat er uit dat pluralisme stevige
vragen aan onszelf voortvloeien. Als we die
tenminste onder ogen durven zien. Constateren
dat er nu eenmaal verschillende betekenissen
zijn en het daar vooral
bij laten, lijkt me voor
de kerk een gemiste
kans.

Bij het omgaan met de verschillende
betekenissen van The Passion is er ook een
valkuil, namelijk dat in de discussie over deze
performance van het lijdensverhaal door voor-
en tegenstanders moedwillig de confrontatie
wordt gezocht. Zoiets gebeurde in het Radio
1-programma ‘Dit is de dag’ op 7 maart
2011; in de rubriek ‘Appeltje schillen’ sprak
Ruard Ganzevoort (hoogleraar Praktische
Theologie aan de Vrije Universiteit en gast in
het programma) met Rien Hoek (spreekbuis
van de drie voornoemde reformatorische
kerken); het ging er nogal stevig aan toe. Als
luisteraar ervoer ik het gesprek als pijnlijk. Z6
omgaan met de verschillende betekenissen
die aan The Passion worden toegekend — dus:
onoverbrugbare verschillen benadrukken en de
confrontatie zoeken in de media — lijkt me een
valkuil waar de kerken niet in moeten stappen.

Tot slot bieden al die verschillende

betekenissen die aan The Passion worden [>

53


AMG
Notitie
de


toegekend, de kerken vooral zicht op nieuwe
kansen. Juist de verschillende betekenissen

— moderne liturgie/slimme stadsmarketing/
succesvol mediaproduct — leveren de kerk
mogelijkheden tot samenwerking met (tot
voor kort) ongedachte partners, en daarmee
ook kansen voor gesprek en verbindingen met
anderen. Met The Passion is een grote vorm uit
de christelijke kerkmuzikale traditie vernieuwd,
geactualiseerd en — hoe tijdelijk ook — op de
kaart gezet in een cultuur waarin christelijk
geloof geen vanzelfsprekendheid (meer) is.
Door de samenwerking van al déze partners
kon dat op grote schaal, maar zoiets kan ook

in het klein. De christelijke traditie bergt nog
veel meer eeuwenoude schatten. Het succes van
The Passion kan een voorbeeld zijn: wanneer
de kerk erin slaagt haar angst voor andere
meningen, interpretaties en waarderingen van
haar schatten overboord te zetten, doen zich
kansen voor om anderen rond die schatten te
ontmoeten. <

Bronnen

Interview met Jacoline Stout en Andrea Olieman,
gemeente Gouda, februari 2012.

Interview met Cor Bakker, maart 2012.

Brief van bezwaar tegen The Passion, online
beschikbaar, geraadpleegd 22-3-2012:
www.nd.nl/images/library/PDF/gouda.pdf.

Literatuur

Bakas, A. en Buwalda, M. (2006). De toekomst van
God. Met muziek waar Hij van houdt. Schiedam:
Scriptum.

Fischer, K. von (1997). Die Passion. Musik zwischen
Kunst und Kirche. Kassel: Birenreiter.

Klomp, M.C.M. en Hoondert, M.J.M. (verschijnt
in december 2012). ‘De straten van Gouda zijn

54 @

ons Jeruzalem!” Een populaire Passie op het
marktplein. Jaarboek voor Liturgieonderzoek 28,
Groningen/Tilburg: ILRS.

Klomp, M.C.M. (2011). Joseph & Jesus. Bible-based
musicals and contemporary Passions staged in
the public domain: an exploration of a research
perspective. Jaarboek voor Liturgieonderzoek 27
(2011), 49-65.

Plasketes, G. (2010). Play it Again. Cover Songs in
Popular Music. Surrey: Ashgate.

Mirella (dr. M.C.M.) Klomp is theoloog en
liturgiewetenschapper. Zij is predikant van de
Protestantse Kerk Amsterdam (wijkgemeente
Muiderkerk). Ze was van 2010-2012 als postdoc
onderzoeker Muziek, religie en ritueel verbonden
aan de Tilburg School of Humanities. Zij doet
onderzoek naar de performances en betekenissen van
muzikale Passies in de hedendaagse cultuur.
mirella.klomp@kpnplanet.nl

ONDERZOEK | HENK DE ROEST

Kerkennacht:
een momentane
gemeenschap?

De laatste twaalf jaar is in verscheidene Europese landen een
oecumenisch kerkenfestival ontstaan, waarbij lokale kerken hun
‘huis’ openstellen met een gevarieerd programma met zang, medita-
tieve vieringen, (leken)preken, rondleidingen, dans, theater, debat,
ontmoeting, muziek, film, maaltijden en ‘een beetje spektakel’. Sinds
enkele jaren worden ook in Nederland Kerkennachten georga-
niseerd. Samen met Elpine de Boer onderzocht Henk de Roest wat
deelname aan zo’n Kerkennacht met bezoekers, al dan niet gelovig,
doet. Ontstaat er ook verbondenheid tijdens een dergelijke gedeelde

ervaring?

n een steeds groter aantal plaatsen in

Duitsland vormt het momenteel een jaar-

lijks terugkerend evenement op de culture-
le agenda. Elk jaar groeien de bezoekersaantal-
len, waarbij het tegenwoordig in de grote steden
gaat om tienduizenden deelnemers. Zo namen
bijvoorbeeld aan de laatstgehouden Kerken-
nacht van 2011 in Hamburg meer dan 80.000
bezoekers deel aan de activiteiten. Meer dan 130
gemeenten en parochies stelden hun gebouwen
open (www.ndkh.de).

HANDELINGEN 2012 | 4

Sinds enkele jaren worden Kerkennachten ook
in Nederland georganiseerd. In juni 2011 is

de Kerkennacht door een projectgroep vanuit
de Raad van Kerken en de Vereniging van Be-
raad Grote Steden in Nederland (VBGS) in 21
grotere en kleinere steden en dorpen gecoordi-
neerd, waarbij de lokale kerken het programma
bepaalden. Op basis van tellingen door vrijwil-
ligers hebben in 2011 30.000 tot 50.000 mensen
meegedaan. De Kerkennacht lijkt een ‘suc-
cesformule’, die in 2013 zal worden herhaald
met, naar verwachting, nog meer deelnemende
geloofsgemeenschappen. >

55


AMG
Notitie
reflectie
kan hier weg



Beleving

Samen met Elpine de Boer, godsdienst-
psychologe bij de Universiteit Leiden, en in
nauw overleg met de projectgroep, heb ik
tijdens de Kerkennacht 2011 een kwantitatief
empirisch onderzoek gehouden. We ontvingen
bijna 1400 enquéteformulieren terug, die in-
zicht geven in het profiel van de bezoekers (ge-
slacht, leeftijd, opleiding, levensbeschouwelijke
identiteit, kerkganger/niet-kerkganger), maar
ook in wat de deelnemers hebben ervaren.

We constateerden dat één op de vier bezoe-
kers aan de Kerkennacht zichzelf aanduidt
als ‘niet-kerkganger’. Bijna 60 procent van de
bezoekers is vrouw; de gemiddelde leeftijd van
alle bezoekers ligt op 55,1 jaar (overigens: kerk-
gangers gemiddeld 57,4 jaar, niet-kerkgangers
gemiddeld 48,7 jaar).

We vroegen ‘wat de bezochte activiteit speci-
aal maakt, we vroegen naar ‘verschil in beleving
met andere evenementen zoals museumnacht,
popconcert, festival’, of de activiteit ‘nieuwsgie-
righeid teweegbrengt naar...” en of de Kerken-
nacht het beeld dat men had van de kerk heeft
‘veranderd), ‘versterkt’ of ‘niet heeft beinvloed),
en hoe men een eventuele verandering om-
schrijft. Telkens waren er antwoordcategorieén
en was er ruimte voor open antwoorden, waar
volop gebruik van is gemaakt.

Daarnaast analyseerden we meer dan 350
formulieren die werden ingevuld door de vrij-
willigers die de organisatie mogelijk maakten.
Elders hebben we de resultaten gepubliceerd
(De Boer & De Roest 2012). In dit themanum-
mer van Handelingen concentreren we ons op

< Dias Latinos, Amersfoort

HANDELINGEN 2012 | 4

de gemeenschapsvormende ‘werking’ van het
festival. Daarbij kijken we naar de betrekkingen
tussen de organiserende gemeenschappen, naar
de relaties met niet-kerkelijke instellingen en
naar de verbondenheid die mogelijk tussen de
bezoekers onderling is ontstaan. Is een festival,
vanwege de rituele dimensie ervan, niet bij uit-
stek een momentane gemeenschap?

Rituele dimensie?

Er zijn in onze samenleving indicaties voor een
verschuiving van duurzame, ‘geinstitutiona-
liseerde’, ‘zware’ gemeenschappen naar ‘lichte
gemeenschappen’ (Duyvendak & Hurenkamp
2004), van betrokkenheid op lange termijn naar
tijdelijke of incidentele betrokkenheid, van ver-
plichting naar vrijblijvendheid, van vanzelfspre-
kende deelname naar een bewuste keuze voor
een bepaald aanbod, van regelmatige deelname
naar een keer aanwezig zijn bij een festival, eve-
nement of, met de Engelse term, event. Het ene
verband is ‘nog kortstondiger dan het ander’
(Mommaas 2004, 165), waarbij het bij de events
om eenmalige gebeurtenissen gaat. Daarop con-
centreer ik mij in dit artikel.

Ik beperk mij daarbij tot de ‘gemeenschaps-
vormende werking’ van een specifiek event,
namelijk de Kerkennacht 2011. Eerder is aange-
toond dat events sociale netwerken versterken
(m.n. sportevenementen, Kemp 1999) en een
bijdrage leveren aan de versterking van het so-
ciale kapitaal van de gemeenschappen die het
event mogelijk maken (De Bres & Davis, 2001;
Misener & Mason 2006; 2009). Het organiseren
van een event vraagt om samenwerking. Voor
multiculturele festivals bijvoorbeeld, waarin
diverse ethnische culturen worden gepresen- >

57



teerd en ‘gevierd’ met kunstpresentaties, dans,
muziek en maaltijden, is codperatie essentieel.
Daarnaast schept een festival, zowel wanneer
het eenmalig plaatsvindt als wanneer het gaat
om een periodiek terugkerend cultureel eve-
nement, verbondenheid onder de deelnemers
(Salamone 2000; Hilbers 2006). Dat gebeurt

al wanneer twee mensen met dezelfde nieuw-
gierigheid elkaar ontmoeten, maar vooral als
meerdere individuen elkaar treffen in een ‘single
time-space frame, waarbij een gedeelde interesse
of de inhoud van het festival of onderdelen
ervan een ervaring van verbondenheid kunnen

teweegbrengen en versterken.

“All types of festivals seem to involve some form
of social interaction and connectivity’ (Lee et
al. 2011, 338).

Festivals kennen een rituele dimensie, waarin
de ritualiteit niet betrekking heeft op een crisis
of transitie, maar op de intensivering van de
ervaring. Literatuur over festivals ziet deze als
events die de alledaagse werkelijkheid voor een
paar uur, één of enkele dagen, onderbreken. Ze
vormen een ‘time out of time’. Ze hebben een
liminaal en tijdelijk karakter (Turner 1974).
Daardoor creéren ze een gemeenschapservaring
voor enkele uren of een paar dagen, zolang

als het festival duurt. Deze ervaring kan ook
nog naderhand worden ervaren, bijvoorbeeld
wanneer het gesprek erover en de uitwisseling
van de beleving online wordt voortgezet. Ook
kan het zijn dat tijdens het festival rond één
podium, bijvoorbeeld door een gedeeld geraakt
worden door de sfeer en muziek, de ervaring

van een momentane gemeenschap ontstaat.

58

Wanneer ze periodiek terugkeren, kunnen
events een vermogen creéren om aantrekke-
lijk te zijn voor een groter aantal mensen dan
het aantal mensen dat op een specifiek event
afkomt. Ook in en rond de kerken zien we dat
incidentele events die worden herhaald en waar-
over wordt doorgepraat, meer en meer mensen
trekken en een wijdere uitstraling kennen. De
Preek van de Leek in Amsterdam is hiervan een
goed voorbeeld. Na vijf series diensten is een
vaste kern vrijwilligers ontstaan, daaromheen
is er een kring die afkomt op nu net die ene
bekende Nederlander die in de dienst voorgaat,
daaromheen is een wat grotere kring gegroeid
van regelmatige bezoekers en weer daaromheen
heeft zich een groeiende kring gevormd van
intussen bijna drieduizend ‘vrienden’ die een
nieuwsbrief ontvangen. De Preek van de Leek
kent een ‘vrijblijvende verbondenheid’ die door
regelmatige publiciteit en bij een nieuwe serie
preken en bijbehorende liederen en gebeds-
teksten weer wordt geactualiseerd en ook weer
tot nieuwe deelnemers leidt.

De Kerkennacht lijkt naadloos in het ge-
schetste beeld van een festival te passen en
vergelijkbare effecten te sorteren. Het alle-
daagse ritme wordt onderbroken, er is in een
kort, geconcentreerd tijdsbestek veel muziek,
maar ook valt er veel te zien en wordt er veel
verteld. Wat de Kerkennacht daarbij aantrek-
kelijk maakt is dat, evenals bij bijvoorbeeld
multiculturele festivals, diverse gebouwen en
geloofsgemeenschappen en verschillende acti-
viteiten binnen een ruimte op één dagdeel, in
dit geval de avond, vrijblijvend te bezoeken zijn.
Telkens kan zich ter plekke en for the time being
een gemeenschap vormen, terwijl tegelijkertijd

de rondwandelende en rondfietsende bezoekers
met elkaar een ervaring van verbondenheid
kunnen beleven.

Juist van een festival als de Kerkennacht
zouden we mogen verwachten dat de rituele
dimensie zorgt voor een intensivering van de
ervaring van verbondenheid. Onze vraag is
nu echter: is dat bij de Kerkennacht 2012 ook
gebeurd? Wat zeggen de bezoekers daar des-
gevraagd zelf over? Kunnen we op grond van
empirisch onderzoek wel zo gemakkelijk van
‘momentane gemeenschapsvorming’ spreken?
Doen zich daarbij wellicht ook verschillen voor
tussen kerkgangers en niet-kerkgangers, of tus-
sen mannen en vrouwen? Deze vragen zal ik
beantwoorden door enkele resultaten te presen-
teren uit een kwantitatief onderzoek onder de
bezoekers en de vrijwilligers.

Eerst geef ik echter een korte schets van de
geschiedenis van de Kerkennachten in West- en
vooral Midden-Europa, waarbij en passant eer-
der empirisch onderzoek besproken wordt en ik
de resultaten ervan in verband breng met onze
vraagstelling.

Vooral in steden

Een terugblik. In 1995 organiseren enkele ker-
ken in Frankfurt am Main de eerste Nacht der
offenen Kirchen. Pinksteren 2000 zien we in
verschillende steden en dorpen in Duitsland
een verspreiding van het fenomeen. In meer
dan honderdvijftig kerken van Berlijn en Bran-
denburg, waar enkele jaren eerder voor het eerst
de Museumnacht is gehouden (Hagendorn-
Saupe et al. 2003), staan 10 juni 2000 enkele
uren lang de deuren open voor concerten,
theater, pantomime, lezingen, film, meditatie

HANDELINGEN 2012 | 4

en middernachtsgebeden. In 2001 sluiten meer
steden en, binnen de steden, meer kerkelijke
gemeenschappen zich bij het initiatief aan. De
Kerkennacht groeit in verscheidene regio’s in
Duitsland daarna uit tot een, jaarlijkse of twee-
jaarlijkse, traditie, telkens met een thema. In
Dresden — partnerstad van Rotterdam — wordt
in 2003 een eerste Kerkennacht gehouden.

Een onderzoek in deze stad, in 2005 op ver-
zoek van de organisatie uitgevoerd door 29
onderzoekers van de Technische Universitit
Dresden (www.nacht-der-kirchen.dresden.de)
laat zien dat de — overwegend hoogopgeleide
(50 procent) — bezoekers (n=701) vooral ge-
interesseerd zijn in een muzikaal aanbod (70
procent), tentoonstellingen in het kerkgebouw
(65 procent) en rondleidingen in het kerkge-
bouw (65 procent). Minder aansprekend zijn:
gezelligheid (22 procent, onder jongeren tot 30
jaar overigens 39 procent), liturgische vierin-
gen (Gottesdienste, Andachte 22 procent, onder
ouderen vanaf 65 jaar 82 procent), discussies
en lezingen (20 procent). De niet- of zelden-
kerkgangers (Kirchenferne) zijn vooral geinte-
resseerd in tentoonstellingen en rondleidingen,
de kerkgangers meer in muziek en vieringen.
Voorzichtig zouden we kunnen stellen, dat de
Kirchenferne bij de Kerkennacht in Dresden een
zekere distantie bewaren tot datgene wat zij als
typisch kerkelijk beschouwen. Wanneer het gaat
om ritualiteit, betrokken op de intensivering
van de ervaring, lijken (oudere) kerkgangers
daarvoor eerder open te staan. Van de bezoekers
geeft overigens 47 procent aan geen lid van een
kerkgenootschap te zijn. Daarbij gaat het onder
hen bij 61 procent om mensen die nooit lid
zijn geweest, bij 39 procent om mensen die hun

59



lidmaatschap hebben opgezegd. Bij de waar-
dering kruist 72 procent van de bezoekers aan
dat zij de volgende Nacht van de Kerken zeker
zullen bezoeken, 18 procent van de bezoekers
zegt: ‘misschien’, 7 procent denkt van niet en 3
procent weet het niet. De mensen die voor de
derde keer meedoen (de ‘fans’) geven vrijwel
allemaal (96 procent) te kennen dat zij ook de
volgende Kerkennacht willen bezoeken. Andere
— beperkter opgezette — bezoekersonderzoeken
in Halle en Darmstadt laten eveneens een hoge
‘tevredenheid’ zien met het aanbod. Meditatieve
vieringen blijken daarbij veel mensen te trek-
ken, waarvan een substantieel deel (in Darm-
stadt 31 procent) in het jaar ervoor geen enkele
kerkdienst of mis had bijgewoond.

Kerkennachten lijken vooral in de steden
georganiseerd te kunnen worden. Toch zijn in
de jaren na 2004 ook in dorpen Kerkennachten
ontstaan. De Landeskirche van Nordrhein-
Westfalen organiseerde in 2004 een Nacht der
offenen Kirchen (van 20.00-24.00 uur), waar-
aan door vele geloofsgemeenschappen op het
platteland werd meegewerkt. In Oostenrijk
verspreidt de Kerkennacht zich, na een eerste
nacht in Wenen in 2004, al snel naar kleine ste-
den en dorpen, waarbij in 2011 meer dan 700
(1) kerkelijke gemeenschappen meedoen. Sinds
enkele jaren doen ook gemeenten en parochies
in steden en dorpen in Tsjechié, Hongarije en
Slowakije mee. Samenwerking tussen kerken,
maar ook met de lokale overheid, plaatselijke
verenigingen, stichtingen en instellingen, wordt
nadrukkelijk nagestreefd.

In Nederland waaien vanaf 2003 de verhalen

< Grote of Sint-Laurenskerk, Rotterdam

over de Kerkennacht binnen via het gemeen-
tecontact van de Laurenskerk in Rotterdam
met Dresden. Men is onder de indruk van de
oecumenische samenwerking, van de kansen
om niet-kerkelijke mensen te bereiken en men
ziet mogelijkheden voor creatieve, artistieke en
spirtiuele (bijvoorbeeld muzikale of medita-
tieve) presentaties van datgene wat kerken in
huis hebben. In 2007 wordt in Rotterdam de
eerste Kerkennacht georganiseerd. In 2009 stem-
men de organisatoren de datum af en vindt het
evenement in één weekend in juni plaats in Den
Haag, Utrecht en Rotterdam. Inzet en bedoeling
zijn telkens dat kerken in de stad hun binnen-
kant zichtbaar maken. Niet alleen voor de ‘eigen
kerkelijke achterban’, maar ook voor de bewo-
ners van de wijk rondom het gebouw om samen
‘iets te beleven dat van toegevoegde waarde s’
In het najaar van 2009 wordt het initiatief
van de grote steden verbreed en wordt samen-
werking gezocht via de koepel van de landelijke
Raad van Kerken. Het verlangen groeit om,
nadat eerder door de Raad van Kerken vier
keer een centrale landelijke Kerkendag is ge-
organiseerd (Utrecht 1989, Amersfoort 1992,
Kampen 1998, Zwolle 2004), nu een soortgelijk
evenement te organiseren, maar dan decentraal.
Het aantal plaatsen dat in 2011 meedoet, wis-
selt in de aanloop naar de maand juni. Er vallen
steden af en er komen naarmate de Kerken-
nacht dichterbij komt steeds meer steden bij.
De maanden na de eerste landelijke vergadering
groeit de lijst van deelnemers uit tot 21 steden
en dorpen. Er worden twee data vastgesteld:
vrijdag 24 en zaterdag 25 juni. Het zal in prin-
cipe niet moeten gaan om één kerk waar alle

kerken zich gezamenlijk presenteren, maar om



zoveel mogelijk kerken en kerkgebouwen, die
ieder naar eigen identiteit zichzelf presenteren.
Het is een model dat de lokale geloofsgemeen-
schappen van meet af aan in een oecumenische

stroomversnelling zal brengen.

Bezinningsmoment

Uit de vrijwilligersformulieren kunnen we aflei-
den dat er in 2011 in mindere (25,8 procent) of
meerdere mate (58,5 procent) sprake is geweest
van samenwerking met lokale andere kerkelijke
gemeenschappen.

Een vergelijkbaar antwoordpatroon is her-
kenbaar bij de vraag of het organiseren van de
activiteit de oecumene heeft versterkt. Letterlijk,
‘tijdens of als gevolg van het organiseren van
de activiteit (o.a. de voorbereiding etc.) is de
oecumene versterkt ... ‘Niet van toepassing’ zegt
16 procent van de vrijwilligers in antwoord op
deze vraag. ‘Een beetje of soms’: 33,3 procent en
‘behoorlijk of zeer zeker van toepassing’:

50,7 procent. Waar onze verwachting was dat
samenwerking onontkoombaar is, blijkt — vol-
gens de vrijwilligers — dat de mate waarin wordt
samengewerkt verschilt: van helemaal niet

tot intensief. Daarnaast is er een opmerkelijk
percentage vrijwilligers dat aangeeft dat er een
versterking heeft plaatsgevonden van de samen-
hang met mensen, groepen of instituten ‘van
buiten de kerk’. Enigszins versterkt (‘een beetje
of soms van toepassing’) zegt: 41,6 procent, en
een ‘sterke versterking’ van deze samenhang
wordt gerapporteerd door 44,2 procent van

de vrijwilligers. Tellen we beide percentages

bij elkaar op, dan betreft het 85,8 procent. Uit
deze percentages kunnen we concluderen dat,

in overeenstemming met onze verwachting op

grond van het onderzoek naar multiculturele
festivals, er door de Kerkennacht sprake is
geweest van een versterking van de verbon-
denheid tussen zowel (een aantal) kerkelijke
gemeenschappen onderling als met (een aantal)
niet-kerkelijke mensen, groepen en instellingen.
Daarmee kunnen we echter nog niet spreken
van een ‘momentane gemeenschap’

We komen dichter bij een antwoord op de
vraagstelling dankzij de bezoekersvragen naar
het verschil in beleving met andere evenementen,
waarbij de Kerkennacht voor een overgrote
meerderheid van de bezoekers een andere bele-
ving geeft dan voornoemde evenementen (12,6
procent geen verschil, 87,6 procent wel). Een
inventarisatie van de activiteiten leert dat het
bij 27 procent van de activiteiten gaat om ‘koor-
muziek, dans, concert), en bij 16 procent om
‘vieringen of (leken)preken’. Kleinere percenta-
ges gelden voor ‘drama, theater’, zelf schilderen,
en ‘spiritueel’, ‘bijbelquiz’ en ‘kinderactiviteiten’,
‘maaltijden’ en ‘geloofsgesprek’. Onder de noe-
mer informatief, zoals rondleidingen, lezingen,
diaconale informatie en tentoonstellingen over
het kerkgebouw, valt 27 procent van het activi-
teitenaanbod. Kerkgangers blijken vaker (gem.
91,3 procent) aan te geven dat er verschil in
beleving is met andere evevementen dan niet-
kerkgangers (gem. 76 procent). Voor een kwart
van de niet-kerkgangers is er geen verschil.

Ook het antwoord op de vraag naar het bij-
zondere of speciale van de activiteit (meerdere
opties mogelijk) is van belang voor onze vraag.
Op de zo gestelde vraag antwoordde 2 procent
van alle bezoekers: ‘niet zo speciaal’. De andere
antwoordcategorieén staan met de percentages
in het volgende overzicht.

Wat maakt deze activiteit voor u speciaal? (alle bezoekers)

Inspirerend 49,4 % n=672
Een bijzondere sfeer 45,6 % n=620
Een bijzonder gevoel van verbondenheid 37,1 % n=504
Een moment van bezinning 39,0 % n=>531
De ruimte 34,7 % n=472
Samen met onbekenden 29,5 % n=401
’s Avonds / ’s nachts 29 % n=395
Leerzaam 27,1 % n=369
Samen met mensen die ik goed ken 26,0 % n=354
Een bepaalde energie 16,2 % n=220
Contact met God, het hogere en/of een hogere macht 15 % n=204
Iets anders namelijk ... 15,7 % n=214

Meerdere variabelen konden door factorana-
lyses geclustered worden tot één factor. De
resultaten zeggen iets over wat de bezoekers het
belangrijkste hebben gevonden. Uit de analyses
blijkt, dat alle bezoekers samen (kerkgangers
en niet-kerkgangers) vooral een moment van
bezinning hebben ervaren, die voor een aantal
van hen te maken heeft met een gevoel van
verbondenheid en contact met God, het Hogere,
en/of een hogere macht, waarbij de aard van de
bezinning als inspirerend is beleefd. Er is iets
‘vanbinnen’ gebeurd. Op de tweede plaats komt
een specifieke, bijzondere sfeer, die vooral met
de ruimte te maken heeft en met het gegeven
dat het ’s avonds of ’s nachts plaatsvindt. Als
derde komt samen met anderen naar voren.

Ten slotte blijkt wat mensen in de Kerkennacht
hebben ervaren leerzaam voor hen te zijn. Het
maakt hen vervolgens vooral nieuwsgierig naar
kerkelijke symbolen, zo blijkt.

HANDELINGEN 2012 | 4

(veel bijgeschreven)

Dezelfde onderzoekstechniek is toegepast op
de groep van kerkgangers en de groep van niet-
kerkgangers. Voor de kerkgangers lijken er op
het eerste gezicht niet veel verschillen met de
totale groep respondenten te zijn. Een moment
van bezinning ‘scoort’ het hoogst. Deze erva-
ring hangt samen met verbondenheid, energie,
contact met God/het Hogere en ‘inspirerend’.
Verbondenheid met anderen, zowel met beken-
den als niet-bekenden, komt bij kerkgangers
op de tweede plaats. Wanneer het gaat om de
specifieke sfeer zetten de kerkgangers deze op de
derde plaats, bij de niet-kerkgangers komt deze
factor op de tweede plaats.

Terugkijkend naar de beschrijvende statistiek
zien we de verschillen tussen kerkgangers en
niet-kerkgangers op het punt van de verbon-
denheid met anderen nog wat scherper. Er doen
zich geen significante verschillen voor tussen

63



kerkgangers en niet-kerkgangers wanneer het
gaat om de waarderingscategorieén: ‘niet zo
speciaal’, ’s avonds, ’s nachts’, ‘leerzaam)’, ‘inspi-
rerend), ‘een bijzondere sfeer’ en ‘een bepaalde
energie’. Op één waarderingscategorie ‘scoren’
de niet-kerkgangers hoger dan de kerkgangers.
Zij vinden een activiteit gemiddeld significant
vaker speciaal vanwege de ruimte (47,9 pro-
cent, n=152) dan de kerkgangers (30,9 procent,
n=314). Op vier waarderingscategorieén scoren
kerkgangers (gemiddeld) echter significant
hoger (grootste verschillen eerstgenoemd) dan
niet-kerkgangers:

— bijzonder aan de activiteit is het ervaren van
een bijzonder gevoel van verbondenheid (kerk-
gangers gem. score 43,5 procent, n=442 ver-
sus niet-kerkgangers 17,7 procent, n=56);

— bijzonder aan de activiteit is dat deze geleid
heeft tot contact met God, het Hogere, en/of
hogere macht (18,3 procent, n=186) versus
niet-kerkgangers (4,1 procent, n=13);

— bijzonder aan de activiteit is dat de activiteit
wordt ervaren samen met onbekenden (kerk-
gangers 31,9 procent, n=324 versus niet-kerk-
gangers 21,1 procent, n=67);

— bijzonder aan de activiteit is dat de activiteit
wordt ervaren samen met mensen die ik goed
ken (kerkgangers 28,1 procent, n=286 versus
niet-kerkgangers 18,9 procent, n=60).

De factoranalyse laat zien dat de eerstgenoemde
waarderingscategorie waarschijnlijk vooral in
religieuze zin is geinterpreteerd. Voor de tweede
is deze interpretatie duidelijk. In deze ‘religieus-
spirituele’ waarderingscategorieén doen zich
dus opvallende verschillen voor in de beleving

64

van kerkgangers en niet-kerkgangers. Echter
ook in de sociale dimensie (waarderingscatego-
rie 3 en 4) zijn er significante verschillen.

Ook bij de beleving van mannen en vrouwen
constateren we verschillen. Bij de beleving zijn
er tussen mannen en vrouwen weliswaar meer
overeenkomsten dan verschillen, echter een
significant verschil treedt op bij een ‘bijzonder
gevoel van verbondenheid’: 42,5 procent van de
vrouwelijke bezoekers (n=343) kruist deze ca-
tegorie aan tegenover 29,3 procent (n=159) van
de mannelijke bezoekers.

We hopen in de nabije toekomst de analyse
te differentiéren in relatie tot de inhoud van de
activiteit. Een informatieve rondleiding leidt nu
eenmaal waarschijnlijk tot een andere waarde-
ring dan een Taizéviering. Vanwege ziekte van
één van de onderzoekers moesten we de analyse
noodgedwongen onderbreken.

Gemeenschapservaring

Kunnen we nu beweren dat de Kerkennacht een
‘momentane gemeenschap’ creéert? Gaat ook
op dit punt de vergelijking met een event als een
multicultureel festival op? Bij het geheel van

de bezoekers komen eenduidig ‘sociale’ waar-
deringscategorieén (samen met mensen die ik
goed ken/met onbekenden) niet op de eerste
plaats. Bovendien, niet alle categorieén bezoe-
kers ervaren verbondenheid met andere men-
sen: kerkgangers sterker dan niet-kerkgangers,
vrouwen wat sterker dan mannen. Ook in de
religieus-spirituele dimensie ‘scoren’ kerkgan-
gers hoger dan niet-kerkgangers. Per activiteit
kan de beleving natuurlijk nog aanzienlijk ver-
schillen. De beleving van een concert is anders
dan van een debat. Daar zijn op het tijdstip van

het schrijven van dit artikel nog vragen onbe-
antwoord gebleven. Voorlopig kunnen we zeg-
gen dat de Kerkennacht voor een groot aantal
deelnemers een gemeenschapservaring teweeg
heeft gebracht; voor anderen, in het bijzonder
in de categorie niet-kerkgangers, was het ook
mogelijk om individueel nieuwsgierigheid te
bevredigen, de ruimte te ondergaan of een mo-
ment van bezinning te ervaren. <

Literatuur

Boer, E. de & Roest, H.P. de (2012). Ik vond de kerk al
cool’. Onderzoeksrapport. Uitgave Raad van Kerken
Nederland.

Hagendorn-Saupe, M., Kleinke, H., Meinke, A. &
Thinert, S. (2003). Lange Nacht der Museen — eine
empirische Untersuchung in Berlin. Staatliche Mu-
seen zu Berlin, Heft 56. Berlin.

De Bres, K. & Davis, J. (2001). Celebrating Group and
place identity. A case study of a new regional festi-
val. Tourism Geographies 3/3, 326-337.

Duyvendak, J.W. & Hurenkamp, M. (red.) (2004;
2006). Kiezen voor de kudde. Lichte gemeenschappen
en nieuwe meerderheid. Amsterdam: Van Gennep.

Hilbers, J. (2006). Celebrations for personal and col-
lective health and wellbeing. Sydney: University of
Technology.

Kemp, S.F. (1999). Sled dog racing: The celebration of
cooperation in a competitive sport. Ethnology 38,
81-95.

Lee, 1., Arcodia, Ch., Lee, T.J. (2012). The key charac-
teristics of multicultural festivals. A critical review
of the literature. Tourism Management 33/2, 334-
340.

Misener, EE. & Mason, D.S. (2006). Creating commu-
nity networks: Can sporting events offer meaning-
ful sources for social capital? Managing Leisure 11,
39-56.

Misener, EE. & Mason, D.S. (2009). Fostering Com-
munity Development Through Sporting Events
Strategies: An Examination of Urban Regime Per-
ceptions. Journal of Sport Management 23, 770-794.

Mommaas, H. (2004). De kudde is dood, lang leve de

kuddes. In: Duyvendak en Hurenkamp. Kiezen voor
de kudde. Lichte gemeenschappen en nieuwe meer-
derheid. Amsterdam: Van Gennep.

Roest, H.P. de (2012). De Kerkennacht als oecume-
nisch festival van verbinding. Magliano-Tromp,
Joh. & Tolsma, M. (2012). Liber Amicorum voor
Marius van Leeuwen. Amsterdam: Balans.

Salamone, E (2000). Society, Leisure, Culture and Play:
An Anthropological Reference. Lanham, Maryland:
University Press of America.

Turner, V. (1974). Dramas, Fields and Metaphors. Cor-
nell University Press.

www.nacht-der-kirchen-dresden.de/Besucherbefra-
gung_LNK.pdf. Site bezocht: 15 mei 2012.

www.ndkh.de. Site bezocht 15 mei 2012.

Henk (prof.dr. H.P.) de Roest is hoogleraar Praktische
Theologie aan de Protestantse Theologische Universi-
teit, vestiging Groningen. hpderoest@pthu.nl


AMG
Notitie
65


ARTIKEL | IRENE STENGS

Bermmonumenten

Nieuw rouwritueel in de openbare ruimte

‘Op een avond in het vroege voorjaar van 2002 voeg ik me bij twee
mannen die staan te praten bij een bos bloemen aan een paaltje in het
trottoir. Naast de bos bloemen hangt een foto van een jongetje met zijn
naam. De mannen bespreken het dodelijke ongeluk dat hier, op de kop
van de Dappermarkt in Amsterdam-Oost, kort daarvoor plaatsvond.
Op 28 februari 2002 werd de vierjarige Miguel, in het schemerdonker
spelend op zijn fietsje, door een achteruitrijdende vuilnisauto
doodgereden. De mannen drukken hun ongenoegen uit over ‘het feit’
dat de chauffeur nu hoogst waarschijnlijk in een ander deel van de
stad gewoon verder zijn beroep zou kunnen uitoefenen.

ovenstaande introductie laat zien dat

gedenkplekken niet alleen de neerslag

vormen van gebeurtenissen die hebben
plaatsgevonden, maar dat zij zelf ook actief
invloed uitoefenen op wat er gebeurt. Dit
bescheiden monument zorgde ervoor dat de
twee mannen en ikzelf onze oorspronkelijke
bezigheden onderbraken, bij het monument
stilhielden en een gesprek begonnen. In
andere woorden, het monument had de aard
van de plek — een klein deel van de openbare
ruimte — zodanig veranderd dat voorbijgangers
werden uitgenodigd hun handelingen aan te
passen. Dergelijke monumenten zijn daarom
niet zozeer ‘stille getuigen’ van ‘de dood’, maar
objecten in interactie met hun omgeving.

HANDELINGEN 2012 | 4

Publieke zichtbaarheid

In deze bijdrage zal ik ingaan op de vraag hoe
we deze wisselwerking tussen monumenten

en hun omgeving kunnen begrijpen. Hierbij
hanteer ik een performatief perspectief,

dat wil zeggen, een perspectief waarin

culturele praktijken worden opgevat als
relationeel, expressief en procesmatig, en

niet als representaties van onveranderlijke
voorstellingswerelden. Afgeleid van performance
verwijst het begrip performativiteit niet

zozeer naar theatrale vormen van cultuur
(‘opvoeringen’ in de traditionele, westerse

zin van het woord), maar naar de expressieve
dimensie die onderdeel is van menselijk
handelen in het algemeen (spreken, >

67



gezichtsuitdrukkingen, kledingstijl, rituelen), en
die mensen in staat stelt een relatie aan te gaan
met de werkelijkheid.

Centraal uitgangspunt binnen dit perspectief
is dat deze handelingen iets in de wereld
‘bewerkstelligen’: zij veranderen, bedoeld
of onbedoeld, de sociale werkelijkheid waar
mensen deel van uit maken, en geven hier
tegelijkertijd ook vorm aan. Een performance-
perspectief werpt daarmee licht op de
communicatieve, interactieve en creatieve
dimensies van het menselijk handelen.
Hierdoor wordt enerzijds inzichtelijk
gemaakt waarom cultuur, ondanks dat deze
voortbouwt op
‘traditie’, tegelijkertijd
dynamisch is.
Anderzijds wordt
hiermee duidelijk dat ook de invloed van de
materiéle omgeving op de manier waarop
mensen de wereld om hen heen ervaren
onderdeel moet zijn van het analytisch kader.
Deze benadering impliceert een fundamentele
aandacht voor de zintuigelijke en emotionele
ervaringen die materiéle objecten bij mensen
op kunnen roepen.

Anders dan in onderzoek dat zich richt
op hoe mensen in hun persoonlijk leven
omgaan met een traumatisch verlies en wat
rouw op het individuele niveau betekent,
gaat mijn interesse in de eerste plaats uit naar
publieke en collectieve uitdrukkingen van
rouw en, in relatie hiermee, naar de bredere
maatschappelijk-politieke context die in deze
praktijken geconstitueerd wordt en uitdrukking
vindt. Het toenemend aantal particuliere
monumenten laat zien hoe het in de afgelopen

68

Niet zozeer ‘stille getuigen’ van
‘de dood’, maar objecten in interactie
met hun omgeving

twintig jaar steeds vanzelfsprekender is
geworden om met verlies verbonden emoties
zichtbaar te maken in het publieke domein. Het
gaat hierbij met name om het tonen van rouw
na onverwacht en ontijdig verlies.

Dit ‘nieuwe publieke rouwen’ (Walter 2008)
is niet iets specifieks voor Nederland, maar is
onderdeel van een brede, vrijwel wereldwijde
ontwikkeling die vooral door middel van
gedenkplekken, stille tochten en waken vorm
en inhoud heeft gekregen. Zowel de massale
reacties op rampen of op een onverwachte,
eventueel gewelddadige, dood van een publieke
figuur, als kleinschalige herdenkingen voor
‘gewone mensen,
vormen onderdeel van
dit nieuwe publieke
rouwen.

In deze bijdrage, die deels berust op een
aantal eerdere publicaties over dit onderwerp
(Stengs 2010; 2012), staan particuliere
herdenkingen centraal, met name hun
materiéle manifestaties in de vorm van
‘bermmonumenten’. Hierbij zal ik met name
gebruikmaken van het empirisch materiaal dat
ik verzameld heb tijdens mijn onderzoek naar
een aantal gedenkplekken in Amsterdam. Deze
plekken heb ik de afgelopen jaren systematisch
in hun ontwikkeling gevolgd, zowel via hun
aanwezigheid in de media (berichtgeving
over de doodsoorzaak van het slachtoffer, de
ontstaansgeschiedenis van de plek, informatie
over en van de nabestaanden, en in sommige
gevallen ook een virtueel monument) als in
hun hoedanigheid als ‘bermmonument’ in de
openbare ruimte. Methodologisch uitgangspunt
hierbij is altijd de publieke zichtbaarheid

van het herdenken en de zichtbare effecten
van monumenten en de gerelateerde rituelen
op hun omgeving. Belangrijke vragen om te
begrijpen wat voor plekken bermmonumenten
nu zijn, zijn: ‘Waarop berust hun
overtuigingskracht?” en: ‘Waarom groeit deze
vorm van herdenken steeds verder uit?

Hoewel het woord bermmonument in
eerste instantie vooral verbonden was aan
gedenkplekken voor verkeersslachtoffers, is het
een algemene uitdrukking geworden voor alle
onofficiéle, vaak tijdelijke, gedenkplekken voor
slachtoffers van een onverwachte, onnatuurlijke
of gewelddadige dood, zoals dood in het
verkeer, door geweld, brand, werk-gerelateerde
ongelukken of zelfdoding. Deze monumenten
laten zien hoe materiéle praktijken de omgang
met de ontijdige en onnatuurlijke dood altijd
weer zichtbaar maken, en hoe deze omgang en
praktijken tegelijkertijd altijd in verandering
zijn.

Memoriekruisen

Het plaatsen van gedenktekens is natuurlijk
geen nieuw, op zichzelf staand fenomeen,

en kan onder meer gezien worden tegen de
achtergrond van het plaatsen van wegkruisen in
met name de katholieke delen van Europa. De
katholieke traditie kent een scala aan kruisen in
de openbare ruimte (zoals vroomheidskruisen,
hagelkruisen en missiekruisen), waarbinnen
het ‘memoriekruis’ op het eerste gezicht veel
gemeen lijkt te hebben met het hedendaagse
bermmonument. Memoriekruisen werden
opgericht voor mensen die door een ongeluk,
dan wel door geweld om het leven waren
gekomen. Hoewel de aanleiding ook hierbij

HANDELINGEN 2012 | 4

dus ook de onverwachte, soms gewelddadige
dood is, schuilt achter de motivatie echter
een heel andere, religieuze, context. Deze
kruisen werden opgericht voor het zielenheil
van de ongelukkige, die als gevolg van zijn
onverwachte dood onvoorbereid voor God
moest verschijnen. Memoriekruisen moesten
voorbijgangers aanmoedigen om te bidden
voor de ziel van de overledene.

Dit voorbeeld laat zien dat handelingen
en rituelen in het heden niet zonder meer
begrepen kunnen worden als directe
voortzettingen van handelingen en rituelen
uit het verleden. De groeiende aanwezigheid
van bermmonumenten staat los van een
katholieke omgeving of achtergrond. Zelfs
aan het veelvuldig voorkomen van kruisen
bij bermmonumenten kan niet zomaar een
religieuze, christelijke betekenis toegekend
worden. In de huidige samenleving is het kruis
(‘de vormr’) een algemeen symbool voor het
aanduiden van de dood geworden (Lower
1999).

Geritualiseerde ruimte

Een onderscheidend kenmerk van het nieuwe
publieke rouwen is de centrale betekenis van ‘de
plek des onheils’ (Stengs 2012). Zulke plekken
liggen in de openbare ruimte, vrijwel altijd
omdat de persoon daar is overleden, maar soms
omdat de overledene om andere redenen met
een specifieke publieke locatie geassocieerd
wordt. Het eerste herdenkingsritueel, waarbij
de nabestaanden bloemen, kaarsen, foto’s,
knuffeltjes, kaarten en andere parafernalia
plaatsen, transformeert deze plekken tot
geritualiseerde ruimtes. Ongeacht of het een

69



berm, stoep, boom of brugleuning betreft,
de oorspronkelijke bestemming of functie
van de plek wordt door de objecten naar de
achtergrond gedrongen. Tegelijkertijd echter
blijft deze ook door het monument heen
schemeren. Dit maakt bermmonumenten tot
inherent ambigue verschijnselen. Enerzijds zijn
ze door hun materialiteit duidelijk afgebakend
van hun omgeving, en zijn ze als het ware
omgeven met een aura van sacraliteit (vgl.
Azaryahu 1996, 503, 512). Anderzijds — omdat
deze plekken, anders dan begraafplaatsen,
kerken of officiéle monumenten, geen
formele rituele bestemming hebben — blijft
aan hun voortbestaan als gedenkplek altijd
een belangrijke mate van onzekerheid en
instabiliteit kleven.

Het is vanwege dit onderscheid met
rituele locaties dat ik er de voorkeur aan
geef bermmonumenten aan te duiden als
geritualiseerde ruimtes: door met de dood
verbonden rituele handelingen en objecten
aan neutrale, publieke ruimte te verbinden
wordt deze geritualiseerd. Sterker dan ritueel
vraagt het begrip ritualisering de aandacht voor
het procesmatige karakter van deze plekken.
Ik zal beide aspecten, het dubbelzinnige
en het proceskarakter, aan de hand van het
monument voor Miguel op de Dappermarkt in
Amsterdam-Oost empirisch verder inkleuren.

Miguel

Een half jaar na het ongeluk werd in de stoep
naast het oorspronkelijke monument (de
paal met foto en bloemen) een rechthoekige,
zwart-marmeren steen ingelegd met bruin-
granieten teddybeer. In de steen stond

70

gegraveerd: Miguel, 25-12-1997, 28-2-2002. Dit
deel van het monument onderscheidde zich

in materiaal, omvang en ontwerp nauwelijks
van een kindergraf, met als essentieel verschil
dat het lichaam van Miguel er niet begraven
lag. Voor zover mijn observaties strekten was
het duidelijk dat de associatie met het graf,

en daarmee met het sacrale, door de meeste
voorbijgangers gedeeld werd: ik zag vrijwel
nooit (maar soms wel!) iemand over de steen
lopen of zijn fiets er te dichtbij stallen. Dat deze
sacraliteit tegelijkertijd niet vanzelfsprekend
was, werd expliciet gemaakt door het andere
deel van het monument, het oorspronkelijke
paaltje. Op een geplastificeerd vel wit papier
met een foto van Miguel, stond de volgende
oproep:

MIGUEL
Geboren 25-12-1997
Verongelukt 27-02-2002

Beste mensen,

Er is hier een kind verongelukt
Schoolvriendjes, bekenden en familie leggen
hier geregeld speelgoed, knuffels en bloemen
neer

ter nagedachtenis aan dit kind
Laat u dat alstublieft liggen

Verontrustende werking

Voor een beter begrip van de dubbelzinnigheid
van dit soort plekken is de associatie met het
graf relevant. Veel bermmonumenten roepen
deze ervaring op. Met name bij gedenkplekken
buiten de bebouwde kom, waar meer ruimte

is voor een uitgebreidere gedenkplaats, is
de gelijkenis met een graf vaak treffend.
De vormen, de materialen, de objecten en
de esthetiek zijn die van de begraafplaats.
Daarmee spreken deze monumenten
bekende emotionele registers aan. Ook al zijn
bermmonumenten een nieuwe vorm van
herdenken en vinden er allerlei verschuivingen
plaats, voor het materiaal, de vormgeving
en de handelingen die deze geritualiseerde
ruimtes maken grijpen mensen terug op
elementen uit bestaande rituele tradities. Dit
verklaart de overtuigingskracht van nieuwe
rituelen: ondanks nieuwe volgordes, situaties
en plekken worden de vormen en handelingen
onmiddellijk herkend en begrepen.
Tegelijkertijd is het belangrijk in te zien
waarom vanuit
bermmonumenten,
anders dan het graf
of de begraafplaats,
altijd een verontrustende werking uitgaat en
waarom deze plekken behalve empathie ook
vaak weerstand oproepen. De afwezigheid
van een lichaam is hierbij fundamenteel: bij
bermmonumenten gaat het om een andere
omgang met sterfelijkheid dan bij begraven.
In onze samenleving is de begraafplaats, met
zijn relatief afgebakende rituele beslotenheid,
de locatie die bestemd is voor rouwbetoon
in het openbaar. Bermmonumenten
overschrijden deze, zowel door conventie
als formeel bestuurlijke bestemming of
bepaalde afbakening, en zijn daardoor wel
aangeduid als ‘matter out of place’ (vgl.
Douglas 1966, 52; Petersson 2004, 66, 76). De
als openbaar bestemde ruimte wordt door

HANDELINGEN 2012 | 4

Nieuwe volgordes, situaties en
plekken worden onmiddellijk herkend
en begrepen

dergelijke persoonlijke plekken verstoord,
‘verontreinigd” als het ware. Als ‘misplaatste
materie’ confronteren de monumenten ons

met de dodelijke consequenties van ongelukkig
toeval of immoreel gedrag, zoals rijden onder
invloed of gewelddadigheid. Het gevoel en

de emoties die dergelijke plekken oproepen
confronteren voorbijgangers met zowel de eigen
tekortkomingen als met de eigen sterfelijkheid
en die van hun geliefden.

Steeds in verandering

Bermmonumenten zijn voortdurend in
verandering. Als alle cultuuruitingen zijn

zij in de eerste plaats een ‘proces), en niet
zomaar de inerte materiéle neerslag van
herdenkingsrituelen. Het monument voor
Miguel, bijvoorbeeld,
kwam pas eind

2006 op zijn

huidige locatie te
liggen: een paar meter van de oorspronkelijke
herdenkingsplek, een kwart slag gedraaid, tegen
de kop van de Dappermarkt. Een betonnen
obstakel schermt de steen af van de eerste
marktstal, een Turkse doner en een pizzastal
met terrasje. Naast de gedenksteen zijn nu twee
gaten aangebracht, voor bloemen of decoraties.
Ook is met de verhuizing de gedenksteen

zelf veranderd: in de linkerbovenhoek is een
fotootje van de kleine Miguel aangebracht,
zittend met zijn teddybeer.

Ook in de jaren voor de verhuizing
veranderde het monument regelmatig van
vorm. Zo hebben de nabestaanden een tijd lang
geprobeerd de sacraliteit ‘af te dwingen’, door

de steen met vier Amsterdammertjes verticaal



te markeren. Over het monument lopen zou
daarmee een bewuste actie worden, en daarmee
een vorm van schennis. Met de verhuizing naar
de laatste locatie zijn de Amsterdammertjes
weer verdwenen, wat de ambiguiteit weer

heeft vergroot. Maar dat bermmonumenten
vrijwel altijd een bepaald ontzag afdwingen,

en daarmee een bepaald gedrag, maakt het
monument voor Miguel desondanks zeker
duidelijk. Ook al is het onderdeel van een

druk belopen en bereden stoep midden in een
grote stad, het grootste deel van de kaarsen en
bloemen, achtergelaten op de negende sterfdag
van Miguel in 2011, bleef meer dan een maand
ongestoord liggen.

Met dit laatste punt, de dynamiek in de aan-
wezigheid van attributen, komt een tweede
dimensie van het bermmonument als proces
naar voren: deze maken het verstrijken van de
tijd zichtbaar. Met de bloemen en decoraties,
zoals narcissen in het voorjaar of eieren met Pa-
sen, volgt Miguels monument het ritme van de
seizoenen en de feestkalender. Met de kaarsen,
bloemen en kleine speeltjes waarmee Miguels
geboorte- en sterfdag elk jaar worden herdacht,
wordt de levensloop van Miguel de levensloop
van het monument. Bermmonumenten vormen
daarmee een schakel tussen de wereld van de
levenden en die van de doden.

Collectief statement

Als gematerialiseerde manifestaties van
rouw (objecten en praktijken) verlengen
bermmonumenten de aanwezigheid van
de doden in de wereld van de levenden

(zie bijvoorbeeld Hockey, Komaromy and
Woodthorp 2010). Er bestaat in dit opzicht

geen wezenlijk verschil tussen een gedenkplek
thuis, op de begraafplaats, in de openbare
ruimte of op internet. Voor een begrip van

het rouwen vanuit het perspectief van de
nabestaanden is het daarom weinig zinvol een
onderscheid tussen private en publieke plekken
te maken (zie bijvoorbeeld Bleyen 2012.)

Deze aanwezigheid heeft echter niet alleen
betekenis voor het leven van de nabestaanden,
maar ook voor de samenleving in bredere
zin. Hoewel het weliswaar individuen zijn die
naar aanleiding van een persoonlijk verlies
een bermmonument oprichten, kan het
kiezen voor deze vorm van herdenken niet
begrepen worden als een individuele, ‘spontane’
opwelling (Santino 2011). Het gaat hier om
een steeds breder geaccepteerde en begrepen
rituele omgang met de ontijdige, onnatuurlijke
dood in het publieke domein. Ook al heeft elk
bermmonument zijn eigen verhaal, om hun
werking te begrijpen wil ik nog een stap verder
gaan door te kijken naar het gezamenlijk effect
van de veelheid aan monumenten.

Voor een begrip van de werking van rituelen
is een perspectief dat zich beperkt tot de
betekenissen hiervan voor de participanten
niet voldoende. Een belangrijk antropologisch
inzicht in de werking van ritueel is dat in het
(gezamenlijk) ritueel handelen de individuele
verschillen in innerlijke staat, beleving of
motivatie aan het zicht worden onttrokken:
door middel van het ritueel maken de
participanten, gewild of ongewild, een collectief
statement naar de buitenwereld. Dit geldt niet
alleen voor het individuele bermmonument.
Met het oprichten van een individueel
monument participeren de nabestaanden ook

in een overkoepelend ritueel: het totaal aan
monumenten die de ontijdige, onnatuurlijke
dood in het publieke domein herdenken.

Mede tegen deze achtergrond geven
de oprichters, ongeacht hun specifieke,
persoonlijke intenties, de dode een nieuwe
sociale identiteit en betekenis, namelijk
die van, bijvoorbeeld, ‘slachtoffer van een
verkeersongeluk’ of, specifieker verbonden met
de Nederlandse context, ‘slachtoffer van zinloos
geweld’ (Stengs 2007). Op een abstracter niveau
delen al deze doden eenzelfde sociale identiteit,
namelijk die van slachtoffer van een ontijdige,
onnatuurlijke dood. Het recent verschijnen van
bermmonumenten kan worden geinterpreteerd
als een teken dat een dergelijke dood niet langer
als een aanvaardbaar gegeven wordt ervaren.

Deze onaanvaardbaarheid geeft dit rouw-
ritueel een politiek karakter. De geritualiseerde
ruimte van het individuele bermmonument
maakt hierdoor deel uit van een omvattender
gepolitiseerde ruimte, die niet tot de locatie
zelf beperkt is, en evenmin valt te herleiden tot
de intenties van de nabestaanden. Deze ruimte
omvat evenzeer de vele andere bermmonumen-
ten en andere plekken waar slachtoffers van de
ontijdige en onnatuurlijke dood herdacht wor-
den, en waartegen ze tezamen een grote maat-

schappelijke aanklacht vormen. <

Literatuur

Azaryahu, M. (1996). The Spontaneous Formation of
Memorial Space. The Case of Kikar Rabin. Tel Aviv:
Area 8(4),501-513.

Bleyen, J. (2012). Doodgeboren. Een mondelinge
geschiedenis van rouw. Amsterdam: De Bezige Bij.

Douglas, M. (1966). Purity and Danger: An Analysis
of Concepts of Pollution and Taboo. Londen:

HANDELINGEN 2012 | 4

Routledge and Kegan Paul.

Hockey, J., Komarony, C. & Woodthorpe K. (eds.).
(2010). The Matter of Death. Space, Place and
Materiality. New York: Palgrave Macmillan.

Lowe, A. (1999). Kreuze am Strassenrand. Verkehrstod
und Erinnerungskultur. Frankfurt am Main:
Institut fir Kultueranthropologie und Européische
Ethnologie Universitit Frankfurt am Main.

Petersson, A. (2004). The Presence of the Absence.
Memorials and Places of Ritual. Lund: Lund
Institute of Technology.

Santino, J. (2011). Between Commemoration and
Social Activism: Spontaneous Shrines, Grassroots
Memorialization, and the Public Ritualesque in
Derry. In: Margry, P.J. and C. Sdnchez-Carreto
(eds.). Grassroots Memorials. The Politics of
Memorializing Traumatic Death. New York,
Oxford: Berghahn Books, 97-108.

Stengs, I. (2007). Commemorating Victims of
‘Senseless Violence’: Negotiating Ethnic Inclusion
and Exclusion. PJ. Margry and H. Roodenburg
(eds.). Reframing Dutch Culture. Between Otherness
and Authenticity. Aldershot: Ashgate, 159-179.

Stengs, 1. (2010). Public Practices of Commemorative
Mourning. Ritualized Space, Politicized Space,
Mediaticed Space. Three Cases from the
Netherlands. In: P. Post & A.L. Molendijk (red.).
Holy Ground. Re-inventing Ritual Space in Modern
Western Culture. Peeters: Leuven, 119-144.

Stengs, I. (2012). Gedenken op de plek des onheils.
Bermmonumenten als materiéle uitdrukking van
veranderende rouwcultuur. Volkskunde. Tijdschrift
over de cultuur van het dagelijks leven 113(3) [in
voorbereiding].

Walter, T. (2008). The New Public Mourning. In: M.
Stroebe et al., Handbook of Bereavement Research
and Practice: 21 Century Perspectives. Washington
DC: American Psychological Association.

Irene (dr. I.L.) Stengs is onderzoeker Ethnologie aan
het Meertens Instituut te Amsterdam.
irene.stengs@meertens.knaw.nl

73



IN BEELD | RENE ROSMOLEN

Foto’s als fragmenten

evensgrote foto’s op een wand, kleine ingeplakte kiekjes en vergeelde albums die ergens op

een hoop liggen. Het lijkt wel een rommelmarkt. Fotograaf Erik Kessels is de maker van de

tentoonstelling ‘Album beauty’ in FOAM, het Amsterdams fotografiemuseum. Hij wilde een
ode aan het uitstervende fotoalbum samenstellen.

Tegenwoordig slaan wij onze digitale beelden online op. Of we bewaren ze op een harde schijf.
Zorgvuldig ingeplakte foto’s, ritselende tussenbladen en leren omslagen horen bij een vergane tijd.
In deze tentoonstelling lijk je door zo’n verouderd album te wandelen.

Ik zie jongetjes in de schoolbank, pasfotoachtige portretten, poserende padvindsters, vergeelde
vakantiekiekjes. Ik word geraakt. Onwillekeurig gaan mijn gedachten terug naar mijn eigen albums.
Naar de beelden van mijn familiegeschiedenis, naar geboorte, verjaardagen, overleden opa’s en
oma’s die mij op foto’s nog steeds aankijken. Ik herinner me mijn eerste (Kodak-)fototoestel. Hoe
ik vol spanning de volle rolletjes wegbracht en van de fotograaf gelukkig niet altijd onscherpe en
bewogen beelden terugkreeg.

Bij het bekijken van deze tentoonstelling dacht ik: misschien heeft ieder mens wel een innerlijk
fotoalbum. Een persoonlijk archief van vergeten beelden. Een collage van fragmenten van je
levensweg.

Als geestelijk verzorger merk ik dat beelden bij dementerende mensen zo’'n vergeten archief
kunnen openen. Als ik foto’s laat zien of reproducties van schilderijen, lijkt er een deur open te
gaan naar een andere laag. Beelden van een achterliggend leven komen even boven. Evenals kleuren,
geuren en gevoelens (zowel vreugde als verdriet). En dat alles in fragmenten. Even worden ze
opgevist, die beelden, als vissen uit een vijver van herinneringen.

Mijn oog valt weer op de foto’s van de tentoonstelling. Foto’s als fragmenten. Als een innerlijk
archief. Ik herinner me de woorden van Abel Herzberg: ‘Want alles is fragment ... gelijk in elke kus,
hoe kort, het hele leven meegegeven wordt’ <

Erik Kessels, Album beauty, FOAM, Amsterdam >

74




EVALUATIE | CiIsSkKA STARK

Regie verloren, ritueel

gewonnen?

Een gevarieerd palet aan ritualiteit, liturgie en reflecties daarop

is in dit themanummer van Handelingen voorbijgetrokken.

In deze slotbeschouwing overzien we het geheel vanuit
liturgiewetenschappelijk perspectief en maken we de balans op als het
gaat om de centrale vraag: ‘Hoe spelen kerken in op de veranderingen
in participatie aan liturgische vormen en hoe raakt dit aan een bredere
opbloei van religieus ritueel handelen in de publieke ruimte?’

n het inleidende artikel gaven we aan
hoezeer er op het terrein van de christelijke
liturgie en het religieuze ritueel in de
publieke ruimte een dynamische praktijk is
ontstaan. De ‘Hemelscherven’ van Joep de
Hart zijn hier de weerspiegeling van. Binnen
de meer traditioneel gefixeerde vormen
van liturgie op de zondagmorgen ontstaat
veelkleurigheid en variatie, terwijl buiten
de traditionele zondagmorgen evenzovele
vormen van samenkomst en ritueel opbloeien,
soms geinitieerd door en in nauwe relatie
met kerkelijke organisaties, soms ook totaal
onafthankelijk ervan.

In dit themanummer brengen we enkele van
zulke activiteiten, zoals de Preek van de Leek,
de uitvoering van The Passion, de Kerkennacht
en het verschijnsel van ‘bermmonumenten’,
nader in beeld. Dit past bij de trend in de

76

liturgiewetenschappen om de verschijnselen
eerder descriptief en narratief dan definiérend
en normatief te onderzoeken (Post 2001a, 57).
In deze bijdrage leggen we de verschijnselen
vergelijkenderwijs onder de loep, waarbij

we ze met name bezien vanuit hun ‘Tituele
kwaliteiten’.

Rituele karakteristieken

De rituele kwaliteiten ontlenen we aan de
basiskwaliteiten die Robert Grimes in 1990
definieerde ten aanzien van ritualiteit (Grimes
1990, 14). Deze ‘kwaliteiten’ staan niet voor
absolute en onderscheidende eigenschappen
die het ritueel definiéren, maar het zijn min of
meer formele karakteristieken, kenmerken die
met elkaar een bepaalde rituele geladenheid
kwalificeren. De kwaliteiten die Grimes
aanvankelijk noemt zijn:

1. de uitvoering van het handelen zelf;

2. de collectieve dimensie ervan;

3. de traditievorming die dat oplevert;

4. de emotionele kwaliteit;

5. de symbolische of verwijzende kwaliteit;
6. de religieuze kwaliteit;

7. de functionele kwaliteit.

Hoewel Grimes later ook andere kenmerken
heeft beschreven om de complexe fenomenen
van ritualiteit te kunnen onderzoeken (zie bij-
voorbeeld Post 2001b), houden we ons voor
deze beschouwing bij bovenstaande lijst en
lopen de kwaliteiten één voor één langs.

Handelingskwaliteit

Het valt op dat het rituele handelen bij acti-
viteiten die vanuit de kerken georganiseerd
worden, zoals Preek van de Leek, Kerkennacht
en The Passion, steeds uitdrukkelijk op de doel-
groep van niet-traditionele kerkgangers gericht
is. In die zin hebben de activiteiten een missio-
nair karakter, zonder dat ze direct op bekering
gericht zijn.

De intentie is er bij alle drie de vormen op
gericht om de rijkdom van de christelijke tra-
ditie (bijbel, muziek, gebouw) voor een breder
publiek toegankelijk en ervaarbaar te maken
tijdens op zichzelf staande evenementen. Om
een brug te slaan naar het beoogde publiek
wordt gebruik gemaakt van uitvoerenden, aan
wie gevraagd wordt om zich vanuit de seculiere
wereld te verhouden met de christelijke traditie.
Waar de participanten bij deze activiteiten
bestaan uit een mix van niet-traditionele én
traditionele kerkgangers, is de boodschap van

HANDELINGEN 2012 | 4

deze ritualiteit dat het heilige niet alleen door
clerici of ingewijden bediend mag worden.
Een kritische vraag hierbij is uiteraard wat de
verhouding is tussen de invloed van de bood-
schap zéIf die aan de orde is en de persoon die
deze boodschap brengt, meestal een Bekende
Nederlander.

Bij het verschijnsel van de gedenktekens in de
openbare ruimte gaat het om een niet-hiérar-
chisch en spontaan vormgegeven ritueel.

Gemeenschapskwaliteit

Het moge duidelijk zijn dat het bij de beschre-
ven vormen van ritueel die door kerken ge-
initieerd zijn, steeds gaat om een momentane
gemeenschap. In hoeverre de collectiviteit een
gevoel van verbinding en gemeenschap teweeg-
brengt, is niet duidelijk bij zoiets als The Pas-
sion. Uit het onderzoek naar de Kerkennacht
blijkt dat een gevoel van gemeenschap van
groter belang blijkt voor traditionele kerkgan-
gers dan voor niet-kerkgangers. Bij een herden-
kingsplaats in de publieke ruimte is geen sprake
van expliciete gemeenschapsvorming.

Traditievorming

De ritualiteit rondom herdenkingsmonumen-
ten in de openbare ruimte staat in een brede
historische traditie, die echter in delen van
Nederland lange tijd nauwelijks gepraktiseerd
is. Het heiligen van bepaalde locaties en het
toewijden van plaatsen aan gedachtenis, is in-
middels weer een breed gepraktiseerde traditie
die de overheid tracht te reguleren. The Passion
staat in een lange traditie van zowel muzikale
als theatrale uitvoeringen van passiespelen.

77



Bij de kerkelijke initiatieven valt op hoezeer
in de Preek van de Leek met name een protes-
tantse liturgische traditie als model voor de
samenkomst geldt. Maar ook hier geldt dat deze
dynamisch wordt ingevuld: waar christelijke
kerkliederen niet voldoen, ontstaat al snel de
traditie om uit de Engelstalige liederenschat of
de popcultuur te kiezen, vanwege de bredere
culturele bekendheid die dit geniet.

Hoewel de genoemde vormen alle op zichzelf
staan, gaat het om activiteit en ritualiteit die
bij succes geprolongeerd wordt, niet zoals een
theatervoorstelling met een maand extra, maar
conform een rituele tijdsindeling: op vastge-
stelde tijden en soms ook op een vaste plaats.

Emotionele kwaliteit

Dat mensen in hart en ziel geraakt worden,
klinkt telkens door bij deze activiteiten. De ont-
moeting tussen Judas en Jezus raakt de bezoe-
kers van The Passion in het hart. De sfeer van
de Kerkennacht blijkt belangrijk voor de bele-
ving van de bezoekers. Speelgoedknuffels bij het
monumentje voor een overleden kind spreken
de emotionele registers aan. Organisatoren van
het kerkelijk ritueel zijn zich ervan bewust en
ensceneren het met opzet: ‘Geef mij nu je angst.

Symbolische kwaliteit

Wie Jezus hoog op de Erasmusbrug in wit
gewaad boven de stad ziet staan, kan er niet
omheen: tussen hemel en aarde wordt de artiest
die hem speelt, gepresenteerd als een goddelijke
figuur. Bij de Preek van de Leek symboliseert
heel de organisatie én de orde van dienst de
rituele procesgang van een traditionele kerk-
dienst, zij het in een spannende verhouding

78

tussen traditionele vormen, waarbij — om geen
vervreemding te wekken — bewust aansluiting
gezocht wordt bij de taal- en belevingswereld
van de bezoekers. En voor het allerheiligste: het
sacrament van de eucharistie, zoekt men een
minder beladen en eigentijdse variant: wijn en
stokbrood na afloop, niet door de priester ge-
consacreerd, maar door de gesprekken van de
bezoekers.

Religieuze kwaliteit

Het meest opvallende fenomeen bij de beschre-
ven vormen van ritualiteit is dat de duiding

van het rituele handelen en de interpretatie, de
zingevings- of geloofsdimensie, door de partici-
panten z¢EIf gebeurt en dat dat overeenkomt met
de intentie van de organisatoren. Niet de kerk
of geloofsgemeenschap definieert het belang of
de betekenis van het ritueel, maar de bezoeker
doet dat zelf. Bjj ritualiteit in de publieke ruim-
te die een breed publiek trekt, heeft niets meer
vaste of voorgegeven betekenis. Zelfs een kruis
is niet per definitie een christelijk symbool. Juist
dit gegeven maakt het spannend voor de kerken
en voorgangers om de afweging te maken waar
het ritueel van een educatieve dimensie voor-
zien wordt en waar niet.

Functionele kwaliteit

Over de functies van het religieuze ritueel is
veel geschreven. In de beschreven vormen van
handelen is vooral de expressieve dimensie van
het ritueel duidelijk te herkennen. Die laat de
participanten wellicht ook het meeste vrij en is
daarom sterk verbonden met het aanbod van
het rijke kerkelijke ritueel in een geseculari-
seerde publieke ruimte.

Niettemin is juist in de liturgiewetenschap
steeds de ‘uselessness, de niet-instrumentele
functie van liturgie benadrukt: de volkomen
gratuiteit die het hart van de liturgie als heilig
spel bewaakt en bewaart. Opvallend is dat, juist
recent, liturgiewetenschappers deze benadering
nuanceren (Barnard en Wepener 2012). Zij zien
ook het belang van de formatieve dimensie van
liturgie, bijvoorbeeld in specifiek missionaire
of diaconale zin, zonder dat deze de eigen aard
van de ‘doelloosheid’ van liturgie in esthetisch of
theologisch perspectief aantast.

Uit handen geven

Wanneer we ten slotte de projecten en spontane
vormen van ritueel in de publieke ruimte over-
zien, dan is duidelijk dat de traditionele kerken
de regie over het ritueel in de publieke ruimte
verloren hebben, maar nog steeds in staat blij-
ken vormen van ritueel te vinden die daar een
plaats in kunnen hebben of hun eigen vormen
voor een groter publiek dan traditionele kerk-
gangers toegankelijk te maken. In het kerkelijke
aanbod zijn de rituele karakteristieken steeds in
ruime mate aanwezig. Niet zozeer de cognitieve,
als wel de emotionele en expressieve dimensies
worden opgezocht.

Op de vraag naar een theologische duiding
door de kerkelijke professionals én de beoogde
bezoekers is echter nog weinig gereflecteerd.
Niemand weet precies hoe geloofsvormend
het rituele aanbod uiteindelijk is en of de brug
tussen traditie en toekomst werkelijk geslagen
wordt. De rituele kwaliteiten wijzen er voor-
zichtig op.

Voor kerkelijke voorgangers van ritueel
aanbod in de publieke ruimte betekent het

HANDELINGEN 2012 | 4

dat zij de nodige expertise inschakelen en zelf
opbouwen ten behoeve van de communicatie
in het publieke domein. Ten tweede dat zij zelf
de vertaalslag tussen theologie en ritueel zullen
verhelderen. Het vraagt ook dat zij de poorten
naar betekenisgeving zullen zoeken in de ver-
bindingen tussen traditionele vormen met bij-
behorende vervreemding die dat soms oproept,
als in aansluiting bij taal- en belevingsniveau
van de beoogde bezoekers.

Dit hoeft geen probleem te zijn waar theolo-
gen opgeleid worden met hermeneutiek in hun
competentieprofiel. Voor de toekomst van het
pastorale beroep zou hier echter meer nodig
zijn, juist omdat de uitvoering van het ritueel
in de publieke ruimte meer en meer door leken

wordt vormgegeven. <

Literatuur

Barnard, M. en Wepener, C. (2012). Reclaiming space
for learning in liturgical contexts: Cracks in the
maxim of the uselessness of liturgical ritual. In:
HTS Teologiese Studies/Theological Studies 68 (2),
Art. #1184.

Grimes, R.L. (1990). Ritual Criticism. Case Studies in
its Practice. Essays on its Theory. Columbia: Univer-
sity of South Carolina Press.

Post, P. (2001b). Ritualiteit als symboolhandelen. In:
M. Barnard en P. Post (red.) (2001). Ritueel Bestek.
Antropologische kernwoorden van de liturgie. Zoe-
termeer: Meinema, 33-41.

Post, P. (2001a). Feast as a key concept in a liturgical
studies research design. In: P. Post, G. Rouwhorst,
L. van Tongeren en A. Scheer. Christian Feast and
Festival. Leuven: Peeters, 47-77.

Ciska (dr. F.) Stark is universitair docent Homiletiek
en liturgiek aan de Protestantse Theologische
Universiteit. fstark@pthu.nl

79



ACTUEEL

Driedaagse cursus ‘Zorg voor de ziel’
Geestelijke leiding als model van zielzorg is
het onderwerp van een driedaagse cursus

van Luce/CRC onder leiding van prof.dr.

Tjeu van Knippenberg, emeritus hoogleraar
Pastoraaltheologie. Het gehanteerde model

is opgebouwd rond het levensverhaal

van individuele mensen dat zich voort
beweegt langs de lijnen van tijd, ruimte en
transcendentie. De methodiek is toepasbaar in
verschillende activiteiten zoals gespreksvoering,
verkondiging, voorgaan in rituelen, bediening
van sacramenten en groepswerk.

Data: maandag 4 februari (17.00 uur) t/m
woensdag 6 febr. (19.00 uur) 2013.

Kosten: € 625. Opgeven voor 20 januari
2013 via luce-crc@uvt.nl o.v.v. naam, adres,
telefoonnummer, vooropleiding en functie.
Informatie: drs. Henk van Hout,

(030) 253 18 82/ 21 49; luce-crc@uvt.

Tiendaagse cursus ‘Levende Liturgie’

Wie zich wil verdiepen en oefenen in liturgie
voor vragende en zoekende mensen van deze
tijd — liturgie voor een missionaire kerk — kan
terecht bij de tiendaagse cursus van Luce/
CRC in samenwerking met het Instituut

voor Liturgische en Rituele Studies (Tilburg
University). Een postacademische cursus voor
pastores, predikanten en geestelijk verzorgers
die stil durven blijven staan bij lastige vragen
en geen genoegen nemen met gemakkelijke
antwoorden. Aan deze cursus werk(t)en mee:
Marcel Barnard, Martin Hoondert, Paul Post,

Herwi Rikhof, Gerard Rouwhorst, Willem
Marie Speelman, Louis van Tongeren. De
cursus(bege)leiding is in handen van Henk van
Hout en Gerard Rouwhorst.

Vrijdag 11/1; 25/1; 8/2; 8/3; 22/3; 5/4; 19/4; 24/5;
7165 21/6 (2013) van 10.00-16.00 uur. Faculteit
Katholieke Theologie, locatie Utrecht-Centrum
(nabij CS). Kosten: € 1550.

Opgave: luce-crc@uvt.nl; (030) 253 18 82.

Studiedag ‘Liturgie vieren met mensen met
verstandelijke beperking’

Vanuit het Academisch Centrum voor
Praktische Theologie (KU Leuven) wordt o%]
15 mei 2013 een studiedag georganiseerd met
als thema ‘Liturgie vieren met mensen met

een verstandelijke beperking’. Deze studiedag
gaat over de noodzaak en het belang van

het liturgisch vieren met personen met een
verstandelijke handicap aan de hand van

de volgende vragen: ‘Is het zinvol of zinloos
om liturgie te vieren met personen met een
verstandelijke beperking? In welke mate kan of
mag de liturgie aangepast worden? En hoe en
waar vieren we dan liturgie met personen met
een verstandelijke beperking?’

Op 15 mei 2013 van 9.00-17.00 uur in het Maria
Theresiacollege (kleine aula), Sint-Michielsstraat
6 te Leuven; angeline.demoor@theo.kuleuven.be;

www.theopraxis.eu.


AMG
Notitie
op

niet cursief


