
1aan de lezerh a n d e l i n g e n  2 0 1 2   I   4

Buiten de perken

Liturgie hoort thuis onder een open hemel. Het heiligdom waar mensen 

zich verzamelen is vanouds bij voorkeur gevestigd op een bijzondere 

plaats in de natuur. Geliefde locaties zijn de heuveltop, de dikste 

boom, bij de grensovergang of op het kruispunt van wegen. Momenten van 

aanbidding en memorie zijn gebonden aan plaats, tijd en ruimte. De behoefte 

en beleving van participanten in ritueel en viering zijn echter voortdurend 

aan verandering onderhevig. De continuïteit van christelijke liturgievormen 

heeft nauwelijks nog eeuwigheidswaarde. Gevestigde patronen en flexibele 

varianten strijden om de aandacht van mogelijk geïnteresseerden en voorgangers komen voor de 

vraag te staan waar zij hun tijd en energie aan geven: aan het handhaven van traditionele vormen, 

het ontplooien van nieuwe initiatieven of aan beide?

	 In dit themanummer houden we enkele nieuwe en grensoverschrijdende initiatieven tegen 

het licht. Opvallend aan de gekozen projecten is dat het gaat om liturgie in de publieke ruimte. 

Letterlijk of figuurlijk opnieuw in de buitenlucht. We analyseren de beschreven projecten in relatie 

tot de huidige cultuur en in relatie tot de christelijke traditie in bredere zin. Theologische en meer 

cultureel-antropologische analyses vullen elkaar daarbij aan.

	 In de loop van de geschiedenis lijkt het vieren van christelijke liturgie namelijk vooral een 

binnenactiviteit te zijn geworden. Voor velen staat liturgie gelijk aan een vaste viering op de 

zaterdagavond of de zondagmorgen. Dat dit inmiddels in rap tempo veranderd is, beschrijft Joep 

de Hart in het inleidende overzichtsartikel. Ciska Stark focust vervolgens nader op liturgiologische 

aspecten. Goedroen Juchtmans biedt een kader om na te denken over het ‘christelijk’ gehalte van 

rituele vormen. 

	 Deze bezinning vindt een uitwerking in de presentatie van vier grensoverschrijdende projecten. 

Als eerste het project Preek van de Leek door Ranfar Kouwijzer, waarbij nu eens niet de preek maar 

de liturgische vormgeving centraal staat. De via televisie uitgezonden Passion op Witte Donderdag 

in Rotterdam trok zoveel belangstelling in de media, dat we daar vanuit twee invalshoeken naar 

kijken: bijbels-theologisch met Marieke den Braber en meer musicologisch met Mirella Klomp. 

Vervolgens de Kerkennacht door Henk de Roest. Als laatste richten we ons met Irene Stengs op 

het verschijnsel van spontane vormen van gedenken in de publieke ruimte. We besluiten met 

een inhoudelijke reflectie op het gebodene. René Rosmolen heeft passende beelden gevonden, zij 

spreken voor zich. Namens de redactie: veel leesplezier!

A a n  d e  l e z e r   |   C i s k a  S t a r k

l

1





5artikel4 h a n d e l i n g e n  2 0 1 2   I   4

l

a r t i k e l   |   J o e p  d e  H a r t

Nederland is een land waar de erfenis van Augustinus, Luther en 
Calvijn nog altijd zichtbaar is, maar waar steeds minder sprake is 
van een gedeelde (religieuze) taal om over God te spreken. Toch lijkt 
het erop dat er een nieuwe visie op religie en spiritualiteit aan het 
ontstaan is.

The times they are a-changin’

Hemelscherven

Het moet ergens halverwege de 

jaren zestig zijn geweest. Ons team 

speelde tegen de zeer gereformeerde 

voetballertjes van SV Urk, de tweede helft was 

zojuist begonnen en we stonden met 1-1 gelijk. 

De bal werd door de linksback naar voren 

gespeeld en onze linksbuiten sprintte ernaar 

toe. Plotseling bleven de spelers van Urk als 

aan de grond genageld staan. Er dreigde een 

doelpunt, maar niemand van de tegenstanders 

verzette nog een stap. De bal hobbelde nog 

even door en terwijl hij aarzelend om zich 

heen keek maakte onze midvoor zich op om 

hem binnen te schieten. Op dat moment legde 

de scheidsrechter, niet minder verbaasd dan 

wij, het spel stil. En toen zagen we pas wat er 

aan de hand was. Boven aan de dijk kwam een 

begrafenisstoet voorbij, gekleed in zwarte jassen 

en hoge hoeden. Ik zie ze nog voor mij: een 

zwerm kraaien fladderend tegen de zilvergrijze 

najaarslucht. 

Een jaar of vijf later werd mijn vader begraven. 

Langzaam trok de colonne door Kampen en 

over de IJsselbrug, en opnieuw stopte in elke 

straat waar we verschenen vrijwel al het verkeer. 

Mensen stapten van de fiets, namen hun hoed 

of pet af en bogen het hoofd, voetgangers 

bleven staan. Uit respect voor de overledene. 

Vanuit het besef dat er dingen zijn die boven 

de beslommeringen van alledag uitgaan. 

Of uit gewoonte en omdat het nu eenmaal 

zo hoorde. Religie verwees nog niet naar 

persoonlijke smaak, zelfbeleving en spirituele 

ontdekkingstochten, maar naar collectieve 

identiteit en saamhorigheid. Ze bewoog op de 

maat van tradities en werd bij het begin van 

de levensreis als een tamelijk complete bagage 
l

< �Johanneskerk, Laren

Religieuze veranderingen in Nederland



7artikel h a n d e l i n g e n  2 0 1 2   I   46

aan de volgende generatie doorgegeven, met de 

pastoor, de dominee of de partij als een soort 

douane of keuringsdienst van waren. Vaderlijke 

gestrengheid, de macht der gewoonte en sociale 

controle deden de rest.

Meerkeuzemaatschappij
Sindsdien is er van alles veranderd in de Neder-

landse samenleving – en niet alleen op religieus 

gebied. De financiële armslag werd ruimer, 

en geld moet rollen. In korte tijd doen in de 

meeste gezinnen wasmachine, koelkast, televisie 

en auto hun entree en komt een (al dan niet 

buitenlandse) vakantie voor het eerst binnen 

het bereik van grote delen van de bevolking. 

De vrije tijd neemt toe, ook het opleidingspeil 

stijgt en het wordt dringen voor de poorten 

van de universiteiten. Het aantal expressieve 

jeugd(sub)culturen groeit sterk en de horizon 

wijkt, zowel geografisch, psychologisch als cul-

tureel. Een woud van televisieantennes  

verspreidt zich in luttele jaren over de daken. 

In de interieurs groepeert het gezin zich steeds 

minder rond de tafel en steeds vaker op het 

bankstel, geplaatst voor het blauwe oog. 

Nederland begint in snel tempo te ontzuilen, 

gezagsverhoudingen binnen en buiten het 

gezin veranderen, evenals de seksuele moraal. 

Vooral de tweede helft van de jaren zestig 

is waarschijnlijk cruciaal geweest bij het 

massale afscheid van ons land als preutse 

natie. Maximale vrije persoonlijke ontplooiing 

werd als eis in brede kring aanvaard en werd 

een speerpunt in de overheidsmaatregelen. 

In dit permissieve culturele klimaat vindt 

een emancipatie van de zelfontplooiing en 

de ontspanning plaats, waarmee het Grote 

Genieten kan beginnen. De ‘of-of ’-samenleving 

maakte plaats voor de meerkeuzemaatschappij. 

Ook de kerken ondervonden daarvan de 

gevolgen; al eerder was hun naderende 

ondergang voorspeld door een lange stoet 

van denkers, in het licht van de nieuwste 

ontwikkelingen leek het aftellen definitief 

begonnen. 

In een nieuw licht
Het doemdenken over de toekomst van de 

godsdienst kent in onze cultuurkring een lange 

traditie. Vanaf de Verlichting treden filosofen 

op als kroongetuigen en profeten van diens 

einde. Arthur Schopenhauer meende midden 

negentiende eeuw getuige te zijn van de laatste 

schermutselingen. Eens, zo schreef hij, was de 

godsdienst een uitgestrekt woud waarin hele 

legers dekking konden zoeken; wat overbleef is 

slechts een bosje kreupelhout waarin hooguit 

nog plaats is voor wat struikrovers. 

Na de filosofen kwamen de sociologen en 

psychologen. Max Weber stelde een radicale 

‘onttovering’ van ons wereldbeeld vast, een 

Entzauberung der Welt waarbij de mensen ervan 

uit gingen ‘dat de dingen in laatste instantie 

rationeel te verklaren zijn’. Sigmund Freud 

zag weinig toekomst in de oude religieuze 

‘illusies’ en oordeelde het de hoogste tijd 

voor een groei naar volwassenheid waarin 

deze ‘kindertijdneurose’ wordt afgeschud. 

Hun beider opvolgers hebben, gesteund door 

alsmaar nieuwe statistieken, hard gewerkt 

aan het definitieve empirische bewijs voor de 

ondergangshypothese. 

Ook in de bellettrie hadden de kerken het 

zwaar te verduren. Voor menige vaderlandse 

auteur kwam de benodigde inspiratie uit een 

onlosmakelijk verbond van een ellendige en 

een kerkelijke jeugd. Maar toch, ondanks de 

niet-aflatende kritiek en een bijna sluitend 

bewijs à charge, zag het er lange tijd naar uit 

dat de religie zo langzaam verdwijnt dat zij 

nooit echt verdwijnen zal. Tot in het midden 

van de vorige eeuw bleef zij een constante 

factor binnen het dagelijkse leven en in het 

maatschappelijk bestel. Pas tijdens de afgelopen 

decennia heeft het er alle schijn van dat de oude 

filosofen postuum in het gelijk gesteld worden. 

Afgezien van allerlei nuanceverschillen (naar 

natie, kerkrichting en 

bevolkingscategorie) lijkt 

het algemene patroon 

in Noord- en West-

Europa dat van een onstuitbare afbrokkeling 

van zowel het christelijk geloof als de kerkelijke 

participatie. 

Opgeheven seminaries, kathedralen waarin 

meer gefotografeerd dan gebeden wordt en 

kloosters zonder novicen maar met uitpuilende 

gastenverblijven. Vergrijsde voorgangers, 

formalisme en archaïsche zeden. Tot lege 

formules uitgeholde gebeden en rituelen, 

feestdagen waarvan de oorspronkelijke 

betekenis is vergeten. De graflucht van een 

in gedenkboeken opgebaard verleden. Het 

zijn de stille restanten van het godsdienstig 

verval, spoken die niet tot rust kunnen 

komen, slepend met hun kettingen over de 

zolder van wat nostalgische gelovigen. Als de 

historie dingen heeft ingehaald, beginnen ze 

vragen op te werpen. Waarom hechten aan 

de sleetse grandeur van voorbije tijden, de 

symbolen van generaties met meer verleden 

dan toekomst? Dan wordt een compromis met 

de geschiedenis gesloten. Zoals de Amerikaanse 

historicus Osborn Hardison ooit schreef (in 

Disappearing through the skylight): zodra de 

oude symbolen niet langer als heilig gelden 

of – wat op hetzelfde neerkomt – als waar 

worden beschouwd, zijn ze ook niet langer 

bedreigend en kunnen ze worden opgevat als 

aantrekkelijke curiositeiten. Van het soort dat 

je tegen het lijf kunt lopen in de winkel van de 

kunsthandelaar, die naast gebrandschilderd 

glas uit Turkse gebedsruimten ook inheemse 

Maori-kunst verkoopt en daarnaast de 

hoorns van neushoorns 

en precolumbiaans 

antiek. De oude 

symbolen worden 

conversatiestukken en hebbedingetjes, 

onttrokken aan hun oorspronkelijke betekenis: 

een King James-bijbel op de salontafel, een 

vakantiebezoekje aan de altijd fotogenieke 

Semana Santa-processies in Sevilla, wat 

gregoriaans via de iPod, tijdens de ochtendspits, 

op weg naar je werk – de vereftelingisering 

van de christelijke traditie. Volgens sommige 

goedgemutste vrijdenkers gaan traditionele 

kernonderdelen van de christelijke geloofsleer 

en gedragsregels dezelfde toekomst tegemoet 

als het Hindelooper boerenschilderwerk of het 

Hardinxveldse kantklossen. Binnenkort worden 

ze hooguit beoefend door krasse knarren in 

Archeon-achtige reservaten aan de Veluwezoom 

en op de Zuid-Hollandse eilanden.

Nederland is een land waar de erfenis van 

Augustinus, Luther en Calvijn nog altijd 

zichtbaar is, maar waar – zo leert onderzoek – 

wel steeds minder sprake is van een gedeelde 
l

Op tal van plekken in ons  
land gist en borrelt het 

van de spiritualiteit



l

9artikel h a n d e l i n g e n  2 0 1 2   I   48

(religieuze) taal om over God te spreken en 

waar het Godsbeeld ook steeds abstracter 

wordt. Maar het is voorbarig om van daaruit 

te concluderen tot het verdwijnen van religie 

of de emigratie van het heilige uit de moderne 

samenleving. Eerder lijkt het erop dat er een 

nieuwe visie op religie en spiritualiteit aan 

het ontstaan is, eentje die wij missen als we 

blijven redeneren vanuit de categorieën waarin 

godsdienst traditioneel aan ons is overgeleverd 

en de objecten die daarvan getuigen. Daarover 

straks meer.

Simon de tovenaar
Nadat het keurig aangeharkte 

levensbeschouwelijke Nederland uit de laatste 

fase van de verzuiling vanaf de jaren zestig van 

de vorige eeuw danig 

in het ongerede raakte, 

de zuilen wankelden en 

het hemels baldakijn 

dat zo lang ons land 

had overspannen scheuren ging vertonen, 

lijken steeds meer Nederlanders op drift te zijn 

geraakt. Onder de veranderingen springt, om te 

beginnen, de exodus uit de grote en een aantal 

kleine, vrijzinnige kerken in het oog. Het is 

de paradox van de vrijzinnigheid: aanhakend 

als geen ander bij het moderne levensgevoel 

en de tijdgeest, wordt juist aan deze kerken 

voorbijgegaan door hedendaagse Nederlanders. 

‘Ik heb moeite met de afbraak of de 

herbestemming van kerkgebouwen. Het is 

onvermijdelijk, dat weet ik. De hemel is naar 

beneden gekomen en ligt om ons heen, in 

scherven op de aarde. Die resten van wat zoveel 

betekenis voor ons heeft gehad verdienen op 

zijn minst aandacht en respect.’ Aldus Kees 

Fens, in een gesprek met de journalisten Hans 

Maarten van den Brink en Rachel Visser, kort 

voor zijn dood in 2008, en velen zeggen het 

hem na.

Toch is de sluiting van kerkgebouwen maar 

een deel van het verhaal. Een ander gegeven 

is de opmerkelijke stabiliteit van een aantal 

kleinere, conservatieve religieuze groeperingen 

(voornamelijk door het geboorteoverschot 

in die kringen) en de spectaculaire groei 

van de evangelische beweging. Die laatste 

is instructief, maar ze vormt geen keerpunt 

in het ontkerkelijkingsproces. De aantallen 

zijn bij lange na niet voldoende om de 

leegloop bij de grote kerken te compenseren 

en er wordt bovendien weinig gerekruteerd 

in buitenkerkelijke 

milieus. Een belangrijke 

ontwikkeling is ook 

de opkomst van 

immigrantenreligies 

(moslims, maar ook christenen), die uitheemse 

religieuze culturen op een inmiddels op vele 

plaatsen duidelijk zichtbare wijze binnen onze 

landsgrenzen heeft gebracht. 

En dan is er nog de opkomst van allerlei 

vormen van ‘zelf-spiritualiteit’, die door 

sommige auteurs (zoals Paul Heelas en 

Linda Woodhead) al is getypeerd als niets 

minder dan een ‘spirituele revolutie’. De 

nieuwe spiritualiteit is door een menigte 

commentatoren over de hekel gehaald als 

niet alleen een door de commercie geregeerde 

wereld, maar ook een milieu van mensen die 

gefixeerd zijn op zichzelf, waar druk gesleuteld 

wordt aan de eigen persoon en maar weinig 

Religie is nu vooral iets
persoonlijks en lijkt uit 

vele bronnen op te wellen

aan de samenleving – een duidelijk contrast 

met vooral de vrijzinnige protestantse kerken. 

Door zowel behoudende dominees als de 

verspreiders van het secularisatie-evangelie 

wordt de maanziekte waaraan volgens hen hele 

volksstammen ten prooi zijn gevallen gehekeld. 

In sommige kerkelijke kringen vreest men in 

die alternatieve spiritualiteit de sirenenzang van 

een cultuur die van God is losgeraakt, of ziet 

men in de praktijken van veel cursusleiders en 

cursisten op zijn minst een voortzetting van die 

van Simon de tovenaar, die de kracht van de 

Heilige Geest wilde kopen met geld. Ook buiten 

kerkelijke kringen maakt men zich vrolijk over 

de forse bedragen die worden neergeteld om 

in kuchloze stilte te luisteren naar de zoveelste 

spiritueel geïnspireerde managementgoeroe of 

om, gesterkt door worteltjesthee en heksenzalf, 

spiritueel te fitnessen in een of ander 

bezinningscentrum. 

Maar wat men er verder ook van vindt, de 

nieuwe spiritualiteit is inmiddels een niet 

te onderschatten factor; zij blijft al lang niet 

meer beperkt tot de informele interesses van 

intellectuelen, kunstenaars en esoterische 

genootschappen. De afgelopen decennia hebben 

in Nederland, net als in andere westerse landen, 

vele elementen van de nieuwe spiritualiteit 

hun intrede gedaan in moderne instituties 

als het bedrijfsleven, de gezondheidszorg, de 

media en het onderwijs. Eén ding is zeker: de 

genoemde veranderingen hebben tot allerlei 

herschikkingen op het maatschappelijk 

middenveld geleid, tot het onderhouden 

van andere relaties met maatschappelijke 

organisaties, waaronder kerkelijke verbanden. 

Als een sleutel
Eerder in dit verhaal passeerde de lange stoet 

van aanzeggers van de dood van religie. Nu die 

langsgetrokken is, wordt het tijd om verder te 

kijken dan de vervallen godshuizen in de grote 

steden, ‘herbestemde’ kloosters daarbuiten, 

of de leegstroom bij organisaties die hun 

piek tijdens de verzuiling bereikten. Want het 

gaat bij religie om meer dan een vorm van 

monumentenzorg en op het hedendaagse 

religieuze menu staan niet slechts de restanten 

van voorbije feestdagen. 

Op tal van plekken in ons land gist en 

borrelt het van de spiritualiteit. En niet alleen 

op bezinningsdagen in rustieke abdijen of op 

doordeweekse avonden, tijdens bijeenkomsten 

in vele plaatselijke gemeenten en parochies. 

Ook op niet gewijde grond, in tal van 

informele gespreksgroepjes en zelfhulpgroepen. 

Bij motivatietrainingen met besturen, 

beleidsmakers en bedrijven. In ziekenhuizen en 

verzorgingshuizen. In onderzoeksprogramma’s 

en op universitaire faculteiten waar de effecten 

van rituelen en volksreligiositeit, van gebed 

en meditatie worden bestudeerd. In populaire 

boeken en films die bol staan van religieuze en 

esoterische verwijzingen. Bij symposia en in 

radioprogramma’s en talkshows op de televisie 

waar mensen aan het woord zijn over de zin 

van hun leven. Op het almaar uitdijende aantal 

internetpagina’s dat is gewijd aan geestelijke 

groei, niet minder dan in de producten van een 

uitgebreide ‘spiritualiteitindustrie’. 

Veel Nederlanders lijken een geestelijke 

dimensie aan hun leven te herontdekken, als 

een sleutel die ze overal gezocht hebben en die 

al die tijd in hun broekzak zat. Dat we sinds 



1 1 h a n d e l i n g e n  2 0 1 2   I   4artikel
l

2007 de ‘Maand van de Spiritualiteit’ kennen 

(een initiatief van de KRO, uitgeverij Ten Have 

en dagblad Trouw – van november nu verplaatst 

naar januari), zegt veel. Spiritualiteit is een term 

die populair is vandaag de dag; het is een begrip 

dat in het kielzog van de ontkerkelijking snel 

gedemocratiseerd is geraakt.

Zij manifesteert zich vaak ver buiten het 

kerkplein. Via stille tochten bijvoorbeeld, 

de creatie van een sacrale ruimte aan huis, 

bermmonumentjes, de deelname aan een 

bezinningsweekend of -cursus. Een paar 

voorbeelden zijn in tabel 1 weergegeven en hun 

populariteit is daar gerelateerd aan de kerkelijke 

achtergrond van mensen. Onder kerkleden is 

onderscheiden naar kerkrichting en kerkelijke 

deelname; bij buitenkerkelijken naar of men 

gelooft in een God of hogere macht of niet. 

Voor katholieken geldt: hoe kerkser, des te meer 

geïnvolveerd in een aantal spirituele activiteiten. 

Voor protestanten gaat dit alleen op waar het 

gaat om het deelnemen aan een cursus gericht 

op spiritualiteit. Wat opvalt is dat ook van de 

ongelovige buitenkerkelijken (atheïst of agnost) 

zo’n 40 procent wel eens een kaarsje brandt en 

30 procent verhaalt van een bezinningsplek, 15 

procent een herdenkingsplek heeft of deelnam 

aan een cursus spiritualiteit. Het milieu van de 

nieuwe spirituelen (dat overlap vertoont met de 

andere categorieën in de tabel en daarom apart 

is gehouden) vormt de meest vruchtbare grond 

voor de interesses.

 

RKK

    kerks

    nominaal

PKN

    kerks

    nominaal

geen kerklid

    gelovig

    ongelovig

hele bevolking

nieuwe spirituelen

brandt wel 

eens een 

kaarsje 

voor iets of 

iemand

84

72

26

55

60

42

51

72

heeft de 

afgelopen 

jaren wel eens 

deelgenomen 

aan een stille 

tocht

7

5

7

11

9

9

9

16

heeft wel 

eens een 

herden-

kingsplek 

opgezet/

bezocht

16

14

9

7

24

14

16

30

heeft thuis 

een heilige 

plek

24

14

7

7

24

7

15

40

heeft wel eens 

deelgenomen 

aan een cursus 

o.i.d. gericht op 

spiritualiteit

28

26

32

11

32

15

26

72

is wel 

eens op 

bedevaart 

geweest

45

28

2

2

6

4

11

v17

gaat wel eens 

naar een plek 

om stil te staan 

bij alles wat hij/

zij doet

48

39

32

43

45

30

39

58

Zoeken en opduiken
Terwijl de maatschappelijke invloed en 

aantrekkingskracht van de kerken sterk is 

afgenomen, lijkt dit allerminst te gelden 

voor de individuele belangstelling voor 

spirituele en religieuze onderwerpen. Die 

interesse krijgt vorm via de subjectieve 

betekenisgeving en persoonlijke voorkeur 

van mensen en de modes waaraan deze 

onderhevig zijn. Zij is geassocieerd met een 

geneigdheid tot vrijblijvend uitproberen, met 

een bepaalde leefstijl en vrijetijdsbesteding, 

een bepaald soort mediagebruik en 

surfgedrag op internet, eventueel met 

abonnementen en donateurschappen. Niet 

zozeer met lidmaatschap, laat staan langdurige 

verbintenissen, multiplexe 

relaties en groepsloyaliteit, 

een gedeelde identiteit 

of actieve deelname, die 

fysieke aanwezigheid veronderstelt op vaste 

plaatsen en tijden. 

Sinds enige decennia lijkt zich een nieuwe 

visie op religie onder de bevolking te 

manifesteren, waarin vooral twee dimensies 

zich aftekenen. De eerste is dat je waarheid 

innerlijk moet ervaren, dat religie vooral 

iets persoonlijks is en niet zozeer een 

groepsgebeuren; zij heeft op zich niet zoveel 

met kerkelijkheid te maken – een sterk 

geïndividualiseerde visie op religiositeit met 

als toetssteen de persoonlijke ervaring. Een 

tweede grondcomponent van de huidige 

religiositeitbeleving is dat religie uit vele 

bronnen kan opwellen, dat zij meer met zoeken 

heeft te maken dan met vaste overtuigingen, dat 

je haar zelf op moet duiken in de wijsheid van 

Tabel 1. De praktisering van enkele niet kerkelijk gebonden rituelen naar kerkelijke 

achtergrond en deelname (in procenten)

Bron: God in Nederland 2006/7

uiteenlopende tradities en ideeën, dat religie 

ook iets is dat voortdurend verandert tijdens 

je leven, wat betekent dat je bereid moet zijn 

je opvattingen ter discussie te stellen. Het is 

een heel dynamische en open visie op religie, 

die wel is samengevat als ‘zoekreligiositeit’. 

De nieuwe houding brengt onder andere een 

andere opvatting over organisaties en instituties 

met zich mee.

Van ‘jonge leu’ en ‘oale groond’
Johan Cruijff begon als een geweldige 

voetballer, vervulde een tijdelijke betrekking 

als verlosser en deed vervolgens dienst als 

broederlijk gedeeld nationaal orakel in 

Nederland en Catalonië. De laatste tijd is hij 

als filosoof met de hamer 

bij Ajax in de weer. Zijn 

faam als leverancier van 

citaten berust op het 

gegeven dat daarin door een open deur wordt 

gestapt op een plek waar wij met zijn allen 

nooit een doorgang hebben vermoed. ‘Je moet 

altijd driehoeken hebben want alleen dan heb 

je constant twee afspeelmogelijkheden’ – dat 

zegt Johan en die kan het weten. Overal op het 

maatschappelijk middenveld lijken moderne 

Nederlanders dit advies ter harte te hebben 

genomen. Ze hebben er moeite mee zich 

langdurig en met volledige inzet vast te leggen. 

Ze switchen en zappen liever en onderhouden 

een soort latrelatie met organisaties – of dat 

nu kerken, vakbonden, politieke partijen, 

vrijetijdsverenigingen of andere organisaties 

zijn. Zo lang mogelijk houden ze opties open 

en laten hun afspeelmogelijkheden niet te zeer 

beperken. Dat betekent niet dat ze nergens 

Velen zijn eerder op zoek 
naar intrigerende vragen 

dan naar pasklare antwoorden

1 0



1 3h a n d e l i n g e n  2 0 1 2   I   4

meer in geloven of dat existentiële vragen hen 

niet bezighouden, wel dat ze zich niet langer 

met het beruchte compelle intrare de kerken in 

laten drijven. 

Moderne Nederlanders zijn niet langer 

verenigd in zuilen, ze zijn vaak wel op zoek 

naar fundamenten. Hun geloofsbeleving (en 

bijvoorbeeld ook pogen tot ritualisering) 

beweegt zich voor een groot deel buiten alle 

gevestigde kerkelijke en traditionele liturgische 

kanalen. Het thema Godsbeelden is daarvan een 

uitgesproken voorbeeld. Enquêtes laten zien dat 

nog altijd niet meer dan een kleine minderheid 

van de Nederlanders 

tot het atheïsme valt te 

rekenen. Veruit de meeste 

mensen weten het allemaal 

niet zo zeker, hebben het idee soms te weten 

hoe het zit maar twijfelen dan weer, of huldigen 

een vage en algemene transcendentieconceptie. 

Van God wordt bij gerucht vernomen, Hij 

wordt vermoed bij hele bijzondere of juist hele 

gewone ervaringen, iets van Zijn aanwezigheid 

schemert soms door de kieren van het dagelijks 

leven. Het zijn onderzoeksbevindingen die het 

eerst onder de jeugd werden vastgesteld. 

Voor een skiër in Lapland is het relevant 

om verschillende soorten sneeuw – natte en 

droge sneeuw, poedersneeuw, korrelsneeuw 

en motsneeuw, stuifsneeuw en ijssneeuw – 

te onderscheiden, die bepalen immers de 

ondergrond waarop hij zich voortbeweegt. 

Voor een inwoner van Amsterdam is dat 

minder zinvol. Een rijk vocabulaire rondom 

een onderwerp leert iets over het belang dat 

aan het thema wordt gehecht, hoe wij een 

onderwerp ervaren. Als het over spiritualiteit, 

bidden en transcendentie-ervaringen gaat, 

blijken Nederlandse jongeren eveneens over 

een rijke woordenschat te beschikken. In vele 

toonaarden, gelardeerd met tal van persoonlijke 

voorbeelden, vertellen ze daarover – heel vaak 

ingeleid met de verzuchting dat de onderzoeker 

er wel niet veel van zal begrijpen, omdat het 

eigenlijk alleen typerend is voor henzelf. Het 

ligt in de geest van deze tijd om het ontbreken 

van een gemeenschappelijke taal bij het spreken 

over God wat te bagatelliseren. Wat telt is de 

zaak, niet de spraak. Wij nuchtere Nederlanders 

staan van nature al wat kritisch tegenover 

grote woorden. Mij lijkt 

dit een onderschatting 

van de invloed die de 

vormen waar mensen 

over beschikken, hebben op de inhoud van 

hun ideeën. Het is precies het bewustzijn 

van een dergelijke nauwe samenhang tussen 

vorm en inhoud dat, naar ik als theologisch 

ongeschoolde vermoed, ten grondslag ligt aan 

het tweede gebod. 

‘Aan de onbekende god’
Nederland is een bijzonder land, niet in 

de laatste plaats vanwege het aldaar wijd 

verbreide gevoel bijzonder te zijn. Ondanks 

een monotheïstisch veelkerkendom is het 

zo ongeveer een nationale traditie dat de 

spanningen die religie oproept, wat zwaar 

worden aangezet door de verschillende partijen 

in publieke debatten. Wie ten strijde trekt, 

houdt de zaak graag overzichtelijk. Streng 

gelovig en verlicht ongelovig Nederland 

kennen beide hun professionele debaters en 

intellectuele establishment, met een verscherpte 

De kerken mogen dan leeglopen, 
er is een grote behoefte 

aan rituelen

l



1 5artikel1 4 h a n d e l i n g e n  2 0 1 2   I   4

waarneming voor religie als conflictstof. 

Wat door de ene partij als de hybris van een 

goddeloze wereld wordt ervaren, wordt door 

de andere gepresenteerd als het restant van een 

achterhaald wereldbeeld, gecombineerd met 

archaïsche zeden. 

Maar Nederland is geen land dat alleen maar 

bevolkt wordt door nazaten van Calvijn en 

Voltaire, gelovigen heb je in ons land in vele 

maten en soorten. Tussen de bastions van de 

refogordel en van het geharde ongeloof ligt een 

uitgestrekt en rijk geleed niemandsland, waar 

zich de meerderheid van de bevolking ophoudt. 

Daar treffen we behalve levensbeschouwelijk 

niet-geïnteresseerden ook mensen aan met 

een spirituele of godsdienstige belangstelling 

maar veel kerkelijke distantie, naast vrijzinnige 

gelovigen die op een tamelijk ontspannen 

wijze omgaan met de traditie van hun kerk. 

Eerder dan van het verdwijnen van de religie 

lijkt er sprake van een individualisering van 

de betrokkenheid bij religie en spiritualiteit. 

Waar dit toe leidt, illustreert de bonte wereld 

van de nieuwe spiritualiteit. Het zwaartepunt 

ligt op het individuele heil en de eigen weg 

die je hebt te gaan, de persoonlijke keuze en 

authenticiteit. De subjectieve verwerking 

en de innerlijke ervaring worden gezien als 

criterium van waarheid. En God? ‘I hear and 

behold God in every object, yet understand God 

not in the least, / Nor do I understand who there 

can be more wonderful than myself.’ Aldus de 

even beroemde als actuele typering, die zo’n 

honderdvijftig jaar geleden door Walt Whitman 

in zijn gedichtencyclus Leaves of Grass werd 

neergeschreven.

De kerken mogen dan leeglopen, er is een 

grote behoefte aan rituelen, zij het niet per 

se aan de traditioneel-kerkelijke rituelen. Bij 

belangrijke gebeurtenissen zegt twee derde 

van de Nederlanders (en de helft van de 

buitenkerkelijken) behoefte te hebben aan 

een ritueel (zie tabel 2). Kerkleden voegen 

zich overwegend in kerkelijke rituelen, 

buitenkerkelijken zijn vaker georiënteerd op 

rituelen buiten een kerkelijke context. 

Veel van die hedendaagse rituelen 

geven een typisch postmoderne mix 

van levensbeschouwelijke elementen te 

zien. In aanwezigheid van een compleet 

mediacircus, in beeld gebracht bij bijvoorbeeld 

de begrafenis van André Hazes, maar 

maatschappelijk meer onzichtbaar ook terug 

te vinden bij tal van kleine herdenkingen 

en plechtigheden, van bermmonumentjes 

of huisaltaartjes tot de dagelijkse gang van 

zaken in menig hedendaagse crematorium. 

Niet zelden is daar sprake van een soort 

blenderspiritualiteit, waarbij traploos regelbaar 

en vaatwasmachinebestendig elementen uit 

allerlei culturele tradities onbevangen door 

elkaar geklutst worden tot een op de persoon, 

het moment en de situatie toegesneden cocktail. 

Die blenderspiritualiteit wordt overigens niet 

omarmd uit theologische baldadigheid, maar 

lijkt vooral te ontspruiten uit het verlangen 

een persoonlijk karakter aan de gebeurtenis 

te geven, en ook wat stuurloosheid en gebrek 

aan oriëntatievermogen soms, gepaard aan een 

zekere naïviteit.

Er bestaat in het huidige Nederland een 

grote kopschuwheid voor opdringerige 

schoolmeesters en theologische dwingelandij. 

De kerk heeft een boodschap voor de wereld, 

maar moet oppassen niet op een golflengte 

te belanden die mensen buiten die kerk niet 

meer kunnen ontvangen. Het is al eens eerder 

vertoond (zoals in Handelingen 17:22-34): 

geestdriftig wordt een heuvel beklommen, 

dicht bij het hart van de stad, waar alle 

grootstedelijke wijsneuzen, levensgenieters en 

individualisten samendrommen. Vele altaren 

worden op weg daarheen gepasseerd, tal 

van goden onderweg aanbeden, om er maar 

geen te missen – er is er zelfs eentje gewijd 

‘aan de onbekende god’. Het hele pantheon 

staat er opgesteld, keurig verdeeld in mootjes 

heiligheid, maar kerk en christendom zijn er ver 

te zoeken. Nu is het oppassen geblazen en moet 

niet te snel gepretendeerd te worden in dat 

vacuüm te voorzien. Spectaculaire bekeringen 

(die er ook zijn) laten onverlet dat velen in het 

publiek eerder op zoek zijn naar intrigerende 

vragen dan naar pasklare antwoorden. Vaak 

zijn ze huiverig geworden voor al te grote 

stelligheid, die ze associëren met pedanterie, om 

niet te zeggen intolerant en autoritair gedrag. 

Ze hechten aan zelfbepaling, aan hun vrijheid, 

en nemen de ambiguïteit van het leven op de 

koop toe. Niet zelden is er behoefte aan iemand 

die een eindje mee optrekt en een luisterend 

oor biedt, lang niet altijd aan een reisleider 

die het doel bepaalt. ‘En alzo is Paulus uit het 

midden van hen uitgegaan’ – en is voor een 

hedendaagse voorganger het werk nog lang niet 

ten einde. 

Joep (prof.dr. J.J.M.) de Hart is onderzoeker bij 
het Sociaal Cultureel Planbureau en bijzonder 
hoogleraar Nieuwe en vernieuwende vormen van 
christelijke gemeenschap in hun betekenis voor 
de Nederlandse samenleving aan de Protestantse 
Theologische Universiteit. j.de.hart@SCP.nl

l

Tabel 2. De behoefte aan een ritueel of viering in de kerk naar 

lidmaatschap van een kerk* (in procenten)

Rooms-Katholieke 

Kerk

Protestantse Kerk in 

Nederland

andere kerk

geen kerklid

hele bevolking

ja, 

in de kerk

69

56

67

8

30

ja, in de kerk, 

maar wel op mijn 

eigen manier

21

24

11

16

17

wel een ritueel, 

maar niet in de kerk

5

10

12

28

20

geen 

ritueel

5

10

10

48

33

totaal

100

100

100

100

100

* �‘Wilt u bij belangrijke gebeurtenissen in uw leven een viering 

of ritueel in de kerk?’ Bron: God in Nederland 2006/7



1 7inleiding1 6 h a n d e l i n g e n  2 0 1 2   I   4

l

i n l e i d i n g   |   C i s k a  S t a r k

Wie deelneemt aan rituelen en 

vieringen, doet dat welbewust, 

soms op reguliere basis, maar 

steeds vaker vanuit een keuze voor het moment 

of een bepaalde gebeurtenis. Patronen van 

kerkgang veranderen en wie vroeger misschien 

één keer per week naar de kerk ging, doet 

dat nu wellicht één keer per maand, want de 

overige zondagen krijgen andere bezigheden 

de prioriteit. Kerkgang hangt af van de 

voorkeuren van het netwerk waarin je je op dat 

moment bevindt en hoort bij de activiteiten 

die doelbewust worden ingepland. Dat brengt 

met zich mee dat de geloofsgemeenschap 

samenkomt in sterk wisselende samenstellingen 

rondom een vaak kleiner wordende, vaste 

kern. De centraliteit van de weekendviering als 

liturgische spil van de geloofsgemeenschap is 

vervangen door fluïde vormen van momentane 

gemeenschap. Voor dit themanummer van 

Handelingen is de vraag dan ook ‘hoe kerken 

inspelen op deze veranderingen in participatie 

aan liturgische vormen en hoe dit raakt aan een 

bredere opbloei van religieus ritueel handelen 

in de publieke ruimte’.

Veelkleurige vraag
Barnard heeft al eerder overtuigend aangetoond 

dat vaste liturgische vormen en stijlen onder 

druk staan: waar voorheen verschillende 

‘Goed weekend’ wensen de collega’s elkaar op de vaste vrijdagmid-
dagborrel toe. Bij de koffieautomaat op de maandagmorgen blijkt 
vervolgens wát het afgelopen weekend goed heeft gemaakt; namelijk 
het weer, de geleverde sportprestaties en de ontmoetingen met vrien-
den of familie. Kerkgang en geloof kunnen daarbij ook aan de orde 
komen, maar dat lijkt minder vanzelfsprekend. Het bijwonen van 
een viering, in de lokale geloofsgemeenschap of in de context van een 
instelling, behoort tot de activiteiten van de vrije tijd en heeft een 
keuzekarakter gekregen. De kerkgang is geen gewoonte, maar een 
afweging geworden. 

‘Het is voor u allen’
Religieus ritueel annex christelijke 
liturgie in een keuzecultuur

kerkgenootschappen en stromingen hun eigen 

herkenbare liturgische stijl vormgaven, zien 

we nu steeds meer blended worship en een 

bricolage aan elementen van verschillende 

tradities die elkaar binnen één viering of 

één geloofsgemeenschap aanvullen en 

afwisselen(Barnard 2009, 19vv). Globaliserende 

tendensen waarin ‘Praise & Worship’ het 

hoofdmenu vormen, hebben hun uitstraling via 

de multimedia en beïnvloeden ook de lokale 

tradities. Tegelijkertijd ontstaat nieuwe ‘enclave-

vorming’, doordat juist lokale tradities een 

eigen identiteit in sterk afgebakende vormen tot 

uitdrukking brengen.

In de liturgiewetenschappen wordt steeds 

duidelijker gesteld dat bestudering die begint 

bij de centraliteit van de weekendviering, 

of bij een centraal bepaalde en eenvormige 

invulling van de liturgie, niet meer strookt 

met de empirische werkelijkheid en dat 

andere verklaringsmodellen en theologische 

overwegingen nodig zijn om gegroeide 

praktijken te evalueren. Voorgangers hebben 

daaraan ook behoefte. Zij voelen de druk van de 

veelkleurige vraag en ervaren zowel de kracht 

als de beperkingen van oude tradities en nieuwe 

vormen naast elkaar en door elkaar heen. 

Persoonlijke toespitsing
Naast de variëteit én voorgeschreven 

zondagmorgenliturgie zelf, zien we allerlei 

alternatieven van kerkelijke liturgie ontstaan, 

in de rooms-katholieke traditie als ‘para-

kerkelijke’ liturgie aangeduid wanneer het 

zich bevindt buiten de voorgeschreven orden 

van dienst. Dit verschijnsel is overigens niet 

nieuw in de geschiedenis van de liturgie, 

die vanouds de spanning kent tussen een 

monopolistische claim van religieuze instituties 

en vernieuwingsbewegingen die zich na 

verloop van tijd eveneens transformeren tot 

bewaarders van gestold erfgoed. Vandaag de 

dag geldt echter dat zowel gestolde traditie als 

vernieuwing zich niet alleen na, maar vooral 

ook naast elkaar en in onderlinge wisselwerking 

voordoen. Oude en nieuwe betekenissen lopen 

door elkaar heen en maken de vraag naar 

normatieve ijkpunten voor wat christelijk of 

niet christelijk is ook bijzonder complex. 

Waar de klassiek kerkelijke liturgie buiten 

beeld is geraakt of de aansluiting met de 

vraag en behoefte van de mensen mist, kiezen 

individuen zelf uit de inhoud en vormen die 

op de rituele en spirituele markt aangeboden 

worden en waarbij een langduriger binding met 

een bestaande gemeenschap niet verondersteld 

of verlangd wordt. Vooral scharniermomenten 

in de levensloop vragen om een rituele 

vormgeving en zijn extra gevoelig voor 

maatwerk en op het individu toegespitste 

vormen. De kerken bieden hierbij veelal ruimte 

voor persoonlijke toespitsing zoals die vanouds 

bij de casualia hoort, maar zoeken tegelijkertijd 

bewust naar een identiteitsvormige kern van 

waaruit het liturgisch handelen vorm krijgt, 

om te voorkomen dat zij zichzelf louter 

tot het gewraakte ‘u vraagt, wij draaien’-

consumentisme veroordelen. 

Tegelijkertijd proberen kerken en religieuze 

instellingen, vooral vanuit missionaire 

motieven, de markt van het religieuze ritueel te 

heroveren, teneinde ook de mensen buiten de 



1 91 8

kerkdeuren te bereiken en opnieuw de publieke 

ruimte te claimen als liturgische ruimte voor 

netwerkachtige samenkomsten en events. Er 

ontstaat nieuwe, flexibele en door de kerk 

gearrangeerde liturgie in de publieke ruimte, 

zoals het geval is bij de uitvoering van The 

Passion in Nederland, een eigentijdse vertolking 

van het lijdensevangelie in de enscenering van 

het alledaagse leven met muziek vanuit de 

popcultuur. 

Op andere plaatsen gebeurt min of meer het 

omgekeerde: een vanouds bij uitstek kerkelijke 

ruimte, de preekstoel in het kerkgebouw, wordt 

uitgeleend aan een niet-traditioneel kerkelijke 

spreker om vanuit het seculiere perspectief 

in gesprek te gaan met bijbelse teksten. Deze 

beide en andere vormgevingen van hedendaags 

ritueel stijgen uit boven het perspectief van 

de individuele levensloop en overstijgen de 

grenzen tussen het profane en het sacrale.

De hele wereld
In dit themanummer van Handelingen con-

centreren wij ons op enkele van deze verschij-

ningsvormen en beschouwen we die aan de 

hand van de gestelde vraag naar de relatie tot 

het verschijnsel van het religieuze ritueel in 

meer algemene zin. Daarbij bedoelen we met 

ritueel de ‘al dan niet religieuze symboolhan-

deling, met een min of meer herkenbaar en 

herhaalbaar patroon en verloop’ (Barnard en 

Post 2001, 9), zoals dat vooral bestudeerd wordt 

vanuit de etnologie. Hierbij gaat het dus om 

heel het palet van symbolisch handelen in onze 

cultuur. Liturgie definiëren we in navolging van 

beide auteurs als ‘de rituele repertoires waarmee 

christelijke geloofsgemeenschappen hun geloof 

tot uitdrukking brengen’ (idem, 9) en waarbij 

een theologische intentie met betrekking tot 

de beoogde participatie niet achterwege kan 

blijven. 

Want dat kerken zich zo nadrukkelijk blijven 

positioneren met een liturgie die misschien 

wel juist in haar gratuïteit betekenis claimt 

voor de hedendaagse cultuur, is een uitvloeisel 

van het denken over Christus als hart van een 

christelijke liturgie die de reikwijdte van de 

wereld op het oog heeft: ‘Het is voor u allen’.

Literatuur
Barnard, M. (2009). Panorama Zondag, verbonden 

en geworteld. In: Louis van Tongeren (red.). 
Liturgie op maat. Vieren in het spanningsveld 
van eenheid en veelkleurigheid. Heeswijk: Berne 
Meander.

Barnard, M. en Post, P. (2001). Antropologische 
kernwoorden van de liturgie. Zoetermeer: 
Meinema.

Tongeren, L. van (2009) Liturgische verscheidenheid 
en uitwaaierend religieus ritueel. In: Louis van 
Tongeren (red.) Liturgie op maat. Vieren in het 
spanningsveld van eenheid en veelkleurigheid. 
Heeswijk: Berne Meander.

Ploeger, M. (2009). Jezus Christus, de kerk en de 
wereld. In: Louis van Tongeren (red.). Liturgie op 
maat. Vieren in het spanningsveld van eenheid en 
veelkleurigheid. Heeswijk: Berne Meander.

Groot, K. de (2009). Vaste kaders, fluïde vormen. 
Kerkelijke liturgie voorbij kern en marge. In: Louis 
van Tongeren (red.). Liturgie op maat. Vieren in 
het spanningsveld van eenheid en veelkleurigheid. 
Heeswijk: Berne Meander.

Vreekamp, H. (2010). De tovenaar en de dominee. 
Over de verschijning van God. Zoetermeer: 
Boekencentrum.

Ciska (dr.F.) Stark is universitair docent Homiletiek 
en liturgiek aan de Protestantse Theologische 
Universiteit. fstark@pthu.nl 

l

h a n d e l i n g e n  2 0 1 2   I   4reflectieh a n d e l i n g e n  2 0 1 2   I   4

r e f l e c t i e   |   G o e d r o e n  J u c h t m a n s

Goedroen Juchtmans deed onderzoek naar de manier waarop 
gezinnen sacraliteit en christelijk geloof in huiselijke rituelen tot 
expressie brengen. Ze trof daar een rijkdom aan diversiteit in aan, die 
het mensen mogelijk maakt op allerlei manieren met de christelijke 
traditie verbonden te blijven. 

Gelaagdheid van het 
christelijke ritueel: 
vloek of zegen?

In haar boek The locating of religion 

stelt Kim Knott (2005) dat concrete 

religieuze uitingen, zoals christelijke 

rituelen, zich steeds afspelen in een bepaalde 

ruimte. Christelijke rituelen zijn in die zin 

altijd gelokaliseerd. Ze worden in een bepaalde 

tijd, op een bepaalde plaats en door en voor 

bepaalde mensen uitgevoerd. Knott wil vanuit 

dat vertrekpunt kijken naar de wijze waarop 

religie in hedendaagse alledaagse ruimtes vorm 

krijgt. 

In dit artikel ga ik met haar kijkwijzer aan de 

slag om de ‘eigen’ aard van het buitenkerkelijk 

christelijke ritueel in Nederland in beeld te 

brengen en hierover te reflecteren. Daartoe 

maak ik gebruik van mijn empirisch-

theologische studie naar huisrituelen die 

ik in 2008 publiceerde. Voor deze studie 

naar huisrituelen van jonge gezinnen uit de 

Tilburgse nieuwbouwwijk De Reeshof, volgde 

ik van 2004 tot 2006 een tiental gezinnen 

op de voet. Ik liet hen verhalen vertellen of 

een dagboek schrijven over hun rituelen, 

participeerde in maaltijd- en avondrituelen, 

en maakte verjaardagsfeestjes mee. Daarnaast 

deed ik in een publieke en katholieke school 

met een honderdtal tienjarigen een project 

rond huisrituelen. Centrale onderzoeksvraag 

van de studie was: ‘Hoe brengen gezinnen in 

huis sacraliteit en christelijk geloof via rituelen 

in huis tot expressie?’ In deze bijdrage reflecteer 

ik op basis van de antwoorden op deze vraag 

specifiek over de eigen aard van het christelijk 

ritueel in deze samenleving.
l



2 1reflectie2 0 h a n d e l i n g e n  2 0 1 2   I   4

l

Deductief of inductief?
Knott maakt in haar boek onderscheid in drie 

manieren waarop mensen de ruimte waarin ze 

zich bevinden vorm en structuur geven. Deze 

manieren kunnen ook toegepast worden op het 

christelijke ritueel. Een ritueel geeft mensen en 

groepen immers de mogelijkheid de ruimte in 

te richten en structuur te geven. 

De eerste wijze waarop ze dat kunnen doen 

is via de dominante representatie van het 

christelijke ritueel. Het christelijke ritueel 

wordt uitgevoerd conform het kerkelijke script 

of conform de ‘oorspronkelijk christelijke’ 

betekenis van dit ritueel. Vormgeving en inhoud 

zijn dus vooraf uitgetekend en vastgelegd, en 

worden als normatief beschouwd. Macht en 

controle horen volgens 

Knott onlosmakelijk 

bij deze zienswijze op 

het christelijke ritueel. 

Institutionele kerken die vertrekken vanuit deze 

zienswijze zijn vaak controlerende instanties die 

zichzelf beschouwen als de meesterontwerpers, 

de beschermers en rechters van het ware 

christendom en de correcte christelijke rituele 

praktijken (De Haardt 2006, 8). Kortom, 

wie het christelijke ritueel uitsluitend vanuit 

zijn dominante representatie begrijpt, zal 

de eigen aard van het christelijke ritueel 

deductief bepalen vanuit zijn inhoud of het 

voorgegeven script. Concrete uitvoeringen van 

het christelijke ritueel worden vervolgens vanuit 

dat normatieve kader op hun correctheid 

beoordeeld. 

Ondanks het feit dat de kerken hun controle 

op de Nederlandse samenleving hebben 

verloren, speelt deze deductieve opvatting in de 

theologie tot op vandaag sterk door. De eigen 

aard van het ‘christelijke’ ritueel wordt bij deze 

theologen steeds expliciet – en vaak eenduidig – 

ingevuld. Volgens hen maakt de verwijzing naar 

de figuur van Christus, zijn lijden, sterven en 

verrijzenis, alsook de expliciete betrokkenheid 

op de kerkelijke liturgie die eigen aard uit. 

Verder stellen zij het christelijke ritueel meestal 

voor als ‘fundamenteel anders’ en ‘verschillend’ 

van andere, niet-christelijke rituelen. In dat 

verlengde komen ook algemeen menselijke 

rituelen en christelijke rituelen tegenover 

elkaar te staan. Boeve stelt bijvoorbeeld 

dat in de sacramenten ‘de belijdenis van 

de betrokkenheid van God op de mens in 

Jezus Christus’ voorop staat, ‘niet tegen het 

mens-zijn van de 

christen in, maar als 

een onherleidbare 

kwalificering: we leven 

niet van algemeen menselijke structuren, maar 

van particulariteit’ (Boeve 2006).

Verschillende onderzoekers, onder wie 

Lukken (2003) en Post (2002), nemen echter 

een ander vertrekpunt in. Zij stellen voor de 

vraag naar de eigen aard van het christelijke 

ritueel vanuit een inductief perspectief te 

benaderen. Daarmee benadrukken zij de twee 

andere manieren waarop mensen volgens Knott 

een bepaalde ruimte ritueel vormgeven. 

Naast de dominante representaties is er 

volgens Knott ten eerste de geleefde ruimte. 

In deze ruimte zullen rituele gebruikers 

zich het christelijke ritueel op een actieve en 

creatieve wijze toe-eigenen. De eigen aard 

van het christelijke ritueel wordt hier dus niet 

bepaald vanuit het kerkelijke rituele kader, 

maar bekeken vanuit datgene wat rituele 

gebruikers en uitvoerders met christelijke 

symbolen, handelingen en betekenissen doen. 

Het gaat daarbij om een proces waarin de 

rituele gebruikers bewust en reflexief met 

de christelijke rituelen aan de slag gaan. 

Dit geldt zowel op het vlak van vorm- als 

betekenisgeving. In dat proces is verandering 

van de dominante rituele representaties vaak 

zowel het doel als het resultaat. 

Ook de laatste manier om een bepaalde 

ruimte vorm te geven, door Knott ruimtelijke 

praktijken genoemd, vertrekt inductief. Hier 

gaat het om de wijze waarop mensen ruimte 

ontwikkelen, gebruiken en waarnemen. Nadruk 

ligt daarbij op hoe ruimtes er in materiële 

zin uitzien en wat mensen er – vaak zonder 

nadenken en vanzelfsprekend – doen. Het 

bewuste aspect dat tot de geleefde ruimte 

hoort, is hier dus afwezig. Volgens Knott 

hoeft het daarbij niet enkel te gaan om rituele 

praktijken die plaatsvinden in plaatsen die 

door iedereen als religieus of christelijk worden 

erkend (bijvoorbeeld kerken). Ook alledaagse 

handelingen in ruimtes zoals het huiselijke 

domein kunnen interessant zijn. Daaraan voegt 

Knott toe dat ruimtelijke praktijken in deze 

domeinen niet altijd gemakkelijk te lezen zijn. 

Rituele handelingen kunnen niet-christelijk of 

christelijk lijken, maar dat bij nader toezien niet 

zijn. Veel hangt volgens Knott af van de mate 

waarin de uitvoerders aan deze praktijken zelf 

al dan niet een christelijke betekenis geven of 

deze als dusdanig beleven.

In deze analyse, die de eigen aard van 

christelijke (huis)rituelen betreft, heb ik 

gekozen voor een inductieve benadering. 

Daar zijn verschillende redenen voor. Ik stip 

hier enkel de belangrijkste aan, namelijk de 

overtuiging dat religieuze rituelen, christelijke 

rituelen inbegrepen, niet los van mensen 

voorhanden zijn (Berendsen 2001). Het 

zijn altijd mensen die christelijke rituelen 

vormgeven, uitvoeren en beleven. Met 

deze antropologische kijk op christelijke 

rituelen komt de actieve, verbeeldende en 

betekenisgevende kracht van mensen in het 

ritueel op de voorgrond. Mijn theologische 

activiteit, die ik tot vandaag zowel als leerkracht, 

pastor als onderzoeker heb uitgeoefend, is door 

mijn geloof in en mijn nieuwsgierigheid naar 

die kracht van mensen getekend. Dat komt 

omdat ik die kracht beschouw als een teken van 

goddelijke aanwezigheid. Ook de kerntaken van 

een theoloog zijn hieruit afgeleid. Deze taken 

bestaan volgens mij uit zowel het benoemen 

van die kracht alsook uit het scheppen van 

ruimte waarin die kracht zich kan uiten en 

floreren. Een inductieve kijk op de eigen aard 

van het christelijke ritueel is daartoe het meest 

geschikt.

Ook open en gelaagd
Een inductieve benadering houdt één groot 

gevaar in zich. Vaak gaat men vanuit deze 

benadering de term ‘christelijk’ zo breed of 

onscherp definiëren, dat het onmogelijk wordt 

de overeenkomsten en verschillen met andere, 

bijvoorbeeld seculiere rituelen, te duiden. Er is 

immers geen duidelijk, objectief en normatief 

referentiepunt meer waaraan men de eigen aard 

van concrete rituelen kan afmeten. Ik denk dat 

dit gevaar van een te brede definitie vermeden 

moet worden. Tegelijk vind ik het echter 

Ook alledaagse handelingen in 
bijvoorbeeld het huiselijke domein 

kunnen interessant zijn



2 3reflectie2 2 h a n d e l i n g e n  2 0 1 2   I   4

l

belangrijk om de eigen aard van het christelijke 

ritueel te kunnen benoemen zonder te moeten 

terugvallen op een deductieve benadering die 

wat ‘christelijk’ is al vooraf, normatief en vaak 

eenduidig heeft ingevuld. 

Die uitdagingen indachtig, heb ik in mijn 

studie een christelijk ritueel gedefinieerd 

als een rituele handeling waarin rituele 

uitvoerders of participanten expliciet 

verwijzen naar de christelijke traditie. Met 

‘expliciet’ bedoel ik dat in christelijke rituelen 

de verwijzing naar de christelijke traditie 

zichtbaar is (objectieve verwijzing) of door 

de participanten als dusdanig wordt beleefd 

(subjectieve verwijzing). Deze expliciete 

verwijzing hoeft daarom nog niet eenduidig 

te zijn of per definitie te beantwoorden aan 

dominante rituele representaties. Volgens 

een inductieve benadering zijn het immers 

de rituele uitvoerders die verwijzen naar dat 

wat zij als christelijke traditie beschouwen of 

kennen. De christelijke traditie kan daarom 

ook breed en open worden ingevuld. Deze 

traditie bevat niet enkel de rituelen die door 

de kerken als geoorloofd worden beschouwd, 

maar ook rituelen die zich vaak al van oudsher 

in de marge van het kerkelijke leven bevonden. 

Ik denk daarbij vooral aan allerlei devotionele 

praktijken of zelfgecreëerde christelijke rituelen 

los van het kerkelijk repertoire. 

Uit mijn studie naar huisrituelen blijkt sterk 

dat rituele uitvoerders zich niet meer verplicht 

voelen de verwijzing naar de christelijke 

traditie op de geijkte of vanzelfsprekende wijze 

te maken. Opvallend is dat dit geldt ook voor 

gezinnen die zich bewust christelijk noemen of 

zich sterk verbonden voelen met de kerk. Deze 

‘vrije’ houding ten opzichte van het christelijke 

ritueel komt volgens mij enerzijds omdat de 

kerken hun controle op het algemene rituele 

leven verloren hebben, maar ook door wat 

onderzoekers ‘de subjectieve omslag’ noemen 

(Heelas & Woodhead 2004; Van Rooden 2004) 

Dit betekent dat in de ogen van de uitvoerders 

rituelen in de eerste plaats zichzelf of (de 

waarden of het geloof) van hun gezin tot 

expressie moeten kunnen brengen. De geleefde 

ruimte (cf. Knott) lijkt daarmee vandaag dus de 

belangrijkste manier geworden om via rituelen 

de actuele ruimte structuur te geven. 

Basaal repertoire
Welke gevolgen heeft deze vrije houding 

tegenover het christelijke ritueel voor de eigen 

aard van dat ritueel (in huis)? Dat is een vraag 

die me veel heeft bezig gehouden. Anders dan ik 

dacht was het gevolg niet een brede waaier aan 

allerlei soorten 

christelijke 

huisrituelen. 

Integendeel. In 

de meeste gezinnen vond ik een zeer basaal 

repertoire aan ‘christelijke’ rituelen terug, 

waaronder de jaarfeesten (vooral Kerstmis), 

crisisrituelen (kaarsjes branden of bidden 

voor een zieke dierbare), en dagelijkse rituelen 

(bidden bij de maaltijd en het slapen gaan). Wat 

wel opviel waren de vele – soms tegenstrijdige 

– manieren om binnen het eigen rituele 

repertoire of zelfs binnen één ritueel naar de 

christelijke traditie te verwijzen. Vele gezinnen 

bidden bijvoorbeeld niet meer bij de maaltijd, 

omdat ze zichzelf niet meer als christelijk 

willen profileren, maar bidden wel voor een 

zieke dierbare of soms bij het slapengaan. Het 

ritueel repertoire van gezinnen is dus niet altijd 

eenduidig christelijk of niet-christelijk. In die 

zin spreek ik graag van de interne gelaagdheid 

of interne complexiteit van het christelijke 

ritueel. 

Vier dimensies 
Het is mogelijk deze complexiteit binnen 

een christelijk ritueel open te leggen door de 

verschillende lagen of dimensies in het ritueel 

afzonderlijk te onderzoeken. Zelf onderscheid 

ik vier dimensies: een vormelijke dimensie, 

een inhoudelijke dimensie, een functionele 

of doeldimensie, en de dimensie van 

betrokkenheid of de gemeenschapsdimensie.

(zie voor een gelijkaardige typologie Saroglou, 

2011) De vormelijke dimensie vormt daarbij 

het vertrekpunt van de analyse en het 

belangrijkste criterium om christelijke van niet-

christelijke rituelen 

te onderscheiden. 

Vormelijk kan een 

rituele handeling 

naar de christelijke traditie verwijzen wanneer 

mensen in de rituele handeling een object dat 

tot deze traditie hoort gebruiken (bijvoorbeeld 

een kaars uit een bedevaartsoord of een 

bijbel), omdat de handeling een verhaal, 

gebedsformule, lied uit deze traditie bevat, of 

omdat de handeling een bepaalde figuur uit 

deze traditie aanwezig brengt. Zoals al gesteld 

Opvallend zijn de vele – soms 
tegenstrijdige – manieren binnen het eigen 

huiselijke rituele repertoire

Rembrandt ‘de maaltijd te Emmaus’ Ets  1654, Amsterdam Rijksprentenkabinet

AMG
Notitie
komma na Rembrandt

'De

kapitaal

AMG
Notitie
Rembrandt, 'De maaltijd te Emmaüs', ets (1654), Rijksprentenkabinet Amsterdam



2 5reflectie2 4 h a n d e l i n g e n  2 0 1 2   I   4

blijft vanuit een inductieve benadering een 

ritueel christelijk, ook als de gebruikers een 

traditionele christelijke gebedsformule (hier 

de dominante rituele representatie) aanpassen 

door woorden uit deze gebedsformule te 

wijzigen. Wordt de verwijzing naar Jezus of 

een ander religieuze figuur geschrapt, dan 

verliest het ritueel op vormelijk niveau wel 

zijn christelijk karakter. Het maaltijdritueel 

van een gezin dat voor het eten dankt, maar 

daaraan geen gebed meer verbindt, is dus geen 

christelijk ritueel meer. Toch blijft zelfs in deze 

handeling impliciet de christelijke traditie 

meeklinken. De vormgeving van de christelijke 

maaltijdrituelen, die de ouders van het 

gezin zelf nog als kind hebben meegekregen, 

werd immers als 

basisgrondstof 

gebruikt. Of nog, de 

rituele verbeelding en 

creativiteit, die hier aangesproken worden, zijn 

gekneed en gevormd door de christelijke rituele 

traditie.

De tweede dimensie, de inhoudelijke di-

mensie, bevindt zich op het betekenisniveau. 

Waar de vormelijke dimensie de nadruk legt 

op het ‘hoe’ van het handelen, gaat het hier 

om het ‘wat’ van het handelen. Welke beteke-

nis heeft het ritueel voor de uitvoerder(s)? Een 

interessante vaststelling was dat vanuit het 

betekenisperspectief de – in vormelijk opzicht 

– christelijke huisrituelen soms minder eendui-

dig christelijk waren dan ze op het eerste zicht 

leken te zijn. Een goed voorbeeld hiervan is de 

kerststal. De kerststal verwijst naar de geboorte 

van Jezus in de kribbe met rond hem Maria en 

Jozef. Ook de drie koningen, herders, dieren en 

engelen horen bij deze verhaallijn. Te verwach-

ten valt dan ook dat de kerststal voor de gebrui-

kers symbool staat voor de geboorte van Jezus. 

De betekenis die sommige gebruikers tijdens 

de interviews aan de kerststal gaven, strookte 

echter niet met deze verwachting. Voor som-

mige gezinnen is het vooral belangrijk dát de 

kerststal er is of staat, de kerststal als symbool 

voor het eigen christelijke gezin uit de kinder-

tijd. Gebeurt dit, dan is op vormelijk niveau het 

zetten van de kerststal tijdens het optuigen van 

de kerstboom wel een christelijk ritueel, maar 

is het dat op betekenisniveau niet meer. Tegelijk 

is het perfect mogelijk dat dezelfde kerststal 

voor het éne gezinslid wel symbool staat voor 

de Heilige Familie, terwijl het dat voor het 

andere gezinslid niet 

doet. Ook hier is dus 

niets wat het lijkt, of 

is het noodzakelijk op 

zijn minst eerst na te gaan wat een ritueel, dat 

in vormelijk opzicht christelijk oogt, voor ver-

schillende deelnemers betekent. 

De functionele of doeldimensie vertelt wat 

gezinnen met een ritueel willen bereiken of 

waartoe ze het ritueel inzetten. Hier gaat het 

dus over het ‘waarom’ van de rituele handeling. 

In dat licht zijn de christelijke rituelen van 

gezinnen die zich sterk als christelijk profileren 

interessant. Deze gezinnen zullen bijvoorbeeld 

niet zomaar een kerststal gebruiken. In één 

gezin mag bijvoorbeeld elk kind om de beurt 

een figuur van de kerststal zetten (met als 

hoogtepunt het leggen van het kindje Jezus 

in zijn kribbe). Elke figuur die wordt gezet, is 

de aanleiding om het verhaal van de geboorte 

van Jezus te vertellen. De rituele wijze waarop 

dit gezin met de kerststal omgaat, moet dus 

de christelijke betekenis ervan extra in de verf 

te zetten. Hierdoor krijgt het zetten van de 

kerststal in de eerste plaats een pedagogische 

functie, wordt het een instrument tot 

geloofsopvoeding. De nadruk ligt daarbij op de 

betekenis van de kerststal en op het doorgeven 

van die betekenis. In gezinnen waarbij de 

kerststal verwijst naar het eigen christelijke 

gezin ligt het doel van dit rituele object elders. 

Hier moet de kerststal herinneringen uit de 

kindertijd opwekken en de (zo gepercipieerde) 

gelukzalige emoties van toen weer levend 

maken. De nadruk ligt dus op de emotie en het 

oproepen van die emotie. 

De laatste dimensie drukt uit op ‘wie’ of 

welke gemeenschap het ritueel betrokken 

is of welke gemeenschap gevierd wordt. 

Vaticaanse documenten over de huiskerk gaan 

er vanuit dat in ritueel opzicht verwijzen naar 

de christelijke traditie in één adem ook de 

betrokkenheid op de katholieke kerk uitdrukt 

en realiseert. Ook hier laten de data die ik 

verzamelde echter een complexer en gelaagd 

beeld zien. De kleine, vaak kerkbetrokken 

groep die verbonden was met de parochie 

in De Reeshof, paste bijvoorbeeld op grond 

van hun ervaringen in de kerk, bepaalde 

basisopvattingen van Vaticanum II en de 

Liturgische Vernieuwing op hun huisrituelen 

toe. Hun huisrituelen moesten verstaanbaar en 

herkenbaar zijn voor kinderen, een duidelijke 

verwijzing bevatten naar een figuur uit de 

christelijke traditie (bij voorkeur God of Jezus) 

en positief verbonden zijn met de alledaagse 

werkelijkheid waarin men leeft. Verder mochten 

ze niet afgeraffeld worden, maar ruimte 

geven voor een subjectieve beleving ervan. 

Indien nodig werden daartoe traditionele 

gebedsformules aangepast (bijvoorbeeld door 

bepaalde moeilijke woorden te vereenvoudigen 

en zo het gebed kindvriendelijk te maken). Met 

deze keuze slaagden deze gezinnen er ook in 

hun christelijke huisrituelen naar de plaatselijke 

kerkgemeenschap te doen verwijzen. Deze 

kerk ging immers op een gelijkaardige wijze 

met liturgie om. In gezinnen die niet meer 

nauw betrokken waren op de kerk, liep hun 

band met de christelijke traditie echter vooral 

via de vaak devotioneel gerichte rituele 

tradities van hun familie. Dit verklaart ook 

waarom deze gezinnen in hun christelijke 

rituelen de emotionele verbondenheid met 

de familie centraal zetten (cf. kerststal). Wat 

deze handeling op betekenisniveau uitdrukt, is 

daaraan ondergeschikt. Christelijke huisrituelen 

worden ook niet meer beleefd als een 

voorbereiding op de kerkelijke sacramenten. 

Eerder gaat de weg andersom. Kerkelijke 

sacramenten hebben tot doel kinderen 

in te wijden in de christelijk-devotioneel 

georiënteerde familietraditie van deze gezinnen.

Rijke diversiteit
In deze bijdrage heb ik trachten aan te tonen 

dat vanuit een inductieve benadering het 

christelijke ritueel intern gelaagd en complex 

is. De eigen aard van het christelijke ritueel 

is in die zin nog moeilijk eenduidig te 

bepalen. Een ritueel kan op het niveau van de 

vormgeving duidelijk christelijk zijn, maar dat 

op betekenisniveau niet meer zijn. Dit betekent 

dat een enkel ritueel dus mogelijk zowel 

christelijk als niet-christelijk is. Tot slot kunnen 

Al die rituelen getuigen van  
de ongelofelijke rijkdom van de  

christelijke traditie

l



2 7column2 6 h a n d e l i n g e n  2 0 1 2   I   4

c o l u m n   |   T j e u  v a n  K n i p p e n b e r g

ook de onderliggende functies of doelen en 

de gemeenschap van het christelijke ritueel 

sterk uiteenlopen (zie voor een gelijkaardige 

conclusie McGuire 2008).

Het verlies van eenduidigheid is in grote mate 

het gevolg van een verlies aan gezag en macht 

van de kerken. Dominante rituele representaties 

verloren hun bepalende kracht en hun controle 

op het rituele leven. Een grote interne diversiteit 

binnen het christelijke ritueel was het resultaat. 

Vanuit een deductief perspectief is dit altijd 

een slechte zaak. Zij zal deze diversiteit dan ook 

enkel in termen van verlies aan particulariteit 

kunnen begrijpen. 

Zelf zie ik dat anders. De interne diversiteit 

die ik in huisrituelen aantrof (zowel tussen 

gezinnen, in gezinnen, in één ritueel en soms 

zelfs in één rituele uitvoerder), getuigen volgens 

mij vooral van de ongelofelijke rijkdom van 

de christelijke traditie. Die rijkdom maakt het 

mensen mogelijk om op allerlei manieren met 

die traditie verbonden te blijven. Christelijke 

rituelen verwerpen omdat ze niet stroken met 

de dominante rituele representaties ervan, 

zal in die zin steeds contraproductief werken. 

Volgens mij is het zinvoller om, als theoloog, 

de vruchten van de verbeeldende kracht die de 

christelijke rituele traditie tot op vandaag bij 

mensen opwekt, in al zijn rijkdom te laten  

zien.

Literatuur
Berendsen, D. (2001). Waarom geloven mensen? De 

antropologische basis van geloof. Kampen: Kok. 
Boeve, L. (2006). God onderbreekt de geschiedenis: 

Theologie in tijden van ommekeer, (Mens en tijd), 
Kapellen: Pelckmans.

Haardt, M. de (2006). New urbanisation and the 
construction of sacred space (niet uitgegeven 
lezing). 

Heelas, P. & Woodhead, L.(2004). The Spiritual 
Revolution: Why Religion is Giving Way to 
Spirituality (Religion and Spirituality in the Modern 
World. Oxford: Blackwell Publishing. 

Juchtmans, G. (2008). Rituelen thuis: van christelijk 
tot basaal sacraal. Een exploratieve studie naar 
huisrituelen in de Tilburgse nieuwbouwwijk De 
Reeshof. Tilburg/Groningen: Ridderprint.

Knott, K. (2005). The Location of Religion: A Spatial 
Analysis. London: Equinox publishing Ltd.

Lefebvre, H. (1974). La production de l’espace. Paris: 
Anthropos. Dit boek werd (pas) in 1991 in het 
Engels vertaald: Id. (1991). The production of space. 
Oxford: Basil Blackwell.

Lukken, G. (2003). Rituelen in overvloed. Een kritische 
bezinning op plaats en gestalte van het christelijke 
ritueel in onze cultuur. Kampen: Gooi & Sticht.

McGuire, M. (2008). Lived Religion. Faith and 
Practice in Everyday Life. Oxford: University Press. 

Post, P. en anderen. (2002). Rituelen na rampen. 
Verkenning van een opkomend repertoire. Kampen: 
Kok.

Rooden, P. van (2004). Oral history en het vreemde 
sterven van het Nederlandse christendom. 
Bijdragen en Mededelingen betreffende de 
Geschiedenis der Nederlanden, nr. 119, 521-545.

Saroglou, V. (2011). Believing, bonding, behaving, 
and belonging: The big four religious dimensions 
and cultural variation. Journal of Cross-Cultural 
Psychology, nr. 42, 1320-1340.

Goedroen (dr. G.) Juchtmans is onderzoeker aan het 
Research Institute for Work and Society aan de 
Katholieke Universiteit Leuven.  
goedroen.juchtmans@hiva.leuven.be 

Massagepraktijk

A lles stroomt, zei Heraclitus. Al jaren verwonder ik me over het 

feit dat zulk een eenvoudige zin eeuwenlang blijft doorklinken. 

Niet alleen in filosofische traktaten. Uiteenlopende grootheden 

hebben de oorspronkelijke woorden panta rhei als hun naam gekozen, een 

school, tennisvereniging, zangkoor, naturistencamping, schoonheidssalon, 

huisartsenpraktijk en borstvoedingscentrum. Met die naam verwijzen zij 

naar hun bijdrage aan het welzijn van mensen. Beweging en verandering 

zijn bouwstenen van hun identiteit. Dat is mooi, verrassend en in het geheel 

niet saai. Is ‘alles stroomt’ daarom zulk een intrigerende uitspraak? Of ligt de kracht ervan in de 

korte en heldere schets van de natuurlijke loop der dingen? Overigens laat niemand de stromende 

beweging zomaar haar gang gaan. De beweging van stromen en veranderen moge natuurlijk zijn, 

ze ondervindt tegenstand en behoeft een verklaring. Waarom anders zouden menswetenschappers 

en theologen in deze aflevering van Handelingen hun scherpe analyses richten op verandering in 

godsdienstige uitingen zoals kerkgang, ritueel en verkondiging? 

	 Met Heraclitus staan ze in de stroom van ontwikkeling en signaleren daarin vertragingen en 

versnellingen. Intussen zoeken zij een verklaring voor die verandering. Waar kan dat beter dan 

bij haar tegendeel? Onze wetenschappers doen dat (hoe zou het ook anders kunnen in de context 

van kerk en religie) tegen de achtergrond van bestendigheid. Verandering en bestendigheid staan 

tegenover elkaar. Als tegendelen zijn ze belangrijke elementen voor de dynamiek van het leven. Ze 

doen meer dan elkaar bestrijden. Ze schurken tegen elkaar aan. Hoe tegengesteld ze ook zijn, ze zijn 

complementair. 

	 Het is als met de massagepraktijk die de naam panta rhei draagt. Een blik op Google verraadt 

algauw dat een zusterpraktijk het tegendeel van ‘alles stroomt’ als naam heeft gekozen, stabilitas. 

Soepel en stabiel. De ene praktijk dient het lichaam in het perspectief van beweging, de andere 

in het perspectief van bestendigheid. Zonder elkaar zijn de twee perspectieven invalide, en niet 

alleen in de behandeling van het menselijk lichaam. Kijk maar naar de traditie van kunst, kerk 

en politiek. Stroming en stremming. Avontuur en veiligheid. Progressief en conservatief. Overal 

concurreert de wens tot verandering met de hang naar bestendigheid. Mensen groeperen zich rond 

een van de polen en voortdurend bestrijden ze elkaars gelijk. Ze zijn er, stroming én stagnatie. 

Zonder het vermoeden van de masserende kracht van deze tegenstellingen, blijven wij onwetend 

over de dynamiek van links en rechts, progressief en conservatief. Ze dienen het leven als een 

massagepraktijk die soepel maakt en stabiel. l

AMG
Notitie
mooier zo!
dan kan het slotpijltje er wrsch. wel weer bij



2 9praktijk2 8 artikel

a r t i k e l   |   R a n f a r  K o u w i j z e r

S inds 2005 ben ik betrokken bij het 

Amsterdamse experiment de Preek van 

de Leek, een jaarlijkse serie van vijf 

bijzondere vespers waarin bevlogen bekende 

Nederlanders de kansel beklimmen (zie ook 

www.preekvandeleek.nl). Initiatiefnemer van 

het project is Abeltje Hoogenkamp, met wie 

ik getrouwd ben. Zij vond dat columnisten, 

cabaretiers, schrijvers, journalisten, kunstenaars 

en wetenschappers de dominees zijn van deze 

tijd. Deze mensen maken opinie, ontmaskeren, 

houden de boel bij elkaar en zeggen hoe het zit. 

Kortom, ze preken. 

Over het algemeen kunnen ze dat prima 

zonder kerk en zonder Bijbel, maar hoe zou 

het zijn als deze dappere en getalenteerde 

mensen zich zouden buigen over de Schrift 

en over de protestantse traditie? Wat zou dat 

opbrengen? In de Preek van de Leek wordt een 

antwoord gezocht op die vraag. In november 
l

h a n d e l i n g e n  2 0 1 2   I   4

< �Eddy Seesing, ‘Religie nu’

Geloven zonder God 
of religieus zolang de 
lofzang duurt? 
Liturgie bij de Preek van de Leek

‘In de Preek van de Leek zijn gelegenheidsvoorgangers 
verantwoordelijk voor een hele dienst, dus inclusief liturgie. De 
opzet van het project is immers om te onderzoeken wat het oplevert 
als relatieve buitenstaanders zich verhouden tot de Bijbel en tot de 
protestantse traditie. Tot die traditie rekenen we ook het format van 
een eredienst: de liturgie. De vraag wat er gebeurt wanneer je deze 
mensen een orde van dienst laat verzorgen, hoort bij het experiment. 
Het is extra spannend dat lang niet alle deelnemers aan de Preek van 
de Leek kerkelijk betrokken zijn.’ 



3 1artikel3 0 h a n d e l i n g e n  2 0 1 2   I   4

l

2008 vond de eerste serie plaats. Presentator 

Arie Boomsma, schrijfster Naema Tahir, 

zanger Jeroen Zijlstra, bestuurder Doekle 

Terpstra en columnist Bas Heijne verzorgden 

een dienst. Ze kwamen met geweldige, 

verrassende, vernieuwende en bij vlagen ook 

tenenkrommende preken en liturgieën. Mensen 

die nooit een kerk van binnen zien stroomden 

toe. Het smaakte naar meer. 

Geen affiniteit met het geloof
Inmiddels werken we aan de vijfde editie. 

Twintig dappere dominees van deze tijd 

voerden al het woord. Bij elkaar bezochten 

bijna tienduizend mensen de diensten. De rij 

voor de Amsterdamse 

Singelkerk staat soms tot 

op de Bloemenmarkt. 

Geen ander kerkelijk 

vernieuwingsproject kreeg zoveel aandacht op 

televisie, radio, in kranten en tijdschriften. ‘De 

Preek van de Leek blaast de kerk nieuw leven 

in’, kopte tijdschrift Volzin op 2 maart 2012. 

In twintig steden verspreid over het hele land 

werd het initiatief met plaatselijke bekendheden 

als voorganger-voor-één-dag inmiddels 

overgenomen. 

Er was tot nu toe meer journalistieke dan 

wetenschappelijke belangstelling voor het 

experiment. Als er geschreven werd, ging 

het vaak over de leken of over de preken. 

Dat ligt vanwege de titel van het project ook 

erg voor de hand. Die suggereert zelfs dat 

het alleen om een overweging zou gaan. Dat 

klopt niet. In de Preek van de Leek zijn de 

gelegenheidsvoorgangers verantwoordelijk voor 

een hele dienst, dus inclusief liturgie. De opzet 

van het project is immers om te onderzoeken 

wat het oplevert als relatieve buitenstaanders 

zich verhouden tot de Bijbel en tot de 

protestantse traditie. Tot die traditie rekenen we 

ook het format van een eredienst: de liturgie. De 

vraag wat er gebeurt wanneer je deze mensen 

een orde van dienst laat verzorgen, hoort bij het 

experiment. 

Het is extra spannend dat lang niet alle 

deelnemers aan de Preek van de Leek kerkelijk 

betrokken zijn. Ze worden niet geselecteerd 

op affiniteit met het geloof, maar op een 

aantoonbare drive om zich met lef in het 

publieke debat te mengen; op neiging tot 

prekerigheid om het zo te zeggen. Sommigen 

van de leken zijn atheïst. 

Anderen zijn moslim 

of noemen zichzelf 

aarzelende gelovige. Het 

is niet vanzelfsprekend dat zij willen voorgaan 

in een gebed of een zegen willen uitspreken. 

Omdat het ook niet de bedoeling is dat de Preek 

van de Leek een toneelstukje wordt, betekent 

dat dat er gezocht wordt naar geloofwaardige 

en integere manieren om vorm te geven aan 

wat van oudsher in een protestantse kerkdienst 

gebeurt. Soms neemt een gedicht de plaats in 

van een gebed, soms klinkt een populair lied in 

plaats van een psalm. Het bracht weekblad Vrij 

Nederland ertoe om te spreken van ‘Geloven 

zonder God’ (22 december 2011). Of het 

project daadwerkelijk buiten God om gaat, valt 

te bezien. 

Tien bijbelteksten
Wie meedoet aan de Preek van de Leek beklimt 

de kansel niet onvoorbereid. Er is een team 

van theologen betrokken bij het project en 

iedere leek krijgt een begeleider toegewezen. 

In de regel bestaat het begeleidingstraject uit 

drie ontmoetingen. In het eerste gesprek gaat 

het over het leven en werk van de betrokken 

leek. Wat is haar religieuze achtergrond? Waar 

maakt hij zich druk over? Wat staat er volgens 

haar op het spel in onze tijd? Wat zijn haar 

inspiratiebronnen? Meestal draait het in zo’n 

gesprek om twee of drie grote thema’s, denk aan 

mensenrechten, emancipatie, duurzaamheid of 

leiderschap. 

De theologische begeleider selecteert op basis 

van die thema’s tien bijbelverhalen, die mogelijk 

raken aan de interessegebieden van de leek. Het 

gaat om voorlopige en associatieve verbanden. 

Aan de leek wordt gevraagd om op gevoel één 

van die tien verhalen te kiezen als basis voor 

de dienst. De bedoeling hiervan is de leek ter 

wille te zijn. Je hoeft niet de hele Bijbel door te 

bladeren op zoek naar een verhaal, maar je kunt 

uit een beperkte lijst kiezen. Deze procedure 

zorgt er ook voor dat een leek niet direct grijpt 

naar zijn favoriete bijbeltekst waar hij altijd al 

een preek over had willen houden. Het risico 

daarbij is namelijk dat die preek in gedachten al 

lang en breed geschreven is. Wij zijn benieuwd 

naar de uitkomst van de confrontatie van de 

leek met een bijbeltekst. Wat haalt hij er uit? 

Wat valt haar op? Wat heeft hij te zeggen op 

grond van deze tekst? De persoonlijke voorkeur 

van de theologisch begeleider speelt natuurlijk 

mee bij de selectie van teksten. Zo sla ik zelf 

wrede en onbegrijpelijke verhalen over en kies 

ik vaker voor verhalende teksten dan voor 

passages uit de Brieven. 

Vóór de tweede ontmoeting moet er een 

bijbelgedeelte gekozen zijn, want het tweede 

gesprek is gewijd aan de exegese. Het gekozen 

verhaal wordt zorgvuldig gelezen. Er is ruimte 

voor verwijzingen, voor vragen, voor associaties 

en voor theologische uitleg. Waar wil dit verhaal 

naar toe en waar raakt dit aan onze wereld? In 

dit gesprek ontstaat een voorlopige preekschets. 

Bij het derde gesprek staat de orde van dienst 

centraal. Wat gebeurt er tijdens een kerkdienst? 

Hoe is zo’n dienst opgebouwd en hoe wil jij 

dat straks in jouw dienst doen? Wat moet er 

gezongen worden? Wat gaan we doen met de 

gebeden en waarvoor gaan we collecteren? 

Liturgie als format
Ik heb al een paar keer genoemd dat het ons te 

doen is om de confrontatie van een leek met 

de protestantse traditie. Dat we ons beperken 

tot deze stroming heeft te maken met de 

achtergrond van de organisatoren. We werken 

met een gevarieerd team van theologen van 

doopsgezinde, remonstrantse en hervormd/

gereformeerde huize en dat is uitdagend 

genoeg. Ik heb het niet onderzocht, maar ik 

kan me voorstellen dat het concept binnen 

andere kerkelijke stromingen ook ingewikkeld 

zou kunnen liggen. Waar het protestantisme 

strikt genomen geen geestelijkheid kent, maar 

het priesterschap aller gelovigen, is dat elders 

natuurlijk anders. Hoe het ook zij, wij gaan uit 

van een protestantse eredienst, waarbij ik me 

er van bewust ben dat de protestantse traditie 

niet bestaat. In de Preek van de Leek wordt 

wel een orde van dienst gehanteerd die veel 

protestanten in grote lijnen zullen herkennen. 

Onder een dienst versta ik in dit verband 

een ontmoeting waarin de confrontatie tussen 

Het gaat om de confrontatie  
van een leek met de  
protestantse traditie



3 3artikel 3 2

de bijbeltekst en de voorganger zodanig wordt 

hernomen, dat de kerkgangers daarvan in 

meerdere opzichten deelgenoot worden en 

waarvan de preek het centrale onderdeel is. 

De omlijsting daarvan – de liturgie – laat zich 

beschrijven als ‘gangbare gebruiken en rituelen’, 

zoals een theatervoorstelling, lezing of politiek 

debat ook rituelen kent (doek gaat op, directeur 

kondigt spreker aan, overhandiging bosje 

bloemen en applaus). In een kerkdienst speelt 

die omlijsting kwantitatief en kwalitatief een 

grotere rol. Het zet de toon van de bijeenkomst 

en beoogt ertoe bij te dragen dat de kerkgangers 

niet slechts publiek, maar deelnemers van 

de dienst worden. Muziek speelt daarin een 

belangrijke rol. Het is de vooronderstelling van 

het project dat de opbouw van een kerkdienst 

een eeuwenoud en beproefd recept is en dat, 

als het goed is, hart en geest en ziel aan bod 

kunnen komen. In de Preek van de Leek 

onderzoeken we of dit format ook werkt voor 

‘de dominees van deze tijd’. We experimenteren 

daarbij met de concrete invulling van de 

verschillende rubrieken, waarbij de vraag steeds 

is wat de voorganger voor zijn of haar rekening 

wil nemen en welke creatieve vormgeving 

mogelijk is. 

Orde van dienst in vijftien stappen
Wij hebben een hand-out ontwikkeld waarin 

die orde van dienst wordt toegelicht en 

gepresenteerd als format. Hieronder presenteer 

ik de tekst van die hand-out en in het vervolg 

van het artikel geef ik bij de verschillende 

onderdelen voorbeelden uit de praktijk van vier 

jaar de Preek van de Leek. 

Voor aanvang
De kerk is een half uur tevoren open voor de 

kerkgangers. Er wordt een ‘orde van dienst’ – 

een spoorboekje van de dienst – uitgereikt en 

er wordt muziek gemaakt. Voor de voorganger 

begint de dienst in de kerkenraadskamer, 

waar koffie is en tijd om de laatste dingen 

door te nemen. De organisatie is daar ook. De 

begeleider van de gastvoorganger vraagt in een 

gebed om een zegen voor de bijeenkomst.

Welkom en hand
Bij het begin van de dienst lopen voorganger en 

organisatie in een rij de kerk binnen en nemen 

plaats in de ‘kerkenraadsbank’, die vastzit aan 

de preekstoel. Iemand van de organisatie heet 

iedereen welkom vanachter het katheder en 

geeft de predikant dan een hand. 

Psalm
Kerkdiensten beginnen bijna altijd met muziek 

– het liefst iets wat meegezongen kan worden 

door de gemeente. Dat kan uit de kerkelijke 

traditie komen (een psalm of een lied), maar 

het kan ook iets heel anders zijn. Doel is om 

de hoorders bij het gebeuren te betrekken. Zelf 

zingen (zeker als je gaat staan) is iets anders dan 

naar iemand luisteren. Het thema van het lied is 

simpel gezegd: we zijn blij dat we er zijn en we 

verheugen ons op wat komt.

Bemoediging en groet
Bemoediging en groet vormen de eerste 

woorden van de predikant. De bemoediging 

is traditioneel een ultrakorte samenvatting 

van het geloof van de gemeente/waar je het 

allemaal vandaan haalt. De groet kan met 

traditionele of eigentijdse woorden. ‘Genade zij 

u en vrede’ / ‘Salaam alaikum’ of: ‘Allemaal van 

harte welkom’. In de Preek van de Leek wordt 

dit moment vaak aangewend om een kort 

persoonlijk statement af te leggen. In de trant 

van: ‘ik sta hier wat onwennig want ik kom uit 

een andere traditie, maar dit en dat hoop ik van 

deze bijeenkomst’. 

Kyrië
Kyrië betekent ‘heer’ en het verwijst naar de 

uitroep kyrië eleison: ‘heer, ontferm u’. Nog 

aan het begin van de dienst is dit het moment 

waarop wordt uitgesproken wat niet goed is in 

de wereld, in de gemeenschap en in onszelf. Dat 

kan heel actueel zijn, het kan te maken hebben 

met het thema van de dienst, of met iets dat 

je op het spoor bent. Vaak wordt een drieslag 

gevolgd waarbij je van groot en algemeen (‘we 

denken aan alle slachtoffers bij de aanslag in 

…’) tot dichterbij (‘ook in onze stad bestaat 

haat en nijd, namelijk …’) tot persoonlijk 

gaat (‘ook wijzelf …’). In een kyrië worden 

geen oplossingen aangedragen, maar dingen 

benoemd. Alles wat er mis is wordt samengevat 

en ‘opgedragen’. Dat laatste kan op verschillende 

manieren: gesproken, gezongen of uitgebeeld. 

Gloria 
De overgang van kyrië naar gloria is een 

wonderlijke overgang in een kerkdienst. Het 

is een ‘en toch!’ Van ‘dit is er allemaal mis’ 

naar ‘hoera!’. Het liefst in een liedje of iets 

ander vrolijks. ‘Lang zal ie leven in de gloria, 

hieperdepiep hoera’ is letterlijk een algemeen 

bekend glorialied. Het kan gezongen worden 

door iedereen of er kan naar geluisterd worden. 

Het refereert aan het geloof of de hoop dat de 

ellende niet het laatste woord heeft – en het lijkt 

op de diepe zucht na een huilbui of wanneer je 

een verhaal verteld hebt dat je hoog zat.

Lezing
De bijbeltekst wordt voorgelezen. Dat kan de 

predikant doen, maar het kan ook door iemand 

anders gedaan worden. 

Muziek of lied
Dit kan bij wijze van kort intermezzo zijn, het 

kan ook een lied zijn dat het thema van de 

lezing of het verhaal nog eens herhaalt.

Preek
De preek wordt gehouden vanaf de kansel en 

duurt 15 tot 20 minuten. De preektekst wordt 

niet afgedrukt in de orde van dienst. Een preek 

lijkt op een lezing, maar is toch niet helemaal 

hetzelfde. 

Muziek
Na de preek past meditatieve muziek. Dat 

kan klassiek zijn, populair, of gezongen 

door de gemeente. Het is niet te lang, maar 

biedt de gelegenheid om nog eens op het 

gezegde te kauwen. Muziek in de kerk is geen 

miniconcertje, het is dienstbaar aan wat er 

gezegd is.

Dankbede
De dankbede is het omgekeerde van het 

kyriëgebed. Er is niet alleen veel mis, er is 

ook veel goed. In het dankgebed wordt het 

goede, dat waar je blij mee bent opgespoord en 

benoemd. Zoiets is ook een oefening: sta ook 
l



3 5artikelartikel3 4 h a n d e l i n g e n  2 0 1 2   I   4

maar eens stil bij wat er allemaal is. De thema’s 

kunnen opnieuw ontleend zijn aan concrete 

gebeurtenissen in de week; aan de thema’s 

van de dienst; aan het persoonlijke leven van 

de voorganger. In een traditionele kerkdienst 

wordt de dank geadresseerd, wordt God 

bedankt. Dat is in de Preek van de Leek niet 

nodig. Wie de gever is, kan impliciet blijven.

Voorbede
In de voorbede wordt gevraagd om concrete 

actie van Hogerhand of er worden menselijke 

problemen onder de aandacht van de hemel 

gebracht. In kerken gebeurt dat vaak heel 

expliciet: ‘Heer, wilt u meneer X. bijstaan die 

morgen geopereerd wordt en wilt u de artsen 

leiden et cetera.’ Zo’n invulling kan botsen met 

een seculier wereldbeeld en we vragen niet dat 

te ontkennen. De kracht van de voorbede is 

het hart onder de riem voor mensen die dat 

kunnen gebruiken en de erkenning dat niet alle 

problemen door ons kunnen worden opgelost. 

Die elementen kunnen meegenomen worden 

(specifieke mensen noemen en het verlangen 

dat daar iets in gebeurt zonder onszelf daar als 

actor/oplosser aan te verbinden). 

Collecte
In een kerkdienst wordt gecollecteerd voor een 

goed doel. In dit geval door de predikant te 

bedenken en eventueel toe te lichten. Tijdens de 

collecte is er muziek en er mag gepraat worden.

Slotlied
Zelf zingen, liefst staand, is het besluit van een 

kerkdienst. Het lied kan opnieuw uit kerkelijke 

of uit seculiere bron komen (of een mengeling 

daarvan zijn). In het ideale geval komen in het 

lied wat thema’s uit de dienst terug. 

Wegzending en zegen
‘Het ga jullie goed en kom veilig thuis!’, is een 

alledaagse zegenspreuk. ‘Moge het u aan niets 

ontbreken’. Na de zegen geeft de predikant 

een hand aan de ouderling van dienst en 

loopt achter hem aan de kerkzaal uit. Het is 

gebruikelijk dat de kerkgangers de voorganger 

de hand schudden en bedanken/iets terug 

zeggen. Ondertussen zijn er drankjes en kunnen 

mensen elkaar ontmoeten. 

Reflecties en ervaringen
Sinds schrijfster Naema Tahir de vraag stelde: 

‘Wat draag je tijdens een kerkdienst?’, hebben 

we aan ‘voor aanvang’ nog een zin toegevoegd: 

draag kleding die je ook zou kiezen voor een 

lezing of een debat. Interessant: ik herken 

de vraag naar kleding als een liturgische 

vraag, maar ik realiseer me dat ik geen enkele 

theologische reden zou kunnen bedenken 

waarom een avondjurk of een korte broek 

minder geschikt is om in voor te gaan, behalve 

dat wij dat nu eenmaal niet doen. Gepaste 

burgerkledij – af te lezen aan wat bij culturele 

bijeenkomsten gedragen wordt – is kennelijk 

ons referentiepunt. 

Het consistoriegebed is bij de Preek van de 

Leek het begin van een dienst. De predikant/

begeleider neemt de rol van ‘ouderling van 

dienst’ op zich en vraagt in een gebed om een 

zegen over de bijeenkomst. We werken met een 

divers samengesteld team en de invulling van 

dit onderdeel verschilt van dienst tot dienst. Het 

consistoriegebed is een bijzonder en breekbaar 

moment. Het moment wordt vrijwel altijd 

gewaardeerd door de leek en het is een mooi 

moment om iets van de eigen spiritualiteit 

voor te leven. Predikant en Trouw-redacteur 

Lodewijk Dros kiest graag voor een liedtekst 

van Huub van der Lubbe van De Dijk (‘Laat 

het vanavond gebeuren. Laat het vanavond zo 

zijn’), die zowel seculier als religieus opgevat 

kan worden. Maar het komt ook voor dat het 

consistoriegebed een volkomen kerkelijke klank 

heeft. Er is wel eens gekozen voor een gebed uit 

het Dienstboek of voor een spontaan gebed. 

Kerkelijke muziek
Wie kerkelijk meelevend is, realiseert zich 

nauwelijks hoe drempelverhogend kerkelijke 

muziek kan zijn. Bas Heijne was de eerste leek 

die kerkelijke liederen categorisch afwees. 

‘Je kan wel mooi praten over mensen erbij 

betrekken, maar als zo’n orgel begint sta ik 

al buiten.’ De keuze van de muziek is altijd 

een belangrijk gespreksthema. Leken die een 

christelijke opvoeding gehad hebben, kennen 

meestal wel liederen uit het kerkelijk repertoire. 

Eberhard van der Laan, de burgemeester van 

Amsterdam, liet ‘Vaste rots van mijn behoud’ 

zingen. Hij noemde dat het lied van zijn 

vader. Bestuurder Alexander Rinnooy Kan 

koos voor liederen van Huub Oosterhuis: 

‘Dat is nog uit mijn studententijd.’ Maar bij 

mensen zonder kerkelijke achtergrond ligt 

het lastiger. Kerkelijke liederen roepen soms 

meer vervreemding op dan ingewikkelde 

bijbelpassages of theologische leerstukken. 

Muziek zet de toon. Een goed compromis 

vonden we in gospelmuziek. Het gaat er 

tekstueel soms stevig aan toe, maar omdat het 

in het Engels is en ook bekend is uit een andere 

context werkt een lied als ‘Amazing grace’ veel 

minder vervreemdend. 

In welke traditie sta je?
Dat het in ‘bemoediging en groet’ zou gaan 

om de vraag in welke traditie je staat, is een 

vrije interpretatie onzerzijds. Of dat de hele 

lading dekt, weet ik niet. Het is wel de vraag 

die bij aanvang van een dienst beantwoord 

moet worden. Leken hebben behoefte aan 

enige zelfverklaring: wat sta ik hier te doen en 

waarom ga ik dat doen, en bezoekers zitten 

ook op het puntje van hun stoel. Het maakt 

natuurlijk uit dat het hier om bekende mensen 

gaat. Van hen wil je graag dingen weten. Het 

maakt ook nogal uit dat deze leken eenmalig 

voorgaan. Je kunt moeilijk iedere week gaan 

vertellen wat je achtergrond is. Een persoonlijke 

positionering biedt wel raakvlakken en 

identificatiemogelijkheden. 

Bidden
Het kyrië is het eerste gebedsmoment in de 

dienst: je zou verwachten dat hier de wegen 

scheiden, maar dat is eigenlijk niet het geval. 

Het kyriëgebed wordt goed begrepen. Het komt 

misschien door onze voorselectie: wij nodigen 

mensen uit die opvallen door hun persoonlijke 

moed en drive om zich in het publieke debat 

te mengen. Dit zijn mensen die ergens iets van 

vinden, die zich opwinden, die problemen 

benoemen. In sommige gevallen zijn het zonder 

meer eigentijdse profeten. Een kyriëgebed past 

goed bij zulke mensen. Het ‘opdragen’ gebeurt 

soms impliciet, gewoon door een vorm van 

geladen spreken, maar het komt ook regelmatig 
l



h a n d e l i n g e n  2 0 1 2   I   4 3 7artikel

voor dat voor de uitroep kyrië eleison gekozen 

wordt. Verrassend genoeg levert het gloria 

vaak wel een probleem op. Alweer muziek? 

Opnieuw: muziek ligt gevoelig, zeker heilige 

muziek. ‘Halleluja’ of ‘Gloria’ klinkt al snel 

extreem gelovig. Soms werd in de Preek van de 

Leek gekozen voor een gospellied, één keer voor 

‘Gloria in excelsis deo’. Met het eerste loop je 

het risico dat kerkgangers toeschouwers worden 

bij een uitbundig lied, bij het tweede dat het 

wat melig kan klinken. Waar het kyriëgebed 

aansluit bij een gedeeld levensgevoel (er is veel 

mis), geldt dat niet voor het gloria. Wat is dan 

nu opeens de reden voor zoveel vrolijkheid? 

Deze vreugde refereert aan een geloof dat niet 

iedereen deelt. De vrolijkheid moet dan uit het 

lied zelf komen – en dat is inderdaad een beetje 

veel gevraagd aan zo’n lied. 

Schriftlezing en preek
We dringen er niet bijzonder op aan, maar veel 

leken maken bij dit onderdeel gebruik van de 

mogelijkheid om iemand anders bij de dienst te 

betrekken. Vaak gaat het dan om persoonlijke 

kennissen – of om andere bekende mensen. Zo 

nodigde Tweede Kamerlid Jeroen Dijsselbloem 

zijn fractiegenoot John Leerdam uit. De bege-

leider bepaalt welke vertaling er wordt gelezen. 

In het begin hebben we nog wel eens geëxpe-

rimenteerd met het voorleggen van verschil-

lende opties, maar daar deden we de leken geen 

plezier mee. Criteria zijn aansluiting van de 

vertaling bij de belangrijkste onderdelen van de 

preek en verstaanbaarheid. In dit artikel beperk 

ik me tot liturgische opmerkingen en ga ik niet 

in op de inhoud van de preken. Wie dat wil kan 

ze nalezen op de website van het project (www.

preekvandeleek.nl). Nog een terzijde over het 

gebruik van de preekstoel. De Singelkerk heeft 

een indrukwekkend katheder en daarachter een 

klassieke preekstoel. Voor de zichtbaarheid van 

de voorganger, zeker vanaf de balkons, is het 

gebruik van een preekstoel aan te bevelen, maar 

sommige leken verliezen daarboven iets van 

hun spontaniteit of ervaren de preekstoel als 

een heilige plek, waar ze liever niet gaan staan. 

Danken 
Er zijn niet veel momenten in het gewone 

leven waarop dankbaarheid uitgedrukt 

wordt – en zeker niet als het gaat om gewone 

dingen, zaken die ons zomaar toevallen. In de 

Preek van de Leek is het dankgebed vaak een 

uniek moment. Politicus Jeroen Dijsselbloem 

benoemde waar hij dankbaar voor was, 

dingen die goed gaan. Een aanwezige politiek 

verslaggever verzuchtte: ‘Zoiets heb ik nog nooit 

van een politicus gehoord.’ Cabaretier Paulien 

Cornelisse verzorgde een bijzondere voorbede. 

In de inleiding op het gebed zei ze: ‘Ik doe dit 

eigenlijk nooit, maar wat ik wel vaak doe is aan 

iemand denken – en dat zeg ik dan ook: ik zal 

aan je denken. Ik verbeeld me dat deze dingen 

eigenlijk heel dicht tegen elkaar aanliggen. 

Laten wij dus bidden of denken aan …’, waarna 

een indrukwekkende lijst volgde. 

Het goede doel
De leken kiezen zelf waarvoor gecollecteerd 

wordt. Bijna altijd hebben de leken een 

persoonlijke verbinding met het collectedoel – 

meestal is er ook een link met het onderwerp 

van de dienst. Zo wilde Arie Boomsma dat 

er gecollecteerd werd voor een Marokkaans 

buurtproject in Bos en Lommer. Hij had 

de betrokken vrijwilligers uitgenodigd voor 

zijn dienst. Leken ervaren de mogelijkheid 

om het doel te bepalen als een bijzondere 

verantwoordelijkheid. Ze denken er goed over 

na en ervaren het als iets ‘wat ze terugkrijgen 

voor hun inspanningen’. De betrokkenheid 

onder kerkgangers bij het goede doel wordt er 

ook door vergroot. 

Slotlied en zegen
De Ierse reiszegen is een afsluitende spreuk 

waar vaak op teruggegrepen wordt. Zo aan het 

einde van de dienst is het kennelijk passend 

om nog wat geladen woorden te spreken, maar 

er wordt ook wel eens 

gekozen voor een 

seculiere variant. Als 

slotlied zongen we in de 

dienst van Naema Tahir ‘Morning has broken’. 

Oorspronkelijk een kerklied werd het bekend 

door Cat Stevens. Eberhard van der Laan liet 

‘D’Internationale’ zingen en cabaretier Erik 

van Muiswinkel koos voor het Beatles-lied 

‘Let it be’. In deze gevallen werd er met groot 

enthousiasme meegezongen, maar kregen de 

liederen bovendien als vanzelf een ‘gelovige’ 

lading. Wat blijkt: het gaat eigenlijk niet zozeer 

om het oorspronkelijke karakter van een tekst 

of van een lied. De setting van een kerkdienst, 

het moment in de dienst, zorgt ervoor dat 

teksten of liederen die volkomen seculier 

kunnen zijn, opgeheven worden en dienstbaar 

blijken te zijn aan de verkondiging. Dat lijkt me 

een mooie definitie van liturgie. 

De lofzang gaat door
Direct na de zegen wordt er wijn en sap de 

kerk binnengebracht. Abeltje Hoogenkamp 

noemde dat in een interview ‘onze variant op 

het avondmaal’. Dat is niet helemaal onzinnig. 

Toen het project net begonnen was, serveerden 

we na afloop van de dienst koffie en thee. 

Helemaal gemodelleerd naar de ochtenddienst. 

RTL 4-nieuwslezeres Suzanne Bosman vond 

dat raar. Waarom geen wijn, daar is het toch 

een normaal tijdstip voor? We hebben haar 

suggestie overgenomen en zijn daar blij mee. 

We willen graag dat mensen blijven om na 

te praten en elkaar te ontmoeten en door in 

de kerkzaal drankjes uit te delen, maak je dat 

aantrekkelijk. Zwaarder 

aangezet: de Preek van 

de Leek gaat over het 

relativeren van grenzen 

tussen binnen- en buitenkerkelijk, tussen 

eredienst en het gewone leven. 

	 Ooit begonnen we vanuit dit uitgangspunt: 

wie zijn wij om het onderscheid tussen gelovig 

en ongelovig te bepalen? Zullen we dat niet 

gewoon aan Boven overlaten? Of zoals we het in 

onze opleiding meekregen: je hoeft niet gelovig 

te zijn om de Bijbel te lezen en uit te leggen – al 

kunnen we natuurlijk niet garanderen dat je het 

niet zult worden. Is het met liturgie niet net zo? 

Wie zijn wij om aan te geven waar dat begint en 

eindigt …

Ranfar Kouwijzer is studentenpredikant in Amsterdam 
en mede-initiatiefnemer van de Preek van de Leek. 
ranfar@live.nl

Wie zijn wij om het onderscheid  
tussen gelovig en ongelovig  

te bepalen?

l

3 6



reflectie3 8 h a n d e l i n g e n  2 0 1 2   I   4 3 9h a n d e l i n g e n  2 0 1 2   I   4

l

r e f l e c t i e   |   M a r i e k e  d e n  B r a b e r

Pasen gaat over eieren, paashazen 

en meubelboulevards. Het is een 

cliché, maar, zoals de meeste clichés, 

waar. Althans, voor het grootste deel van de 

Nederlandse bevolking. Ruim tachtig procent 

van de jongeren weet niet dat Pasen het feest 

van de opstanding van Christus is. En evenmin 

hebben ze een idee van het verhaal van Jezus’ 

leven en lijden dat daaraan vooraf is gegaan. 

En dat terwijl dit verhaal de kern is van het 

christelijk geloof. 

Wanneer je dat als christelijke organisatie of 

kerk aan het hart gaat kun je allerlei manieren 

bedenken om het verhaal bij jongeren en 

anderen bekend te maken. De Evangelische 

Omroep, RKK, Protestantse Kerk in Nederland, 

de Rooms-Katholieke Kerk en het Nederlands 

Bijbelgenootschap kozen voor The Passion 

om het verhaal te vertellen. Buiten de muren 

van de kerk, zonder kerkse taal of liederen en 

geen heren of dames in liturgische kledij. In 

plaats daarvan moderne muziek, op een groot 

podium in de stad, met bekende en soms niet 

eens gelovige artiesten die het paasverhaal 

vertolken.

Het idee
Het idee komt oorspronkelijk uit Groot-

Brittannië, waar in 2006 The Passion met 

veel succes werd opgevoerd in Manchester. 

Voor Nederland werd het concept drastisch 

aangepast, maar de basis bleef gelijk. De 

Kun je het bijbelse verhaal van Pasen wel zo modern vertalen? Dat 
was de hamvraag van velen bij The Passion. Vorig jaar werd dit spek-
takel uitgevoerd in Gouda, dit jaar in Rotterdam. Beide keren live 
uitgezonden op de televisie, bekeken door 1 tot 1,7 miljoen kijkers. 
Het meeste commentaar ging er over of de Bijbel wel op deze wijze 
voor het voetlicht gebracht moet worden. Alle reden om dus eens te 
kijken hoe die Bijbel bij The Passion dan ter sprake komt.

Met het evangelie de 
straat op
Reflectie op The Passion

laatste dagen van Jezus’ leven worden verteld, 

verbeeld en gezongen door bekende zangers 

en acteurs in hun gewone kleren. Alles is 

gesitueerd op herkenbare plekken in de stad, 

en op zo’n manier dat het zo veel mogelijk 

lijkt op het gewone leven. De liederen zijn 

bekende popsongs. De Goudse Passion werd 

op Nederland 3 uitgezonden, en dus pasten de 

artiesten en liederen die gekozen werden bij de 

kijker van die zender: meestal tussen de 15-35 

jaar oud. De Rotterdamse versie werd op de veel 

bredere zender Nederland 1 uitgezonden. Dat 

maakte dat de artiesten en de liederen pasten bij 

een veel breder publiek: iedereen vanaf 6 jaar. 

Waar de Goudse versie vanwege het profiel van 

Nederland 3 juist geen André Hazes had, zong 

Judas dit jaar in Rotterdam ‘Bloed, zweet en 

tranen’ van deze Amsterdamse zanger. 

Evangeliënharmonie
De Bijbel heeft vier evangeliën die elk op eigen 

wijze het verhaal van het leven, lijden, sterven 

en opstaan van Jezus vertellen. De makers van 

The Passion hebben, net als de vroegere makers 

van evangeliënharmoniën en hedendaagse 

kinderbijbelauteurs, hier een keuze uit gemaakt 

en verschillende evangeliën gecombineerd. Alle 

teksten die door Jezus en zijn vrienden worden 

gesproken, zijn op bijbelteksten gebaseerd 

(uit de nog te verschijnen Bijbel in Gewone 

Taal van het Nederlands Bijbelgenootschap). 

Het evangelie van Marcus is de leidraad 

geweest. Dit evangelie is ook afgedrukt in het 

programmaboekje dat alle aanwezigen op het 

plein in Rotterdam kregen. Op de website van 

The Passion staat het uitgebreidere Matteüs-

evangelie, dat ook gebruikt is. Maar in zowel 

het Marcus- als het Matteüs-evangelie zwijgen 

de gekruisigden die naast Jezus hangen. Zij 

spreken wel in het evangelie naar Lucas, en 

daarvandaan komt dan ook de tekst die de 

gevangenen in het busje (Gouda) en op de boot 

(Rotterdam) spraken: ‘Zoudt u aan mij willen 

denken wanneer u koning van de hemel bent?’ 

(Lucas 23:42).

Gecondenseerd
In de kerk hebben we heel wat diensten nodig 

om alle indrukwekkende bijbelgedeelten van de 

laatste dagen van Jezus met elkaar door te lezen 

en te vieren. The Passion heeft hier maar een 

ruim uur voor ter beschikking. Daarom is er 

voor gekozen alleen de grote lijn van het verhaal 

te vertellen. Er zijn scènes die helemaal niet aan 

bod komen, bijvoorbeeld het afslaan van het 

oor, de rechtsgang ten huize van Kajafas, het 

dobbelen om Jezus’ kleren en de ontdekking 

van het lege graf. Stuk voor stuk elementen 

waar wat voor te zeggen zou zijn geweest om 

ze wel in The Passion op te nemen. En aan de 

andere kant is daar Maria die in The Passion 

een veel prominentere rol krijgt bij Jezus’ laatste 

dagen dan in elk van de evangeliën. Ze is de 

moeder die haar liefde en zorg naar haar zoon 

Jezus uitspreekt door de liederen die ze zingt. 

Hiermee geven de makers van The Passion een 

interpretatie van Maria, welke verwijst naar 

Johannes 19:25, waar Maria bij het kruis staat. 

Maria is in The Passion ook een moeder die 

lijdt om haar zoon, en zo is er een verbinding 

met de profetie van Simeon in Lucas 2:34-35. 

Maria is naast Jezus de belangrijkste persoon 





reflectie4 2 h a n d e l i n g e n  2 0 1 2   I   4 4 3

in de hervertelling in The Passion. Dat is anders 

dan in de evangeliën, waar in de lijdensgeschie-

denis de discipelen een prominentere rol heb-

ben. Uiteraard zijn deze vrienden van Jezus in 

The Passion ook aanwezig, maar op een andere 

manier. De figuren Judas en Petrus spelen hun 

eigen rol, maar altijd naast Jezus. Wat van alle 

drie getoond wordt is vooral de menselijke 

kant. Zeker Judas en Petrus worden neergezet 

als mensen met wie de kijkers zich makkelijk 

zouden kunnen identificeren. Charly Luske, die 

dit jaar de rol van Judas vertolkte, verwoordde 

dit treffend toen hij zei Judas te willen laten 

zien als een mens bij wie, net als bij ieder mens, 

de slechtere kant naar boven kan komen. Bij 

Petrus ligt het accent op zijn ‘grote mond – 

kleine hart’ en zijn volkse karakter, iemand die 

altijd wel een woordje klaar heeft. In de afge-

lopen Passion werd ook de andere kant van dit 

populaire gedrag getekend, door Frans Bauer 

in de rol van Petrus op een verlaten parkeerter-

rein te laten dwalen. Op deze manier was ook 

Petrus heel herkenbaar voor kijkers. Tegelijk 

is de andere kant van Petrus, die in de Bijbel 

grote aandacht krijgt, namelijk het belijden 

van Jezus door Petrus, niet duidelijk benoemd. 

Petrus had, als karakter waarmee de kijker zich 

makkelijker kan identificeren, de brug naar het 

erkennen van Jezus als Heer voor de kijker aan-

nemelijker kunnen maken. 

Taal van de muziek
De liederen dragen uiteindelijk The Passion. 

Uitgangspunt voor de keuze van de liederen 

zijn steeds de gevoelens van de hoofdpersonen 

(Judas, Petrus, Jezus, Pilatus, Maria) en de 

boodschap die hun handeling, aanwezigheid 

of uitspraak op dat bepaalde moment in het 

verhaal heeft. Er is voor gekozen om bestaande 

liederen uit de populaire cultuur te gebruiken. 

Juist omdat die herkend worden. En door ze in 

de context van The Passion te plaatsen, kunnen 

ze een hele nieuwe lading krijgen. Ze zijn ook 

de trekker van The Passion: mensen komen 

voor een artiest of een bepaald liedje. Het idee 

van The Passion is dat als men dit liedje in de 

context van het evenement gehoord heeft, en 

later nog eens beluistert, men dan terugdenkt 

aan de context waarin het in The Passion klonk. 

Een van de liederen in The Passion van dit 

jaar was ‘Wat is mijn hart’ van Marco Borsato. 

Dit zingen Judas (Charly Luske) en Jezus 

(Danny de Munk) direct nadat Judas Jezus met 

een kus heeft bekendgemaakt aan de arrestatie-

macht. 

(Jezus:) Verraad mij niet, verlaat mij niet 

En geef je niet over, maar vecht voor mij 

(Judas:) Koud kan de nacht zijn, en de dag 

zonder kleur  

(Jezus:) Leeg is mijn leven zonder jou 

(Judas:) Dus neem niet af, wat je mij gaf 

(Jezus:) Heb me lief, alsjeblieft, verlaat me niet

De pijn van Judas en Jezus is van hun gezichten 

te lezen als ze elkaar dit toezingen. Ze verliezen 

elkaar, en zijn beiden tot in het diepst van hun 

hart geraakt door de ander. Dit stralen Luske en 

De Munk in hun mimiek duidelijk uit, en het 

wordt onderstreept door de ijle begeleiding van 

de muziek. Maar klopt dit ook met het beeld 

dat we van Jezus en Judas uit de evangeliën 

krijgen? In geen van de evangeliën gaat Jezus 

op het moment van verraad in de Hof van 

Getsemane op deze wijze met Judas in gesprek. 

Wel delen de evangeliën met elkaar een voorval 

waarin de discipelen in opstand komen tegen de 

gevangennemers en Jezus hen een halt toeroept. 

Zijn strijd moet niet met zwaarden gevoerd of 

belemmerd worden. Zijn strijd moet ten dode 

toe gestreden worden. De invulling van de 

dialoog tussen Judas en Jezus op dit moment in 

The Passion is een koppeling met Judas’ latere 

gevoelen over zijn daad, die hem bracht tot 

zijn eigen dood. Het gekozen lied van Borsato 

laat hem die pijn naar Jezus toe uitspreken, en 

richt dat wat Jezus in het evangelie tegen alle 

discipelen en niemand in het bijzonder zegt, nu 

naar de enkele persoon van Judas. Het verhaal 

wordt zo nog kleiner gemaakt en daardoor nog 

beter in te voelen voor de kijker. Want op de een 

of andere manier moet aan de kijker worden 

overgebracht hoeveel Jezus om mensen gaf. En 

dit lied is daar een vertaling van. 

Het mooiste voorbeeld van hoe muziek 

de boodschap van het paasverhaal kan 

overbrengen is het slotlied van The Passion. 

In 2011 was dat ‘Geef mij je angst’ van Guus 

Meeuwis. In 2012 zong Danny de Munk vanaf 

de top van de Erasmusbrug ‘Afscheid nemen 

bestaat niet’ van Marco Borsato. Een fragment: 

Kom als de wind die je voelt en de regen

Volg wat je doet als het licht van de maan 

Zoek me in alles dan kom je me tegen

Fluister mijn naam,

En ik kom eraan

Zie, wat onzichtbaar is

Wat je gelooft is waar

Open je ogen maar

En, dan zal ik bij je zijn

Alles wat jij moet doen

Is mij op m’n woord geloven

Het lied vertelt niet letterlijk van de opstanding. 

Die is zo tegengesteld aan wat de wereld 

verwacht, dat ook Paulus daar al heel wat 

woorden voor nodig had om duidelijk te maken 

wat er nu eigenlijk gebeurd is (1 Korintiërs 

2). The Passion kiest ervoor om niet te preken 

over wat er in de evangeliën gebeurt, maar om 

alleen op een nieuwe wijze te vertellen wat daar 

beschreven staat. Daarbij wordt een vertaalslag 

gemaakt naar het gevoelsniveau van de kijker. 

De opstanding wordt dus uiterst kort benoemd 

door de verteller op het podium en vervolgens 

wordt de betekenis van de opstanding op het 

gevoelsniveau bezongen met ‘Afscheid nemen 

bestaat niet’, over Jezus die je niet ziet, maar er 

wel is, en overal aanwezig is.

Kan het?
De vraag aan het begin van dit artikel, of 

het nu kan: zo’n vermodernisering van het 

paasverhaal, is nog niet beantwoord. Ik heb 

laten zien dat de makers van The Passion op 

een zorgvuldige manier met het paasverhaal 

zijn omgegaan en in de tekst- en liedkeuze 

geprobeerd hebben zo trouw mogelijk te zijn 

aan de bijbeltekst en aan de boodschap van de 

Bijbel. Dit is gedaan op een manier die veel weg 

heeft van de manier die Jezus zelf koos als hij 

mensen zijn boodschap vertelde. Hij koos een 

situatie die men kende (een priester op weg 

naar Jeruzalem, een buitenlander op een ezeltje 

met wie niemand wat te maken wil hebben) 
l



reflectie

r e f l e c t i e   |   M i r e l l a  K l o m p

Met deze woorden begon op Witte 

Donderdag 2012 in Rotterdam 

(en met soortgelijke woorden in 

2011 in Gouda) een spectaculair evenement: 

het lijdensverhaal van Jezus in een nieuwe, 

moderne vorm, uitgevoerd op het stadsplein. 

Bekende artiesten zongen Nederlandstalige hits, 

die waren ingebed in een nieuwe context – het 

frame van een bijbels verhaal. Dat een muzikale 

uitvoering van het eeuwenoude verhaal over 

het lijden en sterven van Jezus zo veel mensen 

en zo veel media-aandacht trok, is uniek. 

Maar wat was dit nu eigenlijk voor event? Een 

alternatieve viering van Witte Donderdag? Een 

openluchtconcert? Een geslaagd voorbeeld 

van stadspromotie? In wat volgt zal ik laten 

zien dat The Passion in een lange traditie van 

passie-uitvoeringen staat. In deze hedendaagse 

performance werd het passieverhaal met 

nieuwe middelen geactualiseerd. Dat leverde 
l

Moderne liturgie, 
stadsmarketing of 
heiligschennis?
The Passion vanuit cultureel-
antropologisch perspectief

‘Het is half negen op Witte Donderdag, drie dagen voor Pasen. 
Welkom in Rotterdam!’, zegt verteller Philip Freriks vanaf het podium 
tegen de ongeveer 15.000 mensen die zich verzameld hebben op het 
Willemsplein en de Erasmusbrug, en meer dan anderhalf miljoen 
mensen die kijken op Nederland 1 en via internet. ‘Vanavond is 
Rotterdam het decor van The Passion. Het verhaal van de laatste uren 
van het leven van Jezus Christus. Verteld in woorden, beelden en de 
bekendste Nederlandse popnummers.’ 

4 4 h a n d e l i n g e n  2 0 1 2   I   4 4 5

en legde door die situatie uit waar het hem om 

ging. Hij deed dit vrijwel altijd op straat, en 

gebruikte de taal van zijn tijd. 

Op geen enkele manier wil ik de makers van 

The Passion vergelijken met Jezus zelf. Maar ze 

zijn wel in zijn voetsporen getreden door een 

manier te zoeken om de boodschap van Jezus’ 

verhaal op straat te brengen, in hedendaagse 

taal en in hedendaagse situaties. Daarbij 

proberen ze het bijzondere van het paasverhaal, 

en de eigenheid ervan te laten staan. The 

Passion is heel bewust geen spiegelverhaal, 

maar een eigentijdse hervertelling van dat 

eeuwenoude paasverhaal. De accenten die 

gelegd worden, zijn zo gekozen dat het verhaal 

herkenbaar wordt voor de hedendaagse kijker. 

Dit wordt gedaan door te kiezen voor een 

alledaagse enscenering en door de emoties van 

de karakters uit te lichten, waardoor de kijker 

zich mogelijk op dat niveau kan identificeren. 

Het verhaal speelde zich in Jezus’ tijd immers 

ook gewoon op straat, en in bekende situaties 

af. The Passion is een voor deze tijd passende 

hermeneutische vertaling van het paasverhaal, 

waarmee 1,7 miljoen mensen hebben kunnen 

ervaren dat dit verhaal nog zeker van en voor 

deze tijd is.

The Passion is te zien op  
www.uitzendinggemist.nl en via  
www.thepassion.nl. 

Marieke (dr. M.E.J.) den Braber is predikant en 
oudtestamentica. Vanuit de Dienstenorganisatie 
van de Protestantse Kerk was ze als projectleider 
betrokken bij The Passion Gouda en The Passion 
Rotterdam. mejdenbraber@gmail.com 

l



reflectie4 6 h a n d e l i n g e n  2 0 1 2   I   4 4 7

diverse, meerduidige en soms conflicterende 

betekenissen op. The Passion is dus een 

complex en – gezien vanuit de perspectieven 

van ritual studies, performance studies en 

ethnomusicologie – een bijzonder interessant 

fenomeen.

Van kerk via concertzaal naar 
stadsplein

De uitvoering van The Passion staat in 

een lange christelijke traditie; muzikale 

uitvoeringen van het lijdensverhaal zijn er 

zeker al sinds de vierde eeuw. De pelgrim 

Egeria meldt in haar reisverslag in het jaar 381 

dat in de Goede Week in Jeruzalem de lezing 

van de Passie een belangrijke plaats heeft in 

de liturgie. Het geïntoneerd reciteren van de 

Passie ontwikkelde zich tot recitatief, waarbij 

er gaandeweg muzikale rollen ontstonden 

(van verteller, van Christus en het volk) die 

bekleed werden door verschillende personen. 

Met de komst van de meerstemmige muziek 

verschijnen er meerstemmige passiecomposities 

en later ontstaat het passie-oratorium: 

een groot koorwerk dat bestaat uit nieuw 

gecomponeerde recitatieven, ingevoegde 

koralen en aria’s op niet-bijbelse teksten. 

Als muzikale vorm heeft de Passie zich dus 

voortdurend ontwikkeld.

Ook de betekenis van de passieperformance 

en het passieverhaal is in de loop der eeuwen 

veranderlijk en dus dynamisch gebleken: 

in de tijd van Egeria was de rituele praktijk 

bedoeld als memoria (herinnering) – om het 

lijden en sterven van Christus in herinnering 

te brengen – en men participeerde daarin met 

grote betrokkenheid. Dat accent verschoof 

naar contemplatio (plechtige viering en 

verkondiging), vervolgens naar compassio 

(mee-lijden, wat gepaard ging met een meer 

dramatische muzikale vormgeving), en 

later – samenhangend met een toenemende 

religieuze vroomheid – meer imitatio of zelfs 

identificatio met het lijden van Christus, vanuit 

een verlangen de Passie te actualiseren en 

het tot een realiteit te maken. In de huidige 

laatmoderne netwerkcultuur blijkt de 

dynamiek van de betekenis van de Passie nog 

groter: de betekenissen die men toekent aan de 

Passie zijn zeer divers. Er is niet (langer) één 

eenduidige betekenis, maar een grote variëteit 

aan betekenissen. Ik kom op de variëteit van 

betekenissen van The Passion nog terug.

Dat de betekenissen van Passies in onze 

huidige tijd zo divers zijn, hangt voor een 

deel samen met het feit dat de uitvoeringen 

ervan regelmatig verplaatst worden van de 

kerk/liturgie naar het concertpodium of het 

stadsplein. Deze verplaatsing van de Passie 

wordt door tekstdichters, artistiek leiders, 

producenten en dirigenten aangegrepen om het 

lijdensverhaal op creatieve wijze te actualiseren. 

Zo wordt Bachs Matteüs Passion uitgevoerd 

in Nederlandse hertalingen, als remix of als 

‘meezingpassie’. Ook scheppen hedendaagse 

componisten eigen, nieuwe vormen van de 

Passie, waarin ze commentaar geven op het 

verhaal, er vraagtekens bij plaatsen, of slechts 

vaag verwijzen naar het verhaal van Jezus. Zij 

eigenen zich de Passie op actuele wijze toe en 

geven er hun eigen betekenis aan. 

Andere redenen waardoor de Passie vandaag 

de dag zoveel verschillende betekenissen krijgt, 

zijn ontkerkelijking, de tanende invloed van 
l

AMG
Notitie
niet inspringen



reflectie4 8 h a n d e l i n g e n  2 0 1 2   I   4 4 9

institutionele religie en individualisering. Een 

minderheid van de Nederlandse bevolking 

beschouwt zichzelf als christen en ruim 

driekwart van de jongeren – zo bleek rond de 

uitvoering van The Passion in Gouda in 2011 

– is niet bekend met de kerkelijke betekenis 

van Pasen. Voor veel mensen is de christelijke 

traditie deel van onze cultuur, meer dan dat 

die traditie een religieuze betekenis voor hen 

heeft. Dat betekent dat evenementen zoals 

The Passion worden ervaren en geduid vanuit 

verschillende referentiekaders: de traditionele 

kerkelijke betekenis van de Passie is in onze 

tijd lang niet de enige (Klomp 2011). Er is 

geen sprake (meer) van een door de gehele 

gemeenschap gedeelde gelovige beaming van 

het passieverhaal. Het gemeenschappelijke 

ligt in de participatie aan het evenement; de 

betekenissen die worden toegekend variëren en 

hangen sterk samen met bijvoorbeeld iemands 

levensvisie, levensverhaal, sociale verbanden 

(zeker bij jongeren), al dan niet religieuze 

opvoeding, en ze worden meer individueel 

toegekend dan tot voor een aantal decennia 

geleden.

Nieuwe middelen
De gezongen Passie klinkt natuurlijk nog steeds 

in de liturgie van menige gemeente of parochie, 

op of rond Goede Vrijdag, maar het bij de 

tijd brengen van het muzikaal uitgevoerde 

lijdensverhaal vindt in de hedendaagse cultuur 

voornamelijk plaats buiten kerkmuren. De 

performances van The Passion in 2011 en 

2012 zijn daar voorbeelden van. In die zin is 

The Passion onderdeel van een tendens. Een 

analyse van beide uitvoeringen laat zien dat het 

passieverhaal hier op (tenminste) vier manieren 

bij de tijd werd gebracht.

De actualisering vond ten eerste vooral plaats 

door het gebruik van bekende covers, dat wil 

zeggen dat de popsongs die gezongen werden 

oorspronkelijk van andere artiesten zijn, met 

wie mensen de popsongs associëren. De be-

kendheid van die covers bepalen voor een groot 

deel het succes van The Passion; we mogen ver-

onderstellen dat de impact van het evenement 

anders zou zijn geweest wanneer de producent 

nieuwe, speciaal voor deze gelegenheid geschre-

ven nummers had gebruikt. De initiatiefnemers 

van The Passion hebben – zoals ook voortdu-

rend gebeurt in film- en televisiesoundtracks 

en advertenties (Plasketes 2010) – de popsongs 

gebruikt als een marketinginstrument, om 

(jonge) mensen uit te nodigen zich te engageren 

met het bijbelse verhaal.

Een tweede manier van actualiseren was 

het ‘mediatiseren’ van het passieverhaal, 

waardoor deze uitvoering grotere impact 

had dan enige andere Passie in Nederland 

ooit (cf. Bakas & Buwalda 2006). Zo veel 

kijkers en luisteraars trok het passieverhaal 

in Nederland niet eerder. Door de inzet van 

oude media (interviews en advertenties in 

kranten, radio- en televisieprogramma’s, 

magazines) en nieuwe media (waaronder een 

eigen internetpagina en sociale media) is een 

immense hoeveelheid publiciteit gegenereerd 

voor dit grote evenement en hebben velen 

zich op een of andere manier geëngageerd met 

The Passion (bijvoorbeeld door een bericht 

te posten op Hyves, Twitter of Facebook, of 

door de omroepen hun eigen foto’s van The 

Passion toe te sturen, die vervolgens op www.

thepassion.nl werden geplaatst). Onderdeel 

van de mediacampagne was ook het gefaseerd 

bekendmaken van hoofdrolspelers: in de weken 

voorafgaand aan de performance maakten de 

omroepen telkens een nieuwe hoofdrolspeler 

bekend, waardoor met regelmaat persaandacht 

gecreëerd werd en een spanning werd 

opgebouwd met de performance van The 

Passion als ultieme climax.

Een derde manier van actualiseren van het 

passieverhaal was het leggen van een nauwe 

verbinding tussen deze Passie en de populaire 

cultuur, onder andere door bekende artiesten 

en andere publieke figuren (hoofd)rollen toe te 

bedelen. In 2012 bijvoorbeeld werd de rol van 

Petrus vertolkt door Frans Bauer, speelde oud-

Feijenoorder John de Wolf de rol van Barabbas, 

voerde oud-woordvoerder van het politiekorps 

Amsterdam-Amstelland Klaas Wilting als 

ME’er Jezus na zijn veroordeling weg. In 2011 

had Erik Dijkstra, bekend als ‘Jakhals Erik’ uit 

het zeer populaire tv-programma ‘De Wereld 

Draait Door’, de rol van verteller. Dat juist deze 

mensen zich inlaten met de vertolking van een 

bijbels verhaal, in een tijd waarin het christelijk 

geloof niet per se ‘trending’ is, legitimeert voor 

sommige niet-christenen de participatie aan 

een dergelijk evenement. Deze verbinding met 

de populaire cultuur gaf heel verschillende 

mensen aanleiding om zich met The Passion te 

verbinden.

Een vierde manier waarop de Passie 

geactualiseerd werd, was tot slot de 

toegankelijkheid van The Passion: dit mega-

evenement was zowel in Gouda als Rotterdam 

uitermate laagdrempelig, doordat de 

performance plaatsvond in de publieke ruimte 

en – dat hangt samen met de eerder genoemde 

mediatisering van deze Passie – via televisie en 

internet te volgen was. Dit gaf niet alleen vele 

doelbewuste bezoekers en tv-kijkers toegang tot 

het evenement, maar maakte dat ook ‘zappers’ 

en passanten op het marktplein van Gouda 

en het Willemsplein en de Erasmusbrug van 

Rotterdam korte of langere tijd konden ‘blijven 
l



reflectie5 0 h a n d e l i n g e n  2 0 1 2   I   4 5 1

hangen’ bij het evenement. Het bijwonen van 

deze passie-uitvoering was bovendien gratis, 

wat de aantrekkingskracht van het evenement 

voor sommigen ongetwijfeld vergrootte.

Vond de actualisering van het passieverhaal 

in het Westen tot nu toe vooral plaats in (wat 

genoemd wordt) de klassieke muziek, met 

de uitvoeringen van The Passion hebben 

hedendaagse klassieke Passies een stevige 

pendant gekregen in de populaire cultuur. 

Daarmee vindt de actualisering van deze 

muzikale vorm dus niet langer voornamelijk 

in de concertzaal plaats, maar nu ook op de 

pleinen van de stad.

Betekenis en toe-eigening
In de huidige laatmoderne netwerkcultuur is 

de betekenis van het passieverhaal allerminst 

eenduidig – ik noemde hierboven al wat 

factoren die daarin een rol spelen – zeker 

wanneer de Passie, zoals hier, niet in de kerk 

of de liturgie, maar in de publieke ruimte 

wordt uitgevoerd. The Passion was voor de 

participanten op het plein (publiek, musici 

en artiesten) een multi-zintuigelijke ervaring; 

een evenement dat bestond uit een muzikale 

performance van popsongs binnen het frame 

van het bijbelse verhaal, dat vorm kreeg door 

de bekende artiesten die hun rol speelden, de 

musici, de beelden, het stadsplein, de processie 

met het kruis. Dat maakte The Passion tot 

een complex evenement, dat verschillend 

gewaardeerd werd en waaraan diverse – naast 

elkaar bestaande, maar soms ook tegenstrijdige 

– betekenissen werden toegekend. De 

participanten, maar ook andere betrokkenen 

(de organisatoren, passanten, winkeliers en de 

gemeente Gouda en Rotterdam), eigenden zich 

dit evenement op verschillende wijzen toe. 

Ik wil iets van de sfeer en de diversiteit aan 

toegekende betekenissen laten zien. Wat ik 

hieronder weergeef is een tussentijdse selectie 

van empirisch materiaal dat ik rond de beide 

uitvoeringen verzameld heb. Dat materiaal 

bestaat uit participerende observatie tijdens 

de evenementen in Gouda en Rotterdam, 

informele gesprekken met aanwezigen op 

respectievelijk het marktplein van Gouda 

en het Willemsplein in Rotterdam, en 

semigestructureerde interviews met onder 

andere organisatoren en performers. Het 

materiaal is met behulp van open codering 

geanalyseerd. (Conclusies zijn dus getrokken 

op basis van een omvangrijker corpus aan 

materiaal dan hier gepresenteerd. Cf. ook 

Klomp & Hoondert 2012 voor een uitvoeriger 

weergave en analyse van de toe-eigening van 

The Passion, gebaseerd op fysieke, rituele en 

muzikale aspecten van de performance). 

In Rotterdam stond ik met een collega op het 

Willemsplein, aan de kant van een met publiek 

volgepakte Erasmusbrug; op het plein stond het 

achter ons zo’n vijftien rijen dik. Links naast 

ons een vrouw van in de veertig met haar vader 

van rond de zeventig. Gevraagd naar de reden 

van hun komst, vertelde zij dat ze getipt was 

door iemand uit haar kerk, die had gezegd: 

‘Als je nou echt dat verhaal van Jezus eens wilt 

meemaken, moet je naar The Passion gaan!’ 

Als ze hier vanavond niet was geweest, had ze 

de dienst in haar eigen kerk bezocht. Voor haar 

had The Passion een aan de institutionele religie 

gerelateerde betekenis. Achter ons stond een 



reflectie5 2 h a n d e l i n g e n  2 0 1 2   I   4 5 3

predikant met zijn catechisatieclubje; de jongeren 

gaven commentaar op wat en wie ze zagen 

(‘Hey, die mensen uit dat achtergrondkoortje 

waren ook op de Jongerendag vorig jaar!’) en 

maakten grapjes. Deze performance had voor 

dat gezelschap vermoedelijk zowel de betekenis 

van een uitje als van geloofsopvoeding. Rechts 

naast ons stond een echtpaar van begin veertig, 

rasechte Rotterdammers, die aangaven dat 

ze vaak evenementen bezoeken die in de stad 

plaatsvinden. Zij was fotograaf van beroep en 

had haar camera mee, maar als ze even niet 

fotografeerde, leunde ze tegen haar partner aan 

en stonden ze samen zichtbaar te genieten. Voor 

hen was dit een avondje vermaak; een vorm 

van vrijetijdsbesteding. Op het podium speelde 

Cor Bakker – omringd door zo’n dertig musici 

– zijn bladmuziek vanaf de iPad op de lessenaar 

van de vleugel. Voor hem als professioneel 

musicus was deze performance ‘gewoon’ werk 

(hoewel het, vertelde hij me, een uitdagende 

productie was die veel inspanning, concentratie 

en improvisatievermogen van hem vroeg) en 

had The Passion betekenis als onderdeel van 

onze cultuur; met het oog op hun algemene 

ontwikkeling zouden jonge mensen kennis moeten 

nemen van dit verhaal, meende hij. 

In Gouda stond ik in 2011 op de Markt voor 

twee jongens van een jaar of zeventien die elkaar 

vertelden waarom ze naar The Passion waren 

gekomen. ‘Kijk, ik ben hier om Do (die de rol 

van Maria speelde, MK) te kussen. Die kus 

moet er toch een keer van komen!’, zei een van 

hen. Deze jongeman kwam kennelijk voor het 

optreden van een van de beroemdheden (een 

mooie vrouw) en niet (primair) om het verhaal 

van de laatste uren van Jezus te horen. Zangeres 

Do zelf beschouwde het passieverhaal, zoals 

ook andere bijbelse verhalen, als een metafoor 

voor gebeurtenissen die mensen met elkaar 

meemaken in hun dagelijkse levens. In de ogen 

van medeorganisator Leo Fijen (omroep RKK) 

gaf The Passion het evangelie weer terug aan 

de straat. Voor hem had deze actualisering van 

het passieverhaal een missionaire betekenis. 

Drie gereformeerde gemeenten in Gouda 

twijfelden niet aan die missionaire intentie, maar 

maakten het college van B&W op voorhand 

toch hun ernstige bezwaren kenbaar tegen deze 

‘eigentijdse manier van in beeld brengen van 

Jezus’ lijden en opstanding’. Door luidruchtige 

(pop)muziek en verfilmd naspelen van dat 

lijden zou dit tot onderwerp van een evenement 

worden gemaakt en de essentie van het lijdens- 

en opstandingsevangelie verworden tot een 

gebeurtenis van vermaak. Ook was ‘het lijden en 

sterven van de Heere Jezus Christus ons te heilig 

en te dierbaar om als basis voor stadspromotie 

te dienen’. The Passion was in hun ogen dus een 

vorm van heiligschennis.

Zowel in 2011 als in 2012 werd The Passion 

verschillend gewaardeerd en kreeg deze 

actualisering van het christelijke passieverhaal 

en de participatie daarin diverse betekenissen 

toegekend, die van individu tot individu 

en van groep tot groep verschillend bleken. 

Het evenement is dus complex, gelaagd en 

meerduidig. De gezamenlijkheid is gelegen 

in de collectieve (maar niet eenvormige) 

participatie aan het evenement, maar de 

waardering en toe-eigening ervan zijn heel 

verschillend en de betekenis ervan ambigu.

Wat betekent The Passion?
Was dit evenement nu een vorm van 

moderne liturgie, van stadsmarketing of van 

heiligschennis? Alle drie dus, en nog meer. 

‘De’ betekenis van The Passion bestaat niet, 

dat heb ik hierboven althans geprobeerd 

duidelijk te maken. Op deze plaats omschrijf 

ik The Passion als een vorm van liturgie die 

gevierd wordt door een ad hoc of een fluïde 

gemeenschap. Zou ik dit artikel bewerken voor 

een vakblad over city marketing of tijdschrift 

over media- en communicatiewetenschap, dan 

zou ik de betekenis 

van het evenement 

(sic) uiteraard anders 

formuleren. De 

spannende vraag is: wat betekent het nu voor 

de verschillende partijen dat er diverse, soms 

conflicterende betekenissen zijn? Laat ik me 

hier beperken tot de kerk. 

Dat het passieverhaal meerdere, ook niet-

religieuze, betekenissen heeft, is nog nooit zo 

manifest geworden als nu. Dat kan pijnlijk 

zijn (bijvoorbeeld als opgeschoten tieners de 

figuur van Maria meer bewonderen om haar 

cupmaat dan om de liefde van een moeder 

voor haar zoon). Het maakt duidelijk dat de 

kerk(en) niet (meer) het alleenrecht hebben 

op de betekenis van het passieverhaal, terwijl 

die éne betekenis, namelijk lijden, sterven en 

opstanding van Christus, voor de kerk juist tot 

de kern behoort. Lang niet iedere participant 

op het plein of voor de televisie wil daar aan. 

Zo lijkt de diversiteit aan betekenissen verlies; 

het besef van die pluraliteit aan betekenissen 

is echter winst. Zó ziet pluralisme in een 

ontkerkelijkt land er dus uit – dat wordt ineens 

heel zichtbaar. De verschillende betekenissen 

van The Passion houden kerken een spiegel 

voor: hoe binnenkerkelijk zijn wij in ons 

denken en handelen? Hoe open naar de cultuur, 

naar mensen die God afwijzen of niet naar de 

Allerhoogste op zoek zijn? (Hoe) brengen wij 

de Eeuwige buiten de kerk ter sprake, en willen 

anderen dat horen? De winst voor kerk is er 

dus in gelegen dat er uit dat pluralisme stevige 

vragen aan onszelf voortvloeien. Als we die 

tenminste onder ogen durven zien. Constateren 

dat er nu eenmaal verschillende betekenissen 

zijn en het daar vooral 

bij laten, lijkt me voor 

de kerk een gemiste 

kans.

Bij het omgaan met de verschillende 

betekenissen van The Passion is er ook een 

valkuil, namelijk dat in de discussie over deze 

performance van het lijdensverhaal door voor- 

en tegenstanders moedwillig de confrontatie 

wordt gezocht. Zoiets gebeurde in het Radio 

1-programma ‘Dit is de dag’ op 7 maart 

2011; in de rubriek ‘Appeltje schillen’ sprak 

Ruard Ganzevoort (hoogleraar Praktische 

Theologie aan de Vrije Universiteit en gast in 

het programma) met Rien Hoek (spreekbuis 

van de drie voornoemde reformatorische 

kerken); het ging er nogal stevig aan toe. Als 

luisteraar ervoer ik het gesprek als pijnlijk. Zó 

omgaan met de verschillende betekenissen 

die aan The Passion worden toegekend – dus: 

onoverbrugbare verschillen benadrukken en de 

confrontatie zoeken in de media – lijkt me een 

valkuil waar de kerken niet in moeten stappen.

Tot slot bieden al die verschillende 

betekenissen die aan The Passion worden 
l

Al die verschillende betekenissen  
bieden de kerken vooral zicht op  

nieuwe kansen

AMG
Notitie
de



reflectie5 4

toegekend, de kerken vooral zicht op nieuwe 

kansen. Juist de verschillende betekenissen 

– moderne liturgie/slimme stadsmarketing/

succesvol mediaproduct – leveren de kerk 

mogelijkheden tot samenwerking met (tot 

voor kort) ongedachte partners, en daarmee 

ook kansen voor gesprek en verbindingen met 

anderen. Met The Passion is een grote vorm uit 

de christelijke kerkmuzikale traditie vernieuwd, 

geactualiseerd en – hoe tijdelijk ook – op de 

kaart gezet in een cultuur waarin christelijk 

geloof geen vanzelfsprekendheid (meer) is. 

Door de samenwerking van al déze partners 

kon dat op grote schaal, maar zoiets kan ook 

in het klein. De christelijke traditie bergt nog 

veel meer eeuwenoude schatten. Het succes van 

The Passion kan een voorbeeld zijn: wanneer 

de kerk erin slaagt haar angst voor andere 

meningen, interpretaties en waarderingen van 

haar schatten overboord te zetten, doen zich 

kansen voor om anderen rond die schatten te 

ontmoeten.

Bronnen
Interview met Jacoline Stout en Andrea Olieman, 

gemeente Gouda, februari 2012.
Interview met Cor Bakker, maart 2012.
Brief van bezwaar tegen The Passion, online 

beschikbaar, geraadpleegd 22-3-2012:  
www.nd.nl/images/library/PDF/gouda.pdf.

Literatuur
Bakas, A. en Buwalda, M. (2006). De toekomst van 

God. Met muziek waar Hij van houdt. Schiedam: 
Scriptum.

Fischer, K. von (1997). Die Passion. Musik zwischen 
Kunst und Kirche. Kassel: Bärenreiter.

Klomp, M.C.M. en Hoondert, M.J.M. (verschijnt 
in december 2012). ‘De straten van Gouda zijn 

onderzoekh a n d e l i n g e n  2 0 1 2   I   4 5 5

o n d e r z o e k   |   H e n k  d e  R o e s t

In een steeds groter aantal plaatsen in 

Duitsland vormt het momenteel een jaar-

lijks terugkerend evenement op de culture-

le agenda. Elk jaar groeien de bezoekersaantal-

len, waarbij het tegenwoordig in de grote steden 

gaat om tienduizenden deelnemers. Zo namen 

bijvoorbeeld aan de laatstgehouden Kerken-

nacht van 2011 in Hamburg meer dan 80.000 

bezoekers deel aan de activiteiten. Meer dan 130 

gemeenten en parochies stelden hun gebouwen 

open (www.ndkh.de).

	

Sinds enkele jaren worden Kerkennachten ook 

in Nederland georganiseerd. In juni 2011 is 

de Kerkennacht door een projectgroep vanuit 

de Raad van Kerken en de Vereniging van Be-

raad Grote Steden in Nederland (VBGS) in 21 

grotere en kleinere steden en dorpen gecoördi-

neerd, waarbij de lokale kerken het programma 

bepaalden. Op basis van tellingen door vrijwil-

ligers hebben in 2011 30.000 tot 50.000 mensen 

meegedaan. De Kerkennacht lijkt een ‘suc-

cesformule’, die in 2013 zal worden herhaald 

met, naar verwachting, nog meer deelnemende 

geloofsgemeenschappen. 
l

Kerkennacht: 
een momentane 
gemeenschap?

De laatste twaalf jaar is in verscheidene Europese landen een 
oecumenisch kerkenfestival ontstaan, waarbij lokale kerken hun 
‘huis’ openstellen met een gevarieerd programma met zang, medita
tieve vieringen, (leken)preken, rondleidingen, dans, theater, debat, 
ontmoeting, muziek, film, maaltijden en ‘een beetje spektakel’. Sinds 
enkele jaren worden ook in Nederland Kerkennachten georga
niseerd. Samen met Elpine de Boer onderzocht Henk de Roest wat 
deelname aan zo’n Kerkennacht met bezoekers, al dan niet gelovig, 
doet. Ontstaat er ook verbondenheid tijdens een dergelijke gedeelde 
ervaring?

l

ons Jeruzalem!’ Een populaire Passie op het 
marktplein. Jaarboek voor Liturgieonderzoek 28, 
Groningen/Tilburg: ILRS.

Klomp, M.C.M. (2011). Joseph & Jesus. Bible-based 
musicals and contemporary Passions staged in 
the public domain: an exploration of a research 
perspective. Jaarboek voor Liturgieonderzoek 27 
(2011), 49-65.

Plasketes, G. (2010). Play it Again. Cover Songs in 
Popular Music. Surrey: Ashgate.

Mirella (dr. M.C.M.) Klomp is theoloog en 
liturgiewetenschapper. Zij is predikant van de 
Protestantse Kerk Amsterdam (wijkgemeente 
Muiderkerk). Ze was van 2010-2012 als postdoc 
onderzoeker Muziek, religie en ritueel verbonden 
aan de Tilburg School of Humanities. Zij doet 
onderzoek naar de performances en betekenissen van 
muzikale Passies in de hedendaagse cultuur.  
mirella.klomp@kpnplanet.nl

AMG
Notitie
reflectie
kan hier weg




5 6 h a n d e l i n g e n  2 0 1 2   I   4 5 7

Beleving
Samen met Elpine de Boer, godsdienst

psychologe bij de Universiteit Leiden, en in 

nauw overleg met de projectgroep, heb ik 

tijdens de Kerkennacht 2011 een kwantitatief 

empirisch onderzoek gehouden. We ontvingen 

bijna 1400 enquêteformulieren terug, die in-

zicht geven in het profiel van de bezoekers (ge-

slacht, leeftijd, opleiding, levensbeschouwelijke 

identiteit, kerkganger/niet-kerkganger), maar 

ook in wat de deelnemers hebben ervaren.

	 We constateerden dat één op de vier bezoe-

kers aan de Kerkennacht zichzelf aanduidt 

als ‘niet-kerkganger’. Bijna 60 procent van de 

bezoekers is vrouw; de gemiddelde leeftijd van 

alle bezoekers ligt op 55,1 jaar (overigens: kerk-

gangers gemiddeld 57,4 jaar, niet-kerkgangers 

gemiddeld 48,7 jaar). 

	 We vroegen ‘wat de bezochte activiteit speci-

aal maakt’, we vroegen naar ‘verschil in beleving 

met andere evenementen zoals museumnacht, 

popconcert, festival’, of de activiteit ‘nieuwsgie-

righeid teweegbrengt naar…’ en of de Kerken-

nacht het beeld dat men had van de kerk heeft 

‘veranderd’, ‘versterkt’ of ‘niet heeft beïnvloed’, 

en hoe men een eventuele verandering om-

schrijft. Telkens waren er antwoordcategorieën 

en was er ruimte voor open antwoorden, waar 

volop gebruik van is gemaakt. 

	 Daarnaast analyseerden we meer dan 350 

formulieren die werden ingevuld door de vrij-

willigers die de organisatie mogelijk maakten. 

Elders hebben we de resultaten gepubliceerd 

(De Boer & De Roest 2012). In dit themanum-

mer van Handelingen concentreren we ons op 

de gemeenschapsvormende ‘werking’ van het 

festival. Daarbij kijken we naar de betrekkingen 

tussen de organiserende gemeenschappen, naar 

de relaties met niet-kerkelijke instellingen en 

naar de verbondenheid die mogelijk tussen de 

bezoekers onderling is ontstaan. Is een festival, 

vanwege de rituele dimensie ervan, niet bij uit-

stek een momentane gemeenschap? 

Rituele dimensie?
Er zijn in onze samenleving indicaties voor een 

verschuiving van duurzame, ‘geïnstitutiona-

liseerde’, ‘zware’ gemeenschappen naar ‘lichte 

gemeenschappen’ (Duyvendak & Hurenkamp 

2004), van betrokkenheid op lange termijn naar 

tijdelijke of incidentele betrokkenheid, van ver-

plichting naar vrijblijvendheid, van vanzelfspre-

kende deelname naar een bewuste keuze voor 

een bepaald aanbod, van regelmatige deelname 

naar een keer aanwezig zijn bij een festival, eve-

nement of, met de Engelse term, event. Het ene 

verband is ‘nog kortstondiger dan het ander’ 

(Mommaas 2004, 165), waarbij het bij de events 

om eenmalige gebeurtenissen gaat. Daarop con-

centreer ik mij in dit artikel. 

	 Ik beperk mij daarbij tot de ‘gemeenschaps-

vormende werking’ van een specifiek event, 

namelijk de Kerkennacht 2011. Eerder is aange-

toond dat events sociale netwerken versterken 

(m.n. sportevenementen, Kemp 1999) en een 

bijdrage leveren aan de versterking van het so-

ciale kapitaal van de gemeenschappen die het 

event mogelijk maken (De Bres & Davis, 2001; 

Misener & Mason 2006; 2009). Het organiseren 

van een event vraagt om samenwerking. Voor 

multiculturele festivals bijvoorbeeld, waarin 

diverse ethnische culturen worden gepresen-< Dias Latinos, Amersfoort
l



onderzoek5 8

teerd en ‘gevierd’ met kunstpresentaties, dans, 

muziek en maaltijden, is coöperatie essentieel. 

Daarnaast schept een festival, zowel wanneer 

het eenmalig plaatsvindt als wanneer het gaat 

om een periodiek terugkerend cultureel eve-

nement, verbondenheid onder de deelnemers 

(Salamone 2000; Hilbers 2006). Dat gebeurt 

al wanneer twee mensen met dezelfde nieuw-

gierigheid elkaar ontmoeten, maar vooral als 

meerdere individuen elkaar treffen in een ‘single 

time-space frame’, waarbij een gedeelde interesse 

of de inhoud van het festival of onderdelen 

ervan een ervaring van verbondenheid kunnen 

teweegbrengen en versterken. 

‘All types of festivals seem to involve some form 

of social interaction and connectivity’ (Lee et 

al. 2011, 338). 

Festivals kennen een rituele dimensie, waarin 

de ritualiteit niet betrekking heeft op een crisis 

of transitie, maar op de intensivering van de 

ervaring. Literatuur over festivals ziet deze als 

events die de alledaagse werkelijkheid voor een 

paar uur, één of enkele dagen, onderbreken. Ze 

vormen een ‘time out of time’. Ze hebben een 

liminaal en tijdelijk karakter (Turner 1974). 

Daardoor creëren ze een gemeenschapservaring 

voor enkele uren of een paar dagen, zolang 

als het festival duurt. Deze ervaring kan ook 

nog naderhand worden ervaren, bijvoorbeeld 

wanneer het gesprek erover en de uitwisseling 

van de beleving online wordt voortgezet. Ook 

kan het zijn dat tijdens het festival rond één 

podium, bijvoorbeeld door een gedeeld geraakt 

worden door de sfeer en muziek, de ervaring 

van een momentane gemeenschap ontstaat.

Wanneer ze periodiek terugkeren, kunnen 

events een vermogen creëren om aantrekke-

lijk te zijn voor een groter aantal mensen dan 

het aantal mensen dat op een specifiek event 

afkomt. Ook in en rond de kerken zien we dat 

incidentele events die worden herhaald en waar-

over wordt doorgepraat, meer en meer mensen 

trekken en een wijdere uitstraling kennen. De 

Preek van de Leek in Amsterdam is hiervan een 

goed voorbeeld. Na vijf series diensten is een 

vaste kern vrijwilligers ontstaan, daaromheen 

is er een kring die afkomt op nu net die ene 

bekende Nederlander die in de dienst voorgaat, 

daaromheen is een wat grotere kring gegroeid 

van regelmatige bezoekers en weer daaromheen 

heeft zich een groeiende kring gevormd van 

intussen bijna drieduizend ‘vrienden’ die een 

nieuwsbrief ontvangen. De Preek van de Leek 

kent een ‘vrijblijvende verbondenheid’ die door 

regelmatige publiciteit en bij een nieuwe serie 

preken en bijbehorende liederen en gebeds

teksten weer wordt geactualiseerd en ook weer 

tot nieuwe deelnemers leidt. 

	 De Kerkennacht lijkt naadloos in het ge-

schetste beeld van een festival te passen en 

vergelijkbare effecten te sorteren. Het alle-

daagse ritme wordt onderbroken, er is in een 

kort, geconcentreerd tijdsbestek veel muziek, 

maar ook valt er veel te zien en wordt er veel 

verteld. Wat de Kerkennacht daarbij aantrek-

kelijk maakt is dat, evenals bij bijvoorbeeld 

multiculturele festivals, diverse gebouwen en 

geloofsgemeenschappen en verschillende acti-

viteiten binnen een ruimte op één dagdeel, in 

dit geval de avond, vrijblijvend te bezoeken zijn. 

Telkens kan zich ter plekke en for the time being 

een gemeenschap vormen, terwijl tegelijkertijd 

h a n d e l i n g e n  2 0 1 2   I   4 5 9

de rondwandelende en rondfietsende bezoekers 

met elkaar een ervaring van verbondenheid 

kunnen beleven. 

	 Juist van een festival als de Kerkennacht 

zouden we mogen verwachten dat de rituele 

dimensie zorgt voor een intensivering van de 

ervaring van verbondenheid. Onze vraag is 

nu echter: is dat bij de Kerkennacht 2012 ook 

gebeurd? Wat zeggen de bezoekers daar des-

gevraagd zelf over? Kunnen we op grond van 

empirisch onderzoek wel zo gemakkelijk van 

‘momentane gemeenschapsvorming’ spreken? 

Doen zich daarbij wellicht ook verschillen voor 

tussen kerkgangers en niet-kerkgangers, of tus-

sen mannen en vrouwen? Deze vragen zal ik 

beantwoorden door enkele resultaten te presen-

teren uit een kwantitatief onderzoek onder de 

bezoekers en de vrijwilligers. 

	 Eerst geef ik echter een korte schets van de 

geschiedenis van de Kerkennachten in West- en 

vooral Midden-Europa, waarbij en passant eer-

der empirisch onderzoek besproken wordt en ik 

de resultaten ervan in verband breng met onze 

vraagstelling. 

Vooral in steden 
Een terugblik. In 1995 organiseren enkele ker-

ken in Frankfurt am Main de eerste Nacht der 

offenen Kirchen. Pinksteren 2000 zien we in 

verschillende steden en dorpen in Duitsland 

een verspreiding van het fenomeen. In meer 

dan honderdvijftig kerken van Berlijn en Bran-

denburg, waar enkele jaren eerder voor het eerst 

de Museumnacht is gehouden (Hagendorn-

Saupe et al. 2003), staan 10 juni 2000 enkele 

uren lang de deuren open voor concerten, 

theater, pantomime, lezingen, film, meditatie 

en middernachtsgebeden. In 2001 sluiten meer 

steden en, binnen de steden, meer kerkelijke 

gemeenschappen zich bij het initiatief aan. De 

Kerkennacht groeit in verscheidene regio’s in 

Duitsland daarna uit tot een, jaarlijkse of twee-

jaarlijkse, traditie, telkens met een thema. In 

Dresden – partnerstad van Rotterdam – wordt 

in 2003 een eerste Kerkennacht gehouden. 

	 Een onderzoek in deze stad, in 2005 op ver-

zoek van de organisatie uitgevoerd door 29 

onderzoekers van de Technische Universität 

Dresden (www.nacht-der-kirchen.dresden.de) 

laat zien dat de – overwegend hoogopgeleide 

(50 procent) – bezoekers (n=701) vooral ge-

ïnteresseerd zijn in een muzikaal aanbod (70 

procent), tentoonstellingen in het kerkgebouw 

(65 procent) en rondleidingen in het kerkge-

bouw (65 procent). Minder aansprekend zijn: 

gezelligheid (22 procent, onder jongeren tot 30 

jaar overigens 39 procent), liturgische vierin-

gen (Gottesdienste, Andachte 22 procent, onder 

ouderen vanaf 65 jaar 82 procent), discussies 

en lezingen (20 procent). De niet- of zelden-

kerkgangers (Kirchenferne) zijn vooral geïnte-

resseerd in tentoonstellingen en rondleidingen, 

de kerkgangers meer in muziek en vieringen. 

Voorzichtig zouden we kunnen stellen, dat de 

Kirchenferne bij de Kerkennacht in Dresden een 

zekere distantie bewaren tot datgene wat zij als 

typisch kerkelijk beschouwen. Wanneer het gaat 

om ritualiteit, betrokken op de intensivering 

van de ervaring, lijken (oudere) kerkgangers 

daarvoor eerder open te staan. Van de bezoekers 

geeft overigens 47 procent aan geen lid van een 

kerkgenootschap te zijn. Daarbij gaat het onder 

hen bij 61 procent om mensen die nooit lid 

zijn geweest, bij 39 procent om mensen die hun 
l



6 0

lidmaatschap hebben opgezegd. Bij de waar-

dering kruist 72 procent van de bezoekers aan 

dat zij de volgende Nacht van de Kerken zeker 

zullen bezoeken, 18 procent van de bezoekers 

zegt: ‘misschien’, 7 procent denkt van niet en 3 

procent weet het niet. De mensen die voor de 

derde keer meedoen (de ‘fans’) geven vrijwel 

allemaal (96 procent) te kennen dat zij ook de 

volgende Kerkennacht willen bezoeken. Andere 

– beperkter opgezette – bezoekersonderzoeken 

in Halle en Darmstadt laten eveneens een hoge 

‘tevredenheid’ zien met het aanbod. Meditatieve 

vieringen blijken daarbij veel mensen te trek-

ken, waarvan een substantieel deel (in Darm-

stadt 31 procent) in het jaar ervoor geen enkele 

kerkdienst of mis had bijgewoond. 

	 Kerkennachten lijken vooral in de steden 

georganiseerd te kunnen worden. Toch zijn in 

de jaren na 2004 ook in dorpen Kerkennachten 

ontstaan. De Landeskirche van Nordrhein-

Westfalen organiseerde in 2004 een Nacht der 

offenen Kirchen (van 20.00-24.00 uur), waar-

aan door vele geloofsgemeenschappen op het 

platteland werd meegewerkt. In Oostenrijk 

verspreidt de Kerkennacht zich, na een eerste 

nacht in Wenen in 2004, al snel naar kleine ste-

den en dorpen, waarbij in 2011 meer dan 700 

(!) kerkelijke gemeenschappen meedoen. Sinds 

enkele jaren doen ook gemeenten en parochies 

in steden en dorpen in Tsjechië, Hongarije en 

Slowakije mee. Samenwerking tussen kerken, 

maar ook met de lokale overheid, plaatselijke 

verenigingen, stichtingen en instellingen, wordt 

nadrukkelijk nagestreefd. 

	 In Nederland waaien vanaf 2003 de verhalen 

< Grote of Sint-Laurenskerk, Rotterdam

over de Kerkennacht binnen via het gemeen-

tecontact van de Laurenskerk in Rotterdam 

met Dresden. Men is onder de indruk van de 

oecumenische samenwerking, van de kansen 

om niet-kerkelijke mensen te bereiken en men 

ziet mogelijkheden voor creatieve, artistieke en 

spirtiuele (bijvoorbeeld muzikale of medita-

tieve) presentaties van datgene wat kerken in 

huis hebben. In 2007 wordt in Rotterdam de 

eerste Kerkennacht georganiseerd. In 2009 stem-

men de organisatoren de datum af en vindt het 

evenement in één weekend in juni plaats in Den 

Haag, Utrecht en Rotterdam. Inzet en bedoeling 

zijn telkens dat kerken in de stad hun binnen-

kant zichtbaar maken. Niet alleen voor de ‘eigen 

kerkelijke achterban’, maar ook voor de bewo-

ners van de wijk rondom het gebouw om samen 

‘iets te beleven dat van toegevoegde waarde is’. 

	 In het najaar van 2009 wordt het initiatief 

van de grote steden verbreed en wordt samen-

werking gezocht via de koepel van de landelijke 

Raad van Kerken. Het verlangen groeit om, 

nadat eerder door de Raad van Kerken vier 

keer een centrale landelijke Kerkendag is ge-

organiseerd (Utrecht 1989, Amersfoort 1992, 

Kampen 1998, Zwolle 2004), nu een soortgelijk 

evenement te organiseren, maar dan decentraal. 

Het aantal plaatsen dat in 2011 meedoet, wis-

selt in de aanloop naar de maand juni. Er vallen 

steden af en er komen naarmate de Kerken-

nacht dichterbij komt steeds meer steden bij. 

De maanden na de eerste landelijke vergadering 

groeit de lijst van deelnemers uit tot 21 steden 

en dorpen. Er worden twee data vastgesteld: 

vrijdag 24 en zaterdag 25 juni. Het zal in prin-

cipe niet moeten gaan om één kerk waar alle 

kerken zich gezamenlijk presenteren, maar om l

6 1



onderzoek6 2

zoveel mogelijk kerken en kerkgebouwen, die 

ieder naar eigen identiteit zichzelf presenteren. 

Het is een model dat de lokale geloofsgemeen-

schappen van meet af aan in een oecumenische 

stroomversnelling zal brengen. 

Bezinningsmoment
Uit de vrijwilligersformulieren kunnen we aflei-

den dat er in 2011 in mindere (25,8 procent) of 

meerdere mate (58,5 procent) sprake is geweest 

van samenwerking met lokale andere kerkelijke 

gemeenschappen. 

	 Een vergelijkbaar antwoordpatroon is her-

kenbaar bij de vraag of het organiseren van de 

activiteit de oecumene heeft versterkt. Letterlijk, 

‘tijdens of als gevolg van het organiseren van 

de activiteit (o.a. de voorbereiding etc.) is de 

oecumene versterkt ...’ ‘Niet van toepassing’ zegt 

16 procent van de vrijwilligers in antwoord op 

deze vraag. ‘Een beetje of soms’: 33,3 procent en 

‘behoorlijk of zeer zeker van toepassing’:  

50,7 procent. Waar onze verwachting was dat 

samenwerking onontkoombaar is, blijkt – vol-

gens de vrijwilligers – dat de mate waarin wordt 

samengewerkt verschilt: van helemaal niet 

tot intensief. Daarnaast is er een opmerkelijk 

percentage vrijwilligers dat aangeeft dat er een 

versterking heeft plaatsgevonden van de samen-

hang met mensen, groepen of instituten ‘van 

buiten de kerk’. Enigszins versterkt (‘een beetje 

of soms van toepassing’) zegt: 41,6 procent, en 

een ‘sterke versterking’ van deze samenhang 

wordt gerapporteerd door 44,2 procent van 

de vrijwilligers. Tellen we beide percentages 

bij elkaar op, dan betreft het 85,8 procent. Uit 

deze percentages kunnen we concluderen dat, 

in overeenstemming met onze verwachting op 

grond van het onderzoek naar multiculturele 

festivals, er door de Kerkennacht sprake is 

geweest van een versterking van de verbon-

denheid tussen zowel (een aantal) kerkelijke 

gemeenschappen onderling als met (een aantal) 

niet-kerkelijke mensen, groepen en instellingen. 

Daarmee kunnen we echter nog niet spreken 

van een ‘momentane gemeenschap’. 

	 We komen dichter bij een antwoord op de 

vraagstelling dankzij de bezoekersvragen naar 

het verschil in beleving met andere evenementen, 

waarbij de Kerkennacht voor een overgrote 

meerderheid van de bezoekers een andere bele-

ving geeft dan voornoemde evenementen (12,6 

procent geen verschil, 87,6 procent wel). Een 

inventarisatie van de activiteiten leert dat het 

bij 27 procent van de activiteiten gaat om ‘koor-

muziek, dans, concert’, en bij 16 procent om 

‘vieringen of (leken)preken’. Kleinere percenta-

ges gelden voor ‘drama, theater’, ‘zelf schilderen’, 

en ‘spiritueel’, ‘bijbelquiz’ en ‘kinderactiviteiten’, 

‘maaltijden’ en ‘geloofsgesprek’. Onder de noe-

mer informatief, zoals rondleidingen, lezingen, 

diaconale informatie en tentoonstellingen over 

het kerkgebouw, valt 27 procent van het activi-

teitenaanbod. Kerkgangers blijken vaker (gem. 

91,3 procent) aan te geven dat er verschil in 

beleving is met andere evevementen dan niet-

kerkgangers (gem. 76 procent). Voor een kwart 

van de niet-kerkgangers is er geen verschil. 

	 Ook het antwoord op de vraag naar het bij-

zondere of speciale van de activiteit (meerdere 

opties mogelijk) is van belang voor onze vraag. 

Op de zo gestelde vraag antwoordde 2 procent 

van alle bezoekers: ‘niet zo speciaal’. De andere 

antwoordcategorieën staan met de percentages 

in het volgende overzicht. 

h a n d e l i n g e n  2 0 1 2   I   4 6 3

Meerdere variabelen konden door factorana-

lyses geclustered worden tot één factor. De 

resultaten zeggen iets over wat de bezoekers het 

belangrijkste hebben gevonden. Uit de analyses 

blijkt, dat alle bezoekers samen (kerkgangers 

en niet-kerkgangers) vooral een moment van 

bezinning hebben ervaren, die voor een aantal 

van hen te maken heeft met een gevoel van 

verbondenheid en contact met God, het Hogere, 

en/of een hogere macht, waarbij de aard van de 

bezinning als inspirerend is beleefd. Er is iets 

‘vanbinnen’ gebeurd. Op de tweede plaats komt 

een specifieke, bijzondere sfeer, die vooral met 

de ruimte te maken heeft en met het gegeven 

dat het ’s avonds of ’s nachts plaatsvindt. Als 

derde komt samen met anderen naar voren. 

Ten slotte blijkt wat mensen in de Kerkennacht 

hebben ervaren leerzaam voor hen te zijn. Het 

maakt hen vervolgens vooral nieuwsgierig naar 

kerkelijke symbolen, zo blijkt. 

Dezelfde onderzoekstechniek is toegepast op 

de groep van kerkgangers en de groep van niet-

kerkgangers. Voor de kerkgangers lijken er op 

het eerste gezicht niet veel verschillen met de 

totale groep respondenten te zijn. Een moment 

van bezinning ‘scoort’ het hoogst. Deze erva-

ring hangt samen met verbondenheid, energie, 

contact met God/het Hogere en ‘inspirerend’. 

Verbondenheid met anderen, zowel met beken-

den als niet-bekenden, komt bij kerkgangers 

op de tweede plaats. Wanneer het gaat om de 

specifieke sfeer zetten de kerkgangers deze op de 

derde plaats, bij de niet-kerkgangers komt deze 

factor op de tweede plaats. 

Terugkijkend naar de beschrijvende statistiek 

zien we de verschillen tussen kerkgangers en 

niet-kerkgangers op het punt van de verbon-

denheid met anderen nog wat scherper. Er doen 

zich geen significante verschillen voor tussen 

Inspirerend 	 49,4 %	 n=672 

Een bijzondere sfeer 	 45,6 %	 n=620 

Een bijzonder gevoel van verbondenheid	 37,1 %	 n=504 

Een moment van bezinning 	 39,0 %	 n=531

De ruimte 	 34,7 %	 n=472

Samen met onbekenden 	 29,5 %	 n=401

’s Avonds / ’s nachts 	 29    %	 n=395

Leerzaam 	 27,1 %	 n=369 

Samen met mensen die ik goed ken	 26,0 %	 n=354 

Een bepaalde energie 	 16,2 %	 n=220

Contact met God, het hogere en/of een hogere macht	 15    %	 n=204

Iets anders namelijk …	 15,7 %	 n=214 

	                     (veel bijgeschreven)

Wat maakt deze activiteit voor u speciaal? (alle bezoekers)

l



onderzoek6 4

kerkgangers en niet-kerkgangers wanneer het 

gaat om de waarderingscategorieën: ‘niet zo 

speciaal’, ‘’s avonds, ’s nachts’, ‘leerzaam’, ‘inspi-

rerend’, ‘een bijzondere sfeer’ en ‘een bepaalde 

energie’. Op één waarderingscategorie ‘scoren’ 

de niet-kerkgangers hoger dan de kerkgangers. 

Zij vinden een activiteit gemiddeld significant 

vaker speciaal vanwege de ruimte (47,9 pro-

cent, n=152) dan de kerkgangers (30,9 procent, 

n=314). Op vier waarderingscategorieën scoren 

kerkgangers (gemiddeld) echter significant 

hoger (grootste verschillen eerstgenoemd) dan 

niet-kerkgangers: 

-	�bijzonder aan de activiteit is het ervaren van 

een bijzonder gevoel van verbondenheid (kerk-

gangers gem. score 43,5 procent, n=442 ver-

sus niet-kerkgangers 17,7 procent, n=56);

-	�bijzonder aan de activiteit is dat deze geleid 

heeft tot contact met God, het Hogere, en/of 

hogere macht (18,3 procent, n=186) versus 

niet-kerkgangers (4,1 procent, n=13); 

-	�bijzonder aan de activiteit is dat de activiteit 

wordt ervaren samen met onbekenden (kerk-

gangers 31,9 procent, n=324 versus niet-kerk-

gangers 21,1 procent, n=67);

-	�bijzonder aan de activiteit is dat de activiteit 

wordt ervaren samen met mensen die ik goed 

ken (kerkgangers 28,1 procent, n=286 versus 

niet-kerkgangers 18,9 procent, n=60).

De factoranalyse laat zien dat de eerstgenoemde 

waarderingscategorie waarschijnlijk vooral in 

religieuze zin is geïnterpreteerd. Voor de tweede 

is deze interpretatie duidelijk. In deze ‘religieus-

spirituele’ waarderingscategorieën doen zich 

dus opvallende verschillen voor in de beleving 

van kerkgangers en niet-kerkgangers. Echter 

ook in de sociale dimensie (waarderingscatego-

rie 3 en 4) zijn er significante verschillen. 

	 Ook bij de beleving van mannen en vrouwen 

constateren we verschillen. Bij de beleving zijn 

er tussen mannen en vrouwen weliswaar meer 

overeenkomsten dan verschillen, echter een 

significant verschil treedt op bij een ‘bijzonder 

gevoel van verbondenheid’: 42,5 procent van de 

vrouwelijke bezoekers (n=343) kruist deze ca-

tegorie aan tegenover 29,3 procent (n=159) van 

de mannelijke bezoekers. 

	 We hopen in de nabije toekomst de analyse 

te differentiëren in relatie tot de inhoud van de 

activiteit. Een informatieve rondleiding leidt nu 

eenmaal waarschijnlijk tot een andere waarde-

ring dan een Taizéviering. Vanwege ziekte van 

één van de onderzoekers moesten we de analyse 

noodgedwongen onderbreken. 

Gemeenschapservaring
Kunnen we nu beweren dat de Kerkennacht een 

‘momentane gemeenschap’ creëert? Gaat ook 

op dit punt de vergelijking met een event als een 

multicultureel festival op? Bij het geheel van 

de bezoekers komen eenduidig ‘sociale’ waar-

deringscategorieën (samen met mensen die ik 

goed ken/met onbekenden) niet op de eerste 

plaats. Bovendien, niet alle categorieën bezoe-

kers ervaren verbondenheid met andere men-

sen: kerkgangers sterker dan niet-kerkgangers, 

vrouwen wat sterker dan mannen. Ook in de 

religieus-spirituele dimensie ‘scoren’ kerkgan-

gers hoger dan niet-kerkgangers. Per activiteit 

kan de beleving natuurlijk nog aanzienlijk ver-

schillen. De beleving van een concert is anders 

dan van een debat. Daar zijn op het tijdstip van 

het schrijven van dit artikel nog vragen onbe-

antwoord gebleven. Voorlopig kunnen we zeg-

gen dat de Kerkennacht voor een groot aantal 

deelnemers een gemeenschapservaring teweeg 

heeft gebracht; voor anderen, in het bijzonder 

in de categorie niet-kerkgangers, was het ook 

mogelijk om individueel nieuwsgierigheid te 

bevredigen, de ruimte te ondergaan of een mo-

ment van bezinning te ervaren. 

Literatuur
Boer, E. de & Roest, H.P. de (2012). ‘Ik vond de kerk al 

cool’. Onderzoeksrapport. Uitgave Raad van Kerken 
Nederland. 

Hagendorn-Saupe, M., Kleinke, H., Meinke, A. & 
Thänert, S. (2003). Lange Nacht der Museen – eine 
empirische Untersuchung in Berlin. Staatliche Mu-
seen zu Berlin, Heft 56. Berlin. 

De Bres, K. & Davis, J. (2001). Celebrating Group and 
place identity. A case study of a new regional festi-
val. Tourism Geographies 3/3, 326-337.

Duyvendak, J.W. & Hurenkamp, M. (red.) (2004; 
2006). Kiezen voor de kudde. Lichte gemeenschappen 
en nieuwe meerderheid. Amsterdam: Van Gennep.

Hilbers, J. (2006). Celebrations for personal and col-
lective health and wellbeing. Sydney: University of 
Technology. 

Kemp, S.F. (1999). Sled dog racing: The celebration of 
cooperation in a competitive sport. Ethnology 38, 
81-95.

Lee, I., Arcodia, Ch., Lee, T.J. (2012). The key charac-
teristics of multicultural festivals. A critical review 
of the literature. Tourism Management 33/2, 334-
340.

Misener, F.E. & Mason, D.S. (2006). Creating commu-
nity networks: Can sporting events offer meaning-
ful sources for social capital? Managing Leisure 11, 
39-56. 

Misener, F.E. & Mason, D.S. (2009). Fostering Com-
munity Development Through Sporting Events 
Strategies: An Examination of Urban Regime Per-
ceptions. Journal of Sport Management 23, 770-794.

Mommaas, H. (2004). De kudde is dood, lang leve de 

kuddes. In: Duyvendak en Hurenkamp. Kiezen voor 
de kudde. Lichte gemeenschappen en nieuwe meer-
derheid. Amsterdam: Van Gennep.

Roest, H.P. de (2012). De Kerkennacht als oecume-
nisch festival van verbinding. Magliano-Tromp, 
Joh. & Tolsma, M. (2012). Liber Amicorum voor 
Marius van Leeuwen. Amsterdam: Balans.

Salamone, F. (2000). Society, Leisure, Culture and Play: 
An Anthropological Reference. Lanham, Maryland: 
University Press of America. 

Turner, V. (1974). Dramas, Fields and Metaphors. Cor-
nell University Press.

www.nacht-der-kirchen-dresden.de/Besucherbefra-
gung_LNK.pdf. Site bezocht: 15 mei 2012. 

www.ndkh.de. Site bezocht 15 mei 2012. 

Henk (prof.dr. H.P.) de Roest is hoogleraar Praktische 
Theologie aan de Protestantse Theologische Universi-
teit, vestiging Groningen. hpderoest@pthu.nl

l

AMG
Notitie
65



artikel6 6 h a n d e l i n g e n  2 0 1 2   I   4 6 7

a r t i k e l   |   I r e n e  S t e n g s

Bovenstaande introductie laat zien dat 

gedenkplekken niet alleen de neerslag 

vormen van gebeurtenissen die hebben 

plaatsgevonden, maar dat zij zelf ook actief 

invloed uitoefenen op wat er gebeurt. Dit 

bescheiden monument zorgde ervoor dat de 

twee mannen en ikzelf onze oorspronkelijke 

bezigheden onderbraken, bij het monument 

stilhielden en een gesprek begonnen. In 

andere woorden, het monument had de aard 

van de plek – een klein deel van de openbare 

ruimte – zodanig veranderd dat voorbijgangers 

werden uitgenodigd hun handelingen aan te 

passen. Dergelijke monumenten zijn daarom 

niet zozeer ‘stille getuigen’ van ‘de dood’, maar 

objecten in interactie met hun omgeving.

Publieke zichtbaarheid
In deze bijdrage zal ik ingaan op de vraag hoe 

we deze wisselwerking tussen monumenten 

en hun omgeving kunnen begrijpen. Hierbij 

hanteer ik een performatief perspectief, 

dat wil zeggen, een perspectief waarin 

culturele praktijken worden opgevat als 

relationeel, expressief en procesmatig, en 

niet als representaties van onveranderlijke 

voorstellingswerelden. Afgeleid van performance 

verwijst het begrip performativiteit niet 

zozeer naar theatrale vormen van cultuur 

(‘opvoeringen’ in de traditionele, westerse 

zin van het woord), maar naar de expressieve 

dimensie die onderdeel is van menselijk 

handelen in het algemeen (spreken, 
l

Bermmonumenten
Nieuw rouwritueel in de openbare ruimte

‘Op een avond in het vroege voorjaar van 2002 voeg ik me bij twee 
mannen die staan te praten bij een bos bloemen aan een paaltje in het 
trottoir. Naast de bos bloemen hangt een foto van een jongetje met zijn 
naam. De mannen bespreken het dodelijke ongeluk dat hier, op de kop 
van de Dappermarkt in Amsterdam-Oost, kort daarvoor plaatsvond. 
Op 28 februari 2002 werd de vierjarige Miguel, in het schemerdonker 
spelend op zijn fietsje, door een achteruitrijdende vuilnisauto 
doodgereden. De mannen drukken hun ongenoegen uit over ‘het feit’ 
dat de chauffeur nu hoogst waarschijnlijk in een ander deel van de 
stad gewoon verder zijn beroep zou kunnen uitoefenen.’



artikel6 8 h a n d e l i n g e n  2 0 1 2   I   4 6 9

gezichtsuitdrukkingen, kledingstijl, rituelen), en 

die mensen in staat stelt een relatie aan te gaan 

met de werkelijkheid. 

Centraal uitgangspunt binnen dit perspectief 

is dat deze handelingen iets in de wereld 

‘bewerkstelligen’: zij veranderen, bedoeld 

of onbedoeld, de sociale werkelijkheid waar 

mensen deel van uit maken, en geven hier 

tegelijkertijd ook vorm aan. Een performance-

perspectief werpt daarmee licht op de 

communicatieve, interactieve en creatieve 

dimensies van het menselijk handelen. 

Hierdoor wordt enerzijds inzichtelijk 

gemaakt waarom cultuur, ondanks dat deze 

voortbouwt op 

‘traditie’, tegelijkertijd 

dynamisch is. 

Anderzijds wordt 

hiermee duidelijk dat ook de invloed van de 

materiële omgeving op de manier waarop 

mensen de wereld om hen heen ervaren 

onderdeel moet zijn van het analytisch kader. 

Deze benadering impliceert een fundamentele 

aandacht voor de zintuigelijke en emotionele 

ervaringen die materiële objecten bij mensen 

op kunnen roepen. 

Anders dan in onderzoek dat zich richt 

op hoe mensen in hun persoonlijk leven 

omgaan met een traumatisch verlies en wat 

rouw op het individuele niveau betekent, 

gaat mijn interesse in de eerste plaats uit naar 

publieke en collectieve uitdrukkingen van 

rouw en, in relatie hiermee, naar de bredere 

maatschappelijk-politieke context die in deze 

praktijken geconstitueerd wordt en uitdrukking 

vindt. Het toenemend aantal particuliere 

monumenten laat zien hoe het in de afgelopen 

twintig jaar steeds vanzelfsprekender is 

geworden om met verlies verbonden emoties 

zichtbaar te maken in het publieke domein. Het 

gaat hierbij met name om het tonen van rouw 

na onverwacht en ontijdig verlies. 

Dit ‘nieuwe publieke rouwen’ (Walter 2008) 

is niet iets specifieks voor Nederland, maar is 

onderdeel van een brede, vrijwel wereldwijde 

ontwikkeling die vooral door middel van 

gedenkplekken, stille tochten en waken vorm 

en inhoud heeft gekregen. Zowel de massale 

reacties op rampen of op een onverwachte, 

eventueel gewelddadige, dood van een publieke 

figuur, als kleinschalige herdenkingen voor 

‘gewone mensen’, 

vormen onderdeel van 

dit nieuwe publieke 

rouwen. 

In deze bijdrage, die deels berust op een 

aantal eerdere publicaties over dit onderwerp 

(Stengs 2010; 2012), staan particuliere 

herdenkingen centraal, met name hun 

materiële manifestaties in de vorm van 

‘bermmonumenten’. Hierbij zal ik met name 

gebruikmaken van het empirisch materiaal dat 

ik verzameld heb tijdens mijn onderzoek naar 

een aantal gedenkplekken in Amsterdam. Deze 

plekken heb ik de afgelopen jaren systematisch 

in hun ontwikkeling gevolgd, zowel via hun 

aanwezigheid in de media (berichtgeving 

over de doodsoorzaak van het slachtoffer, de 

ontstaansgeschiedenis van de plek, informatie 

over en van de nabestaanden, en in sommige 

gevallen ook een virtueel monument) als in 

hun hoedanigheid als ‘bermmonument’ in de 

openbare ruimte. Methodologisch uitgangspunt 

hierbij is altijd de publieke zichtbaarheid 
l

Niet zozeer ‘stille getuigen’ van  
‘de dood’, maar objecten in interactie 

met hun omgeving

dus ook de onverwachte, soms gewelddadige 

dood is, schuilt achter de motivatie echter 

een heel andere, religieuze, context. Deze 

kruisen werden opgericht voor het zielenheil 

van de ongelukkige, die als gevolg van zijn 

onverwachte dood onvoorbereid voor God 

moest verschijnen. Memoriekruisen moesten 

voorbijgangers aanmoedigen om te bidden 

voor de ziel van de overledene. 

Dit voorbeeld laat zien dat handelingen 

en rituelen in het heden niet zonder meer 

begrepen kunnen worden als directe 

voortzettingen van handelingen en rituelen 

uit het verleden. De groeiende aanwezigheid 

van bermmonumenten staat los van een 

katholieke omgeving of achtergrond. Zelfs 

aan het veelvuldig voorkomen van kruisen 

bij bermmonumenten kan niet zomaar een 

religieuze, christelijke betekenis toegekend 

worden. In de huidige samenleving is het kruis 

(‘de vorm’) een algemeen symbool voor het 

aanduiden van de dood geworden (Löwer 

1999).

Geritualiseerde ruimte
Een onderscheidend kenmerk van het nieuwe 

publieke rouwen is de centrale betekenis van ‘de 

plek des onheils’ (Stengs 2012). Zulke plekken 

liggen in de openbare ruimte, vrijwel altijd 

omdat de persoon daar is overleden, maar soms 

omdat de overledene om andere redenen met 

een specifieke publieke locatie geassocieerd 

wordt. Het eerste herdenkingsritueel, waarbij 

de nabestaanden bloemen, kaarsen, foto’s, 

knuffeltjes, kaarten en andere parafernalia 

plaatsen, transformeert deze plekken tot 

geritualiseerde ruimtes. Ongeacht of het een 

van het herdenken en de zichtbare effecten 

van monumenten en de gerelateerde rituelen 

op hun omgeving. Belangrijke vragen om te 

begrijpen wat voor plekken bermmonumenten 

nu zijn, zijn: ‘Waarop berust hun 

overtuigingskracht?’ en: ‘Waarom groeit deze 

vorm van herdenken steeds verder uit?

Hoewel het woord bermmonument in 

eerste instantie vooral verbonden was aan 

gedenkplekken voor verkeersslachtoffers, is het 

een algemene uitdrukking geworden voor alle 

onofficiële, vaak tijdelijke, gedenkplekken voor 

slachtoffers van een onverwachte, onnatuurlijke 

of gewelddadige dood, zoals dood in het 

verkeer, door geweld, brand, werk-gerelateerde 

ongelukken of zelfdoding. Deze monumenten 

laten zien hoe materiële praktijken de omgang 

met de ontijdige en onnatuurlijke dood altijd 

weer zichtbaar maken, en hoe deze omgang en 

praktijken tegelijkertijd altijd in verandering 

zijn. 

Memoriekruisen
Het plaatsen van gedenktekens is natuurlijk 

geen nieuw, op zichzelf staand fenomeen, 

en kan onder meer gezien worden tegen de 

achtergrond van het plaatsen van wegkruisen in 

met name de katholieke delen van Europa. De 

katholieke traditie kent een scala aan kruisen in 

de openbare ruimte (zoals vroomheidskruisen, 

hagelkruisen en missiekruisen), waarbinnen 

het ‘memoriekruis’ op het eerste gezicht veel 

gemeen lijkt te hebben met het hedendaagse 

bermmonument. Memoriekruisen werden 

opgericht voor mensen die door een ongeluk, 

dan wel door geweld om het leven waren 

gekomen. Hoewel de aanleiding ook hierbij 



artikel7 0 h a n d e l i n g e n  2 0 1 2   I   4 7 1

gegraveerd: Miguel, 25-12-1997, 28-2-2002. Dit 

deel van het monument onderscheidde zich 

in materiaal, omvang en ontwerp nauwelijks 

van een kindergraf, met als essentieel verschil 

dat het lichaam van Miguel er niet begraven 

lag. Voor zover mijn observaties strekten was 

het duidelijk dat de associatie met het graf, 

en daarmee met het sacrale, door de meeste 

voorbijgangers gedeeld werd: ik zag vrijwel 

nooit (maar soms wel!) iemand over de steen 

lopen of zijn fiets er te dichtbij stallen. Dat deze 

sacraliteit tegelijkertijd niet vanzelfsprekend 

was, werd expliciet gemaakt door het andere 

deel van het monument, het oorspronkelijke 

paaltje. Op een geplastificeerd vel wit papier 

met een foto van Miguel, stond de volgende 

oproep:

MIGUEL

Geboren 25-12-1997

Verongelukt 27-02-2002

Beste mensen,

Er is hier een kind verongelukt

Schoolvriendjes, bekenden en familie leggen

�hier geregeld speelgoed, knuffels en bloemen 

neer

ter nagedachtenis aan dit kind

Laat u dat alstublieft liggen

Verontrustende werking
Voor een beter begrip van de dubbelzinnigheid 

van dit soort plekken is de associatie met het 

graf relevant. Veel bermmonumenten roepen 

deze ervaring op. Met name bij gedenkplekken 

buiten de bebouwde kom, waar meer ruimte 

berm, stoep, boom of brugleuning betreft, 

de oorspronkelijke bestemming of functie 

van de plek wordt door de objecten naar de 

achtergrond gedrongen. Tegelijkertijd echter 

blijft deze ook door het monument heen 

schemeren. Dit maakt bermmonumenten tot 

inherent ambigue verschijnselen. Enerzijds zijn 

ze door hun materialiteit duidelijk afgebakend 

van hun omgeving, en zijn ze als het ware 

omgeven met een aura van sacraliteit (vgl. 

Azaryahu 1996, 503, 512). Anderzijds – omdat 

deze plekken, anders dan begraafplaatsen, 

kerken of officiële monumenten, geen 

formele rituele bestemming hebben –  blijft 

aan hun voortbestaan als gedenkplek altijd 

een belangrijke mate van onzekerheid en 

instabiliteit kleven. 

Het is vanwege dit onderscheid met 

rituele locaties dat ik er de voorkeur aan 

geef bermmonumenten aan te duiden als 

geritualiseerde ruimtes: door met de dood 

verbonden rituele handelingen en objecten 

aan neutrale, publieke ruimte te verbinden 

wordt deze geritualiseerd. Sterker dan ritueel 

vraagt het begrip ritualisering de aandacht voor 

het procesmatige karakter van deze plekken. 

Ik zal beide aspecten, het dubbelzinnige 

en het proceskarakter, aan de hand van het 

monument voor Miguel op de Dappermarkt in 

Amsterdam-Oost empirisch verder inkleuren.

Miguel
Een half jaar na het ongeluk werd in de stoep 

naast het oorspronkelijke monument (de 

paal met foto en bloemen) een rechthoekige, 

zwart-marmeren steen ingelegd met bruin-

granieten teddybeer. In de steen stond 
l

dergelijke persoonlijke plekken verstoord, 

‘verontreinigd’ als het ware. Als ‘misplaatste 

materie’ confronteren de monumenten ons 

met de dodelijke consequenties van ongelukkig 

toeval of immoreel gedrag, zoals rijden onder 

invloed of gewelddadigheid. Het gevoel en 

de emoties die dergelijke plekken oproepen 

confronteren voorbijgangers met zowel de eigen 

tekortkomingen als met de eigen sterfelijkheid 

en die van hun geliefden. 

Steeds in verandering
Bermmonumenten zijn voortdurend in 

verandering. Als alle cultuuruitingen zijn 

zij in de eerste plaats een ‘proces’, en niet 

zomaar de inerte materiële neerslag van 

herdenkingsrituelen. Het monument voor 

Miguel, bijvoorbeeld, 

kwam pas eind 

2006 op zijn 

huidige locatie te 

liggen: een paar meter van de oorspronkelijke 

herdenkingsplek, een kwart slag gedraaid, tegen 

de kop van de Dappermarkt. Een betonnen 

obstakel schermt de steen af van de eerste 

marktstal, een Turkse döner en een pizzastal 

met terrasje. Naast de gedenksteen zijn nu twee 

gaten aangebracht, voor bloemen of decoraties. 

Ook is met de verhuizing de gedenksteen 

zelf veranderd: in de linkerbovenhoek is een 

fotootje van de kleine Miguel aangebracht, 

zittend met zijn teddybeer. 

Ook in de jaren voor de verhuizing 

veranderde het monument regelmatig van 

vorm. Zo hebben de nabestaanden een tijd lang 

geprobeerd de sacraliteit ‘af te dwingen’, door 

de steen met vier Amsterdammertjes verticaal 

is voor een uitgebreidere gedenkplaats, is 

de gelijkenis met een graf vaak treffend. 

De vormen, de materialen, de objecten en 

de esthetiek zijn die van de begraafplaats. 

Daarmee spreken deze monumenten 

bekende emotionele registers aan. Ook al zijn 

bermmonumenten een nieuwe vorm van 

herdenken en vinden er allerlei verschuivingen 

plaats, voor het materiaal, de vormgeving 

en de handelingen die deze geritualiseerde 

ruimtes maken grijpen mensen terug op 

elementen uit bestaande rituele tradities. Dit 

verklaart de overtuigingskracht van nieuwe 

rituelen: ondanks nieuwe volgordes, situaties 

en plekken worden de vormen en handelingen 

onmiddellijk herkend en begrepen.

Tegelijkertijd is het belangrijk in te zien 

waarom vanuit 

bermmonumenten, 

anders dan het graf 

of de begraafplaats, 

altijd een verontrustende werking uitgaat en 

waarom deze plekken behalve empathie ook 

vaak weerstand oproepen. De afwezigheid 

van een lichaam is hierbij fundamenteel: bij 

bermmonumenten gaat het om een andere 

omgang met sterfelijkheid dan bij begraven. 

In onze samenleving is de begraafplaats, met 

zijn relatief afgebakende rituele beslotenheid, 

de locatie die bestemd is voor rouwbetoon 

in het openbaar. Bermmonumenten 

overschrijden deze, zowel door conventie 

als formeel bestuurlijke bestemming of 

bepaalde afbakening, en zijn daardoor wel 

aangeduid als ‘matter out of place’ (vgl. 

Douglas 1966, 52; Petersson 2004, 66, 76). De 

als openbaar bestemde ruimte wordt door 

Nieuwe volgordes, situaties en 
plekken worden onmiddellijk herkend 

en begrepen



artikel7 2 h a n d e l i n g e n  2 0 1 2   I   4 7 3

geen wezenlijk verschil tussen een gedenkplek 

thuis, op de begraafplaats, in de openbare 

ruimte of op internet. Voor een begrip van 

het rouwen vanuit het perspectief van de 

nabestaanden is het daarom weinig zinvol een 

onderscheid tussen private en publieke plekken 

te maken (zie bijvoorbeeld Bleyen 2012.) 

Deze aanwezigheid heeft echter niet alleen 

betekenis voor het leven van de nabestaanden, 

maar ook voor de samenleving in bredere 

zin. Hoewel het weliswaar individuen zijn die 

naar aanleiding van een persoonlijk verlies 

een bermmonument oprichten, kan het 

kiezen voor deze vorm van herdenken niet 

begrepen worden als een individuele, ‘spontane’ 

opwelling (Santino 2011). Het gaat hier om 

een steeds breder geaccepteerde en begrepen 

rituele omgang met de ontijdige, onnatuurlijke 

dood in het publieke domein. Ook al heeft elk 

bermmonument zijn eigen verhaal, om hun 

werking te begrijpen wil ik nog een stap verder 

gaan door te kijken naar het gezamenlijk effect 

van de veelheid aan monumenten.

Voor een begrip van de werking van rituelen 

is een perspectief dat zich beperkt tot de 

betekenissen hiervan voor de participanten 

niet voldoende. Een belangrijk antropologisch 

inzicht in de werking van ritueel is dat in het 

(gezamenlijk) ritueel handelen de individuele 

verschillen in innerlijke staat, beleving of 

motivatie aan het zicht worden onttrokken: 

door middel van het ritueel maken de 

participanten, gewild of ongewild, een collectief 

statement naar de buitenwereld. Dit geldt niet 

alleen voor het individuele bermmonument. 

Met het oprichten van een individueel 

monument participeren de nabestaanden ook 

te markeren. Over het monument lopen zou 

daarmee een bewuste actie worden, en daarmee 

een vorm van schennis. Met de verhuizing naar 

de laatste locatie zijn de Amsterdammertjes 

weer verdwenen, wat de ambiguïteit weer 

heeft vergroot. Maar dat bermmonumenten 

vrijwel altijd een bepaald ontzag afdwingen, 

en daarmee een bepaald gedrag, maakt het 

monument voor Miguel desondanks zeker 

duidelijk. Ook al is het onderdeel van een 

druk belopen en bereden stoep midden in een 

grote stad, het grootste deel van de kaarsen en 

bloemen, achtergelaten op de negende sterfdag 

van Miguel in 2011, bleef meer dan een maand 

ongestoord liggen.

Met dit laatste punt, de dynamiek in de aan-

wezigheid van attributen, komt een tweede 

dimensie van het bermmonument als proces 

naar voren: deze maken het verstrijken van de 

tijd zichtbaar. Met de bloemen en decoraties, 

zoals narcissen in het voorjaar of eieren met Pa-

sen, volgt Miguels monument het ritme van de 

seizoenen en de feestkalender. Met de kaarsen, 

bloemen en kleine speeltjes waarmee Miguels 

geboorte- en sterfdag elk jaar worden herdacht, 

wordt de levensloop van Miguel de levensloop 

van het monument. Bermmonumenten vormen 

daarmee een schakel tussen de wereld van de 

levenden en die van de doden.

Collectief statement
Als gematerialiseerde manifestaties van 

rouw (objecten en praktijken) verlengen 

bermmonumenten de aanwezigheid van 

de doden in de wereld van de levenden 

(zie bijvoorbeeld Hockey, Komaromy and 

Woodthorp 2010). Er bestaat in dit opzicht 

Routledge and Kegan Paul.

Hockey, J., Komarony, C. & Woodthorpe K. (eds.). 
(2010). The Matter of Death. Space, Place and 
Materiality. New York: Palgrave Macmillan. 

Löwe, A. (1999). Kreuze am Strassenrand. Verkehrstod 
und Erinnerungskultur. Frankfurt am Main: 
Institut für Kultueranthropologie und Europäische 
Ethnologie Universität Frankfurt am Main.

Petersson, A. (2004). The Presence of the Absence. 
Memorials and Places of Ritual. Lund: Lund 
Institute of Technology.

Santino, J. (2011). Between Commemoration and 
Social Activism: Spontaneous Shrines, Grassroots 
Memorialization, and the Public Ritualesque in 
Derry. In: Margry, P.J. and C. Sánchez-Carreto 
(eds.). Grassroots Memorials. The Politics of 
Memorializing Traumatic Death. New York, 
Oxford: Berghahn Books, 97-108.

Stengs, I. (2007). Commemorating Victims of 
‘Senseless Violence’: Negotiating Ethnic Inclusion 
and Exclusion. P.J. Margry and H. Roodenburg 
(eds.). Reframing Dutch Culture. Between Otherness 
and Authenticity. Aldershot: Ashgate, 159-179.

Stengs, I. (2010). Public Practices of Commemorative 
Mourning. Ritualized Space, Politicized Space, 
Mediaticed Space. Three Cases from the 
Netherlands. In: P. Post & A.L. Molendijk (red.). 
Holy Ground. Re-inventing Ritual Space in Modern 
Western Culture. Peeters: Leuven, 119-144.

Stengs, I. (2012). Gedenken op de plek des onheils. 
Bermmonumenten als materiële uitdrukking van 
veranderende rouwcultuur. Volkskunde. Tijdschrift 
over de cultuur van het dagelijks leven 113(3) [in 
voorbereiding].

Walter, T. (2008). The New Public Mourning. In: M. 
Stroebe et al., Handbook of Bereavement Research 
and Practice: 21st Century Perspectives. Washington 
DC: American Psychological Association.

Irene (dr. I.L.) Stengs is onderzoeker Ethnologie aan 
het Meertens Instituut te Amsterdam.  
irene.stengs@meertens.knaw.nl

in een overkoepelend ritueel: het totaal aan 

monumenten die de ontijdige, onnatuurlijke 

dood in het publieke domein herdenken. 

Mede tegen deze achtergrond geven 

de oprichters, ongeacht hun specifieke, 

persoonlijke intenties, de dode een nieuwe 

sociale identiteit en betekenis, namelijk 

die van, bijvoorbeeld, ‘slachtoffer van een 

verkeersongeluk’ of, specifieker verbonden met 

de Nederlandse context, ‘slachtoffer van zinloos 

geweld’ (Stengs 2007). Op een abstracter niveau 

delen al deze doden eenzelfde sociale identiteit, 

namelijk die van slachtoffer van een ontijdige, 

onnatuurlijke dood. Het recent verschijnen van 

bermmonumenten kan worden geïnterpreteerd 

als een teken dat een dergelijke dood niet langer 

als een aanvaardbaar gegeven wordt ervaren. 

�Deze onaanvaardbaarheid geeft dit rouw

ritueel een politiek karakter. De geritualiseerde 

ruimte van het individuele bermmonument 

maakt hierdoor deel uit van een omvattender 

gepolitiseerde ruimte, die niet tot de locatie 

zelf beperkt is, en evenmin valt te herleiden tot 

de intenties van de nabestaanden. Deze ruimte 

omvat evenzeer de vele andere bermmonumen-

ten en andere plekken waar slachtoffers van de 

ontijdige en onnatuurlijke dood herdacht wor-

den, en waartegen ze tezamen een grote maat-

schappelijke aanklacht vormen.

Literatuur
Azaryahu, M. (1996). The Spontaneous Formation of 

Memorial Space. The Case of Kikar Rabin. Tel Aviv: 
Area 8(4), 501-513.

Bleyen, J. (2012). Doodgeboren. Een mondelinge 
geschiedenis van rouw. Amsterdam: De Bezige Bij.

Douglas, M. (1966). Purity and Danger: An Analysis 
of Concepts of Pollution and Taboo. Londen: 

l



in beeld 7 5

i n  b e e l d   |   R e n é  R o s m o l e n

7 4 h a n d e l i n g e n  2 0 1 2   I   4

Foto’s als fragmenten

Levensgrote foto’s op een wand, kleine ingeplakte kiekjes en vergeelde albums die ergens op 

een hoop liggen. Het lijkt wel een rommelmarkt. Fotograaf Erik Kessels is de maker van de 

tentoonstelling ‘Album beauty’ in FOAM, het Amsterdams fotografiemuseum. Hij wilde een 

ode aan het uitstervende fotoalbum samenstellen.

Tegenwoordig slaan wij onze digitale beelden online op. Of we bewaren ze op een harde schijf. 

Zorgvuldig ingeplakte foto’s, ritselende tussenbladen en leren omslagen horen bij een vergane tijd. 

In deze tentoonstelling lijk je door zo’n verouderd album te wandelen. 

Ik zie jongetjes in de schoolbank, pasfotoachtige portretten, poserende padvindsters, vergeelde 

vakantiekiekjes. Ik word geraakt. Onwillekeurig gaan mijn gedachten terug naar mijn eigen albums. 

Naar de beelden van mijn familiegeschiedenis, naar geboorte, verjaardagen, overleden opa’s en 

oma’s die mij op foto’s nog steeds aankijken. Ik herinner me mijn eerste (Kodak-)fototoestel. Hoe 

ik vol spanning de volle rolletjes wegbracht en van de fotograaf gelukkig niet altijd onscherpe en 

bewogen beelden terugkreeg.

Bij het bekijken van deze tentoonstelling dacht ik: misschien heeft ieder mens wel een innerlijk 

fotoalbum. Een persoonlijk archief van vergeten beelden. Een collage van fragmenten van je 

levensweg.

Als geestelijk verzorger merk ik dat beelden bij dementerende mensen zo’n vergeten archief 

kunnen openen. Als ik foto’s laat zien of reproducties van schilderijen, lijkt er een deur open te 

gaan naar een andere laag. Beelden van een achterliggend leven komen even boven. Evenals kleuren, 

geuren en gevoelens (zowel vreugde als verdriet). En dat alles in fragmenten. Even worden ze 

opgevist, die beelden, als vissen uit een vijver van herinneringen. 

Mijn oog valt weer op de foto’s van de tentoonstelling. Foto’s als fragmenten. Als een innerlijk 

archief. Ik herinner me de woorden van Abel Herzberg: ‘Want alles is fragment … gelijk in elke kus, 

hoe kort, het hele leven meegegeven wordt.’

Erik Kessels, ‘Album beauty’, FOAM, Amsterdam  >

l



7 7evaluatie

e v a l u a t i e   |   C i s k a  S t a r k

Een gevarieerd palet aan ritualiteit, liturgie en reflecties daarop 
is in dit themanummer van Handelingen voorbijgetrokken. 
In deze slotbeschouwing overzien we het geheel vanuit 
liturgiewetenschappelijk perspectief en maken we de balans op als het 
gaat om de centrale vraag: ‘Hoe spelen kerken in op de veranderingen 
in participatie aan liturgische vormen en hoe raakt dit aan een bredere 
opbloei van religieus ritueel handelen in de publieke ruimte?’

Regie verloren, ritueel 
gewonnen?

In het inleidende artikel gaven we aan 

hoezeer er op het terrein van de christelijke 

liturgie en het religieuze ritueel in de 

publieke ruimte een dynamische praktijk is 

ontstaan. De ‘Hemelscherven’ van Joep de 

Hart zijn hier de weerspiegeling van. Binnen 

de meer traditioneel gefixeerde vormen 

van liturgie op de zondagmorgen ontstaat 

veelkleurigheid en variatie, terwijl buiten 

de traditionele zondagmorgen evenzovele 

vormen van samenkomst en ritueel opbloeien, 

soms geïnitieerd door en in nauwe relatie 

met kerkelijke organisaties, soms ook totaal 

onafhankelijk ervan. 

	 In dit themanummer brengen we enkele van 

zulke activiteiten, zoals de Preek van de Leek, 

de uitvoering van The Passion, de Kerkennacht 

en het verschijnsel van ‘bermmonumenten’, 

nader in beeld. Dit past bij de trend in de 

liturgiewetenschappen om de verschijnselen 

eerder descriptief en narratief dan definiërend 

en normatief te onderzoeken (Post 2001a, 57). 

In deze bijdrage leggen we de verschijnselen 

vergelijkenderwijs onder de loep, waarbij 

we ze met name bezien vanuit hun ‘rituele 

kwaliteiten’. 

Rituele karakteristieken
De rituele kwaliteiten ontlenen we aan de 

basiskwaliteiten die Robert Grimes in 1990 

definieerde ten aanzien van ritualiteit (Grimes 

1990, 14). Deze ‘kwaliteiten’ staan niet voor 

absolute en onderscheidende eigenschappen 

die het ritueel definiëren, maar het zijn min of 

meer formele karakteristieken, kenmerken die 

met elkaar een bepaalde rituele geladenheid 

kwalificeren. De kwaliteiten die Grimes 

aanvankelijk noemt zijn:

h a n d e l i n g e n  2 0 1 2   I   4

l

1. de uitvoering van het handelen zelf;

2. de collectieve dimensie ervan;

3. de traditievorming die dat oplevert;

4. de emotionele kwaliteit;

5. de symbolische of verwijzende kwaliteit;

6. de religieuze kwaliteit;

7. de functionele kwaliteit. 

Hoewel Grimes later ook andere kenmerken 

heeft beschreven om de complexe fenomenen 

van ritualiteit te kunnen onderzoeken (zie bij-

voorbeeld Post 2001b), houden we ons voor 

deze beschouwing bij bovenstaande lijst en 

lopen de kwaliteiten één voor één langs.

Handelingskwaliteit
Het valt op dat het rituele handelen bij acti-

viteiten die vanuit de kerken georganiseerd 

worden, zoals Preek van de Leek, Kerkennacht 

en The Passion, steeds uitdrukkelijk op de doel-

groep van niet-traditionele kerkgangers gericht 

is. In die zin hebben de activiteiten een missio-

nair karakter, zonder dat ze direct op bekering 

gericht zijn. 

	 De intentie is er bij alle drie de vormen op 

gericht om de rijkdom van de christelijke tra-

ditie (bijbel, muziek, gebouw) voor een breder 

publiek toegankelijk en ervaarbaar te maken 

tijdens op zichzelf staande evenementen. Om 

een brug te slaan naar het beoogde publiek 

wordt gebruik gemaakt van uitvoerenden, aan 

wie gevraagd wordt om zich vanuit de seculiere 

wereld te verhouden met de christelijke traditie. 

Waar de participanten bij deze activiteiten 

bestaan uit een mix van niet-traditionele én 

traditionele kerkgangers, is de boodschap van 

deze ritualiteit dat het heilige niet alleen door 

clerici of ingewijden bediend mag worden. 

Een kritische vraag hierbij is uiteraard wat de 

verhouding is tussen de invloed van de bood-

schap zélf die aan de orde is en de persoon die 

deze boodschap brengt, meestal een Bekende 

Nederlander. 

	 Bij het verschijnsel van de gedenktekens in de 

openbare ruimte gaat het om een niet-hiërar-

chisch en spontaan vormgegeven ritueel. 

Gemeenschapskwaliteit
Het moge duidelijk zijn dat het bij de beschre-

ven vormen van ritueel die door kerken ge-

ïnitieerd zijn, steeds gaat om een momentane 

gemeenschap. In hoeverre de collectiviteit een 

gevoel van verbinding en gemeenschap teweeg-

brengt, is niet duidelijk bij zoiets als The Pas-

sion. Uit het onderzoek naar de Kerkennacht 

blijkt dat een gevoel van gemeenschap van 

groter belang blijkt voor traditionele kerkgan-

gers dan voor niet-kerkgangers. Bij een herden-

kingsplaats in de publieke ruimte is geen sprake 

van expliciete gemeenschapsvorming. 

Traditievorming
De ritualiteit rondom herdenkingsmonumen-

ten in de openbare ruimte staat in een brede 

historische traditie, die echter in delen van 

Nederland lange tijd nauwelijks gepraktiseerd 

is. Het heiligen van bepaalde locaties en het 

toewijden van plaatsen aan gedachtenis, is in-

middels weer een breed gepraktiseerde traditie 

die de overheid tracht te reguleren. The Passion 

staat in een lange traditie van zowel muzikale 

als theatrale uitvoeringen van passiespelen. 

7 6



7 9evaluatie7 8 h a n d e l i n g e n  2 0 1 2   I   4

Bij de kerkelijke initiatieven valt op hoezeer 

in de Preek van de Leek met name een protes-

tantse liturgische traditie als model voor de 

samenkomst geldt. Maar ook hier geldt dat deze 

dynamisch wordt ingevuld: waar christelijke 

kerkliederen niet voldoen, ontstaat al snel de 

traditie om uit de Engelstalige liederenschat of 

de popcultuur te kiezen, vanwege de bredere 

culturele bekendheid die dit geniet. 

	 Hoewel de genoemde vormen alle op zichzelf 

staan, gaat het om activiteit en ritualiteit die 

bij succes geprolongeerd wordt, niet zoals een 

theatervoorstelling met een maand extra, maar 

conform een rituele tijdsindeling: op vastge-

stelde tijden en soms ook op een vaste plaats.

Emotionele kwaliteit
Dat mensen in hart en ziel geraakt worden, 

klinkt telkens door bij deze activiteiten. De ont-

moeting tussen Judas en Jezus raakt de bezoe-

kers van The Passion in het hart. De sfeer van 

de Kerkennacht blijkt belangrijk voor de bele-

ving van de bezoekers. Speelgoedknuffels bij het 

monumentje voor een overleden kind spreken 

de emotionele registers aan. Organisatoren van 

het kerkelijk ritueel zijn zich ervan bewust en 

ensceneren het met opzet: ‘Geef mij nu je angst’. 

Symbolische kwaliteit
Wie Jezus hoog op de Erasmusbrug in wit 

gewaad boven de stad ziet staan, kan er niet 

omheen: tussen hemel en aarde wordt de artiest 

die hem speelt, gepresenteerd als een goddelijke 

figuur. Bij de Preek van de Leek symboliseert 

heel de organisatie én de orde van dienst de 

rituele procesgang van een traditionele kerk-

dienst, zij het in een spannende verhouding 

tussen traditionele vormen, waarbij – om geen 

vervreemding te wekken – bewust aansluiting 

gezocht wordt bij de taal- en belevingswereld 

van de bezoekers. En voor het allerheiligste: het 

sacrament van de eucharistie, zoekt men een 

minder beladen en eigentijdse variant: wijn en 

stokbrood na afloop, niet door de priester ge-

consacreerd, maar door de gesprekken van de 

bezoekers. 

Religieuze kwaliteit
Het meest opvallende fenomeen bij de beschre-

ven vormen van ritualiteit is dat de duiding 

van het rituele handelen en de interpretatie, de 

zingevings- of geloofsdimensie, door de partici-

panten zélf gebeurt en dat dat overeenkomt met 

de intentie van de organisatoren. Niet de kerk 

of geloofsgemeenschap definieert het belang of 

de betekenis van het ritueel, maar de bezoeker 

doet dat zelf. Bij ritualiteit in de publieke ruim-

te die een breed publiek trekt, heeft niets meer 

vaste of voorgegeven betekenis. Zelfs een kruis 

is niet per definitie een christelijk symbool. Juist 

dit gegeven maakt het spannend voor de kerken 

en voorgangers om de afweging te maken waar 

het ritueel van een educatieve dimensie voor-

zien wordt en waar niet.

Functionele kwaliteit
Over de functies van het religieuze ritueel is 

veel geschreven. In de beschreven vormen van 

handelen is vooral de expressieve dimensie van 

het ritueel duidelijk te herkennen. Die laat de 

participanten wellicht ook het meeste vrij en is 

daarom sterk verbonden met het aanbod van 

het rijke kerkelijke ritueel in een geseculari-

seerde publieke ruimte. 

Niettemin is juist in de liturgiewetenschap 

steeds de ‘uselessness’, de niet-instrumentele 

functie van liturgie benadrukt: de volkomen 

gratuïteit die het hart van de liturgie als heilig 

spel bewaakt en bewaart. Opvallend is dat, juist 

recent, liturgiewetenschappers deze benadering 

nuanceren (Barnard en Wepener 2012). Zij zien 

ook het belang van de formatieve dimensie van 

liturgie, bijvoorbeeld in specifiek missionaire 

of diaconale zin, zonder dat deze de eigen aard 

van de ‘doelloosheid’ van liturgie in esthetisch of 

theologisch perspectief aantast. 

Uit handen geven
Wanneer we ten slotte de projecten en spontane 

vormen van ritueel in de publieke ruimte over-

zien, dan is duidelijk dat de traditionele kerken 

de regie over het ritueel in de publieke ruimte 

verloren hebben, maar nog steeds in staat blij-

ken vormen van ritueel te vinden die daar een 

plaats in kunnen hebben of hun eigen vormen 

voor een groter publiek dan traditionele kerk-

gangers toegankelijk te maken. In het kerkelijke 

aanbod zijn de rituele karakteristieken steeds in 

ruime mate aanwezig. Niet zozeer de cognitieve, 

als wel de emotionele en expressieve dimensies 

worden opgezocht. 

	 Op de vraag naar een theologische duiding 

door de kerkelijke professionals én de beoogde 

bezoekers is echter nog weinig gereflecteerd. 

Niemand weet precies hoe geloofsvormend 

het rituele aanbod uiteindelijk is en of de brug 

tussen traditie en toekomst werkelijk geslagen 

wordt. De rituele kwaliteiten wijzen er voor-

zichtig op.

	 Voor kerkelijke voorgangers van ritueel 

aanbod in de publieke ruimte betekent het 

dat zij de nodige expertise inschakelen en zelf 

opbouwen ten behoeve van de communicatie 

in het publieke domein. Ten tweede dat zij zelf 

de vertaalslag tussen theologie en ritueel zullen 

verhelderen. Het vraagt ook dat zij de poorten 

naar betekenisgeving zullen zoeken in de ver-

bindingen tussen traditionele vormen met bij-

behorende vervreemding die dat soms oproept, 

als in aansluiting bij taal- en belevingsniveau 

van de beoogde bezoekers. 

	 Dit hoeft geen probleem te zijn waar theolo-

gen opgeleid worden met hermeneutiek in hun 

competentieprofiel. Voor de toekomst van het 

pastorale beroep zou hier echter meer nodig 

zijn, juist omdat de uitvoering van het ritueel 

in de publieke ruimte meer en meer door leken 

wordt vormgegeven. 

Literatuur
Barnard, M. en Wepener, C. (2012). Reclaiming space 

for learning in liturgical contexts: Cracks in the 
maxim of the uselessness of liturgical ritual. In: 
HTS Teologiese Studies/Theological Studies 68 (2), 
Art. #1184.

Grimes, R.L. (1990). Ritual Criticism. Case Studies in 
its Practice. Essays on its Theory. Columbia: Univer-
sity of South Carolina Press.

Post, P. (2001b). Ritualiteit als symboolhandelen. In: 
M. Barnard en P. Post (red.) (2001). Ritueel Bestek. 
Antropologische kernwoorden van de liturgie. Zoe-
termeer: Meinema, 33-41.

Post, P. (2001a). Feast as a key concept in a liturgical 
studies research design. In: P. Post, G. Rouwhorst, 
L. van Tongeren en A. Scheer. Christian Feast and 
Festival. Leuven: Peeters, 47-77.

Ciska (dr. F.) Stark is universitair docent Homiletiek 
en liturgiek aan de Protestantse Theologische 
Universiteit. fstark@pthu.nl

 

l



actueel

a c t u e e l

Driedaagse cursus ‘Zorg voor de ziel’

Geestelijke leiding als model van zielzorg is 

het onderwerp van een driedaagse cursus 

van Luce/CRC onder leiding van prof.dr. 

Tjeu van Knippenberg, emeritus hoogleraar 

Pastoraaltheologie. Het gehanteerde model 

is opgebouwd rond het levensverhaal 

van individuele mensen dat zich voort 

beweegt langs de lijnen van tijd, ruimte en 

transcendentie. De methodiek is toepasbaar in 

verschillende activiteiten zoals gespreksvoering, 

verkondiging, voorgaan in rituelen, bediening 

van sacramenten en groepswerk. 

Data: maandag 4 februari (17.00 uur) t/m 

woensdag 6 febr. (19.00 uur) 2013. 

Kosten: € 625. Opgeven voor 20 januari 

2013 via luce-crc@uvt.nl o.v.v. naam, adres, 

telefoonnummer, vooropleiding en functie. 

Informatie: drs. Henk van Hout,  

(030) 253 18 82 / 21 49; luce-crc@uvt.

Tiendaagse cursus ‘Levende Liturgie’

Wie zich wil verdiepen en oefenen in liturgie 

voor vragende en zoekende mensen van deze 

tijd – liturgie voor een missionaire kerk – kan 

terecht bij de tiendaagse cursus van Luce/

CRC in samenwerking met het Instituut 

voor Liturgische en Rituele Studies (Tilburg 

University). Een postacademische cursus voor 

pastores, predikanten en geestelijk verzorgers 

die stil durven blijven staan bij lastige vragen 

en geen genoegen nemen met gemakkelijke 

antwoorden. Aan deze cursus werk(t)en mee: 

Marcel Barnard, Martin Hoondert, Paul Post, 

Herwi Rikhof, Gerard Rouwhorst, Willem 

Marie Speelman, Louis van Tongeren. De 

cursus(bege)leiding is in handen van Henk van 

Hout en Gerard Rouwhorst.

Vrijdag 11/1; 25/1; 8/2; 8/3; 22/3; 5/4; 19/4; 24/5; 

7/6; 21/6 (2013) van 10.00-16.00 uur. Faculteit 

Katholieke Theologie, locatie Utrecht-Centrum 

(nabij CS). Kosten: € 1550. 

Opgave: luce-crc@uvt.nl; (030) 253 18 82.

Studiedag ‘Liturgie vieren met mensen met 

verstandelijke beperking’

Vanuit het Academisch Centrum voor 

Praktische Theologie (KU Leuven) wordt op 

15 mei 2013 een studiedag georganiseerd met 

als thema ‘Liturgie vieren met mensen met 

een verstandelijke beperking’. Deze studiedag 

gaat over de noodzaak en het belang van 

het liturgisch vieren met personen met een 

verstandelijke handicap aan de hand van 

de volgende vragen: ‘Is het zinvol of zinloos 

om liturgie te vieren met personen met een 

verstandelijke beperking? In welke mate kan of 

mag de liturgie aangepast worden? En hoe en 

waar vieren we dan liturgie met personen met 

een verstandelijke beperking?’ 

Op 15 mei 2013 van 9.00-17.00 uur in het Maria 

Theresiacollege (kleine aula), Sint-Michielsstraat 

6 te Leuven; angeline.demoor@theo.kuleuven.be;  

www.theopraxis.eu. 

8 0

AMG
Notitie
op

niet cursief


