
1aan de lezerH A N D E L I N G E N  2 0 1 3   I   1

Ik ben gelukkig getrouwd. Toen ik dat iemand laatst terloops meldde, 

merkte ik dat je deze onthulling op allerlei manieren kunt opvatten. 

Het kan iets zeggen over de beleving van mijn partnerschap, maar 

ook: ‘gelukkig ben ik getrouwd’ (… en dus niet alleen), of ‘het huwelijk, 

dat is zo gek nog niet’. Zo’n terloopse meerduidigheid zegt kennelijk 

dus veel over het belang dat we aan het huwelijk hechten. Het huwelijk 

raakt nu eenmaal direct aan kernwaarden van de leefwereld: liefde, zorg, 

kinderen, geld, seks, levensplanning, huisvesting. Daarmee raakt het ook 

aan problemen in de leefwereld: conflict, scheiding, ontrouw, gebroken gezinnen en bovendien 

ook aan maatschappelijke vragen rond het instituut van het huwelijk, zoals die van de daling van 

het aantal huwelijkssluitingen, de stijging van het aantal echtscheidingen, en de opkomst van het 

homohuwelijk. Elk land heeft zijn eigen cultuur en wetgeving op dit punt, maar dat sluit niet uit 

dat er nu eenmaal een typisch morele dimensie aan het huwelijk zit. 

In praktisch alle religies wordt het huwelijk religieus uitgedrukt in prachtige rituelen; is het 

verbonden met institutioneel vastgelegde normen van persoonlijke lotsverbondenheid; en wordt 

het voorzien van raad en advies over de vraag ‘hoe goed samen te leven’. Prachtig! Maar in onze 

Nederlandse en Vlaamse context is die spirituele, kerkelijke en pastorale kant van het huwelijk 

in praktisch opzicht bepaald niet probleemloos. In deze Handelingen worden enkele illustratieve 

casussen besproken vanuit de protestants-christelijke traditie. Religies en kerken worden vanuit 

hun maatschappelijk imago wellicht opgevat als ‘diehard’ verdedigers van ‘family values’, maar dat 

garandeert geen eenvoudige pastorale oplossingen voor de soms harde praktijk van het geleefde 

partnerschap. Wie is de dominee, priester, imam of pandit om hier publieke voorschriften te geven 

of oplossingen voor private problemen? 

Bladerend door deze Handelingen denk ik: mooi dat we die vraag eens stellen zonder pasklare 

antwoorden. Die heeft u als lezer waarschijnlijk ook niet, maar reageer er toch maar eens op, via 

onze site of in een mailbericht. Van harte welkom!

A A N  D E  L E Z E R   |   H a n s  S c h i l d e r m a n

l

1

Volgende pagina’s: ‘Imagine Being There International’, 

Martin Riebeek, interactieve video-installatie, Kunsthal 

KAdE, Amersfoort >

*Handelingen_1-2013.indd   1 13-02-13   07:45



*Handelingen_1-2013.indd   2 13-02-13   07:45



*Handelingen_1-2013.indd   3 13-02-13   07:45



4

H U W E L I J K S E T H I E K

*Handelingen_1-2013.indd   4 13-02-13   07:45



5inleidingH A N D E L I N G E N  2 0 1 3   I   1

l

I N L E I D I N G   |   H e n k  d e  R o e s t  &  H e n k  v a n  d e n  B o s c h

Dit nummer van Handelingen belicht in een artikelencluster het 
thema ‘huwelijksethiek’. Op verlegenheden en dilemma’s waarvoor 
pastores en gemeenten zich gesteld zien, wordt gereflecteerd en zes 
voorbeelden vormen zo een ‘spiegel voor ons allen’.

Pastor en  
huwelijksethiek

Hoe relevant is de kerk? Afgaande op 

de publieke opinie lijken veel mensen 

daar geen hoge dunk van te hebben. 

In het maatschappelijke debat is de stem van 

de kerken nauwelijks hoorbaar. En zelfs binnen 

de kerken worden vraagtekens geplaatst bij de 

relevantie van geloofscommunicatie voor de 

leefwereld van de gelovigen. Zo deed recent 

onderzoek naar de relevantie van preken in 

de protestantse eredienst veel stof opwaaien 

(Trouw, 18 september 2012). Een ander recent 

onderzoek wees uit dat jongeren met een 

kerkelijke achtergrond het aanbod van de kerk 

als niet relevant ervaren voor hun leven (ND, 

28 september 2011). 

Er zijn echter ook segmenten van 

de samenleving waarin de kerk hoogst 

relevant is; waar binnen het kader van de 

geloofsgemeenschap leiding en inspiratie 

wordt gezocht voor een leven in navolging 

van Christus; waar die leiding en inspiratie 

wordt gezocht voor alle aspecten van dat leven. 

Daarover laat dit nummer van Handelingen 

enig licht schijnen, aan de hand van het thema 

‘huwelijksethiek’.

‘Werkwijzen als spiegel’
Dit thema wordt eerst uitgewerkt in een drietal 

pastorale casussen, waarop vervolgens door 

derden wordt gereageerd en gereflecteerd. De 

drie casussen behandelen ogenschijnlijk nogal 

verschillende situaties. In het eerste geval gaat 

het om een acute en diep in het gemeenteleven 

ingrijpende relatiecrisis. De tweede casus 

betreft de mogelijkheid van een nieuw begin 

na een echtscheiding. De laatste beschrijving 

gaat over het begin van een huwelijksrelatie. 

Wat ze gemeen hebben, is dat het bij alle drie 

gaat om pastorale casuïstiek die zich afspeelt 

in protestantse kringen, waar de kerk als 
l

*Handelingen_1-2013.indd   5 13-02-13   07:45



inleiding6

gemeenschap van gelovigen die het Woord 

van God zoeken te betrekken op het dagelijks 

leven – ook (of juist) in crisissituaties, heel 

serieus wordt genomen. Deze gelovigen gaan 

voor leiding daarin te rade bij de pastor, de 

geestelijke leider van de gemeente. Op zijn 

beurt weet die met dergelijke situaties en vragen 

overigens niet altijd goed raad, en kan zelf 

wel weer wat leiding en inspiratie gebruiken. 

Hopelijk is dat, niet alleen voor de betrokken 

pastores, te vinden in de combinatie van 

casuïstiek en reflectie over huwelijksethiek.

Een tweede uitwerking van het thema 

‘huwelijksethiek’ is te vinden in de bijdrage 

van Theo Witkamp over het huwelijk in de 

protestantse preek. Ook bij hem vinden we 

drie voorbeelden, ditmaal drie preken, waarin 

vragen omtrent huwelijk, relatie en seksualiteit 

worden geadresseerd. Ook in die preken 

treffen we, net als in de pastorale casuïstiek, 

verlegenheden en dilemma’s. Kennelijk is het, 

zelfs in contexten waarin het spreken van de 

kerk (nog) als relevant wordt ervaren, niet 

eenvoudig om tot zo’n spreken te komen, zeker 

niet in ethische vraagstukken.

Zo vormen de zes voorbeelden tezamen, in 

Witkamps woorden, een ‘spiegel voor de  

werkwijzen van ons allen’. Want weliswaar 

vormen ze, vanwege hun gedeelde protestantse 

achtergrond, geen dwarsdoorsnede en represen-

tatie van (de mogelijkheden van) de kerk  

tot relevant spreken – bijvoorbeeld met betrek-

king tot huwelijk, relaties en seksualiteit –, in 

hun pogen tot relevant spreken vormen ze in 

zekere zin wel een corpus waartoe de lezer zich 

kan verhouden teneinde de eigen positie te 

bepalen.

H U W E L I J K S E T H I E K

*Handelingen_1-2013.indd   6 13-02-13   07:45



In het tweede trendbericht bespreekt Wim 

Smeets een reeks van publicaties over pastorale 

supervisie in Nederland en Vlaanderen. 

Centrale vraag voor Smeets is die naar de 

eigen positie van pastorale supervisie, nu 

door een aantal recente ontwikkelingen steeds 

vaker wordt betwijfeld of pastorale supervisie 

nog wel als specifieke vorm van supervisie 

onderscheiden kan en dient te worden.

Henk (prof.dr. H.P.) de Roest is hoogleraar Praktische 
Theologie aan de Protestantse Theologische 
Universiteit, vestiging Groningen.  
hpderoest@pthu.nl

Henk (dr. H.M.) van den Bosch is docent Nascholing 
en Beroepsvorming aan de Protestantse Theologische 
Universiteit, vestiging Groningen.  
hmvandenbosch@pthu.nl

l

inleiding

Presentie en pastorale supervisie
Naast dit thematische cluster biedt dit 

nummer van Handelingen nog het een en 

ander. Zo treft de lezer een bijdrage aan 

van de hand van Henk de Roest, waarin het 

spreken over de katholiciteit van de kerk 

door de praktisch theologen Ted van Gennep 

en Hans van der Werf wordt geanalyseerd. 

In deze bijdrage draait het overigens om de 

maatschappelijke relevantie van de kerk: zowel 

Van Gennep als Van der Werf beschouwen 

de kerk, de geloofsgemeenschap, als een 

contrastgemeenschap die in haar inclusiviteit en 

katholiciteit niet alleen contrasteert maar juist 

ook relevant is voor de samenleving, omdat het 

de plaats is waar mensen worden toegerust tot 

een andere mogelijkheid van leven. 

Het eerste van de twee trendberichten in 

dit nummer cirkelt rond de vraag naar de 

institutionele relevantie van de kerk. Sake 

Stoppels bespreekt een waaier aan berichten 

over stedelijke missionaire gemeenteopbouw-

activiteiten in Nederland en Engeland. De 

besproken initiatieven zijn zeer diverse 

pogingen tot kerkelijke presentie in contexten 

waarin die presentie al lang niet meer 

vanzelfsprekend is. Maar in alle diversiteit laten 

de verschillende praktijkberichten een grote 

mate van overeenkomst zien in de creativiteit, 

de durf om ongebaande wegen te gaan, en het 

gedeelde besef van de missionaire noodzaak 

van een heldere identiteit.

H A N D E L I N G E N  2 0 1 3   I   1 7

   ‘Sur-la-dune’, Tobeen, Museum Flehite, Amersfoort

< Affiche film ‘L’amour’, Michael Haneke

<

*Handelingen_1-2013.indd   7 13-02-13   07:45



casus8

C A S U S  I   >   H U W E L I J K S E T H I E K

Een dreigende  
scheiding 

Onderstaande casus speelde zich af 

toen ik nog maar een paar maanden 

in de gemeente predikant was. Het 

gaat om een kwestie die mij innerlijk raakt. 

De ethische vragen die in deze zaak een rol 

spelen, houden mij bovendien nog steeds bezig. 

Vanwege mijn nog prille predikantschap wist ik 

soms gewoon niet goed wat ik moest doen.

Situatie
Drie maanden nadat ik tot predikant was 

bevestigd, meldde zich ’s avonds de koster aan 

de voordeur. Of hij meteen kon praten ... In 

het gesprek vertelde hij geëmotioneerd dat zijn 

vrouw van hem wilde scheiden. Ze had contact 

met onze ouderling-kerkrentmeester en was 

verliefd op hem.

Een dag later had ik een gesprek met de 

echtgenote van de koster. Ze ontkende niet wat 

haar man gezegd had. Er was de laatste tijd 

onderling nogal wat ruzie, vaak over de manier 

waarop zij contact had met de ouderling-

kerkrentmeester, vertelde ze. In die ruzies 

gebruikte de koster behalve verbaal af en toe 

ook fysiek geweld. 

In een gesprek dat ik met hen samen had, 

vertelden ze dat ze toch wel met elkaar verder 

wilden. Ik stelde voor om professionele hulp te 

zoeken, waarbij vooral aandacht zou zijn voor 

hun onderlinge communicatie. Ze stemden 

toe en zijn een paar keer bij een psycholoog 

geweest. 

Het leek een poosje goed te gaan. Onder

tussen had de vrouw nog steeds contact met 

de ouderling-kerkrentmeester. Deze was al uit 

eigen beweging bij mij geweest om te vertellen 

dat hij contact had met de kostersvrouw. 

Meerdere gesprekken volgden. 

De echtgenote van de koster ging vervolgens 

bij haar man uit huis. Ze ging tijdelijk bij 

haar moeder wonen om, zoals zij het zelf zei, 

‘na te denken’. De ouderling-kerkrentmeester 

ging ook zijn eigen huis uit om elders over 

de situatie ‘na te denken’. De koster kreeg 

vervolgens contact met een (ongetrouwde) 

vriendin van zijn echtgenote. En de 

kostersvrouw en de ouderling-kerkrentmeester 

deelden samen het bed ... 

Een scheiding van de koster en zijn vrouw 

was onafwendbaar en voltrok zich ook. 

Affiche Rodin, Singer Museum, Laren >

*Handelingen_1-2013.indd   8 13-02-13   07:45



*Handelingen_1-2013.indd   9 13-02-13   07:45



delijkheden en mijn mogelijkheden lagen. 

Toen bleek dat de koster weer wilde gaan 

trouwen, ‘knapte’ er iets in mij. Ik was verdrietig 

en boos. Tegelijkertijd wist ik niet goed wat ik 

moest doen. Persoonlijk zie ik vanuit de Schrift 

niet (meteen) de mogelijkheid dat iemand 

na een scheiding opnieuw trouwt. Ze zouden 

ergens anders, ook kerkelijk, trouwen; moest 

ik dit nieuwe huwelijk ‘tegenhouden’? Ik heb 

dat niet gedaan. Enige tijd later bleek ook de 

ouderling-kerkrentmeester (inmiddels ook van 

zijn vrouw gescheiden) te gaan trouwen met de 

ex-vrouw van de koster ... 

Mijn vraag is dus vooral waar in dit 

(complexe) proces mijn verantwoordelijkheden 

lagen, maar ook wat mijn mogelijkheden 

waren. Nauw hiermee samen hangt de vraag 

hoe ik mijn eigen theologische visie in deze 

kwestie hanteer. 

l

Ondertussen scheidden ook de ouderling-

kerkrentmeester en zijn vrouw. De koster 

(inmiddels geen koster meer en verhuisd) 

trouwde met de vriendin van zijn ex-vrouw. 

De ouderling-kerkrentmeester (intussen geen 

ouderling-kerkrentmeester meer) trouwde met 

de ex-vrouw van de koster. 

Analyse
Er lopen voor mij twee dingen door elkaar. Als 

eerste de vraag naar mijn pastorale handelen. 

Wat deed ik? Hoe deed ik dat? Wat had ik 

anders of niet moeten doen? Deze vragen zijn 

voor mij (nog altijd) behoorlijk dominant. Niet 

in het minst vanwege de uiterst complexe en 

trieste situatie. 

Er spelen voor mij echter ook duidelijk 

ethische vragen. De vraag naar de legitimiteit 

van een scheiding bijvoorbeeld. Vervolgens 

de vraag of je na een scheiding ‘zomaar’ weer 

kunt trouwen. Voor mij is het ook de vraag of 

en in hoeverre ik hierin als predikant nog een 

directieve rol had moeten vervullen. 

Reflectie 
Als ik reflecteer op de boven beschreven 

situatie, constateer ik allereerst dat het voor mij 

moeilijk was om echt ‘buitenspel’ te blijven. 

Ik praatte met de een, ik praatte met de ander, 

waarbij ik voor een bepaalde partij meer 

sympathie en begrip voelde.

Ik heb veel met de betrokkenen gesproken. 

Daarbij heb ik ook mijn visie naar voren ge-

bracht, namelijk dat een scheiding tot het uiter-

ste voorkomen moet worden. Achteraf vraag ik 

mij af of ik niet directiever had moeten zijn. Ook 

vraag ik mij af waar nu precies mijn verantwoor-

casus1 0

*Handelingen_1-2013.indd   10 13-02-13   07:45



1 1reflectie

R E F L E C T I E   |   A l i e  H o e k - v a n  K o o t e n

Op de casus ‘Een dreigende scheiding’ reageert Alie Hoek-van Kooten 
en ontwart enkele draden uit de kluwen van grenzen, mogelijkheden 
en verantwoordelijkheden van de predikant in deze situatie.

Wat kan en mag de 
pastor?

A llereerst zou ik willen opmerken 

dat het voor een predikant die net 

drie maanden geleden in het ambt 

is bevestigd, toch wel buitengewoon lastig 

is om met een dergelijke casus te worden 

geconfronteerd. Iedereen in de gemeente 

weet dat je net begonnen bent en dus nog 

nauwelijks ervaring hebt. De hele gemeente 

kijkt over je schouders mee hoe je dit zult gaan 

hanteren. Daarnaast speelt het leeftijdsverschil 

een rol: jonge predikant tegenover oudere 

ambtsdragers. Het lijkt me dat je je bij 

voorbaat al behoorlijk machteloos moet 

voelen. Bovendien gaat het niet om ‘gewone’ 

gemeenteleden, maar om mensen die óf in 

het ambt staan (ouderling-kerkrentmeester) 

óf op een andere manier zeer nauw bij het 

kerkelijk wel en wee betrokken zijn, zoals het 

kostersechtpaar. Je wilt er immers juist samen 

met de kerkenraad en koster zijn voor de 

gemeente en dat gaat in dit geval nu juist niet. 

Dat is niet niks. Ook heb je als nieuwe dominee 

in de gemeente te maken met allerlei sociale 

structuren en verbanden die op de achtergrond 

meespelen en die je nog niet kent, laat staan 

doorziet. Aan de andere kant kan het ook een 

voordeel zijn dat iedereen weet dat je daar nog 

niets vanaf weet. 

Betrokkenheid en eigen grenzen
Onverwachts wordt deze predikant met het 

probleem geconfronteerd: ‘De koster meldt 

zich ‘s avonds aan de voordeur of hij meteen 

kan praten …’ Zo blijkt maar weer dat je als 

predikant dag en nacht in dienst staat van je 

werk. Dit is heel anders dan in het gewone 

hulpverleningsleven, waarin de cliënt via de 

telefoon of balie eerst een afspraak moet maken 

met de hulpverlener en dan op een afgesproken 

tijdstip op een bepaalde dag en tijd wordt 

verwacht. Dat zou nooit ‘s avonds onverwachts 

zo kunnen, tenzij er een crisissituatie is, maar 

dan verloopt de interventie via daarvoor 

bestemde protocollen. De predikant doet er in 
l

H A N D E L I N G E N  2 0 1 3   I   1

*Handelingen_1-2013.indd   11 13-02-13   07:45



reflectie

zo’n geval goed aan toch even zijn verbazing te 

laten blijken over het ongebruikelijke tijdstip. Al 

is het maar dat hij even een vragende rimpel in 

zijn voorhoofd trekt.

Uit de casus blijkt dat de predikant de 

koster laat praten. Dat is prima. De koster kan 

zijn verhaal kwijt en de predikant kan zich 

ondertussen oriënteren op het probleem. De 

predikant pakt het goed op. Hij laat er geen gras 

over groeien en heeft de volgende dag al een 

gesprek met de echtgenote van de koster. Goed 

dat de predikant meteen actie onderneemt en 

er niet dagen overheen laat gaan. Daarmee laat 

hij zien dat hij de situatie serieus neemt. Daarna 

heeft de predikant een gesprek met hen samen. 

De kostersvrouw schroomt niet om te vertellen 

dat er naast verbaal geweld ook af en toe fysiek 

geweld plaatsvindt. Lastig, zo’n nieuw gegeven, 

want wat moet je ermee op dat moment? 

Daarmee zal de predikant ongetwijfeld wat 

anders tegen zijn koster gaan aankijken of het 

door de vrouw gemelde nu waar is of niet. Dat 

maakt het allemaal nog ingewikkelder. Toch 

vertellen ze ook dat ze met elkaar verder willen. 

Dit is in elk geval een positief punt.

De dominee gaat vervolgens niet zelf met 

deze huwelijksproblematiek aan de gang, 

maar verwijst hen door naar de professionele 

hulpverlening. De predikant weet dus goed 

de grenzen van zijn eigen professie. Heel goed 

gedaan.

Er staat in deze casus niet vermeld of 

de predikant vrij kort daarna ook nog 

contact heeft gezocht met de ouderling-

kerkrentmeester. Wel blijkt deze uit eigen 

beweging bij de predikant te zijn geweest en 

meerdere gesprekken te hebben gevoerd. Ook 

wordt aangegeven dat de contacten tussen de 

kostersvrouw en de ouderling-kerkrentmeester 

gewoon doorgingen. Op het moment dat 

de predikant dit te weten komt, kan hij de 

ouderling-kerkrentmeester er wel op wijzen 

(en misschien heeft hij dat ook wel gedaan) 

dat hij in deze situatie onmogelijk zijn ambt 

van ouderling-kerkrentmeester kan blijven 

uitoefenen. Een ambtelijke functie brengt 

immers bepaalde verantwoordelijkheden 

met zich mee. Hij heeft daarmee ook een 

voorbeeldfunctie. 

Eén lijn
Nu blijkt uit de casus dat beide partijen 

(zowel de kostersvrouw als de ouderling-

kerkrentmeester) het huis zijn uitgegaan 

om over de situatie ‘na te denken’. Op zich 

is het goed dat beiden zich uit de gemeente 

terugtrekken en dus even niet zichtbaar zijn, 

althans dat ze niet doorgaan met hun kerkelijke 

werkzaamheden.

Uit de casus op zich wordt niet duidelijk dat 

de predikant de ouderling-kerkrentmeester 

(met zijn vrouw) ook heeft doorverwezen naar 

de professionele hulpverlening. Op grond van 

het feit dat de predikant het kostersechtpaar 

heeft doorverwezen en dus heeft laten zien zijn 

grenzen te weten ten aanzien van zijn pastoraat, 

veronderstel ik dat hij dat waarschijnlijk ook in 

dit geval geadviseerd zal hebben. De predikant 

kan immers niet het ene stel wél doorverwijzen 

en het andere stel níet en daar zelf mee aan de 

gang gaan. Het is van belang dezelfde adviezen 

te geven aan beide stellen en daarmee de schijn 

van een voorkeur bij voorbaat te vermijden.

1 2

*Handelingen_1-2013.indd   12 13-02-13   07:45



1 3reflectie H A N D E L I N G E N  2 0 1 3   I   1

l

Ondertussen wordt de situatie nog complexer 

als blijkt – kennelijk nog voordat de echt

scheidingen van de kostersvrouw en die van de 

ouderling-kerkrentmeester zijn uitgesproken – 

dat de koster zelf een nieuwe relatie aangaat 

met een vriendin van zijn vrouw. Waarschijnlijk 

heeft hij zijn hart bij haar uitgestort en heeft 

hij zich begrepen gevoeld, sympathie voor haar 

gekregen en is er zo een relatie uit ontstaan. Het 

was beter geweest als de koster daarmee gewacht 

zou hebben tot al het andere achter de rug was. 

In hoeverre dit er ook toe heeft bijgedragen dat 

de weg terug meer en meer onmogelijk werd, 

verhaalt de casus niet. We lezen wel: ‘Een schei-

ding van de koster en zijn vrouw was onafwend-

baar en voltrok zich ook.’ Kennelijk heeft de 

nieuwe relatie van de koster de weg terug mede 

voorgoed onmogelijk gemaakt. Dit maakt het 

probleem nog ingewikkelder, ook voor de kerke-

lijke gemeente.

Al met al zijn er vijf mensen direct betrokken 

bij deze casus. Er is een echte kluwensituatie 

ontstaan. Daarom ook is vroegtijdige 

doorverwijzing en vooral het kennen van je 

professionele grenzen erg belangrijk. Anders 

word je zelf onderdeel van het probleem, 

sta je er niet meer boven en dreig je erin 

te verdrinken, zeker als dan ook nog eens 

allerlei gemeenteleden met hun verhalen 

zich ermee gaan bemoeien in de trant van: 

‘Hij had al eens eerder een vriendin’ of ‘Hij 

had ze altijd al achter de ellebogen’. Je dreigt 

dan in een draaikolk terecht te komen. Wel 

is het belangrijk dat de pastor, wanneer deze 

doorverwijst, tegelijkertijd laat blijken zich 

betrokken te voelen bij de gehele situatie.

Eigen visie en emoties
Inmiddels zit de predikant met de vraag 

in hoeverre hij zijn visie op echtscheiding 

directiever naar voren had moeten brengen. 

Voelt hij zich hier achteraf nu toch wat schuldig 

over? Denkt de predikant misschien dat hij 

daarmee een echtscheiding zou hebben kunnen 

voorkomen? Dat laatste zal zeer zelden het 

geval zijn. Bovendien kennen de desbetreffende 

gemeenteleden hoogstwaarschijnlijk allang 

de visie van de predikant op echtscheiding. 

Ook loop je dan het risico dat het contact 

met de predikant verbroken gaat worden. De 

predikant heeft in ieder geval zijn visie naar 

voren gebracht, namelijk dat een echtscheiding 

tot het uiterste voorkomen moet worden. Dat 

is een vriendelijke benoeming van het feit dat 

je een echtscheiding eigenlijk helemaal niet ziet 

zitten. Als hij er helemaal niets over gezegd zou 

hebben, zou dat hypocriet geweest zijn. Ik denk 

dat de predikant dit zo goed gedaan heeft.

Uiteindelijk vinden er dus twee 

echtscheidingen plaats van vier trouw 

meelevende gemeenteleden. Daarnaast 

komen er twee nieuwe relaties tot stand: die 

van de ouderling-kerkrentmeester met de 

kostersvrouw en die van de koster met de 

vriendin van zijn ex.

Toen het eerste ‘nieuwe’ huwelijk zich 

aankondigde, namelijk dat van de koster, 

‘knapte’ er iets in de dominee. Hij was 

verdrietig en boos. Het is te begrijpen dat de 

predikant hier erg teleurgesteld over is. Het zou 

niet van goed herderschap getuigen als het hem 

emotioneel niets zou doen. De predikant voelt 

zich ook in zijn bijbelse visie hierop enigszins 

verraden, om het maar eens zo te zeggen. Je 

*Handelingen_1-2013.indd   13 13-02-13   07:45



1 41 4

dacht ergens samen – als (kern)gemeente en 

predikant – voor te staan en nu blijkt dat niet 

(meer) het geval te zijn. Het is logisch en te 

begrijpen dat dit veel met jezelf en ook met de 

gemeente doet. 

Hoe moet hij zijn eigen theologische visie in 

deze kwestie hanteren? Hij mag uiteraard zijn 

eigen visie trouw blijven en tegelijkertijd zal 

hij bewogen moeten zijn met de mensen die 

het aangaat. In alle liefde kan hij zeggen dat 

hertrouwen onder deze omstandigheden voor 

hemzelf vanuit zijn bijbelse visie een brug te 

ver is. Deze visie heeft hij waarschijnlijk in de 

gemeente al eerder naar voren gebracht en is zo 

in overeenstemming met de signatuur waarop 

hij beroepen is.

Aandacht voor de gemeente
Dit alles zal dus ook een grote impact hebben 

op de gemeente. De pastor zal de verwardheid 

en het ongeloof in de gemeente moeten 

zien op te vangen en in goede banen leiden. 

De gemeente is immers in verwarring. De 

gemeenteleden verwachten nabijheid van de 

pastor. De predikant zal dat kunnen doen door 

er op een goede manier in de kerkbode over te 

schrijven en het in de dienst te benoemen. Hij 

kan dit dan samen met de gemeente bij God 

neerleggen in het gebed. Aan de ene kant dus 

leiding geven en aan de andere kant met de 

gemeente de machteloosheid en het verdriet bij 

God neerleggen. Niet proberen antwoorden te 

geven op allerlei vragen, want dat gaat niet. Wel 

naast de gemeenteleden staan. 

Niet alleen de gemeente zelf heeft er mee 

te maken, maar ook de onkerkelijken en 

randkerkelijken in het dorp of de stad zullen 

er over horen. Dat zorgt voor een negatieve 

uitstraling van de kerk. Ook zij zullen er van 

een afstand op letten hoe de predikant dit 

allemaal begeleidt. Als dat goed gebeurt, zal er 

ook iets goeds van kunnen uitgaan.

Als een tijd(je) later dit allemaal achter de 

rug is en het stof is neergedaald, is het goed 

om in de gemeente verbindende activiteiten te 

organiseren, bijvoorbeeld een gemeentemiddag.

Deze casus laat verder zien hoe belangrijk het 

is voor een pas beginnende, vaak nog jonge 

predikant om een oudere en meer ervaren 

mentor te hebben, zodat zij dit samen stap 

voor stap kunnen doorspreken en hij zich zo 

geruggesteund weet.

En tot slot moet de predikant zich niet laten 

ontmoedigen door wat er is gebeurd. Als je 

je dit persoonlijk te veel gaat aantrekken, 

ligt een burn-out op de loer. Het is mooi om 

als predikant met idealen te beginnen in je 

gemeente, als je tegelijkertijd maar beseft dat 

teleurstellingen zich vroeg of laat in de praktijk 

zullen voordoen.

Alie (drs. A.B.F.) Hoek-van Kooten is arts en 
werkzaam in de geestelijke gezondheidszorg. 
abfhoekvankooten@gmail.com 

l

*Handelingen_1-2013.indd   14 13-02-13   07:45



1 5casusH A N D E L I N G E N  2 0 1 3   I   1

C A S U S  I I   >   H U W E L I J K S E T H I E K

‘Veilig weg  
bij mijn man’ 
De predikant weet meer ...

Deze casus leg ik voor, omdat ik ervoer 

dat het inbrengen van de mening die 

ik over deze zaak had, indien ernaar 

gevraagd werd, schade zou toebrengen aan de 

vertrouwensrelatie die er op dat moment met 

de betrokkene was. Ik vroeg mij af of het de 

betrokkene zou helpen als ik daadwerkelijk 

mijn mening zou geven.

Situatie
Betrokkene heeft al jaren een slecht huwelijk, 

waar ze steeds meer aan onderdoor gaat. Lang 

heeft ze voor de kinderen bij haar man willen 

blijven, maar ze heeft daar steeds meer moeite 

mee. Ook haar kinderen, vooral haar oudste 

dochter, lijden onder het huwelijk. Beide 

kinderen zijn erg op betrokkene gericht. Zij 

is degene die thuis de verantwoordelijkheden 

draagt. Haar man onttrekt zich daaraan, 

bemoeit zich weinig met de kinderen en 

ontsteekt in boze driftbuien wanneer het hem 

uitkomt. Betrokkene voelt zich alleen gelaten en 

het kost haar steeds meer moeite om de schijn 

op te houden. 

Wanneer een man vanuit de kerkgemeen

schap haar belangstellend vraagt of het 

wel goed met haar gaat (hij is nieuw in de 

gemeente, bezoekt sinds kort de kerkdiensten 

en het valt hem op dat ze er moe uitziet), is ze 

ontroerd dat iemand haar zorgen ziet. De twee 

trekken steeds meer samen op en betrekken 

daarbij ook de kinderen. Betrokkene vindt het 

fijn dat er iemand is die ‘gewone’ dingen zoals 

een boswandeling met haar en de kinderen wil 

doen. Er ontstaat steeds meer vriendschap en 

genegenheid en ze realiseert zich dat ze verliefd 

is. Dit blijkt wederzijds en na een paar maanden 

vertelt betrokkene haar man dat ze van hem wil 

scheiden en bij de andere man gaat inwonen. 

Ze laat de kinderen de keuze, maar weet dat die 

haar toch wel zullen volgen. 

In het gesprek dat ik met betrokkene heb, 

vertelt ze dat ze nooit de moed had om haar 

man te verlaten. Want hoe moest ze het redden 
l

*Handelingen_1-2013.indd   15 13-02-13   07:45



*Handelingen_1-2013.indd   16 13-02-13   07:45



1 7H A N D E L I N G E N  2 0 1 3   I   1

l

in haar eentje? Dat er nu een andere man is op 

wie ze kan vertrouwen, geeft haar een veilig 

gevoel. Ze is zich er wel van bewust dat haar 

omgeving vindt dat het veel te snel gaat. Maar 

moet ze dan eerst op zichzelf gaan wonen en 

alles eens rustig overdenken? Ze kiest liever 

voor de veilige weg en ze vraagt mij hoe ik 

daarover denk. 

Vanuit de kerkgemeenschap wordt 

verschillend op de keuze van betrokkene 

gereageerd. Een ouder echtpaar heeft erg 

veel moeite met haar beslissing om te 

scheiden en direct bij een andere man in 

te trekken. Andere gemeenteleden wisten 

van de huwelijksproblemen en vinden het 

bewonderenswaardig dat betrokkene het nog 

zo lang met haar man heeft uitgehouden. 

De buren kijken er niet van op. ‘Er waren al 

jarenlang problemen daar’, zeggen ze en laten 

zich verder niet uit over haar keuze 

Als predikant heb ik al een aantal gesprekken 

met betrokkene gevoerd tijdens haar huwelijk. 

Ook ik zie dat het voor haar niet meer vol te 

houden is. Tegelijkertijd heb ik ook gesprekken 

gehad met haar nieuwe vriend, die in een 

moeilijke fase van zijn leven zit. Hij geeft aan 

dat hij betrokkene en haar kinderen wil helpen, 

maar vertelt mij ook dat hij niet weet of hij een 

nieuwe relatie ziet zitten. 

Ik beschouw het als probleem dat betrokkene 

niet uit liefde aan een nieuwe relatie begint, om 

samen met deze andere man een toekomst op 

te bouwen, maar uit veiligheidsoverwegingen. 

‘Gebruikt’ ze haar nieuwe vriend niet?

Betrokkene
De betrokkene is een vrouw van ongeveer 45 

jaar. Aan haar uiterlijk is te zien dat ze zorgen 

heeft. Ze maakt een kwetsbare en tegelijk 

strijdbare indruk. Kwetsbaar omdat ze niet 

voor zichzelf lijkt op te komen, strijdbaar voor 

haar dochters. Na jaren thuis te zijn geweest, 

is ze weer twintig tot dertig uur per week gaan 

werken. Dat doet haar goed. Ze heeft geen fijne 

jeugd gehad, waarvoor ze in therapie is geweest. 

Ze heeft de behoefte haar verhaal kwijt te 

kunnen. Ze is jaren erg betrokken geweest bij de 

gemeente. Op het moment van scheiden is zij 

dat nog steeds. 

Belangen
Betrokkene: haar belang is een veilige omgeving 

te vinden, weg van haar man.

Nieuwe vriend: zijn belang is uit te vinden 

met wie hij zijn toekomst wil delen (hij heeft 

ook met een andere vrouw dusdanig contact 

dat dit wat zou kunnen worden); tegelijkertijd 

trekt hij zich het lot van betrokkene aan. 

Predikant: bezoekt zowel betrokkene als 

nieuwe vriend apart en vindt het van belang 

beide personen een luisterend oor te bieden in 

het zoekproces waarin ze zich bevinden. Vraagt 

zich daarnaast af of een adviserende rol van 

belang is. Predikant wil betrokkene, wetende 

van de twijfels van de nieuwe vriend, het 

volgende advies geven: ga eerst op jezelf wonen 

en stort je niet in een nieuwe relatie. 

Ex-man: zijn belang is zijn vrouw het zo 

< �‘Inside outside’, Petra Blaisse en Marieke van 

den Heuvel, damast, 2012, Stedelijk Museum, 

Amsterdam

*Handelingen_1-2013.indd   17 13-02-13   07:45



casus1 8

moeilijk mogelijk te maken met de scheiding 

en de buitenwereld ervan te overtuigen dat hij 

het slachtoffer is in deze zaak. Hij heeft geen 

contact met de predikant over de scheiding, 

omdat hij zich ten tijde van de scheiding laat 

overschrijven naar een ander kerkgenootschap.

Proces van begeleiding
Ik heb na een gesprek met betrokkene een 

nieuwe afspraak gemaakt voor enkele weken 

later. Hierna heb ik, met tussenpozen van 

een paar weken, nog een aantal keer met haar 

gesproken. De ontwikkelingen zijn heel snel 

gegaan met een flitsscheiding en veel ruzie 

tussen de echtelieden als gevolg. De kinderen 

hebben hierbij hulp vanuit school gekregen en 

de oudste dochter ontving begeleiding van een 

psycholoog. In de gesprekken die ik hierna met 

betrokkene had, luisterde ik voornamelijk. Ze 

vond het fijn dat ze een vertrouwenspersoon 

had bij wie ze al haar gevoelens en ervaringen 

kwijt kon. 

Terugkijkend vraag ik mij af of het advies 

dat ik had willen geven, zin zou hebben gehad. 

De betrokkene was er op dat moment niet aan 

toe om dat aan te horen. Tegelijkertijd zie ik 

mijn ‘angst’ gedeeltelijk uitkomen, namelijk dat 

de relatie tussen de betrokkene en de nieuwe 

vriend niet lekker loopt, omdat ze door alle 

problemen rondom de scheiding niet aan elkaar 

toekomen. 

Korte tijd later heb ik met de nieuwe vriend 

een gesprek, waarin hij advies vraagt en ik 

benadruk dat hij zichzelf de tijd moet geven 

om te ontdekken met wie hij zijn leven in de 

toekomst wil delen. Hierna heb ik hem niet 

meer gesproken. 

Persoonlijke moeite
Het lastige van deze situatie is dat ik zelf niet 

de keuzes zou hebben gemaakt die betrokkene 

heeft gemaakt. Dat maakt het soms moeilijk 

om je in te leven in iemands verhaal. Dat 

betrokkene graag de ‘veilige’ weg wilde kiezen 

door bij een andere man te gaan wonen, zag 

ik juist als een gevaarlijke weg. Ik merkte 

dat ik het moeilijk vond dit duidelijk aan 

betrokkene te verwoorden. Ik was bang de 

vertrouwensrelatie te beschadigen. 

Op den duur, toen duidelijk werd dat tussen 

de betrokkene en de nieuwe vriend ook niet 

alles even gemakkelijk liep, de echtscheiding 

veel problemen met zich meebracht en de twee 

dochters ook veel aandacht van mij vroegen, 

merkte ik dat ik er steeds meer moeite mee had 

om een luisterend oor te zijn voor het gezin. 

Ik houd daarom nu bewust wat afstand en 

spreek duidelijk met betrokkene af dat ik om 

de zoveel weken een uur de tijd voor haar heb. 

Voor de kinderen heb ik psychologische hulp 

geadviseerd. 

Daarnaast heb ik vervelend contact gehad 

met de ex-man over een ander punt. Hij was 

zeer dwingend en grof in de communicatie. Dit 

maakt dat ik mij goed kan voorstellen welke 

problemen er zijn tussen de betrokkene en haar 

ex-man, waardoor ik de beslissing dat ze bij 

hem weg is gegaan heel goed begrijp.

Analyse
Het probleem is volgens mij dat op het moment 

dat betrokkene aan mij vraagt hoe ik over 

haar ‘veilige’ keuze om bij een andere man te 

gaan wonen denk, ik ook al gesprekken met 

haar nieuwe vriend had gevoerd waaruit bleek 

*Handelingen_1-2013.indd   18 13-02-13   07:45



1 9

dat hij er nog helemaal niet uit was of zij bij 

hem zou komen wonen. Dit veroorzaakte een 

‘driehoeksrelatie’ in mijzelf, er was sprake van 

verschillende belangen. Ik ervoer haar gedrag zo 

dat zij het samenwonen erdoor wilde drukken 

en dat haar nieuwe vriend ‘te lief ’ was om 

zijn eigen grenzen aan te geven. Daarom was 

ik van mening dat ze beter op zichzelf kon 

gaan wonen en dat dit ook beter voor haar 

kinderen zou zijn. Ik vond het moeilijk haar dit 

direct zo te zeggen. Ik heb haar wel een spiegel 

voorgehouden hoe de toekomst zou kunnen 

zijn, wanneer ze of voor het samenwonen koos, 

of wanneer ze voor op zichzelf wonen zou 

kiezen. 

Reflectie
De vraag om advies van betrokkene overviel 

mij. Later besefte ik pas dat ik verschillende 

belangen voelde op het moment van de vraag, 

en dat ik daardoor in onzekerheid geraakte 

over wat ik zou antwoorden. Achteraf gezien 

had ik best terug willen komen op de vraag van 

betrokkene om advies. Ik heb dat niet gedaan. 

Wat betreft mijn theologische visie op de 

zaak, merk ik dat ik erg vóór oprechtheid ben in 

relaties die mensen met elkaar aangaan. Volgens 

mij gaat God namelijk ook zo met mensen om. 

Hij laat een mens niet vallen als iets in zijn of 

haar leven anders loopt dan gepland of gewild. 

Zelfs niet als dit een weg is die diegene van Zijn 

Koninkrijk verwijdert. Maar een mens moet wel 

oprecht zijn in zijn of haar bedoelingen, naar 

zijn of haar medemens én naar God toe. En 

mag met zijn of haar gedragingen de ander niet 

schaden. 

casus H A N D E L I N G E N  2 0 1 3   I   1

l

*Handelingen_1-2013.indd   19 13-02-13   07:45



reflectieH A N D E L I N G E N  2 0 1 3   I   12 0

R E F L E C T I E   |   T h e o  v a n  L e e u w e n

Een collega legt een interessante casus 

in ons midden. Dat zij dat doet, tekent 

haar professionaliteit. Zij maakt haar 

handelen inzichtelijk tegenover beroepsgenoten 

en toont ook de bereidheid om van en aan deze 

casus te leren. Wij leren daarbij ook nog eens 

met haar mee. Dank daarvoor!

Vanuit supervisorisch perspectief reflecteer ik 

op deze casus. Eerst schets ik wat dat betekent 

voor de bespreking ervan, vervolgens ga ik in 

op de leervraag en werk deze langs een drietal 

aspecten uit.

Supervisieproces
Hoewel bij een dergelijke casus pastorale 

handen dikwijls jeuken om aan de slag te 

gaan, wordt in supervisie een andere beweging 

ingezet. Waar de praktijk als het ware naar 

binnen zuigt, wordt in supervisie juist een 

stapje terug gedaan, meer naar buiten, om de 

opgedane ervaringen te kunnen analyseren 

en ze als leermoment te gebruiken. In deze 

bijdrage gaat het dan ook niet om adviezen 

of oplossingen, maar om de betekenis van 

ervaringen en het leeraspect dat in deze 

ervaringen en hun betekenis besloten ligt. In 

een supervisieproces concretiseert zich dit 

doordat de supervisant zich samen met de 

supervisor juist terugtrekt uit die praktijk om 

er van een afstand naar te kijken. Daarbij wordt 

specifiek aandacht gegeven aan de discrepantie 

die de supervisant ervaart tussen hoe zij denkt 

en voelt in deze situatie en hoe zij handelt of 

tussen wie zij is als persoon, haar visie op het 

beroep en de concrete werksituatie zoals deze 

zich voordoet. 

Leervraag
Wat wil de predikant leren? Dat formuleert 

zij nog niet concreet, maar ze geeft wel wat 

aanzetten daartoe. Er is een aanleiding om 

de casus in te brengen: zij heeft een van de 

betrokkene afwijkende mening over de kwestie 

die in de casus speelt en brengt deze niet naar 

voren om de relatie niet te beschadigen. Aan het 

einde van de casus komt zij er in haar reflectie 

Vanuit het perspectief van de supervisor reflecteert Theo van 
Leeuwen op de casus ‘Veilig weg bij mijn man’. Wat is wijsheid 
wanneer de predikant meer weet dan de pastorant?

Leren niet méér te 
willen weten …

*Handelingen_1-2013.indd   20 13-02-13   07:45



2 1reflectie
l

op terug: zij voelde verschillende belangen, 

werd onzeker over wat zij zou antwoorden, 

had later ook wel terug willen komen op dat 

betreffende moment, maar heeft het niet 

gedaan. 

De eerste zin is onthullend. Zij schrijft: 

‘Deze casus leg ik voor, omdat ik ervoer dat 

het inbrengen van de mening die ik over deze 

zaak had … schade zou toebrengen aan de 

vertrouwensrelatie …’ Opmerkelijk is dat zij 

spreekt over ‘ervoer’, maar die ervaring niet 

heeft opgedaan. Er was dus niet een ervaring 

van het schaden van een vertrouwensrelatie, 

maar er was de angst dat dat zou kunnen 

gebeuren. In het gebied van deze angst lijkt 

mij zich de leervraag te bevinden. Ik sta bij een 

drietal aspecten stil.

De idee van vertrouwensrelatie
Een vrouw krijgt contact met een man die 

nieuw is in de kerkelijke gemeente. Zij wordt 

verliefd en er ontstaat een relatie. De predikant 

heeft ook contact met deze man over de 

moeilijke fase van zijn leven. De man weet nog 

niet hoe en met wie (er zijn twee vrouwen in 

zijn leven) hij verder wil. De vrouw, tot dan 

toe niet de moed hebbend haar huwelijk te 

beëindigen, vindt in deze man op wie ze kan 

vertrouwen veiligheid genoeg om nu wel de 

stap te zetten. De predikant kan de stap uit het 

huwelijk wel begrijpen, maar meent dat nu ‘uit 

veiligheidsoverwegingen en niet uit liefde’ aan 

een nieuwe relatie begonnen wordt. Ook weet 

zij dat de man nog twijfelt hoe en met wie hij 

zijn toekomst wil inrichten. Al met al vindt zij 

het geen verstandig idee en wil graag anders 

adviseren. Zij doet dit echter niet.

In het wel willen maar niet geven van het 

advies speelt het woord ‘vertrouwensrelatie’ 

een belangrijke rol. In een supervisieproces 

zou ik graag met deze predikant uitzoeken wat 

dit woord precies voor haar betekent. Het lijkt 

er op dat zij het vooral invult als een ervoor 

zorgen dat er geen risico’s ontstaan voor de 

kwaliteit van het contact. Een mening haaks 

op die van de gesprekspartner is een spannend 

gegeven in iedere relatie. Zal de ander het 

vertrouwen nog wel houden in mij als pastor? 

Zal het contact niet verbroken worden? De 

vraag naar het welzijn van de ander speelt 

ongetwijfeld een rol, maar de vraag naar het 

eigen welzijn is misschien bepalender. Kan de 

predikant het verdragen dat de gesprekspartner 

boos zou worden om het gegeven advies of 

mogelijk zelfs het contact zou verbreken? 

Wat zou dat betekenen voor haar? Zou het 

iets oproepen van gefaald hebben, van alleen 

komen te staan? In de supervisie kunnen 

we onderzoeken wat haar belang is om niet 

openlijk te verwoorden hoe zij over de situatie 

denkt. Wat houdt haar precies tegen? Welke, 

mogelijk biografische, ervaringen doen mee in 

deze aarzeling? Daarnaast kan een conceptuele 

verheldering wellicht helpen wat anders tegen 

dit aspect aan te kijken. Het lijkt er op dat 

‘vertrouwensrelatie’ voor deze predikant gelijk 

staat aan de ander volgen en niet tegenspreken.

Vanuit de gesprekstheorie (o.a. Lang 

en Van der Molen 2009) voltrekt een 

hulpverleningsproces zich in fasen met 

verschillende rollen. Voor de fase van het 

vestigen van het contact is ‘vertrouwensfiguur’ 

H A N D E L I N G E N  2 0 1 3   I   1

*Handelingen_1-2013.indd   21 13-02-13   07:45



reflectie2 2

zijn van belang. De ander wordt gezien, 

aanvaard en verstaan. Maar daar kan het niet bij 

blijven. In een relatie is het onvermijdelijk dat 

gesprekspartners elkaar ook tegenkomen. De 

inzet van de pastor met al wat zij denkt en voelt, 

is een heilzaam tegenover om nieuwe betekenis 

te ontsluiten in het verhaal van de ander. Een 

dergelijke confrontatie komt niet in mindering 

op de vertrouwensrelatie – het versterkt deze 

juist! De pastorant heeft het tegenover van de 

pastor nodig om visies en opties aangereikt 

te krijgen, die een vergroting vormen of 

een wijziging van het eigen referentiekader. 

Als de predikant aanvaardend blijft, niet 

veroordelend, maar wel congruent is, dat wil 

zeggen dat haar binnenwereld aan denken en 

voelen samenvalt met haar buitenzijde (haar 

handelen; het advies dat zij geeft), is dat een 

kracht die de vertrouwensrelatie alleen maar 

zal versterken. Deze predikant zal ook meer 

samenvallen met haar eigen drijfveren die zij 

benoemt als oprechtheid in relaties die mensen 

met elkaar aangaan. Ik zou het haar en haar 

gesprekspartner gunnen dat zij niet méér weet 

(over haar eigen innerlijk) dan de pastorant; de 

vertrouwensrelatie vraagt om transparantie. De 

predikant is dan oprecht en de pastorant heeft 

daar recht op.

De emotionele driehoek
Het meest spannend wordt het als de predikant 

feitelijk ook meer weet (van beiden) dan 

haar pastoranten en klem komt te zitten. Zij 

weet meer (van de man) dan haar pastorant. 

Hier gebeurt wat Friedman (1999) met een 

woord uit de systeemtheorie benoemt als 

‘triangulering’. Er ontstaat een emotionele 

driehoek. Er is een spanning tussen (de 

belangen van) de vrouw en de vriend en in het 

systeem dat deze mensen vormen en waarin 

de predikant is binnengetreden, zoekt deze 

spanning zich een weg naar een hiervoor 

gevoelige derde, in dit geval de predikant.

Welke mogelijkheden heeft de predikant 

om niet zelf deze lading mee te dragen maar 

dit verschil in belang en verlangen tussen deze 

beide mensen, ook tussen hen beiden, aan het 

licht te laten komen? In de supervisie kunnen 

we oefenen hoe de predikant er voor kan zorgen 

dat de ongelijktijdigheid van de kennis wordt 

opgeheven en hoe zij de vrouw en de vriend 

kan begeleiden, zodanig, dat het thema van de 

toekomst tussen de vrouw en de vriend op tafel 

komt. In ieder geval lijkt me fundamenteel dat 

de predikant afkomt van deze voorsprong, van 

dit méér weten dan de pastorant. 

Normatieve professionaliteit
Uiteraard heeft de predikant eigen ideeën 

over wat ‘goed’ is in deze situatie. In hoeverre 

kan en mag zij zich daardoor laten leiden 

in dit contact? Vanaf de jaren zestig werd de 

aanvaardende, niet veroordelende houding van 

belang, ook in het pastoraat. Het vormde een 

belangrijke correctie op een sterk normerend 

spreken vanuit de kerk. De laatste decennia 

wordt dat concept echter sterk gerelativeerd. 

Pastores kunnen niet om hun eigen waarden 

en normen heen. Wat wel van belang is, ook 

op dit punt, is de volstrekte transparantie. De 

predikant uit deze casus baseert haar kijk op de 

situatie op een theologische visie. 

In de supervisie kunnen we onderzoeken hoe 

zij tot deze visie en positie is gekomen. Er kan 

*Handelingen_1-2013.indd   22 13-02-13   07:45



2 3reflectie

een biografische bepaaldheid zijn die mede een 

rol speelt. Zowel de waarden die zijn meegekre-

gen van huis uit, als die in de loop van het leven 

zijn verworven, zijn van belang om onder ogen 

te zien en te ontdekken in welke context ze zijn 

toegeëigend. Ook andere ervaringen kunnen 

een rol spelen; de thematiek van relaties en van 

oprechtheid kan ook raken aan de eigen biogra-

fie. Dan is het van belang om zo zuiver mogelijk 

te scheiden wat tot de eigen opgaven van de 

predikant behoort en wat kan worden meege-

nomen in de relatie met de concrete mensen uit 

de casus. Ook hier moet de predikant wat mij 

betreft niet méér willen weten over haar eigen 

waarden en visie dan de pastorant. Als zij haar 

eigen, bereflecteerde (!), waarden en normen 

articuleert, is dat helpend voor de ander en 

bevordert dat diens autonomie.

 

Literatuur
Friedman, E.H. (1999). Van geslacht op geslacht. 

Systeemprocessen in kerk en synagoge. Gorinchem: 
Ekklesia.

Lang, G. en Molen, H.T. van der (2009). 
Psychologische gespreksvoering, Een basis voor 
hulpverlening. Barneveld: Nelissen.

Theo (drs. T.T.) van Leeuwen is docent pastoraat 
bij Windesheim opleidingen Theologie en 
Levensbeschouwing. Daarnaast is hij supervisor 
en KPV-opleider aan de Protestantse Theologische 
Universiteit.  
tt.van.leeuwen@windesheim.nl

l

H A N D E L I N G E N  2 0 1 3   I   1

*Handelingen_1-2013.indd   23 13-02-13   07:45



casus2 4

C A S U S  I I I   >   H U W E L I J K S E T H I E K

Samenwonend stel 
vraagt huwelijks
inzegening aan
Ik, kersvers predikant, kreeg het verzoek van 

een jong, samenwonend stel of hun te sluiten 

huwelijk in de kerk kon worden ingezegend.

 

Situatie
Hij, afkomstig uit ons dorp, is gedoopt maar 

niet kerkelijk opgevoed. Zij, afkomstig uit een 

ander dorp, is gedoopt, heeft belijdenis gedaan 

en komt uit een kerkelijk meelevend gezin. Toen 

zij in ons dorp een huis kregen toegewezen, be-

sloten zij te gaan samenwonen. Niet lang daarna 

begonnen zij trouw de kerkdiensten te bezoeken.

Toen hun vraag (telefonisch) binnenkwam 

heb ik meteen een afspraak gemaakt. Maar vóór 

dat de afspraak plaatsvond, heb ik dit verzoek 

in de kerkenraad gebracht met de vraag wat het 

beleid was in een situatie als deze. Een beleid 

(in technische zin) was er niet; het richtsnoer 

was: ‘dat moet per geval bekeken worden’. Dat 

bood niet al te veel houvast, maar in elk geval 

wel de openheid om ‘gewoon’ het gesprek aan te 

gaan met deze mensen en hun verhaal.

Analyse
Punt van daaropvolgend gesprek in de 

kerkenraad was: als ons uitgangspunt is dat het 

huwelijk geldt als een inzetting van God, waarin 

man en vrouw aan elkaar zijn verbonden, 

dan volgt daaruit dat samenlevingsvormen 

buiten het huwelijk niet als een gelijkwaardig 

alternatief kunnen worden gezien.

Natuurlijk zijn daar kanttekeningen bij 

te maken, zoals dat niet elke institutionele 

vormgeving per definitie gelijk zou zijn aan de 

door God ingestelde ordening van het huwelijk. 

Het is goed om daarin kritisch te blijven, maar 

in onze – historisch zo gegroeide – situatie geldt 

dat de kerk het burgerlijk huwelijk als zodanig 

heeft erkend.

De vraag die voorlag: ‘Willigen wij het 

verzoek in om dit huwelijk in te zegenen?’ 

was op zichzelf genomen geen moeilijk 

te beantwoorden vraag. Want als God het 

huwelijk heeft ingesteld, dan wil Hij daar ook 

graag zijn zegen aan verbinden. Er ontstond 

*Handelingen_1-2013.indd   24 13-02-13   07:45



2 5H A N D E L I N G E N  2 0 1 3   I   1

discussie over de vraag: Als wij de zegening ook 

‘gewoon’ openstellen voor hen die eerst hebben 

samengewoond, doen wij dan niet op de een 

of andere wijze tekort aan de waarde van het 

huwelijk? Geven wij dan niet onbedoeld het 

signaal af dat het huwelijk een optie is waar je 

wel (eventueel op termijn) of niet voor kunt 

kiezen? Verwordt het huwelijk dan niet tot een 

extra – een mooi extra, maar strikt genomen 

niet noodzakelijk. Zo wil het huwelijk als 

verbond van liefde en trouw niet begrepen 

worden.

Reflectie
Beslissend in ons verdere nadenken was de 

vraag: Welke weg wijst het Evangelie ons hierin? 

De rode draad in het Evangelie is dat Jezus het 

leven openlegt naar het Koninkrijk van God 

en daarin naar Hemzelf als de ‘vleeswording’ 

daarvan. Ook het huwelijkse leven wordt in dat 

licht gezet, om als een teken van zijn Koninkrijk 

geleefd te worden (vgl. Efeziërs 5). Jezus weet 

de mensen daartoe elke keer weer op heel 

verrassende wijze uit te nodigen, precies met 

het oog op de situatie waarin zij zich bevinden. 

Toen wij dit probeerden te vertalen naar de 

voorliggende situatie, trokken wij de volgende 

lijnen. 

- �Wanneer ook wij bij deze mensen het 

welkom van Christus’ Koninkrijk mogen 

neerleggen, zal de pastorale insteek voorop 

moeten staan. Dan is de gespreksvorm de 

aangewezen weg om dat met elkaar te delen. 

- �Dat betekent tevens: een positieve insteek 

van het gesprek en het bevestigen van het 

voornemen van het jonge stel: ‘Mooi dat 

jullie elkaar trouw willen beloven.’

- �Vanuit het welkom staat de toekomst voorop, 

niet het verleden. In het gesprek proberen 

wij iets van de toekomst te exploreren. En 

vandaaruit ook de weg die zij tot dan toe 

hebben afgelegd: 

• �Wat is voor jullie de betekenis/de waarde 

van het huwelijk? Hoe kijken jullie in dat 

licht terug?

• �Wat is voor jullie de betekenis van de 

zegen over het huwelijk? Hoe zou ook 

jullie huwelijk teken van het Koninkrijk 

kunnen worden?

Beslissend in de beantwoording van de vraag 

was voor ons of bij hen iets van het verlangen 

aanwezig was om hun liefde en trouw voor 

elkaar te willen aangaan in het licht van Gods 

liefde. 

Zo zijn wij het gesprek met elkaar aangegaan. 

Ik vond het best spannend, maar het werd een 

open en vertrouwelijk gesprek waarin heel wat 

op tafel kwam: ingrijpende gebeurtenissen, hoe 

dat mede hun weg stempelde; de rol van het 

geloof, hun strijd en verlangen. Daarnaast ook 

onze insteek en inzichten.

Twee zaken vielen mij op: aan de ene kant 

vonden zij dat ‘samenwonen’ niet ideaal, aan 

de andere kant hadden zij ook heel weinig met 

het (burgerlijk) instituut van het huwelijk. 

De zegen over hun relatie was voor hen het 

belangrijkst. 

Van harte hebben wij ingestemd met hun 

verzoek, dat uiteindelijk leidde tot een mooie 

huwelijksdienst.
l

*Handelingen_1-2013.indd   25 13-02-13   07:45



2 6

*Handelingen_1-2013.indd   26 13-02-13   07:45



2 7casus

Beleid en pastoraat
Zoals gezegd, uitgewerkt beleid bestond op dit 

punt niet. De casus illustreert het belang van 

beleid. Pastoraat kan gedijen als er ook goed 

beleid is. Zeker wanneer er morele vragen in het 

geding zijn (denk ook aan het pastoraat rond 

echtscheiding en hertrouwen), komt het op 

twee zaken aan:

- �de gemeente heeft het recht om te weten 

welke leidraad de kerkenraad hanteert; 

- �de vertrouwelijkheid en de veiligheid van 

het pastorale gesprek moet gewaarborgd 

blijven.

Dat is mogelijk wanneer de kerkenraad in het 

beleid de lijnen uitzet en de kaders stelt waarin 

zij zich uitspreken hoe men tegen bepaalde 

zaken aankijkt en hoe men daarin handelt. Het 

gaat daarin om een kader en niet om casuïstiek. 

Zó kan de openheid en vertrouwelijkheid van 

het pastorale gesprek worden gewaarborgd, 

waarin het eigene van elke situatie recht kan 

worden gedaan.

l

< �Huwelijksinzegening, Anglicaanse kerk Georgetown, 

Pinang, Maleisië

H A N D E L I N G E N  2 0 1 3   I   1

*Handelingen_1-2013.indd   27 13-02-13   07:45



reflectie 2 8

R E F L E C T I E   |   H a n n e k e  M e u l i n k - K o r f

Beste …,

Zo werd aan u, ‘kersverse’ voorganger, 

een vraag gesteld die andere vragen 

opriep en leidde tot waardevolle 

overwegingen en ijkpunten. Uw verslaggeving 

treft me als zorgvuldig en, wat betreft het jonge 

paar, ook hartelijk.

Die zorgvuldigheid en royaliteit geven 

vertrouwen voor datgene waarvan we weinig 

te zien krijgen: uw aandacht voor de betekenis 

van de vraag om inzegening en van de niet 

bij voorbaat vaststaande handelswijze voor de 

diverse betrokkenen. Misschien schreef u daar 

verder niet over vanuit een hoge opvatting van 

vertrouwelijkheid. 

Ik ga er vanuit dat ook uw aandacht voor de 

betrouwbaarheid zorgvuldig was. Ik doel op 

de kwestie in hoeverre het mission statement 

(de beoogde identiteit) van de gemeente en de 

bejegening (van gemeenteleden met elkaar en 

met mensen buiten de gemeente) met elkaar 

rijmen (congruentie).

Naast het vertrouwen dat uw verslag bij me 

oproept, had ik ook een minder ‘gemakkelijk’ 

gevoel. Deels heb ik dit toegeschreven aan 

‘context’. De betreffende gemeente is van een 

meer traditionele signatuur dan mij echt 

vertrouwd is. Bij verstaan van de praxis uit 

een (deels) andere kerkelijke traditie speelt 

zoiets als ‘nestgeur’ onvermijdelijk enigszins 

mee. Nu is de vraag, mij voorgelegd, niet wat 

ik vanuit mijn eigen kerkelijke en/of morele 

oriëntatie van uw casus vind. Wel om uw 

verantwoording ethisch en pastoraal te bezien. 

Dat ik ‘van tamelijk ver moet komen’ betekent 

dat ik extra voorzichtig probeer te zijn om 

de contextgebonden waarden-moraal, zoals 

die in elke kerkelijke praxis meespeelt, te 

onderscheiden van het ethische en pastoraal-

theologische bereik als perspectief op enige 

moraal. Ik probeer naar het laatste te kijken, 

maar in mijn verstaan liggen die twee gebieden 

soms dicht bijeen. Daar is dus openheid voor 

het mij ‘vreemde’ geboden.

Mijn gevoelens van een zekere vervreemding 

Op de casus ‘Samenwonend stel vraagt huwelijksinzegening 
aan’ reageert Hanneke Meulink-Korf in een persoonlijk gestelde 
briefvorm.

Leiding, liefde en  
eigen initiatief

*Handelingen_1-2013.indd   28 13-02-13   07:45



2 9reflectie
l

H A N D E L I N G E N  2 0 1 3   I   1

kunnen echter ook behulpzaam zijn om na te 

gaan of eventueel iemand wordt buitengesloten 

(vervreemd)? Want hoe de identiteit van uw 

gemeente ook is, dat kan de bedoeling niet zijn.

Deze vraag houdt verband met wat ik 

hierboven aanstipte: u schreef weinig over 

de betekenis voor individuele betrokkenen, 

inclusief uzelf. Vertrouwelijkheid in pastoraat is 

een voorwaarde. Voor casusbeschrijvingen geeft 

dit enige beperking. Toch denk ik dat hier in uw 

verslag een leemte is. Hoe heeft u de betekenis 

en de mogelijke consequenties voor het jonge 

stel, hun naast-staanden – onder wie eventueel 

de ouders van de niet-kerkelijk grootgebrachte 

jongeman (uit hetzelfde dorp!) –, leden van 

de kerkenraad en andere gemeenteleden 

gewogen? Welke positie gaf u aan uw eigen 

verantwoordelijkheid? Stel dat de kerkenraad 

negatief had besloten … Nu is dat niet het geval 

geweest. U kon de gesprekken met het koppel 

aangaan vanuit de zekerheid van ruggespraak. 

U besprak het telefonische verzoek met de 

kerkenraad voordat u de betreffende mensen 

zelf hebt gesproken (op het telefonische contact 

na). Ik veronderstel dat u vreesde niet echt 

beschikbaar te kunnen zijn als u dit niet bij de 

kerkenraad had nagegaan. U wilde hiermee 

kennelijk voorkomen dat u een toezegging 

zou doen waarop u eventueel zou moeten 

terugkomen. Dat laatste zou, aangaande het 

jonge stel, ook niet betrouwbaar zijn geweest. 

In uw betrekking tot de kerkenraad, het 

hoogste orgaan van de gemeente, hebt u 

correct gehandeld. U hebt hen niet gepasseerd, 

en wellicht was het gesprek naar aanleiding 

van wat u op tafel legde een versterking 

van de kerkenraad en zelfs een bijdrage aan 

gemeenteopbouw. 

Maar er ontbreekt iets, en dat kan te maken 

hebben met de volgorde van uw handelen. Had 

u niet eerst het gesprek met deze jonge mensen 

kunnen aangaan? U dacht te weten waarover 

zij kwamen spreken, maar was dat zo? Het gaat 

toch om de betékenissen … en daarvan wist u 

nog weinig. 

Toen ze met u spraken, was er veel te 

vertellen. De vragen die bij u opkwamen, waren 

onder meer gestuurd vanuit uw gesprek in de 

kerkenraad. Uiteraard verdienden die aandacht. 

Ik hoop dat ze niet te zeer richtinggevend zijn 

geweest. Hoe vrij hebben deze mensen kunnen 

spreken over hun leefwerelden? Leefwerelden, 

meervoud: de vrouw doet een stap die 

waarschijnlijk loyaal is aan haar opvoeding; 

bij de man ligt dit waarschijnlijk anders. Wat 

betekent dit voor ieder van hen, en tussen hen? 

Levert hij meer in dan zij? Krijgen beiden de 

zegen van hun ouders mee? Voor de toekomst 

van hun huwelijk is dat een belangrijke vraag, 

aangaande psychologische draagkracht en 

draaglast, maar ook aangaande de veerkracht 

om tot een nieuwe loyaliteit te komen (waarin 

misschien nieuwe mensen kunnen opgroeien). 

De ene partner is de andere niet, qua 

voorgeschiedenis en qua loyaliteit en mogelijke 

loyaliteitsconflicten. (Hoe) kan worden 

voorkomen dat aanwezige niet-kerkelijke 

familieleden zich bij de viering buitengesloten 

voelen? Ik weet het niet, u vertelt daar niet over 

of kan daar niet over vertellen, maar wellicht 

kan uw openheid voor het genereren van 

*Handelingen_1-2013.indd   29 13-02-13   07:45



reflectie3 0

passende ‘contextuele’ vragen nog toenemen. 

Omwille van het gesprek met mensen die 

verschillenden zijn, verschillend van elkaar, 

maar ook van u en van andere gemeenteleden.

Ik besef dat er redenen kunnen zijn om 

eerst een weg te (willen) banen en pas daarna 

te kijken naar degene met wie ik op die weg 

een eind(je) meeloop. Toch is het volgende 

een soort grondregel: in de ethiek is de 

aanspraak op ‘mij’ door de ander(en) het 

eerste. Daar ligt het primaat; daarna komt de 

verantwoordelijkheid ten opzichte van nog 

weer anderen.

Met het bovenstaande heb ik niet willen 

beweren dat herderschap voor leraarschap gaat. 

Ik denk dat in de gesprekken met het jonge stel 

beide aspecten van uw voorgangerschap aan de 

orde waren. Wat de gemeente betreft, lijkt het 

me goed om uw taak als leraar nog afzonderlijk 

te noemen. Ik schreef hierboven dat het gesprek 

in de kerkenraad wellicht een bijdrage aan 

gemeenteopbouw was. Kunt u de gemeente 

voorgaan als leraar, zó dat ook de (theologische 

en antropologische) benadering van huwelijk, 

echtscheiding en hertrouwen zich kan 

ontwikkelen? Dat is nodig, wil het beleid van 

de kerkenraad niet op een schijnwerkelijkheid 

gaan lijken, die niet meer slaat op hoe mensen 

in hun leven achter de voordeur voor God 

staan. 

Het is vaak goed om gemeentegesprekken 

hierover los van actuele casuïstiek te voeren. In 

de benadering van ‘contextueel pastoraat’ in de 

lijn van Boszormenyi-Nagy (maar niet alleen 

daar) worden dan soms de gemeenteleden 

uitgenodigd om te vertellen van het geloof van 

hun voorgeslacht en jeugd, teneinde ook te 

kunnen spreken over wat nu wordt gevraagd 

in hun diverse intermenselijke relaties ten 

overstaan van God. Als oriëntatie hierbij zie ik: 

recht doen aan het verleden (hoe de generaties 

voor ons Gods aanvaarding van mensen 

beleefden en dit in daden van aanvaarding 

naar elkaar trachtten te tonen) om in het heden 

als gemeenschap van gelovigen met elkaar en 

anderen te leven. 

Van de voorganger vraagt dit betrouwbare 

communicatie, niet-angstige presentie 

(E. Friedman), het goed aanvoelen van 

de mogelijkheden die in deze gemeente 

aanwezig zijn, en tevens het articuleren van 

nieuwe ervaringen (‘leren’) voor concrete 

beleidsvorming. In de actuele casuïstiek 

zal de voorganger dan soms een besluit 

nemen waarop pas achteraf in de kerkenraad 

gereflecteerd wordt.

Tot slot enkele ongelijksoortige opmerkingen. 

De identiteit van een gemeente is niet een 

statisch gegeven. Stellingen die ooit stellig zijn 

ingenomen, blijken te verschuiven. U toont 

gevoel voor eigenheid als een dynamisch 

gebeuren, door aan te willen sluiten bij de 

huidige identiteit die haar midden kent in 

de aanspraak van het Evangelie, zonder de 

tijdgegeven implicaties daarvan te fixeren. 

Ik kan het niet laten in dit verband de 

ervaring van een ambtgenoot van vele jaren 

her te noemen, die ik onlangs herlas. A.S. 

Carpentier Alting schreef bij gelegenheid 

van zijn 25-jarig predikantschap voorlopige 

memoires, Mnemosyne (1888). Hij was vele 

jaren predikant in ‘Nederlands Oost-Indië’, 

*Handelingen_1-2013.indd   30 13-02-13   07:45



3 1reflectie H A N D E L I N G E N  2 0 1 3   I   1

maar datgene waarop ik doel betreft de 

eerste periode van zijn predikantschap, in 

Colmschate. De eerste begrafenis waarbij 

hij sprak, had plaats zelfs nog vlak vóór zijn 

intrede. Het betrof een man die suïcide had 

gepleegd. Carpentier Alting was geschokt 

door de dood van de man en de ellende van 

diens gezin, ook tegen de achtergrond van 

zijn eigen situatie (pas getrouwd, vol vreugde 

aan het werk beginnend). Hij vermoedde dat 

velen een donderpreek van hem verwachtten, 

‘een verrukkelijke gelegenheid voor “Gods 

volk” om de rechtzinnigheid van den nieuwen 

“domineer” te beproeven’. Hij had redenen 

genoeg kunnen vinden om van deze taak om 

te spreken verschoond te blijven, maar toch 

schrijft hij over zichzelf: ‘hij meende daar een 

roeping te vervullen te hebben’. En hij sprak – 

later wist hij zich niet precies te herinneren wát, 

maar wel dat hij vroeg om veel liefde voor de 

verlaten vrouw en de vaderloze kinderen – en 

probeerde het oog te richten naar ‘waar de engel 

der hoop het arme, zoekende menschenkind 

tegenkomt’. En de ouderlingen? Zij vroegen om 

toelichting, er ontstond gesprek en in een enkel 

geval zelfs vriendschap. Hij was toen 23 jaar.

U bent een beginnend predikant. Met deze 

casus toont u dat u overwogen een zekere 

leiding gaf. Inhoudelijk had het misschien nog 

meer vanuit uw initiatief kunnen verlopen. 

Hoe dan ook, met woorden uit 1 Timoteüs 4:12 

(in de vertaling van Maarten den Dulk (2000) 

in: Een huis naast de synagoge, 214-215): 

‘Laat niemand je minachten omdat je nog 

jong bent; 

word liever een representant van 

betrouwbare mensen 

in woord, in omgang, 

in liefde, in betrouwbaarheid, 

in integriteit. 

Ik hoop dat u mijn overwegingen wilt lezen als 

een oprechte poging tot meeleven, vanuit liefde 

voor de gemeenten en professioneel. Daarop 

vertrouw ik, omdat u de zorgvuldigheid had om 

deze casus openbaar te maken en zo reflectie 

van anderen te vragen. 

Met hartelijke groet,

Hanneke Meulink-Korf

Hanneke (dr. J.N.) Meulink-Korf is docent Praktische 
Theologie em. aan de Protestantse Theologische 
Universiteit en daarnaast contextueel therapeut. 
jnmeulink@gmail.com

l

*Handelingen_1-2013.indd   31 13-02-13   07:45



reflectie3 2

*Handelingen_1-2013.indd   32 13-02-13   07:45



beschouwing3 3reflectie

B E S C H O U W I N G   |   T h e o  W i t k a m p

Een klein onderzoek leerde mij dat de 

conclusie van Smelik uit 1961, dat er 

vrees en huivering onder de dienaren 

des Woords bestaat om de ethiek in de 

prediking te betrekken, nog steeds van kracht is, 

vooral wanneer het om micro-ethische vragen 

gaat en men concreet zou moeten worden 

(Smelik 1961, 9). In dit artikel wil ik drie preken 

aan de orde stellen waarin de voorgangers dat 

echter wel hebben gedaan. Ze hebben er zelfs in 

toegestemd dat hun preken voor een openbare 

analyse gebruikt zouden worden en dat is 

dapper, want men laat zich publiekelijk in de 

kaart kijken. Ons doel is om de dilemma’s op 

het spoor te komen waarmee de predikanten 

worden geconfronteerd, zoals deze blijken uit 

de tekst van hun overdenking. 

De psychologie van de predikers valt buiten 

ons bestek, evenals de vraag of hun preken in 

hun context adequaat waren. Het gaat ons om 

de communicatieve strategieën die de predikers 

hanteren en om hun theologische ethiek, 

toegespitst op de verhouding van autonomie 

en heteronomie. Op deze manier kunnen hun 

preken dienen als spiegel voor de werkwijzen 

van ons allen. We geven eerst een algemene 

beschrijving van de preken, om ze daarna aan 

een communicatieve en ethische analyse te 

onderwerpen.

In catechese en pastoraat gaat het regelmatig over samenwonen, 
(homo)huwelijk en relatieproblemen. Dat blijkt wel uit de pastorale 
en ethische casuïstiek die Theo Witkamp in zijn werk aan het 
Seminarium van de Protestantse Theologische Universiteit langs ziet 
komen. De kansel lijkt hiervoor echter minder geschikt. De meeste 
predikanten vinden de kansel een lastige plaats om over huwelijk 
en seksualiteit te spreken. In dit artikel beschouwt en analyseert 
Witkamp – met toestemming – drie protestantse preken waarin dit 
wél wordt gedaan.

Het huwelijk in de 
protestantse preek 

l
< �Allen Jones la Sheer, 1968, Pop Art-expositie, 

Museum Valkhof, Nijmegen

H A N D E L I N G E N  2 0 1 3   I   1

*Handelingen_1-2013.indd   33 13-02-13   07:45



beschouwing3 4

Pr1
Predikant 1 (= Pr1, vrouw, onder de 40 jaar) 

zond twee preken in, die allebei handelden 

over overspel. Ze waren anderhalf jaar in 

tijd van elkaar gescheiden. De een was in een 

gewone dienst, waarbij Genesis 39 (Jozef en de 

vrouw van Potifar) op het leesrooster stond, 

en de ander was voor een jeugddienst op 

Valentijnsdag over de Tien Geboden (‘gij zult 

niet echtbreken’). 

De eerste keer was Pr1 gestimuleerd 

doordat ze in haar pastoraat met overspel 

geconfronteerd was geweest en haar eigen 

aversie daartegen had bemerkt. De tweede keer 

werd de aanleiding gevormd toen ze bij een 

hangkeet jongen X zag, die verkering had met 

meisje Y, maar om de hoek aan het achterwerk 

van meisje Z zat. 

Tegen de jeugd zegt Pr1 daarom dat vrijheid 

regels nodig heeft ‘om het leuk te kunnen 

houden’ en dat trouw zijn er zo eentje is. Dit is 

een regel van God ‘waar je misschien wat aan 

hebt als je in de hangkeet bent’. Pr1 vervolgt: ‘Ik 

zal vertellen hoe God erover denkt en dan hoor 

ik graag een keer of jullie het met Hem eens 

zijn.’ Hoe God erover denkt doet Pr1 vervolgens 

helder uit de doeken: je moet niet constant 

bang hoeven te zijn dat een ander je vriend of 

vriendin van je afpakt. ‘Dat mag niet, zegt God.’ 

Zoek uit of je bij elkaar past, ‘maar zolang je 

verkering hebt, wees trouw aan elkaar’. 

In de preek voor volwassenen is Pr1 niet 

minder concreet. Ze verduidelijkt wat overspel 

betekent: het is ‘een vertrouwensbreuk tussen 

twee partners in een relatie én tussen de 

overspeligen en God’ (vgl. Genesis 39:9). De 

vraag die het verhaal aan ons stelt is: zijn we, 

zoals Jozef, te vertrouwen? Pr1 benoemt de 

seksuele verleidingen die ons als mens allemaal 

kunnen overkomen. Maar wat te doen als er 

verzachtende omstandigheden zijn, wanneer 

je bijvoorbeeld, zoals de vrouw van Potifar, 

seksueel tekort komt? Haar antwoord: ‘Je 

hebt de verantwoordelijkheid om eerst naar 

je partner te gaan, voor die relatie te vechten 

en alleen als die relatie écht over is, kan iets 

nieuws ontstaan.’ Wat als je zelf geen relatie 

hebt? Dan moet je een andere relatie niet 

schenden. Pr1 pleit ervoor om van tevoren 

geprepareerd te zijn, zodat je op het moment 

zelf weerstand kunt bieden aan de verleiding. 

Tegen de vaak gehoorde opmerking: ‘Volg je 

hart’, brengt Pr1 in: nee, volg je verstand en volg 

Gods aanwijzingen, want zo openen we ons 

hart voor de Geest van God. ‘En wanneer Gods 

Geest in ons hart woont, hebben we de beste 

bescherming tegen verkeerde verleiding.’ In 

dat geval kun je de stem van je hart wél volgen, 

besluit ze haar preek.

Kerkleden hadden naderhand gezegd dat ze 

er respect voor hadden dat Pr1 het aangedurfd 

had om dit alles te benoemen. Zelf was Pr1 

daar ook blij om. Er was echter ook iemand 

geweest, jong weduwe geworden, die haar had 

toevertrouwd: ‘Het is wel moeilijk om dan nee 

te zeggen!’ Na de jeugddienst was een moeder 

opgetogen komen zeggen dat ze er door deze 

dienst weer tegenaan kon, nadat ze de avond 

daarvoor een hele strijd had gevoerd met haar 

puberzoon. Maar een opmerking van de vader 

van eerder genoemde jongen X, dat hij toen 

hij jong was niet zo monogaam was en dat hij 

dat nu ook bij zijn jongens zag, brengt haar in 

verlegenheid. Wat moest ze daar nu mee?

*Handelingen_1-2013.indd   34 13-02-13   07:45



beschouwing 3 5H A N D E L I N G E N  2 0 1 3   I   1

l

Pr2
Pr2 (man, onder de 40 jaar) had op 

Valentijnsdag een jongerendienst. Daarom 

werd als thema van de dienst seksualiteit en 

erotiek gekozen. Het doel was om de jongeren 

aan de hand van fragmenten uit Hooglied te 

laten merken dat geloof en seksualiteit niet 

twee verschillende werelden zijn. Er werd in de 

liturgie zorgvuldige aandacht geschonken aan 

de vorm (beelden via de beamer, een ritueel) 

en aan de muziek (veel Opwekking, verder 

onder andere The Beatles en Marco Borsato). 

Ambiance en 

atmosfeer waren 

belangrijk. 

In de 

verkondiging 

horen we dat de 

kerk het altijd moeilijk heeft gehad met de eros, 

deze in een stiekem hoekje heeft gestopt van 

dingen die eigenlijk niet mogen en dat daarom 

de wereld die vorm van liefde heeft ingepikt. 

Maar daar is de erotiek niet in goede handen, 

want seks wordt een consumptieartikel, ‘in 

ruil voor een breezer’. ‘We moeten als kerk de 

eros weer terugpakken van de wereld.’ Ook de 

lichamelijke liefde is namelijk ‘heel bijbels’. 

Vervolgens voert hij een pleidooi voor de eros, 

maar ‘binnen de veilige hekken van oprechte en 

eerlijke liefde’. Daar mag je er ‘met volle teugen’ 

van genieten en kun je God erbij betrekken. 

‘Laat God gerust meekijken. Hij heeft je niet 

voor niets zo mooi gemaakt.’ Met die woorden 

eindigt de preek. 

Achteraf keek de predikant er met plezier en 

tevredenheid op terug. De reacties van zowel 

ouderen als jongeren waren vrijwel uitsluitend 

positief. Men vond het goed om dit thema 

‘open’ te behandelen.

Pr3
Pr3 (man, boven de 40 jaar) preekt ’s avonds in 

een leerdienst over Efeziërs 5:22-33. Hij opent 

met de woorden dat het huwelijk in Gods 

ogen iets kostbaars is waar je voorzichtig mee 

om moet gaan. Het is reeds voor de zondeval 

door God ingesteld, direct in monogame 

zin (Genesis 2:24). Hoewel het door de val 

is aangetast, is het toch ‘een kostbare bloem 

vanuit het paradijs, 

die nog altijd 

bloeit’. Juist omdat 

deze bloem teer 

is, moeten we er 

zuinig op zijn. 

Door de zonde is het weliswaar moeilijk om 

trouw te blijven en lief te blijven hebben, maar 

trouw zijn is wel waar het om gaat. Daarom 

wijst hij samenwonen af: ‘als je samenwoont, 

heb je elkaar nooit trouw beloofd’. Dat blijkt 

ook wel uit de praktijk, want samenwonende 

stellen gaan nog veel vaker en sneller uit elkaar 

dan getrouwde stellen. 

Het tweede probleem dat hij aan de orde 

stelt is dat van seksualiteit. Hier ligt ‘wel een 

zwak punt van ons mens-zijn’. ‘We hebben 

de neiging om seksualiteit los te koppelen 

van het huwelijk.’ Dat is tenminste de 

boodschap die wij in onze cultuur dagelijks 

meekrijgen. Pr3 merkt op catechisatie ‘dat veel 

jongeren al behoorlijk vergiftigd zijn door de 

hedendaagse seksuele moraal’. Hij pleit echter 

voor seksualiteit binnen het huwelijk, omdat 

het daarbuiten jou en de ander beschadigt: 

‘Laat God gerust  
meekijken. Hij heeft je niet voor niets  

zo mooi gemaakt’

*Handelingen_1-2013.indd   35 13-02-13   07:45



beschouwing

wat doet het met je gevoel van eigenwaarde 

als je je geeft aan iemand die jou toch geen 

levenslange trouw wil beloven? Lege en haast 

dierlijke seks, de ander als lustobject zien en 

pornosites bezoeken – dat alles beschadigt je 

op de langere termijn. Hij legt de verbinding 

met de Heidelbergse Catechismus, zondag 41, 

waarin staat dat het zevende gebod ons leert dat 

onkuis gedrag door God vervloekt is. De reden 

is, zegt Pr3, dat het zoveel kapot maakt. Steun 

van de overheid hebben we op dat gebied helaas 

niet te verwachten. Het enige wat jongeren 

dan te horen krijgen is dat ze veilig moeten 

vrijen. Daartegenin horen de kerkgangers: 

‘Als christenen hebben wij de roeping om het 

huwelijk in onze samenleving hoog en heilig te 

houden.’

Hoe dit huwelijk eruit ziet, delft hij 

vervolgens op uit Efeziërs 5. Het is ‘een 

afschaduwing van de relatie die de Heere 

Jezus heeft met de gemeente’. Hij verdedigt 

het verschil tussen man en vrouw, ze 

zitten ‘nu eenmaal anders in elkaar’ (met 

een beroep op moderne psychologie), 

maar ze zijn wel ‘volkomen gelijkwaardig’. 

Tegen de wijdverspreide idee dat Paulus 

vrouwonvriendelijk zou zijn noemt hij hem ‘de 

Cisca Dresselhuis van zijn tijd’, want het was in 

zijn tijd revolutionair de mannen op te roepen 

hun vrouwen lief te hebben. Hij waarschuwt 

voor overspel, want dat maakt zoveel kapot 

(het zevende gebod is ‘voor ons eigen bestwil’) 

en bespreekt diverse concrete situaties waarin 

het Nieuwe Testament expliciet echtscheiding 

toestaat en situaties waarin het huwelijk reeds 

kapot gemaakt is, bijvoorbeeld door treiteren, 

kleineren of geweld zodat echtscheiding slechts 

nog een formaliteit is. 

Tot slot betoogt hij dat het huwelijk 

weliswaar iets kostbaars is, maar dat dit nog 

niet betekent dat iedereen moet trouwen. 

Jezus was niet getrouwd, Paulus ook niet, en in 

Matteüs 22 relativeert Jezus het huwelijk. Als 

je homoseksueel bent, moet je er ook niet aan 

denken om met een vrouw getrouwd te zijn. 

Pr3 zegt geen pasklare antwoorden te hebben 

voor alle situaties, maar nodigt wie daarover 

door wil praten uit om bij hem langs te komen.

De homiletische communicatie
Om de communicatiestrategie op het spoor 

te komen gebruiken we het model van Schulz 

von Thun (1982). Hij heeft laten zien dat elke 

communicatie zich afspeelt op tenminste vier 

niveaus:

- die van de zaak of inhoud van de boodschap; 

- die van de relatie tussen zender en ontvangers; 

- die van de expressie van de zender; 

- �die van het appèl dat op de hoorders gedaan 

wordt. 

Daaraan kunnen we de communicatieve 

betekenis van de context waarin iets gezegd 

of gedaan wordt toevoegen. Als predikant in 

een kerkdienst iets tegen de mensen zeggen is 

immers wat anders dan als man op het strand 

tegen je vrouw. 

Context
De context waarin deze predikanten spreken, 

ervaren zij zo te zien allen in reformatorische 

zin. Zij spreken als verbi divini minister (dienaar 

van het goddelijk Woord) volgens het adagium 

3 6

*Handelingen_1-2013.indd   36 13-02-13   07:45



beschouwing

praedicatio verbi Dei verbum Dei est (de 

prediking van het Woord van God is het Woord 

van God). 

Pr1 is expliciet hierin wanneer zij in de 

jeugddienst tegen de jongeren zegt: ‘Ik zal 

vertellen hoe God erover denkt.’ Wat God 

denkt, staat in de Tien Geboden. Pr2 noemt de 

Bijbel eenvoudig ‘het Woord van God’ en haalt 

uit Hooglied de gedachte dat de eros goed is, 

omdat deze ‘heel bijbels’ is. Pr3 beargumenteert 

al zijn gedachten op grond van bijbelteksten. 

Dit is hun context: dit is wat de kerkgangers 

verwachten, dit is wat de predikanten leveren, 

zo te zien con amore, want het is ook hun eigen 

verwachtingspatroon. 

Inhoud
Wanneer we de inhoud van de preken 

analyseren, zien we het volgende. 

Pr1 past het seksuele verhaal uit Genesis 

39 en de 

voorschriften uit 

de Tien Geboden 

rechtstreeks toe 

op de eigen tijd. 

De vertaling geschiedt echter op het niveau van 

de attitude en de waarden (trouw zijn), niet op 

het niveau van de vormgeving van relaties. Dat 

laatste is een zeer herkenbare hermeneutische 

beslissing, maar wordt niet expliciet gemaakt. 

Het culturele verschil tussen het huwelijk in de 

oud-oosterse wereld van het Oude Testament 

en onze wereld komt niet in beeld. Wel zegt 

Pr1 dat er niet staat dat je nooit mag scheiden. 

Het gebod ‘gij zult niet echtbreken’ heeft slechts 

betrekking op overspel, dát mag nooit. Het kan 

helaas gebeuren dat een huwelijk spaak loopt. 

De aandacht voor de kwaliteit van een relatie 

als criterium treffen we in de Bijbel echter niet 

aan en is bepaald modern te noemen. 

Pr2 wil tegenover de traditie der kerk de 

jongeren laten zien dat de erotiek er van God 

mag wezen en dat we ervan mogen genieten. 

Het valt op dat hij een in wezen traditioneel 

betoog voor de indamming van de eros voert, 

zij het dat hij niet zegt dat haar plaats ‘binnen 

de hekken van het huwelijk’ is, maar ‘binnen 

de hekken van oprechte en eerlijke liefde’. Zo 

kan het hoofd geboden worden aan het gevaar 

van de platte en goedkope seks. Zo heel anders 

dan de kerk het altijd gedaan heeft doet hij 

het dus niet, zoals hij suggereert. Zeker de 

reformatorische kerken hebben, in ieder geval 

theoretisch, ruimte gegeven aan erotiek binnen 

de veilige kaders van het huwelijk. Modern is 

de preek wel, in die zin dat aan het lichamelijk 

genieten ruim baan gegeven wordt, dat dus 

de hedonistische 

zijde van de 

liefde zo positief 

gewaardeerd wordt. 

Dat de eros zelf 

een dubbel gezicht kan tonen en ook iets van 

waanzin in zich heeft, noemt Pr2 echter niet. 

Hij gaat ook niet in op concrete vragen die 

jongeren rondom seksualiteit zouden kunnen 

hebben, eventuele ervaringen van misbruik, 

de relatie tussen begeerte en verlangen en 

dergelijke. Kortom, de mogelijke concrete 

ervaringen met seksualiteit en de keerzijde van 

het goede komen niet aan bod, behalve dan, 

zoals gezegd, de commerciële kanten van de 

seks. 

Pr3 heeft het gewaagd bijna alles van het 

De aandacht voor de kwaliteit  
van een relatie als criterium is bepaald  

modern te noemen

l

H A N D E L I N G E N  2 0 1 3   I   1 3 7

*Handelingen_1-2013.indd   37 13-02-13   07:45



beschouwing3 8

huwelijk te bespreken. Het is een bijbels-

theologische uiteenzetting geworden met 

aandacht voor concrete, moderne vragen. 

Relatie
Het relationele aspect van de preken betreft 

de vraag op welke manier de prediker zijn 

of haar hoorders benadert. Het gaat hierbij 

om de polaire spanning tussen vrijlaten en 

sturen en om de spanning tussen waarderen 

en minachten 

(wantrouwig 

bejegenen). 

Van alle drie 

de predikers kan 

gezegd worden dat zij hun publiek respecteren 

en in hun betoog proberen mee te nemen. 

De hoorders worden positief aangesproken 

op hun vermogens en hun positie als (would-

be) gelovigen. Nergens worden ze raillerend 

benaderd. Het taalgebruik in de preken staat 

model hiervoor. In alle gevallen spreken 

de predikers gewoon Nederlands, niemand 

schiet in theologisch jargon of in geestelijke 

geheimtaal. Hetzelfde geldt voor de manier 

waarop ze zich bewegen tussen de polen van 

vrijlaten en sturen. Allen sturen ze de hoorders 

in hun gedachten over seksualiteit en huwelijk. 

Omdat de predikers echter argumenten 

noemen en geen retorisch geweld gebruiken, 

worden de hoorders aangespoord om mee te 

denken. Zo worden ze als subject van hun eigen 

leven benaderd en uitgedaagd om hun manier 

van doen te bezien ten overstaan van de teksten 

die gelezen zijn. Ze krijgen ook voldoende 

vrijheid om hun eigen verhaal ernaast te leggen 

en, zo nodig, met de predikant op een ander 

moment erover in gesprek te gaan. De reacties 

achteraf, die twee van de drie vermelden, geven 

aan dat de hoorders die vrijheid ook voelen. 

We specificeren nog wat. Pr1 snapt dat je in 

de leefwereld van pubers niet bang moet zijn 

voor zwart-witbeelden en durft eenvoudigweg 

te stellen dat iets wel of niet mag van God. 

Ze nodigt de pubers ook uit om een keer met 

haar in gesprek te gaan over de vraag van 

trouw blijven aan elkaar. Ze beschrijft elders 

de dilemma’s 

van mensen die 

seksueel tekort 

komen in hun 

relatie en zegt dat 

we allemaal weten dat er kwetsbare tijden in een 

mensenleven kunnen zijn. Ze gebruikt hierbij 

steeds het woordje ‘ons’. 

De kracht van Pr2 is het directe taalgebruik: 

‘Je kunt nauwelijks de televisie aanzetten of 

de borsten en de billen vliegen je om de oren. 

En we vinden het allemaal zo langzamerhand 

heel gewoon. Als je het met je zestiende nog 

nooit gedaan hebt …’; veilig vrijen is ‘toch wat 

anders dan het gebruiken van een condoom’. 

Hij ontpopt zich later in de dienst als een wat 

paternalistische moralist. We gebruiken deze 

term in descriptieve zin: hij weet wat goed is, 

wijst richting, maar geeft zelden argumenten. 

We zien dit in zijn normatieve taalgebruik: ‘je 

duikt niet met de eerste de beste het bed in’, ‘dat 

is prima’, ‘je mag’, ‘het is goed’, ‘niet op een platte 

manier … oprecht en eerlijk’, ‘niet te koop, 

maar intimiteit’, ‘hoort thuis’, ‘dan mag je er ook 

van genieten’. (De slotzin: ‘En laat God gerust 

meekijken’, is natuurlijk positief bedoeld, maar 

maakt van God ook een beetje een gluurder.) 

Hoorders worden aangespoord  
om mee te denken en uitgedaagd om hun  

manier van doen te bezien 

*Handelingen_1-2013.indd   38 13-02-13   07:45



beschouwing H A N D E L I N G E N  2 0 1 3   I   1 3 9

Pr3 noemt vrijmoedig en zonder omhaal van 

woorden de dingen bij hun naam. Hij gaat uit 

van de situatie dat het huwelijk aangevochten is 

en dat het aantal echtscheidingen de aarzeling 

over de waarde ervan hebben doen toenemen. 

Hij heeft dus een probleem bij de kop. Het lijkt 

alsof hij vooral de jongeren die aarzelen en hun 

mening aan het vormen zijn, een steuntje wil 

geven en hen van de waarde van het huwelijk 

wil overtuigen. Hun vragen en situatie neemt 

hij serieus.

Expressie
Hoe laten de predikers zichzelf kennen? Dat 

is de vraag van het expressieve aspect van de 

communicatie. 

Pr1 komt expliciet in beeld op het moment 

dat ze in de preek over Genesis 39 ‘ik’ zegt 

en voorts betoogt dat je, tegen je eigen hart 

in, soms Gods aanwijzingen moet volgen die 

ook in ons hart kunnen klinken. Impliciet 

is ze echter steeds aanwezig. Het is duidelijk 

dat ze betrokken is bij wat ze te zeggen heeft. 

In de jeugddienst spreekt ze over een eigen 

ervaring in de jeugdkeet, om te laten zien dat 

we allemaal regels gebruiken, geschreven of 

ongeschreven, en dat deze nodig zijn om echt 

vrij te kunnen zijn. 

Pr2 zegt eenmaal ‘ik’, nadat hij uit de doeken 

heeft gedaan hoezeer erotiek en seks in onze 

cultuur amper nog te maken hebben met liefde, 

maar een consumptieartikel zijn geworden: ‘En 

eerlijk gezegd, dat vind ik ontzettend zonde.’ 

Zijn eigen houding tegenover seksualiteit 

vinden we terug in wat we zojuist zijn 

moralistisch taalgebruik noemden. De sfeer 

van de intimiteit, eerlijke en oprechte liefde, 

wachten tot het zover is – dat zijn zijn waarden 

en hier zien we de prediker zelf. 

Pr3 redeneert overwegend objectiverend. 

Er zijn menselijke problemen en er zijn de 

teksten uit de Bijbel die daar licht op werpen. 

Het is wel voelbaar dat de prediker zich 

persoonlijk betrokken voelt bij de materie, 

maar dat wordt niet geëxpliciteerd. Helemaal 

aan het eind klinkt echter een paar keer ‘ik’, 

namelijk wanneer hij zegt dat hij geen pasklare 

antwoorden kan geven op de vragen rond 

homoseksualiteit, en wanneer hij zegt: ‘Maar ik 

wil tot slot wel één ding benadrukken: mensen 

die niet tot een huwelijk zijn gekomen in hun 

leven, zijn in Gods ogen op geen enkele wijze 

minder dan mensen die getrouwd zijn’, en hij 

uiteindelijk zijn bewondering verwoordt voor 

een priester die voor het celibaat kiest.

Appèl
Tot slot het appellatieve aspect: alle predikers 

doen een appèl op hun hoorders. Pr1 wil dat 

de mensen luisteren naar de stem van God in 

hun hart, zodat de verleiding geen greep op hen 

krijgt. Bij de jeugd wil ze bereiken dat die inzien 

dat vrijheid regels nodig heeft, onder andere de 

regel om trouw te zijn als je verkering hebt. 

Pr2 beoogt dat de jongeren ontdekken dat 

de Bijbel naast de filia en de agapè wel degelijk 

ook de eros waardeert en hij wil ze een duwtje 

in de rug geven om op een oprechte en eerlijke 

manier met elkaar de liefde te beleven. 

Pr3 wil dat we inzien dat het huwelijk een 

groot goed is, zodat we er zorgvuldig mee om-

gaan. Het appèl is bij hem meer impliciet dan 

expliciet. Tegelijk geldt voor allen dat dit appel-

latieve aspect van de boodschap de onderlig-
l

*Handelingen_1-2013.indd   39 13-02-13   07:45



beschouwing4 0

gende reden is dat ze überhaupt over het thema 

huwelijk en seksualiteit gepreekt hebben.

De theologische ethiek
Een van de belangrijkste dilemma’s in de 

theologische ethiek die we in de preken 

tegenkomen, is die tussen heteronomie en 

autonomie. We treffen die aan als we letten 

op de relatie tussen het gebod van God, dat 

staat en geldt, en de argumenten die genoemd 

worden om de waarheid van dat gebod op 

grond van onze ervaring en oordeelskracht te 

bevestigen. Het is de spanning van: moeten we 

iets doen omdat God het gebiedt of gebiedt 

God iets omdat het goed is? 

De eerste wordt wel de Divine Command 

Theory genoemd (vgl. Rachels 2003, 50-53, 

173-174). Wij hebben kennis van goed en 

kwaad omdat God ons deze geopenbaard heeft. 

Onze taak is om Hem te gehoorzamen. De 

morele waarheid hangt in deze gedachtegang 

geheel af van een supranaturalistische 

openbaringstheorie en laat geen ruimte voor 

de eigen menselijke ontdekkingstocht door de 

eeuwen heen, die (ook) als bron van morele 

kennis mag gelden. 

De tweede benadering zoekt de ratio achter 

de bijbelse geboden en gaat er vanuit dat 

wij de morele inzichten kunnen hebben om 

te beoordelen wat goed en kwaad is. Deze 

morele inzichten hebben wij verworven door 

ervaring en kritisch inzicht. Een (zogenaamd) 

gebod van God zal altijd op zijn morele 

merites beoordeeld moeten worden voordat 

het gehoorzaamd kan worden in deze 

gedachtegang. Predikers zullen altijd in deze 

spanning terecht komen, omdat in de Bijbel de 

geboden gepresenteerd worden met een ‘zo zegt 

de Heer’ en Hij de autoriteit is die gehoorzaamd 

moet worden, wil er kans op leven zijn. Tegelijk 

is het onmogelijk om zich zonder nadenken 

te beroepen op geboden uit de Schrift, omdat 

dit in de praktijk tot grote ongelukken en zelfs 

tot misdaden kan leiden. Wie bijvoorbeeld de 

huwelijkswetten uit Leviticus 18 en 20 vandaag 

zonder meer wil toepassen, zal stuiten op 

het Nederlands en internationaal strafrecht. 

(Daarom zegt Rachels, ibid., dat we uiteindelijk 

slechts ons eigen oordeelsvermogen hebben. Elk 

beroep op autoriteit moet door ons gewogen 

worden, zie ook: Hare 1992). We treffen deze 

spanning op een interessante manier aan bij Pr1 

en het duidelijkst bij Pr3. 

Pr1 zegt in haar jeugddienst: ‘Ik zal vertellen 

hoe God erover (= trouw blijven) denkt en 

dan hoor ik graag een keer of jullie het met 

Hem eens zijn.’ Retorisch is dit uitdagend, 

theologisch zeker frappant. In het eerste 

gedeelte lijkt zij immers de Divine Command 

Theory te volgen: Gods gebod geeft aan wat 

goed is en zij, als predikant, heeft toegang tot 

deze waarheid en kan deze doorgeven. Als zij 

echt meent wat zij zegt, zou de tweede helft van 

de zin daarom hebben moeten luiden: ‘En het is 

aan jullie om God te gehoorzamen. Dan alleen 

handel je goed.’ Zij nodigt de jongeren echter 

uit om hun mening te geven en vraagt hun: ‘of 

jullie het met Hem eens zijn’. Dat impliceert 

dat hier een heel andere manier van kijken 

naar Gods woord wordt geïntroduceerd: er valt 

over te praten. Misschien heeft het gebod van 

God dan toch wel niet gelijk? Wat zij doet, is, in 

de spanning van heteronomie en autonomie, 

*Handelingen_1-2013.indd   40 13-02-13   07:45



beschouwing
l

H A N D E L I N G E N  2 0 1 3   I   1 4 1

de jongeren op hun autonomie aanspreken. 

Ze weet immers dat een beroep op religieuze 

autoriteit niet zomaar (meer) werkt. Jongeren 

groeien op in een tijd waarin religie, waarden en 

normen ervaren worden als sociale constructies. 

De term ‘constructies’ is bedoeld in de zin van 

het sociaal-constructivisme: kennis, waarden, 

geboden zijn gevormd in de culturele interactie 

binnen gemeenschappen in relatie tot de 

wereld waarin men leeft. Ze zijn dus geen 

weerspiegeling van de ‘echte’ wereld, noch van 

een goddelijk gebod, maar constructies van 

de collectieve geest om zich in de doolhof van 

de wereld te oriënteren. Jongeren leven in een 

wereld waarvan 

men weet dat die 

‘relatief ’ is en 

dat religie een 

cultureel product 

is en niet vanzelfsprekend waar (vgl. Gergen 

2009). Daarom wil Pr1 ruimte scheppen voor 

een gesprek en discussie erover. Maar ze betaalt 

met haar inzet wel een hoge prijs: doordat zij 

het gelovig leven primair aan de kant van de 

heteronome autoriteit zet (‘ik zal jullie vertellen 

hoe God erover denkt’), lijkt het alsof men 

voor de keus gesteld wordt van hetzij gewoon 

gehoorzamen, hetzij zelfstandig een mening 

vormen. De heteronome God komt tegenover 

de moderne autonomie te staan. Het is de vraag 

of Pr1 dit ook echt wil.

Uit haar preek over Genesis 39 blijkt immers 

dat de soep niet zo heet gegeten wordt als die 

wordt opgediend. De principiële benadering 

maakt Pr1 hier snel leefbaar met een scheut 

consequentialisme, door te letten op de 

praktische gevolgen van ons gedrag, en door 

een beroep te doen op algemene plichten en 

principes. Overspel, zegt Pr1 namelijk, betekent 

je partner buitenspel zetten en kwetsen, en ze 

wijst dit af. Hier wordt impliciet een beroep 

gedaan op de kantiaanse maxime ‘de ander niet 

alleen als middel, maar steeds ook als doel in 

zichzelf te zien’, waarbij de mens een waarde 

in zichzelf is. We worden tevens herinnerd 

aan het bekende principe ‘niet schaden’ uit 

de hippocratische traditie van de medische 

ethiek (vgl. bijv. Ten Have 2009, cap. 3.3). Zo 

bevinden we ons nu buiten het gebied van het 

godsdienstige gebod op niet-religieus ethisch 

terrein. Daarover valt inderdaad te praten.

Het verst komt 

Pr1 wanneer zij 

de dichotomie 

tussen heteronomie 

en autonomie 

overstijgt door te spreken over de Geest van 

God, die in ons hart kan komen wonen. 

Dan hebben we de beste bescherming tegen 

verkeerde verleiding en kunnen we wél de 

stem van ons hart volgen. Dit kunnen we een 

autonome heteronomie noemen, die aansluit 

bij het paulijnse denken (Romeinen 7-8;  

1 Korintiërs 2:16; Galaten 5) en het menselijk 

oordeelsvermogen alle kans geeft. Deze lijn zou 

verder uit te werken zijn.

Het ethisch dilemma van Pr2 is niet hetzelfde, 

maar vormt een variatie erop. Het probleem 

van morele autoriteit speelt hier allereerst 

in zijn beroep op de Bijbel. Hij wil de eros 

terugpakken van de vercommercialiseerde 

manier waarop er in de wereld mee wordt 

omgegaan, en laten zien dat christen zijn 

Moeten we iets doen  
omdat God het gebiedt of gebiedt God  

iets omdat het goed is?

*Handelingen_1-2013.indd   41 13-02-13   07:45



beschouwing4 2

helemaal niet betekent dat je tegen erotiek 

en seksualiteit bent. Integendeel, ze zijn ‘heel 

bijbels’. Zijn intentie is duidelijk, maar zijn 

taal schept een tweedeling tussen Bijbel en 

wereld, die discutabel is. We kunnen juist ook 

zeggen, dat de erotiek gelukkig ‘werelds’ is en 

niet afhangt van de bijbelse openbaring. De 

omgang met eros ís in feite ook niet specifiek 

bijbels. Alle mensen, welke religie ze ook 

maar aanhangen, moeten zich verhouden tot 

seksualiteit. De bedoeling van Pr2 is natuurlijk 

te zeggen dat de Bijbel er niet tegen is, maar er 

een gelegitimeerde plaats aan geeft. Dat eros bij 

de goede schepping van God hoort en daarom 

genoten kan worden. Dat we niet manicheïsch 

zijn of zoals de woestijnvaders het lichaam 

ontvluchten. Maar dit heeft juist heel oude 

christelijke papieren en men kan dan tegen de 

jongeren zeggen: dat hebben we in de kerk altijd 

al geroepen! 

Tegelijk wordt zijn onderneming echter 

wel bemoeilijkt door het feit dat de Bijbel 

helemaal niet zo eenduidig is als het op een 

positieve waardering van eros aankomt, zoals 

Pr2 suggereert. Seks en zonde komen nogal 

eens samen voor. Er staan bovendien genoeg 

teksten in vooral het Nieuwe Testament die 

de ascetische tendenzen vanaf de eerste eeuw 

hebben versterkt (bijv. Matteüs 19:12; Lucas 

20:34-36; 1 Korintiërs 7:8-9, 25-38; Openbaring 

14:4 en vgl. Thatcher 2012). Een positieve 

waardering van erotiek ‘heel bijbels’ noemen 

laat dus weinig probleembewustzijn zien en 

doet voorkomen alsof het probleem met het 

argument ‘bijbels’ beslecht zou zijn. In feite is 

de christelijke omgang met seks bijbels gezien 

niet eenduidig, praktisch getroubleerd en 

ethisch altijd lastig geweest. Pr2 zal echter nu 

wel met genoegen de recente Ethik van Härle 

(2011, 304-343) lezen, want zijn intentie vindt 

hij daar mooi verwoord. Veelzeggend is dat 

diens insteek echter antropologisch is.

Tot slot speelt de vraag van morele autoriteit 

ook ten aanzien van de rol die de prediker 

zelf op zich neemt en die we boven die van 

moralist noemden. Hij kan er (blijkbaar?) van 

uitgaan dat hij zoveel gezag heeft in zijn kring 

dat men hem zal volgen wanneer hij bepaalt 

of iets ‘prima’ of ‘goed’ is, waarbij steeds de 

suggestie bestaat dat dit hetzelfde is als ‘bijbels’. 

Dat versterkt een bepaalde morele houding 

en de daarbij behorende groepsidentiteit, 

maar versterkt niet het zelfstandig morele 

oordeelsvermogen, de autonomie, van de 

hoorders.

Bij Pr3 is het duidelijk dat hij de Bijbel als norm 

voor het handelen hanteert. In zijn theologische 

ethiek redeneert Pr3 van binnen naar buiten, 

van de Bijbel naar het leven, van uitleggen naar 

toepassen. De vragen van het leven interfereren 

met de woorden en de geboden en maken 

het ons soms knap lastig, zoals in het geval 

van homoseksualiteit, maar het leven is geen 

bron van nieuwe ethische kennis. Dat lijkt 

tenminste zijn bedoeling te zijn. Juist daarom 

is het zo interessant te zien dat hij regelmatig 

argumenten uit het leven toevoegt, die het 

bijbelse spreken moeten ondersteunen. Hij vult 

de Divine Command Theory aan met vooral 

consequentionalistische redeneringen. Dat is 

te zien aan het voegwoord ‘want’ of ‘omdat’ 

dat we om de haverklap tegenkomen, gevolgd 

door een uitleg (zie voorbeelden boven onder 

*Handelingen_1-2013.indd   42 13-02-13   07:45



beschouwing H A N D E L I N G E N  2 0 1 3   I   1 4 3

l

het kopje ‘beschrijving’). Hij wil blijkbaar dat 

zijn hoorders niet alleen gehoorzaam zijn, maar 

tevens inzicht krijgen en het goede kunnen 

kiezen, omdat ze snappen dat het goed is. Zo 

zegt hij bijvoorbeeld van het zevende gebod, 

dat dit er is ‘voor ons eigen bestwil’. ‘Het 

beschermt ons voor pijn.’ God wil het goede 

met ons, dat we elkaar niet beschadigen. Als 

we inzicht hebben in de goede bedoeling van 

het gebod zullen we dat ook eerder volgen, is 

de veronderstelling. Het gebod moet dus niet 

gehoorzaamd worden omdat het geboden 

wordt, maar omdat het een heilzame bedoeling 

en effect heeft. Voor de beschrijving van 

deze effecten maakt Pr3 ook gebruik van 

psychologische of sociologische informatie. 

Zo zegt hij 

bijvoorbeeld dat 

samenwonende 

stellen vaker en 

eerder scheiden 

dan gehuwden, ook als ze trouwen na 

samengewoond te hebben. In dit gedeelte valt 

op zijn argumentatie overigens wel wat af te 

dingen, want soms maakt hij ‘de buitenwereld’ 

zwarter dan nodig. Het is bijvoorbeeld niet 

waar dat mensen die samenwonen elkaar 

nooit trouw hebben beloofd en kiezen voor 

samenwonen uit cynisme over het huwelijk. 

Dat is veel te algemeen. Voor een aantal zal dat 

gelden, maar bij veel anderen bestaat er wel 

degelijk de hoop op een levenslange relatie. Ook 

schat hij de jeugd seksueel promiscuer in dan 

reëel lijkt. Ook buiten de kerk zijn er mores, 

regels, waarden en normen.

De vraag is welke theologische plaats Pr3 

uiteindelijk zal geven aan het menselijk 

oordeelsvermogen, met andere woorden de 

autonomie. Ligt het niet in de lijn van zijn 

consequentionalistische redeneren om aan de 

eigen ethische ervaring ook theologisch een 

plek te geven? Met ‘de Schrift alleen’ en een 

gebodsethiek redt ook hij het niet in ethicis. 

Dat geeft niet, hij is in goed gezelschap, zoals 

Fischer (2002, 83-88) laat zien, die zich op 

Luther beroept voor zijn these dat de uit geloof 

gerechtvaardigde en uit liefde handelende 

christen vrij is van alle geboden. Maar het 

heeft wel gevolgen. Als Pr3 in dit spoor verder 

zou gaan, zou hij bijvoorbeeld zijn visie op 

de man-vrouwverhouding opnieuw willen 

overdenken. Hij roemt weliswaar de liefdevolle 

houding, die de man volgens Efeziërs 5 jegens 

zijn vrouw dient te 

hebben, als voor die 

tijd revolutionair, 

maar hij gaat in 

het geheel niet 

in op wat er van de vrouw verwacht wordt, 

namelijk ‘vrees’ en gehoorzaamheid. Het 

patroon in Efeziërs 5 is dat van een welwillend 

patriarchalisme, conform de hoogste ethische 

normen van die tijd, maar, terugkijkend, ook 

een bron voor blijvende onderschikking van 

de vrouw (vgl. Thatcher 2012 en ook Miller 

1996, 129-153, die in een casestudy van de 

pauselijke encycliek Humanae Vitae laat zien 

hoe sterk de culturele en religieuze kracht 

van dit patroon is). Omdat Pr3 de ratio en 

‘De uit geloof gerechtvaardigde  
en uit liefde handelende christen  

is vrij van alle geboden ...’

Volgende pagina’s: ‘Een vrouw tussen haar man en 

een minnaar’, School van Fontainebleau, ca. 1550, 

expositie ‘De weg naar Van Eyck’, Museum Boijmans 

Van Beuningen, Rotterdam >

*Handelingen_1-2013.indd   43 13-02-13   07:45



*Handelingen_1-2013.indd   44 13-02-13   07:45



*Handelingen_1-2013.indd   45 13-02-13   07:45



4 6

de gevolgen van Gods geboden steeds noemt, 

zouden we verwachten dat hij ook de goede 

bedoelingen en de blijvend heilzame effecten 

van de hiërarchische man-vrouwverhouding 

besproken zou hebben. Dat doet hij echter niet. 

Maar misschien valt dat, gezien zijn eerlijke 

benadering, te begrijpen – het zou hem wellicht 

niet mogelijk zijn geweest.

Conclusies
We hebben gezien dat slechts drie preken 

over het huwelijk ons brengen bij centrale 

theologische vragen. Wij noemen: de betekenis 

en het gebruik van de Bijbel, het (moeizame) 

beroep op de autoriteit van de Schrift, de 

verhouding van letter en Geest en daarmee de 

verhouding van autonomie en heteronomie, 

de eigen ervaring als bron van ethische kennis, 

de positie en de rol van de prediker zelf, de 

retoriek en de context waarin gesproken wordt, 

de spanning tussen algemeen en concreet 

spreken, het hebben van kennis van zaken en de 

noodzaak van een systematische doordenking 

van de thema’s die er in de preek aan de orde 

gesteld worden (een theologische visie op het 

huwelijk). Er zou meer te noemen zijn, maar 

het is duidelijk dat preken een uiterst complexe 

kunst is.

Literatuur
Fischer, J. (2002). Theologische Ethik. Grundwissen 

und Orientierung. Stuttgart-Berlin-Köln: 
Kohlhammer.

Gergen, K.J. (2nd ed. 2009). An Invitation to Social 
Construction. London: Sage. Härle, W. (2011). 
Ethik. Berlin/New York: De Gruyter.

Hare, R.M. (1992). Are there moral authorities? In: 
Essays on Religion and Education. Oxford: UP, 
56-71.

Ten Have, H.A.M.J. e.a. (32009). Medische ethiek. 
Houten: BSL. 3

Miller, R.B. (1996). Casuistry and Modern Ethics. A 
Poetics of Practical Reasoning. Chicago: University 
of Chicago Press.

Rachels, J. (4th ed. 2003). The Elements of Moral 
Philosophy. Boston etc.: McGrawHill. 

Schulz von Thun, F. (1982; oorspr. 1977). “Hoe 
bedoelt u?” Een psychologische analyse van 
menselijke communicatie. Groningen: Wolters-
Noordhoff. 

Smelik, E.L. (z.j. [1961]). De ethiek in de 
verkondiging. Nijkerk: Callenbach. 

Thatcher, A. (2012). Making Sense of Sex. Modern 
Church Series. London: SPCK. 

Theo (dr. L.T.) Witkamp is docent Nascholing en 
Beroepsvorming aan de Protestantse Theologische 
Universiteit, vestiging Amsterdam.  
ltwitkamp@pthu.nl

l

*Handelingen_1-2013.indd   46 13-02-13   07:45



4 7columnH A N D E L I N G E N  2 0 1 3   I   1

C O L U M N   |   J a n n e k e  N i j b o e r

Writer’s block

Over het zogenaamde writer’s block zijn al heel wat columns 

geschreven. Een geoefende schrijver weet niet wat hij moet 

schrijven en met kwinkslagen en interessante vondsten lukt het 

hem toch het gevraagde aantal woorden te leveren en de lezer mee te krijgen. 

De verlegenheid van de schrijver en de eerlijkheid dat te bekennen wordt door 

de lezer gewaardeerd als authentiek. 

Voor mensen van het woord is de stilte vaak een onaangename ervaring. Ik 

herinner me een groepsgesprek tijdens mijn stage in een kerkelijke gemeente. 

Ik had er min of meer de leiding en gaande het gesprek merkte ik dat ik helemaal blokkeerde. 

Onmacht hield me in de greep. Er kwam geen woord meer over mijn lippen. Gelukkig was er de 

ervaren collega, die mij uit deze ongemakkelijke situatie redde.

In het pastorale gesprek heb ik de stilte leren kennen als een vriend. Een vriend die me te hulp 

schiet, wanneer mijn eigen oordeel over de mens met wie ik in gesprek ben zich dwingend aan mij 

opdringt. Het is de stilte die mij en mijn innerlijke stem het zwijgen oplegt en mij helpt verder te 

luisteren.

Iedereen wordt wel eens uitgedaagd te spreken. De vraag: ‘Wat vindt u hier nu van?’ brengt 

menig mens in verlegenheid. Wat wij van de ander hebben gehoord, wordt in razende vaart langs 

de meetlat van ons eigen geweten gelegd. Net op tijd houden wij onze conclusies voor ons.

Het resultaat is een ongemakkelijke stilte, een writer’s block, maar dan in het gesprek. Er lijkt geen 

ontsnappen aan. Tenzij je, zoals de schrijver met zijn writer’s block, dan toch maar woorden gaat 

gebruiken en begint te spreken over jouw verlegenheid. Je vertelt dat je voor een passend antwoord 

niet de goede woorden kunt vinden, dat jij het ook even niet weet.

De stilte die daarop volgt, is van een heel andere kwaliteit. De spanning is gebroken. De stilte kan 

nu haar werk doen, als ruimte om te bezinnen. De vragensteller krijgt zijn eigen vraag terug en de 

stilte geeft hem de gelegenheid te luisteren naar antwoorden die bij hem zelf opkomen. De stilte 

wordt zo het passende antwoord, dat hij ontvangt van zijn gespreksgenoot. Een groot geschenk.

Janneke (ds. J.) Nijboer is missionair predikant in de Protestantse Gemeente te Noordwijk. Pionierend met mensen 
tussen 25 en 45 jaar zoekt ze naar nieuwe vormen van kerk zijn. www.windkracht3pt0; www.bermoogst.nl

l

*Handelingen_1-2013.indd   47 13-02-13   07:45



4 8historisch

H I S T O R I S C H   |   H e n k  d e  R o e s t

Er lijkt in onze dagen een verlangen te groeien naar bemoediging 
door gemeenschap, naar betrokkenheid en betrouwbaarheid in 
tegenstelling tot de vrijblijvendheid, waardoor vele relaties en 
samenlevingsverbanden worden gekenmerkt. Er wordt geleden 
onder de commercialisering, de invloed van het economische 
denken en de grootschaligheid van bureaucratie en bedrijfsleven. 
Theologen spreken over het belang van een geloofsgemeenschap als 
contrastgemeenschap. Deze stemmen zijn niet nieuw. 

Geloofsgemeenschap 
als ‘tegencultuur van 
verbinding’

Al in 1989 schrijft de vroeg gestorven 

praktisch theoloog F.O. (Ted) 

van Gennep (1926-1990) in zijn 

hoofdwerk De terugkeer van de verloren Vader: 

‘De gemeente kan uitzicht bieden op een 

‘tegencultuur’, waarin via eredienst, Bijbelstudie 

en vormingswerk mensen worden toegerust 

tot een andere mogelijkheid van leven’ (473). 

In een samenleving die wordt gekenmerkt 

door uitsluiting, discriminatie, achterstelling 

en marginalisering, kan een christelijke 

geloofsgemeenschap een plek van verbinding 

vormen van mensen, hoezeer ze ook van elkaar 

verschillen. Men kan er, als in het visioen van 

de ‘geëmancipeerde maatschappij’ van Theodor 

Adorno, ‘zonder angst verschillend zijn’. Van 

Gennep gebruikt voor deze verbindende 

gemeenschap aanduidingen als ‘katholiek’, 

‘inclusief ’, ‘wederkerig’ en ‘verbond’. Wanneer 

ze inclusief en katholiek is, contrasteert een 

4 8

De visie van twee praktisch theologen:  

Van Gennep en Van der Werf

*Handelingen_1-2013.indd   48 13-02-13   07:45



H A N D E L I N G E N  2 0 1 3   I   1 4 9historisch

bekend vanwege zijn ‘werkvertalingen’ van de 

Bijbel waarmee kerkelijk Utrecht kennismaakte 

met de ‘Amsterdamse school’ in de theologie. 

Later eerde Pieter Oussoren, vertaler van de 

Naardense Bijbelvertaling, hem nog in de 

inleiding op deze vertaling door te memoreren 

dat Van der Werf bij hem het ‘vuur van de liefde 

voor taal’ ‘extra brandstof ’ gaf. 

Ted van Gennep, hoogleraar praktische 

theologie in Leiden en in de jaren zeventig 

rector van het Seminarium Hydepark, stierf 

begin januari 1990, enkele dagen nadat hij op 

Oudejaarsdag 1989 werd getroffen door een 

hersenbloeding. Hij werd 63 jaar. 

Beiden werden in 1926 geboren, maakten de 

oorlog bewust mee, werden gevormd door de 

theologie van Karl Barth en Cornelis Heiko 

Miskotte, waren getuige van de naoorlogse bloei 

van de kerken en van de binnen de Nederlandse 

Hervormde Kerk ontstane sterke nadruk 

op het apostolaat. Beiden promoveerden 

begin jaren zestig aan de Universiteit van 

Amsterdam, Van Gennep bij Smelik, Van der 

Werf bij Van Niftrik. Zij kenden een hartstocht 

voor het grondig verkennen van de cultuur 

én voor wat zij beschouwden als het unieke 

van het sociale verband van een christelijke 

geloofsgemeenschap: haar katholiciteit. Daarin 

vormen christelijke geloofsgemeenschappen 

een ‘tegencultuur van verbinding’ en zijn ze 

relevant voor samenlevingen waarin telkens 

groepstegenstellingen en polarisatie ontstaan. 

Tussen Van der Werf en Van Gennep zijn er 

echter ook verschillen. 

geloofsgemeenschap met de samenleving, 

maar ze is daarmee tegelijkertijd relevant. Bij 

zijn eveneens vroeg gestorven leeftijdsgenoot 

J.A. (Hans) van der Werf (1926-1979), vinden 

we eenzelfde visie op de geloofsgemeenschap 

als een tegencultuur. Beiden komen op voor 

een kerk die zich niet afzondert, maar juist 

áls tegencultuur verbindingen zoekt mét de 

cultuur. 

Twee bevlogen theologen
Hun vroege overlijden maakte destijds veel 

indruk. Bij de uitvaartdiensten van beiden 

waren meer dan duizend aanwezigen. 

Hans van der Werf, liturgiekdeskundige, pastor 

van de Domkerk en initiatiefnemer van het 

citypastoraat in Utrecht, stierf in 1979 na een 

ziekte waarover hij zeer openhartig schreef en 

sprak. Hij werd bijna 53 jaar. Over zijn visie op 

de verhouding van kerk en stad, kerkgebouw 

en cultuur, wordt vooral onder de voorgangers, 

organisten, cantors en kerkelijk werkers van het 

Netwerk Citykerken nog regelmatig gesproken. 

Wat eind jaren zestig door Van der Werf werd 

ontworpen en op papier werd gezet en wat in 

de Domkerk geestdriftig vorm kreeg in de jaren 

daarna, is tot op vandaag bijvoorbeeld zichtbaar 

in de Laurenskerk in Rotterdam, de Grote 

Kerk van Dordrecht en de Hooglandse Kerk in 

Leiden. Het citypastoraat is een inspiratiebron 

geworden, waarin het gaat om ‘ontmoeting 

van kerk en cultuur, presentstelling van het 

visioen van de toekomst, dienst in en aan de 

stad van de mens waar men midden in staat’ 

(Den Dekker 1999). Van der Werf werd ook l

*Handelingen_1-2013.indd   49 13-02-13   07:45



beschouwing5 0

F.O. (Ted) van Gennep (1926-1990)

Exegese van de cultuur
Van Gennep promoveert in 1962 aan de 

Universiteit van Amsterdam cum laude op 

Albert Camus, is goed thuis in de filosofie en 

de literatuur, en krijgt landelijk bekendheid 

door een ethische studie over huwelijk, nieuwe 

relatievormen en seksualiteit. Van Gennep 

insisteert voortdurend op het gesprek van de 

kerk met de cultuur, dat de christen ‘dwingt 

tot luisteren en tot zelfkritiek’ (Van Gennep 

1966, 312). Een grote openheid voor de vragen 

die door filosofen als Kierkegaard, Camus en 

Levinas en door auteurs als Dostojewski en 

Kafka worden gesteld, stempelt Van Genneps 

theologische habitus. 

Tijdens zijn tienjarig rectoraat van het Se-

minarium Hydepark, het opleidingscentrum 

van de Hervormde Kerk, houdt hij predikanten 

voor dat zij van filosofen, schrijvers en arties-

ten moeten leren. In Leiden geeft hij later dan 

ook onder andere college over de Frankfurter 

Schule. De kerk moet het evangelie commu-

niceren, stelt hij, in de conceptuele ruimte van 

een cultuur waarin meer en meer mensen niets 

meer van Bijbel en geloof afweten. Bijbelse 

grondwoorden zoals verbond, vergeving of 

opstanding, hebben hun zeggingskracht verlo-

ren. Dat brengt de kerk met haar verkondiging 

in een impasse. Ze kan niet zonder de bijbelse 

taal, maar deze taal wordt niet meer verstaan. In 

een bundel onder redactie van Gerben Heitink 

waarin Van Gennep in gesprek is met de grond-

legger van de KPV in Nederland, Wybe Zijlstra, 

schrijft hij: ‘Een eenzijdige beklemtoning van de 

unieke betekenis van de grondwoorden sluit de 

kerk op in een taalkundig getto’ (Van Gennep 

1986, 185). Ze vindt er geen aansluiting meer 

mee, het wordt niet begrepen of het wordt ver-

keerd verstaan. 

‘Kun je het zo zeggen, met het oog op drugs 

gebruikende jongeren, met het oog op kinderen 

die in autoriteitsconflicten zijn verstrikt? Wat 

zegt het hen, dat God ‘Vader’ wordt genoemd?’ 

(Lezing 1974, Archief UB Leiden) 

Latere discussies die door hem worden 

opgestart, bijvoorbeeld een groot debat over 

de lichamelijkheid van de opstanding (in het 

jaar voor zijn overlijden), worden telkens door 

vragen als deze aangezwengeld. Achter de 

vragen ligt telkens een voor hem existentiële 

vraag: ‘Hoe vertellen wij het onze kinderen?’ 

*Handelingen_1-2013.indd   50 13-02-13   07:45



beschouwing H A N D E L I N G E N  2 0 1 3   I   1 5 1

In een debat in 1988 over de theologie van 

Karl Barth in relatie tot de secularisatie, stelt 

Van Gennep ‘dat je in een gesprek bijvoorbeeld 

met je kinderen of hun vriendinnen en 

vrienden met Barths uitgangspunt niets kunt 

beginnen’ (...) en vervolgens, ‘dat met name 

de barthianen een modern kerkelijk bargoens 

hebben ontwikkeld, waarvan onze kinderen 

niets begrijpen’ (Van Gennep 1988, 31). Hij ziet 

als de enige uitweg voor de kerk om de bijbelse 

verhalen weer te vertellen, ze als gelijkenissen 

te actualiseren, 

daarmee de 

roeping en belofte 

te vertolken 

die daarin ligt 

verscholen én tegelijkertijd voluit de cultuur te 

exegetiseren. Hiermee is een bij Van Gennep 

terugkerend refrein getekend. 

Samenleving wijzen op de kerk
Bij zijn inaugurele rede in Leiden in 1980 kiest 

Van Gennep echter niet voor een cultuurschets 

of voor een theologisch gesprek met een op 

dat moment toonaangevende filosoof. Hij 

concentreert zich op het unieke van de kerk 

(Van Gennep 1980). Hij verwondert zich over 

de kerk zelf, de kerk die hij in een preek enkele 

maanden eerder typeert als ‘dat kleine, wankele 

kringetje, dat de drager is van deze enorme 

pretenties, die de hele wereld zullen veranderen’ 

(Preek over Kol. 4, 7-18, 2 sept. 1979, Archief 

UB Leiden) en ‘een handjevol falende mensen’ 

(Preek over Kol. 2, 1-15, 7 jan. 1979, Archief UB 

Leiden). 

Hij onderkent dat de kerk niet deugt. Het 

beeld dat veel buitenstaanders van de kerk 

schetsen is negatief en kerkleden neigen 

ertoe om ‘de buitenwacht schuldbewust bij te 

vallen’ (Van Gennep 1980). De kerk wordt als 

een bedrieger gezien. Juist door haar streven 

naar macht, haar intense burgerlijkheid en 

haar middle class-karakter is haar spreken 

en handelen over liefde, gerechtigheid en 

barmhartigheid hypocriet. De kerk kan ook een 

sfeer ademen waarin mensen zich niet thuis 

voelen. Het kan er, stelt hij, oersaai zijn. 

Met de secularisatie en de marginalisering 

van de kerk ziet 

hij echter een 

kostbare bron voor 

de samenleving 

in gevaar 

komen. Waar hij de kerk jarenlang wees op 

de samenleving, acht hij het nu hoognodig 

om de samenleving te wijzen op het unieke 

betekenispotentieel van de kerk. Hij vraagt 

aandacht voor een tegoed van de christelijke 

traditie: de notie van de katholiciteit. Daarin 

ligt een potentieel besloten dat voor het 

samenleven van groot belang kan zijn om 

groepstegenstellingen, ‘wij-zij-denken’, 

discriminatie en apartheid, het ‘verijdelen van 

de communicatie’, tegen te gaan. 

In de jaren rond 1980 is er in de Nederlandse 

samenleving sprake van een toenemende 

sociale, ethische en politieke pluraliteit en 

een daarmee gelijk opgaande polarisatie. Er 

is een strijd gaande die betrekking heeft op 

ethische en politieke uitgangspunten, maar 

ook zijn er toenemende tegenstellingen waarin 

de communicatie tussen groepen wegvalt. 

‘Katholiciteit’ biedt daar, wellicht geen remedie, 

maar wel een heilzaam tegenwicht aan. 
l

‘... dat kleine wankele kringetje, dat  
de drager is van deze enorme pretenties, die  

de hele wereld zullen veranderen’

*Handelingen_1-2013.indd   51 13-02-13   07:45



historisch5 2

Roeping tot katholiciteit 
Wat verstaat Van Gennep onder katholiciteit? 

Het begrip heeft verschillende facetten. 

Katholiek is de kerk, wanneer zij de polariteiten 

in de samenleving tussen de generaties, tussen 

mensen met verschillend intellect, inkomen, 

opleiding, huidskleur, geslacht of sociale 

achtergrond, maar ook de verschillende 

geloofshoudingen die er zijn, onder één dak 

brengt. Het is een gemeenschap die niet bestaat 

als een gegeven, maar ze doet zich voor. Er is 

‘zoiets als het opflitsen van gemeenschap, in 

viering, in herkenning’ (Preek, 2 sept. 1979, 

Archief UB Leiden). Soms licht het visioen op, 

schrijft hij tien jaar later (Van Gennep 1989, 

472). Het is enerzijds een ‘onbereikbare utopie’ 

(Van Gennep 1989, 465), maar het is anderzijds 

in alle kerkvormen, tegen de feitelijke, 

gebrekkige realisering ervan, werkzaam. 

Van Gennep spreekt over een roeping tot 

katholiciteit. 

‘Wij hebben met elkaar te maken, als wij in 

Christus geloven. (...) Onze gemeenschap 

berust niet op bloed. Het is geen gezin. 

Geen dorp. Geen buurtgemeenschap. Geen 

klasse. (...) Deze gemeenschap berust op de 

verkiezing door de Heer. Hij is het die ons tot 

broeders en zusters maakt. (...) Zij geschiedt in 

uitzonderlijke momenten en door de eeuwen 

heen.’ (Van Gennep 1980) 

Het gaat in de katholiciteit dus niet om een 

nivellering van de verschillen tussen mensen, 

maar het garandeert de verscheidenheid van en 

onderlinge aandacht voor al die mensen. 

Van Genneps benadering van katholiciteit 

als een vorm van ‘inclusief denken vanwege de 

exclusieve binding aan Christus’, vindt grond 

in bijbels-theologische verkenningen van 

het verbondsbegrip. Is de gelijkwaardigheid 

van ieder mens, als kind van God, als zuster 

en broeder van Jezus Christus, de katholieke 

waarheid van de kerk, dan kunnen we het 

verbond zien als de methode, de mogelijkheid 

tot concretisering om aan de katholiciteit 

gestalte te geven (Van Gennep 1989, 470). Het 

verbond kent een wederzijdse institutionele 

verplichting, een belofte van trouw van 

ongelijke partijen, van de sterke en de zwakke. 

Zij zijn bondgenoten, staan voor elkaar in, 

nemen het voor elkaar op. Daardoor kan het 

verbond geschiedenis doormaken en groeit de 

gelijkwaardigheid (Van Gennep 1989, 471). Een 

van de kenmerken van deze ‘katholiciteit van 

het verbond’ is binnen de kerk direct zichtbaar. 

Het gaat om het ziekenbezoek, dat tot de 

grondstructuur van elke geloofsgemeenschap 

behoort: 

‘Deze vorm van pastorale aandacht is 

katholiciteit in die zin, dat daarmee tot uiting 

wordt gebracht: Jij hoort erbij. (…) Jij bent 

door je situatie hier apart gesteld. Wat jou 

overkomt, zal morgen mij gebeuren. Hodie 

mihi, cras tibi.’ (Van Gennep 1980) 

Deze door het verbond gekwalificeerde 

katholiciteit omvat dus ook tegenstellingen van 

sterk en zwak, gezond en ziek, zorgbehoevend 

en zorgverlenend. Juist de verbondstrouw van 

de sterkere en de zwakkere heeft een reddende 

betekenis voor de wereld. In de roeping van 

allen die zich bij de lijdende knecht laten 

*Handelingen_1-2013.indd   52 13-02-13   07:45



historisch H A N D E L I N G E N  2 0 1 3   I   1 5 3

inlijven, gaat het om de redding en bevrijding 

van alle volkeren, die, vult hij later aan, ‘niet 

anders dan in Gods koninkrijk gestalte zal 

kunnen krijgen’ (Van Gennep 1989, 466). Het 

perspectief is de ‘katholiciteit van de mensheid’.

Van Gennep fundeert de roeping tot 

katholiciteit in de verbinding van de kerk 

met Jezus Christus. Hij acht kritiek op de 

kerk volkomen terecht, maar kan haar nooit 

losmaken van de Messias. Daarbij ‘werkt’ de 

verbinding op twee 

manieren. Aan de 

ene kant is Jezus in 

alles wat hij doet of 

zegt ‘katholiek’. Hij 

eet met tollenaren 

en zondaren, in zijn rijk gaan de hoeren 

voorop, hij raakt melaatsen aan, een verlamde 

vergeeft hij zijn zonden, voor hem is geen enkel 

taboe veilig. Een onreine vrouw die twaalf 

jaar als paria buiten heeft gestaan, wordt in de 

gemeenschap opgenomen. Iedere vorm van 

afzondering of uitsluiting wordt opgeheven. 

Een kerk die zich op de Messias beroept, wordt 

door deze katholiciteit, dit grensdoorbrekend 

handelen, bepaald. Aan de andere kant maakt 

de Messias mensen, óndanks en ín hun radicale 

verschillen, tot broeders en zusters van elkaar. 

Sterker nog, elke geloofsgemeenschap wordt 

geboren vanuit deze roeping. 

‘Katholiciteit bedoelt om duidelijk te maken 

dat God zijn mensen roept uit alle geslachten, 

alle rangen en standen. Dat is het gevecht 

dat in het Oude en Nieuwe Testament wordt 

gestreden. In die zin is de ekklesia van Christus 

een authentiek revolutionaire beweging: zij kan 

wel uitgaan van een bepaalde groep of klasse, 

maar van meet af aan wordt ons geleerd ‘de 

vijand lief te hebben’ (...) Van meet af aan is 

men gericht op de ander, degene die er niet bij 

hoort.’ (Archief UB Leiden) 

Het doet begrijpen dat de roeping tot 

katholiciteit ingaat tegen wat de mens 

sympathiek is. Het is gemakkelijker om met 

verwanten, geestverwanten of als doelgroep 

onder elkaar te 

zijn. Het hemd is 

nader dan de rok. 

Van Gennep gaat 

zelfs zo ver dat 

hij het katholieke 

karakter van de geloofsgemeenschap vanwege 

het verzet ertegen als een grond beschouwt 

voor de marginalisering van de kerk. In de 

aantekeningen voor de oratie in 1980 lezen we:

‘In de praktijk betekent (katholiek zijn) dat we 

met een steeds kleiner groepje te maken krijgen. 

Je kunt zelfs zeggen: hoe katholieker we worden 

– d.w.z. hoe meer we de apartheid in onszelf 

zullen bestrijden – hoe kleiner de groep zal 

worden.’ (Archief UB Leiden)

Van Gennep heeft deze woorden niet in de 

oratie opgenomen. Ze zijn tekenend voor 

zowel zijn zorg om de toekomst van christelijke 

geloofsgemeenschappen in Nederland als 

voor zijn inzicht in het belang ervan voor de 

samenleving.
l

Er is ‘zoiets als het opflitsen  
van gemeenschap, in viering, in herkenning.  

Soms licht het visioen op’

*Handelingen_1-2013.indd   53 13-02-13   07:45



historisch5 4

J.A. (Hans) van der Werf (1926-1979)

Het gesprek met de cultuur
Bij Van der Werf vinden we eveneens een 

sterke focus op de uitgaande beweging, die de 

geloofsgemeenschap in de stad moet maken. De 

kerk moet naar buiten. Zij kan niet bij zichzelf 

blijven, maar dient het gesprek te zoeken 

‘met kunstenaars, buitenlandse werknemers, 

bejaarden, kamerbewoners, zakenlieden, 

toeristen’ (in: Kronenburg 1987). Het motief is 

bij hem echter niet, dat de kerk in dat gesprek 

leert hoezeer ze een veelal onverstaanbare 

taal spreekt en onder welke voorwaarden het 

kan komen tot een echt gesprek, maar Van 

der Werf bepleit een gerichte verkenning van 

de specifieke levensvragen of thema’s van 

verschillende groepen in de samenleving. Er 

moet luisterend geregistreerd worden wat in de 

stad leeft en waaraan behoefte is. 

Het citypastoraat waarvoor hij eind jaren 

zestig de basis legt en dat hij samen met 

anderen in de Domkerk ontwikkelt, dient 

het stadscentrum te verkennen waar mensen 

consumeren, recreëren, wonen en werken. 

Vanuit een hieruit naar voren komende 

brede visie op wat een kerk in de stad kan 

betekenen, creëert Van der Werf in de Dom 

een nieuwe liturgie van Schrift en Tafel waarin 

hoogwaardige kerkmuziek een belangrijke rol 

speelt en waarvoor ook een eigen cantor en 

cantorij nodig zijn (in: ‘Domcantorij: Veertig 

jaar proeftuin van kerkmuziek’, Reformatorisch 

Dagblad, 3-09-2011). Kerkmuziek die op 

zondagochtend klinkt, moet bovendien ook aan 

de burgers van Utrecht worden aangeboden. 

Kerkconcerten voorzien in een behoefte. Na 

een reeks zaterdagavondconcerten wordt het 

tijdstip in mei 1972 naar de zaterdagmiddag 

verplaatst: nu kan ook het winkelend publiek 

bereikt worden. Ook voorziet hij belangstelling 

voor biechten. Het wordt mogelijk gemaakt in 

de vastentijd. 

De droom
Al in 1966 formuleert Van der Werf zijn droom 

(Van der Werf 1980, 43-46). Hij denkt na 

over vorm, inrichting, ontwerp, choreografie 

van het huis van de christelijke gemeente. 

Hij ziet een ‘vierhuis’ voor zich in de stad 

van de mens, een vrijplaats die herinnert aan 

het nieuwe Jeruzalem, de toekomstige stad, 

de stad van de vrede. Van der Werf spreekt 

*Handelingen_1-2013.indd   54 13-02-13   07:45



historisch H A N D E L I N G E N  2 0 1 3   I   1 5 5

over een huis waar het ‘hart van de dingen’ 

is gegeven. Een kerk die open is, met zowel 

op zondag als in de week vieringen. Een huis 

met veel ruimte, met weinig stoelen, maar 

met mogelijkheden voor een orkest en met 

een toneel. Met doorgaande Schriftlezing en 

uitleg rondom de kansel, het toneel en de 

expositieruimte. Hij hoort oosters-orthodoxe 

litanieën klinken, maar ook gregoriaans en 

psalmen en lutherse kerkliederen. En in de 

verte klinkt in een kapel een middaggebed. De 

gemeente biedt een plek van aanbidding, inkeer, 

geborgenheid en zielzorg. ‘Aanbidding’,  schrijft 

hij een paar jaar later, ‘lijkt geen nut te hebben, 

maar deze verticale lijn is eenvoudigweg 

wezenlijk voor het menselijk bestaan’ (Van 

der Werf 1970). Met de cantor wordt jubelend 

gemusiceerd, koor en geloofsgemeenschap 

vallen samen. De ruimte is een ruimte om 

te bewegen, om zingend en musicerend te 

wandelen, van kansel naar doopvont en tafel, 

van ontmoetingsruimte naar toneel en dan 

naar een grote wand, waar kinderen met hun 

expressiemogelijkheden laten zien hoe zij 

de verhalen beleven. In haar huis ruimt de 

geloofsgemeenschap daarbij een structurele 

plaats in voor samenwerking met anderen. Het 

koor is de ruimte voor de geloofsgemeenschap 

en het schip is als het marktplein. Op de markt 

gaat het om activiteiten, ook van niet-kerkelijke 

bondgenoten, die de kwaliteit van het leven 

bevorderen. 

Hij ziet het citypastoraat als een gemeenschap 

rond dit vier- en leerhuis. Visuele informatie is 

nodig, de kerk dient een kwalitatief hoogstaand 

informatiecentrum te bieden. Educatie is nodig 

ten aanzien van het tegoed van de christelijke 

traditie (Van der Werf 1969; Van der Werf 

1960, 219). Hij ziet voor zich dat de kerk de 

stad geestelijke oriëntatie biedt, uitzicht op de 

stad van de vrede. Juist de verkennende analyse 

van de stad brengt hem ertoe te spreken over 

een kerk die als een ‘inspirerende en kritische 

cultuur tegenover de stad’ fungeert. 

De kerk onderweg
Wat ziet Van der Werf als het unieke van de 

kerk? Hij wijst op de wrijvingen, conflicten en 

tegenstellingen tussen volken en groepen in de 

wereld, maar juist daarom op de noodzaak tot 

samenwerking en het ‘op zoek gaan naar wat 

we gemeenschappelijk hebben’. Daarin wijst 

hij de kerk aan als een ‘verzoende mensheid’, 

de geloofsgemeenschap vormt van meet af aan 

‘de echte verenigde naties’ (Van der Werf 1971, 

8). We horen hem over de kerk spreken als een 

inclusieve gemeenschap, waar de verschillen 

niet worden ontkend, maar juist gewaardeerd. 

Keer op keer schetst hij de geloofsgemeenschap 

als een volk van de Messias, onderweg van 

Pasen naar de toekomst van sjaloom, op weg 

naar een verzoende mensheid (Van der Werf 

1979, 165). De geloofsgemeenschap is geen 

doel in zichzelf, maar gericht op het heil van 

de hele mensheid. Zij is in alle gebrokenheid 

en voorlopigheid de plaats waar de nieuwe 

mensheid wordt uitgebeeld. Zij is een 

eschatologische existentie, schrijft hij (Van der 

Werf 1969, 78), een ‘voorhoede’, ‘kopgroep van 

een nieuwe wereld’. Het volk van de Messias 

roept, aldus Van der Werf, ‘om verbetering 

en uitbreiding’ (Van der Werf 1969, 61). Het 

gaat om een gemeenschap als een ‘hart van de 

samenleving’ (Van der Werf 1971, 9). 
l

*Handelingen_1-2013.indd   55 13-02-13   07:45



historisch5 6

Beiden in gesprek
Van der Werf noemt het territoriale principe 

van gemeentevorming ‘een belangrijke greep’. 

Maar hij zoekt daarbinnen ruimte voor iets 

nieuws. Hij vraagt zich af wat de functie 

kan zijn van een binnenstadsgemeente 

die niet alleen door een woongebied is 

omgeven, maar ook door kantoren, winkels 

en uitgaansgelegenheden. Van Gennep heeft 

waardering voor het visionaire van het door 

Van der Werf ontwikkelde citypastoraat. Hij 

stelt in een symposium in 1978:

‘In zo’n omgeving kan een binnenstadskerk 

uitgroeien tot een laboratorium, een 

proefparochie, een kerk voor passanten, een 

plaats voor rust en bezinning.’ (Van der Werf 

1978, 67)

Van Gennep honoreert expliciet dit visioen 

en het vele werk dat Van der Werf daarvoor 

verzette. Bij Van der Werf ging het om 

‘gemeentevorming nieuwe stijl’, zo zegt hij 

in 1987 tijdens een volgend symposium 

in de Dom (Van Gennep 1987). Deze 

gemeentevorming verschilt sterk van de 

traditionele gemeenten en zelfs van de meeste 

binnenstadsgemeenten. Van Gennep acht het 

uiterst creatief en vruchtbaar, maar hij pleit er 

ook voor om de band van het citypastoraat met 

de wijkgemeenten ‘opnieuw te doordenken’, 

opdat beide kerksoorten van elkaar leren. 

Een korte vergelijking
In een korte vergelijking zien we ten slotte dat 

beide praktisch theologen een gesprek van de 

kerk met de cultuur voorstaan en wars zijn 

van ecclesiocentrisme. Het gaat niet om de 

kerk, maar om de wereld. Toch verschilt het 

uitgangspunt, zodat er ook in de hermeneutiek 

en in de missionaire communicatie andere 

keuzes worden gemaakt. 

Van der Werf wil de wereld uitnodigen om 

zich te laten betrekken in de leefwereld van 

de Schrift (en haar verhalen en grond- of 

sleutelwoorden) en van het volk van God. 

Hij spreekt over een taal en een ruimte die 

een werkelijkheid oproept waarin geleefd 

wordt, een taal die een zich verzamelende 

geloofsgemeenschap constitueert. De gemeente 

co-existeert daarnaast in volstrekte solidariteit 

met ‘het volk waartussen deze gemeente woont’. 

Van Gennep kan – als leerling van Miskotte – 

dat alles beamen, maar hij is juist vanwege zijn 

luisteren naar filosofie en kunst, maar ook door 

te luisteren naar geseculariseerde mensen die 

er ‘niets meer van weten’ zeer kritisch over de 

mogelijkheden van de taal van de kerkelijke 

verkondiging. 

De twee vinden elkaar echter in een 

theologische visie op de geloofsgemeenschap 

die zij zien als ‘uiterst gebrekkig’, maar die 

niettemin in haar katholieke, eschatologische 

structuur zeer relevant is voor een samenleving 

vol verschillen, groepstegenstellingen en 

spanningen. l

*Handelingen_1-2013.indd   56 13-02-13   07:45



H A N D E L I N G E N  2 0 1 3   I   1 5 7

Literatuur
Dekker, R. den (1999). ‘Het gebruik van 

monumentale kerken in de oude binnensteden’. 
Lezing 27 september 1999. Lectiones 4, Liturgische 
kring. www.liturgischekring.nl.

Gennep, F.O. van (1966). Albert Camus. Een studie 
van zijn ethisch denken. Amsterdam: Van Gennep, 
2e druk.

Gennep, F.O. van. Aantekeningen ten behoeve van 
de oratie. 17 oktober 1979 - 24 maart 1980. 
Universiteitsbibliotheek Leiden.

Gennep, F.O. (1980). Katholiciteit en pluraliteit. 
Oratie Universiteit Leiden 2 mei 1980. Leiden: 
Universitaire Pers.

Gennep, F.O. (1985). Na vijftien jaar. In: G. Heitink 
(red.). Ontginningswerk. Klinisch Pastorale Vorming 
– een overzicht. Bijdragen voor Dr. Wybe Zijlstra. 
Kampen: Kok, 180-186.

Gennep, F.O. van (1986). De kerk zal er altijd 
wel zijn. In: Trudi Klijn (red.). Voorbij de 
vanzelfsprekendheid. Zes gesprekken over kerk en 
secularisatie. Kampen: Kok, 1986.

Gennep, F.O. van (1987). De kathedraal en haar 
gemeente. In: Bericht uit de Domkerk, nr. 2, 1987.

Gennep, F.O. van (1988). Gemengde gevoelens. Barth 
en de secularisatie. In: In de Waagschaal, 17/7, 1988.

Gennep, F.O. van (1989). De terugkeer van de verloren 
Vader. Een essay over vaderschap en macht in 
cultuur en christendom. Baarn: Ten Have.

Kronenburg, J. (1987). Wat is de bedoeling van het 
citypastoraat? In: Bericht uit de Domkerk, nr. 2, 
1987.

Smits-Otten, G., Pendrecht, W. & Das, E. (1976). 
Mokumer in de middag. Een handreiking voor dr. 
Johan van der Werf v.d.m. om wat makkelijker 
de drempel van zijn tweede halve eeuw over te 
stappen. Utrecht: De Boer-Cuperus. 

Ven, J.A. van der (1993). Ecclesiologie in context. 
Kampen: Kok. 

Werf, J. van der (1960). Kerk en christelijke vereniging. 
Dissertatie Universiteit van Amsterdam. 
Amsterdam: Paris.

Werf, J. van der (1965). Kleine liturgiek. 
’s-Gravenhage: Boekencentrum.

Werf, J. van der (1969). Oefeningen in het Leerhuis. 
’s-Gravenhage: Boekencentrum.

Werf, J. van der (1970). De oude binnenstadskerken. 
De functie van de gemeente in een stedelijke 
samenleving. In: De Kerkvoogdij, mei 1970.

Werf, J. van der (1971). De gemeente. Kopgroep 
van een nieuwe wereld. Centrale voor het 
vormingswerk vanwege de Ned. Herv. Kerk.

Werf, J. van der (1978). De functie van de oude 
binnenstadskerken. In: Symposion 1978 Utrecht. 
Over restauratie en functie van middeleeuwse 
kerken.

Werf, J. van der (1979). Meevieren in de Dom. 
’s-Gravenhage: Boekencentrum.

Werf, J. van der (1980). Afgaande op het Koninkrijk. 
Herinneringen aan –. Artikelen, lezingen 
en een levensschets van Dr. J. van der Werf, 
bijeengebracht en ingeleid door M.G.L. den Boer. 
’s-Gravenhage: Boekencentrum. 

Henk (prof.dr. H.P.) de Roest is hoogleraar Praktische 
Theologie aan de Protestantse Theologische 
Universiteit, vestiging Groningen.  
hpderoest@pthu.nl

*Handelingen_1-2013.indd   57 13-02-13   07:45



in beeld

I N  B E E L D   |   H a r b e r t  B o o i j

5 8

Christus in de Hof

Dit beeldgroepje ‘Christus in de Hof van Olijven’ is voor mij misschien wel het mooiste 

en meest betekenisvolle beeldje uit het Museum Catharijneconvent. Wat spreekt me 

aan? Het thema, al heeft het museum daar wel meer verbeeldingen van, en de bijzondere 

uitbeelding. Speciaal de unieke enscenering tussen Petrus en Christus.

Het beeldje heeft ooit deel uitgemaakt van een groot geheel, scènes uit de lijdensgeschiedenis. Het 

is niet bekend wie het vervaardigde. Het was een goede vakman. Wel zijn de in een ver verleden 

vernieuwde delen links en rechts van mindere kwaliteit. Zie de door houtworm aangevreten 

helft van de Jakobusfiguur en de plomp gesneden voetpartij van de Petrusfiguur. Des te sterker is 

daardoor het centrale deel. De compositie wordt bijeengehouden door de boog die ‘gespannen’ is 

over de Johannesfiguur. Op die boog verheft zich verticaal de Christusfiguur, extra beklemtoond 

door de langvallende plooi van onder zijn arm. 

Expressief en scenisch is het beeldje beslist bijzonder. De Johannespartij (alles onder de ‘boog’) 

is van een grote rust, terwijl het daarboven een en al onrust is. Elk personage heeft een andere 

uitdrukking en Petrus wordt niet, zoals meestal, óók slapend weergegeven, maar in interactie 

met zijn leermeester. Christus zelf kijkt niet naar Petrus, maar is in smartelijk gebed. Dit is heel 

overtuigend weergegeven. Petrus is in een heel unieke act verbeeld. 

Helaas is een zeer belangrijk detail nog maar vrij recent verloren gegaan. Petrus wees namelijk 

met zijn rechterwijsvinger naar zijn hart. Daarmee vertelde de kunstenaar iets unieks. Het lijkt alsof 

de kunstenaar al bezig is met de verhouding tussen Petrus en Christus zoals die verder verteld zal 

worden in de evangeliën, zijn verraad en zijn berouw. Het beeld spreekt mij zo persoonlijk aan in 

de vraag: ‘En jij – hoe is jouw relatie tot de Messias?’

Beschadigingen horen bij kunstwerken, zoals gebreken bij oude mensen en oude huizen, maar het 

ontbreken van Petrus’ vinger is zo’n enorme aanslag op wat de beeldhouwer heeft willen vertellen, 

dat ik hoop dat het museum besluit hier toch spoedig restauratief in te grijpen. Een paar millimeter 

hout.

‘Christus in de Hof van Olijven’, hout, Noord-Nederland, ca. 1500, 

49 cm hoog, collectie Museum Catharijneconvent, Utrecht >

l

*Handelingen_1-2013.indd   58 13-02-13   07:45



in beeld 5 9H A N D E L I N G E N  2 0 1 2   I   4 5 9H A N D E L I N G E N  2 0 1 3   I   1

*Handelingen_1-2013.indd   59 13-02-13   07:45



6 0

*Handelingen_1-2013.indd   60 13-02-13   07:45



trendberichtH A N D E L I N G E N  2 0 1 3   I   1

l

T R E N D B E R I C H T   |   S a k e  S t o p p e l s

In 2011 en 2012 verscheen een heel aantal missionaire publicaties, 
geschreven door practici. Het gaat telkens om auteurs die vanuit hun 
eigen missionaire zoektocht rapporteren en richting willen wijzen. 
Sake Stoppels bundelt deze praktijkgeluiden in een tussentijds 
trendbericht ‘kerkopbouw’. 

Een stedelijke waaier 
van missionaire 
praktijk

Gemeenschappelijk in de  zeer 

verschillende zoektochten van de 

afgelopen twee jaar op missionair 

gebied, is vaak de grote mate van creativiteit 

en de durf om ongebaande wegen te gaan. Er 

is ook een gedeeld besef van de missionaire 

noodzaak van een heldere identiteit. Ook 

opmerkelijk is wat we ‘de bekering tot 

de stad’ zouden kunnen noemen. Ooit 

sprak de theoloog Gibson Winter over de 

‘suburban captivity of the churches’. Hij 

doelde daarmee op de wetmatigheid dat 

kerkmensen vaak als eersten wegtrekken 

uit oude(re) wijken en zich vestigen in (de 

betere) nieuwbouwlocaties. De kerken volgen 

daarbij doorgaans hun meer welvarende leden 

(1961, 39). Achterstandswijken zijn zo vaak 

verstoken geraakt van kerkelijke presentie. 

Maar we zien nu – zij het op heel kleine 

schaal – op dit punt een kentering: gelovigen 

die doelbewust naar (achterstandswijken in) 

de stad verhuizen om daar present te zijn. 

Het netwerk Urban Expression is in dezen 

een belangrijke katalysator (Blok 2010). Een 

themanummer van het tijdschrift Herademing 

was onlangs gewijd aan ‘Geloven in de stad’ en 

besteedde daarbij onder meer aandacht aan 

stadsmonniken en anderen die bewust hebben 

gekozen voor dienstbare presentie in de stad.

In het onderstaande overzicht bespreek 

ik negen publicaties die de stad als context 

hebben. Drie daarvan komen uit Engeland. 
l

6 1

< Hooglandse Kerk, Leiden

*Handelingen_1-2013.indd   61 13-02-13   07:45



trendbericht6 2

Ten slotte sta ik stil bij de Werkgemeenschap 

Missionaire Gemeenschapsvorming en bij 

twee nieuwe leerstoelen die zich beide richten 

op kerkvernieuwing. Opmerkelijk is dat 

alle publicaties en ook de leerstoelen van 

protestantse huize zijn. Katholieke pendanten 

trof ik niet aan. Dat is opmerkelijk en daarmee 

een uitdaging aan het adres van het katholieke 

denken en handelen over missionaire presentie 

en kerkelijke vernieuwing.

Den Haag
René de Reuver, predikant van de Protestantse 

Kerk in de Haagse Moerwijk neemt in zijn 

boek Anders verder. Missionair kerk-zijn 

in een dynamische samenleving afscheid 

van het klassieke 

territoriale kerkmodel. 

Moerwijk heeft zich 

door de jaren heen 

ontwikkeld van een 

homogene blanke 

middenstandswijk tot een multiculturele 

achterstandswijk. De kerk is haar prominente 

plek van de beginjaren al vanaf de jaren 

zestig kwijtgeraakt. In de huidige stedelijke 

samenleving is het model van de wijkgemeente 

niet meer vruchtbaar. In plaats daarvan komt 

hij met het model mixed economy of church. 

Daarin vormen verschillende gestalten van 

kerk-zijn de ene kerk. 

Voor Moerwijk betekent dat concreet dat de 

gemeente er in drie gestalten is: de klassieke 

gemeente die op zondag samenkomt, de 

Kinderwinkel ten dienste van kinderen in 

Moerwijk en MarcusConnect, een kerkplek 

voor en met jongvolwassenen (20-40 jaar) 

in de wijk. Alle drie de plekken hebben een 

eigen professionele ondersteuning. Hoe ze 

onderling samenhangen en interacteren, blijft 

wat onduidelijk, terwijl juist daar in a mixed 

economy indringende principiële vragen liggen. 

In zijn zoektocht naar kerkelijke vernieuwing 

gaat De Reuver onder andere te rade bij drie 

zeer uiteenlopende kerkelijke gemeenschappen: 

de Katholieke Kerk van Carthago van de 

derde eeuw (Cyprianus), de Anglicaanse Kerk 

in Londen en de Protestantse Gemeente in 

Zeewolde (Flevoland). Van elke gemeenschap 

leert hij iets. Zo bewaart de kerk van Carthago 

hem voor ‘loslopende’ kerkelijke initiatieven 

(eenheid), leert hij in Londen over de kracht 

van een ‘mixed economy’ en ziet hij deze ook 

in Zeewolde gestalte 

krijgen. Daarnaast is 

hij getroffen door de 

vruchtbaarheid van 

een heldere identiteit 

en een grote mate van 

openheid in deze poldergemeente. De toekomst 

is in zijn ogen aan kerken met een heldere visie 

die open zijn naar de omringende samenleving 

en andere gestalten van de ene kerk van Jezus 

Christus. 

De Reuver blijft zich in zijn boek 

nadrukkelijk verhouden tot de wereldkerk, 

onder andere door een beroep op en een 

uitwerking van de notae ecclesiae: eenheid, 

katholiciteit, heiligheid en apostoliciteit. 

Het fundament van de kerk is bij hem Jezus 

Christus, het gebinte wordt gevormd door 

de Schrift, de Sacramenten, het Credo en het 

Ambt. Hij heeft weinig op met het spreken over 

‘gemeentestichting’ of ‘kerkplanting’.

‘De toekomst is aan kerken met een  
heldere visie, en open zijn naar  

andere gestalten van de ene kerk van  
Jezus Christus’ (De Reuver)

*Handelingen_1-2013.indd   62 13-02-13   07:45



6 3H A N D E L I N G E N  2 0 1 3   I   1

Deze reserve van De Reuver brengt me bij zijn 

kerkelijke buurman in Den Haag, Matthijs 

Vlaardingerbroek. Hij schreef vanuit zijn 

ervaringen als gemeentestichter in de Haagse 

Spoorwijk onder de titel Grensverleggend een 

boek over missionair kerk-zijn. In het jaar 

2000 strijkt Matthijs met zijn gezin neer in 

de Spoorwijk. Ze betrekken het pand van 

een vroegere dokterspraktijk en gaandeweg 

begint er een geloofsgemeenschap te groeien. 

De Brunch op de late zondagochtend wordt 

‘per ongeluk’ een belangrijk element in het 

functioneren van de gemeenschap. Deze 

laagdrempelige gezinsvieringen met aansluitend 

een maaltijd trekken vooral autochtone 

wijkbewoners aan.

In zijn boek doet Vlaardingerbroek verslag 

van de wording van zijn geloofsgemeenschap en 

formuleert hij lessen die ook elders toepasbaar 

zijn. Het is een zeer levendig en bij tijd en wijle 

hilarisch boek omdat Vlaardingerbroek over 

mensen van vlees en bloed schrijft. Zijn belang-

rijkste stelling is dat elke geloofsgemeenschap 

een unieke, door God gegeven identiteit heeft. 

Waarachtige gemeenteopbouw begint niet met 

modellen en strategieën, maar met de zoektocht 

naar deze identiteit. Vanuit deze gevonden 

identiteit kan vervolgens een duidelijke missie 

worden geformuleerd. Deze wordt vertaald in 

een haalbare belofte waaraan een ander je mag 

houden. Mooie woorden die je niet waar kunt 

of wilt maken, werken averechts, zeker ook bij 

je doelgroep. Pas als de elementen identiteit, 

missie en beloften op orde zijn, wordt gezocht 

naar een passend model. Zo gaat Vlaardinger-

broek in tegen een preoccupatie met gemeente-

opbouw-modellen. 

Zelf laat hij zich overigens inspireren door het 

model van de missionaire kring. De missionaire 

kring wordt – binnen het verband van een 

kerkelijke gemeente – gevormd door maximaal 

dertig volwassenen en hun kinderen. Ze vormen 

een hechte groep met een duidelijk missionair 

profiel, dat wil zeggen met een heldere missie 

en een wel omschreven doelgroep. Het precieze 

functioneren hangt ook af van de aard van 

de doelgroep. Deze formule blijkt wervend te 

werken, want studenten die stage lopen bij ‘In 

de praktijk’ raken soms zo onder de indruk van 

de aanpak van deze gemeenschap dat ze naar 

de wijk toe verhuizen om zo ‘incarnatorisch’ 

present te zijn. Vlaardingerbroek moet weinig 

hebben van kerkelijke shoppers die van elders 

zich willen aansluiten bij de gemeenschap. 

Alleen zij die daadwerkelijk in de buurt actief 

zijn of worden of bereid zijn er te gaan wonen, 

zijn welkom. 

Rotterdam en Leiden
De journaliste Gea Gort schreef onder de titel 

God in de stad een gepassioneerd boek over 

missionaire presentie in de stad Rotterdam. 

Zelf koos ze jaren geleden met haar gezin 

heel bewust en min of meer tegen haar 

gevoel in voor een leven in deze stad. Als 

gezin ritualiseerden ze die keuze hoog op de 

Euromast. Gort benadrukt de missio Dei-

gedachte, zonder deze expliciet zo te noemen: 

God is al daar waar wij (nog) niet zijn. Hij 

roept ons op om ons te ‘solidariseren’ met de 

stad en de stedelijke cultuur. Ze typeert haar 

benadering in het begin van het boek met 

drie trefwoorden: incarnationeel, contextueel 

en holistisch. Na het inleidende deel over 
l

*Handelingen_1-2013.indd   63 13-02-13   07:45



trendbericht6 4

‘stadzending’ concentreert ze zich in het 

bijzonder op twee dimensies van presentie: 

missiegericht wonen en missiegericht werken. 

Tussen haar eigen ‘theologie van de stad’ 

door komen we korte portretten tegen van 

Rotterdammers die zich inzetten voor hun stad. 

Overwegend gaat het daarbij om christenen, 

maar Gort laat ook anderen aan het woord.

Bij uitgeverij Narratio verschenen 

relatief kort na elkaar twee min of meer 

vergelijkbare boeken die beide gaan over een 

geloofsgemeenschap in een oude monumentale 

binnenstadskerk. Daar waar veel grote oude 

protestantse kerken zijn onttrokken aan de 

eredienst (Den Haag, Alkmaar, Amsterdam 

en Arnhem bijvoorbeeld), geldt dat niet 

voor de Laurenskerk in Rotterdam en de 

Hooglandse kerk in Leiden. Bert Kuipers, pastor 

van de Laurenskerk, schrijft in Citykerken 

werken zo over veertig jaar Laurenspastoraat 

in Rotterdam, en Ad Alblas, pastor van de 

Leidse Binnenstadsgemeente, beschrijft in 

Omdat er meer is… het reilen en zeilen van de 

fusiegemeente (PKN) in de Hooglandse Kerk in 

het hart van Leiden. 

Beide kerken kennen een mix van kerkelijk 

gebruik en commerciële verhuur en beide 

gemeenschappen willen nadrukkelijk 

de missionaire potentie van het gebouw 

benutten. Kuipers schrijft bijvoorbeeld dat 

de kindervespers in de Laurenskerk zowel 

huiselijkheid als heilige huiver willen oproepen 

(45). Huiselijkheid, omdat de kinderen 

zich er thuis moeten kunnen voelen, heilige 

huiver, omdat de Laurenskerk staat voor een 

andere werkelijkheid. Dat is inderdaad de 

onvervangbare kracht van oude, monumentale 

kerkgebouwen. Ze roepen een andere 

werkelijkheid op. Zwijgend zeggen ze dat er 

meer is. Dat geldt zeker ook voor de Leidse 

Hooglandse Kerk, waar het continueren van het 

kerkelijk gebruik zo ongeveer voor de poorten 

van de hel is weggesleept. 

Beide boeken geven goed zicht op de 

missionaire praxis van min of meer liberale 

geloofsgemeenschappen. ‘Gekwalificeerde 

gastvrijheid’ is er een sleutelwoord. Beide 

kerken maken deel uit van het verband van het 

Netwerk Citykerken Nederland dat in 2008 

werd opgericht. Het boek van Alblas biedt 

goed zicht op de gevoeligheden als meerdere 

kerkgebouwen in Leiden moeten worden 

gesloten en besloten wordt de diensten te 

concentreren in ‘de kathedraal van licht’. Dat is 

in Leiden een gelukkige greep gebleken.

Haarlem
Herman Heijn, doopsgezind voorganger in 

Haarlem, schreef vanuit de praxis van de 

doopsgezinde gemeente in die stad een boek 

over de toekomst van de kerken. Het boek 

draagt de cryptische titel Via Teylers Gang.

De doopsgezinde gemeente beschikt over 

een historische verbinding die vanuit de Hout-

straat – een belangrijke winkelstraat in Haar-

lem – toegang biedt tot het kerkgebouw van de 

gemeente. Deze zogenaamde Gang wordt sinds 

1971 gebruikt als expositieruimte voor zeer uit-

eenlopende kunstuitingen. Met een beroep op 

de filosoof Immanuel Kant en de theoloog Har-

ry Kuitert komt Heijn bij de centrale plek van 

de verbeelding in kerk en geloof. De Gang – een 

cadeau van de Haarlemmer Pieter Teyler – is 

*Handelingen_1-2013.indd   64 13-02-13   07:45



trendbericht H A N D E L I N G E N  2 0 1 3   I   1 6 5

een impuls voor de Doopsgezinde Gemeente en 

stempelt haar functioneren fundamenteel, aldus 

Heijn. Opmerkelijk is overigens dat we over dat 

functioneren van deze gemeente vrijwel niets 

horen. Het boek staat vol met foto’s, maar ook 

in letterlijke zin blijft de gemeente in het boek 

buiten beeld. 

Heijn vraagt aandacht voor het toeval in 

de opbouw van de gemeente. ‘Naar mijn 

ervaring beginnen bijna alle processen van 

kerkvernieuwing met de bijzondere combinatie 

van toeval en gebed’ (129). Het is zaak dat we 

daar in de kerk gevoelig 

voor worden. Tevens 

benadrukt hij de rol van 

netwerken in de opbouw 

van lokale kerkelijke 

gemeenten. Het boek 

is een speels opgezette 

verhandeling over het belang van schoonheid 

en verbeelding in de opbouw van de kerk. 

Heijn noemt acht kenmerken van 

kerkvernieuwing: een duidelijk profiel naar 

buiten, veelkleurige kerkdiensten, de handen 

uit de mouwen, omgaan met de weerbarstige 

realiteit, inspirerend leiderschap, met een 

kleine kerngroep als motor, gastvrijheid, lokale 

concentratie en globale inspiratie en ten slotte 

het punt dat ik hierboven al noemde, oog voor 

het toeval.

Buitenlandse inspiratiebronnen
Ik noem hier tot slot ook drie publicaties uit 

Engeland die hun sporen hebben getrokken 

onder Nederlandse missionaire werkers. 

Het eerste is het boek Breakout van de 

voorgangers Mark Stibbe en Andrew Williams 

(2008). Ze beschrijven het transformatieproces 

in hun anglicaanse parochie St. Andrew’s 

Chorleywood, Watford, in de buurt van 

Londen. Dominant in de goed functionerende 

parochie is het ‘kom naar ons’-model. De 

gemeente wil nadrukkelijk missionair zijn, maar 

is steeds minder in staat contacten te leggen 

met buitenstaanders. Gaandeweg groeit de 

overtuiging dat het ‘kom naar ons’-model niet 

meer adequaat is in een postchristelijke tijd. 

St. Andrew’s verlegt haar focus van de centrale 

eredienst en de kleine groep naar zogenaamde 

mid-sized communities 

(MSC’s). Het betreft hier 

groepen van maximaal 

vijftig volwassenen die 

zich vooral missionair 

profileren. Ze concentreren 

zich op een specifieke 

doelgroep of een bepaald doelgebied en kiezen 

vanuit die missionaire concentratie een plek 

van samenkomen. Zo ontstaan MSC’s die zich 

richten op bijvoorbeeld jongeren, ouderen, 

doven, buurten en gemeenschappen. De MSC’s 

blijken veel minder een drempel te hebben dan 

de klassieke kerkdiensten en zo worden tal van 

mensen bereikt die langs traditionele wegen 

nooit bereikt hadden kunnen worden. 

In Nederland is dit model opgepakt door 

onder andere de beweging ‘Nederland 

zoekt’ (www.nederlandzoekt.nl). Zo kent de 

Rotterdamse Crossroads-gemeente inmiddels 

twee missional communities die op zondag 

op een eigen plek samenkomen. Overigens 

is in Chorleywood na het vertrek van beide 

voorgangers de ingrijpende transformatie voor 

een behoorlijk deel ongedaan gemaakt. De 

‘Naar mijn ervaring beginnen  
bijna alle processen van 
kerkvernieuwing met de  

bijzondere combinatie van  
toeval en gebed’ (Herman Heijn)

l

*Handelingen_1-2013.indd   65 13-02-13   07:45



trendbericht

levensdomeinen. Door dit proces van 

differentiëring kunnen kerk en geloof worden 

ontkoppeld van andere levenssferen (werk, 

economie, politiek etc.) en zo ‘onschadelijk’ 

gemaakt worden, opgesloten als ze zijn in de 

cocon van de private religie. Betrokkenheid bij 

een geloofsgemeenschap is dan een activiteit 

naast vele andere. Chester en Timmis kunnen 

daar echter onmogelijk mee leven: ‘De kerk 

is niet een van de ballen die ik hoog moet 

houden, maar dat wat bepaalt wie ik ben en 

mijn leven op het 

leven van Christus 

doet lijken’ (36). De 

centrale plek van de 

kerk is voor hen niet 

een extraatje of een te 

kiezen mogelijkheid. 

Ze is gegeven met het wezen van de kerk: ‘zij 

is het hart van heel Gods plan’ (39). Het boek 

heeft vooral ingang gevonden in de meer 

orthodoxe protestantse kerken. 

Kort na Total Church verscheen het afgelopen 

jaar van beide auteurs een nieuw boek onder de 

titel Midden in het leven. De kerk als levende ge-

meenschap. Ook hier is de grondtoon die van de 

missionaire kracht van de alledaagse gemeen-

schap. Chester en Timmis zien niet veel heil in 

allerlei missionaire ‘activiteiten’ die buiten het 

alledaagse leven om georganiseerd worden. Juist 

de dagelijkse routine en de natuurlijke netwer-

ken daarbinnen bieden de gelegenheid om het 

Evangelie – vanuit de marge – te communiceren 

in een postchristelijke wereld en gemeenschap 

op te bouwen. Daarbij gaat het hen er nadruk-

kelijk mede om dat de ander Jezus Christus 

leert kennen.

zondagse eredienst kreeg haar centrale plek 

terug (Van der Deijl 2012; Stoppels 2012).

In 2011 verscheen – met behoud van de 

originele titel – de Nederlandse vertaling van 

het boek Total Church. De auteurs, Tim Chester 

en Steve Timmis, schreven het boek vanuit hun 

betrokkenheid bij ‘The Crowded House’, een 

gemeentestichtingsproject in Sheffield. In hun 

project speelt de onderlinge gemeenschap een 

buitengewoon cruciale rol. Centraal staat de 

gedachte dat kerk-zijn 

niet een geïsoleerde 

bezigheid is, maar zich 

binnen de aanwezige 

natuurlijke kaders 

voltrekt in het leven 

van alledag. 

In het begin van hun boek maken ze hun 

kerngedachte duidelijk: ‘De stelling die we in 

dit boek willen verdedigen, luidt dat er twee 

basisprincipes zijn die moeten bepalen hoe 

we kerk zijn: Evangelie en Gemeenschap. Een 

christen is geroepen tot een dubbele loyaliteit: 

loyaliteit aan het hart van het Evangelie en 

loyaliteit aan de primaire context van een 

gelovige gemeenschap. (…) Alles wat we doen 

wordt bepaald door het Evangelie, en de context 

is altijd de gemeenschap waar we deel van 

uitmaken. Onze identiteit als christen wordt 

bepaald door het Evangelie en de onderlinge 

gemeenschap’ (13). Discipelschap en discipline 

horen bij elkaar en zonder onderlinge tucht, 

vermaning en aansporing ontstaat geen 

christelijke gemeenschap. 

De auteurs gaan ook in tegen het uiteenvallen 

van het leven in min of meer zelfstandige 

6 6

‘Juist de dagelijkse routine  
en de natuurlijke netwerken  

daarbinnen bieden gelegenheid  
voor Evangelie en Gemeenschap’  

(Chester en Timmis)

*Handelingen_1-2013.indd   66 13-02-13   07:45



trendbericht H A N D E L I N G E N  2 0 1 3   I   1 6 7

‘Struikelend vooruit …’
Een opmerkelijk missionair initiatief 

in Nederland is het ontstaan van 

de Werkgemeenschap Missionaire 

Gemeenschapsvorming (WMG) in 2010. In 

deze werkgemeenschap ontmoeten missionaire 

doeners, duwers en denkers elkaar. De doeners 

zijn de practici die met name in de steden 

pionieren. Duwers zijn kerkgenootschappen 

en andere verbanden die beleidsmatig bezig 

zijn met missionaire gemeenschapsvorming. 

De denkers zijn werkzaam aan universiteiten 

en hogescholen. Een belangrijke inhoudelijke 

impuls voor dit netwerk komt van de in 

2010 aan de Vrije Universiteit gevestigde 

J.H. Bavinck-leerstoel voor Church Planting 

and Church Renewal. Dr. Stefan Paas is de 

hoogleraar op deze leerstoel. Hij is een van de 

auteurs van het in 2008 verschenen handboek 

voor missionaire gemeenschapsvorming, Als 

een kerk opnieuw begint (Gerrit Noort e.a.).

We zien in de WMG allerlei protestantse en 

evangelische kerken, groepen en organisaties 

samenkomen. Er zijn informele contacten met 

rooms-katholieke organen en personen, maar 

tot nu toe is het nog niet tot een toetreding van 

katholieke deelnemers gekomen. Dat valt in 

mijn ogen te betreuren, omdat de WMG een 

laboratorium wil zijn voor een brede kerkver-

nieuwing. Daarbij schuwt ze kritische zelfreflec-

tie niet. Zo stond een bijeenkomst in het teken 

van de evaluatie van mislukte experimenten. De 

dag werd aangekondigd onder de titel ‘Failing 

forward’. ‘Struikelend vooruit’ zouden we kun-

nen zeggen in goed Nederlands en dat lijkt me 

een mooi motto voor de zoektocht naar kerke-

lijke vernieuwing in Nederland.

In 2011 aanvaardde dr. Joep de Hart zijn 

ambt van bijzonder hoogleraar ‘Nieuwe 

en vernieuwende vormen van christelijke 

gemeenschap in hun betekenis voor de 

Nederlandse samenleving’. De leerstoel is 

gevestigd aan de Protestantse Theologische 

Universiteit. Zijn inaugurele rede Maak het 

nieuw! verscheen in boekvorm bij het Sociaal 

en Cultureel Planbureau, waar De Hart 

al jarenlang als onderzoeker werkzaam is. 

Uiteraard zal zijn achtergrond de invulling van 

zijn nieuwe functie gaan kleuren. 

De Hart is een nuchtere sociaal 

wetenschapper die juist langs de weg van 

goed onderzoek wil komen tot reflectie 

aangaande vernieuwing van de kerk. In zijn 

rede zien we daarom nog niet allerlei kerkelijke 

vergezichten opdoemen. Wel stelt hij vragen 

die vermoedelijk in de komende jaren verder 

geëxploreerd zullen gaan worden. Hij refereert 

daarbij aan De Roests drieslag van de kerk als 

burcht, herberg en tempel in diens boek En 

de wind steekt op!. ‘Burcht, herberg, tempel. 

Maar hoe staat het met de kerk als tent, als 

onderkomen van trekkers, zwervers, nomaden? 

De kerk als informele groep? De kerk als 

oploopje, soms zomaar op een plein of in een 

park? De kerk als gespreksthema? De kerk 

als virtuele gemeenschap van deelgenoten op 

internet? Moeten we niet naar een mobielere, 

meer dynamische opvatting van kerkelijkheid? 

Een kerk zonder muren? Naar wat Henk de 

Roest ‘een netwerk van kerkplekken’ en Huub 

Oosterhuis een ‘netwerk van huizen voor 

‘bezield verband’ noemt? Moeten we niet verder 

kijken dan de publiekelijke, maatschappelijke 

zichtbare vormen van kerk-zijn?’ (2011, 72). 
l

*Handelingen_1-2013.indd   67 13-02-13   07:45



6 8

Het zijn vragen waarmee we al een beetje zicht 

krijgen op de agenda van De Hart voor de 

komende jaren. Alle reden om hem, Stefan Paas 

en zeker ook missionaire practici te volgen in 

hun zoektochten.

Genoemde publicaties
Alblas, Ad e.a. (2012). Omdat er meer is… 25 jaar 

kerkelijk leven in de Leidse Binnenstad, Gorinchem: 
Narratio

Blok, Oeds (2010). Creatieve gemeentestichting in de 
stad. Theologie, praktijk en spiritualiteit van Urban 
Expression. In: Soteria, jrg. 27, nr. 3, 16-28.

Chester, Tim, Timmis, Steve (2011). Total Church. 
Evangelie en gemeenschap. Kerk voor het leven van 
alledag. Een leermodel voor de kerk van de toekomst. 
Amerongen: Groei.

Chester, Tim, Timmis, Steve (2012). Midden in het 
leven. De kerk als levende gemeenschap. Barneveld: 
Groei.

Deijl, Willem van der (2012). Breakout: van 
cruiseschip naar reddingsvloot. Transformatie van 
een Britse Anglicaanse parochie. In: Geestkracht. 
Bulletin voor charismatische theologie, nr. 70, 75-81.

Gort, Gea (2011). God in de stad. Missionair leven in 
een stedelijke omgeving. Amsterdam: Ark Media.

Heijn, Herman (2011). Via Teylers Gang. Over de 
toekomst van kerken. Vught: Skandalon.

Herademing. Tijdschrift voor spiritualiteit en mystiek 
(2012). Themanummer Stadsmonniken. Geloven 
in de stad, jrg. 20, nr. 77 (september 2012).

Hart, Joep de (2011). Maak het nieuw! Over religieuze 
ontwikkelingen en de positie van de kerken: een 
persoonlijke geschiedenis. Den Haag: SCP.

Kuipers, Bert (2011). Citykerken werken zo. Veertig 
jaar Laurenspastoraat in Rotterdam. Gorinchem: 
Narratio.

Noort, Gerrit e.a. (2008). Als een kerk opnieuw begint. 
Handboek voor missionaire gemeenschapsvorming. 
Zoetermeer: Boekencentrum.

Reuver, René de (2012). Anders verder. Missionair 
kerk-zijn in een dynamische samenleving. 
Amsterdam: Ark Media. 

Stibbe, Mark, Williams, Andrew (2008). Breakout. 
One church’s Amazing Story of Growth Through 
Mission-Shaped Communities. Milton Keynes: 
Authentic Media.

Stoppels, Sake (2012). ‘There isn’t a manual, but 
there is Immanuel’. Kanttekeningen bij een 
fascinerende transformatie. In: Geestkracht. 
Bulletin voor charismatische theologie, 2012, nr. 70, 
81-85.

Vlaardingerbroek, Matthijs (2011). Grensverleggend. 
Hoe de kerk opnieuw missionair kan zijn. 
Heerenveen: Medema. 

Winter, Gibson (1961). The Suburban Captivity of the 
Churches: An analysis of Protestant Responsibility in 
the Expanding Metropolis. New York: Doubleday.

Sake (dr. S.) Stoppels is universitair docent kerkopbouw 
en diaconiek aan de Faculteit der Godgeleerdheid 
van de Vrije Universiteit te Amsterdam.  
s.stoppels@vu.nl

l

*Handelingen_1-2013.indd   68 13-02-13   07:45



trendberichtH A N D E L I N G E N  2 0 1 3   I   1 6 9

T R E N D B E R I C H T   |   W i m  S m e e t s

Een opleiding tot pastor, predikant of geestelijk verzorger is 
tegenwoordig ondenkbaar zonder supervisie. Wim Smeets brengt een 
aantal publicaties op dit terrein in kaart. Omdat dit in Handelingen 
een eerste trendbericht is over pastorale supervisie besteedt hij ruim 
aandacht aan de beschrijving van het veld en aan de spelers die op dat 
veld een belangrijke rol spelen of sleutelpublicaties verzorgden. 

Pastorale supervisie 
in ontwikkeling

Pionier om pastorale professionals 

systematisch te laten leren van 

praktijkervaring – de meest korte 

definitie van supervisie – was Anton Boison 

in het tweede kwart van de vorige eeuw in 

psychiatrische ziekenhuizen in de Verenigde 

Staten. Na het categoriale pastoraat volgde 

het territoriale pastoraat en geleidelijk 

werd pastorale supervisie ook in de initiële 

opleidingen opgenomen, in de VS en ook 

in Europa. Parallel ontstond een proces van 

theorievorming over pastorale supervisie. De 

pionier van pastorale supervisie in Nederland, 

Wybe Zijlstra, koppelde, net als Boison, de 

pastoraaltheologische reflectie erg aan de 

benadering van de mens vanuit de psychiatrie 

(Zijlstra 1969; 1990). 

Was Zijlstra vooral uit op een Nederlands 

handboek voor de – door Boison geïnitieer-

de – Klinische Pastorale Vorming, een 

specifieke gerichtheid op de ontwikkeling 

van het supervisiebegrip vinden we pas bij 

Herman Andriessen. Zijn Leren aan ervaring 

en supervisie was jarenlang een standaardwerk, 

ook voor supervisie in het algemeen, mede 

door de leertheoretische focus op supervisie 

– met name het experiëntiële leren – die hij er 

in uitwerkte (Andriessen 1975). Andriessen 

was er een sterke voorstander van dat de 

supervisor zelf het werk uitoefent waarover 

zij/hij superviseert, mede met het oog op 

een belangrijk doel van de supervisie: het 

ontwikkelen van de eigen beroepsidentiteit. 

Dat was een belangrijk argument voor de 

ontwikkeling van beroepsspecifieke supervisie 

zoals de pastorale supervisie. Auteurs die 

supervisie als generieke methode voor alle 

‘mensgerichte’ beroepen ontwikkelen, zoals de 

onlangs overleden Frans Siegers en Dinie Haan, 

tonen zich later schatplichtig aan Andriessen 
l

*Handelingen_1-2013.indd   69 13-02-13   07:45



7 0

*Handelingen_1-2013.indd   70 13-02-13   07:45



H A N D E L I N G E N  2 0 1 3   I   1 7 1

supervisie nog wel als specifieke vorm van 

supervisie onderscheiden dient te worden. Dat 

is de eerste reden. 

De term ‘pastoraal’ roept bij sommigen kerke-

lijke associaties op, terwijl het vak van pastores 

en geestelijk verzorgers zich inmiddels in sterke 

mate daarbuiten heeft ontwikkeld. Voor die 

verbreding worden dan andere termen als meer 

geëigend naar voren geschoven, zoals begelei-

ding op het vlak van spiritualiteit, zingeving, 

levensoriëntatie of – al veel langer – geestelijke 

begeleiding. In dat licht komt de term pastorale 

supervisie enigszins archaïsch over en wekt de 

indruk dat dit domein niet is meegegaan met 

de ontwikkelingen in het levensbeschouwelijk 

landschap. Dat is de tweede reden. 

In publicaties over spiritualiteit is vaak 

geen duidelijke scheidslijn te trekken tussen 

bijdragen die wel of niet tot het terrein van 

pastorale supervisie zouden horen. Dat is de 

derde reden. 

Niettemin hebben wij, in overleg met de 

redactie van Handelingen, geopteerd voor 

dit trendbericht. Daarbij is het zo – en nu 

gaan we achtereenvolgens op de verschillende 

bedenkingen in – dat het veld van de supervisie 

inmiddels zeer uitgebreid is geworden. Dit 

proces is nog versterkt sinds het onderscheid 

met coaching en ook met training en 

‘human resource management’ – althans 

in organisatorische zin, en vaak ook in de 

praktijk – is opgeheven. Het is niet eenvoudig 

daar een totaalbeeld van te krijgen; er is een 

onuitputtelijke stroom van nieuwe publicaties. 

Wel is het van belang om de ontwikkelingen 

op het terrein van pastorale supervisie te 

plaatsen in de context van de ontwikkelingen 

en diens gerichtheid op (experiëntieel) leren 

(Siegers & Haan 1983; 2001). 

In de voorbije dertig jaar heeft deze 

generieke supervisiebenadering een grote 

vlucht genomen, zowel in de theorie als in de 

praktijk – met de ontwikkeling van opleiding 

en organisatie. Dat geldt voor Nederland 

en Vlaanderen, en eigenlijk voor de gehele 

internationale context van supervisie. In de 

definities van supervisie blijft de analogie tussen 

generieke en pastorale supervisie zichtbaar. 

Supervisie is ‘methodische leerbegeleiding 

van dienstverlenende professionals bij 

de integratie van het persoonlijke en het 

beroepsmatige functioneren’ (Siegers & Haan 

2001). Pastorale supervisie is ‘een leermethode 

voor het systematisch leren aan pastorale 

praktijkervaring’ (Stevens, Herrebosch & 

Vandenhoeck 2006). Pastorale supervisie deelt 

met pastoraat een specificiteit inzake de visie op 

mens en relatie, het referentiekader en het doel 

(Bodson & Riemslagh 2007). 

Discussiepunten
Vandaag een trendbericht over pastorale 

supervisie schrijven is een bediscussieerbare 

onderneming, om verschillende redenen. Sinds 

een tiental jaar leunt de Raad voor Klinische 

Pastorale Vorming en Pastorale Supervisie 

in Nederland (KPV-Raad) voor opleiding en 

registratie van pastoraal supervisoren aan tegen 

grote broer LVSC (Landelijke Vereniging voor 

Supervisie en Coaching). Sindsdien gaan er 

nog meer stemmen op die vragen of pastorale 

l

l
‘Brain with wooden cross & bones’, Jan Fabre, Antwerpen, 

1958, Kröller-Müller Museum

*Handelingen_1-2013.indd   71 13-02-13   07:45



trendbericht

op het terrein van supervisie en coaching in 

het algemeen. We zullen ook ingaan op de 

gehanteerde terminologie: houdt men het 

bij het vertrouwde ‘pastorale supervisie’ of 

worden andere centrale concepten voorgesteld? 

Daarmee zijn de perspectieven verhelderd van 

waaruit dit trendbericht vertrekt, of nog beter: 

daarmee zijn al meteen enkele belangrijke 

trends op het terrein van pastorale supervisie 

aangegeven. 

Naast de drie genoemde discussiepunten is 

er nog een vierde punt dat aandacht verdient. 

Bij de introductie van Handelingen is besloten 

om de trend- en literatuurberichten in dit 

tijdschrift niet langer te beperken tot de 

praktisch-theologische sub- en hulpdisciplines. 

Daarom is dit pas het eerste trendbericht 

over pastorale supervisie. Om die reden zal 

voor deze keer relatief veel aandacht besteed 

worden aan de beschrijving van het veld en 

aan de spelers die op dat veld een belangrijke 

rol spelen of sleutelpublicaties verzorgden. 

Dat heeft repercussies voor de ruimte om 

in te gaan op de inhoud van afzonderlijke 

publicaties, die overigens ook een langere 

tijdsperiode bestrijken dan gebruikelijk. In een 

volgend trendbericht zullen wij ook aandacht 

besteden aan de internationale context, die op 

bepaalde punten overeenkomsten vertoont 

met de geschetste context. Dat geldt onder 

meer voor het bestaan van afzonderlijke 

beroepsorganisaties voor pastorale en generieke 

supervisie – op overkoepelend niveau de 

European Council for Pastoral Care and 

Counselling en de Association of National 

Organisations for Supervision in Europe. De 

internationale context is op bepaalde punten 

ook inspiratiebron voor ontwikkelingen in het 

Nederlandse taalgebied – bijvoorbeeld de focus 

op de reflectieve competentie (cf. Schön 1983). 

Nu richten we ons op de ontwikkelingen in 

Vlaanderen en Nederland. 

Vakontwikkeling
Naast de publicaties óver pastorale supervisie 

is het interessant om te kijken naar publicaties 

van pastorale supervisoren en naar de 

activiteiten die zij verrichten ter ontwikkeling 

van hun vak. Voor dit eerste trendbericht 

nemen we ons vertrekpunt enigszins 

willekeurig bij het jaar 2000. Niet toevallig 

verscheen er in dat jaar een publicatie over 

de millenniumbestendigheid van de KPV, de 

Klinische Pastorale Vorming (Smeets 2000). 

Het was de neerslag van een symposium te 

Nijmegen ter gelegenheid van het afscheid 

van supervisor Rooijakkers. In de bundel 

wordt teruggeblikt op de stand van zaken op 

het vlak van de trainingen Klinische Pastorale 

Vorming en wordt een ingrijpende herziening 

van het trainingsprogramma voorgesteld die 

vanaf die datum in Nijmegen werd ingevoerd. 

Vooral ging het om de vraag hoe de pastorale 

trainingen beter ingepast konden worden in het 

academisch curriculum en de ontwikkelingen 

daar op het vlak van leertheorie, didactiek 

en praktische theologie. Daarmee werd 

voortgebouwd op een eerdere publicatie 

van Van der Ven (1998) naar aanleiding van 

zijn bezoek aan KPV-opleidingen in de VS. 

Dat boek is niet alleen baanbrekend geweest 

voor wat betreft de conceptualisering en 

operationalisering van reflectie in het beroep 

van pastores en geestelijk verzorgers, maar biedt 

7 2

*Handelingen_1-2013.indd   72 13-02-13   07:45



trendbericht

ook een analyse van de verschillende tradities 

rond Klinische Pastorale Vorming en supervisie 

in de VS sinds het pionierswerk van Anton 

Boisen. Voor het eerst werd een curriculum 

voor post-initiële pastorale vorming 

voorgesteld, waarin de KPV volwaardig 

geïntegreerd werd in de opleiding, met een 

focus op de ‘psychodynamische metareflectie 

op de in de diepte van de persoon gelegen 

ervaringen en gevoelens, opvattingen, attituden 

en gedrag’. 

Ook in andere KPV-centra werd stilgestaan 

bij jubilea en het afscheid van de tweede 

generatie KPV-supervisoren. Het afscheid van 

Zuidgeest in het Centrum van Vught (later 

overgegaan naar LUCE binnen de Faculteit 

Katholieke Theologie van Tilburg) leidde tot 

een bundel, ook hier onder redactie van de 

directe opvolger, Körver (1998). Ook deze 

bundel geeft een goed beeld van de praktijk 

en de achterliggende theorievorming over 

pastorale supervisie. Tilburgse eigen accenten 

die in de bundel te vinden zijn, liggen op 

het vlak van de toenmalige relatie met de 

psychiatrie, de hermeneutische benadering 

van Van Knippenberg en de nadruk op de 

organisatiecontext van de professional. 

Het veertigjarig bestaan van het KPV-cen-

trum Zon en Schild te Amersfoort mondde niet 

uit in een echte publicatie, maar presenteerde 

wel een historisch ‘plakboek’ van het werk van 

een van de pioniers van pastorale supervisie in 

Nederland, Zijlstra en zijn opvolgers De Jong en 

Houtsma. Ook hier kwam de prangende vraag 

naar voren: hoe zal deze traditionele KPV-trai-

ning zich in de toekomst ontwikkelen; heeft ze 

überhaupt nog een toekomst?

In de overige gevestigde KPV-centra vormde 

de generatiewisseling geen aanleiding tot 

publicaties. In Hydepark, verbonden aan de 

Protestantse Kerk, behoorde Waardenburg met 

Körver en Smeets tot de eerste opleiders die, 

voorafgaand aan of volgend op de pastorale 

supervisorenopleiding, ook een generieke 

supervisorenopleiding hadden gevolgd. 

Dat was de aanzet om in toenemende mate 

aansluiting te zoeken bij ontwikkelingen in 

de generieke supervisie. Het KPV-centrum 

van Hydepark fuseerde later met Emmaus 

te Maarssen, dat zich vooral had gericht op 

parttime pastores en geestelijk verzorgers. Het 

accent in dit gefuseerde centrum ligt sindsdien 

op ambt en spiritualiteit als kader voor het 

leerproces. In het KPV-centrum verbonden 

aan de Vrije Universiteit kwam er helemaal 

geen generatiewisseling meer. Na het vertrek 

van Van de Lagemaat was er jarenlang geen 

supervisorische activiteit. Intussen worden er 

zogenaamde kopcursussen aangeboden, na of 

in relatie tot de KPV. 

Vlaanderen
In Vlaanderen heeft de generatiewisseling om 

allerlei redenen vertraging opgelopen. Pionier 

Bodson was lange tijd als enige op het vlak van 

pastorale supervisie actief. Een volwaardige 

KPV-training kwam moeilijk van de grond. 

Dat had veel te maken met de aarzelende 

houding van de katholieke kerk en van de 

academische theologische wereld. Later vond 

Bodson in Stevens een bondgenoot en samen 

organiseerden ze trainingen en opleidingen 

voor begeleiders van pastores. Vooral onder 

impuls van Stevens (2003) kwamen flink wat 
l

H A N D E L I N G E N  2 0 1 3   I   1 7 3

*Handelingen_1-2013.indd   73 13-02-13   07:45



trendbericht7 4

publicaties tot stand. Steevast gebruikt Stevens 

in zijn publicaties eenzelfde formule. Vaak 

samen met co-auteurs geeft hij een helder, 

omvattend overzicht van een thema op het 

vlak van praktijkbegeleiding, een term die hij 

introduceerde om het overkoepelende verband 

aan te duiden tussen werkbegeleiding, coaching, 

supervisie en ook geestelijke begeleiding. 

Het gelijknamige boek is dan ook het 

standaardwerk in vorming en toerusting van 

pastores in Vlaanderen (Stevens, Herrebosch & 

Vandenhoeck 2006). 

Zijn laatste boek over ouder worden is een 

soort geestelijk testament aan het einde van zijn 

lange carrière en een pareltje op het vlak van de 

betekenis van leren voor werk en leven  

– een verbinding die Stevens altijd gezocht  

heeft (Stevens 2011). De activiteiten in 

Vlaanderen op het vlak van pastorale supervisie 

hebben zich inmiddels verplaatst van het 

Centrum voor Christelijke Vorming, behorend 

bij de bisdommen Mechelen-Brussel en 

Antwerpen, naar de Katholieke Universiteit 

Leuven in het Academisch Centrum voor 

Praktische Theologie. Herrebosch, Lootens 

en Van den Hoeck vormen daar de tweede 

generatie van Vlaamse supervisoren en 

opleiders. Laatstgenoemde volgde haar 

opleiding in de Verenigde Staten en trad 

daarmee in de voetsporen van de Nederlandse 

pioniers Faber, Berger en Zijlstra. Riemslagh, 

een leerling van Bodson, genoot dan weer haar 

opleiding in Nederland. 

Actuele reflecties
Waar in Vlaanderen Stevens een aantal 

publicaties met andere deskundigen 

coördineerde, springt in Nederland een 

publicatie onder redactie van Körver en 

Regouin (2007) het meest in het oog. Als 

het erom gaat inzicht te krijgen in de actuele 

reflectie over pastorale supervisie, is dit wel het 

standaardwerk te noemen. De auteurs opteren 

voor de term spiritualiteit, maar ‘pastorale 

supervisie’ wordt in de ondertitel behouden. 

Verschillende aspecten van pastorale supervisie 

worden behandeld: de existentiële dimensie, 

de integratief-spirituele dimensie, de ethische 

dimensie en de betekenis van het levensverhaal, 

van metaforen, van conflict en leiderschap, 

van het voorbeeldleren. Körver verbindt de 

identiteit van de pastorale supervisie met de 

zogenaamde excentrische positie van de pastor 

en de trage vragen die in diens werk aan bod 

komen. 

Verder zijn onder impuls van vooral Menken-

Bekius een aantal boeken verschenen die zich 

richten op de eigen aard van het leerproces in 

pastorale supervisie (Menken-Bekius & Van der 

Meulen 2007; Menken-Bekius & Schaap-Jonker 

2010). Het eerste bouwt onder meer voort op 

de eerder genoemde publicatie van Van der 

Ven over reflectie. De relatie tussen theorie en 

praktijk wordt in beide richtingen doorlopen 

en daarbij worden modellen en instrumenten 

voorgesteld. Het tweede verheldert hoe 

casusmateriaal kan worden opgesteld, alsmede 

de verschillende invalshoeken van waaruit 

dit materiaal in de supervisie kan besproken 

worden. 

Het is een traditie dat in handboeken 

voor pastoraat en geestelijke verzorging ook 

een hoofdstuk wordt besteed aan pastorale 

supervisie. Meestal betreft het dan een 

*Handelingen_1-2013.indd   74 13-02-13   07:45



7 5trendbericht H A N D E L I N G E N  2 0 1 3   I   1

inleidende oriëntatie in supervisie, met 

aandacht voor hoe het in de praktijk in zijn 

werk gaat. Het meest recent is dat gebeurd in 

het Handboek Geestelijke Verzorging (Körver 

2006). Ook in het nieuwe beroepsregister is 

de KPV een van de pijlers in de voortgezette 

vorming van geestelijk verzorgers. 

Proefschriften
In het kader van de academisering van de 

Klinische Pastorale Vorming en pastorale 

supervisie is er onder pastoraal supervisoren 

een trend ontstaan om te promoveren. 

Opmerkelijk is dat tot nu toe niemand zich 

gewaagd heeft aan een promotie over de KPV-

training of pastorale supervisie an sich. In die 

zin blijft het opus magnum van Zijlstra, Op 

zoek naar een nieuwe horizon uit 1988 (!) nog 

steeds zonder navolging. Weliswaar moet een 

boek van Plantier (2001) vermeld worden, een 

kritische evaluatie van de KPV in Nederland, 

maar dat betreft toch vooral een persoonlijke 

stellingname van de auteur. Haar proefschrift 

had Plantier al eerder geschreven over Kübler-

Ross (Plantier 1994). Ook Menken-Bekius was 

al aan haar proefschrift over rituelen bezig toen 

ze in Maarssen actief werd als KPV-opleider 

(Menken-Bekius 1999). De trend werd gezet 

door Zuidgeest (2001), die min of meer als 

afronding van zijn carrière een proefschrift 

schreef over Godsbeelden. In beide gevallen 

is het onderwerp natuurlijk zeer relevant 

voor pastorale supervisie. Op het terrein van 

pastoraat en geestelijke verzorging in het 

algemeen situeren zich de proefschriften van 

Smeets (2006), Vandenhoeck (2007) en Smit 

(2011). Het discipline-model van Gerkin heeft 

toepassingsmogelijkheden naar pastorale 

supervisie, zoals Vandenhoeck zelf aangeeft 

in haar proefschrift: de KPV-training krijgt 

een andere focus wanneer trainees in hun 

klinische leerstage volgens dit model in de 

patiëntenzorg leren werken. Waar supervisie 

een leermethode is voor communicatieve 

beroepen, richt Smit zich op de bijzondere 

communicatie met mensen met een beperking. 

Innerlijke ruimte neemt in zijn hermeneutisch 

model voor pastoraat een belangrijke plaats in. 

Als een van de eerste pastorale supervisoren 

integreert hij het competentiedenken in een 

onderwijscurriculum. 

Vanuit Vlaanderen zijn er toch twee 

proefschriften te vermelden die het dichtst 

bij pastorale supervisie in de buurt komen. 

Lootens (2008) biedt een omvattende focus op 

het terrein van begeleiding. Daarmee wordt 

de scope die Stevens in zijn werk aanbracht, 

wetenschappelijk onderbouwd. Vanuit een 

filosofische en theologische analyse van het 

werk van Kierkegaard is vooral de focus op de 

mogelijkheden van indirecte communicatie 

interessant voor supervisie. 

Riemslagh (2011) gebruikt in haar 

proefschrift een methode die gebruikelijk is 

in pastorale supervisie en KPV, namelijk de 

analyse van pastorale gesprekken via verbatims 

of protocollen. Referentiekader voor haar 

analyse vormt de filosofische ethiek van Buber 

en Levinas en een aantal praktijktheorieën op 

het vlak van begeleiding en ethiek. Op basis 

van deze analyse ontwerpt zij een aantal criteria 

die gehanteerd kunnen worden als toetssteen 

voor het ethisch niveau van de interactie tussen 

pastor of geestelijk verzorger en cliënt. 
l

*Handelingen_1-2013.indd   75 13-02-13   07:45



trendbericht7 6

Daarop voortbouwend heeft zij recent 

een nieuw boek gepubliceerd (Riemslagh 

2012). Daarin richt zij de aandacht op 

defensiemechanismen die pastores, 

en aansluitend ook de supervisoren, 

hanteren in de bespreking van verbatims 

en ander werkmateriaal voor supervisie. 

Supervisoren moeten leren om belemmerende 

positioneringen en interacties te doorzien en 

gericht het onbewuste van supervisanten te 

beïnvloeden. 

Tijdschriften
In dit trendbericht zijn vooral boeken de 

revue gepasseerd. Natuurlijk komt pastorale 

supervisie ook in tijdschriftartikelen aan bod. 

In Vlaanderen bood lange tijd het tijdschrift 

Sacerdos en in mindere mate Collationes een 

plek voor bijdragen vanuit de invalshoek van 

supervisie en pastoraal handelen. Sinds enige 

jaren is er een nieuw tijdschrift, Pastorale 

Perspectieven, waarin de diverse pastorale 

werkvelden en werkvormen geregeld aan bod 

komen. In 2007 werd een themanummer (nr. 

137) aan pastorale supervisie gewijd, waarin 

vooral een interview met een aantal Vlaamse 

tenoren op dit vlak in het oog springt, naast 

een bijdrage over de spirituele dimensie – hier 

komen we dus weer de term spiritualiteit tegen 

– in pastorale supervisie van Riemslagh en 

Bodson en een zeldzaam pleidooi van Lootens 

voor een differentiatie- naast een integratie-

benadering (waarmee aansluiting gezocht 

wordt met generieke supervisie). In Nederland 

is vanouds dit tijdschrift het kanaal waarlangs 

berichten over ontwikkelingen in de pastorale 

supervisie de werkers in de praktijk bereiken. 

Sporadisch zijn er ook vernieuwende bijdragen, 

zoals het gebruik van de zelfconfrontatie

methode (ZKM) in de pastorale supervisie 

(Hermans, Van Knippenberg & Smeets 2004). 

Nieuwe dynamiek
Sinds de KPV-Raad opnieuw werd 

gestructureerd en door de organisatorische 

perikelen in de Landelijke Vereniging voor 

Supervisie en Coaching lijkt er een nieuwe 

dynamiek te ontstaan voor pastorale supervisie 

als eigen benadering. Het is moeilijk te 

voorspellen hoe die zich zal evolueren. Net als 

in verleden en heden zullen ook de toekomstige 

ontwikkelingen inzake theologische en 

religiewetenschappelijke opleidingen en 

inzake de praktijk van pastoraat en geestelijke 

verzorging een belangrijke invloed hebben. We 

zijn benieuwd hoe de academische inbedding, 

de relatie van ‘learning by doing’ tot andere 

vormen van leren en de relatie tot supervisie 

en coaching in het algemeen zich – ook in 

internationaal perspectief – verder zullen 

ontwikkelen. Stof genoeg dus voor een volgend 

trendbericht binnen een vijftal jaren! 

Literatuur
Andriessen, H. (1975). Leren aan ervaring en 

supervisie. Nijmegen: Dekker van de Vegt. 
Bodson, M. & Riemslagh, M. (2007). De spirituele 

dimensie als specificiteit van pastoraat en pastorale 
supervisie. Pastorale Nieuwsbrief, nr. 137, 12-21. 

Hermans, H.J.M., Van Knippenberg, T. & Smeets, W. 
(2004). De waarderingstheorie, de theorie over het 
dialogische zelf en het pastoraat (themanummer). 
Praktische Theologie, 31, nr. 1. 

Körver, S. (red.) (1998). Corrigerende ervaringen. 
Leren in de Klinische Pastorale Vorming. Eindhoven: 
CVPE. 

l

*Handelingen_1-2013.indd   76 13-02-13   07:45



trendbericht 7 7H A N D E L I N G E N  2 0 1 3   I   1

Körver, S. (2006). Voorbij aan voegen, voorzichtig
heid en veiligheid. Klinische Pastorale Vorming en 
de professionalisering van de geestelijk verzorger. 
In: Doolaard, J.J.A. (red.). Nieuw handboek 
geestelijke verzorging. (759-772). Kampen: Kok. 

Körver, S. & Regouin, W. (red.) (2007). Professionele 
begeleiding en spiritualiteit. Pastorale supervisie 
nader verkend. Houten: Bohn Stafleu van Loghum. 

Lootens, D. (2008). Leven in tegenspraak. 
Perspectieven op pastorale vorming. Antwerpen: 
Halewijn. 

Menken-Bekius, C. (1999). Rituelen in het individuele 
pastoraat. Kampen: Kok. 

Menken-Bekius, C. & Meulen, H. van der (2007). 
Reflecteren kun je leren. Basisboek voor pastoraat en 
geestelijke verzorging. Kampen: Kok. 

Menken-Bekius, C. & Schaap-Jonker, H. (red.) 
(2010). Ervaring leert. De casus als instrument voor 
theoloog, pastor en geestelijk verzorger. Kampen: 
Kok. 

Plantier, E. (1994). Door de dood omvangen. 
Geestelijke oefeningen in navolging van E. Kübler-
Ross. Kampen: Kok.

Plantier, E. (2001). De pastor als openbaar lichaam. 
Pastoraat en de Klinische Pastorale Vorming in 
Nederland. Kampen: Kok.

Riemslagh, M. (2011). (In)correcte gespreksvoering. 
Fundamenteel en empirisch onderzoek naar de 
ethiek van het pastorale gespreksproces. Leuven: 
Katholieke Universiteit. 

Riemslagh, M. (2012). Constructieve counseling. 
Destructief recht in professionele gespreksvoering. 
Leuven: Acco. 

Schön, D. (1983). The reflective practicioner. How 
professionals think in action. New York: Basic 
Books. 

Siegers, F. & Haan, D. (2001; 1983). Handboek 
supervisie. Alphen a/d Rijn: Samson. 

Smeets, W. (red.) (2000). Klinische pastorale vorming 
en geestelijke verzorging millenniumbestendig? 
Nijmegen: UMC St Radboud. 

Smeets, W. (2006). Spiritual Care in a Hospital 
Setting. An Empirical-theological Exploration. 
Leiden: Brill. 

Smit, J. (2011). Competenties voor de pastorale 
communicatie met mensen met een verstandelijke 

beperking. Een praktisch-theologisch onderzoek 
naar leerprocessen van pastores. Amersfoort: 
Philadelphia Zorg. 

Stevens, J. (2003). Gezien en beluisterd worden heelt 
de mens. Over persoonlijke begeleiding. Apeldoorn: 
Garant. 

Stevens, J., Herrebosch, E. & Vandenhoeck, A. (2006). 
Praktijkbegeleiding van pastores. Met het oog op 
kwaliteit van werk en leven. Antwerpen: Halewijn. 

Stevens, J. (2011). Ouder worden, leven en leren. 
Apeldoorn: Garant. 

Vandenhoeck, A. (2007). De meertaligheid van de 
pastor in de gezondheidszorg. Resultaatgericht 
pastoraat in dialoog met het narratief-
hermeneutisch model van C.V. Gerkin. Leuven: 
Katholieke Universiteit. 

Ven, J.A. van der (1998). Education for reflective 
ministry. Leuven: Peeters. Nederlandse vertaling: 
Pastoraal perspectief. Vorming tot reflectief 
pastoraat. Kampen: Kok. 

Zijlstra, W. (1969). Klinisch pastorale vorming. Een 
voorlopige analyse van het leer- en groepsproces van 
zeven cursussen. Assen: Van Gorcum. 

Zijlstra, W. (1990). Op zoek naar een nieuwe horizon. 
Handboek voor klinische pastorale vorming. Nijkerk: 
Callenbach. 

Zuidgeest, P. (2001). The Absence of God. Exploring 
the Christian Tradition in a Situation of Mourning. 
Leiden: Brill. Nederlandse vertaling: De afwezige 
God. Kampen: Kok.

Wim (dr. W.) Smeets is pastoraal supervisor en hoofd 
Dienst Geestelijke Verzorging en Pastoraat UMC St 
Radboud Nijmegen en universitair docent geestelijke 
verzorging Universiteit Utrecht. 
w.smeets@dgvp.umcn.nl

*Handelingen_1-2013.indd   77 13-02-13   07:45



actueel

A C T U E E L

Nieuw op www.handelingen.com

Van de hand van Joep de Hart is een 

nieuw literatuurbericht ‘Sociologie van 

kerk en godsdienst’ verschenen en op 

de website van Handelingen geplaatst. 

Te vinden op www.handelingen.com > 

literatuurberichten

KPV-cursussen Nijmegen

• �Cursus Geestelijke Verzorging en Organisatie 1 

In deze cursus worden de professionaliteit en 

identiteit van de geestelijk verzorger in het 

kader geplaatst van de (gezondheidszorg)-

organisatie waarbinnen hij of zij werkt. De 

cursus biedt handvatten om eigen ideeën 

aangaande geestelijke verzorging om te zetten 

in beleid en dat beleid af te stemmen op het 

beleid van de zorgorganisatie. Trainer: dr. Wim 

Smeets, m.m.v. andere trainers. Data: 13-17 mei 

2013. Prijs: € 675,- 

• Cursus Geestelijke Verzorging en Organisatie 2 

In deze vervolgcursus ligt de focus op de 

betekenis van zingeving, spiritualiteit en 

ethiek in de multidisciplinaire samenwerking 

en in het management van de organisatie. 

Deze cursus vindt plaats in samenwerking 

met de Dienst Geestelijke Verzorging van 

het Catharinaziekenhuis Eindhoven en de 

Masteropleiding Theologie en Geestelijke 

Verzorging van de Universiteit Utrecht. 

Docenten: dr. Wim Smeets, drs. Richart Huijzer 

en docenten van het Catharinaziekenhuis. Data: 

26-30 augustus 2013. Prijs: € 675,-. 

7 8

• �Masterclass levensbeschouwelijke counseling 

(nieuw) 

In deze masterclass voor geestelijk verzorgers 

en andere zorgverleners worden de 

basisvaardigheden levensbeschouwelijke 

counseling, die geleerd zijn in de basisopleiding 

aan universiteit of hbo, verdiept en verbreed. 

De ervaring leert dat na een aantal jaren 

praktijk datgene wat geleerd is een ‘revisie-

beurt’ nodig heeft. De masterclass is een goede 

voorbereiding of aanvulling op de cursus 

morele counseling en moreel beraad. 

Trainers: drs. Jack de Groot en drs. Hans Evers 

(LUMC). Data: 9 en 23 september, 7 en  

28 oktober, 11 en 25 november 2013.  

Prijs: € 800,-. 

Vroege aanmelding wordt aanbevolen. Alle 

trainingen en cursussen zijn geaccrediteerd door 

het SKGV. Nadere informatie en cursusprijzen: 

secretariaat DGVP, 024-3613320 of  

www.umcn.nl/kpv 

Presentatie nieuw Liedboek 

Precies veertig jaar na het Liedboek voor de 

kerken verschijnt op 25 mei 2013 het nieuwe 

Liedboek – zingen en bidden in huis en kerk. In 

veel opzichten zal dit nieuwe liedboek anders 

zijn dan het oude. Niet alleen hebben meer 

kerken in de ISK (Interkerkelijke Stichting 

voor het Kerklied) samengewerkt, maar ook de 

omvang en de veelkleurigheid van het aanbod 

van liederen is veel groter. Ongeveer 1150 

liederen zijn uitgekozen, een aantal waarin 

*Handelingen_1-2013.indd   78 13-02-13   07:45



H A N D E L I N G E N  2 0 1 3   I   1 7 9actueel

de complete psalmberijming van het vorige 

Liedboek is opgenomen. 

Een redactieteam met werkgroepen (zo’n 

honderd vrijwilligers!) heeft een selectie 

gemaakt uit het huidige Liedboek, aangevuld 

met honderden liederen uit binnen- en 

buitenland, kinder- en jeugdliederen, 

liturgische gezangen, canons en ook gebeden 

en meditatieve teksten. Je kunt er uit zingen 

als afsluiting van een vergadering, in een 

ziekenhuiskamer, in de gevangeniskapel, of bij 

een familiefeest, je vindt er een tekst in voor 

de kleine kring die de wacht houdt bij een 

lieve gestorvene. Daarom ook is de titel voluit: 

Liedboek - zingen en bidden in huis en kerk. 

	 Op zaterdag 25 mei 2013 zal de ISK het 

nieuwe Liedboek aanbieden aan de kerken die 

haar de opdracht tot samenstelling hebben 

gegeven. Na het officiële moment (alleen al 

door het vele zingen ook heel feestelijk!) is er 

een uitgebreid en veelkleurig feestprogramma 

op veertig locaties in het centrum van het 

IJsselmeerstadje. Voor opgave, busvervoer en 

meer informatie over het feestprogramma: 

www.liedboek.nl. 

Studiedag ‘Geweld en religie’

Op zaterdag 23 maart 2013 belegt de Studie-

kring Drewermann Nederland in Ede een stu-

diedag ‘Geweld en religie’, met lezingen door 

Hans Achterhuis, Denker des Vaderlands, en 

Mar van der Velden, bestuurslid van de SDN. 

Tegenover de visie van de Duitse theoloog, 

schrijver en psychotherapeut Eugen Drewer-

mann presenteert Achterhuis de visie van de 

Franse denker René Girard op het evangelie als 

de ontmaskering van religieus gelegitimeerd 

geweldgebruik. Van der Velden bespreekt aan 

de hand van het ‘archaïsche, religieuze ritueel’ 

van de eucharistie de mogelijkheden die Dre-

wermann ziet voor religie om de individuele 

menselijke angst te verzachten. 

Van 11.00-16.30 uur; Juniorgebouw van het 

Marnix College, Prins Bernhardlaan 25,  

6713 MA Ede. Aanmelding zo mogelijk vóór 

18 maart 2013 door overschrijving van € 15 

voor leden en studenten en € 25 voor niet-

leden (inclusief lunch) op rekening 4859935 

t.n.v. Studiekring Drewermann Nederland te 

Veenendaal o.v.v. ‘studiedag 23 maart’.  

www.studiekringdrewermann.nl

Internationaal symposium ‘For the Sake of 

Children’

Van woensdag 10 juli tot en met zaterdag 13 juli 

2013 wordt in Leuven voor de dertiende maal 

een internationaal symposium georganiseerd 

met het thema ‘For the Sake of Children. 

Hidden Forms of Power in Caring for 

Children’s Spirituality’. 

Informatie over thematiek, sprekers en workshops 

via www.pastoralezorg.be/851/conference/

Locatie: Maria Theresiacollege, KU Leuven, Sint-

Michielsstraat 6, 3000 Leuven, België.  

Kosten: € 350. Aanmelden per e-mail: 

angeline.demoor@theo.kuleuven.be. 

*Handelingen_1-2013.indd   79 13-02-13   07:45



actueel8 0

Leergang Kunst en Kerk

De Leergang Kunst en Kerk wil de 

mogelijkheden van het gebruik van kunst 

onderzoeken in liturgie, pastoraat en vorming 

en toerusting en is bedoeld voor geestelijk 

verzorgers, predikanten en kerkelijk werkers. 

De opleiders zijn dr. Anne Marijke Spijkerboer 

(predikant en kunsthistorica); drs. Harbert 

Booij (beeldend kunstenaar en docent 

theologie) en drs. Hennie Kievit (opleider 

KPV). De opleidingsdagen kennen de drieslag 

theorie, casuïstiek en zelf aan het werk met 

verschillende materialen en werkvormen:

-	�Theorie van de beeldtraditie en christelijke 

iconografie. Het onderscheid tussen 

waarneming en interpretatie. De eigenheid 

van het kunstwerk: hoe het kunstwerk te 

laten spreken. De reflectie op de (geloofs)

communicatie tussen kijker en het 

kunstvoorwerp.  Relevante theorieën, zoals 

die van Gadamer en Ricoeur komen aan bod.

-	�Bespreken van casuïstiek. Reflectie op 

het ervaren van het werken met creatieve 

werkvormen en kunst binnen het geheel van 

de religieuze communicatie.

-	�Workshops ‘bibliobeeld’ (schilderen aan de 

hand van teksten uit de religieuze traditie), 

boetseren, fotograferen, schrijven van 

beeldmeditaties, bespreken van kunstwerken 

in een museum.

2013: 13 september, 11 oktober, 8 november, 

6 december; 2014: 10 januari, 14 februari, 14 

maart, 11 april, 9 en 23 mei in Zon en Schild 

te Amersfoort. Informatie: Anne Marijke 

Spijkerboer: annemarijkespijkerboer@xs4all.nl.

Aanmelden voor deze leergang kan tot 25 juli 2013 

bij Hennie Kievit, KPV-Centrum Amersfoort,  

033-4609833, h.kievit@ggzcentraal.nl. 

Training Verlies- en rouwbegeleiding

Ieder mens krijgt in het leven met verschillende 

soorten verlies (verlies door dood of 

echtscheiding, verlies van gezondheid of 

werk) en met rouw te maken. In deze training 

onderzoeken wij hoe de pastor/geestelijk 

verzorger effectieve (en creatieve) begeleiding 

in situaties van verlies en rouw kan geven. 

Actuele verlies- en rouwtherapieën (Johan 

Maes en Herman de Mönnink), moderne 

literatuur en reflectie op eigen ervaring in werk 

en leven wijzen ons hierin een weg. Er wordt 

gewerkt met literatuurbespreking (rouwtheorie, 

moderne romans), casuïstiek, filmfragmenten, 

rollenspel, oefeningen spiritualiteit.

Drie keer een tweedaagse (met overnachting) 

in najaar 2013: 23-24 september, 28-29 oktober, 

25-26 november. Bovendien een terugkomdag 

in voorjaar 2014. De training vindt plaats op 

Zon en Schild (GGz Centraal), Amersfoort. 

Informatie: Karen van Huisstede, verlies- en 

rouwbegeleider, geestelijk verzorger, 0161-

439131, kevanhuisstede@planet.nl; Hennie 

Kievit, KPV-trainer en trainer palliatieve zorg, 

033-4609833, h.kievit@ggzcentraal.nl 

 

*Handelingen_1-2013.indd   80 13-02-13   07:45


