A EEEE ® . EEEs

AAN DE LEZER | HANS SCHILDERMAN

k ben gelukkig getrouwd. Toen ik dat iemand laatst terloops meldde,
merkte ik dat je deze onthulling op allerlei manieren kunt opvatten.
Het kan iets zeggen over de beleving van mijn partnerschap, maar
ook: ‘gelukkig ben ik getrouwd’ (... en dus niet alleen), of ‘het huwelijk,
dat is zo gek nog niet’ Zo’'n terloopse meerduidigheid zegt kennelijk
dus veel over het belang dat we aan het huwelijk hechten. Het huwelijk

raakt nu eenmaal direct aan kernwaarden van de leefwereld: liefde, zorg,
kinderen, geld, seks, levensplanning, huisvesting. Daarmee raakt het ook
aan problemen in de leefwereld: conflict, scheiding, ontrouw, gebroken gezinnen en bovendien
ook aan maatschappelijke vragen rond het instituut van het huwelijk, zoals die van de daling van
het aantal huwelijkssluitingen, de stijging van het aantal echtscheidingen, en de opkomst van het
homohuwelijk. Elk land heeft zijn eigen cultuur en wetgeving op dit punt, maar dat sluit niet uit

dat er nu eenmaal een typisch morele dimensie aan het huwelijk zit.

In praktisch alle religies wordt het huwelijk religieus uitgedrukt in prachtige rituelen; is het
verbonden met institutioneel vastgelegde normen van persoonlijke lotsverbondenheid; en wordt
@ het voorzien van raad en advies over de vraag ‘hoe goed samen te leven’. Prachtig! Maar in onze @
Nederlandse en Vlaamse context is die spirituele, kerkelijke en pastorale kant van het huwelijk
in praktisch opzicht bepaald niet probleemloos. In deze Handelingen worden enkele illustratieve
casussen besproken vanuit de protestants-christelijke traditie. Religies en kerken worden vanuit
hun maatschappelijk imago wellicht opgevat als ‘diehard’ verdedigers van family values, maar dat
garandeert geen eenvoudige pastorale oplossingen voor de soms harde praktijk van het geleefde
partnerschap. Wie is de dominee, priester, imam of pandit om hier publieke voorschriften te geven
of oplossingen voor private problemen?

Bladerend door deze Handelingen denk ik: mooi dat we die vraag eens stellen zonder pasklare
antwoorden. Die heeft u als lezer waarschijnlijk ook niet, maar reageer er toch maar eens op, via

onze site of in een mailbericht. Van harte welkom! <

Volgende pagina’s: ‘Imagine Being There International,
Martin Riebeek, interactieve video-installatie, Kunsthal
KAdE, Amersfoort >

HANDELINGEN 2013 | 1 1

‘ ‘ *Handelingen_1-2013.indd 1 @ 13-02-13 07:45‘ ‘



Ik ga toch niet alleen‘achtd

*Handelingen_1-2013.indd 2 13-02-13 07:45




erblijven?

!
*Handelingen_1-2013.indd 3 7y 13-02-13 07:45




X
w
I
-
w
(%]
4
-
w
=
)
I

13-02-13 07:45 ‘

*Handelingen_1-2013.indd 4




INLEIDING |

Pastor en

®

H EEms

HENK DE ROEST & HENK VAN DEN BoscH

huwelijksethiek

Dit nummer van Handelingen belicht in een artikelencluster het
thema ‘huwelijksethiek’ Op verlegenheden en dilemma’s waarvoor
pastores en gemeenten zich gesteld zien, wordt gereflecteerd en zes
voorbeelden vormen zo een ‘spiegel voor ons allen’.

oe relevant is de kerk? Afgaande op
de publieke opinie lijken veel mensen
daar geen hoge dunk van te hebben.
In het maatschappelijke debat is de stem van
de kerken nauwelijks hoorbaar. En zelfs binnen
de kerken worden vraagtekens geplaatst bij de
relevantie van geloofscommunicatie voor de
leefwereld van de gelovigen. Zo deed recent
onderzoek naar de relevantie van preken in
de protestantse eredienst veel stof opwaaien
(Trouw, 18 september 2012). Een ander recent
onderzoek wees uit dat jongeren met een
kerkelijke achtergrond het aanbod van de kerk
als niet relevant ervaren voor hun leven (ND,
28 september 2011).
Er zijn echter ook segmenten van
de samenleving waarin de kerk hoogst
relevant is; waar binnen het kader van de
geloofsgemeenschap leiding en inspiratie
wordt gezocht voor een leven in navolging

HANDELINGEN 2013 | 1

‘ ‘ *Handelingen_1-2013.indd 5

van Christus; waar die leiding en inspiratie
wordt gezocht voor alle aspecten van dat leven.
Daarover laat dit nummer van Handelingen
enig licht schijnen, aan de hand van het thema
‘huwelijksethiek’

‘Werkwijzen als spiegel’

Dit thema wordt eerst uitgewerkt in een drietal
pastorale casussen, waarop vervolgens door
derden wordt gereageerd en gereflecteerd. De
drie casussen behandelen ogenschijnlijk nogal
verschillende situaties. In het eerste geval gaat
het om een acute en diep in het gemeenteleven
ingrijpende relatiecrisis. De tweede casus
betreft de mogelijkheid van een nieuw begin
na een echtscheiding. De laatste beschrijving
gaat over het begin van een huwelijksrelatie.
Wat ze gemeen hebben, is dat het bij alle drie
gaat om pastorale casuistiek die zich afspeelt

in protestantse kringen, waar de kerk als

>

13-02-13 07:45‘ ‘



___TIEEEN ®

HUWELIJKSETHIEK

gemeenschap van gelovigen die het Woord
van God zoeken te betrekken op het dagelijks
leven — ook (of juist) in crisissituaties, heel
serieus wordt genomen. Deze gelovigen gaan
voor leiding daarin te rade bij de pastor, de
geestelijke leider van de gemeente. Op zijn
beurt weet die met dergelijke situaties en vragen
overigens niet altijd goed raad, en kan zelf
wel weer wat leiding en inspiratie gebruiken.
Hopelijk is dat, niet alleen voor de betrokken
pastores, te vinden in de combinatie van
casuistiek en reflectie over huwelijksethiek.

Een tweede uitwerking van het thema
‘huwelijksethiek’ is te vinden in de bijdrage
van Theo Witkamp over het huwelijk in de
protestantse preek. Ook bij hem vinden we
drie voorbeelden, ditmaal drie preken, waarin
vragen omtrent huwelijk, relatie en seksualiteit

@ worden geadresseerd. Ook in die preken
treffen we, net als in de pastorale casuistiek,
verlegenheden en dilemma’s. Kennelijk is het,
zelfs in contexten waarin het spreken van de
kerk (nog) als relevant wordt ervaren, niet
eenvoudig om tot zo’'n spreken te komen, zeker
niet in ethische vraagstukken.

Zo vormen de zes voorbeelden tezamen, in
Witkamps woorden, een ‘spiegel voor de
werkwijzen van ons allen’. Want weliswaar
vormen ze, vanwege hun gedeelde protestantse

achtergrond, geen dwarsdoorsnede en represen-
tatie van (de mogelijkheden van) de kerk ) ;
[ELLE RIVA ISABELLE HUPPERT

tot relevant spreken — bijvoorbeeld met betrek-
king tot huwelijk, relaties en seksualiteit —, in

hun pogen tot relevant spreken vormen ze in
zekere zin wel een corpus waartoe de lezer zich
kan verhouden teneinde de eigen positie te
bepalen.

‘ ‘ *Handelingen_1-2013.indd 6 @ 13-02-13 07:45‘ ‘



BT [ [

Presentie en pastorale supervisie
Naast dit thematische cluster biedt dit
nummer van Handelingen nog het een en
ander. Zo treft de lezer een bijdrage aan
van de hand van Henk de Roest, waarin het
spreken over de katholiciteit van de kerk
door de praktisch theologen Ted van Gennep
en Hans van der Werf wordt geanalyseerd.
In deze bijdrage draait het overigens om de
maatschappelijke relevantie van de kerk: zowel
Van Gennep als Van der Werf beschouwen
de kerk, de geloofsgemeenschap, als een
contrastgemeenschap die in haar inclusiviteit en
katholiciteit niet alleen contrasteert maar juist
ook relevant is voor de samenleving, omdat het
de plaats is waar mensen worden toegerust tot
een andere mogelijkheid van leven.

Het eerste van de twee trendberichten in
dit nummer cirkelt rond de vraag naar de
institutionele relevantie van de kerk. Sake
Stoppels bespreekt een waaier aan berichten
over stedelijke missionaire gemeenteopbouw-
activiteiten in Nederland en Engeland. De
besproken initiatieven zijn zeer diverse
pogingen tot kerkelijke presentie in contexten
waarin die presentie al lang niet meer
vanzelfsprekend is. Maar in alle diversiteit laten
de verschillende praktijkberichten een grote
mate van overeenkomst zien in de creativiteit,
de durf om ongebaande wegen te gaan, en het
gedeelde besef van de missionaire noodzaak
van een heldere identiteit.

A ‘Sur-la-dune’, Tobeen, Museum Flehite, Amersfoort
< Affiche film ‘Lamour, Michael Haneke

HANDELINGEN 2013 | 1

‘ ‘ *Handelingen_1-2013.indd 7

In het tweede trendbericht bespreekt Wim
Smeets een reeks van publicaties over pastorale
supervisie in Nederland en Vlaanderen.
Centrale vraag voor Smeets is die naar de
eigen positie van pastorale supervisie, nu

door een aantal recente ontwikkelingen steeds
vaker wordt betwijfeld of pastorale supervisie
nog wel als specifieke vorm van supervisie
onderscheiden kan en dient te worden. <

Henk (prof.dr. H.P.) de Roest is hoogleraar Praktische
Theologie aan de Protestantse Theologische
Universiteit, vestiging Groningen.
hpderoest@pthu.nl

Henk (dr. H.M.) van den Bosch is docent Nascholing
en Beroepsvorming aan de Protestantse Theologische
Universiteit, vestiging Groningen.
hmvandenbosch@pthu.nl

13-02-13 07:45‘ ‘



CASUS | > HUWELIJKSETHIEK

Een dreigende

scheiding

nderstaande casus speelde zich af
toen ik nog maar een paar maanden
in de gemeente predikant was. Het
gaat om een kwestie die mij innerlijk raakt.
De ethische vragen die in deze zaak een rol
spelen, houden mij bovendien nog steeds bezig.
Vanwege mijn nog prille predikantschap wist ik
soms gewoon niet goed wat ik moest doen.

Situatie

Drie maanden nadat ik tot predikant was
bevestigd, meldde zich ’s avonds de koster aan
de voordeur. Of hij meteen kon praten ... In
het gesprek vertelde hij geémotioneerd dat zijn
vrouw van hem wilde scheiden. Ze had contact
met onze ouderling-kerkrentmeester en was
verliefd op hem.

Een dag later had ik een gesprek met de
echtgenote van de koster. Ze ontkende niet wat
haar man gezegd had. Er was de laatste tijd
onderling nogal wat ruzie, vaak over de manier
waarop zij contact had met de ouderling-
kerkrentmeester, vertelde ze. In die ruzies
gebruikte de koster behalve verbaal af en toe
ook fysiek geweld.

In een gesprek dat ik met hen samen had,

‘ ‘ *Handelingen_1-2013.indd 8

vertelden ze dat ze toch wel met elkaar verder
wilden. Ik stelde voor om professionele hulp te
zoeken, waarbij vooral aandacht zou zijn voor
hun onderlinge communicatie. Ze stemden
toe en zijn een paar keer bij een psycholoog
geweest.

Het leek een poosje goed te gaan. Onder-
tussen had de vrouw nog steeds contact met
de ouderling-kerkrentmeester. Deze was al uit
eigen beweging bij mij geweest om te vertellen
dat hij contact had met de kostersvrouw.
Meerdere gesprekken volgden.

De echtgenote van de koster ging vervolgens
bij haar man uit huis. Ze ging tijdelijk bij
haar moeder wonen om, zoals zij het zelf zei,
‘na te denken’. De ouderling-kerkrentmeester
ging ook zijn eigen huis uit om elders over
de situatie ‘na te denken’ De koster kreeg
vervolgens contact met een (ongetrouwde)
vriendin van zijn echtgenote. En de
kostersvrouw en de ouderling-kerkrentmeester
deelden samen het bed ...

Een scheiding van de koster en zijn vrouw
was onafwendbaar en voltrok zich ook.

Affiche Rodin, Singer Museum, Laren >

13-02-13 07:45‘ ‘



13-02-13 07:45 ‘

*Handelingen_1-2013.indd 9



BT [ [

Ondertussen scheidden ook de ouderling-
kerkrentmeester en zijn vrouw. De koster
(inmiddels geen koster meer en verhuisd)
trouwde met de vriendin van zijn ex-vrouw.
De ouderling-kerkrentmeester (intussen geen
ouderling-kerkrentmeester meer) trouwde met
de ex-vrouw van de koster.

Analyse

Er lopen voor mij twee dingen door elkaar. Als
eerste de vraag naar mijn pastorale handelen.
Wat deed ik? Hoe deed ik dat? Wat had ik
anders of niet moeten doen? Deze vragen zijn
voor mij (nog altijd) behoorlijk dominant. Niet
in het minst vanwege de uiterst complexe en
trieste situatie.

Er spelen voor mij echter ook duidelijk
ethische vragen. De vraag naar de legitimiteit
van een scheiding bijvoorbeeld. Vervolgens
de vraag of je na een scheiding ‘zomaar’ weer
kunt trouwen. Voor mij is het ook de vraag of
en in hoeverre ik hierin als predikant nog een
directieve rol had moeten vervullen.

Reflectie

Als ik reflecteer op de boven beschreven
situatie, constateer ik allereerst dat het voor mij
moeilijk was om echt ‘buitenspel te blijven.

Ik praatte met de een, ik praatte met de ander,
waarbij ik voor een bepaalde partij meer
sympathie en begrip voelde.

Ik heb veel met de betrokkenen gesproken.
Daarbij heb ik ook mijn visie naar voren ge-
bracht, namelijk dat een scheiding tot het uiter-
ste voorkomen moet worden. Achteraf vraag ik
mij af of ik niet directiever had moeten zijn. Ook
vraag ik mij af waar nu precies mijn verantwoor-

‘ ‘ *Handelingen_1-2013.indd 10

delijkheden en mijn mogelijkheden lagen.

Toen bleek dat de koster weer wilde gaan
trouwen, ‘knapte’ er iets in mij. Ik was verdrietig
en boos. Tegelijkertijd wist ik niet goed wat ik
moest doen. Persoonlijk zie ik vanuit de Schrift
niet (meteen) de mogelijkheid dat iemand

na een scheiding opnieuw trouwt. Ze zouden
ergens anders, ook kerkelijk, trouwen; moest

ik dit nieuwe huwelijk ‘tegenhouden’? Ik heb
dat niet gedaan. Enige tijd later bleek ook de
ouderling-kerkrentmeester (inmiddels ook van
zijn vrouw gescheiden) te gaan trouwen met de
ex-vrouw van de koster ...

Mijn vraag is dus vooral waar in dit
(complexe) proces mijn verantwoordelijkheden
lagen, maar ook wat mijn mogelijkheden
waren. Nauw hiermee samen hangt de vraag
hoe ik mijn eigen theologische visie in deze
kwestie hanteer. <

13-02-13 07:45‘ ‘



BT [ [

REFLECTIE |

®

H EEms

ALIE HoEk-vAN KOOTEN

Wat kan en mag de

pastor?

Op de casus ‘Een dreigende scheiding’ reageert Alie Hoek-van Kooten
en ontwart enkele draden uit de kluwen van grenzen, mogelijkheden
en verantwoordelijkheden van de predikant in deze situatie.

llereerst zou ik willen opmerken

dat het voor een predikant die net

drie maanden geleden in het ambt
is bevestigd, toch wel buitengewoon lastig
is om met een dergelijke casus te worden
geconfronteerd. Iedereen in de gemeente
weet dat je net begonnen bent en dus nog
nauwelijks ervaring hebt. De hele gemeente
kijkt over je schouders mee hoe je dit zult gaan
hanteren. Daarnaast speelt het leeftijdsverschil
een rol: jonge predikant tegenover oudere
ambtsdragers. Het lijkt me dat je je bjj
voorbaat al behoorlijk machteloos moet
voelen. Bovendien gaat het niet om ‘gewone’
gemeenteleden, maar om mensen die 6f in
het ambt staan (ouderling-kerkrentmeester)
6f op een andere manier zeer nauw bij het
kerkelijk wel en wee betrokken zijn, zoals het
kostersechtpaar. Je wilt er immers juist samen
met de kerkenraad en koster zijn voor de
gemeente en dat gaat in dit geval nu juist niet.
Dat is niet niks. Ook heb je als nieuwe dominee

HANDELINGEN 2013 | 1

‘ ‘ *Handelingen_1-2013.indd 11

in de gemeente te maken met allerlei sociale
structuren en verbanden die op de achtergrond
meespelen en die je nog niet kent, laat staan
doorziet. Aan de andere kant kan het ook een
voordeel zijn dat iedereen weet dat je daar nog
niets vanaf weet.

Betrokkenheid en eigen grenzen
Onverwachts wordt deze predikant met het
probleem geconfronteerd: ‘De koster meldt
zich ‘s avonds aan de voordeur of hij meteen
kan praten ...” Zo blijkt maar weer dat je als
predikant dag en nacht in dienst staat van je
werk. Dit is heel anders dan in het gewone
hulpverleningsleven, waarin de cliént via de
telefoon of balie eerst een afspraak moet maken
met de hulpverlener en dan op een afgesproken
tijdstip op een bepaalde dag en tijd wordt
verwacht. Dat zou nooit ‘s avonds onverwachts
zo kunnen, tenzij er een crisissituatie is, maar
dan verloopt de interventie via daarvoor

bestemde protocollen. De predikant doet er in  [>

13-02-13 07:45‘ ‘



BT [ [

zo'n geval goed aan toch even zijn verbazing te
laten blijken over het ongebruikelijke tijdstip. Al
is het maar dat hij even een vragende rimpel in
zijn voorhoofd trekt.

Uit de casus blijkt dat de predikant de
koster laat praten. Dat is prima. De koster kan
zijn verhaal kwijt en de predikant kan zich
ondertussen oriénteren op het probleem. De
predikant pakt het goed op. Hij laat er geen gras
over groeien en heeft de volgende dag al een
gesprek met de echtgenote van de koster. Goed
dat de predikant meteen actie onderneemt en
er niet dagen overheen laat gaan. Daarmee laat
hij zien dat hij de situatie serieus neemt. Daarna
heeft de predikant een gesprek met hen samen.
De kostersvrouw schroomt niet om te vertellen
dat er naast verbaal geweld ook af en toe fysiek
geweld plaatsvindt. Lastig, zo'n nieuw gegeven,
want wat moet je ermee op dat moment?
Daarmee zal de predikant ongetwijfeld wat
anders tegen zijn koster gaan aankijken of het
door de vrouw gemelde nu waar is of niet. Dat
maakt het allemaal nog ingewikkelder. Toch
vertellen ze ook dat ze met elkaar verder willen.
Dit is in elk geval een positief punt.

De dominee gaat vervolgens niet zelf met
deze huwelijksproblematiek aan de gang,
maar verwijst hen door naar de professionele
hulpverlening. De predikant weet dus goed
de grenzen van zijn eigen professie. Heel goed
gedaan.

Er staat in deze casus niet vermeld of

de predikant vrij kort daarna ook nog
contact heeft gezocht met de ouderling-
kerkrentmeester. Wel blijkt deze uit eigen
beweging bij de predikant te zijn geweest en

‘ ‘ *Handelingen_1-2013.indd 12

H EEms

meerdere gesprekken te hebben gevoerd. Ook
wordt aangegeven dat de contacten tussen de
kostersvrouw en de ouderling-kerkrentmeester
gewoon doorgingen. Op het moment dat

de predikant dit te weten komt, kan hij de
ouderling-kerkrentmeester er wel op wijzen
(en misschien heeft hij dat ook wel gedaan)
dat hij in deze situatie onmogelijk zijn ambt
van ouderling-kerkrentmeester kan blijven
uitoefenen. Een ambtelijke functie brengt
immers bepaalde verantwoordelijkheden

met zich mee. Hij heeft daarmee ook een
voorbeeldfunctie.

Eén lijn

Nu blijkt uit de casus dat beide partijen

(zowel de kostersvrouw als de ouderling-
kerkrentmeester) het huis zijn uitgegaan

om over de situatie ‘na te denken’. Op zich

is het goed dat beiden zich uit de gemeente
terugtrekken en dus even niet zichtbaar zijn,
althans dat ze niet doorgaan met hun kerkelijke
werkzaamheden.

Uit de casus op zich wordt niet duidelijk dat
de predikant de ouderling-kerkrentmeester
(met zijn vrouw) ook heeft doorverwezen naar
de professionele hulpverlening. Op grond van
het feit dat de predikant het kostersechtpaar
heeft doorverwezen en dus heeft laten zien zijn
grenzen te weten ten aanzien van zijn pastoraat,
veronderstel ik dat hij dat waarschijnlijk ook in
dit geval geadviseerd zal hebben. De predikant
kan immers niet het ene stel wél doorverwijzen
en het andere stel niet en daar zelf mee aan de
gang gaan. Het is van belang dezelfde adviezen
te geven aan beide stellen en daarmee de schijn
van een voorkeur bij voorbaat te vermijden.

13-02-13 07:45‘ ‘



BT [ [

Ondertussen wordt de situatie nog complexer
als blijkt — kennelijk nog voordat de echt-
scheidingen van de kostersvrouw en die van de
ouderling-kerkrentmeester zijn uitgesproken—
dat de koster zelf een nieuwe relatie aangaat

met een vriendin van zijn vrouw. Waarschijnlijk
heeft hij zijn hart bij haar uitgestort en heeft

hij zich begrepen gevoeld, sympathie voor haar
gekregen en is er zo een relatie uit ontstaan. Het
was beter geweest als de koster daarmee gewacht
zou hebben tot al het andere achter de rug was.
In hoeverre dit er ook toe heeft bijgedragen dat
de weg terug meer en meer onmogelijk werd,
verhaalt de casus niet. We lezen wel: ‘Een schei-
ding van de koster en zijn vrouw was onafwend-
baar en voltrok zich ook. Kennelijk heeft de
nieuwe relatie van de koster de weg terug mede
voorgoed onmogelijk gemaakt. Dit maakt het
probleem nog ingewikkelder, ook voor de kerke-
lijke gemeente.

Al met al zijn er vijf mensen direct betrokken
bij deze casus. Er is een echte kluwensituatie
ontstaan. Daarom ook is vroegtijdige
doorverwijzing en vooral het kennen van je
professionele grenzen erg belangrijk. Anders
word je zelf onderdeel van het probleem,

sta je er niet meer boven en dreig je erin

te verdrinken, zeker als dan ook nog eens
allerlei gemeenteleden met hun verhalen
zich ermee gaan bemoeien in de trant van:
‘Hij had al eens eerder een vriendin’ of ‘Hij
had ze altijd al achter de ellebogen’ Je dreigt
dan in een draaikolk terecht te komen. Wel
is het belangrijk dat de pastor, wanneer deze
doorverwijst, tegelijkertijd laat blijken zich
betrokken te voelen bij de gehele situatie.

HANDELINGEN 2013 | 1

‘ ‘ *Handelingen_1-2013.indd 13

H EEms

Eigen visie en emoties

Inmiddels zit de predikant met de vraag

in hoeverre hij zijn visie op echtscheiding
directiever naar voren had moeten brengen.
Voelt hij zich hier achteraf nu toch wat schuldig
over? Denkt de predikant misschien dat hij
daarmee een echtscheiding zou hebben kunnen
voorkomen? Dat laatste zal zeer zelden het
geval zijn. Bovendien kennen de desbetreffende
gemeenteleden hoogstwaarschijnlijk allang

de visie van de predikant op echtscheiding.
Ook loop je dan het risico dat het contact

met de predikant verbroken gaat worden. De
predikant heeft in ieder geval zijn visie naar
voren gebracht, namelijk dat een echtscheiding
tot het uiterste voorkomen moet worden. Dat
is een vriendelijke benoeming van het feit dat
je een echtscheiding eigenlijk helemaal niet ziet
zitten. Als hij er helemaal niets over gezegd zou
hebben, zou dat hypocriet geweest zijn. Ik denk
dat de predikant dit zo goed gedaan heeft.

Uiteindelijk vinden er dus twee
echtscheidingen plaats van vier trouw
meelevende gemeenteleden. Daarnaast
komen er twee nieuwe relaties tot stand: die
van de ouderling-kerkrentmeester met de
kostersvrouw en die van de koster met de
vriendin van zijn ex.

Toen het eerste ‘nieuwe” huwelijk zich
aankondigde, namelijk dat van de koster,
‘knapte’ er iets in de dominee. Hij was
verdrietig en boos. Het is te begrijpen dat de
predikant hier erg teleurgesteld over is. Het zou
niet van goed herderschap getuigen als het hem
emotioneel niets zou doen. De predikant voelt
zich ook in zijn bijbelse visie hierop enigszins
verraden, om het maar eens zo te zeggen. Je

13-02-13 07:45‘ ‘



BT [ [

dacht ergens samen — als (kern)gemeente en
predikant — voor te staan en nu blijkt dat niet
(meer) het geval te zijn. Het is logisch en te
begrijpen dat dit veel met jezelf en ook met de
gemeente doet.

Hoe moet hij zijn eigen theologische visie in
deze kwestie hanteren? Hij mag uiteraard zijn
eigen visie trouw blijven en tegelijkertijd zal
hij bewogen moeten zijn met de mensen die
het aangaat. In alle liefde kan hij zeggen dat
hertrouwen onder deze omstandigheden voor
hemzelf vanuit zijn bijbelse visie een brug te
ver is. Deze visie heeft hij waarschijnlijk in de
gemeente al eerder naar voren gebracht en is zo
in overeenstemming met de signatuur waarop
hij beroepen is.

Aandacht voor de gemeente
Dit alles zal dus ook een grote impact hebben
op de gemeente. De pastor zal de verwardheid
en het ongeloof in de gemeente moeten
zien op te vangen en in goede banen leiden.
De gemeente is immers in verwarring. De
gemeenteleden verwachten nabijheid van de
pastor. De predikant zal dat kunnen doen door
er op een goede manier in de kerkbode over te
schrijven en het in de dienst te benoemen. Hij
kan dit dan samen met de gemeente bij God
neerleggen in het gebed. Aan de ene kant dus
leiding geven en aan de andere kant met de
gemeente de machteloosheid en het verdriet bij
God neerleggen. Niet proberen antwoorden te
geven op allerlei vragen, want dat gaat niet. Wel
naast de gemeenteleden staan.

Niet alleen de gemeente zelf heeft er mee
te maken, maar ook de onkerkelijken en

‘ ‘ *Handelingen_1-2013.indd 14

H EEms

randkerkelijken in het dorp of de stad zullen
er over horen. Dat zorgt voor een negatieve
uitstraling van de kerk. Ook zij zullen er van
een afstand op letten hoe de predikant dit
allemaal begeleidt. Als dat goed gebeurt, zal er
ook iets goeds van kunnen uitgaan.

Als een tijd(je) later dit allemaal achter de
rug is en het stof is neergedaald, is het goed
om in de gemeente verbindende activiteiten te

organiseren, bijvoorbeeld een gemeentemiddag.

Deze casus laat verder zien hoe belangrijk het
is voor een pas beginnende, vaak nog jonge
predikant om een oudere en meer ervaren
mentor te hebben, zodat zij dit samen stap
voor stap kunnen doorspreken en hij zich zo
geruggesteund weet.

En tot slot moet de predikant zich niet laten
ontmoedigen door wat er is gebeurd. Als je

je dit persoonlijk te veel gaat aantrekken,

ligt een burn-out op de loer. Het is mooi om

als predikant met idealen te beginnen in je
gemeente, als je tegelijkertijd maar beseft dat
teleurstellingen zich vroeg of laat in de praktijk
zullen voordoen. 4

Alie (drs. A.B.F.) Hoek-van Kooten is arts en
werkzaam in de geestelijke gezondheidszorg.
abfhoekvankooten@gmail.com

13-02-13 07:45‘ ‘



I > HUWELIJKSETHIEK

‘Veilig weg

bij mijn man’
De predikant weet meer ...

eze casus leg ik voor, omdat ik ervoer

dat het inbrengen van de mening die

ik over deze zaak had, indien ernaar
gevraagd werd, schade zou toebrengen aan de
vertrouwensrelatie die er op dat moment met
de betrokkene was. Ik vroeg mij af of het de
betrokkene zou helpen als ik daadwerkelijk
mijn mening zou geven.

Situatie

Betrokkene heeft al jaren een slecht huwelijk,
waar ze steeds meer aan onderdoor gaat. Lang
heeft ze voor de kinderen bij haar man willen
blijven, maar ze heeft daar steeds meer moeite
mee. Ook haar kinderen, vooral haar oudste
dochter, lijden onder het huwelijk. Beide
kinderen zijn erg op betrokkene gericht. Zij

is degene die thuis de verantwoordelijkheden
draagt. Haar man onttrekt zich daaraan,
bemoeit zich weinig met de kinderen en
ontsteekt in boze driftbuien wanneer het hem
uitkomt. Betrokkene voelt zich alleen gelaten en

HANDELINGEN 2013 | 1

‘ ‘ *Handelingen_1-2013.indd 15

het kost haar steeds meer moeite om de schijn
op te houden.

Wanneer een man vanuit de kerkgemeen-
schap haar belangstellend vraagt of het
wel goed met haar gaat (hij is nieuw in de
gemeente, bezoekt sinds kort de kerkdiensten
en het valt hem op dat ze er moe uitziet), is ze
ontroerd dat iemand haar zorgen ziet. De twee
trekken steeds meer samen op en betrekken
daarbij ook de kinderen. Betrokkene vindt het
fijn dat er iemand is die ‘gewone’ dingen zoals
een boswandeling met haar en de kinderen wil
doen. Er ontstaat steeds meer vriendschap en
genegenheid en ze realiseert zich dat ze verliefd
is. Dit blijkt wederzijds en na een paar maanden
vertelt betrokkene haar man dat ze van hem wil
scheiden en bij de andere man gaat inwonen.
Ze laat de kinderen de keuze, maar weet dat die
haar toch wel zullen volgen.

In het gesprek dat ik met betrokkene heb,
vertelt ze dat ze nooit de moed had om haar
man te verlaten. Want hoe moest ze het redden

13-02-13 07:45‘ ‘




- e . %,
L e I
" . - "y

R
- -
A4 IR R I
- »

. .

- . -
bl L S L 1 T R R Y

L L T T

v L

o e
--ﬁ-ii...o.n,‘..-dn--
- . . » - o '

- - - .,
n--------o----..---q-y.-lu-1-nbn'..-...'--.---.c---

- - -
L e T T I T Y I Y Y ) LT T

*Handelingen_1-2013.indd 16 13-02-13 07:45




in haar eentje? Dat er nu een andere man is op
wie ze kan vertrouwen, geeft haar een veilig
gevoel. Ze is zich er wel van bewust dat haar
omgeving vindt dat het veel te snel gaat. Maar
moet ze dan eerst op zichzelf gaan wonen en
alles eens rustig overdenken? Ze kiest liever
voor de veilige weg en ze vraagt mij hoe ik
daarover denk.

Vanuit de kerkgemeenschap wordt
verschillend op de keuze van betrokkene
gereageerd. Een ouder echtpaar heeft erg
veel moeite met haar beslissing om te
scheiden en direct bij een andere man in

te trekken. Andere gemeenteleden wisten
van de huwelijksproblemen en vinden het
bewonderenswaardig dat betrokkene het nog
zo lang met haar man heeft uitgehouden.

De buren kijken er niet van op. ‘Er waren al
jarenlang problemen daar’, zeggen ze en laten
zich verder niet uit over haar keuze

Als predikant heb ik al een aantal gesprekken
met betrokkene gevoerd tijdens haar huwelijk.
Ook ik zie dat het voor haar niet meer vol te
houden is. Tegelijkertijd heb ik ook gesprekken
gehad met haar nieuwe vriend, die in een
moeilijke fase van zijn leven zit. Hij geeft aan
dat hij betrokkene en haar kinderen wil helpen,
maar vertelt mij ook dat hij niet weet of hij een
nieuwe relatie ziet zitten.

Ik beschouw het als probleem dat betrokkene

niet uit liefde aan een nieuwe relatie begint, om
< ‘Inside outside’, Petra Blaisse en Marieke van
den Heuvel, damast, 2012, Stedelijk Museum,

Amsterdam

HANDELINGEN 2013 | 1

*Handelingen_1-2013.indd 17

samen met deze andere man een toekomst op
te bouwen, maar uit veiligheidsoverwegingen.
‘Gebruikt’ ze haar nieuwe vriend niet?

Betrokkene

De betrokkene is een vrouw van ongeveer 45
jaar. Aan haar uiterlijk is te zien dat ze zorgen
heeft. Ze maakt een kwetsbare en tegelijk
strijdbare indruk. Kwetsbaar omdat ze niet
voor zichzelf lijkt op te komen, strijdbaar voor
haar dochters. Na jaren thuis te zijn geweest,

is ze weer twintig tot dertig uur per week gaan
werken. Dat doet haar goed. Ze heeft geen fijne
jeugd gehad, waarvoor ze in therapie is geweest.
Ze heeft de behoefte haar verhaal kwijt te
kunnen. Ze is jaren erg betrokken geweest bij de
gemeente. Op het moment van scheiden is zij
dat nog steeds.

Belangen
Betrokkene: haar belang is een veilige omgeving
te vinden, weg van haar man.

Nieuwe vriend: zijn belang is uit te vinden
met wie hij zijn toekomst wil delen (hij heeft
ook met een andere vrouw dusdanig contact
dat dit wat zou kunnen worden); tegelijkertijd
trekt hij zich het lot van betrokkene aan.

Predikant: bezoekt zowel betrokkene als
nieuwe vriend apart en vindt het van belang
beide personen een luisterend oor te bieden in
het zoekproces waarin ze zich bevinden. Vraagt
zich daarnaast af of een adviserende rol van
belang is. Predikant wil betrokkene, wetende
van de twijfels van de nieuwe vriend, het
volgende advies geven: ga eerst op jezelf wonen
en stort je niet in een nieuwe relatie.

Ex-man: zijn belang is zijn vrouw het zo

>

13-02-13 07:45‘ ‘



BT [ [

moeilijk mogelijk te maken met de scheiding
en de buitenwereld ervan te overtuigen dat hij
het slachtoffer is in deze zaak. Hij heeft geen
contact met de predikant over de scheiding,
omdat hij zich ten tijde van de scheiding laat
overschrijven naar een ander kerkgenootschap.

Proces van begeleiding

Ik heb na een gesprek met betrokkene een
nieuwe afspraak gemaakt voor enkele weken
later. Hierna heb ik, met tussenpozen van

een paar weken, nog een aantal keer met haar
gesproken. De ontwikkelingen zijn heel snel
gegaan met een flitsscheiding en veel ruzie
tussen de echtelieden als gevolg. De kinderen
hebben hierbij hulp vanuit school gekregen en
de oudste dochter ontving begeleiding van een
psycholoog. In de gesprekken die ik hierna met
betrokkene had, luisterde ik voornamelijk. Ze
vond het fijn dat ze een vertrouwenspersoon
had bij wie ze al haar gevoelens en ervaringen
kwijt kon.

Terugkijkend vraag ik mij af of het advies
dat ik had willen geven, zin zou hebben gehad.
De betrokkene was er op dat moment niet aan
toe om dat aan te horen. Tegelijkertijd zie ik
mijn ‘angst’ gedeeltelijk uitkomen, namelijk dat
de relatie tussen de betrokkene en de nieuwe
vriend niet lekker loopt, omdat ze door alle
problemen rondom de scheiding niet aan elkaar
toekomen.

Korte tijd later heb ik met de nieuwe vriend
een gesprek, waarin hij advies vraagt en ik
benadruk dat hij zichzelf de tijd moet geven
om te ontdekken met wie hij zijn leven in de
toekomst wil delen. Hierna heb ik hem niet
meer gesproken.

‘ ‘ *Handelingen_1-2013.indd 18

H EEms

Persoonlijke moeite

Het lastige van deze situatie is dat ik zelf niet
de keuzes zou hebben gemaakt die betrokkene
heeft gemaakt. Dat maakt het soms moeilijk
om je in te leven in iemands verhaal. Dat
betrokkene graag de ‘veilige’ weg wilde kiezen
door bij een andere man te gaan wonen, zag
ik juist als een gevaarlijke weg. Ik merkte

dat ik het moeilijk vond dit duidelijk aan
betrokkene te verwoorden. Ik was bang de
vertrouwensrelatie te beschadigen.

Op den duur, toen duidelijk werd dat tussen
de betrokkene en de nieuwe vriend ook niet
alles even gemakkelijk liep, de echtscheiding
veel problemen met zich meebracht en de twee
dochters ook veel aandacht van mij vroegen,
merkte ik dat ik er steeds meer moeite mee had
om een luisterend oor te zijn voor het gezin.

Ik houd daarom nu bewust wat afstand en
spreek duidelijk met betrokkene af dat ik om
de zoveel weken een uur de tijd voor haar heb.
Voor de kinderen heb ik psychologische hulp
geadviseerd.

Daarnaast heb ik vervelend contact gehad
met de ex-man over een ander punt. Hij was
zeer dwingend en grof in de communicatie. Dit
maakt dat ik mij goed kan voorstellen welke
problemen er zijn tussen de betrokkene en haar
ex-man, waardoor ik de beslissing dat ze bjj
hem weg is gegaan heel goed begrijp.

Analyse

Het probleem is volgens mij dat op het moment
dat betrokkene aan mij vraagt hoe ik over

haar ‘veilige’ keuze om bij een andere man te
gaan wonen denk, ik ook al gesprekken met
haar nieuwe vriend had gevoerd waaruit bleek

13-02-13 07:45‘ ‘



BT [ [

dat hij er nog helemaal niet uit was of zij bij
hem zou komen wonen. Dit veroorzaakte een
‘driehoeksrelatie’ in mijzelf, er was sprake van
verschillende belangen. Ik ervoer haar gedrag zo
dat zij het samenwonen erdoor wilde drukken
en dat haar nieuwe vriend ‘te lief” was om

zijn eigen grenzen aan te geven. Daarom was

ik van mening dat ze beter op zichzelf kon
gaan wonen en dat dit ook beter voor haar
kinderen zou zijn. Ik vond het moeilijk haar dit
direct zo te zeggen. Ik heb haar wel een spiegel
voorgehouden hoe de toekomst zou kunnen
zijn, wanneer ze of voor het samenwonen koos,
of wanneer ze voor op zichzelf wonen zou
kiezen.

Reflectie
De vraag om advies van betrokkene overviel
mij. Later besefte ik pas dat ik verschillende
belangen voelde op het moment van de vraag,
en dat ik daardoor in onzekerheid geraakte
over wat ik zou antwoorden. Achteraf gezien
had ik best terug willen komen op de vraag van
betrokkene om advies. Ik heb dat niet gedaan.
Wat betreft mijn theologische visie op de
zaak, merk ik dat ik erg v66r oprechtheid ben in
relaties die mensen met elkaar aangaan. Volgens
mij gaat God namelijk ook zo met mensen om.
Hij laat een mens niet vallen als iets in zijn of
haar leven anders loopt dan gepland of gewild.
Zelfs niet als dit een weg is die diegene van Zijn
Koninkrijk verwijdert. Maar een mens moet wel
oprecht zijn in zijn of haar bedoelingen, naar
zijn of haar medemens én naar God toe. En
mag met zijn of haar gedragingen de ander niet
schaden. <

HANDELINGEN 2013 | 1

‘ ‘ *Handelingen_1-2013.indd 19

13-02-13 07:45‘ ‘



BT [ [

REFLECTIE |

®

H EEms

THEO VAN LEEUWEN

Leren niet méér te
willen weten ...

Vanuit het perspectief van de supervisor reflecteert Theo van
Leeuwen op de casus ‘Veilig weg bij mijn man’. Wat is wijsheid
wanneer de predikant meer weet dan de pastorant?

en collega legt een interessante casus

in ons midden. Dat zij dat doet, tekent

haar professionaliteit. Zij maakt haar
handelen inzichtelijk tegenover beroepsgenoten
en toont ook de bereidheid om van en aan deze
casus te leren. Wij leren daarbij ook nog eens
met haar mee. Dank daarvoor!

Vanuit supervisorisch perspectief reflecteer ik
op deze casus. Eerst schets ik wat dat betekent
voor de bespreking ervan, vervolgens ga ik in
op de leervraag en werk deze langs een drietal
aspecten uit.

Supervisieproces

Hoewel bij een dergelijke casus pastorale
handen dikwijls jeuken om aan de slag te
gaan, wordt in supervisie een andere beweging
ingezet. Waar de praktijk als het ware naar
binnen zuigt, wordt in supervisie juist een
stapje terug gedaan, meer naar buiten, om de
opgedane ervaringen te kunnen analyseren

en ze als leermoment te gebruiken. In deze
bijdrage gaat het dan ook niet om adviezen

20 HANDELINGEN 2013 | 1

‘ ‘ *Handelingen_1-2013.indd 20

of oplossingen, maar om de betekenis van
ervaringen en het leeraspect dat in deze
ervaringen en hun betekenis besloten ligt. In
een supervisieproces concretiseert zich dit
doordat de supervisant zich samen met de
supervisor juist terugtrekt uit die praktijk om
er van een afstand naar te kijken. Daarbij wordt
specifiek aandacht gegeven aan de discrepantie
die de supervisant ervaart tussen hoe zij denkt
en voelt in deze situatie en hoe zij handelt of
tussen wie zij is als persoon, haar visie op het
beroep en de concrete werksituatie zoals deze
zich voordoet.

Leervraag

Wat wil de predikant leren? Dat formuleert

zij nog niet concreet, maar ze geeft wel wat
aanzetten daartoe. Er is een aanleiding om

de casus in te brengen: zij heeft een van de
betrokkene afwijkende mening over de kwestie
die in de casus speelt en brengt deze niet naar
voren om de relatie niet te beschadigen. Aan het
einde van de casus komt zij er in haar reflectie

13-02-13 07:45‘ ‘



BT [ [

op terug: zij voelde verschillende belangen,
werd onzeker over wat zij zou antwoorden,
had later ook wel terug willen komen op dat
betreffende moment, maar heeft het niet
gedaan.

De eerste zin is onthullend. Zij schrijft:
‘Deze casus leg ik voor, omdat ik ervoer dat
het inbrengen van de mening die ik over deze
zaak had ... schade zou toebrengen aan de
vertrouwensrelatie ...” Opmerkelijk is dat zij
spreekt over ‘ervoer’, maar die ervaring niet
heeft opgedaan. Er was dus niet een ervaring
van het schaden van een vertrouwensrelatie,
maar er was de angst dat dat zou kunnen
gebeuren. In het gebied van deze angst lijkt
mij zich de leervraag te bevinden. Ik sta bij een
drietal aspecten stil.

De idee van vertrouwensrelatie

Een vrouw krijgt contact met een man die
nieuw is in de kerkelijke gemeente. Zij wordt
verliefd en er ontstaat een relatie. De predikant
heeft ook contact met deze man over de
moeilijke fase van zijn leven. De man weet nog
niet hoe en met wie (er zijn twee vrouwen in
zijn leven) hij verder wil. De vrouw, tot dan
toe niet de moed hebbend haar huwelijk te
beéindigen, vindt in deze man op wie ze kan
vertrouwen veiligheid genoeg om nu wel de
stap te zetten. De predikant kan de stap uit het
huwelijk wel begrijpen, maar meent dat nu ‘uit
veiligheidsoverwegingen en niet uit liefde’ aan
een nieuwe relatie begonnen wordt. Ook weet
zij dat de man nog twijfelt hoe en met wie hij
zijn toekomst wil inrichten. Al met al vindt zij
het geen verstandig idee en wil graag anders

HANDELINGEN 2013 | 1

‘ ‘ *Handelingen_1-2013.indd 21

H EEms

adviseren. Zij doet dit echter niet.
In het wel willen maar niet geven van het
advies speelt het woord ‘vertrouwensrelatie’
een belangrijke rol. In een supervisieproces
zou ik graag met deze predikant uitzoeken wat
dit woord precies voor haar betekent. Het lijkt
er op dat zij het vooral invult als een ervoor
zorgen dat er geen risico’s ontstaan voor de
kwaliteit van het contact. Een mening haaks
op die van de gesprekspartner is een spannend
gegeven in iedere relatie. Zal de ander het
vertrouwen nog wel houden in mij als pastor?
Zal het contact niet verbroken worden? De
vraag naar het welzijn van de ander speelt
ongetwijfeld een rol, maar de vraag naar het
eigen welzijn is misschien bepalender. Kan de
predikant het verdragen dat de gesprekspartner
boos zou worden om het gegeven advies of
mogelijk zelfs het contact zou verbreken?
Wat zou dat betekenen voor haar? Zou het
iets oproepen van gefaald hebben, van alleen
komen te staan? In de supervisie kunnen
we onderzoeken wat haar belang is om niet
openlijk te verwoorden hoe zij over de situatie
denkt. Wat houdt haar precies tegen? Welke,
mogelijk biografische, ervaringen doen mee in
deze aarzeling? Daarnaast kan een conceptuele
verheldering wellicht helpen wat anders tegen
dit aspect aan te kijken. Het lijkt er op dat
‘vertrouwensrelatie’ voor deze predikant gelijk
staat aan de ander volgen en niet tegenspreken.
Vanuit de gesprekstheorie (0.a. Lang
en Van der Molen 2009) voltrekt een
hulpverleningsproces zich in fasen met
verschillende rollen. Voor de fase van het
vestigen van het contact is ‘vertrouwensfiguur’

21

>

13-02-13 07:45‘ ‘



BT [ [

zijn van belang. De ander wordt gezien,
aanvaard en verstaan. Maar daar kan het niet bij
blijven. In een relatie is het onvermijdelijk dat
gesprekspartners elkaar ook tegenkomen. De
inzet van de pastor met al wat zij denkt en voelt,
is een heilzaam tegenover om nieuwe betekenis
te ontsluiten in het verhaal van de ander. Een
dergelijke confrontatie komt niet in mindering
op de vertrouwensrelatie — het versterkt deze
juist! De pastorant heeft het tegenover van de
pastor nodig om visies en opties aangereikt

te krijgen, die een vergroting vormen of

een wijziging van het eigen referentiekader.

Als de predikant aanvaardend blijft, niet
veroordelend, maar wel congruent is, dat wil
zeggen dat haar binnenwereld aan denken en
voelen samenvalt met haar buitenzijde (haar
handelen; het advies dat zij geeft), is dat een
kracht die de vertrouwensrelatie alleen maar
zal versterken. Deze predikant zal ook meer
samenvallen met haar eigen drijfveren die zij
benoemt als oprechtheid in relaties die mensen
met elkaar aangaan. Ik zou het haar en haar
gesprekspartner gunnen dat zij niet méér weet
(over haar eigen innerlijk) dan de pastorant; de
vertrouwensrelatie vraagt om transparantie. De
predikant is dan oprecht en de pastorant heeft
daar recht op.

De emotionele driehoek

Het meest spannend wordt het als de predikant
feitelijk ook meer weet (van beiden) dan

haar pastoranten en klem komt te zitten. Zij
weet meer (van de man) dan haar pastorant.
Hier gebeurt wat Friedman (1999) met een
woord uit de systeemtheorie benoemt als
‘triangulering’. Er ontstaat een emotionele

22

‘ ‘ *Handelingen_1-2013.indd 22

H EEms

driehoek. Er is een spanning tussen (de
belangen van) de vrouw en de vriend en in het
systeem dat deze mensen vormen en waarin
de predikant is binnengetreden, zoekt deze
spanning zich een weg naar een hiervoor
gevoelige derde, in dit geval de predikant.
Welke mogelijkheden heeft de predikant
om niet zelf deze lading mee te dragen maar
dit verschil in belang en verlangen tussen deze
beide mensen, ook tussen hen beiden, aan het
licht te laten komen? In de supervisie kunnen
we oefenen hoe de predikant er voor kan zorgen
dat de ongelijktijdigheid van de kennis wordt
opgeheven en hoe zij de vrouw en de vriend
kan begeleiden, zodanig, dat het thema van de
toekomst tussen de vrouw en de vriend op tafel
komt. In ieder geval lijkt me fundamenteel dat
de predikant afkomt van deze voorsprong, van
dit méér weten dan de pastorant.

Normatieve professionaliteit
Uiteraard heeft de predikant eigen ideeén
over wat ‘goed’ is in deze situatie. In hoeverre
kan en mag zij zich daardoor laten leiden
in dit contact? Vanaf de jaren zestig werd de
aanvaardende, niet veroordelende houding van
belang, ook in het pastoraat. Het vormde een
belangrijke correctie op een sterk normerend
spreken vanuit de kerk. De laatste decennia
wordt dat concept echter sterk gerelativeerd.
Pastores kunnen niet om hun eigen waarden
en normen heen. Wat wel van belang is, ook
op dit punt, is de volstrekte transparantie. De
predikant uit deze casus baseert haar kijk op de
situatie op een theologische visie.

In de supervisie kunnen we onderzoeken hoe
zij tot deze visie en positie is gekomen. Er kan

13-02-13 07:45‘ ‘



BT [ [

een biografische bepaaldheid zijn die mede een
rol speelt. Zowel de waarden die zijn meegekre-
gen van huis uit, als die in de loop van het leven
zijn verworven, zijn van belang om onder ogen
te zien en te ontdekken in welke context ze zijn
toegeéigend. Ook andere ervaringen kunnen
een rol spelen; de thematiek van relaties en van
oprechtheid kan ook raken aan de eigen biogra-
fie. Dan is het van belang om zo zuiver mogelijk
te scheiden wat tot de eigen opgaven van de
predikant behoort en wat kan worden meege-
nomen in de relatie met de concrete mensen uit
de casus. Ook hier moet de predikant wat mij
betreft niet méér willen weten over haar eigen
waarden en visie dan de pastorant. Als zij haar
eigen, bereflecteerde (!), waarden en normen
articuleert, is dat helpend voor de ander en
bevordert dat diens autonomie. <

Literatuur

Friedman, E.H. (1999). Van geslacht op geslacht.
Systeemprocessen in kerk en synagoge. Gorinchem:
EkKklesia.

Lang, G. en Molen, H.T. van der (2009).
Psychologische gespreksvoering, Een basis voor
hulpverlening. Barneveld: Nelissen.

Theo (drs. T.T.) van Leeuwen is docent pastoraat
bij Windesheim opleidingen Theologie en
Levensbeschouwing. Daarnaast is hij supervisor
en KPV-opleider aan de Protestantse Theologische
Universiteit.
tt.van.leeuwen@windesheim.nl

HANDELINGEN 2013 | 1

‘ ‘ *Handelingen_1-2013.indd 23

23

13-02-13 07:45‘ ‘



CASUS IlIl > HUWELIJKSETHIEK

Samenwonend stel
vraagt huwelijks-
inzegening aan

Ik, kersvers predikant, kreeg het verzoek van
een jong, samenwonend stel of hun te sluiten
huwelijk in de kerk kon worden ingezegend.

Situatie

Hij, afkomstig uit ons dorp, is gedoopt maar
niet kerkelijk opgevoed. Zij, afkomstig uit een
ander dorp, is gedoopt, heeft belijdenis gedaan
en komt uit een kerkelijk meelevend gezin. Toen
zij in ons dorp een huis kregen toegewezen, be-
sloten zij te gaan samenwonen. Niet lang daarna

begonnen zij trouw de kerkdiensten te bezoeken.

Toen hun vraag (telefonisch) binnenkwam
heb ik meteen een afspraak gemaakt. Maar voor
dat de afspraak plaatsvond, heb ik dit verzoek
in de kerkenraad gebracht met de vraag wat het
beleid was in een situatie als deze. Een beleid
(in technische zin) was er niet; het richtsnoer
was: ‘dat moet per geval bekeken worden’. Dat
bood niet al te veel houvast, maar in elk geval
wel de openheid om ‘gewoon’ het gesprek aan te
gaan met deze mensen en hun verhaal.

24

‘ ‘ *Handelingen_1-2013.indd 24

Analyse
Punt van daaropvolgend gesprek in de
kerkenraad was: als ons uitgangspunt is dat het
huwelijk geldt als een inzetting van God, waarin
man en vrouw aan elkaar zijn verbonden,
dan volgt daaruit dat samenlevingsvormen
buiten het huwelijk niet als een gelijkwaardig
alternatief kunnen worden gezien.

Natuurlijk zijn daar kanttekeningen bij
te maken, zoals dat niet elke institutionele
vormgeving per definitie gelijk zou zijn aan de
door God ingestelde ordening van het huwelijk.
Het is goed om daarin kritisch te blijven, maar
in onze — historisch zo gegroeide — situatie geldt
dat de kerk het burgerlijk huwelijk als zodanig
heeft erkend.

De vraag die voorlag: ‘Willigen wij het
verzoek in om dit huwelijk in te zegenen?’
was op zichzelf genomen geen moeilijk
te beantwoorden vraag. Want als God het
huwelijk heeft ingesteld, dan wil Hij daar ook
graag zijn zegen aan verbinden. Er ontstond

13-02-13 07:45‘ ‘



BT [ [

discussie over de vraag: Als wij de zegening ook
‘gewoon’ openstellen voor hen die eerst hebben
samengewoond, doen wij dan niet op de een
of andere wijze tekort aan de waarde van het
huwelijk? Geven wij dan niet onbedoeld het
signaal af dat het huwelijk een optie is waar je
wel (eventueel op termijn) of niet voor kunt
kiezen? Verwordt het huwelijk dan niet tot een
extra — een mooi extra, maar strikt genomen
niet noodzakelijk. Zo wil het huwelijk als
verbond van liefde en trouw niet begrepen

worden.

Reflectie
Beslissend in ons verdere nadenken was de
vraag: Welke weg wijst het Evangelie ons hierin?
De rode draad in het Evangelie is dat Jezus het
leven openlegt naar het Koninkrijk van God
en daarin naar Hemzelf als de ‘vleeswording’
daarvan. Ook het huwelijkse leven wordt in dat
licht gezet, om als een teken van zijn Koninkrijk
geleefd te worden (vgl. Efeziérs 5). Jezus weet
de mensen daartoe elke keer weer op heel
verrassende wijze uit te nodigen, precies met
het oog op de situatie waarin zij zich bevinden.
Toen wij dit probeerden te vertalen naar de
voorliggende situatie, trokken wij de volgende
lijnen.

- Wanneer ook wij bij deze mensen het
welkom van Christus’ Koninkrijk mogen
neerleggen, zal de pastorale insteek voorop
moeten staan. Dan is de gespreksvorm de
aangewezen weg om dat met elkaar te delen.

- Dat betekent tevens: een positieve insteek
van het gesprek en het bevestigen van het

HANDELINGEN 2013 | 1

‘ ‘ *Handelingen_1-2013.indd 25

H EEms

voornemen van het jonge stel: ‘Mooi dat

jullie elkaar trouw willen beloven.

- Vanuit het welkom staat de toekomst voorop,
niet het verleden. In het gesprek proberen
wij iets van de toekomst te exploreren. En
vandaaruit ook de weg die zij tot dan toe
hebben afgelegd:

+ Wat is voor jullie de betekenis/de waarde
van het huwelijk? Hoe kijken jullie in dat
licht terug?

*+ Wat is voor jullie de betekenis van de
zegen over het huwelijk? Hoe zou ook
jullie huwelijk teken van het Koninkrijk
kunnen worden?

Beslissend in de beantwoording van de vraag
was voor ons of bij hen iets van het verlangen
aanwezig was om hun liefde en trouw voor
elkaar te willen aangaan in het licht van Gods
liefde.

Zo zijn wij het gesprek met elkaar aangegaan.
Ik vond het best spannend, maar het werd een
open en vertrouwelijk gesprek waarin heel wat
op tafel kwam: ingrijpende gebeurtenissen, hoe
dat mede hun weg stempelde; de rol van het
geloof, hun strijd en verlangen. Daarnaast ook
onze insteek en inzichten.

Twee zaken vielen mij op: aan de ene kant
vonden zij dat ‘samenwonen’ niet ideaal, aan
de andere kant hadden zij ook heel weinig met
het (burgerlijk) instituut van het huwelijk.

De zegen over hun relatie was voor hen het
belangrijkst.

Van harte hebben wij ingestemd met hun
verzoek, dat uiteindelijk leidde tot een mooie
huwelijksdienst. >

25

13-02-13 07:45‘ ‘



*Handelingen_1-2013.indd 26

13-02-13 07:45



A EEEE ® . EEEs

Beleid en pastoraat
Zoals gezegd, uitgewerkt beleid bestond op dit
punt niet. De casus illustreert het belang van
beleid. Pastoraat kan gedijen als er ook goed
beleid is. Zeker wanneer er morele vragen in het
geding zijn (denk ook aan het pastoraat rond
echtscheiding en hertrouwen), komt het op
twee zaken aan:
- de gemeente heeft het recht om te weten
welke leidraad de kerkenraad hanteert;
- de vertrouwelijkheid en de veiligheid van
het pastorale gesprek moet gewaarborgd
blijven.

Dat is mogelijk wanneer de kerkenraad in het

beleid de lijnen uitzet en de kaders stelt waarin

zij zich uitspreken hoe men tegen bepaalde

zaken aankijkt en hoe men daarin handelt. Het

gaat daarin om een kader en niet om casuistiek. @

®

76 kan de openheid en vertrouwelijkheid van
het pastorale gesprek worden gewaarborgd,
waarin het eigene van elke situatie recht kan
worden gedaan. <

< Huwelijksinzegening, Anglicaanse kerk Georgetown,

Pinang, Maleisié

HANDELINGEN 2013 | 1 27

*Handelingen_1-2013.indd 27 @ 13-02-13 07:45‘ ‘



BT [ [

REFLECTIE |

®

H EEms

HANNEKE MEULINK-KORF

Leiding, liefde en
eigen initiatief

Op de casus ‘Samenwonend stel vraagt huwelijksinzegening
aan’ reageert Hanneke Meulink-Korf in een persoonlijk gestelde

briefvorm.

Beste ...,

o werd aan u, ‘kersverse’ voorganger,

een vraag gesteld die andere vragen

opriep en leidde tot waardevolle
overwegingen en ijkpunten. Uw verslaggeving
treft me als zorgvuldig en, wat betreft het jonge
paar, ook hartelijk.

Die zorgvuldigheid en royaliteit geven
vertrouwen voor datgene waarvan we weinig
te zien krijgen: uw aandacht voor de betekenis
van de vraag om inzegening en van de niet
bij voorbaat vaststaande handelswijze voor de
diverse betrokkenen. Misschien schreef u daar
verder niet over vanuit een hoge opvatting van
vertrouwelijkheid.

Ik ga er vanuit dat ook uw aandacht voor de
betrouwbaarheid zorgvuldig was. Ik doel op
de kwestie in hoeverre het mission statement
(de beoogde identiteit) van de gemeente en de
bejegening (van gemeenteleden met elkaar en
met mensen buiten de gemeente) met elkaar

rijmen (congruentie).

28

‘ ‘ *Handelingen_1-2013.indd 28

Naast het vertrouwen dat uw verslag bij me
oproept, had ik ook een minder ‘gemakkelijk’
gevoel. Deels heb ik dit toegeschreven aan
‘context’. De betreffende gemeente is van een
meer traditionele signatuur dan mij echt
vertrouwd is. Bij verstaan van de praxis uit
een (deels) andere kerkelijke traditie speelt
zoiets als ‘nestgeur’ onvermijdelijk enigszins
mee. Nu is de vraag, mij voorgelegd, niet wat
ik vanuit mijn eigen kerkelijke en/of morele
oriéntatie van uw casus vind. Wel om uw
verantwoording ethisch en pastoraal te bezien.
Dat ik ‘van tamelijk ver moet komen’ betekent
dat ik extra voorzichtig probeer te zijn om

de contextgebonden waarden-moraal, zoals
die in elke kerkelijke praxis meespeelt, te
onderscheiden van het ethische en pastoraal-
theologische bereik als perspectief op enige
moraal. Ik probeer naar het laatste te kijken,
maar in mijn verstaan liggen die twee gebieden
soms dicht bijeen. Daar is dus openheid voor
het mij ‘vreemde’ geboden.

Mijn gevoelens van een zekere vervreemding

13-02-13 07:45‘ ‘



BT [ [

kunnen echter ook behulpzaam zijn om na te
gaan of eventueel iemand wordt buitengesloten
(vervreemd)? Want hoe de identiteit van uw
gemeente ook is, dat kan de bedoeling niet zijn.
Deze vraag houdt verband met wat ik
hierboven aanstipte: u schreef weinig over
de betekenis voor individuele betrokkenen,
inclusief uzelf. Vertrouwelijkheid in pastoraat is
een voorwaarde. Voor casusbeschrijvingen geeft
dit enige beperking. Toch denk ik dat hier in uw
verslag een leemte is. Hoe heeft u de betekenis
en de mogelijke consequenties voor het jonge
stel, hun naast-staanden — onder wie eventueel
de ouders van de niet-kerkelijk grootgebrachte
jongeman (uit hetzelfde dorp!) —, leden van
de kerkenraad en andere gemeenteleden
gewogen? Welke positie gaf u aan uw eigen
verantwoordelijkheid? Stel dat de kerkenraad
negatief had besloten ... Nu is dat niet het geval
geweest. U kon de gesprekken met het koppel
aangaan vanuit de zekerheid van ruggespraak.

U besprak het telefonische verzoek met de
kerkenraad voordat u de betreffende mensen
zelf hebt gesproken (op het telefonische contact
na). Ik veronderstel dat u vreesde niet echt
beschikbaar te kunnen zijn als u dit niet bij de
kerkenraad had nagegaan. U wilde hiermee
kennelijk voorkomen dat u een toezegging
zou doen waarop u eventueel zou moeten
terugkomen. Dat laatste zou, aangaande het
jonge stel, ook niet betrouwbaar zijn geweest.

In uw betrekking tot de kerkenraad, het
hoogste orgaan van de gemeente, hebt u
correct gehandeld. U hebt hen niet gepasseerd,
en wellicht was het gesprek naar aanleiding

HANDELINGEN 2013 | 1

‘ ‘ *Handelingen_1-2013.indd 29

H EEms

van wat u op tafel legde een versterking
van de kerkenraad en zelfs een bijdrage aan
gemeenteopbouw.

Maar er ontbreekt iets, en dat kan te maken
hebben met de volgorde van uw handelen. Had
u niet eerst het gesprek met deze jonge mensen
kunnen aangaan? U dacht te weten waarover
zij kwamen spreken, maar was dat zo? Het gaat
toch om de betékenissen ... en daarvan wist u
nog weinig.

Toen ze met u spraken, was er veel te
vertellen. De vragen die bij u opkwamen, waren
onder meer gestuurd vanuit uw gesprek in de
kerkenraad. Uiteraard verdienden die aandacht.
Ik hoop dat ze niet te zeer richtinggevend zijn
geweest. Hoe vrij hebben deze mensen kunnen
spreken over hun leefwerelden? Leefwerelden,
meervoud: de vrouw doet een stap die
waarschijnlijk loyaal is aan haar opvoeding;
bij de man ligt dit waarschijnlijk anders. Wat
betekent dit voor ieder van hen, en tussen hen?
Levert hij meer in dan zij? Krijgen beiden de
zegen van hun ouders mee? Voor de toekomst
van hun huwelijk is dat een belangrijke vraag,
aangaande psychologische draagkracht en
draaglast, maar ook aangaande de veerkracht
om tot een nieuwe loyaliteit te komen (waarin
misschien nieuwe mensen kunnen opgroeien).
De ene partner is de andere niet, qua
voorgeschiedenis en qua loyaliteit en mogelijke
loyaliteitsconflicten. (Hoe) kan worden
voorkomen dat aanwezige niet-kerkelijke
familieleden zich bij de viering buitengesloten
voelen? Ik weet het niet, u vertelt daar niet over
of kan daar niet over vertellen, maar wellicht
kan uw openheid voor het genereren van >

29

13-02-13 07:45‘ ‘



BT [ [

passende ‘contextuele’ vragen nog toenemen.
Omwille van het gesprek met mensen die
verschillenden zijn, verschillend van elkaar,
maar ook van u en van andere gemeenteleden.

Ik besef dat er redenen kunnen zijn om
eerst een weg te (willen) banen en pas daarna
te kijken naar degene met wie ik op die weg
een eind(je) meeloop. Toch is het volgende
een soort grondregel: in de ethiek is de
aanspraak op ‘mij’ door de ander(en) het
eerste. Daar ligt het primaat; daarna komt de
verantwoordelijkheid ten opzichte van nog
weer anderen.

Met het bovenstaande heb ik niet willen
beweren dat herderschap voor leraarschap gaat.
Ik denk dat in de gesprekken met het jonge stel
beide aspecten van uw voorgangerschap aan de
orde waren. Wat de gemeente betreft, lijkt het
me goed om uw taak als leraar nog afzonderlijk
te noemen. Ik schreef hierboven dat het gesprek
in de kerkenraad wellicht een bijdrage aan
gemeenteopbouw was. Kunt u de gemeente
voorgaan als leraar, z6 dat ook de (theologische
en antropologische) benadering van huwelijk,
echtscheiding en hertrouwen zich kan
ontwikkelen? Dat is nodig, wil het beleid van
de kerkenraad niet op een schijnwerkelijkheid
gaan lijken, die niet meer slaat op hoe mensen
in hun leven achter de voordeur voor God
staan.

Het is vaak goed om gemeentegesprekken
hierover los van actuele casuistiek te voeren. In
de benadering van ‘contextueel pastoraat’ in de
lijn van Boszormenyi-Nagy (maar niet alleen
daar) worden dan soms de gemeenteleden
uitgenodigd om te vertellen van het geloof van

30

‘ ‘ *Handelingen_1-2013.indd 30

H EEms

hun voorgeslacht en jeugd, teneinde ook te
kunnen spreken over wat nu wordt gevraagd
in hun diverse intermenselijke relaties ten
overstaan van God. Als oriéntatie hierbij zie ik:
recht doen aan het verleden (hoe de generaties
voor ons Gods aanvaarding van mensen
beleefden en dit in daden van aanvaarding
naar elkaar trachtten te tonen) om in het heden
als gemeenschap van gelovigen met elkaar en
anderen te leven.

Van de voorganger vraagt dit betrouwbare
communicatie, niet-angstige presentie
(E. Friedman), het goed aanvoelen van
de mogelijkheden die in deze gemeente
aanwezig zijn, en tevens het articuleren van
nieuwe ervaringen (‘leren’) voor concrete
beleidsvorming. In de actuele casuistiek
zal de voorganger dan soms een besluit
nemen waarop pas achteraf in de kerkenraad
gereflecteerd wordt.

Tot slot enkele ongelijksoortige opmerkingen.
De identiteit van een gemeente is niet een
statisch gegeven. Stellingen die ooit stellig zijn
ingenomen, blijken te verschuiven. U toont
gevoel voor eigenheid als een dynamisch
gebeuren, door aan te willen sluiten bij de
huidige identiteit die haar midden kent in

de aanspraak van het Evangelie, zonder de
tijdgegeven implicaties daarvan te fixeren.

Ik kan het niet laten in dit verband de
ervaring van een ambtgenoot van vele jaren
her te noemen, die ik onlangs herlas. A.S.
Carpentier Alting schreef bij gelegenheid
van zijn 25-jarig predikantschap voorlopige
memoires, Mnemosyne (1888). Hij was vele
jaren predikant in ‘Nederlands Oost-Indi¢,

13-02-13 07:45‘ ‘



BT [ [

maar datgene waarop ik doel betreft de

eerste periode van zijn predikantschap, in
Colmschate. De eerste begrafenis waarbij

hij sprak, had plaats zelfs nog vlak vé6r zijn
intrede. Het betrof een man die suicide had
gepleegd. Carpentier Alting was geschokt

door de dood van de man en de ellende van
diens gezin, ook tegen de achtergrond van

zijn eigen situatie (pas getrouwd, vol vreugde
aan het werk beginnend). Hij vermoedde dat
velen een donderpreek van hem verwachtten,
‘een verrukkelijke gelegenheid voor “Gods
volk” om de rechtzinnigheid van den nieuwen
“domineer” te beproeven’. Hij had redenen
genoeg kunnen vinden om van deze taak om

te spreken verschoond te blijven, maar toch
schrijft hij over zichzelf: ‘hij meende daar een
roeping te vervullen te hebben’ En hij sprak —
later wist hij zich niet precies te herinneren wat,
maar wel dat hij vroeg om veel liefde voor de
verlaten vrouw en de vaderloze kinderen — en
probeerde het oog te richten naar ‘waar de engel
der hoop het arme, zoekende menschenkind
tegenkomt’. En de ouderlingen? Zij vroegen om
toelichting, er ontstond gesprek en in een enkel
geval zelfs vriendschap. Hij was toen 23 jaar.

U bent een beginnend predikant. Met deze
casus toont u dat u overwogen een zekere
leiding gaf. Inhoudelijk had het misschien nog
meer vanuit uw initiatief kunnen verlopen.

HANDELINGEN 2013 | 1

‘ ‘ *Handelingen_1-2013.indd 31

Hoe dan ook, met woorden uit 1 Timoteiis 4:12
(in de vertaling van Maarten den Dulk (2000)
in: Een huis naast de synagoge, 214-215):

‘Laat niemand je minachten omdat je nog
jong bent;

word liever een representant van
betrouwbare mensen

in woord, in omgang,

in liefde, in betrouwbaarheid,

in integriteit.

Ik hoop dat u mijn overwegingen wilt lezen als
een oprechte poging tot meeleven, vanuit liefde
voor de gemeenten en professioneel. Daarop
vertrouw ik, omdat u de zorgvuldigheid had om
deze casus openbaar te maken en zo reflectie

van anderen te vragen.

Met hartelijke groet,
Hanneke Meulink-Korf <

Hanneke (dr. ].N.) Meulink-Korf is docent Praktische
Theologie em. aan de Protestantse Theologische
Universiteit en daarnaast contextueel therapeut.
jnmeulink@gmail.com

31

13-02-13 07:45‘ ‘



*Handelingen_1-2013.indd 32




BT [ [

T

J——n— | i

H EEms

BESCHOUWING | THEO WITKAMP

Het huwelijk in de
protestantse preek

In catechese en pastoraat gaat het regelmatig over samenwonen,
(homo)huwelijk en relatieproblemen. Dat blijkt wel uit de pastorale
en ethische casuistiek die Theo Witkamp in zijn werk aan het
Seminarium van de Protestantse Theologische Universiteit langs ziet
komen. De kansel lijkt hiervoor echter minder geschikt. De meeste
predikanten vinden de kansel een lastige plaats om over huwelijk

en seksualiteit te spreken. In dit artikel beschouwt en analyseert
Witkamp — met toestemming — drie protestantse preken waarin dit

wél wordt gedaan.

en klein onderzoek leerde mij dat de

conclusie van Smelik uit 1961, dat er

vrees en huivering onder de dienaren
des Woords bestaat om de ethiek in de
prediking te betrekken, nog steeds van kracht is,
vooral wanneer het om micro-ethische vragen
gaat en men concreet zou moeten worden
(Smelik 1961, 9). In dit artikel wil ik drie preken
aan de orde stellen waarin de voorgangers dat
echter wel hebben gedaan. Ze hebben er zelfs in
toegestemd dat hun preken voor een openbare
analyse gebruikt zouden worden en dat is
dapper, want men laat zich publiekelijk in de

< Allen Jones la Sheer, 1968, Pop Art-expositie,
Museum Valkhof, Nijmegen

HANDELINGEN 2013 | 1

kaart kijken. Ons doel is om de dilemma’s op
het spoor te komen waarmee de predikanten
worden geconfronteerd, zoals deze blijken uit
de tekst van hun overdenking.

De psychologie van de predikers valt buiten
ons bestek, evenals de vraag of hun preken in
hun context adequaat waren. Het gaat ons om
de communicatieve strategieén die de predikers
hanteren en om hun theologische ethiek,
toegespitst op de verhouding van autonomie
en heteronomie. Op deze manier kunnen hun
preken dienen als spiegel voor de werkwijzen
van ons allen. We geven eerst een algemene
beschrijving van de preken, om ze daarna aan
een communicatieve en ethische analyse te
onderwerpen. >

33

*Handelingen_1-2013.indd 33 @ 13-02-13 07:45‘ ‘



BT [ [

Prl

Predikant 1 (= Pr1, vrouw, onder de 40 jaar)
zond twee preken in, die allebei handelden
over overspel. Ze waren anderhalf jaar in

tijd van elkaar gescheiden. De een was in een
gewone dienst, waarbij Genesis 39 (Jozef en de
vrouw van Potifar) op het leesrooster stond,
en de ander was voor een jeugddienst op
Valentijnsdag over de Tien Geboden (‘gij zult
niet echtbreken’).

De eerste keer was Pr1 gestimuleerd
doordat ze in haar pastoraat met overspel
geconfronteerd was geweest en haar eigen
aversie daartegen had bemerkt. De tweede keer
werd de aanleiding gevormd toen ze bij een
hangkeet jongen X zag, die verkering had met
meisje Y, maar om de hoek aan het achterwerk
van meisje Z zat.

Tegen de jeugd zegt Pr1 daarom dat vrijheid
regels nodig heeft ‘om het leuk te kunnen
houden’ en dat trouw zijn er zo eentje is. Dit is
een regel van God ‘waar je misschien wat aan
hebt als je in de hangkeet bent’. Pr1 vervolgt: ‘Tk
zal vertellen hoe God erover denkt en dan hoor
ik graag een keer of jullie het met Hem eens
zijn’ Hoe God erover denkt doet Prl vervolgens
helder uit de doeken: je moet niet constant
bang hoeven te zijn dat een ander je vriend of
vriendin van je afpakt. ‘Dat mag niet, zegt God.
Zoek uit of je bij elkaar past, ‘maar zolang je
verkering hebt, wees trouw aan elkaar’.

In de preek voor volwassenen is Pr1 niet
minder concreet. Ze verduidelijkt wat overspel
betekent: het is ‘een vertrouwensbreuk tussen
twee partners in een relatie én tussen de
overspeligen en God’ (vgl. Genesis 39:9). De
vraag die het verhaal aan ons stelt is: zijn we,

34

‘ ‘ *Handelingen_1-2013.indd 34

H EEms

zoals Jozef, te vertrouwen? Pr1 benoemt de
seksuele verleidingen die ons als mens allemaal
kunnen overkomen. Maar wat te doen als er
verzachtende omstandigheden zijn, wanneer
je bijvoorbeeld, zoals de vrouw van Potifar,
seksueel tekort komt? Haar antwoord: ‘Je

hebt de verantwoordelijkheid om eerst naar

je partner te gaan, voor die relatie te vechten
en alleen als die relatie écht over is, kan iets
nieuws ontstaan. Wat als je zelf geen relatie
hebt? Dan moet je een andere relatie niet
schenden. Pr1 pleit ervoor om van tevoren
geprepareerd te zijn, zodat je op het moment
zelf weerstand kunt bieden aan de verleiding.
Tegen de vaak gehoorde opmerking: “Volg je
hart, brengt Prl in: nee, volg je verstand en volg
Gods aanwijzingen, want zo openen we ons
hart voor de Geest van God. ‘En wanneer Gods
Geest in ons hart woont, hebben we de beste
bescherming tegen verkeerde verleiding. In
dat geval kun je de stem van je hart wél volgen,
besluit ze haar preek.

Kerkleden hadden naderhand gezegd dat ze
er respect voor hadden dat Pr1 het aangedurfd
had om dit alles te benoemen. Zelf was Prl
daar ook blij om. Er was echter ook iemand
geweest, jong weduwe geworden, die haar had
toevertrouwd: ‘Het is wel moeilijk om dan nee
te zeggen!” Na de jeugddienst was een moeder
opgetogen komen zeggen dat ze er door deze
dienst weer tegenaan kon, nadat ze de avond
daarvoor een hele strijd had gevoerd met haar
puberzoon. Maar een opmerking van de vader
van eerder genoemde jongen X, dat hij toen
hij jong was niet zo monogaam was en dat hij
dat nu ook bjj zijn jongens zag, brengt haar in
verlegenheid. Wat moest ze daar nu mee?

13-02-13 07:45‘ ‘



BT [ [

Pr2

Pr2 (man, onder de 40 jaar) had op
Valentijnsdag een jongerendienst. Daarom
werd als thema van de dienst seksualiteit en
erotiek gekozen. Het doel was om de jongeren
aan de hand van fragmenten uit Hooglied te
laten merken dat geloof en seksualiteit niet
twee verschillende werelden zijn. Er werd in de
liturgie zorgvuldige aandacht geschonken aan
de vorm (beelden via de beamer, een ritueel)
en aan de muziek (veel Opwekking, verder
onder andere The Beatles en Marco Borsato).
Ambiance en
atmosfeer waren
belangrijk.

In de
verkondiging
horen we dat de
kerk het altijd moeilijk heeft gehad met de eros,
deze in een stiekem hoekje heeft gestopt van
dingen die eigenlijk niet mogen en dat daarom
de wereld die vorm van liefde heeft ingepikt.
Maar daar is de erotiek niet in goede handen,
want seks wordt een consumptieartikel, ‘in
ruil voor een breezer’. ‘We moeten als kerk de
eros weer terugpakken van de wereld” Ook de
lichamelijke liefde is namelijk ‘heel bijbels’
Vervolgens voert hij een pleidooi voor de eros,
maar ‘binnen de veilige hekken van oprechte en
eerlijke liefde” Daar mag je er ‘met volle teugen’
van genieten en kun je God erbij betrekken.
‘Laat God gerust meekijken. Hij heeft je niet
voor niets zo mooi gemaakt. Met die woorden
eindigt de preek.

Achteraf keek de predikant er met plezier en
tevredenheid op terug. De reacties van zowel
ouderen als jongeren waren vrijwel uitsluitend

HANDELINGEN 2013 | 1

‘ ‘ *Handelingen_1-2013.indd 35

‘Laat God gerust
meekijken. Hij heeft je niet voor niets
zo mooi gemaakt’

H EEms

positief. Men vond het goed om dit thema
‘open’ te behandelen.

Pr3

Pr3 (man, boven de 40 jaar) preekt ’s avonds in

een leerdienst over Efeziérs 5:22-33. Hij opent
met de woorden dat het huwelijk in Gods
ogen iets kostbaars is waar je voorzichtig mee
om moet gaan. Het is reeds voor de zondeval
door God ingesteld, direct in monogame

zin (Genesis 2:24). Hoewel het door de val

is aangetast, is het toch ‘een kostbare bloem
vanuit het paradijs
die nog altijd
bloeit’. Juist omdat
deze bloem teer

s, moeten we er
zuinig op zijn.
Door de zonde is het weliswaar moeilijk om
trouw te blijven en lief te blijven hebben, maar
trouw zijn is wel waar het om gaat. Daarom
wijst hij samenwonen af: ‘als je samenwoont,
heb je elkaar nooit trouw beloofd’. Dat blijkt
ook wel uit de praktijk, want samenwonende
stellen gaan nog veel vaker en sneller uit elkaar
dan getrouwde stellen.

Het tweede probleem dat hij aan de orde
stelt is dat van seksualiteit. Hier ligt ‘wel een
zwak punt van ons mens-zijn’. ‘We hebben
de neiging om seksualiteit los te koppelen
van het huwelijk. Dat is tenminste de
boodschap die wij in onze cultuur dagelijks
meekrijgen. Pr3 merkt op catechisatie ‘dat veel
jongeren al behoorlijk vergiftigd zijn door de
hedendaagse seksuele moraal’ Hij pleit echter
voor seksualiteit binnen het huwelijk, omdat
het daarbuiten jou en de ander beschadigt:

>

>

35

13-02-13 07:45‘ ‘



BT [ [

wat doet het met je gevoel van eigenwaarde

als je je geeft aan iemand die jou toch geen
levenslange trouw wil beloven? Lege en haast
dierlijke seks, de ander als lustobject zien en
pornosites bezoeken — dat alles beschadigt je

op de langere termijn. Hij legt de verbinding
met de Heidelbergse Catechismus, zondag 41,
waarin staat dat het zevende gebod ons leert dat
onkuis gedrag door God vervloekt is. De reden
is, zegt Pr3, dat het zoveel kapot maakt. Steun
van de overheid hebben we op dat gebied helaas
niet te verwachten. Het enige wat jongeren

dan te horen krijgen is dat ze veilig moeten
vrijen. Daartegenin horen de kerkgangers:

‘Als christenen hebben wij de roeping om het
huwelijk in onze samenleving hoog en heilig te
houden’

Hoe dit huwelijk eruit ziet, delft hij
vervolgens op uit Efeziérs 5. Het is ‘een
afschaduwing van de relatie die de Heere
Jezus heeft met de gemeente’. Hij verdedigt
het verschil tussen man en vrouw, ze
zitten ‘nu eenmaal anders in elkaar’ (met
een beroep op moderne psychologie),
maar ze zijn wel ‘volkomen gelijkwaardig’
Tegen de wijdverspreide idee dat Paulus
vrouwonvriendelijk zou zijn noemt hij hem ‘de
Cisca Dresselhuis van zijn tijd, want het was in
zijn tijd revolutionair de mannen op te roepen
hun vrouwen lief te hebben. Hij waarschuwt
voor overspel, want dat maakt zoveel kapot
(het zevende gebod is ‘voor ons eigen bestwil’)
en bespreekt diverse concrete situaties waarin
het Nieuwe Testament expliciet echtscheiding
toestaat en situaties waarin het huwelijk reeds
kapot gemaakt is, bijvoorbeeld door treiteren,
kleineren of geweld zodat echtscheiding slechts

36

‘ ‘ *Handelingen_1-2013.indd 36

H EEms

nog een formaliteit is.

Tot slot betoogt hij dat het huwelijk
weliswaar iets kostbaars is, maar dat dit nog
niet betekent dat iedereen moet trouwen.
Jezus was niet getrouwd, Paulus ook niet, en in
Matteiis 22 relativeert Jezus het huwelijk. Als
je homoseksueel bent, moet je er ook niet aan
denken om met een vrouw getrouwd te zijn.
Pr3 zegt geen pasklare antwoorden te hebben
voor alle situaties, maar nodigt wie daarover
door wil praten uit om bij hem langs te komen.

De homiletische communicatie

Om de communicatiestrategie op het spoor
te komen gebruiken we het model van Schulz
von Thun (1982). Hij heeft laten zien dat elke
communicatie zich afspeelt op tenminste vier

niveaus:

- die van de zaak of inhoud van de boodschap;

- die van de relatie tussen zender en ontvangers;

- die van de expressie van de zender;

- die van het appel dat op de hoorders gedaan
wordt.

Daaraan kunnen we de communicatieve
betekenis van de context waarin iets gezegd
of gedaan wordt toevoegen. Als predikant in
een kerkdienst iets tegen de mensen zeggen is
immers wat anders dan als man op het strand

tegen je vrouw.

Context

De context waarin deze predikanten spreken,
ervaren zij zo te zien allen in reformatorische
zin. Zij spreken als verbi divini minister (dienaar
van het goddelijk Woord) volgens het adagium

13-02-13 07:45‘ ‘



BT [ [

praedicatio verbi Dei verbum Dei est (de
prediking van het Woord van God is het Woord
van God).

Pr1 is expliciet hierin wanneer zij in de
jeugddienst tegen de jongeren zegt: ‘Tk zal
vertellen hoe God erover denkt. Wat God
denkt, staat in de Tien Geboden. Pr2 noemt de
Bijbel eenvoudig ‘het Woord van God’ en haalt
uit Hooglied de gedachte dat de eros goed is,
omdat deze ‘heel bijbels’ is. Pr3 beargumenteert
al zijn gedachten op grond van bijbelteksten.
Dit is hun context: dit is wat de kerkgangers
verwachten, dit is wat de predikanten leveren,
z0 te zien con amore, want het is ook hun eigen
verwachtingspatroon.

Inhoud
Wanneer we de inhoud van de preken
analyseren, zien we het volgende.

Prl past het seksuele verhaal uit Genesis
39 ende
voorschriften uit
de Tien Geboden
rechtstreeks toe
op de eigen tijd.
De vertaling geschiedt echter op het niveau van
de attitude en de waarden (trouw zijn), niet op
het niveau van de vormgeving van relaties. Dat
laatste is een zeer herkenbare hermeneutische
beslissing, maar wordt niet expliciet gemaakt.
Het culturele verschil tussen het huwelijk in de
oud-oosterse wereld van het Oude Testament
en onze wereld komt niet in beeld. Wel zegt
Prl dat er niet staat dat je nooit mag scheiden.
Het gebod ‘gij zult niet echtbreken’ heeft slechts
betrekking op overspel, dit mag nooit. Het kan
helaas gebeuren dat een huwelijk spaak loopt.

HANDELINGEN 2013 | 1

‘ ‘ *Handelingen_1-2013.indd 37

De aandacht voor de kwaliteit
van een relatie als criterium is bepaald
modern te noemen

H EEms

De aandacht voor de kwaliteit van een relatie
als criterium treffen we in de Bijbel echter niet
aan en is bepaald modern te noemen.

Pr2 wil tegenover de traditie der kerk de
jongeren laten zien dat de erotiek er van God
mag wezen en dat we ervan mogen genieten.
Het valt op dat hij een in wezen traditioneel
betoog voor de indamming van de eros voert,
zij het dat hij niet zegt dat haar plaats ‘binnen
de hekken van het huwelijk’ is, maar ‘binnen
de hekken van oprechte en eerlijke liefde’. Zo
kan het hoofd geboden worden aan het gevaar
van de platte en goedkope seks. Zo heel anders
dan de kerk het altijd gedaan heeft doet hij
het dus niet, zoals hij suggereert. Zeker de
reformatorische kerken hebben, in ieder geval
theoretisch, ruimte gegeven aan erotiek binnen
de veilige kaders van het huwelijk. Modern is
de preek wel, in die zin dat aan het lichamelijk
genieten ruim baan gegeven wordt, dat dus
de hedonistische
zijde van de
liefde zo positief
gewaardeerd wordt.
Dat de eros zelf
een dubbel gezicht kan tonen en ook iets van
waanzin in zich heeft, noemt Pr2 echter niet.
Hij gaat ook niet in op concrete vragen die
jongeren rondom seksualiteit zouden kunnen
hebben, eventuele ervaringen van misbruik,
de relatie tussen begeerte en verlangen en
dergelijke. Kortom, de mogelijke concrete
ervaringen met seksualiteit en de keerzijde van
het goede komen niet aan bod, behalve dan,
zoals gezegd, de commerciéle kanten van de
seks.

Pr3 heeft het gewaagd bijna alles van het ~ [>

37

13-02-13 07:45‘ ‘



BT [ [

huwelijk te bespreken. Het is een bijbels-
theologische uiteenzetting geworden met

aandacht voor concrete, moderne vragen.

Relatie

Het relationele aspect van de preken betreft
de vraag op welke manier de prediker zijn
of haar hoorders benadert. Het gaat hierbij
om de polaire spanning tussen vrijlaten en
sturen en om de spanning tussen waarderen
en minachten
(wantrouwig
bejegenen).

Van alle drie
de predikers kan
gezegd worden dat zij hun publiek respecteren
en in hun betoog proberen mee te nemen.

De hoorders worden positief aangesproken

op hun vermogens en hun positie als (would-
be) gelovigen. Nergens worden ze raillerend
benaderd. Het taalgebruik in de preken staat
model hiervoor. In alle gevallen spreken

de predikers gewoon Nederlands, niemand
schiet in theologisch jargon of in geestelijke
geheimtaal. Hetzelfde geldt voor de manier
waarop ze zich bewegen tussen de polen van
vrijlaten en sturen. Allen sturen ze de hoorders
in hun gedachten over seksualiteit en huwelijk.
Omdat de predikers echter argumenten
noemen en geen retorisch geweld gebruiken,
worden de hoorders aangespoord om mee te
denken. Zo worden ze als subject van hun eigen
leven benaderd en uitgedaagd om hun manier
van doen te bezien ten overstaan van de teksten
die gelezen zijn. Ze krijgen ook voldoende
vrijheid om hun eigen verhaal ernaast te leggen
en, zo nodig, met de predikant op een ander

38

‘ ‘ *Handelingen_1-2013.indd 38

Hoorders worden aangespoord
om mee te denken en uitgedaagd om hun
manier van doen te bezien

H EEms

moment erover in gesprek te gaan. De reacties
achteraf, die twee van de drie vermelden, geven
aan dat de hoorders die vrijheid ook voelen.

We specificeren nog wat. Prl snapt dat je in
de leefwereld van pubers niet bang moet zijn
voor zwart-witbeelden en durft eenvoudigweg
te stellen dat iets wel of niet mag van God.
Ze nodigt de pubers ook uit om een keer met
haar in gesprek te gaan over de vraag van
trouw blijven aan elkaar. Ze beschrijft elders
de dilemma’s
van mensen die
seksueel tekort
komen in hun
relatie en zegt dat
we allemaal weten dat er kwetsbare tijden in een
mensenleven kunnen zijn. Ze gebruikt hierbij
steeds het woordje ‘ons’.

De kracht van Pr2 is het directe taalgebruik:
‘Je kunt nauwelijks de televisie aanzetten of
de borsten en de billen vliegen je om de oren.
En we vinden het allemaal zo langzamerhand
heel gewoon. Als je het met je zestiende nog
nooit gedaan hebt ...’; veilig vrijen is ‘toch wat
anders dan het gebruiken van een condoom’.
Hij ontpopt zich later in de dienst als een wat
paternalistische moralist. We gebruiken deze
term in descriptieve zin: hij weet wat goed is,
wijst richting, maar geeft zelden argumenten.
We zien dit in zijn normatieve taalgebruik: je
duikt niet met de eerste de beste het bed in’, ‘dat
is prima;, ‘je mag), ‘het is goed, ‘niet op een platte
manier ... oprecht en eerlijk; ‘niet te koop,
maar intimiteit, ‘hoort thuis, ‘dan mag je er ook
van genieten’. (De slotzin: ‘En laat God gerust
meekijken), is natuurlijk positief bedoeld, maar
maakt van God ook een beetje een gluurder.)

13-02-13 07:45‘ ‘



BT [ [

Pr3 noemt vrijmoedig en zonder omhaal van
woorden de dingen bij hun naam. Hij gaat uit
van de situatie dat het huwelijk aangevochten is
en dat het aantal echtscheidingen de aarzeling
over de waarde ervan hebben doen toenemen.
Hij heeft dus een probleem bij de kop. Het lijkt
alsof hij vooral de jongeren die aarzelen en hun
mening aan het vormen zijn, een steuntje wil
geven en hen van de waarde van het huwelijk
wil overtuigen. Hun vragen en situatie neemt
hij serieus.

Expressie

Hoe laten de predikers zichzelf kennen? Dat
is de vraag van het expressieve aspect van de
communicatie.

Pr1 komt expliciet in beeld op het moment
dat ze in de preek over Genesis 39 ik’ zegt
en voorts betoogt dat je, tegen je eigen hart
in, soms Gods aanwijzingen moet volgen die
ook in ons hart kunnen klinken. Impliciet
is ze echter steeds aanwezig. Het is duidelijk
dat ze betrokken is bij wat ze te zeggen heeft.
In de jeugddienst spreekt ze over een eigen
ervaring in de jeugdkeet, om te laten zien dat
we allemaal regels gebruiken, geschreven of
ongeschreven, en dat deze nodig zijn om echt
vrij te kunnen zijn.

Pr2 zegt eenmaal ‘ik’, nadat hij uit de doeken
heeft gedaan hoezeer erotiek en seks in onze
cultuur amper nog te maken hebben met liefde,
maar een consumptieartikel zijn geworden: ‘En
eerlijk gezegd, dat vind ik ontzettend zonde’
Zijn eigen houding tegenover seksualiteit
vinden we terug in wat we zojuist zijn
moralistisch taalgebruik noemden. De sfeer
van de intimiteit, eerlijke en oprechte liefde,

HANDELINGEN 2013 | 1

‘ ‘ *Handelingen_1-2013.indd 39

H EEms

wachten tot het zover is — dat zijn zijn waarden
en hier zien we de prediker zelf.

Pr3 redeneert overwegend objectiverend.
Er zijn menselijke problemen en er zijn de
teksten uit de Bijbel die daar licht op werpen.
Het is wel voelbaar dat de prediker zich
persoonlijk betrokken voelt bij de materie,
maar dat wordt niet geéxpliciteerd. Helemaal
aan het eind klinkt echter een paar keer ‘ik;,
namelijk wanneer hij zegt dat hij geen pasklare
antwoorden kan geven op de vragen rond
homoseksualiteit, en wanneer hij zegt: ‘Maar ik
wil tot slot wel één ding benadrukken: mensen
die niet tot een huwelijk zijn gekomen in hun
leven, zijn in Gods ogen op geen enkele wijze
minder dan mensen die getrouwd zijn’ en hij
uiteindelijk zijn bewondering verwoordt voor
een priester die voor het celibaat kiest.

Appel

Tot slot het appellatieve aspect: alle predikers
doen een appel op hun hoorders. Pr1 wil dat

de mensen luisteren naar de stem van God in
hun hart, zodat de verleiding geen greep op hen
krijgt. Bij de jeugd wil ze bereiken dat die inzien
dat vrijheid regels nodig heeft, onder andere de
regel om trouw te zijn als je verkering hebt.

Pr2 beoogt dat de jongeren ontdekken dat
de Bijbel naast de filia en de agape wel degelijk
ook de eros waardeert en hij wil ze een duwtje
in de rug geven om op een oprechte en eerlijke
manier met elkaar de liefde te beleven.

Pr3 wil dat we inzien dat het huwelijk een
groot goed is, zodat we er zorgvuldig mee om-
gaan. Het appel is bij hem meer impliciet dan
expliciet. Tegelijk geldt voor allen dat dit appel-
latieve aspect van de boodschap de onderlig- >

39

13-02-13 07:45‘ ‘



BT [ [

gende reden is dat ze tiberhaupt over het thema
huwelijk en seksualiteit gepreekt hebben.

De theologische ethiek

Een van de belangrijkste dilemma’s in de
theologische ethiek die we in de preken
tegenkomen, is die tussen heteronomie en
autonomie. We treffen die aan als we letten
op de relatie tussen het gebod van God, dat
staat en geldt, en de argumenten die genoemd
worden om de waarheid van dat gebod op
grond van onze ervaring en oordeelskracht te
bevestigen. Het is de spanning van: moeten we
iets doen omdat God het gebiedt of gebiedt
God iets omdat het goed is?

De eerste wordt wel de Divine Command
Theory genoemd (vgl. Rachels 2003, 50-53,
173-174). Wij hebben kennis van goed en
kwaad omdat God ons deze geopenbaard heeft.
Onze taak is om Hem te gehoorzamen. De
morele waarheid hangt in deze gedachtegang
geheel af van een supranaturalistische
openbaringstheorie en laat geen ruimte voor
de eigen menselijke ontdekkingstocht door de
eeuwen heen, die (ook) als bron van morele
kennis mag gelden.

De tweede benadering zoekt de ratio achter
de bijbelse geboden en gaat er vanuit dat
wij de morele inzichten kunnen hebben om
te beoordelen wat goed en kwaad is. Deze
morele inzichten hebben wij verworven door
ervaring en kritisch inzicht. Een (zogenaamd)
gebod van God zal altijd op zijn morele
merites beoordeeld moeten worden voordat
het gehoorzaamd kan worden in deze
gedachtegang. Predikers zullen altijd in deze
spanning terecht komen, omdat in de Bijbel de

‘ ‘ *Handelingen_1-2013.indd 40

H EEms

geboden gepresenteerd worden met een ‘zo zegt
de Heer’ en Hij de autoriteit is die gehoorzaamd
moet worden, wil er kans op leven zijn. Tegelijk
is het onmogelijk om zich zonder nadenken

te beroepen op geboden uit de Schrift, omdat
dit in de praktijk tot grote ongelukken en zelfs
tot misdaden kan leiden. Wie bijvoorbeeld de
huwelijkswetten uit Leviticus 18 en 20 vandaag
zonder meer wil toepassen, zal stuiten op

het Nederlands en internationaal strafrecht.
(Daarom zegt Rachels, ibid., dat we uiteindelijk
slechts ons eigen oordeelsvermogen hebben. Elk
beroep op autoriteit moet door ons gewogen
worden, zie ook: Hare 1992). We treffen deze
spanning op een interessante manier aan bij Prl

en het duidelijkst bij Pr3.

Prl zegt in haar jeugddienst: ‘Tk zal vertellen
hoe God erover (= trouw blijven) denkt en

dan hoor ik graag een keer of jullie het met
Hem eens zijn” Retorisch is dit uitdagend,
theologisch zeker frappant. In het eerste
gedeelte lijkt zij immers de Divine Command
Theory te volgen: Gods gebod geeft aan wat
goed is en zij, als predikant, heeft toegang tot
deze waarheid en kan deze doorgeven. Als zij
echt meent wat zij zegt, zou de tweede helft van
de zin daarom hebben moeten luiden: ‘En het is
aan jullie om God te gehoorzamen. Dan alleen
handel je goed.” Zij nodigt de jongeren echter
uit om hun mening te geven en vraagt hun: ‘of
jullie het met Hem eens zijn’. Dat impliceert
dat hier een heel andere manier van kijken
naar Gods woord wordt geintroduceerd: er valt
over te praten. Misschien heeft het gebod van
God dan toch wel niet gelijk? Wat zij doet, is, in
de spanning van heteronomie en autonomie,

13-02-13 07:45‘ ‘



BT [ [

de jongeren op hun autonomie aanspreken.

Ze weet immers dat een beroep op religieuze
autoriteit niet zomaar (meer) werkt. Jongeren
groeien op in een tijd waarin religie, waarden en
normen ervaren worden als sociale constructies.
De term ‘constructies’ is bedoeld in de zin van
het sociaal-constructivisme: kennis, waarden,
geboden zijn gevormd in de culturele interactie
binnen gemeenschappen in relatie tot de

wereld waarin men leeft. Ze zijn dus geen
weerspiegeling van de ‘echte’ wereld, noch van
een goddelijk gebod, maar constructies van

de collectieve geest om zich in de doolhof van
de wereld te oriénteren. Jongeren leven in een
wereld waarvan
men weet dat die
‘relatief’ is en

dat religie een
cultureel product
is en niet vanzelfsprekend waar (vgl. Gergen
2009). Daarom wil Pr1 ruimte scheppen voor
een gesprek en discussie erover. Maar ze betaalt
met haar inzet wel een hoge prijs: doordat zij
het gelovig leven primair aan de kant van de
heteronome autoriteit zet (‘ik zal jullie vertellen
hoe God erover denkt’), lijkt het alsof men
voor de keus gesteld wordt van hetzij gewoon
gehoorzamen, hetzij zelfstandig een mening
vormen. De heteronome God komt tegenover
de moderne autonomie te staan. Het is de vraag
of Pr1 dit ook echt wil.

Uit haar preek over Genesis 39 blijkt immers
dat de soep niet zo heet gegeten wordt als die
wordt opgediend. De principiéle benadering
maakt Prl hier snel leefbaar met een scheut
consequentialisme, door te letten op de
praktische gevolgen van ons gedrag, en door

HANDELINGEN 2013 | 1

‘ ‘ *Handelingen_1-2013.indd 41

Moeten we iets doen
omdat God het gebiedt of gebiedt God
iets omdat het goed is?

H EEms

een beroep te doen op algemene plichten en
principes. Overspel, zegt Pr1 namelijk, betekent
je partner buitenspel zetten en kwetsen, en ze
wijst dit af. Hier wordt impliciet een beroep
gedaan op de kantiaanse maxime ‘de ander niet
alleen als middel, maar steeds ook als doel in
zichzelf te zien), waarbij de mens een waarde
in zichzelf is. We worden tevens herinnerd
aan het bekende principe ‘niet schaden’ uit
de hippocratische traditie van de medische
ethiek (vgl. bijv. Ten Have 2009, cap. 3.3). Zo
bevinden we ons nu buiten het gebied van het
godsdienstige gebod op niet-religieus ethisch
terrein. Daarover valt inderdaad te praten.

Het verst komt
Pr1 wanneer zij
de dichotomie
tussen heteronomie
en autonomie
overstijgt door te spreken over de Geest van
God, die in ons hart kan komen wonen.
Dan hebben we de beste bescherming tegen
verkeerde verleiding en kunnen we wél de
stem van ons hart volgen. Dit kunnen we een
autonome heteronomie noemen, die aansluit
bij het paulijnse denken (Romeinen 7-8;
1 Korintiérs 2:16; Galaten 5) en het menselijk
oordeelsvermogen alle kans geeft. Deze lijn zou
verder uit te werken zijn.

Het ethisch dilemma van Pr2 is niet hetzelfde,
maar vormt een variatie erop. Het probleem
van morele autoriteit speelt hier allereerst

in zijn beroep op de Bijbel. Hij wil de eros
terugpakken van de vercommercialiseerde
manier waarop er in de wereld mee wordt

omgegaan, en laten zien dat christen zijn >

41

13-02-13 07:45‘ ‘



BT [ [

helemaal niet betekent dat je tegen erotiek
en seksualiteit bent. Integendeel, ze zijn ‘heel
bijbels’ Zijn intentie is duidelijk, maar zijn
taal schept een tweedeling tussen Bijbel en
wereld, die discutabel is. We kunnen juist ook
zeggen, dat de erotiek gelukkig ‘werelds’ is en
niet athangt van de bijbelse openbaring. De
omgang met eros {s in feite ook niet specifiek
bijbels. Alle mensen, welke religie ze ook
maar aanhangen, moeten zich verhouden tot
seksualiteit. De bedoeling van Pr2 is natuurlijk
te zeggen dat de Bijbel er niet tegen is, maar er
een gelegitimeerde plaats aan geeft. Dat eros bij
de goede schepping van God hoort en daarom
genoten kan worden. Dat we niet manicheisch
zijn of zoals de woestijnvaders het lichaam
ontvluchten. Maar dit heeft juist heel oude
christelijke papieren en men kan dan tegen de
jongeren zeggen: dat hebben we in de kerk altijd
al geroepen!

Tegelijk wordt zijn onderneming echter
wel bemoeilijkt door het feit dat de Bijbel
helemaal niet zo eenduidig is als het op een
positieve waardering van eros aankomt, zoals
Pr2 suggereert. Seks en zonde komen nogal
eens samen voor. Er staan bovendien genoeg
teksten in vooral het Nieuwe Testament die
de ascetische tendenzen vanaf de eerste eeuw
hebben versterkt (bijv. Mattetis 19:12; Lucas
20:34-36; 1 Korintiérs 7:8-9, 25-38; Openbaring
14:4 en vgl. Thatcher 2012). Een positieve
waardering van erotiek ‘heel bijbels’ noemen
laat dus weinig probleembewustzijn zien en
doet voorkomen alsof het probleem met het
argument ‘bijbels’ beslecht zou zijn. In feite is
de christelijke omgang met seks bijbels gezien
niet eenduidig, praktisch getroubleerd en

42

‘ ‘ *Handelingen_1-2013.indd 42

H EEms

ethisch altijd lastig geweest. Pr2 zal echter nu
wel met genoegen de recente Ethik van Hirle
(2011, 304-343) lezen, want zijn intentie vindt
hij daar mooi verwoord. Veelzeggend is dat
diens insteek echter antropologisch is.

Tot slot speelt de vraag van morele autoriteit
ook ten aanzien van de rol die de prediker
zelf op zich neemt en die we boven die van
moralist noemden. Hij kan er (blijkbaar?) van
uitgaan dat hij zoveel gezag heeft in zijn kring
dat men hem zal volgen wanneer hij bepaalt
of iets ‘prima’ of ‘goed’ is, waarbij steeds de
suggestie bestaat dat dit hetzelfde is als ‘bijbels’
Dat versterkt een bepaalde morele houding
en de daarbij behorende groepsidentiteit,
maar versterkt niet het zelfstandig morele
oordeelsvermogen, de autonomie, van de
hoorders.

Bij Pr3 is het duidelijk dat hij de Bijbel als norm
voor het handelen hanteert. In zijn theologische
ethiek redeneert Pr3 van binnen naar buiten,
van de Bijbel naar het leven, van uitleggen naar
toepassen. De vragen van het leven interfereren
met de woorden en de geboden en maken

het ons soms knap lastig, zoals in het geval

van homoseksualiteit, maar het leven is geen
bron van nieuwe ethische kennis. Dat lijkt
tenminste zijn bedoeling te zijn. Juist daarom

is het zo interessant te zien dat hij regelmatig
argumenten uit het leven toevoegt, die het
bijbelse spreken moeten ondersteunen. Hij vult
de Divine Command Theory aan met vooral
consequentionalistische redeneringen. Dat is

te zien aan het voegwoord ‘want’ of ‘omdat’

dat we om de haverklap tegenkomen, gevolgd
door een uitleg (zie voorbeelden boven onder

13-02-13 07:45‘ ‘



BT [ [

het kopje ‘beschrijving’). Hij wil blijkbaar dat
zijn hoorders niet alleen gehoorzaam zijn, maar
tevens inzicht krijgen en het goede kunnen
kiezen, omdat ze snappen dat het goed is. Zo
zegt hij bijvoorbeeld van het zevende gebod,
dat dit er is ‘voor ons eigen bestwil’ ‘Het
beschermt ons voor pijn. God wil het goede
met ons, dat we elkaar niet beschadigen. Als
we inzicht hebben in de goede bedoeling van
het gebod zullen we dat ook eerder volgen, is
de veronderstelling. Het gebod moet dus niet
gehoorzaamd worden omdat het geboden
wordt, maar omdat het een heilzame bedoeling
en effect heeft. Voor de beschrijving van
deze effecten maakt Pr3 ook gebruik van
psychologische of sociologische informatie.
Zo zegt hij
bijvoorbeeld dat
samenwonende
stellen vaker en
eerder scheiden
dan gehuwden, ook als ze trouwen na
samengewoond te hebben. In dit gedeelte valt
op zijn argumentatie overigens wel wat af te
dingen, want soms maakt hij ‘de buitenwereld’
zwarter dan nodig. Het is bijvoorbeeld niet
waar dat mensen die samenwonen elkaar
nooit trouw hebben beloofd en kiezen voor
samenwonen uit cynisme over het huwelijk.
Dat is veel te algemeen. Voor een aantal zal dat
gelden, maar bij veel anderen bestaat er wel
degelijk de hoop op een levenslange relatie. Ook
schat hij de jeugd seksueel promiscuer in dan
reéel lijkt. Ook buiten de kerk zijn er mores,
regels, waarden en normen.

De vraag is welke theologische plaats Pr3
uiteindelijk zal geven aan het menselijk

HANDELINGEN 2013 | 1

‘ ‘ *Handelingen_1-2013.indd 43

‘De uit geloof gerechtvaardigde
en uit liefde handelende christen
is vrij van alle geboden ...

H EEms

oordeelsvermogen, met andere woorden de
autonomie. Ligt het niet in de lijn van zijn
consequentionalistische redeneren om aan de
eigen ethische ervaring ook theologisch een
plek te geven? Met ‘de Schrift alleen’ en een
gebodsethiek redt ook hij het niet in ethicis.
Dat geeft niet, hij is in goed gezelschap, zoals
Fischer (2002, 83-88) laat zien, die zich op
Luther beroept voor zijn these dat de uit geloof
gerechtvaardigde en uit liefde handelende
christen vrij is van alle geboden. Maar het
heeft wel gevolgen. Als Pr3 in dit spoor verder
zou gaan, zou hij bijvoorbeeld zijn visie op

de man-vrouwverhouding opnieuw willen
overdenken. Hij roemt weliswaar de liefdevolle
houding, die de man volgens Efeziérs 5 jegens
zijn vrouw dient te
hebben, als voor die
tijd revolutionair,
maar hij gaat in
het geheel niet

in op wat er van de vrouw verwacht wordt,
namelijk ‘vrees’ en gehoorzaamheid. Het
patroon in Efeziérs 5 is dat van een welwillend
patriarchalisme, conform de hoogste ethische
normen van die tijd, maar, terugkijkend, ook
een bron voor blijvende onderschikking van
de vrouw (vgl. Thatcher 2012 en ook Miller
1996, 129-153, die in een casestudy van de
pauselijke encycliek Humanae Vitae laat zien
hoe sterk de culturele en religieuze kracht

van dit patroon is). Omdat Pr3 de ratio en >

Volgende pagina’s: ‘Een vrouw tussen haar man en
een minnaar, School van Fontainebleau, ca. 1550,
expositie ‘De weg naar Van Eyck), Museum Boijmans

Van Beuningen, Rotterdam >

43

13-02-13 07:45‘ ‘



13-02-13 07:45

<
<
e}
kel
£
(o]
=
«
b
|
c
@
jo2)
£
©
©
=
<
I
x




*Handelingen_1-2013.indd 45 13-02-13 07:45




BT [ [

de gevolgen van Gods geboden steeds noemt,
zouden we verwachten dat hij ook de goede
bedoelingen en de blijvend heilzame effecten
van de hiérarchische man-vrouwverhouding
besproken zou hebben. Dat doet hij echter niet.
Maar misschien valt dat, gezien zijn eerlijke
benadering, te begrijpen — het zou hem wellicht
niet mogelijk zijn geweest.

Conclusies

We hebben gezien dat slechts drie preken

over het huwelijk ons brengen bij centrale
theologische vragen. Wij noemen: de betekenis
en het gebruik van de Bijbel, het (moeizame)
beroep op de autoriteit van de Schrift, de
verhouding van letter en Geest en daarmee de
verhouding van autonomie en heteronomie,
de eigen ervaring als bron van ethische kennis,
de positie en de rol van de prediker zelf, de
retoriek en de context waarin gesproken wordt,
de spanning tussen algemeen en concreet
spreken, het hebben van kennis van zaken en de
noodzaak van een systematische doordenking
van de thema’s die er in de preek aan de orde
gesteld worden (een theologische visie op het
huwelijk). Er zou meer te noemen zijn, maar
het is duidelijk dat preken een uiterst complexe
kunst is. <

46

‘ ‘ *Handelingen_1-2013.indd 46

Literatuur

Fischer, J. (2002). Theologische Ethik. Grundwissen
und Orientierung. Stuttgart-Berlin-Koln:
Kohlhammer.

Gergen, K.J. (2" ed. 2009). An Invitation to Social
Construction. London: Sage. Harle, W. (2011).
Ethik. Berlin/New York: De Gruyter.

Hare, R.M. (1992). Are there moral authorities? In:
Essays on Religion and Education. Oxford: UP,
56-71.

Ten Have, H.A.M.J. e.a. (*2009). Medische ethiek.
Houten: BSL.?

Miller, R.B. (1996). Casuistry and Modern Ethics. A
Poetics of Practical Reasoning. Chicago: University
of Chicago Press.

Rachels, J. (4™ ed. 2003). The Elements of Moral
Philosophy. Boston etc.: McGrawHill.

Schulz von Thun, E (1982; oorspr. 1977). “Hoe
bedoelt u?” Een psychologische analyse van
menselijke communicatie. Groningen: Wolters-
Noordhoff.

Smelik, E.L. (z.j. [1961]). De ethiek in de
verkondiging. Nijkerk: Callenbach.

Thatcher, A. (2012). Making Sense of Sex. Modern
Church Series. London: SPCK.

Theo (dr. L.T.) Witkamp is docent Nascholing en
Beroepsvorming aan de Protestantse Theologische
Universiteit, vestiging Amsterdam.
Itwitkamp@pthu.nl

13-02-13 07:45‘ ‘



® . EEEs

COLUMN | JANNEKE NIJBOER

Writer’s block

T -~ - ver het zogenaamde writer’s block zijn al heel wat columns
Z geschreven. Een geoefende schrijver weet niet wat hij moet

schrijven en met kwinkslagen en interessante vondsten lukt het
hem toch het gevraagde aantal woorden te leveren en de lezer mee te krijgen.
De verlegenheid van de schrijver en de eerlijkheid dat te bekennen wordt door
de lezer gewaardeerd als authentiek.

‘ Voor mensen van het woord is de stilte vaak een onaangename ervaring. Ik

herinner me een groepsgesprek tijdens mijn stage in een kerkelijke gemeente.
Ik had er min of meer de leiding en gaande het gesprek merkte ik dat ik helemaal blokkeerde.
Onmacht hield me in de greep. Er kwam geen woord meer over mijn lippen. Gelukkig was er de
ervaren collega, die mij uit deze ongemakkelijke situatie redde.

In het pastorale gesprek heb ik de stilte leren kennen als een vriend. Een vriend die me te hulp
schiet, wanneer mijn eigen oordeel over de mens met wie ik in gesprek ben zich dwingend aan mij
opdringt. Het is de stilte die mij en mijn innerlijke stem het zwijgen oplegt en mij helpt verder te
luisteren.

@ Iedereen wordt wel eens uitgedaagd te spreken. De vraag: ‘Wat vindt u hier nu van?’ brengt @
menig mens in verlegenheid. Wat wij van de ander hebben gehoord, wordt in razende vaart langs
de meetlat van ons eigen geweten gelegd. Net op tijd houden wij onze conclusies voor ons.

Het resultaat is een ongemakkelijke stilte, een writer’s block, maar dan in het gesprek. Er lijkt geen
ontsnappen aan. Tenzij je, zoals de schrijver met zijn writer’s block, dan toch maar woorden gaat
gebruiken en begint te spreken over jouw verlegenheid. Je vertelt dat je voor een passend antwoord
niet de goede woorden kunt vinden, dat jij het ook even niet weet.

De stilte die daarop volgt, is van een heel andere kwaliteit. De spanning is gebroken. De stilte kan
nu haar werk doen, als ruimte om te bezinnen. De vragensteller krijgt zijn eigen vraag terug en de
stilte geeft hem de gelegenheid te luisteren naar antwoorden die bij hem zelf opkomen. De stilte
wordt zo het passende antwoord, dat hij ontvangt van zijn gespreksgenoot. Een groot geschenk. <

Janneke (ds. J.) Nijboer is missionair predikant in de Protestantse Gemeente te Noordwijk. Pionierend met mensen
tussen 25 en 45 jaar zoekt ze naar nieuwe vormen van kerk zijn. www.windkracht3pt0; www.bermoogst.nl

HANDELINGEN 2013 | 1 47

‘ ‘ *Handelingen_1-2013.indd 47 @ 13-02-13 07:45‘ ‘



L IEEEN . - EEES

HISTORISCH | HENK DE ROEST

Geloofsgemeenschap
als ‘tegencultuur van
verbinding’

De visie van twee praktisch theologen:
Van Gennep en Van der Werf

Er lijkt in onze dagen een verlangen te groeien naar bemoediging

@ door gemeenschap, naar betrokkenheid en betrouwbaarheid in @
tegenstelling tot de vrijblijvendheid, waardoor vele relaties en
samenlevingsverbanden worden gekenmerkt. Er wordt geleden
onder de commercialisering, de invloed van het economische
denken en de grootschaligheid van bureaucratie en bedrijfsleven.
Theologen spreken over het belang van een geloofsgemeenschap als
contrastgemeenschap. Deze stemmen zijn niet nieuw.

1in 1989 schrijft de vroeg gestorven en marginalisering, kan een christelijke
praktisch theoloog F.O. (Ted) geloofsgemeenschap een plek van verbinding
van Gennep (1926-1990) in zijn vormen van mensen, hoezeer ze ook van elkaar
hoofdwerk De terugkeer van de verloren Vader: verschillen. Men kan er, als in het visioen van
‘De gemeente kan uitzicht bieden op een de ‘geémancipeerde maatschappij’ van Theodor
‘tegencultuur’, waarin via eredienst, Bijbelstudie ~ Adorno, ‘zonder angst verschillend zijn’. Van
en vormingswerk mensen worden toegerust Gennep gebruikt voor deze verbindende
tot een andere mogelijkheid van leven’ (473). gemeenschap aanduidingen als ‘katholiek’,
In een samenleving die wordt gekenmerkt ‘inclusief’, ‘wederkerig’ en ‘verbond’. Wanneer
door uitsluiting, discriminatie, achterstelling ze inclusief en katholiek is, contrasteert een
48

‘ ‘ *Handelingen_1-2013.indd 48 @ 13-02-13 07:45‘ ‘



BT [ [

geloofsgemeenschap met de samenleving,
maar ze is daarmee tegelijkertijd relevant. Bij
zijn eveneens vroeg gestorven leeftijdsgenoot
J.A. (Hans) van der Werf (1926-1979), vinden
we eenzelfde visie op de geloofsgemeenschap
als een tegencultuur. Beiden komen op voor
een kerk die zich niet afzondert, maar juist
als tegencultuur verbindingen zoekt mét de
cultuur.

Twee bevlogen theologen

Hun vroege overlijden maakte destijds veel
indruk. Bij de uitvaartdiensten van beiden
waren meer dan duizend aanwezigen.

Hans van der Werf, liturgieckdeskundige, pastor
van de Domkerk en initiatiefnemer van het
citypastoraat in Utrecht, stierf in 1979 na een
ziekte waarover hij zeer openhartig schreef en
sprak. Hij werd bijna 53 jaar. Over zijn visie op
de verhouding van kerk en stad, kerkgebouw
en cultuur, wordt vooral onder de voorgangers,
organisten, cantors en kerkelijk werkers van het
Netwerk Citykerken nog regelmatig gesproken.
Wat eind jaren zestig door Van der Werf werd
ontworpen en op papier werd gezet en wat in
de Dombkerk geestdriftig vorm kreeg in de jaren
daarna, is tot op vandaag bijvoorbeeld zichtbaar
in de Laurenskerk in Rotterdam, de Grote

Kerk van Dordrecht en de Hooglandse Kerk in
Leiden. Het citypastoraat is een inspiratiebron
geworden, waarin het gaat om ‘ontmoeting

van kerk en cultuur, presentstelling van het
visioen van de toekomst, dienst in en aan de
stad van de mens waar men midden in staat’
(Den Dekker 1999). Van der Werf werd ook

HANDELINGEN 2013 | 1

‘ ‘ *Handelingen_1-2013.indd 49

H EEms

bekend vanwege zijn ‘werkvertalingen’ van de
Bijbel waarmee kerkelijk Utrecht kennismaakte
met de ‘Amsterdamse school’ in de theologie.
Later eerde Pieter Oussoren, vertaler van de
Naardense Bijbelvertaling, hem nog in de
inleiding op deze vertaling door te memoreren
dat Van der Werf bij hem het ‘vuur van de liefde
voor taal ‘extra brandstof” gaf.

Ted van Gennep, hoogleraar praktische
theologie in Leiden en in de jaren zeventig
rector van het Seminarium Hydepark, stierf
begin januari 1990, enkele dagen nadat hij op
Oudejaarsdag 1989 werd getroffen door een
hersenbloeding. Hij werd 63 jaar.

Beiden werden in 1926 geboren, maakten de
oorlog bewust mee, werden gevormd door de
theologie van Karl Barth en Cornelis Heiko
Miskotte, waren getuige van de naoorlogse bloei
van de kerken en van de binnen de Nederlandse
Hervormde Kerk ontstane sterke nadruk

op het apostolaat. Beiden promoveerden

begin jaren zestig aan de Universiteit van
Amsterdam, Van Gennep bij Smelik, Van der
Werf bij Van Niftrik. Zij kenden een hartstocht
voor het grondig verkennen van de cultuur

én voor wat zij beschouwden als het unieke

van het sociale verband van een christelijke
geloofsgemeenschap: haar katholiciteit. Daarin
vormen christelijke geloofsgemeenschappen
een ‘tegencultuur van verbinding’ en zijn ze
relevant voor samenlevingen waarin telkens
groepstegenstellingen en polarisatie ontstaan.
Tussen Van der Werf en Van Gennep zijn er
echter ook verschillen. >

49

13-02-13 07:45‘ ‘



F.O. (Ted) van Gennep (1926-1990)

Exegese van de cultuur
Van Gennep promoveert in 1962 aan de
Universiteit van Amsterdam cum laude op
Albert Camus, is goed thuis in de filosofie en
de literatuur, en krijgt landelijk bekendheid
door een ethische studie over huwelijk, nieuwe
relatievormen en seksualiteit. Van Gennep
insisteert voortdurend op het gesprek van de
kerk met de cultuur, dat de christen ‘dwingt
tot luisteren en tot zelfkritiek’ (Van Gennep
1966, 312). Een grote openheid voor de vragen
die door filosofen als Kierkegaard, Camus en
Levinas en door auteurs als Dostojewski en
Katka worden gesteld, stempelt Van Genneps
theologische habitus.

Tijdens zijn tienjarig rectoraat van het Se-

50

‘ ‘ *Handelingen_1-2013.indd 50

minarium Hydepark, het opleidingscentrum
van de Hervormde Kerk, houdt hij predikanten
voor dat zij van filosofen, schrijvers en arties-
ten moeten leren. In Leiden geeft hij later dan
ook onder andere college over de Frankfurter
Schule. De kerk moet het evangelie commu-
niceren, stelt hij, in de conceptuele ruimte van
een cultuur waarin meer en meer mensen niets
meer van Bijbel en geloof afweten. Bijbelse
grondwoorden zoals verbond, vergeving of
opstanding, hebben hun zeggingskracht verlo-
ren. Dat brengt de kerk met haar verkondiging
in een impasse. Ze kan niet zonder de bijbelse
taal, maar deze taal wordt niet meer verstaan. In
een bundel onder redactie van Gerben Heitink
waarin Van Gennep in gesprek is met de grond-
legger van de KPV in Nederland, Wybe Zijlstra,
schrijft hij: ‘Een eenzijdige beklemtoning van de
unieke betekenis van de grondwoorden sluit de
kerk op in een taalkundig getto’ (Van Gennep
1986, 185). Ze vindt er geen aansluiting meer
mee, het wordt niet begrepen of het wordt ver-
keerd verstaan.

‘Kun je het zo zeggen, met het 00g op drugs
gebruikende jongeren, met het oog op kinderen
die in autoriteitsconflicten zijn verstrikt? Wat
zegt het hen, dat God ‘Vader’ wordt genoemd?
(Lezing 1974, Archief UB Leiden)

Latere discussies die door hem worden
opgestart, bijvoorbeeld een groot debat over
de lichamelijkheid van de opstanding (in het
jaar voor zijn overlijden), worden telkens door
vragen als deze aangezwengeld. Achter de
vragen ligt telkens een voor hem existentiéle
vraag: ‘Hoe vertellen wij het onze kinderen?’

13-02-13 07:45‘ ‘



BT [ [

In een debat in 1988 over de theologie van

Karl Barth in relatie tot de secularisatie, stelt
Van Gennep ‘dat je in een gesprek bijvoorbeeld
met je kinderen of hun vriendinnen en
vrienden met Barths uitgangspunt niets kunt
beginnen’ (...) en vervolgens, ‘dat met name

de barthianen een modern kerkelijk bargoens
hebben ontwikkeld, waarvan onze kinderen
niets begrijpen’ (Van Gennep 1988, 31). Hij ziet
als de enige uitweg voor de kerk om de bijbelse
verhalen weer te vertellen, ze als gelijkenissen

te actualiseren,
daarmee de
roeping en belofte
te vertolken

die daarin ligt
verscholen én tegelijkertijd voluit de cultuur te
exegetiseren. Hiermee is een bij Van Gennep
terugkerend refrein getekend.

Samenleving wijzen op de kerk
Bij zijn inaugurele rede in Leiden in 1980 kiest
Van Gennep echter niet voor een cultuurschets
of voor een theologisch gesprek met een op
dat moment toonaangevende filosoof. Hij
concentreert zich op het unieke van de kerk
(Van Gennep 1980). Hij verwondert zich over
de kerk zelf, de kerk die hij in een preek enkele
maanden eerder typeert als ‘dat kleine, wankele
kringetje, dat de drager is van deze enorme
pretenties, die de hele wereld zullen veranderen’
(Preek over Kol. 4, 7-18, 2 sept. 1979, Archief
UB Leiden) en ‘een handjevol falende mensen’
(Preek over Kol. 2, 1-15, 7 jan. 1979, Archief UB
Leiden).

Hij onderkent dat de kerk niet deugt. Het
beeld dat veel buitenstaanders van de kerk

HANDELINGEN 2013 | 1

‘ ‘ *Handelingen_1-2013.indd 51

‘.. dat kleine wankele kringetje, dat
de drager is van deze enorme pretenties, die
de hele wereld zullen veranderen’

H EEms

schetsen is negatief en kerkleden neigen

ertoe om ‘de buitenwacht schuldbewust bij te
vallen’ (Van Gennep 1980). De kerk wordt als
een bedrieger gezien. Juist door haar streven
naar macht, haar intense burgerlijkheid en

haar middle class-karakter is haar spreken

en handelen over liefde, gerechtigheid en
barmhartigheid hypocriet. De kerk kan ook een
sfeer ademen waarin mensen zich niet thuis
voelen. Het kan er, stelt hij, oersaai zijn.

Met de secularisatie en de marginalisering
van de kerk ziet
hij echter een
kostbare bron voor
de samenleving
in gevaar
komen. Waar hij de kerk jarenlang wees op
de samenleving, acht hij het nu hoognodig
om de samenleving te wijzen op het unieke
betekenispotentieel van de kerk. Hij vraagt
aandacht voor een tegoed van de christelijke
traditie: de notie van de katholiciteit. Daarin
ligt een potentieel besloten dat voor het
samenleven van groot belang kan zijn om
groepstegenstellingen, ‘wij-zij-denken,
discriminatie en apartheid, het ‘verijdelen van
de communicatie’, tegen te gaan.

In de jaren rond 1980 is er in de Nederlandse
samenleving sprake van een toenemende
sociale, ethische en politieke pluraliteit en
een daarmee gelijk opgaande polarisatie. Er
is een strijd gaande die betrekking heeft op
ethische en politieke uitgangspunten, maar
ook zijn er toenemende tegenstellingen waarin
de communicatie tussen groepen wegvalt.
‘Katholiciteit’ biedt daar, wellicht geen remedie,
maar wel een heilzaam tegenwicht aan.

51

>

13-02-13 07:45‘ ‘



BT [ [

Roeping tot katholiciteit

Wat verstaat Van Gennep onder katholiciteit?
Het begrip heeft verschillende facetten.
Katholiek is de kerk, wanneer zij de polariteiten
in de samenleving tussen de generaties, tussen
mensen met verschillend intellect, inkomen,
opleiding, huidskleur, geslacht of sociale
achtergrond, maar ook de verschillende
geloofshoudingen die er zijn, onder één dak
brengt. Het is een gemeenschap die niet bestaat
als een gegeven, maar ze doet zich voor. Er is
“zoiets als het opflitsen van gemeenschap, in
viering, in herkenning’ (Preek, 2 sept. 1979,
Archief UB Leiden). Soms licht het visioen op,
schrijft hij tien jaar later (Van Gennep 1989,
472). Het is enerzijds een ‘onbereikbare utopie’
(Van Gennep 1989, 465), maar het is anderzijds
in alle kerkvormen, tegen de feitelijke,
gebrekkige realisering ervan, werkzaam.

Van Gennep spreekt over een roeping tot
katholiciteit.

‘Wij hebben met elkaar te maken, als wij in
Christus geloven. (...) Onze gemeenschap
berust niet op bloed. Het is geen gezin.

Geen dorp. Geen buurtgemeenschap. Geen
klasse. (...) Deze gemeenschap berust op de
verkiezing door de Heer. Hij is het die ons tot
broeders en zusters maakt. (...) Zij geschiedt in
uitzonderlijke momenten en door de eeuwen
heen.” (Van Gennep 1980)

Het gaat in de katholiciteit dus niet om een
nivellering van de verschillen tussen mensen,
maar het garandeert de verscheidenheid van en
onderlinge aandacht voor al die mensen.

Van Genneps benadering van katholiciteit

52

‘ ‘ *Handelingen_1-2013.indd 52

H EEms

als een vorm van ‘inclusief denken vanwege de
exclusieve binding aan Christus), vindt grond
in bijbels-theologische verkenningen van

het verbondsbegrip. Is de gelijkwaardigheid
van ieder mens, als kind van God, als zuster
en broeder van Jezus Christus, de katholieke
waarheid van de kerk, dan kunnen we het
verbond zien als de methode, de mogelijkheid
tot concretisering om aan de katholiciteit
gestalte te geven (Van Gennep 1989, 470). Het
verbond kent een wederzijdse institutionele
verplichting, een belofte van trouw van
ongelijke partijen, van de sterke en de zwakke.
Zij zijn bondgenoten, staan voor elkaar in,
nemen het voor elkaar op. Daardoor kan het
verbond geschiedenis doormaken en groeit de
gelijkwaardigheid (Van Gennep 1989, 471). Een
van de kenmerken van deze ‘katholiciteit van
het verbond’ is binnen de kerk direct zichtbaar.
Het gaat om het ziekenbezoek, dat tot de
grondstructuur van elke geloofsgemeenschap
behoort:

‘Deze vorm van pastorale aandacht is
katholiciteit in die zin, dat daarmee tot uiting
wordt gebracht: Jij hoort erbij. (...) Jij bent
door je situatie hier apart gesteld. Wat jou
overkomt, zal morgen mij gebeuren. Hodie
mihi, cras tibi” (Van Gennep 1980)

Deze door het verbond gekwalificeerde
katholiciteit omvat dus ook tegenstellingen van
sterk en zwak, gezond en ziek, zorgbehoevend
en zorgverlenend. Juist de verbondstrouw van
de sterkere en de zwakkere heeft een reddende
betekenis voor de wereld. In de roeping van
allen die zich bij de lijdende knecht laten

13-02-13 07:45‘ ‘



BT [ [

inlijven, gaat het om de redding en bevrijding
van alle volkeren, die, vult hij later aan, ‘niet
anders dan in Gods koninkrijk gestalte zal
kunnen krijgen’ (Van Gennep 1989, 466). Het
perspectief is de ‘katholiciteit van de mensheid’.
Van Gennep fundeert de roeping tot
katholiciteit in de verbinding van de kerk
met Jezus Christus. Hij acht kritiek op de
kerk volkomen terecht, maar kan haar nooit
losmaken van de Messias. Daarbij ‘werkt’ de
verbinding op twee
manieren. Aan de
ene kant is Jezus in
alles wat hij doet of
zegt ‘katholiek’. Hij
eet met tollenaren
en zondaren, in zijn rijk gaan de hoeren
voorop, hij raakt melaatsen aan, een verlamde
vergeeft hij zijn zonden, voor hem is geen enkel
taboe veilig. Een onreine vrouw die twaalf
jaar als paria buiten heeft gestaan, wordt in de
gemeenschap opgenomen. ledere vorm van
afzondering of uitsluiting wordt opgeheven.
Een kerk die zich op de Messias beroept, wordt
door deze katholiciteit, dit grensdoorbrekend
handelen, bepaald. Aan de andere kant maakt
de Messias mensen, 6ndanks en in hun radicale
verschillen, tot broeders en zusters van elkaar.
Sterker nog, elke geloofsgemeenschap wordt
geboren vanuit deze roeping.

‘Katholiciteit bedoelt om duidelijk te maken
dat God zijn mensen roept uit alle geslachten,
alle rangen en standen. Dat is het gevecht

dat in het Oude en Nieuwe Testament wordt
gestreden. In die zin is de ekklesia van Christus
een authentiek revolutionaire beweging: zij kan

HANDELINGEN 2013 | 1

‘ ‘ *Handelingen_1-2013.indd 53

Er is ‘zoiets als het opflitsen
van gemeenschap, in viering, in herkenning.
Soms licht het visioen op’

H EEms

wel uitgaan van een bepaalde groep of klasse,
maar van meet af aan wordt ons geleerd ‘de
vijand lief te hebben’ (...) Van meet af aan is
men gericht op de ander, degene die er niet bij
hoort.” (Archief UB Leiden)

Het doet begrijpen dat de roeping tot
katholiciteit ingaat tegen wat de mens
sympathiek is. Het is gemakkelijker om met
verwanten, geestverwanten of als doelgroep
onder elkaar te
zijn. Het hemd is
nader dan de rok.
Van Gennep gaat
zelfs zo ver dat
hij het katholieke
karakter van de geloofsgemeenschap vanwege
het verzet ertegen als een grond beschouwt
voor de marginalisering van de kerk. In de
aantekeningen voor de oratie in 1980 lezen we:

‘In de praktijk betekent (katholiek zijn) dat we
met een steeds kleiner groepje te maken krijgen.
Je kunt zelfs zeggen: hoe katholieker we worden
—d.w.z. hoe meer we de apartheid in onszelf
zullen bestrijden — hoe kleiner de groep zal
worden.” (Archief UB Leiden)

Van Gennep heeft deze woorden niet in de
oratie opgenomen. Ze zijn tekenend voor
zowel zijn zorg om de toekomst van christelijke
geloofsgemeenschappen in Nederland als

voor zijn inzicht in het belang ervan voor de

samenleving. >

53

13-02-13 07:45‘ ‘



J.A. (Hans) van der Werf (1926-1979)

Het gesprek met de cultuur

Bij Van der Werf vinden we eveneens een
sterke focus op de uitgaande beweging, die de
geloofsgemeenschap in de stad moet maken. De
kerk moet naar buiten. Zij kan niet bij zichzelf
blijven, maar dient het gesprek te zoeken

‘met kunstenaars, buitenlandse werknemers,
bejaarden, kamerbewoners, zakenlieden,
toeristen’ (in: Kronenburg 1987). Het motief is
bij hem echter niet, dat de kerk in dat gesprek
leert hoezeer ze een veelal onverstaanbare

taal spreekt en onder welke voorwaarden het
kan komen tot een echt gesprek, maar Van

der Werf bepleit een gerichte verkenning van

54

‘ ‘ *Handelingen_1-2013.indd 54

de specifieke levensvragen of thema’s van
verschillende groepen in de samenleving. Er
moet luisterend geregistreerd worden wat in de
stad leeft en waaraan behoefte is.

Het citypastoraat waarvoor hij eind jaren
zestig de basis legt en dat hij samen met
anderen in de Domkerk ontwikkelt, dient
het stadscentrum te verkennen waar mensen
consumeren, recreéren, wonen en werken.
Vanuit een hieruit naar voren komende
brede visie op wat een kerk in de stad kan
betekenen, creéert Van der Werf in de Dom
een nieuwe liturgie van Schrift en Tafel waarin
hoogwaardige kerkmuziek een belangrijke rol
speelt en waarvoor ook een eigen cantor en
cantorij nodig zijn (in: ‘Domcantorij: Veertig
jaar proeftuin van kerkmuziek, Reformatorisch
Dagblad, 3-09-2011). Kerkmuziek die op
zondagochtend klinkt, moet bovendien ook aan
de burgers van Utrecht worden aangeboden.
Kerkconcerten voorzien in een behoefte. Na
een reeks zaterdagavondconcerten wordt het
tijdstip in mei 1972 naar de zaterdagmiddag
verplaatst: nu kan ook het winkelend publiek
bereikt worden. Ook voorziet hij belangstelling
voor biechten. Het wordt mogelijk gemaakt in
de vastentijd.

De droom

Al in 1966 formuleert Van der Werf zijn droom
(Van der Werf 1980, 43-46). Hij denkt na

over vorm, inrichting, ontwerp, choreografie
van het huis van de christelijke gemeente.

Hij ziet een ‘vierhuis’ voor zich in de stad

van de mens, een vrijplaats die herinnert aan
het nieuwe Jeruzalem, de toekomstige stad,

de stad van de vrede. Van der Werf spreekt

13-02-13 07:45‘ ‘



BT [ [

over een huis waar het ‘hart van de dingen’

is gegeven. Een kerk die open is, met zowel

op zondag als in de week vieringen. Een huis
met veel ruimte, met weinig stoelen, maar

met mogelijkheden voor een orkest en met
een toneel. Met doorgaande Schriftlezing en
uitleg rondom de kansel, het toneel en de
expositieruimte. Hij hoort oosters-orthodoxe
litanieén klinken, maar ook gregoriaans en
psalmen en lutherse kerkliederen. En in de
verte klinkt in een kapel een middaggebed. De
gemeente biedt een plek van aanbidding, inkeer,
geborgenheid en zielzorg. ‘Aanbidding), schrijft
hij een paar jaar later, ‘lijkt geen nut te hebben,
maar deze verticale lijn is eenvoudigweg
wezenlijk voor het menselijk bestaan’ (Van

der Werf 1970). Met de cantor wordt jubelend
gemusiceerd, koor en geloofsgemeenschap
vallen samen. De ruimte is een ruimte om

te bewegen, om zingend en musicerend te
wandelen, van kansel naar doopvont en tafel,
van ontmoetingsruimte naar toneel en dan
naar een grote wand, waar kinderen met hun
expressiemogelijkheden laten zien hoe zij

de verhalen beleven. In haar huis ruimt de
geloofsgemeenschap daarbij een structurele
plaats in voor samenwerking met anderen. Het
koor is de ruimte voor de geloofsgemeenschap
en het schip is als het marktplein. Op de markt
gaat het om activiteiten, ook van niet-kerkelijke
bondgenoten, die de kwaliteit van het leven
bevorderen.

Hij ziet het citypastoraat als een gemeenschap
rond dit vier- en leerhuis. Visuele informatie is
nodig, de kerk dient een kwalitatief hoogstaand
informatiecentrum te bieden. Educatie is nodig
ten aanzien van het tegoed van de christelijke

HANDELINGEN 2013 | 1

‘ ‘ *Handelingen_1-2013.indd 55

H EEms

traditie (Van der Werf 1969; Van der Werf
1960, 219). Hij ziet voor zich dat de kerk de
stad geestelijke oriéntatie biedt, uitzicht op de
stad van de vrede. Juist de verkennende analyse
van de stad brengt hem ertoe te spreken over
een kerk die als een ‘inspirerende en kritische
cultuur tegenover de stad’ fungeert.

De kerk onderweg

Wat ziet Van der Werf als het unieke van de
kerk? Hij wijst op de wrijvingen, conflicten en
tegenstellingen tussen volken en groepen in de
wereld, maar juist daarom op de noodzaak tot
samenwerking en het ‘op zoek gaan naar wat
we gemeenschappelijk hebben’. Daarin wijst
hij de kerk aan als een ‘verzoende mensheid,
de geloofsgemeenschap vormt van meet af aan
‘de echte verenigde naties’ (Van der Werf 1971,
8). We horen hem over de kerk spreken als een
inclusieve gemeenschap, waar de verschillen
niet worden ontkend, maar juist gewaardeerd.
Keer op keer schetst hij de geloofsgemeenschap
als een volk van de Messias, onderweg van
Pasen naar de toekomst van sjaloom, op weg
naar een verzoende mensheid (Van der Werf
1979, 165). De geloofsgemeenschap is geen
doel in zichzelf, maar gericht op het heil van
de hele mensheid. Zij is in alle gebrokenheid
en voorlopigheid de plaats waar de nieuwe
mensheid wordt uitgebeeld. Zij is een
eschatologische existentie, schrijft hij (Van der
Werf 1969, 78), een ‘voorhoede’, ‘kopgroep van
een nieuwe wereld’. Het volk van de Messias
roept, aldus Van der Werf, ‘om verbetering

en uitbreiding’ (Van der Werf 1969, 61). Het
gaat om een gemeenschap als een ‘hart van de
samenleving’ (Van der Werf 1971, 9). >

55

13-02-13 07:45‘ ‘



BT [ [

Beiden in gesprek

Van der Werf noemt het territoriale principe
van gemeentevorming ‘een belangrijke greep’.
Maar hij zoekt daarbinnen ruimte voor iets
nieuws. Hij vraagt zich af wat de functie

kan zijn van een binnenstadsgemeente

die niet alleen door een woongebied is
omgeven, maar ook door kantoren, winkels
en uitgaansgelegenheden. Van Gennep heeft
waardering voor het visionaire van het door
Van der Werf ontwikkelde citypastoraat. Hij
stelt in een symposium in 1978:

‘In zo’n omgeving kan een binnenstadskerk
uitgroeien tot een laboratorium, een
proefparochie, een kerk voor passanten, een
plaats voor rust en bezinning. (Van der Werf
1978, 67)

Van Gennep honoreert expliciet dit visioen

en het vele werk dat Van der Werf daarvoor
verzette. Bij Van der Werf ging het om
‘gemeentevorming nieuwe stijl, zo zegt hij

in 1987 tijdens een volgend symposium

in de Dom (Van Gennep 1987). Deze
gemeentevorming verschilt sterk van de
traditionele gemeenten en zelfs van de meeste
binnenstadsgemeenten. Van Gennep acht het
uiterst creatief en vruchtbaar, maar hij pleit er
ook voor om de band van het citypastoraat met
de wijkgemeenten ‘opnieuw te doordenken’,
opdat beide kerksoorten van elkaar leren.

Een korte vergelijking

In een korte vergelijking zien we ten slotte dat
beide praktisch theologen een gesprek van de
kerk met de cultuur voorstaan en wars zijn

56

‘ ‘ *Handelingen_1-2013.indd 56

H EEms

van ecclesiocentrisme. Het gaat niet om de
kerk, maar om de wereld. Toch verschilt het
uitgangspunt, zodat er ook in de hermeneutiek
en in de missionaire communicatie andere
keuzes worden gemaakt.

Van der Werf wil de wereld uitnodigen om
zich te laten betrekken in de leefwereld van
de Schrift (en haar verhalen en grond- of
sleutelwoorden) en van het volk van God.

Hij spreekt over een taal en een ruimte die

een werkelijkheid oproept waarin geleefd
wordt, een taal die een zich verzamelende
geloofsgemeenschap constitueert. De gemeente
co-existeert daarnaast in volstrekte solidariteit
met ‘het volk waartussen deze gemeente woont’.

Van Gennep kan — als leerling van Miskotte —
dat alles beamen, maar hij is juist vanwege zijn
luisteren naar filosofie en kunst, maar ook door
te luisteren naar geseculariseerde mensen die
er ‘niets meer van weten’ zeer kritisch over de
mogelijkheden van de taal van de kerkelijke
verkondiging.

De twee vinden elkaar echter in een
theologische visie op de geloofsgemeenschap
die zij zien als ‘uiterst gebrekkig, maar die
niettemin in haar katholieke, eschatologische
structuur zeer relevant is voor een samenleving
vol verschillen, groepstegenstellingen en
spanningen. <

13-02-13 07:45‘ ‘



BT [ [

Literatuur

Dekker, R. den (1999). ‘Het gebruik van
monumentale kerken in de oude binnensteden’.
Lezing 27 september 1999. Lectiones 4, Liturgische
kring. www.liturgischekring.nl.

Gennep, F.O. van (1966). Albert Camus. Een studie
van zijn ethisch denken. Amsterdam: Van Gennep,
2¢ druk.

Gennep, F.O. van. Aantekeningen ten behoeve van
de oratie. 17 oktober 1979 - 24 maart 1980.
Universiteitsbibliotheek Leiden.

Gennep, F.O. (1980). Katholiciteit en pluraliteit.
Oratie Universiteit Leiden 2 mei 1980. Leiden:
Universitaire Pers.

Gennep, F.O. (1985). Na vijftien jaar. In: G. Heitink
(red.). Ontginningswerk. Klinisch Pastorale Vorming
— een overzicht. Bijdragen voor Dr. Wybe Zijlstra.
Kampen: Kok, 180-186.

Gennep, F.O. van (1986). De kerk zal er altijd
wel zijn. In: Trudi Klijn (red.). Voorbij de
vanzelfsprekendheid. Zes gesprekken over kerk en
secularisatie. Kampen: Kok, 1986.

Gennep, F.O. van (1987). De kathedraal en haar
gemeente. In: Bericht uit de Domkerk, nr. 2, 1987.

Gennep, EO. van (1988). Gemengde gevoelens. Barth
en de secularisatie. In: In de Waagschaal, 17/7, 1988.

Gennep, F.O. van (1989). De terugkeer van de verloren
Vader. Een essay over vaderschap en macht in
cultuur en christendom. Baarn: Ten Have.

Kronenburg, J. (1987). Wat is de bedoeling van het
citypastoraat? In: Bericht uit de Domkerk, nr. 2,
1987.

Smits-Otten, G., Pendrecht, W. & Das, E. (1976).
Mokumer in de middag. Een handreiking voor dr.
Johan van der Werf v.d.m. om wat makkelijker
de drempel van zijn tweede halve ecuw over te
stappen. Utrecht: De Boer-Cuperus.

Ven, J.A. van der (1993). Ecclesiologie in context.
Kampen: Kok.

Werf, J. van der (1960). Kerk en christelijke vereniging.
Dissertatie Universiteit van Amsterdam.
Amsterdam: Paris.

Werf, J. van der (1965). Kleine liturgiek.
’s-Gravenhage: Boekencentrum.

Werf, J. van der (1969). Oefeningen in het Leerhuis.
’s-Gravenhage: Boekencentrum.

HANDELINGEN 2013 | 1

*Handelingen_1-2013.indd 57

Werf, J. van der (1970). De oude binnenstadskerken.

De functie van de gemeente in een stedelijke
samenleving. In: De Kerkvoogdij, mei 1970.
Werf, J. van der (1971). De gemeente. Kopgroep
van een nieuwe wereld. Centrale voor het
vormingswerk vanwege de Ned. Herv. Kerk.
Werf, J. van der (1978). De functie van de oude
binnenstadskerken. In: Symposion 1978 Utrecht.
Over restauratie en functie van middeleeuwse
kerken.
Werf, J. van der (1979). Meevieren in de Dom.
’s-Gravenhage: Boekencentrum.
Werf, J. van der (1980). Afgaande op het Koninkrijk.
Herinneringen aan —. Artikelen, lezingen
en een levensschets van Dr. J. van der Werf,
bijeengebracht en ingeleid door M.G.L. den Boer.
’s-Gravenhage: Boekencentrum.

Henk (prof.dr. H.P.) de Roest is hoogleraar Praktische
Theologie aan de Protestantse Theologische
Universiteit, vestiging Groningen.
hpderoest@pthu.nl

57

13-02-13 07:45‘ ‘



IN BEELD | HARBERT Booi]

Christus in de Hof

it beeldgroepje ‘Christus in de Hof van Olijven’ is voor mij misschien wel het mooiste

en meest betekenisvolle beeldje uit het Museum Catharijneconvent. Wat spreekt me

aan? Het thema, al heeft het museum daar wel meer verbeeldingen van, en de bijzondere
uitbeelding. Speciaal de unieke enscenering tussen Petrus en Christus.

Het beeldje heeft ooit deel uitgemaakt van een groot geheel, scénes uit de lijdensgeschiedenis. Het
is niet bekend wie het vervaardigde. Het was een goede vakman. Wel zijn de in een ver verleden
vernieuwde delen links en rechts van mindere kwaliteit. Zie de door houtworm aangevreten

helft van de Jakobusfiguur en de plomp gesneden voetpartij van de Petrusfiguur. Des te sterker is
daardoor het centrale deel. De compositie wordt bijeengehouden door de boog die ‘gespannen’ is
over de Johannesfiguur. Op die boog verheft zich verticaal de Christusfiguur, extra beklemtoond
door de langvallende plooi van onder zijn arm.

Expressief en scenisch is het beeldje beslist bijzonder. De Johannespartij (alles onder de ‘boog’)
is van een grote rust, terwijl het daarboven een en al onrust is. Elk personage heeft een andere

@ uitdrukking en Petrus wordt niet, zoals meestal, 66k slapend weergegeven, maar in interactie @
met zijn leermeester. Christus zelf kijkt niet naar Petrus, maar is in smartelijk gebed. Dit is heel
overtuigend weergegeven. Petrus is in een heel unieke act verbeeld.

Helaas is een zeer belangrijk detail nog maar vrij recent verloren gegaan. Petrus wees namelijk
met zijn rechterwijsvinger naar zijn hart. Daarmee vertelde de kunstenaar iets unieks. Het lijkt alsof
de kunstenaar al bezig is met de verhouding tussen Petrus en Christus zoals die verder verteld zal
worden in de evangelién, zijn verraad en zijn berouw. Het beeld spreekt mij zo persoonlijk aan in
de vraag: ‘En jij — hoe is jouw relatie tot de Messias?’

Beschadigingen horen bij kunstwerken, zoals gebreken bij oude mensen en oude huizen, maar het
ontbreken van Petrus’ vinger is zo'n enorme aanslag op wat de beeldhouwer heeft willen vertellen,

dat ik hoop dat het museum besluit hier toch spoedig restauratief in te grijpen. Een paar millimeter
hout. <

‘Christus in de Hof van Olijven;, hout, Noord-Nederland, ca. 1500,

49 cm hoog, collectie Museum Catharijneconvent, Utrecht >

58

‘ ‘ *Handelingen_1-2013.indd 58 @ 13-02-13 07:45‘ ‘



HANDELINGEN 2013 | 1 59

‘ ‘ *Handelingen_1-2013.indd 59 @ 13-02-13 07:45‘ ‘



*Handelingen_1-2013.indd 60 7] 13-02-13 07:45
\J



j

___TIEEEN

TRENDBERICHT |

®

H EEms

SAKE STOPPELS

Een stedelijke waaier
van missionaire

praktijk

In 2011 en 2012 verscheen een heel aantal missionaire publicaties,
geschreven door practici. Het gaat telkens om auteurs die vanuit hun
eigen missionaire zoektocht rapporteren en richting willen wijzen.
Sake Stoppels bundelt deze praktijkgeluiden in een tussentijds
trendbericht ‘kerkopbouw’.

emeenschappelijk in de zeer
verschillende zoektochten van de
afgelopen twee jaar op missionair
gebied, is vaak de grote mate van creativiteit
en de durf om ongebaande wegen te gaan. Er
is ook een gedeeld besef van de missionaire
noodzaak van een heldere identiteit. Ook
opmerkelijk is wat we ‘de bekering tot
de stad’ zouden kunnen noemen. Ooit
sprak de theoloog Gibson Winter over de
‘suburban captivity of the churches’ Hij
doelde daarmee op de wetmatigheid dat
kerkmensen vaak als eersten wegtrekken
uit oude(re) wijken en zich vestigen in (de
betere) nieuwbouwlocaties. De kerken volgen

< Hooglandse Kerk, Leiden

HANDELINGEN 2013 | 1

*Handelingen_1-2013.indd 61

daarbij doorgaans hun meer welvarende leden

(1961, 39). Achterstandswijken zijn zo vaak

verstoken geraakt van kerkelijke presentie.

Maar we zien nu — zij het op heel kleine

schaal — op dit punt een kentering: gelovigen

die doelbewust naar (achterstandswijken in)

de stad verhuizen om daar present te zijn.

Het netwerk Urban Expression is in dezen

een belangrijke katalysator (Blok 2010). Een

themanummer van het tijdschrift Herademing

was onlangs gewijd aan ‘Geloven in de stad’ en

besteedde daarbij onder meer aandacht aan

stadsmonniken en anderen die bewust hebben

gekozen voor dienstbare presentie in de stad.
In het onderstaande overzicht bespreek

ik negen publicaties die de stad als context

hebben. Drie daarvan komen uit Engeland.

>

13-02-13 07:45‘ ‘



BT [ [

Ten slotte sta ik stil bij de Werkgemeenschap
Missionaire Gemeenschapsvorming en bij
twee nieuwe leerstoelen die zich beide richten
op kerkvernieuwing. Opmerkelijk is dat

alle publicaties en ook de leerstoelen van
protestantse huize zijn. Katholieke pendanten
trof ik niet aan. Dat is opmerkelijk en daarmee
een uitdaging aan het adres van het katholieke
denken en handelen over missionaire presentie

en kerkelijke vernieuwing.

Den Haag

René de Reuver, predikant van de Protestantse
Kerk in de Haagse Moerwijk neemt in zijn
boek Anders verder. Missionair kerk-zijn

in een dynamische samenleving afscheid

van het klassieke
territoriale kerkmodel.
Moerwijk heeft zich
door de jaren heen
ontwikkeld van een
homogene blanke
middenstandswijk tot een multiculturele
achterstandswijk. De kerk is haar prominente
plek van de beginjaren al vanaf de jaren

zestig kwijtgeraakt. In de huidige stedelijke
samenleving is het model van de wijkgemeente
niet meer vruchtbaar. In plaats daarvan komt
hij met het model mixed economy of church.
Daarin vormen verschillende gestalten van
kerk-zijn de ene kerk.

Voor Moerwijk betekent dat concreet dat de
gemeente er in drie gestalten is: de klassieke
gemeente die op zondag samenkomt, de
Kinderwinkel ten dienste van kinderen in
Moerwijk en MarcusConnect, een kerkplek
voor en met jongvolwassenen (20-40 jaar)

62

‘ ‘ *Handelingen_1-2013.indd 62

‘De toekomst is aan kerken met een
heldere visie, en open zijn naar
andere gestalten van de ene kerk van
Jezus Christus’ (De Reuver)

H EEms

in de wijk. Alle drie de plekken hebben een
eigen professionele ondersteuning. Hoe ze
onderling samenhangen en interacteren, blijft
wat onduidelijk, terwijl juist daar in a mixed
economy indringende principiéle vragen liggen.

In zijn zoektocht naar kerkelijke vernieuwing
gaat De Reuver onder andere te rade bij drie
zeer uiteenlopende kerkelijke gemeenschappen:
de Katholieke Kerk van Carthago van de
derde eeuw (Cyprianus), de Anglicaanse Kerk
in Londen en de Protestantse Gemeente in
Zeewolde (Flevoland). Van elke gemeenschap
leert hij iets. Zo bewaart de kerk van Carthago
hem voor ‘loslopende’ kerkelijke initiatieven
(eenheid), leert hij in Londen over de kracht
van een ‘mixed economy’ en ziet hij deze ook
in Zeewolde gestalte
krijgen. Daarnaast is
hij getroffen door de
vruchtbaarheid van
een heldere identiteit
en een grote mate van
openheid in deze poldergemeente. De toekomst
is in zijn ogen aan kerken met een heldere visie
die open zijn naar de omringende samenleving
en andere gestalten van de ene kerk van Jezus
Christus.

De Reuver blijft zich in zijn boek
nadrukkelijk verhouden tot de wereldkerk,
onder andere door een beroep op en een
uitwerking van de notae ecclesiae: eenheid,
katholiciteit, heiligheid en apostoliciteit.

Het fundament van de kerk is bij hem Jezus
Christus, het gebinte wordt gevormd door

de Schrift, de Sacramenten, het Credo en het
Ambt. Hij heeft weinig op met het spreken over
‘gemeentestichting’ of ‘kerkplanting’

13-02-13 07:45‘ ‘



BT [ [

Deze reserve van De Reuver brengt me bij zijn
kerkelijke buurman in Den Haag, Matthijs
Vlaardingerbroek. Hij schreef vanuit zijn
ervaringen als gemeentestichter in de Haagse
Spoorwijk onder de titel Grensverleggend een
boek over missionair kerk-zijn. In het jaar
2000 strijkt Matthijs met zijn gezin neer in

de Spoorwijk. Ze betrekken het pand van

een vroegere dokterspraktijk en gaandeweg
begint er een geloofsgemeenschap te groeien.
De Brunch op de late zondagochtend wordt
‘per ongeluk’ een belangrijk element in het
functioneren van de gemeenschap. Deze
laagdrempelige gezinsvieringen met aansluitend
een maaltijd trekken vooral autochtone
wijkbewoners aan.

In zijn boek doet Vlaardingerbroek verslag
van de wording van zijn geloofsgemeenschap en
formuleert hij lessen die ook elders toepasbaar
zijn. Het is een zeer levendig en bij tijd en wijle
hilarisch boek omdat Vlaardingerbroek over
mensen van vlees en bloed schrijft. Zijn belang-
rijkste stelling is dat elke geloofsgemeenschap
een unieke, door God gegeven identiteit heeft.
Waarachtige gemeenteopbouw begint niet met
modellen en strategieén, maar met de zoektocht
naar deze identiteit. Vanuit deze gevonden
identiteit kan vervolgens een duidelijke missie
worden geformuleerd. Deze wordt vertaald in
een haalbare belofte waaraan een ander je mag
houden. Mooie woorden die je niet waar kunt
of wilt maken, werken averechts, zeker ook bij
je doelgroep. Pas als de elementen identiteit,
missie en beloften op orde zijn, wordt gezocht
naar een passend model. Zo gaat Vlaardinger-
broek in tegen een preoccupatie met gemeente-
opbouw-modellen.

HANDELINGEN 2013 | 1

‘ ‘ *Handelingen_1-2013.indd 63

H EEms

Zelf laat hij zich overigens inspireren door het
model van de missionaire kring. De missionaire
kring wordt — binnen het verband van een
kerkelijke gemeente — gevormd door maximaal
dertig volwassenen en hun kinderen. Ze vormen
een hechte groep met een duidelijk missionair
profiel, dat wil zeggen met een heldere missie
en een wel omschreven doelgroep. Het precieze
functioneren hangt ook af van de aard van

de doelgroep. Deze formule blijkt wervend te
werken, want studenten die stage lopen bij ‘In
de praktijk’ raken soms zo onder de indruk van
de aanpak van deze gemeenschap dat ze naar
de wijk toe verhuizen om zo ‘incarnatorisch’
present te zijn. Vlaardingerbroek moet weinig
hebben van kerkelijke shoppers die van elders
zich willen aansluiten bij de gemeenschap.
Alleen zij die daadwerkelijk in de buurt actief
zijn of worden of bereid zijn er te gaan wonen,
zijn welkom.

Rotterdam en Leiden

De journaliste Gea Gort schreef onder de titel
God in de stad een gepassioneerd boek over
missionaire presentie in de stad Rotterdam.
Zelf koos ze jaren geleden met haar gezin
heel bewust en min of meer tegen haar
gevoel in voor een leven in deze stad. Als
gezin ritualiseerden ze die keuze hoog op de
Euromast. Gort benadrukt de missio Dei-
gedachte, zonder deze expliciet zo te noemen:
God is al daar waar wij (nog) niet zijn. Hij
roept ons op om ons te ‘solidariseren’ met de
stad en de stedelijke cultuur. Ze typeert haar
benadering in het begin van het boek met
drie trefwoorden: incarnationeel, contextueel
en holistisch. Na het inleidende deel over >

63

13-02-13 07:45‘ ‘



BT [ [

‘stadzending’ concentreert ze zich in het
bijzonder op twee dimensies van presentie:
missiegericht wonen en missiegericht werken.
Tussen haar eigen ‘theologie van de stad’

door komen we korte portretten tegen van
Rotterdammers die zich inzetten voor hun stad.
Overwegend gaat het daarbij om christenen,
maar Gort laat ook anderen aan het woord.

Bij uitgeverij Narratio verschenen

relatief kort na elkaar twee min of meer
vergelijkbare boeken die beide gaan over een
geloofsgemeenschap in een oude monumentale
binnenstadskerk. Daar waar veel grote oude
protestantse kerken zijn onttrokken aan de
eredienst (Den Haag, Alkmaar, Amsterdam

en Arnhem bijvoorbeeld), geldt dat niet

voor de Laurenskerk in Rotterdam en de
Hooglandse kerk in Leiden. Bert Kuipers, pastor
van de Laurenskerk, schrijft in Citykerken
werken zo over veertig jaar Laurenspastoraat

in Rotterdam, en Ad Alblas, pastor van de
Leidse Binnenstadsgemeente, beschrijft in
Omdat er meer is... het reilen en zeilen van de
fusiegemeente (PKN) in de Hooglandse Kerk in
het hart van Leiden.

Beide kerken kennen een mix van kerkelijk
gebruik en commerciéle verhuur en beide
gemeenschappen willen nadrukkelijk
de missionaire potentie van het gebouw
benutten. Kuipers schrijft bijvoorbeeld dat
de kindervespers in de Laurenskerk zowel
huiselijkheid als heilige huiver willen oproepen
(45). Huiselijkheid, omdat de kinderen
zich er thuis moeten kunnen voelen, heilige
huiver, omdat de Laurenskerk staat voor een
andere werkelijkheid. Dat is inderdaad de

64

‘ ‘ *Handelingen_1-2013.indd 64

H EEms

onvervangbare kracht van oude, monumentale
kerkgebouwen. Ze roepen een andere
werkelijkheid op. Zwijgend zeggen ze dat er
meer is. Dat geldt zeker ook voor de Leidse
Hooglandse Kerk, waar het continueren van het
kerkelijk gebruik zo ongeveer voor de poorten
van de hel is weggesleept.

Beide boeken geven goed zicht op de
missionaire praxis van min of meer liberale
geloofsgemeenschappen. ‘Gekwalificeerde
gastvrijheid’ is er een sleutelwoord. Beide
kerken maken deel uit van het verband van het
Netwerk Citykerken Nederland dat in 2008
werd opgericht. Het boek van Alblas biedt
goed zicht op de gevoeligheden als meerdere
kerkgebouwen in Leiden moeten worden
gesloten en besloten wordt de diensten te
concentreren in ‘de kathedraal van licht’ Dat is
in Leiden een gelukkige greep gebleken.

Haarlem
Herman Heijn, doopsgezind voorganger in
Haarlem, schreef vanuit de praxis van de
doopsgezinde gemeente in die stad een boek
over de toekomst van de kerken. Het boek
draagt de cryptische titel Via Teylers Gang.

De doopsgezinde gemeente beschikt over
een historische verbinding die vanuit de Hout-
straat — een belangrijke winkelstraat in Haar-
lem — toegang biedt tot het kerkgebouw van de
gemeente. Deze zogenaamde Gang wordt sinds
1971 gebruikt als expositieruimte voor zeer uit-
eenlopende kunstuitingen. Met een beroep op
de filosoof Immanuel Kant en de theoloog Har-
ry Kuitert komt Heijn bij de centrale plek van
de verbeelding in kerk en geloof. De Gang — een
cadeau van de Haarlemmer Pieter Teyler — is

13-02-13 07:45‘ ‘



BT [ [

een impuls voor de Doopsgezinde Gemeente en
stempelt haar functioneren fundamenteel, aldus
Heijn. Opmerkelijk is overigens dat we over dat
functioneren van deze gemeente vrijwel niets
horen. Het boek staat vol met foto’s, maar ook
in letterlijke zin blijft de gemeente in het boek
buiten beeld.

Heijn vraagt aandacht voor het toeval in
de opbouw van de gemeente. ‘Naar mijn
ervaring beginnen bijna alle processen van
kerkvernieuwing met de bijzondere combinatie
van toeval en gebed’ (129). Het is zaak dat we
daar in de kerk gevoelig
voor worden. Tevens
benadrukt hij de rol van
netwerken in de opbouw
van lokale kerkelijke
gemeenten. Het boek
is een speels opgezette
verhandeling over het belang van schoonheid
en verbeelding in de opbouw van de kerk.

Heijn noemt acht kenmerken van
kerkvernieuwing: een duidelijk profiel naar
buiten, veelkleurige kerkdiensten, de handen
uit de mouwen, omgaan met de weerbarstige
realiteit, inspirerend leiderschap, met een
kleine kerngroep als motor, gastvrijheid, lokale
concentratie en globale inspiratie en ten slotte
het punt dat ik hierboven al noemde, oog voor

het toeval.

Buitenlandse inspiratiebronnen
Ik noem hier tot slot ook drie publicaties uit
Engeland die hun sporen hebben getrokken
onder Nederlandse missionaire werkers.

Het eerste is het boek Breakout van de
voorgangers Mark Stibbe en Andrew Williams

HANDELINGEN 2013 | 1

‘ ‘ *Handelingen_1-2013.indd 65

‘Naar mijn ervaring beginnen
bijna alle processen van
kerkvernieuwing met de

bijzondere combinatie van
toeval en gebed’ (Herman Heijn)  profileren. Ze concentreren

H EEms

(2008). Ze beschrijven het transformatieproces
in hun anglicaanse parochie St. Andrew’s
Chorleywood, Watford, in de buurt van
Londen. Dominant in de goed functionerende
parochie is het ‘kom naar ons’-model. De
gemeente wil nadrukkelijk missionair zijn, maar
is steeds minder in staat contacten te leggen
met buitenstaanders. Gaandeweg groeit de
overtuiging dat het ‘kom naar ons’-model niet
meer adequaat is in een postchristelijke tijd.
St. Andrew’s verlegt haar focus van de centrale
eredienst en de kleine groep naar zogenaamde
mid-sized communities
(MSC’s). Het betreft hier
groepen van maximaal
vijftig volwassenen die
zich vooral missionair

zich op een specifieke

doelgroep of een bepaald doelgebied en kiezen
vanuit die missionaire concentratie een plek
van samenkomen. Zo ontstaan MSC’s die zich
richten op bijvoorbeeld jongeren, ouderen,
doven, buurten en gemeenschappen. De MSC’s
blijken veel minder een drempel te hebben dan
de klassieke kerkdiensten en zo worden tal van
mensen bereikt die langs traditionele wegen
nooit bereikt hadden kunnen worden.

In Nederland is dit model opgepakt door
onder andere de beweging ‘Nederland
zoekt’ (www.nederlandzoekt.nl). Zo kent de
Rotterdamse Crossroads-gemeente inmiddels
twee missional communities die op zondag
op een eigen plek samenkomen. Overigens
is in Chorleywood na het vertrek van beide
voorgangers de ingrijpende transformatie voor
een behoorlijk deel ongedaan gemaakt. De >

65

13-02-13 07:45‘ ‘



BT [ [

zondagse eredienst kreeg haar centrale plek
terug (Van der Deijl 2012; Stoppels 2012).

In 2011 verscheen — met behoud van de
originele titel — de Nederlandse vertaling van
het boek Total Church. De auteurs, Tim Chester
en Steve Timmis, schreven het boek vanuit hun
betrokkenheid bij “The Crowded House’, een
gemeentestichtingsproject in Sheffield. In hun
project speelt de onderlinge gemeenschap een
buitengewoon cruciale rol. Centraal staat de
gedachte dat kerk-zijn
niet een geisoleerde
bezigheid is, maar zich
binnen de aanwezige
natuurlijke kaders
voltrekt in het leven
van alledag.

In het begin van hun boek maken ze hun
kerngedachte duidelijk: ‘De stelling die we in
dit boek willen verdedigen, luidt dat er twee
basisprincipes zijn die moeten bepalen hoe
we kerk zijn: Evangelie en Gemeenschap. Een
christen is geroepen tot een dubbele loyaliteit:
loyaliteit aan het hart van het Evangelie en
loyaliteit aan de primaire context van een
gelovige gemeenschap. (...) Alles wat we doen
wordt bepaald door het Evangelie, en de context
is altijd de gemeenschap waar we deel van
uitmaken. Onze identiteit als christen wordt
bepaald door het Evangelie en de onderlinge
gemeenschap’ (13). Discipelschap en discipline
horen bij elkaar en zonder onderlinge tucht,
vermaning en aansporing ontstaat geen
christelijke gemeenschap.

De auteurs gaan ook in tegen het uiteenvallen
van het leven in min of meer zelfstandige

66

‘ ‘ *Handelingen_1-2013.indd 66

‘Juist de dagelijkse routine
en de natuurlijke netwerken
daarbinnen bieden gelegenheid
voor Evangelie en Gemeenschap’
(Chester en Timmis)

H EEms

levensdomeinen. Door dit proces van
differentiéring kunnen kerk en geloof worden
ontkoppeld van andere levenssferen (werk,
economie, politiek etc.) en zo ‘onschadelijk’
gemaakt worden, opgesloten als ze zijn in de
cocon van de private religie. Betrokkenheid bij
een geloofsgemeenschap is dan een activiteit
naast vele andere. Chester en Timmis kunnen
daar echter onmogelijk mee leven: ‘De kerk

is niet een van de ballen die ik hoog moet
houden, maar dat wat bepaalt wie ik ben en
mijn leven op het
leven van Christus
doet lijken’ (36). De
centrale plek van de
kerk is voor hen niet
een extraatje of een te
kiezen mogelijkheid.
Ze is gegeven met het wezen van de kerk: ‘zij
is het hart van heel Gods plan’ (39). Het boek
heeft vooral ingang gevonden in de meer
orthodoxe protestantse kerken.

Kort na Total Church verscheen het afgelopen
jaar van beide auteurs een nieuw boek onder de
titel Midden in het leven. De kerk als levende ge-
meenschap. Ook hier is de grondtoon die van de
missionaire kracht van de alledaagse gemeen-
schap. Chester en Timmis zien niet veel heil in
allerlei missionaire ‘activiteiten’ die buiten het
alledaagse leven om georganiseerd worden. Juist
de dagelijkse routine en de natuurlijke netwer-
ken daarbinnen bieden de gelegenheid om het
Evangelie — vanuit de marge — te communiceren
in een postchristelijke wereld en gemeenschap
op te bouwen. Daarbij gaat het hen er nadruk-
kelijk mede om dat de ander Jezus Christus
leert kennen.

13-02-13 07:45‘ ‘



BT [ [

‘Struikelend vooruit ...’

Een opmerkelijk missionair initiatief

in Nederland is het ontstaan van

de Werkgemeenschap Missionaire
Gemeenschapsvorming (WMG) in 2010. In
deze werkgemeenschap ontmoeten missionaire
doeners, duwers en denkers elkaar. De doeners
zijn de practici die met name in de steden
pionieren. Duwers zijn kerkgenootschappen
en andere verbanden die beleidsmatig bezig
zijn met missionaire gemeenschapsvorming.
De denkers zijn werkzaam aan universiteiten
en hogescholen. Een belangrijke inhoudelijke
impuls voor dit netwerk komt van de in

2010 aan de Vrije Universiteit gevestigde

J.H. Bavinck-leerstoel voor Church Planting
and Church Renewal. Dr. Stefan Paas is de
hoogleraar op deze leerstoel. Hij is een van de
auteurs van het in 2008 verschenen handboek
voor missionaire gemeenschapsvorming, Als
een kerk opnieuw begint (Gerrit Noort e.a.).

We zien in de WMG allerlei protestantse en
evangelische kerken, groepen en organisaties
samenkomen. Er zijn informele contacten met
rooms-katholieke organen en personen, maar
tot nu toe is het nog niet tot een toetreding van
katholieke deelnemers gekomen. Dat valt in
mijn ogen te betreuren, omdat de WMG een
laboratorium wil zijn voor een brede kerkver-
nieuwing. Daarbij schuwt ze kritische zelfreflec-
tie niet. Zo stond een bijeenkomst in het teken
van de evaluatie van mislukte experimenten. De
dag werd aangekondigd onder de titel ‘Failing
forward’. ‘Struikelend vooruit’ zouden we kun-
nen zeggen in goed Nederlands en dat lijkt me
een mooi motto voor de zoektocht naar kerke-
lijke vernieuwing in Nederland.

HANDELINGEN 2013 | 1

‘ ‘ *Handelingen_1-2013.indd 67

H EEms

In 2011 aanvaardde dr. Joep de Hart zijn
ambt van bijzonder hoogleraar ‘Nieuwe
en vernieuwende vormen van christelijke
gemeenschap in hun betekenis voor de
Nederlandse samenleving’. De leerstoel is
gevestigd aan de Protestantse Theologische
Universiteit. Zijn inaugurele rede Maak het
nieuw! verscheen in boekvorm bij het Sociaal
en Cultureel Planbureau, waar De Hart
al jarenlang als onderzoeker werkzaam is.
Uiteraard zal zijn achtergrond de invulling van
zijn nieuwe functie gaan kleuren.

De Hart is een nuchtere sociaal
wetenschapper die juist langs de weg van
goed onderzoek wil komen tot reflectie
aangaande vernieuwing van de kerk. In zijn
rede zien we daarom nog niet allerlei kerkelijke
vergezichten opdoemen. Wel stelt hij vragen
die vermoedelijk in de komende jaren verder
geéxploreerd zullen gaan worden. Hij refereert
daarbij aan De Roests drieslag van de kerk als
burcht, herberg en tempel in diens boek En
de wind steekt op!. ‘Burcht, herberg, tempel.
Maar hoe staat het met de kerk als fent, als
onderkomen van trekkers, zwervers, nomaden?
De kerk als informele groep? De kerk als
oploopje, soms zomaar op een plein of in een
park? De kerk als gespreksthema? De kerk
als virtuele gemeenschap van deelgenoten op
internet? Moeten we niet naar een mobielere,
meer dynamische opvatting van kerkelijkheid?
Een kerk zonder muren? Naar wat Henk de
Roest ‘een netwerk van kerkplekken’ en Huub
Oosterhuis een ‘netwerk van huizen voor
‘bezield verband’ noemt? Moeten we niet verder
kijken dan de publiekelijke, maatschappelijke
zichtbare vormen van kerk-zijn?’ (2011, 72). >

67

13-02-13 07:45‘ ‘



BT [ [

Het zijn vragen waarmee we al een beetje zicht
krijgen op de agenda van De Hart voor de
komende jaren. Alle reden om hem, Stefan Paas
en zeker ook missionaire practici te volgen in
hun zoektochten. <

Genoemde publicaties

Alblas, Ad e.a. (2012). Omdat er meer is... 25 jaar
kerkelijk leven in de Leidse Binnenstad, Gorinchem:
Narratio

Blok, Oeds (2010). Creatieve gemeentestichting in de
stad. Theologie, praktijk en spiritualiteit van Urban
Expression. In: Soteria, jrg. 27, nr. 3, 16-28.

Chester, Tim, Timmis, Steve (2011). Total Church.
Evangelie en gemeenschap. Kerk voor het leven van
alledag. Een leermodel voor de kerk van de toekomst.
Amerongen: Groei.

Chester, Tim, Timmis, Steve (2012). Midden in het
leven. De kerk als levende gemeenschap. Barneveld:
Groei.

Deijl, Willem van der (2012). Breakout: van
cruiseschip naar reddingsvloot. Transformatie van
een Britse Anglicaanse parochie. In: Geestkracht.
Bulletin voor charismatische theologie, nr. 70, 75-81.

Gort, Gea (2011). God in de stad. Missionair leven in
een stedelijke omgeving. Amsterdam: Ark Media.

Heijn, Herman (2011). Via Teylers Gang. Over de
toekomst van kerken. Vught: Skandalon.

Herademing. Tijdschrift voor spiritualiteit en mystiek
(2012). Themanummer Stadsmonniken. Geloven
in de stad, jrg. 20, nr. 77 (september 2012).

Hart, Joep de (2011). Maak het nieuw! Over religieuze
ontwikkelingen en de positie van de kerken: een
persoonlijke geschiedenis. Den Haag: SCP.

Kuipers, Bert (2011). Citykerken werken zo. Veertig
jaar Laurenspastoraat in Rotterdam. Gorinchem:
Narratio.

Noort, Gerrit e.a. (2008). Als een kerk opnieuw begint.
Handboek voor missionaire gemeenschapsvorming.
Zoetermeer: Boekencentrum.

Reuver, René de (2012). Anders verder. Missionair
kerk-zijn in een dynamische samenleving.
Amsterdam: Ark Media.

68

‘ ‘ *Handelingen_1-2013.indd 68

Stibbe, Mark, Williams, Andrew (2008). Breakout.
One church’s Amazing Story of Growth Through
Mission-Shaped Communities. Milton Keynes:
Authentic Media.

Stoppels, Sake (2012). ‘There isn’t a manual, but
there is Immanuel’. Kanttekeningen bij een
fascinerende transformatie. In: Geestkracht.
Bulletin voor charismatische theologie, 2012, nr. 70,
81-85.

Vlaardingerbroek, Matthijs (2011). Grensverleggend.
Hoe de kerk opnieuw missionair kan zijn.
Heerenveen: Medema.

Winter, Gibson (1961). The Suburban Captivity of the
Churches: An analysis of Protestant Responsibility in
the Expanding Metropolis. New York: Doubleday.

Sake (dr. S.) Stoppels is universitair docent kerkopbouw
en diaconiek aan de Faculteit der Godgeleerdheid
van de Vrije Universiteit te Amsterdam.
s.stoppels@vu.nl

13-02-13 07:45‘ ‘



BT [ [

‘ ‘ *Handelingen_1-2013.indd 69

TRENDBERICHT | WIiM SMEETS

®

H EEms

Pastorale supervisie
in ontwikkeling

Een opleiding tot pastor, predikant of geestelijk verzorger is
tegenwoordig ondenkbaar zonder supervisie. Wim Smeets brengt een
aantal publicaties op dit terrein in kaart. Omdat dit in Handelingen
een eerste trendbericht is over pastorale supervisie besteedt hij ruim
aandacht aan de beschrijving van het veld en aan de spelers die op dat
veld een belangrijke rol spelen of sleutelpublicaties verzorgden.

ionier om pastorale professionals

systematisch te laten leren van

praktijkervaring — de meest korte
definitie van supervisie — was Anton Boison
in het tweede kwart van de vorige eeuw in
psychiatrische ziekenhuizen in de Verenigde
Staten. Na het categoriale pastoraat volgde
het territoriale pastoraat en geleidelijk
werd pastorale supervisie ook in de initiéle
opleidingen opgenomen, in de VS en ook
in Europa. Parallel ontstond een proces van
theorievorming over pastorale supervisie. De
pionier van pastorale supervisie in Nederland,
Wybe Zijlstra, koppelde, net als Boison, de
pastoraaltheologische reflectie erg aan de
benadering van de mens vanuit de psychiatrie
(Zijlstra 1969; 1990).

Was Zijlstra vooral uit op een Nederlands

handboek voor de — door Boison geinitieer-
de — Klinische Pastorale Vorming, een

HANDELINGEN 2013 | 1

specifieke gerichtheid op de ontwikkeling

van het supervisiebegrip vinden we pas bij
Herman Andriessen. Zijn Leren aan ervaring
en supervisie was jarenlang een standaardwerk,
ook voor supervisie in het algemeen, mede
door de leertheoretische focus op supervisie

— met name het experiéntiéle leren — die hij er
in uitwerkte (Andriessen 1975). Andriessen
was er een sterke voorstander van dat de
supervisor zelf het werk uitoefent waarover
zij/hij superviseert, mede met het oog op

een belangrijk doel van de supervisie: het
ontwikkelen van de eigen beroepsidentiteit.
Dat was een belangrijk argument voor de
ontwikkeling van beroepsspecifieke supervisie
zoals de pastorale supervisie. Auteurs die
supervisie als generieke methode voor alle
‘mensgerichte’ beroepen ontwikkelen, zoals de
onlangs overleden Frans Siegers en Dinie Haan,
tonen zich later schatplichtig aan Andriessen >

69

13-02-13 07:45‘ ‘



13-02-13 07:45




BT [ [

en diens gerichtheid op (experiéntieel) leren
(Siegers & Haan 1983; 2001).

In de voorbije dertig jaar heeft deze
generieke supervisiebenadering een grote
vlucht genomen, zowel in de theorie als in de
praktijk — met de ontwikkeling van opleiding
en organisatie. Dat geldt voor Nederland
en Vlaanderen, en eigenlijk voor de gehele
internationale context van supervisie. In de
definities van supervisie blijft de analogie tussen
generieke en pastorale supervisie zichtbaar.
Supervisie is ‘methodische leerbegeleiding
van dienstverlenende professionals bij
de integratie van het persoonlijke en het
beroepsmatige functioneren’ (Siegers & Haan
2001). Pastorale supervisie is ‘een leermethode
voor het systematisch leren aan pastorale
praktijkervaring’ (Stevens, Herrebosch &
Vandenhoeck 2006). Pastorale supervisie deelt
met pastoraat een specificiteit inzake de visie op
mens en relatie, het referentiekader en het doel
(Bodson & Riemslagh 2007).

Discussiepunten

Vandaag een trendbericht over pastorale
supervisie schrijven is een bediscussieerbare
onderneming, om verschillende redenen. Sinds
een tiental jaar leunt de Raad voor Klinische
Pastorale Vorming en Pastorale Supervisie ~ <l
in Nederland (KPV-Raad) voor opleiding en
registratie van pastoraal supervisoren aan tegen
grote broer LVSC (Landelijke Vereniging voor
Supervisie en Coaching). Sindsdien gaan er
nog meer stemmen op die vragen of pastorale

‘Brain with wooden cross & bones), Jan Fabre, Antwerpen,

1958, Kroller-Miiller Museum

HANDELINGEN 2013 | 1

*Handelingen_1-2013.indd 71

supervisie nog wel als specifieke vorm van
supervisie onderscheiden dient te worden. Dat
is de eerste reden.

De term ‘pastoraal’ roept bij sommigen kerke-
lijke associaties op, terwijl het vak van pastores
en geestelijk verzorgers zich inmiddels in sterke
mate daarbuiten heeft ontwikkeld. Voor die
verbreding worden dan andere termen als meer
geéigend naar voren geschoven, zoals begelei-
ding op het vlak van spiritualiteit, zingeving,
levensoriéntatie of — al veel langer — geestelijke
begeleiding. In dat licht komt de term pastorale
supervisie enigszins archaisch over en wekt de
indruk dat dit domein niet is meegegaan met
de ontwikkelingen in het levensbeschouwelijk
landschap. Dat is de tweede reden.

In publicaties over spiritualiteit is vaak
geen duidelijke scheidslijn te trekken tussen
bijdragen die wel of niet tot het terrein van
pastorale supervisie zouden horen. Dat is de
derde reden.

Niettemin hebben wij, in overleg met de
redactie van Handelingen, geopteerd voor
dit trendbericht. Daarbij is het zo — en nu
gaan we achtereenvolgens op de verschillende
bedenkingen in — dat het veld van de supervisie
inmiddels zeer uitgebreid is geworden. Dit
proces is nog versterkt sinds het onderscheid
met coaching en ook met training en
‘human resource management’ — althans
in organisatorische zin, en vaak ook in de
praktijk — is opgeheven. Het is niet eenvoudig
daar een totaalbeeld van te krijgen; er is een
onuitputtelijke stroom van nieuwe publicaties.
Wel is het van belang om de ontwikkelingen
op het terrein van pastorale supervisie te
plaatsen in de context van de ontwikkelingen [>

71

13-02-13 07:45‘ ‘



BT [ [

op het terrein van supervisie en coaching in
het algemeen. We zullen ook ingaan op de
gehanteerde terminologie: houdt men het

bij het vertrouwde ‘pastorale supervisie’ of
worden andere centrale concepten voorgesteld?
Daarmee zijn de perspectieven verhelderd van
waaruit dit trendbericht vertrekt, of nog beter:
daarmee zijn al meteen enkele belangrijke
trends op het terrein van pastorale supervisie
aangegeven.

Naast de drie genoemde discussiepunten is
er nog een vierde punt dat aandacht verdient.
Bij de introductie van Handelingen is besloten
om de trend- en literatuurberichten in dit
tijdschrift niet langer te beperken tot de
praktisch-theologische sub- en hulpdisciplines.
Daarom is dit pas het eerste trendbericht
over pastorale supervisie. Om die reden zal
voor deze keer relatief veel aandacht besteed
worden aan de beschrijving van het veld en
aan de spelers die op dat veld een belangrijke
rol spelen of sleutelpublicaties verzorgden.
Dat heeft repercussies voor de ruimte om
in te gaan op de inhoud van afzonderlijke
publicaties, die overigens ook een langere
tijdsperiode bestrijken dan gebruikelijk. In een
volgend trendbericht zullen wij ook aandacht
besteden aan de internationale context, die op
bepaalde punten overeenkomsten vertoont
met de geschetste context. Dat geldt onder
meer voor het bestaan van afzonderlijke
beroepsorganisaties voor pastorale en generieke
supervisie — op overkoepelend niveau de
European Council for Pastoral Care and
Counselling en de Association of National
Organisations for Supervision in Europe. De
internationale context is op bepaalde punten

72

‘ ‘ *Handelingen_1-2013.indd 72

H EEms

ook inspiratiebron voor ontwikkelingen in het
Nederlandse taalgebied — bijvoorbeeld de focus
op de reflectieve competentie (cf. Schon 1983).
Nu richten we ons op de ontwikkelingen in
Vlaanderen en Nederland.

Vakontwikkeling

Naast de publicaties dver pastorale supervisie
is het interessant om te kijken naar publicaties
van pastorale supervisoren en naar de
activiteiten die zij verrichten ter ontwikkeling
van hun vak. Voor dit eerste trendbericht
nemen we ons vertrekpunt enigszins
willekeurig bij het jaar 2000. Niet toevallig
verscheen er in dat jaar een publicatie over

de millenniumbestendigheid van de KPV, de
Klinische Pastorale Vorming (Smeets 2000).
Het was de neerslag van een symposium te
Nijmegen ter gelegenheid van het afscheid
van supervisor Rooijakkers. In de bundel
wordt teruggeblikt op de stand van zaken op
het vlak van de trainingen Klinische Pastorale
Vorming en wordt een ingrijpende herziening
van het trainingsprogramma voorgesteld die
vanaf die datum in Nijmegen werd ingevoerd.
Vooral ging het om de vraag hoe de pastorale
trainingen beter ingepast konden worden in het
academisch curriculum en de ontwikkelingen
daar op het vlak van leertheorie, didactiek

en praktische theologie. Daarmee werd
voortgebouwd op een eerdere publicatie

van Van der Ven (1998) naar aanleiding van
zijn bezoek aan KPV-opleidingen in de VS.
Dat boek is niet alleen baanbrekend geweest
voor wat betreft de conceptualisering en
operationalisering van reflectie in het beroep
van pastores en geestelijk verzorgers, maar biedt

13-02-13 07:45‘ ‘



BT [ [

ook een analyse van de verschillende tradities
rond Klinische Pastorale Vorming en supervisie
in de VS sinds het pionierswerk van Anton
Boisen. Voor het eerst werd een curriculum
voor post-initiéle pastorale vorming
voorgesteld, waarin de KPV volwaardig
geintegreerd werd in de opleiding, met een
focus op de ‘psychodynamische metareflectie
op de in de diepte van de persoon gelegen
ervaringen en gevoelens, opvattingen, attituden
en gedrag’

Ook in andere KPV-centra werd stilgestaan
bij jubilea en het afscheid van de tweede
generatie KPV-supervisoren. Het afscheid van
Zuidgeest in het Centrum van Vught (later
overgegaan naar LUCE binnen de Faculteit
Katholieke Theologie van Tilburg) leidde tot
een bundel, ook hier onder redactie van de
directe opvolger, Korver (1998). Ook deze
bundel geeft een goed beeld van de praktijk
en de achterliggende theorievorming over
pastorale supervisie. Tilburgse eigen accenten
die in de bundel te vinden zijn, liggen op
het vlak van de toenmalige relatie met de
psychiatrie, de hermeneutische benadering
van Van Knippenberg en de nadruk op de
organisatiecontext van de professional.

Het veertigjarig bestaan van het KPV-cen-
trum Zon en Schild te Amersfoort mondde niet
uit in een echte publicatie, maar presenteerde
wel een historisch ‘plakboek’ van het werk van
een van de pioniers van pastorale supervisie in
Nederland, Zijlstra en zijn opvolgers De Jong en
Houtsma. Ook hier kwam de prangende vraag
naar voren: hoe zal deze traditionele KPV-trai-
ning zich in de toekomst ontwikkelen; heeft ze
iiberhaupt nog een toekomst?

HANDELINGEN 2013 | 1

‘ ‘ *Handelingen_1-2013.indd 73

H EEms

In de overige gevestigde KPV-centra vormde
de generatiewisseling geen aanleiding tot
publicaties. In Hydepark, verbonden aan de
Protestantse Kerk, behoorde Waardenburg met
Korver en Smeets tot de eerste opleiders die,
voorafgaand aan of volgend op de pastorale
supervisorenopleiding, ook een generieke
supervisorenopleiding hadden gevolgd.

Dat was de aanzet om in toenemende mate
aansluiting te zoeken bij ontwikkelingen in

de generieke supervisie. Het KPV-centrum
van Hydepark fuseerde later met Emmaus

te Maarssen, dat zich vooral had gericht op
parttime pastores en geestelijk verzorgers. Het
accent in dit gefuseerde centrum ligt sindsdien
op ambt en spiritualiteit als kader voor het
leerproces. In het KPV-centrum verbonden
aan de Vrije Universiteit kwam er helemaal
geen generatiewisseling meer. Na het vertrek
van Van de Lagemaat was er jarenlang geen
supervisorische activiteit. Intussen worden er
zogenaamde kopcursussen aangeboden, na of
in relatie tot de KPV.

Vlaanderen

In Vlaanderen heeft de generatiewisseling om
allerlei redenen vertraging opgelopen. Pionier
Bodson was lange tijd als enige op het vlak van
pastorale supervisie actief. Een volwaardige
KPV-training kwam moeilijk van de grond.
Dat had veel te maken met de aarzelende
houding van de katholieke kerk en van de
academische theologische wereld. Later vond
Bodson in Stevens een bondgenoot en samen
organiseerden ze trainingen en opleidingen
voor begeleiders van pastores. Vooral onder
impuls van Stevens (2003) kwamen flink wat >

73

13-02-13 07:45‘ ‘



BT [ [

publicaties tot stand. Steevast gebruikt Stevens
in zijn publicaties eenzelfde formule. Vaak
samen met co-auteurs geeft hij een helder,
omvattend overzicht van een thema op het
vlak van praktijkbegeleiding, een term die hij
introduceerde om het overkoepelende verband
aan te duiden tussen werkbegeleiding, coaching,
supervisie en ook geestelijke begeleiding.

Het gelijknamige boek is dan ook het
standaardwerk in vorming en toerusting van
pastores in Vlaanderen (Stevens, Herrebosch &
Vandenhoeck 2006).

Zijn laatste boek over ouder worden is een
soort geestelijk testament aan het einde van zijn
lange carriére en een pareltje op het vlak van de
betekenis van leren voor werk en leven
— een verbinding die Stevens altijd gezocht
heeft (Stevens 2011). De activiteiten in
Vlaanderen op het vlak van pastorale supervisie
hebben zich inmiddels verplaatst van het
Centrum voor Christelijke Vorming, behorend
bij de bisdommen Mechelen-Brussel en
Antwerpen, naar de Katholieke Universiteit
Leuven in het Academisch Centrum voor
Praktische Theologie. Herrebosch, Lootens
en Van den Hoeck vormen daar de tweede
generatie van Vlaamse supervisoren en
opleiders. Laatstgenoemde volgde haar
opleiding in de Verenigde Staten en trad
daarmee in de voetsporen van de Nederlandse
pioniers Faber, Berger en Zijlstra. Riemslagh,
een leerling van Bodson, genoot dan weer haar
opleiding in Nederland.

Actuele reflecties

Waar in Vlaanderen Stevens een aantal
publicaties met andere deskundigen

74

‘ ‘ *Handelingen_1-2013.indd 74

H EEms

coordineerde, springt in Nederland een
publicatie onder redactie van Kérver en
Regouin (2007) het meest in het oog. Als

het erom gaat inzicht te krijgen in de actuele
reflectie over pastorale supervisie, is dit wel het
standaardwerk te noemen. De auteurs opteren
voor de term spiritualiteit, maar ‘pastorale
supervisie’ wordt in de ondertitel behouden.
Verschillende aspecten van pastorale supervisie
worden behandeld: de existenti¢le dimensie,
de integratief-spirituele dimensie, de ethische
dimensie en de betekenis van het levensverhaal,
van metaforen, van conflict en leiderschap,
van het voorbeeldleren. Korver verbindt de
identiteit van de pastorale supervisie met de
zogenaamde excentrische positie van de pastor
en de trage vragen die in diens werk aan bod
komen.

Verder zijn onder impuls van vooral Menken-
Bekius een aantal boeken verschenen die zich
richten op de eigen aard van het leerproces in
pastorale supervisie (Menken-Bekius & Van der
Meulen 2007; Menken-Bekius & Schaap-Jonker
2010). Het eerste bouwt onder meer voort op
de eerder genoemde publicatie van Van der
Ven over reflectie. De relatie tussen theorie en
praktijk wordt in beide richtingen doorlopen
en daarbij worden modellen en instrumenten
voorgesteld. Het tweede verheldert hoe
casusmateriaal kan worden opgesteld, alsmede
de verschillende invalshoeken van waaruit
dit materiaal in de supervisie kan besproken
worden.

Het is een traditie dat in handboeken
voor pastoraat en geestelijke verzorging ook
een hoofdstuk wordt besteed aan pastorale
supervisie. Meestal betreft het dan een

13-02-13 07:45‘ ‘



BT [ [

inleidende oriéntatie in supervisie, met
aandacht voor hoe het in de praktijk in zijn
werk gaat. Het meest recent is dat gebeurd in
het Handboek Geestelijke Verzorging (Korver
2006). Ook in het nieuwe beroepsregister is
de KPV een van de pijlers in de voortgezette
vorming van geestelijk verzorgers.

Proefschriften

In het kader van de academisering van de
Klinische Pastorale Vorming en pastorale
supervisie is er onder pastoraal supervisoren
een trend ontstaan om te promoveren.
Opmerkelijk is dat tot nu toe niemand zich
gewaagd heeft aan een promotie over de KPV-
training of pastorale supervisie an sich. In die
zin blijft het opus magnum van Zijlstra, Op
zoek naar een nieuwe horizon uit 1988 (!) nog
steeds zonder navolging. Weliswaar moet een
boek van Plantier (2001) vermeld worden, een
kritische evaluatie van de KPV in Nederland,
maar dat betreft toch vooral een persoonlijke
stellingname van de auteur. Haar proefschrift
had Plantier al eerder geschreven over Kiibler-
Ross (Plantier 1994). Ook Menken-Bekius was
al aan haar proefschrift over rituelen bezig toen
ze in Maarssen actief werd als KPV-opleider
(Menken-Bekius 1999). De trend werd gezet
door Zuidgeest (2001), die min of meer als
afronding van zijn carriere een proefschrift
schreef over Godsbeelden. In beide gevallen

is het onderwerp natuurlijk zeer relevant

voor pastorale supervisie. Op het terrein van
pastoraat en geestelijke verzorging in het
algemeen situeren zich de proefschriften van
Smeets (2006), Vandenhoeck (2007) en Smit
(2011). Het discipline-model van Gerkin heeft

HANDELINGEN 2013 | 1

‘ ‘ *Handelingen_1-2013.indd 75

H EEms

toepassingsmogelijkheden naar pastorale
supervisie, zoals Vandenhoeck zelf aangeeft
in haar proefschrift: de KPV-training krijgt
een andere focus wanneer trainees in hun
klinische leerstage volgens dit model in de
patiéntenzorg leren werken. Waar supervisie
een leermethode is voor communicatieve
beroepen, richt Smit zich op de bijzondere
communicatie met mensen met een beperking.
Innerlijke ruimte neemt in zijn hermeneutisch
model voor pastoraat een belangrijke plaats in.
Als een van de eerste pastorale supervisoren
integreert hij het competentiedenken in een
onderwijscurriculum.

Vanuit Vlaanderen zijn er toch twee
proefschriften te vermelden die het dichtst
bij pastorale supervisie in de buurt komen.
Lootens (2008) biedt een omvattende focus op
het terrein van begeleiding. Daarmee wordt
de scope die Stevens in zijn werk aanbracht,
wetenschappelijk onderbouwd. Vanuit een
filosofische en theologische analyse van het
werk van Kierkegaard is vooral de focus op de
mogelijkheden van indirecte communicatie
interessant voor supervisie.

Riemslagh (2011) gebruikt in haar
proefschrift een methode die gebruikelijk is
in pastorale supervisie en KPV, namelijk de
analyse van pastorale gesprekken via verbatims
of protocollen. Referentiekader voor haar
analyse vormt de filosofische ethiek van Buber
en Levinas en een aantal praktijktheorieén op
het vlak van begeleiding en ethiek. Op basis
van deze analyse ontwerpt zij een aantal criteria
die gehanteerd kunnen worden als toetssteen
voor het ethisch niveau van de interactie tussen
pastor of geestelijk verzorger en cliént. >

75

13-02-13 07:45‘ ‘



BT [ [

Daarop voortbouwend heeft zij recent

een nieuw boek gepubliceerd (Riemslagh
2012). Daarin richt zij de aandacht op
defensiemechanismen die pastores,

en aansluitend ook de supervisoren,
hanteren in de bespreking van verbatims

en ander werkmateriaal voor supervisie.
Supervisoren moeten leren om belemmerende
positioneringen en interacties te doorzien en
gericht het onbewuste van supervisanten te
beinvloeden.

Tijdschriften

In dit trendbericht zijn vooral boeken de
revue gepasseerd. Natuurlijk komt pastorale
supervisie ook in tijdschriftartikelen aan bod.
In Vlaanderen bood lange tijd het tijdschrift
Sacerdos en in mindere mate Collationes een
plek voor bijdragen vanuit de invalshoek van
supervisie en pastoraal handelen. Sinds enige
jaren is er een nieuw tijdschrift, Pastorale
Perspectieven, waarin de diverse pastorale
werkvelden en werkvormen geregeld aan bod
komen. In 2007 werd een themanummer (nr.
137) aan pastorale supervisie gewijd, waarin
vooral een interview met een aantal Vlaamse
tenoren op dit vlak in het oog springt, naast
een bijdrage over de spirituele dimensie — hier
komen we dus weer de term spiritualiteit tegen
— in pastorale supervisie van Riemslagh en
Bodson en een zeldzaam pleidooi van Lootens
voor een differentiatie- naast een integratie-
benadering (waarmee aansluiting gezocht
wordt met generieke supervisie). In Nederland
is vanouds dit tijdschrift het kanaal waarlangs
berichten over ontwikkelingen in de pastorale
supervisie de werkers in de praktijk bereiken.

76

‘ ‘ *Handelingen_1-2013.indd 76

H EEms

Sporadisch zijn er ook vernieuwende bijdragen,
zoals het gebruik van de zelfconfrontatie-
methode (ZKM) in de pastorale supervisie
(Hermans, Van Knippenberg & Smeets 2004).

Nieuwe dynamiek

Sinds de KPV-Raad opnieuw werd
gestructureerd en door de organisatorische
perikelen in de Landelijke Vereniging voor
Supervisie en Coaching lijkt er een nieuwe
dynamiek te ontstaan voor pastorale supervisie
als eigen benadering. Het is moeilijk te
voorspellen hoe die zich zal evolueren. Net als
in verleden en heden zullen ook de toekomstige
ontwikkelingen inzake theologische en
religiewetenschappelijke opleidingen en

inzake de praktijk van pastoraat en geestelijke
verzorging een belangrijke invloed hebben. We
zijn benieuwd hoe de academische inbedding,
de relatie van ‘learning by doing’ tot andere
vormen van leren en de relatie tot supervisie
en coaching in het algemeen zich — ook in
internationaal perspectief — verder zullen
ontwikkelen. Stof genoeg dus voor een volgend
trendbericht binnen een vijftal jaren! <

Literatuur

Andriessen, H. (1975). Leren aan ervaring en
supervisie. Nijmegen: Dekker van de Vegt.

Bodson, M. & Riemslagh, M. (2007). De spirituele
dimensie als specificiteit van pastoraat en pastorale
supervisie. Pastorale Nieuwsbrief, nr. 137, 12-21.

Hermans, H.J.M., Van Knippenberg, T. & Smeets, W.
(2004). De waarderingstheorie, de theorie over het
dialogische zelf en het pastoraat (themanummer).
Praktische Theologie, 31, nr. 1.

Korver, S. (red.) (1998). Corrigerende ervaringen.
Leren in de Klinische Pastorale Vorming. Eindhoven:
CVPE.

13-02-13 07:45‘ ‘



BT [ [

Korver, S. (2006). Voorbij aan voegen, voorzichtig-
heid en veiligheid. Klinische Pastorale Vorming en
de professionalisering van de geestelijk verzorger.
In: Doolaard, J.J.A. (red.). Nieuw handboek
geestelijke verzorging. (759-772). Kampen: Kok.

Korver, S. & Regouin, W. (red.) (2007). Professionele
begeleiding en spiritualiteit. Pastorale supervisie
nader verkend. Houten: Bohn Stafleu van Loghum.

Lootens, D. (2008). Leven in tegenspraak.
Perspectieven op pastorale vorming. Antwerpen:
Halewijn.

Menken-Bekius, C. (1999). Rituelen in het individuele
pastoraat. Kampen: Kok.

Menken-Bekius, C. & Meulen, H. van der (2007).
Reflecteren kun je leren. Basisboek voor pastoraat en
geestelijke verzorging. Kampen: Kok.

Menken-Bekius, C. & Schaap-Jonker, H. (red.)
(2010). Ervaring leert. De casus als instrument voor
theoloog, pastor en geestelijk verzorger. Kampen:
Kok.

Plantier, E. (1994). Door de dood omvangen.
Geestelijke oefeningen in navolging van E. Kiibler-
Ross. Kampen: Kok.

Plantier, E. (2001). De pastor als openbaar lichaam.
Pastoraat en de Klinische Pastorale Vorming in
Nederland. Kampen: Kok.

Riemslagh, M. (2011). (In)correcte gespreksvoering.
Fundamenteel en empirisch onderzoek naar de
ethiek van het pastorale gespreksproces. Leuven:
Katholieke Universiteit.

Riemslagh, M. (2012). Constructieve counseling.
Destructief recht in professionele gespreksvoering.
Leuven: Acco.

Schon, D. (1983). The reflective practicioner. How
professionals think in action. New York: Basic
Books.

Siegers, F. & Haan, D. (2001; 1983). Handboek
supervisie. Alphen a/d Rijn: Samson.

Smeets, W. (red.) (2000). Klinische pastorale vorming
en geestelijke verzorging millenniumbestendig?
Nijmegen: UMC St Radboud.

Smeets, W. (2006). Spiritual Care in a Hospital
Setting. An Empirical-theological Exploration.
Leiden: Brill.

Smit, J. (2011). Competenties voor de pastorale
communicatie met mensen met een verstandelijke

HANDELINGEN 2013 | 1

*Handelingen_1-2013.indd 77

beperking. Een praktisch-theologisch onderzoek
naar leerprocessen van pastores. Amersfoort:
Philadelphia Zorg.

Stevens, J. (2003). Gezien en beluisterd worden heelt
de mens. Over persoonlijke begeleiding. Apeldoorn:
Garant.

Stevens, J., Herrebosch, E. & Vandenhoeck, A. (2006).
Praktijkbegeleiding van pastores. Met het 0oog op
kwaliteit van werk en leven. Antwerpen: Halewijn.

Stevens, J. (2011). Ouder worden, leven en leren.
Apeldoorn: Garant.

Vandenhoeck, A. (2007). De meertaligheid van de
pastor in de gezondheidszorg. Resultaatgericht
pastoraat in dialoog met het narratief-
hermeneutisch model van C.V. Gerkin. Leuven:
Katholieke Universiteit.

Ven, J.A. van der (1998). Education for reflective
ministry. Leuven: Peeters. Nederlandse vertaling:
Pastoraal perspectief. Vorming tot reflectief
pastoraat. Kampen: Kok.

Zijlstra, W. (1969). Klinisch pastorale vorming. Een
voorlopige analyse van het leer- en groepsproces van
zeven cursussen. Assen: Van Gorcum.

Zijlstra, W. (1990). Op zoek naar een nieuwe horizon.
Handboek voor klinische pastorale vorming. Nijkerk:
Callenbach.

Zuidgeest, P. (2001). The Absence of God. Exploring
the Christian Tradition in a Situation of Mourning.
Leiden: Brill. Nederlandse vertaling: De afwezige
God. Kampen: Kok.

Wim (dr. W.) Smeets is pastoraal supervisor en hoofd
Dienst Geestelijke Verzorging en Pastoraat UMC St
Radboud Nijmegen en universitair docent geestelijke
verzorging Universiteit Utrecht.
w.smeets@dgvp.umcn.nl

77

13-02-13 07:45‘ ‘



BT [ [

ACTUEEL

Nieuw op www.handelingen.com

Van de hand van Joep de Hart is een
nieuw literatuurbericht ‘Sociologie van
kerk en godsdienst’ verschenen en op
de website van Handelingen geplaatst.
Te vinden op www.handelingen.com >
literatuurberichten

KPV-cursussen Nijmegen

* Cursus Geestelijke Verzorging en Organisatie 1
In deze cursus worden de professionaliteit en
identiteit van de geestelijk verzorger in het
kader geplaatst van de (gezondheidszorg)-
organisatie waarbinnen hij of zij werkt. De
cursus biedt handvatten om eigen ideeén
aangaande geestelijke verzorging om te zetten
in beleid en dat beleid af te stemmen op het
beleid van de zorgorganisatie. Trainer: dr. Wim
Smeets, m.m.v. andere trainers. Data: 13-17 mei
2013. Prijs: € 675,-

* Cursus Geestelijke Verzorging en Organisatie 2
In deze vervolgcursus ligt de focus op de
betekenis van zingeving, spiritualiteit en

ethiek in de multidisciplinaire samenwerking
en in het management van de organisatie.

Deze cursus vindt plaats in samenwerking

met de Dienst Geestelijke Verzorging van

het Catharinaziekenhuis Eindhoven en de
Masteropleiding Theologie en Geestelijke
Verzorging van de Universiteit Utrecht.
Docenten: dr. Wim Smeets, drs. Richart Huijzer
en docenten van het Catharinaziekenhuis. Data:
26-30 augustus 2013. Prijs: € 675,-.

78

‘ ‘ *Handelingen_1-2013.indd 78

H EEms

* Masterclass levensbeschouwelijke counseling
(nieuw)

In deze masterclass voor geestelijk verzorgers

en andere zorgverleners worden de

basisvaardigheden levensbeschouwelijke

counseling, die geleerd zijn in de basisopleiding

aan universiteit of hbo, verdiept en verbreed.

De ervaring leert dat na een aantal jaren

praktijk datgene wat geleerd is een ‘revisie-

beurt’ nodig heeft. De masterclass is een goede

voorbereiding of aanvulling op de cursus

morele counseling en moreel beraad.

Trainers: drs. Jack de Groot en drs. Hans Evers

(LUMC). Data: 9 en 23 september, 7 en

28 oktober, 11 en 25 november 2013.

Prijs: € 800,-.

Vroege aanmelding wordt aanbevolen. Alle
trainingen en cursussen zijn geaccrediteerd door
het SKGV. Nadere informatie en cursusprijzen:
secretariaat DGVP, 024-3613320 of

www.umen.nl/kpv

Presentatie nieuw Liedboek

Precies veertig jaar na het Liedboek voor de
kerken verschijnt op 25 mei 2013 het nieuwe
Liedboek — zingen en bidden in huis en kerk. In
veel opzichten zal dit nieuwe liedboek anders
zijn dan het oude. Niet alleen hebben meer
kerken in de ISK (Interkerkelijke Stichting
voor het Kerklied) samengewerkt, maar ook de
omvang en de veelkleurigheid van het aanbod
van liederen is veel groter. Ongeveer 1150

liederen zijn uitgekozen, een aantal waarin

13-02-13 07:45‘ ‘



BT [ [

de complete psalmberijming van het vorige
Liedboek is opgenomen.
Een redactieteam met werkgroepen (zo'n
honderd vrijwilligers!) heeft een selectie
gemaakt uit het huidige Liedboek, aangevuld
met honderden liederen uit binnen- en
buitenland, kinder- en jeugdliederen,
liturgische gezangen, canons en ook gebeden
en meditatieve teksten. Je kunt er uit zingen
als afsluiting van een vergadering, in een
ziekenhuiskamer, in de gevangeniskapel, of bij
een familiefeest, je vindt er een tekst in voor
de kleine kring die de wacht houdt bij een
lieve gestorvene. Daarom ook is de titel voluit:
Liedboek - zingen en bidden in huis en kerk.
Op zaterdag 25 mei 2013 zal de ISK het
nieuwe Liedboek aanbieden aan de kerken die
haar de opdracht tot samenstelling hebben
gegeven. Na het officiéle moment (alleen al
door het vele zingen ook heel feestelijk!) is er
een uitgebreid en veelkleurig feestprogramma
op veertig locaties in het centrum van het
IJsselmeerstadje. Voor opgave, busvervoer en
meer informatie over het feestprogramma:
www.liedboek.nl.

Studiedag ‘Geweld en religie’

Op zaterdag 23 maart 2013 belegt de Studie-
kring Drewermann Nederland in Ede een stu-
diedag ‘Geweld en religie’, met lezingen door
Hans Achterhuis, Denker des Vaderlands, en
Mar van der Velden, bestuurslid van de SDN.
Tegenover de visie van de Duitse theoloog,
schrijver en psychotherapeut Eugen Drewer-
mann presenteert Achterhuis de visie van de

HANDELINGEN 2013 | 1

‘ ‘ *Handelingen_1-2013.indd 79

H EEms

Franse denker René Girard op het evangelie als
de ontmaskering van religieus gelegitimeerd
geweldgebruik. Van der Velden bespreekt aan
de hand van het ‘archaische, religieuze ritueel’
van de eucharistie de mogelijkheden die Dre-
wermann ziet voor religie om de individuele
menselijke angst te verzachten.

Van 11.00-16.30 uur; Juniorgebouw van het
Marnix College, Prins Bernhardlaan 25,
6713 MA Ede. Aanmelding zo mogelijk voo6r
18 maart 2013 door overschrijving van € 15
voor leden en studenten en € 25 voor niet-
leden (inclusief lunch) op rekening 4859935
t.n.v. Studiekring Drewermann Nederland te
Veenendaal o.v.v. ‘studiedag 23 maart.

www.studiekringdrewermann.nl

Internationaal symposium ‘For the Sake of
Children’

Van woensdag 10 juli tot en met zaterdag 13 juli
2013 wordt in Leuven voor de dertiende maal
een internationaal symposium georganiseerd
met het thema ‘For the Sake of Children.
Hidden Forms of Power in Caring for
Children’s Spirituality’

Informatie over thematiek, sprekers en workshops
via www.pastoralezorg.be/851/conference/
Locatie: Maria Theresiacollege, KU Leuven, Sint-
Michielsstraat 6, 3000 Leuven, Belgié.

Kosten: € 350. Aanmelden per e-mail:

angeline.demoor@theo.kuleuven.be.

79

13-02-13 07:45‘ ‘



BT [ [

Leergang Kunst en Kerk

De Leergang Kunst en Kerk wil de

mogelijkheden van het gebruik van kunst

onderzoeken in liturgie, pastoraat en vorming
en toerusting en is bedoeld voor geestelijk
verzorgers, predikanten en kerkelijk werkers.

De opleiders zijn dr. Anne Marijke Spijkerboer

(predikant en kunsthistorica); drs. Harbert

Booij (beeldend kunstenaar en docent

theologie) en drs. Hennie Kievit (opleider

KPV). De opleidingsdagen kennen de drieslag

theorie, casuistiek en zelf aan het werk met

verschillende materialen en werkvormen:

— Theorie van de beeldtraditie en christelijke
iconografie. Het onderscheid tussen
waarneming en interpretatie. De eigenheid
van het kunstwerk: hoe het kunstwerk te
laten spreken. De reflectie op de (geloofs)
communicatie tussen kijker en het
kunstvoorwerp. Relevante theorieén, zoals

die van Gadamer en Ricoeur komen aan bod.

— Bespreken van casuistiek. Reflectie op
het ervaren van het werken met creatieve
werkvormen en kunst binnen het geheel van
de religieuze communicatie.

— Workshops ‘bibliobeeld’ (schilderen aan de
hand van teksten uit de religieuze traditie),
boetseren, fotograferen, schrijven van
beeldmeditaties, bespreken van kunstwerken

in een museum.
2013: 13 september, 11 oktober, 8 november,

6 december; 2014: 10 januari, 14 februari, 14

maart, 11 april, 9 en 23 mei in Zon en Schild

80

‘ ‘ *Handelingen_1-2013.indd 80

H EEms

te Amersfoort. Informatie: Anne Marijke
Spijkerboer: annemarijkespijkerboer@xs4all.nl.
Aanmelden voor deze leergang kan tot 25 juli 2013
bij Hennie Kievit, KPV-Centrum Amersfoort,
033-4609833, h.kievit@ggzcentraal.nl.

Training Verlies- en rouwbegeleiding

Ieder mens krijgt in het leven met verschillende
soorten verlies (verlies door dood of
echtscheiding, verlies van gezondheid of

werk) en met rouw te maken. In deze training
onderzoeken wij hoe de pastor/geestelijk
verzorger effectieve (en creatieve) begeleiding
in situaties van verlies en rouw kan geven.
Actuele verlies- en rouwtherapieén (Johan
Maes en Herman de Monnink), moderne
literatuur en reflectie op eigen ervaring in werk @
en leven wijzen ons hierin een weg. Er wordt
gewerkt met literatuurbespreking (rouwtheorie,
moderne romans), casuistiek, filmfragmenten,
rollenspel, oefeningen spiritualiteit.

Drie keer een tweedaagse (met overnachting)
in najaar 2013: 23-24 september, 28-29 oktober,
25-26 november. Bovendien een terugkomdag
in voorjaar 2014. De training vindt plaats op
Zon en Schild (GGz Centraal), Amersfoort.
Informatie: Karen van Huisstede, verlies- en
rouwbegeleider, geestelijk verzorger, 0161-
439131, kevanhuisstede@planet.nl; Hennie
Kievit, KPV-trainer en trainer palliatieve zorg,
033-4609833, h.kievit@ggzcentraal.nl

13-02-13 07:45‘ ‘



