
1aan de lezerh a n d e l i n g e n  2 0 1 3   I   3

Deze week betrapte ik mij er op dat ik ‘I don’t know how to love him’ 

floot terwijl ik door het bos op de fiets naar mijn werk toe reed. 

Filmmuziek, en voor een theoloog geen onwaarschijnlijke keuze uit 

het beschikbare repertoire. Maar mijn deuntje stokte direct toen ik bedacht 

dat het een hit uit mijn pubertijd is. Jesus Christ Superstar, de rockopera van 

Rice en Webber, beleefde in de gelijknamige film van Jewison de première in 

1973. Yvonne Elliman zingt het in haar rol als Maria Magdalena, al meende ze 

tijdens haar casting dat de tekst voor de rol van Jezus’ moeder geschreven was. 

Ambivalente romantiek dus, die beter gedijt in de pubertijd dan net voorbij de midlife. 

Mijn argeloosheid is misschien wel typisch voor de wijze waarop beelden en klanken in het 

geheugen rondhangen en tijdens kennelijk relevante gemoedstoestanden hun werk doen. Dat 

geldt a fortiori voor religieus geladen beelden en klanken die toch al een geestelijke betekenis of 

symbolische vorm kennen. Nu zijn het eens niet de bewuste keuzes of de betere argumenten die 

het religieuze gedachtegoed regisseren maar latente moods and motivations die zich even in de 

waarneming nestelen. Ondertussen is de film een realiteit in zichzelf die bedacht, vormgegeven 

en bekeken wordt. Een medium dat zijn kracht ontleent aan de boodschap die het subtiel aan het 

kijkend en luisterend publiek onttrekt.  

In deze Handelingen staat de religieuze film centraal. Soms vrij evident zoals bij ‘Jezusfilms’ 

het geval is, maar vaker impliciet wanneer spirituele thema’s aan de orde zijn, of wanneer je 

jezelf eigenlijk alleen achteraf realiseert dat iets je diep raakt. Films hebben kennelijk het juiste 

instrumentarium om ‘transcendentie’ in en aan het leven van alledag te laten beleven, ook al 

realiseren we ons dat ‘het maar een film is’. Het doet ondertussen wel een esthetisch beroep op je 

overtuiging hoe de wereld in elkaar zit of zou moeten zitten. Daarover valt veel meer zinnigs te 

zeggen. Neem uw tijd, dit nummer is daarvoor bedoeld.  

A a n  d e  l e z e r   |   H a n s  S c h i l d e r m a n

l

1



3inleiding2 h a n d e l i n g e n  2 0 1 3   I   3

l

i n l e i d i n g   |   Annemie Dillen &  Theo van Leeuwen

Nog niet zo lang geleden ging ik (AD) voor het eerst met mijn doch-
ter van vier naar de bioscoop. K3 – Bengeltjes. Een commerciële film 
van Studio 100. Het voorbije jaar waren we al in enkele culturele 
centra geweest, waar ze aangepaste, korte films op maat van kleuters 
speelden. Nu was het tijd voor een ‘echte film’ in de ‘echte bioscoop’. 
Toen ik weer buiten stapte, kwam spontaan de gedachte op: ‘Zo gaat 
het dus tegenwoordig; het is een boodschap die veel weg heeft van 
wat het christendom ook wil zeggen, maar voor de K3-film lopen 
misschien toch meer ouders en kinderen warm, omwille van het 
commerciële gehalte ervan.’

Verbeelding  
aan het woord

‘K3 en de bengeltjes’ laat een beeld 

zien van engelen, en van de hemel 

– allemaal in het wit, met een groot 

computer/tv-scherm waarop alles op aarde te 

volgen is. Een scherm dat weliswaar stuk kan. 

De K3-meisjes worden ‘bengeltjes’ en krijgen 

vleugels, maar ook een lange neus als ze liegen, 

een snor als ze ijdel zijn, een lage stem als 

ze kibbelen en een heel dik lichaam als ze te 

gulzig zijn. Wanneer ze uiteindelijk een goede 

daad verrichten (optreden in het ziekenhuis, 

als benefietconcert, ondanks hun vreemde 

uiterlijk), worden ze verlost van hun ‘bengel’-

zijn. Je mag er zijn zoals je bent, lijkt eveneens 

een boodschap te zijn.

De vragen die onmiddellijk rijzen wanneer ik 

deze beschrijving en mijn associatie met het 

christelijke geloof maak, zijn ongeveer dezelfde 

als die we ons vanuit de redactie stelden bij 

het concept van het themagedeelte in dit 

nummer van Handelingen, enkele maanden 

eerder. Op welke manier krijgen religieuze – of 

bij uitbreiding ook spirituele – thema’s vorm 

in films? Kunnen films inleiden in christelijk 

geloof? En over welk soort films gaat het dan? 

Op welke manier gebruiken filmmakers de 

filmtaal om een spirituele boodschap uit te 

drukken? Is dat bewust, of onbewust, of doet 

dat er niet toe? Deze en andere vragen komen 

in dit nummer aan bod. 

Spiritualiteitsbeleving
De verschillende auteurs in het cluster over 

film bespreken allemaal een andere film. Geen 

enkele film is daarbij expliciet een ‘Jezusfilm’. 

Religieuze en breed-spirituele verwijzingen en 

interpretaties zijn in de meeste gevallen eerder 

onderhuids aanwezig of worden opgeroepen 

in het kijkproces en vloeien voort uit het 

interpretatiekader van de kijker of de groep die 

de film bespreekt. 

Films leiden tot ‘betekenisproductie’, zowel 

bij het maken van de film, het bekijken ervan, 

als het naderhand 

bespreken. Door de 

verschillende bijdragen 

heen klinkt ook de 

visie dat het kijken 

naar films spiritualiteit kan stimuleren, door 

de dialoog die men als kijker aangaat met de 

wereld van de film, en door het gesprek dat 

erover gevoerd kan worden nadien. De wereld 

van de film biedt een veilige omgeving voor 

het ingaan op diepe vragen. Kijkers kunnen 

zich identificeren met een personage, maar 

tegelijk ook een zekere afstand houden. Films 

confronteren de kijker met een andere wereld, 

reiken hem of haar symbolen aan en zetten 

aan tot reflectie over het eigen leven, en in het 

bijzonder ook zinvragen daarbij. Ze dagen uit 

tot een ‘hermeneutische houding’, het zoeken 

naar mogelijke interpretaties, en tot dialoog 

met de eigen levenssituatie, op meer dan één 

manier. 

De meerzinnigheid en de gelaagdheid in 

heel wat films en in het kijkproces, maakt het 

proces van het kijken naar en interpreteren 

van een film bijzonder boeiend, ook in 

spiritueel opzicht. De ene film leent zich hier als 

vanzelfsprekend beter voor dan de andere, maar 

het proces van het oproepen van zinvragen, het 

stimuleren tot reflectie en de potentie om op 

het vlak van ‘spiritualiteit’ iets te betekenen, is 

zeker niet beperkt tot een beperkt aantal zeer 

bijzondere films. 

De auteurs in dit nummer spreken 

over zingeving, spiritualiteit, religie en 

levensbeschouwing. Deze termen hebben 

allemaal een iets andere betekenis en 

connotatie. Eerder 

dan specifiek stil te 

staan bij de exacte 

betekenis van elk van 

de termen, willen we 

de aandacht focussen op de mogelijkheden 

van film in relatie tot deze begrippen. Grofweg 

kunnen de artikelen worden onderscheiden in 

resultaten uit wetenschappelijke onderzoek, 

mogelijkheden van gebruik van film in het 

kader van geloofscommunicatie en bijdragen 

die tot nadere reflectie op theologie en 

spiritualiteit leiden. Als rode draad blijft 

evenwel de brede vraag naar de betekenis van 

‘spiritualiteitsbeleving’ vandaag klinken. Hoe 

gaan mensen vandaag om met spiritualiteit en 

hoe kunnen ze daarin begeleid worden? 

Herkennen en losweken
In een eerste bijdrage schetst Sylvain De 

Bleeckere aan de hand van het werk van de 

hedendaagse cineast Terence Malick een 

bioscopische spiritualiteit. De Bleeckere start 

bij Plato, voor wie het schimmenspel in de grot, 

Hoe gaan mensen vandaag om 
met spiritualiteit en hoe 

kunnen ze daarin begeleid worden?



inleiding4 h a n d e l i n g e n  2 0 1 3   I   3 5

bioscoopbeelden, een misleidende afspiegeling 

zijn van de fysieke werkelijkheid. Het zien met 

‘twee ogen’ leidt de mens af van het zien met 

het ‘derde oog’, het contemplatieve, de weg 

van het denken. Tot wat voor spiritualiteit dat 

heeft geleid zet De Bleeckere uiteen. Haaks 

daarop staat het werk van Malick, bij wie de 

bioscoopruimte een spirituele levensruimte 

wordt waar de mens in de lens van het leven 

kijkt. Juist de spiritualiteit van de geopende 

ogen biedt, in relatie tot de getoonde beelden, 

zingevende oriëntatie op het leven. De films 

The Tree of Life en The New World worden 

beschreven als vormen van gebed. Ze dragen 

het motief van het paradijs in zich mee.

Martien Brinkman maakt vervolgens 

duidelijk dat het maken van een film 

en het kijken naar een film altijd 

interpretatieprocessen veronderstelt. Het 

goddelijke is nooit direct waar te nemen, 

maar mensen kunnen wel verwijzingen ernaar 

vinden: filmscenario’s lenen zich daar goed 

toe. Brinkman bespreekt het fenomeen van 

verwijzingen naar Christus in films, die vaak 

toch nog herkend worden door hedendaagse 

kijkers. Hij spreekt daarbij over ‘immanente 

transcendentie’. 

Ook Wiel Smeets laat vanuit een mysta

gogisch denkkader zien hoe films mensen 

kunnen aanzetten tot spiritualiteitsbeleving 

en gesprekken over dieperliggende religieuze 

thema’s kunnen losmaken. Hij gebruikt 

hierbij de film My Sassy Girl en laat zien hoe 

de verschillende lagen van liefde in deze film 

worden uitgewerkt en hoe de thematiek van lot 

en bestemming het centrale gegeven is waarmee 

de hoofdrolspelers zich verhouden.

Eline De Bruyne laat aan de hand van een 

gedetailleerde bespreking van de film Life of 

Pi zien hoe het kijken naar een film heel wat 

kan losweken bij een kijker. Ze geeft concrete 

suggesties om dieper in te gaan op deze film en 

de levensbeschouwelijke vragen te laten klinken. 

Geertje De Vries beschrijft het filmgesprek in 

plaatselijke gemeenschappen, in het bijzonder 

aan de hand van de film The Way. Ze geeft 

concrete stappen om met een groep aan de 

slag te gaan, en laat ook de waarde van het 

filmgesprek zien. 

Nikolaas Sintobin heeft als jezuïet en 

internetpastor in Vlaanderen en Nederland 

ervaring met het werken met bidden met 

YouTube, en laat zien hoe het bekijken van korte 

filmpjes ook een belangrijke aanzet kan zijn in 

het werken rond spiritualiteitsbeleving. 

Wim Reedijk ten slotte bespreekt als enige 

een expliciet religieuze film, Des hommes et 

des Dieux, die hij als aanzet neemt voor een 

theologische en persoonlijke reflectie rond 

kernvragen uit deze film. 

Na het artikelencluster over film volgt een 

bijdrage over recent onderzoek omtrent 

spiritualiteitsbeleving in een ziekenhuiscontext, 

van Laurien Schrijver, Jessie Dezutter, Annemie 

Dillen en Wim Smeets. Het nummer besluit met 

een trendbericht van de hand van Carlo Leget, 

over ‘spiritual care’ in de zorg.

In dit nummer bieden we een thema aan dat 

ook binnen de internationale wetenschappelijke 

praktisch-theologische literatuur wel 

wat aandacht krijgt vanuit verschillende 

perspectieven (zie bijvoorbeeld Gräb, Hermann 

& Nottmeier 2004; Kirsner & Wermke 2009; 

Gelo 2011). We verwijzen eveneens naar de 

bijdrage van Friso en Ganzevoort die eerder in 

Handelingen verscheen (2009). 

In de samenstelling van dit nummer 

hebben we naast (beperkte) inzichten uit 

wetenschappelijk onderzoek, vooral willen 

stilstaan bij concrete mogelijkheden om met 

films aan de slag te gaan of er verder over 

te reflecteren. We hopen dat ook de andere 

bijdragen in dit nummer de lezer mogen 

boeien.

Literatuur
Friso, J. & Ganzevoort, R.R. (2009). Zin in 

het donker. Over het werken met film in 
vormingswerk, Handelingen 36/5, 44-53.

Gelo, F. (2011). Using Movies in Pastoral counseling. 
The Journal of Pastoral Care and Counseling 65, 
1-4.

Gräb, W., Herrmann, J., Nottmeier, C. (2004). Film 
als Medium religiöser Bildung. Zeitschrift für 
Erziehungswissenschaft 7, nr. 3, 326-343. 

Kirsner, I., Wermke, M. (ed.) (2009). Passion Kino. 
Existenzielle Filmmotive in Religionsunterricht 
und Schulgottesdienst. Göttingen: Vandenhoeck & 
Ruprecht.

Annemie (prof.dr. A.) Dillen is hoofddocent Praktische 
theologie aan de Faculteit voor Theologie en 
Religiewetenschappen, Katholieke Universiteit 
Leuven, België. 
annemie.dillen@theo.kuleuven.be

Theo (drs. T.T.) van Leeuwen is docent pastoraat 
bij Windesheim, opleidingen Theologie en 
Levensbeschouwing, en KPV-supervisor.  
tt.van.leeuwen@windesheim.nl

l



beschouwing6 h a n d e l i n g e n  2 0 1 3   I   3

b e s c h o u w i n g   |   S y l v a i n  D e  B l e e c k e r e

Plato en Malick hebben de filosofie gemeen met elkaar. Allebei 
bewegen ze zich in de filosofie, echter niet begrepen als de discipline 
die intellectuele pirouettes uitvoert om in vele gevallen iets te zeggen 
wat het gezonde verstand al langer wist. Beiden beoefenen de filo-
sofie om te reflecteren over wat er zich afspeelt rond en in de mens. 
Filosoferen is voor beiden in de eerste plaats een modus van schou-
wen, een spirituele oefening om zichzelf als mens te leren kennen en 
om hun tijdelijk verblijf op aarde naar waarde te kunnen schatten. 
Maar hiermee houdt de gemeenschappelijkheid ook op. 

De reflectie en de 
lichtwand 
Van Plato tot Malick

Het klassieke, spirituele leven buiten 
‘de bioscoop’

Plato en Malick staan in de ruimte van 

de filosofie met hun rug naar elkaar toe. 

Ze kijken elk een andere kant op. De 

eerste met zijn ogen dicht, de andere met een 

filmcamera in de hand. In het zevende boek 

van zijn Staat vertelt Plato de Allegorie van de 

grot. Hij beschrijft erin de oerbioscoop. De 

grotbewoners zijn toeschouwers die ‘geboeid’ 

naar projecties op de wand zitten te kijken. 

Dat moet de oudste beschrijving zijn van een 

bioscoop. 

Plato had eerder de toeschouwers op het 

oog die in het theater naar tragedies en 

komedies gingen kijken. Dat vond hij een 

minderwaardige bezigheid. Neerzitten met 

de ogen die vastkleven aan een schimmenspel 

dat enkel een misleidende afspiegeling is 

van de fysieke werkelijkheid. Voor dergelijk 

zitten had Plato geen goed woord over. Hij 

vond ‘de bioscoop’ een gevaarlijke plek want 

ze brengt schade toe aan de mens. De ‘valse’ 

beelden drijven de mens weg van zijn denken. 

Dat denken vormt de spirituele roeping van 

de mens: betrokken leven op de hogere of 

transcendente werkelijkheid. Die is enkel 

bereikbaar via ‘het derde oog’ of de ziel, de 
l

7



beschouwing8 h a n d e l i n g e n  2 0 1 3   I   3

onzichtbare essentie van de mens zelf. ‘De 

bioscoop’ cultiveert enkel het zien van de twee 

ogen in plaats van het in-zien, eigen aan het 

derde oog van de denkende ziel. 

Voor de filosoof van het klassieke denken, 

Plato, blijven bioscoopbeelden schijnbeelden 

in de tweede graad: schijn van de schijn. 

De fysieke werkelijkheid staat tegenover 

de transcendente of bovennatuurlijke 

werkelijkheid als schijn tegenover zijn. Voor 

Plato bestaat de spiritualiteit uit de (op)voeding 

van de ziel, de vorming van het denken en dat 

gebeurt het best met een afgewende blik, met 

ogen die wegkijken 

van de omringende 

werkelijkheid en die 

zich er na verloop 

van tijd helemaal 

voor afsluiten. De spiritualiteit van de 

gesloten ogen. In deze metafysische optiek 

is pastoraat zielzorg; spirituele oefeningen 

zijn contemplatieve meditaties, liefst in het 

halfdonker. 

De eeuwenoude christelijke cultuurtraditie 

heeft, via de directe bemiddeling van het 

platonisch hellenisme, datgene wat heden 

‘spiritualiteit’ heet als ‘geestelijk leven’ geduid. 

Naar het platonische model van Socrates die 

argumenteerde dat de mens leeft om te leren 

sterven, kreeg ook een invloedrijke christelijke 

spiritualiteit eeuwenlang het karakter van een 

ascetische oefening. Spiritualiteit werd vast 

verbonden aan een cultuur van de gesloten 

zintuigen (De Bleeckere 1992, 24-25). De mens 

moest leren zijn ogen te sluiten om zich enkel 

door het onzichtbare bovennatuurlijke licht te 

laten verlichten. In de meeste gevallen stond 

het doel van de spiritualiteit in het teken van de 

dood. In de scholen van dergelijke spiritualiteit 

deed men aan een geestelijke gymnastiek om de 

grote sprong te kunnen maken over de lat van 

de dood heen, recht ‘de hemel’ in. 

De eeuwenoude christelijke cultuur bezit 

een rijke waaier aan spirituele bewegingen. 

In de huidige postmoderne epoche bestaat er 

in kerkelijke kringen nog steeds de tendens 

om vooral in het contemplatieve abdijleven 

de essentie van het christendom te zoeken. 

In de voorbije decennia is in ‘katholiek’ 

Vlaanderen althans in secundaire scholen 

een roepings- en een 

bezinningspastoraat – 

voortbouwend op de 

naoorlogse traditie van 

de verplichte retraites –

ontstaan die erop was gericht via een meerdaags 

verblijf in een abdij de jongeren in contact te 

brengen met ‘de essentie’ van het christendom. 

En wanneer er een film als Die grosse Stille, 

de documentaire van Philip Gröning over La 

Grande Chartreuse, verschijnt, dan slaken tal 

van kerkelijke leiders een grote zucht: Eindelijk 

nog eens een religieuze film! Wat is er echter 

religieus aan een film die uitmondt in het 

getuigenis van een oude, blinde kartuizer die 

de lof zingt over de dood (De Bleeckere 2011, 

104)? Of is religie nog steeds zielzorg gericht 

op de toegang tot ‘de hemel’, ‘het hiernamaals’, 

waarbij het ‘hiernumaals’ op zich secundair of 

gewoon onbelangrijk is?

De ‘bioscopische’ spiritualiteit
Wie zich vandaag opstelt in de bioscopische 

ruimte van de cinematografie, nog steeds 

de drijvende kracht van de heersende 

beeldcultuur, treedt binnen in een speciale 

wereld. Ze bestaat uit de grondstoffen van 

duisternis en licht waarmee een spel wordt 

opgevoerd van zichtbare beelden op een 

scherm en van klanken die de ruimte vullen. 

Wie er binnentreedt in het perspectief van een 

klassieke spiritualiteit, houdt het er niet lang 

vol. Beelden en klanken worden bronnen van 

ergernis en frustraties. De vraag is vanuit welke 

spiritualiteit het zinvol en boeiend wordt, om 

tijdelijk en geregeld in die bioscoopruimte te 

verblijven. Is het eigenlijk wel mogelijk om 

zo’n ruimte met spiritualiteit in verband te 

brengen? Volgens Malick wel. Voor hem is de 

bioscoopruimte de plaats bij uitstek voor een 

spirituele beleving vandaag. Een nadere kijk 

op zijn werk, in het bijzonder zijn The New 

World en The Tree of Life, verheldert zijn visie. 

De volgende componenten zijn relevant om 

even in het vizier te houden: het zinzoekende 

schouwen, het beeldgebed, het inhoudelijke 

leidmotief van het aards paradijs (De Bleeckere 

2012).

Het zinzoekende schouwen 
De Amerikaanse filmregisseur Terrence 

Malick – geboren in Ottawa, Illinois, op 30 

november 1943 – is  een fenomenologisch 

geschoolde filosoof. Hij vertaalde Heideggers 

Vom Wesen der Grundes als The Essence of 

Reasons en voorzag het van een inleiding. 

Hij onderbrak zijn doctorale studie over 

Heideggers benadering van het denken in 

relatie tot ‘de wereld’ om filmstudies te volgen 

en een filmcarrière uit te bouwen (Woesner 

2011, 206). Hij wordt heden wereldwijd 

tot de belangrijkste, levende regisseurs 

gerekend. Malick heeft begrepen dat het 

fenomenologische denken een schouwend 

denken is. Volgens Heidegger bestaat er geen 

discussie over: dat schouwende denken gaat 

helemaal op in de taal: ‘De taal spreekt’ (1954, 

184). Voor Malick is dit een vergissing, het 

schouwende denken speelt zich af in de ruimte 

van het cinematografische beeld: ‘Het beeld 

denkt.’ 

Malicks benadering kent een bipolaire 

spiritualiteit: de schouwende blik primeert in 

het beeld zelf alsook bij de toeschouwer van 

de films. Beide blikvelden staan in het teken 

van het zinzoeken. Wat Malick bezighoudt, is 

de wijze van kijken naar de dingen, naar de 

wereld, en in dat licht kiest hij voor een unieke 

voorstelling zijn filmische personages. Ze zijn 

geen marionetten die via de touwtjes van het 

scenario in beweging worden gebracht. Het 

worden volwaardige personen die leven vanuit 

hun eigen innerlijke wereld. Die toont zich in 

hun manier van kijken naar zichzelf, de dingen 

rondom hen en in het gesprek dat ze voeren 

met zichzelf. Echt schouwende mensen. Dat 

concretiseert zich in een fluïde cinematografie. 

Een belangrijk aspect ervan bestaat uit het 

dedramatiseren van het verhaal. Malick 

gebruikt geen oorzaak-gevolg logica. Malick zet 

ook de montage in voor het dedramatiseren. 

Hij gebruikt talrijke jump cuts. Hierdoor lijkt 

het alsof de film sprongen maakt. Dat gebeurt 

zeer duidelijk tijdens de gevechtsscènes in The 

New World. Er zit geen logica in. Het enige 

wat logisch is, is dat er twee kampen zijn die 

elkaar bevechten. Malick dempt bijvoorbeeld 

de natuurlijke geluiden en durft daarbij te 
l

9

Voor Plato blijven bioscoopbeelden 
schijnbeelden in de tweede graad: 

schijn van de schijn



1 1beschouwing

niet in de buurt is van het gevecht. 

Het handelsmerk van Malick is het gebruik 

van de voice-over-methode. De voice-over komt 

niet zozeer voort uit de zelfanalyse van het 

personage. Bij Malick gaat het veel meer over 

het spirituele gesprek tussen de personages. De 

voice-over geeft toegang tot de innerlijke reflec-

kiezen voor momenten van stilte of voor 

natuurgeluiden. Hij toont niet hoe het gevecht 

afloopt. Wie de verliezers en de winnaars 

zijn, blijft open. De beelden verspringen en 

Malick schrikt er niet voor terug om tussen de 

gevechtssequenties een sequentie in te lassen 

met Pocahontas in het hoge gras, ofschoon zij 

h a n d e l i n g e n  2 0 1 3   I   3

l

1 0

tieruimte van de personages. In die ruimte spe-

len psychologische motieven en berekeningen 

weinig of geen rol. Wel bewegen zich daarin de 

reflexieve beschouwingen van de personages 

over de zin van wat er gebeurt. Uit dit medita-

tief perspectief volgen de vele close-ups van de 

personages. Hun schouwende blik valt op.

Malicks aanpak heeft gevolgen voor de 

toeschouwer. Die dient via zijn eigen 

verbeelding de verhaallijn aan te vullen en 

hij voltrekt het schouwend zoeken naar de 

zingeving van de dingen en de gebeurtenissen 

mee. De films van Malick vormen de 

toeschouwers in de bioscopische ruimte tot 



1 3beschouwing1 2 h a n d e l i n g e n  2 0 1 3   I   31 2

actieve kijkers. Ze treden uit een loutere 

consumptieve houding en gaan over tot een 

actieve, schouwende blik. Die beweegt rond het 

middelpunt van de zingeving. De personages 

van Malick geven daarbij het voorbeeld en 

nemen de toeschouwer mee op de spirituele 

weg van de zingeving. Voor Malick is de 

bioscoopruimte een spirituele levensruimte, 

een plaats waar de mens als toeschouwer bij 

uitstek recht in de lens 

van het veeleisende 

leven kijkt; in die 

ruimte weerklinkt 

uit de beelden en de 

klanken de opgave van zingeving. Alleen een 

cinematografische spiritualiteit van de open 

ogen zorgt ervoor dat de toeschouwer de vinger 

aan de pols houdt van het leven zelf. 

Het beeldgebed 
Malicks esthetica van de bipolaire spiritualiteit 

bereikt zijn hoogtepunt in wat we ‘het 

beeldgebed’ noemen. Eenvoudig uitgedrukt 

betekent dit dat beide films van Malick 

gebeden zijn. Zo begint The New World met 

de aanroeping door de Indiaanse prinses 

Pocahontas:

Kom Geest,

Help ons om het verhaal van ons land te 

zingen.

U zijn onze Moeder.

Wij komen voort uit Uw ziel.

Pocahontas’ gebed roept de spiritualiteit op van 

de Powhatan-indianen van de Oostkust van de 

huidige Verenigde Staten. Het gebed evoceert 

de religieuze verbondenheid met de natuur. In 

de film laat Malick zich door die spiritualiteit 

inspireren door de natuur niet te filmen als een 

decor voor menselijke handelingen; hij filmt 

het waaiende gras, de hoge bomen met het 

zonlicht dat door het bladerdek heen priemt, 

het stromende water met zijn reflecties en zijn 

eigen klankenwereld enzovoort. Door te filmen 

vanuit de spirituele beleving van de jonge, 

indiaanse prinses 

distantieert Malick zich 

van de berekenende 

mentaliteit van de 

Engelse kolonisten. Zij 

zien de natuur als te gebruiken grondstof en 

als bron van hebzucht. Dit laatste blijkt uit hun 

koortsachtige zoektocht naar goud. 

Malick laat de westerse toeschouwer in de 

spiegel kijken, in de spiegel van zijn eigen 

spiritualiteit. Is de westerse spiritualiteit, ook 

in haar klassiek-traditioneel christelijke zin, 

niet steeds gemotiveerd door een uitgesproken 

of impliciete materialistische wil? Zo kunnen 

we toch ook de wil noemen die gericht is op 

het vertoeven in ‘de hemel’ in Gods nabijheid 

en op het voor eeuwig en altijd genieten van 

een volmaakte staat zonder ontberingen? 

Wat betekent immers de tijdelijke ascese 

en ontbering in het hiernumaals tegenover 

de hiernamaalse weelde en volheid in de 

eeuwigheid? Malick evoceert de contrasterende 

indiaanse spiritualiteit in het historische 

personage van Pocahontas. Die spirituele 

beleving staat helemaal in het teken van 

verbondenheid en respect in plaats van 

verdienste en bezit.

The Tree of Life is nog meer dan The New 

World een beeldgebed. Centraal in The Tree 

of Life staat de volwassen Jack O’Brien, een 

succesvolle architect. Hij is tevens een van 

de drie broers van het gezin O’Brien. Dat 

bestaat uit de ouders en hun drie jongens Jack, 

R.L. en Steve. Het verhaal van het katholieke 

gezin O’Brien speelt zich af in de jaren vijftig 

van de vorige eeuw en is gesitueerd in een 

landelijke buitenwijk aan de rand van de 

Texaanse stad Waco. Malick vertelt het verhaal 

echter helemaal niet 

chronologisch. Er is 

eigenlijk amper een 

verhaallijn. De film 

bestaat namelijk uit een 

opeenvolging van herinneringen, stemmingen, 

overwegingen van Jack O’Brien op het ogenblik 

dat hij in zijn architectenbureau verneemt dat 

zijn jongere broer, R.L., overleden is, wellicht 

door zelfmoord.

Die fluïde stroom of consciousness beweegt 

zich in de modus van het gebed dat een lange 

meditatie is rond zingeving. Via de gedachtenis 

aan zijn katholieke ouders stapt de volwassen 

Jack biddend binnen in de spirituele wereld van 

de zingeving. Daarover laat Malick zelf geen 

twijfel bestaan. De bijbelse referenties kaderen 

immers in dit perspectief. Bij de opening van de 

film reikt Malick de toeschouwer een sleutel tot 

de betekeniswereld van film via een bijbelcitaat. 

Hij citeert namelijk Job 38, 4 en 7:

Waar was jij toen ik de aarde grondvestte?

Vertel het me, als je zoveel weet … 

terwijl de morgensterren samen jubelden

�en Gods zonen het uitschreeuwden van 

vreugde?

Daarna volgt een rijke en tevens lange filmische 

meditatie die via de voice-over van Jack de 

betekenis krijgt van een gebed. Een volwaardig 

hedendaags beeldgebed. Dat laatste mag 

letterlijk worden genomen. Er komen niet 

alleen enkele expliciete scènes in met biddende 

mensen – de vader, de jonge Jack; de meditatie 

van de volwassen Jack is een lang uitgewerkt 

gebed, in voice-over verspreid over de hele film. 

Daarbij verschijnt Jack als een hedendaagse 

Job. Malick realiseert een 

betekenisweefsel met het 

woord ‘job’. Het betekent 

‘werk, baan’, maar het is 

eveneens de eigennaam 

van Job naar wie het bijbelboek is genoemd. 

De initialen van Jack O’Brien vormen het 

hoofdletterwoord JOB.

Waar leeft U?

Ziet U mij nu?

Ik wil zien wat U ziet. 

Waarom zou ik goed zijn als U het niet bent?

Waarom slaat hij ons, onze vader?

Behoed ons.

Leid ons tot het einde van de tijden.

Uit deze gebedsfragmenten blijkt hoe de 

volwassen Jack als een hedendaagse Job een 

vragende, smekende zinzoeker is. Hij ziet 

daarbij de vader ook als een beeld van God die 

in de bijbelse traditie ‘Heer’ en ‘Vader’ wordt 

genoemd. De zin ‘Waarom slaat hij ons, onze 

vader?’ doelt niet enkel op vader O’Brien, maar 

parallel ook op ‘God de Vader’. 

Rouwgedichten en rouwgebeden 
waarin de stem van de zingeving 

hoorbaar en zichtbaar is

De films van Malick 
brengen de toeschouwer 

tot een actieve, schouwende blik

l



1 5beschouwing h a n d e l i n g e n  2 0 1 3   I   3

Besluit
Door hun cinematografische kracht, hun 

‘visuele en spirituele overvloed’ (Corliss 2011, 

53) maken de films van Malick het schouwen 

ervan tot een hedendaagse spirituele oefening; 

ze evoceren bij de toeschouwer het besef dat de 

bioscoopruimte voor een moment een zone van 

zin creëert waarin de toeschouwer zich mentaal 

actief beweegt. In die mentale beweging ontdekt 

de wakkere toeschouwer zijn roeping om als 

mens in zijn eigen leefwereld hier en nu een 

bioscopische zone van zin te creëren op de eb 

en de vloed van de tijd. 

Literatuur 
Corliss, R. (2011). Tree Believer. The cosmic vision of 

Terrence Malick. Time Magazine, June 13, 2011.
De Bleeckere, S. (1992). Het licht van de schepping. De 

religiositeit van de beeldcultuur. Averbode: Altiora. 
De Bleeckere, S. (2011). Gedachtenis. Over zinmo(nu)

menten. Men(S)tis’ Studies 1. Hasselt: Men(S)tis.
De Bleeckere, S. (2012). Het aards paradijs als 

zinnebeeld. Beschouwingen bij The New World en 
The Tree of Life van Terrence Malick. Men(S)tis’ 
Studies 2. Hasselt: Men(S)tis.

Heidegger, M. (1954). Vorträge und Aufsätze. 
Pfullingen: Neske.

Woesner, W.V. (2011). Heidegger in America. New 
York: Cambridge University Press. 

Sylvain (prof.dr. S.) De Bleeckere promoveerde in de 
wijsbegeerte en doceert cultuurwetenschappen aan 
de opleiding Architectuur van het departement 
Architectuur en kunst van de PHL/UHasselt. 
Hij is stichter en voorzitter van Men(S)tis vzw: 
www.menstis.be en publiceert op het gebied 
van cultuurfilosofie, zingeving en religie, en 
cinematografie. Voor zijn boek De horizon van de 
tragische mens. Een cultuurfilosofisch gesprek 
met het filmoeuvre van Andrei Tarkovskij (1984), 
ontving hij de Prof. Bormansprijs voor essay. 
sylvain.debleeckere@uhasselt.be

Het inhoudelijke leidmotief van het 
aards paradijs
Malick boetseert zijn films, en in het bijzonder 

The New World en The Tree of Life, rond ‘het 

aards paradijs’ als centrale denkfiguur met 

directe verwijzingen naar het bijbelboek 

Genesis. Bij Malick komt die filmische 

meditatie ook voort uit een algemene, culturele 

motivatie: de meditatie over het aards paradijs 

verbindt zich met het bijbelse motief van het 

Beloofde Land in de context van het ontstaan 

van de huidige Verenigde Staten van Amerika. 

Dat verklaart de historische verankerde film 

The New World die terugkeert naar 1607, de 

stichting van het fort Jamestown langs de 

James River met de historische Captain John 

Smith in de mannelijke, koloniale hoofdrol 

en Pocahontas in de indiaanse, inheemse 

vrouwelijke hoofdrol. Malick laat duidelijk 

zien hoe Captain John Smith Jamestown tot 

een succes maakte, nadat eerdere pogingen 

van andere Engelse nederzettingen in een 

fiasco waren geëindigd. Captain John Smith 

heeft in zekere zin de hoeksteen gelegd van de 

allereerste Engelse kolonie, Virginia, die in 1776 

een van de dertien eerste staten werd van de 

Verenigde Staten van Amerika. 

Maar dat alles betekent niet dat Malick The 

New World opbouwt als een patriottistisch 

pamflet. Integendeel. Zowel The New 

World als The Tree of Life zijn namelijk ook 

rouwgedichten en rouwgebeden waarin de 

stem van de zingeving hoorbaar en zichtbaar is. 

Hierdoor zetten beide films bij de toeschouwer 

ook de betekenis van het gezegde ‘het aards 

paradijs’ met zijn bijbels-religieuze grondtoon 

in beweging. Letterlijk. Cinematografisch. 

In de eeuwenlange joods-christelijke 

theologische traditie heeft het spreken en 

denken over ‘het aards paradijs’ de ervaring van 

de tijd helpen structureren. Er was de tijd van 

het aards paradijs en er was de tijd erna. Daarbij 

hoorde ook het sterke gevoel dat het aards 

paradijs zelf onbereikbaar in een ver verleden 

verloren was gegaan en dat de huidige tijd 

altijd tot het domein hoorde van dat verloren 

paradijs. Maar, zoals het historische voorbeeld 

van ‘de Nieuwe Wereld’ leert: groepen in de 

westerse beschaving bleven de hoop koesteren 

om toch nog een verloren stuk van het aards 

paradijs te kunnen vinden. Die verwachting 

groeide uit tot de massale, Europese koloniale 

droom die nog nazindert in die andere 

zegswijze die nauw verbonden is met die van 

het aards paradijs: ‘The American Dream’.

Als Amerikaan, als hedendaagse denker én als 

actueel cineast blijft Malick niet stilstaan bij 

de geografische ijking van ‘het aards paradijs’ 

sinds de bijbelse Tuin van Eden. Het aards 

paradijs bevindt zich niet in Jamestown en 

bij uitbreiding niet in de Verenigde Staten 

van Amerika. Het aards paradijs bestaat 

enkel als mentale plek. Dat verduidelijkt en 

praktiseert Malick door gebruik te maken van 

de cinematografische techniek van de voice-

over. De hoofdpersonages zijn beschouwers; ze 

reflecteren. Die mentale werkelijkheid van ‘het 

aards paradijs’ betekent geenszins dat zij iets 

fictiefs of imaginairs is. Het is veeleer een zone 

van zin, gecreëerd vanuit de menselijke geest 

waarin de onsterfelijk diepe nood aan zingeving 

woont. 

1 4

l



casus1 6 beschouwingh a n d e l i n g e n  2 0 1 3   I   3

b e s c h o u w i n g   |   M a r t i e n  E .  B r i n k m a n

In filmische Christusfiguren gaat het om concreet voorgestelde maar 
op zich fictieve menselijke gestalten die een zelfstandig filmkarakter 
vormen dat naar de actuele Jezusfiguur verwijst. Vanuit het dage-
lijkse bestaan verwijzen ze echter ook boven dat bestaan uit. Hoe de 
Christusfiguur in films en nieuwe media steeds nieuwe betekenissen 
krijgt, en ook vanuit zijn eigen historische en actuele zeggingskracht 
nieuwe interpretaties weer beïnvloedt. 

De verborgen  
Christus in de film

De Christusfiguur

Wellicht kan men van de huidige 

kunstuitingen de film nog wel de 

grootste impact toedichten. Heftige 

emoties kunnen er door opgeroepen worden, 

vooral wanneer er in positieve of negatieve zin 

identificatiemogelijkheden worden geboden. 

Vaak identificeert de kijker zich met de 

hoofdrolspeler(s). Soms is dat − vooral in het 

geval van de zogenaamde heldenfilms − een 

pseudo-identificatie. De kijker realiseert zich 

terdege dat hij in niets op de filmheld lijkt en 

ook nooit zal lijken. Maar soms biedt een film 

wel degelijk mogelijkheden tot realistische 

en authentieke identificatie. Dan kan van die 

identificatie ook een levensveranderend effect 

uitgaan. Niet alleen het maken, maar ook het 

kijken naar en interpreteren van een film wordt 

zo een vorm van betekenisgeving aan zowel het 

eigen leven alsook aan dat van anderen. 

Dat is vooral het geval in die films waarin 

Jezus, hetzij als een historische hetzij als een 

eigentijdse figuur, een centrale rol speelt. In 

de filmliteratuur spreekt men in het ene geval 

van een Jezusfiguur, in het andere geval van 

een Christusfiguur (Reinhartz 2009). In het 

verlengde hiervan onderscheidt men ook tussen 

Jezusfilms en Christusfilms. Met de Jezusfiguur 

is alleen identificatie op (historische) afstand 

mogelijk. In de Christusfiguur wordt aan de 

historische Jezus een actuele, op het eigen 

bestaan betrekking hebbende betekenis 

toegekend. Met hem is een meer directe 

identificatie mogelijk, want Christusfiguren 

zijn normale mensen met al hun zwaktes 

en gebreken. Vaak zijn de films waarin ze 

1 7

l
< Beeld uit de film ‘The Last Temptation of Christ’ (1988)



1 9beschouwing1 8

is de enige die het beeld volledig belichaamt. 

Pre- en postfiguraties zijn nooit met hem 

identiek, maar wel altijd min of meer met hem 

identificeerbaar. In filmische Christusfiguren 

gaat het om concreet voorgestelde maar op zich 

fictieve menselijke gestalten die een zelfstandig 

filmkarakter vormen dat naar de actuele 

betekenis van de Jezusfiguur verwijst. 

De filmmaker (of de kijker) brengt door 

de zinspeling op de Jezusfiguur een extra 

dieptedimensie aan in dit op zich volwaardige 

karakter. Dat geldt zowel voor de verborgen 

Christus in de film als ook in de literatuur 

(Downing 1968). De filmische Christusfiguur 

is als zelfstandig personage meer dan ‘slechts’ 

een navolger van Jezus. Hij verwijst ook naar 

de persoon van Jezus. Dat doet hij niet als de 

homo optimus, de ideale mens, en ook niet als 

de belichaming van de condition humaine in 

het algemeen. Eerder is hij de homo proximus, 

de menselijke gestalte die Jezus het dichtst 

nadert, en zo ook iets van de in Jezus zichtbare 

goddelijke nabijheid doet vermoeden. De 

Christusfiguur omvat 

meestal net genoeg 

aspecten om het 

immanent frame 

(Taylor 2009) te 

doorbreken en zo de mogelijkheid te creëren 

ook ons eigen bestaan opnieuw te overdenken 

tegen het licht van het god-menselijk geheim 

dat Jezus belichaamt (Detweiler, 312-315). 

Hij bevindt zich in feite continu op het 

grensvlak van gelijkheid en ongelijkheid met de 

historische Jezusfiguur. 

Het heeft daarom niet zoveel zin om vast te 

stellen dat de filmische Christusfiguur zich van 

optreden niet expliciet religieus. In elk geval 

zal daarom geconstateerd moeten worden dat 

het herkennen van Christusfiguren altijd een 

waarneming van de dagelijkse werkelijkheid is 

die ruimte laat voor meer dan één interpretatie. 

Als we erkennen dat het goddelijke niet 

rechtstreeks waar te nemen is, dan moet 

het menselijke met iets in verband kunnen 

worden gebracht dat er bovenuit uitstijgt (Bird 

1984). Immanente transcendentie is dan ook 

het dominante transcendentiebegrip in films 

die religieus uitgelegd kunnen worden. Het 

religieuze ligt er ingevouwen in de dagelijkse 

werkelijkheid. 

Een Christusfilm laat een fictieve figuur zien 

die een Christus is voor degenen om hem heen 

en de toeschouwers (Ellis 

2005). Impliciet laten 

deze films mogelijke 

betekenissen van de 

bijbelse Jezus zien 

(instemmend of kritisch), en dat doen ze met 

behulp van beelden die ontleend zijn aan onze 

huidige leefwereld. In deze films lijkt het soms 

wel alsof Jezus zelf mede achter de camera heeft 

plaatsgenomen en als coregisseur vorm geeft 

aan eigentijdse interpretaties van zijn blijvende 

betekenis (De Bleeckere 2001). Een van de 

bekendste voorbeelden van een Christusfilm 

zal voor velen Kay Pollaks As it is in Heaven 

zijn waarin een vroegtijdig zijn carrière 

afbrekende topdirigent zich weer vestigt in 

zijn geboortedorp en daar alle vastgeroeste 

verhoudingen weer in beweging brengt. 

Over het fenomeen van de Christusfilm is 

inmiddels een bibliotheek vol geschreven. De 

bibliografie onderaan deze bijdrage is er slechts 

de historische Jezus onderscheidt. Dat is logisch 

en inherent aan de idee van de postfiguratie 

(zie boven). Belangrijker is het te zoeken naar 

de overeenkomsten, wellicht ook met behulp 

van nieuwe beelden die voor ons nu zijn 

betekenis nog beter onthullen dan de oude. 

Op een dergelijke onthullingservaring kan een 

filmmaker zinspelen, maar hij kan die nooit 

voorprogrammeren. Dat zou de persoonlijke 

overgave die elke ontmoeting met Christus 

kenmerkt, miskennen. 

Fundamentele ambivalentie
Zoals gezegd gaat het bij de vraag naar de 

religieuze dimensie in een film meestal om 

een symbolische duiding van de dagelijkse 

werkelijkheid. Daarin gaat het nooit om een 

aanvankelijk meteen voor de hand liggende 

duiding. In de middeleeuwen ging men er 

lang van uit dat ‘het boek der natuur’ in het 

verlengde van ‘het boek van de openbaring’ 

(de Bijbel) kon worden gelezen. De natuur 

(verstaan als de ons omringende werkelijkheid) 

was als het ware een 

open boek. God 

kon erin herkend 

worden. Dat besef 

is nu grotendeels 

verdwenen. Dat betekent echter niet dat onze 

werkelijkheidsbeleving nu volstrekt ‘plat’ is 

geworden. We blijven op zoek naar zingevingen 

en zoeken de hints daartoe toch altijd weer 

in de buurt van de fragmenten van de grote 

verhalen en symbolen van vroeger. Die spreken 

echter maar zelden zonder uitleg voor zichzelf. 

In lijn met een belangrijke stroming 

in de symbooltheorie (Ricoeur) en de 

h a n d e l i n g e n  2 0 1 3   I   3

een kleine afspiegeling van. De als zodanig 

geïnterpreteerde films lopen uiteen van de 

Godfather, Superman, Spider-Man, Terminator 

en Star Wars-afleveringen tot bekende films 

als Dead Man Walking, The Matrix, One Flew 

over the Cuckoo’s Nest, Schindler’s List en Saving 

Private Ryan. 

Of een Christusfiguur al of niet herkend 

wordt door de kijker, hangt van de persoon 

van de individuele kijker af. Die herkenning 

heeft betrekking op dat wat de film aandraagt 

en dat wat de kijker aan Christusvoorstellingen 

ontdekt. Tussen die twee polen kan een 

creatieve wisselwerking ontstaan, die tot 

nieuwe interpretaties van de betekenis van 

de Jezusfiguur kan leiden. Dan wordt de 

Jezusfiguur een 

Christusfiguur. 

Daaronder versta ik 

een geactualiseerde 

Jezusfiguur. 

‘Geactualiseerd’ betekent dan: op mijn actuele 

bestaan betrekking (impact) hebbend.

Met opzet spreek ik over een Christusfiguur en 

niet over een Christusprincipe. Met het woord 

‘figuur’ verwijs ik naar een concrete (zij het ook 

fictieve) persoon die spreekt en handelt. Het 

woord roept bewust ook associaties op met de 

oudtestamentische prefiguraties van Jezus in 

bijvoorbeeld een Adam, Jozua, Jozef en David. 

Wellicht zou men in filmische Christusfiguren 

nu van postfiguraties kunnen spreken. Bij zowel 

prefiguraties als postfiguraties gaat altijd de 

typologie maar ten dele op. De uiteenlopende 

‘typen’ laten altijd maar een bepaald aspect 

zien van de figuur om wie het draait. Hij zelf 

Het religieuze 
ligt er ingevouwen 

in de dagelijkse werkelijkheid

l

Christusfiguur als de ‘homo proximus’, 
de menselijke gestalte 

die Jezus het dichtst nadert



2 1beschouwing2 0

sacramentstheologie (Chauvet) wordt ook 

in de filmliteratuur veel gesproken over de 

gelijktijdigheid van de aan- en afwezigheid 

van het gesymboliseerde in het symbool. Men 

spreekt hier wel van spiritueel realisme (Bird), 

waarin rekening wordt gehouden met enerzijds 

het feit dat elke ervaring van iets transcendents 

altijd geworteld is in een aardse ervaring en 

anderzijds het feit dat juist die aardse ervaring 

aanleiding is daar bovenuit te stijgen. Daardoor 

kunnen gewone dagelijkse zaken tegelijkertijd 

even nietszeggend zijn als altijd en toch ook 

perspectief bieden op iets anders. 

Dit besef van het zowel verhullende als 

ook onthullende karakter van het symbool 

heeft alles te maken met de diepmenselijke 

ervaring dat het verwijzingskarakter van de 

dagelijkse werkelijkheid nooit eenduidig is, 

maar altijd ambivalent. De werkelijkheid 

spreekt maar zelden klare taal. Of bijvoorbeeld 

water symbool van verfrissing kan zijn of van 

verdrinking, hangt helemaal van de situatie af. 

Dat geldt ook voor het menselijk handelen. Een 

goedbedoelde kus kan zomaar, afhankelijk van 

de situatie, een Judaskus worden. In veel van 

wat we waarnemen, kan daarom niet zonder 

meer een positief te duiden transcendent 

potentieel worden gezien. Daarvoor is ons 

handelen vaak te dubbelzinnig en is de 

natuur te grillig (Brinkman1986). Daar heeft 

de theologie mee te rekenen, maar de film 

evenzeer. 

Openheid
Een film kan echter wel een grote mate 

van openheid voor symbolische duidingen 

oproepen (May 1984). Vooral Christusfilms 

doen daar vaak een appèl op. Die openheid 

kan op allerlei manieren worden gecreëerd, 

maar wordt in films opvallend vaak door 

contrastervaringen opgeroepen. Zo wordt als 

het ware ‘vanuit de diepte’ (de profundis) van 

het menselijk bestaan stilzwijgend een beroep 

gedaan op iets wat daar bovenuit zou kunnen 

gaan. Duisternis blijkt dan licht op te kunnen 

roepen. ‘Afdaling’ (descent) is dan in feite de 

enige mogelijkheid tot verwijzing naar iets 

hogers (ascent). ‘Opstijging’ is dan typisch 

een activiteit van de kijker op wie een film die 

beneden inzet, een zodanige indruk maakt dat 

zijn gedachten als vanzelf daar bovenuit reiken. 

Die gedachten kunnen in het verlengde liggen 

van de filmbeelden, maar daarmee ook juist 

het contrast vormen. Dat contrast oproepende 

karakter van sommige beelden kan verder 

reiken dan de intentie van de filmmaker. Het 

kan zelfs nadrukkelijk in strijd zijn met zijn 

intentie (Ferlita). Het is de kijker die deze 

stappen zet. 

Het gewicht dat tegenwoordig bij de 

interpretatie van films aan het oordeel van 

de kijker wordt toegekend, loopt grotendeels 

parallel aan het gewicht dat bij de interpretatie 

van teksten aan de lezer wordt toegekend. 

De betekenis van een film of een tekst wordt 

dan niet meer uitsluitend bepaald door het 

achterhalen van de oorspronkelijke intentie van 

de auteur, maar wordt ook mede bepaald door 

de receptie(geschiedenis). Men spreekt dan van 

reader or audience response theories. Zelf voel 

ik me het meest zeker bij een interpretatie die 

herkend wordt door anderen (te verifiëren door 

databestanden van reacties en deels ook door 

recensies en artikelen) en vroeg of laat door 

de auteur wordt bevestigd. Soms laten auteurs 

echter hun eigen intentie ook doelbewust in 

het midden. Het kunstwerk moet maar voor 

zichzelf spreken. 

Voorbij de filmmaker
De respectvolle maar van oudsher toch ook 

vrijmoedige omgang van middeleeuwse 

auteurs met bijbelteksten kan als voorbeeld 

dienen om het overstijgen van de intentie 

van de filmmaker te rechtvaardigen. Vanaf de 

middeleeuwen heeft 

de theologie gesproken 

van een ‘meervoudige’ 

betekenis van 

bijbelteksten. Die 

kwam meestal neer op een onderscheid in vier 

mogelijke interpretatievormen: een letterlijke, 

een allegorische, een morele en een anagogische 

(eschatologische), gericht op het rijk der 

hemelen. De eerste betekenis richt zich op de 

woorden en de zinsconstructie van de tekst, 

de tweede op de geestelijke uitleg, de derde op 

de toepassing in het handelen en de vierde op 

de uiteindelijke bestemming van het leven. De 

letterlijke betekenis van de tekst respecterend is 

men dus ook altijd boven die tekst uitgegaan. 

Men heeft de tekst gezien als meer dan louter 

een historische tekst. 

Zo zouden films ook benaderd kunnen 

worden. Er kunnen dan meerdere betekenissen 

– meer dan de maker zelf in gedachten had 

– aan worden toegekend. Het werken met 

verschillende betekenislagen is dus niet nieuw. 

Het herkennen van die lagen vergt soms wel 

heel wat van de kijker. Vaak blijkt het brede 

publiek allerlei toespelingen op christelijke 

h a n d e l i n g e n  2 0 1 3   I   3

symbolen niet meer te herkennen. Een 

christelijke interpretatie komt dan al gauw 

nogal gezocht over. De goede verstaander zal 

niet alleen de bijbelse symboliek goed moeten 

kennen, maar ook over de vaardigheid moeten 

beschikken die symboliek creatief op zijn eigen 

situatie te betrekken. Het ligt voor de hand 

om aan te nemen dat in de westerse wereld 

de groep die daartoe in staat is, slinkt. Dat 

hoeft echter niet per se het geval te zijn. De 

toeristenindustrie, de musea, de concertzalen 

en nieuwe media als 

Google en Wikepedia 

zijn als het ware in 

het communicatiegat 

gesprongen dat 

de traditionele kerken nu achterlaten. Dat 

verklaart waarschijnlijk dat de verborgen 

Christus nog steeds zo massaal herkend wordt. 

Het ‘dopen’ van films 
De associatie met de Christusfiguur treft men 

vooral aan in die films waarin de hoofdfiguur 

aan een of meer van de volgende kenmerken 

voldoet: een hoog roepingsbesef ten toon 

spreidt, een boodschap van een radicaal andere 

wereld verkondigt, zijn leven (soms tot zijn 

dood toe) inzet ten behoeve van anderen en 

waarin dat leven voltooid wordt over de grens 

van zijn eigen dood heen. Bijbels gezien gaat 

het hier om Jezus’ doop, boodschap, kruis en 

opstanding. In de meeste Christusfilms gaat 

om het leven van een mannelijke hoofdfiguur, 

maar lang niet in alle. In Gabriel Axels Babette’s 

Feast, in Lars von Triers Breaking the Waves en 

in Steve Jacobs’ Disgrace (gebaseerd op J.M. 

Coetzee’s In ongenade) zijn de Christusfiguren, l

Vaak blijkt het brede publiek 
allerlei toespelingen op christelijke 
symbolen niet meer te herkennen



beschouwing2 2 2 3h a n d e l i n g e n  2 0 1 3   I   3

Door hier van wisselwerking te spreken nemen 

we onze eigen cultuur als bron van theologie 

serieus en erkennen we dat er in nieuwe 

artistieke vormgevingen toespelingen op de 

rol van centrale personages en gebeurtenissen 

in de vier evangeliën verborgen kunnen liggen 

(Kozlovic 2004). Dat houdt in dat niet alleen 

het Nieuwe Testament aangewend kan worden 

om filmische Christusinterpretaties te verstaan, 

maar dat deze interpretaties op hun beurt 

ook aangewend kunnen worden om vanuit 

onze huidige cultuur het Nieuwe Testament te 

verstaan. Men spreekt hier wel van het omkeren 

van de gebruikelijke uitlegrichting (reversing 

the hermeneutical flow) (Kreitzer 1993; 2002; 

Deacy 2006). De uitleg beweegt zich nu niet 

vanuit de tekst naar 

de context, maar ook 

vanuit de context naar 

de tekst. Indringender 

dan de meest briljante, 

vaktechnische uitleg van de oorspronkelijke 

teksten kunnen kunstuitingen en soms 

ook filosofische beschouwingen immers de 

existentiële betekenis van die teksten haarfijn 

weergeven. Te denken valt hier bijvoorbeeld 

aan Rembrandts afbeelding van de terugkeer 

van de Verloren Zoon (Lucas 15, 11-32) en 

Kierkegaards uiteenzettingen over Abrahams 

bereidheid tot het offer van Izaäk (Genesis 22, 

1-19) in Vrees en Beven. 

Wellicht kunnen er zo vanuit de film ook 

nieuwe beelden aan de vertrouwde bijbelse 

beelden worden toegevoegd zoals dat in 

heel de kerkgeschiedenis ook op andere 

terreinen (filosofie, muziek, schilderkunst 

en literatuur) continu is gebeurd (Baugh 

1997; Deacy 2006). Vooral in de oosterse 

orthodoxie is het een breed gedragen gedachte 

dat de (charismatische) iconenschilder met 

behulp van zijn iconen niet alleen de gewone 

gelovigen maar ook de theologen onderricht. 

Daar is dus altijd al van tweerichtingsverkeer 

uitgegaan. Wellicht zou men binnen de 

oosterse orthodoxie de iconenkunst zelfs tot 

de theologie kunnen rekenen. Ook de film 

zou iets van de rol van een icoon kunnen 

vervullen. Uiteraard zullen lang niet alle films 

die rol pretenderen of aankunnen. Maar ook 

niet alle portretten van heiligen zijn iconen en 

de ene icoon vervult ook nadrukkelijker een 

openbarende rol dan de andere.

In elk geval valt niet meer te ontkennen dat 

films ook bronnen van 

betekenisgeving zijn 

geworden (Kreitzer 

1993). Film en Bijbel 

kunnen elkaar dan 

wederzijds verhelderen. Kennis van het Nieuwe 

Testament kan uiteraard bijdragen tot het 

verstaan van de Christusfiguur in de film, 

maar op zijn beurt kan de Christusfiguur in 

de film ook bijdragen aan het verstaan van de 

nieuwtestamentische Jezus. Dat laatste aspect 

is te lang tot haar eigen schade in de theologie 

verwaarloosd (Deacy 1999). En zoals film en 

Bijbel elkaar wederzijds kunnen verhelderen, 

kunnen film en systematische theologie dat 

ook. Een betere ontvouwing van de betekenis 

van het avondmaal dan in Babette’s Feast 

of in Ingmar Bergmans Avondmaalsgasten 

ben ik zelden in dogmatische handboeken 

tegengekomen, en datzelfde geldt ook voor 

de interpretatie die Disgrace geeft van het 

Babette, Bess en Lucy, vrouwen. De meeste 

Christusfilms hebben niet de nadrukkelijke 

pretentie de essentie van Jezus’ werk te 

onthullen. De verwijzingen behoren meestal 

slechts tot de impliciete verhaallijn. Soms is 

de filmmaker zich er ook nauwelijks zelf van 

bewust en zijn het vooral de kijkers die de 

verbanden leggen. Dat laatste gegeven rekt 

uiteraard de bandbreedte aan interpretaties 

flink op. 

Omdat het in het geval van Christusfiguren 

in de film meestal om fictieve figuren gaat en 

de toespelingen vaak summier en symbolisch 

zijn, is de interpretatie zelden onomstreden. 

Filmcritici gaan nogal eens aan die toespelingen 

voorbij – of ze herkennen ze niet – en filmfans 

raken er soms door geïrriteerd, niet in de 

laatste plaats vanwege de gretigheid waarmee 

gelovigen ze soms 

overal zien. Gelovigen 

hebben nog wel eens 

de neiging films min of 

meer te ‘dopen’ en dat 

wordt hun doorgaans niet in dank afgenomen, 

niet door de makers en ook niet door de rest 

van het publiek (Kozlovic 2004). 

Terughoudendheid is hier dus geboden. De 

Christus die ons vanuit deze films tegemoet 

komt, kunnen we niet anders op het spoor 

komen dan indirect, namelijk in een seculiere 

verpakking (Ellis 2005) en dat betekent haast 

altijd: voor meerdere uitleg vatbaar. Uit de 

reacties op de Internet Movie Database (IMDb) 

blijkt dan ook dat kijkers die in een film een 

toespeling op een verborgen Christus zien, 

nogal eens van twee kanten onder vuur worden 

genomen: van de zijde van de gelovigen, die 

de verwijzing niet expliciet en volledig genoeg 

vinden en van de zijde van de niet-gelovigen, 

die de verwijzing helemaal niet herkennen en 

daarom gekunsteld vinden (Deacy 2006). 

Wederzijdse transformatie
Vroeg of laat zullen filmduidingen die op een 

openheid voor christelijke interpretaties wijzen, 

in verband moeten worden gebracht met de 

drie leidende principes van de christelijke 

overleveringsgeschiedenis: het heilige boek, 

de overleveringsgeschiedenis en de huidige 

beleving. Niet om ze alsnog in een keurslijf 

te dwingen, maar om de dialoog aan te gaan. 

Anders blijven theologie en (film)kunst 

gesloten circuits. Wellicht zou men ook hier van 

de mogelijkheid van ‘wederzijdse transformatie’ 

kunnen spreken (Brinkman 2007). Nieuwe 

interpretaties kunnen 

nieuw licht werpen op 

de aloude overlevering 

en die kan op haar 

beurt de nieuwe 

interpretaties weer verdiepen en soms ook (al 

of niet kritisch) aanvullen (Deacy 2009). In 

feite wordt dan het gegeven dat het medium 

de boodschap (the message) ook inhoudelijk 

kleurt, kritisch gerelateerd aan het aloude 

gegeven dat de inhoud van de boodschap ook 

haar eigen vorm (medium) schept. Dat betekent 

concreet niet alleen dat de Christusfiguur in 

nieuwe media steeds nieuwe betekenissen krijgt, 

maar ook dat diezelfde Christusfiguur vanuit 

zijn eigen historische en actuele zeggingskracht 

ook nieuwe interpretaties weer beïnvloedt. Het 

gaat dan dus om een continue wisselwerking 

(Deacy 2006).

De interpretatie van 
Christusfiguren in films is

zelden onomstreden

Ook de film zou iets 
van de rol van een icoon 

kunnen vervullen

l



2 4

‘plaatsvervangend intreden voor’. Uiteraard 

zijn ook filmische interpretaties van christelijk 

gedachtegoed altijd voor discussie vatbaar. 

Gezien echter de enorme impact van deze 

interpretaties – de kijkcijfers van Christusfilms 

zijn een veelvoud van de oplagecijfers van 

theologische boeken – zijn films allang veel 

meer dan een plaatje bij een elders bedacht 

theologisch praatje. 

2 4

Literatuur
Baugh, L. (1997). Imaging the Divine: Jesus and 

Christ-figures in Film, New York: Sheed and Ward.
Bird, M. (1984). Film as Hierophany. In: J.R. May 

and M.S. Bird (eds), Religion in Film, Knoxville: 
University of Tennessee Press, 3-22.

Brinkman, M.E. (1986). Het leven als teken: over de 
verschrikkelijke en verrukkelijke natuur. Baarn: Ten 
Have.

Brinkman, M.E. (2007). De niet-westerse Jezus: Jezus 
als bodhisattva, avatara, goeroe, profeet, voorouder 
en genezer. Zoetermeer.

Chauvet, L.-M. (1979). Du Symbolisme au Symbole: 
Essai sur les Sacrements. Paris: Cerf.

Chauvet, L.-M. (1988). Symbole et Sacrement: Une 
Relecture Sacramentelle de l’Existence Chrétienne. 
Paris: Cerf.

Deacy, C. (1999). Screen Christologies: An Evaluation 
of the Role of Christ-figures in Film. The Journal of 
Contemporary Religion 14, 325-337.

Deacy, C. (2006). Reflections on the Uncritical 
Appropriation of Cinematic Christ-Figures: Holy 
Other of Wholly Inadequate? Journal of Religion 
and Popular Culture 13, no. 1-16. http://www.
usask.ca/relst/ jrpc/

Deacy, C. (2009). Redemption. In: J. Lyden (ed.), 
The Routledge Companion to Religion and Film. 
London/New York: Routledge, 351-367.

De Bleeckere, S. (2001). Jezus in de hedendaagse 
film: In en buiten beeld. In: M. Bouwens, J. Geel 
en F. Maas (red.), Jezus, een eigentijds verhaal. 
Zoetermeer: Meinema.

Downing, Chr. (1968). Typology and the Literary 

Christ Figure: A Critique. The Journal of the 
American Academy of Religion 36, 13/27.

Ellis, R. (2005). Movies and Meaning. In: P. Fiddes 
and A.J. Clarke (eds), Flickering Images: Theology 
and Film in Dialogue, Macon: Smyth and Helwys 
Press, 7-23.

Kozlovic, A.K. (2004). The Structural Characteristics 
of the Cinematic Christ-figure. Journal of Religion 
and Popular Culture 8 (Fall), 1-71. http://www.
usask.ca/relst/jrpc/

Kreitzer, L.J. (1993). The New Testament in Fiction 
and Film: On Reversing the Hermeneutical Flow. 
Sheffield: JSOT Press.

Kreitzer, L.J. (2002). Gospel Images in Fiction and 
Film: On Reversing the Hermeneutical Flow. 
London: Sheffield Academic Press. 

May, J.R. (1984). Visual Story and the Religious 
Interpretation of Film. In: J.R. May and M.S. Bird 
(eds), Religion in Film, Knoxville: University of 
Tennessee Press, 23-43.

Reinhartz, A. (2009). Jesus and Christ-figures. In: J. 
Lyden (ed.), The Routledge Companion to Religion 
and Film, London/New York: Routledge, 420-439.

Ricoeur, P. (1963). Philosophie de la volonté, II: 
Finitude et culpabilité II: Symbolique du mal. Paris: 
Cerf. (Nederl. vert. Symbolen van het kwaad, 
Rotterdam: Lemniscaat, 1970.)

Taylor, C. (2009). Een seculiere tijd: geloof en ongeloof 
in de wereld van nu. Rotterdam: Lemniscaat.

Martien (prof.dr. M.E.) Brinkman (1950) is professor 
in de oecumenische/interculturele theologie aan de 
theologische faculteit van de Vrije Universiteit te 
Amsterdam. In 2012 verscheen van zijn hand het 
boek Jezus Incognito. De verborgen Christus in 
de westerse kunst vanaf 1960. Dit artikel is een 
bewerking van de inleiding van het hoofdstuk over 
de film. 
m.e.brinkman@vu.nl

columnh a n d e l i n g e n  2 0 1 3   I   3

c o l u m n   |   J a n n e k e  N i j b o e r

The Help

Op het erf van de pastorie staat een klein huisje. Het verblijf van 

Poppie. Daar slaapt ze als het ’s avonds te laat is geworden om nog 

naar huis te gaan. Achter de omheining en de getraliede vensters 

van de grote pastorie, geeft het me een vreemd gevoel. Hier ben ik in een land 

waar poppies en petrolboys deel uit maken van het dagelijks leven. Schichtig 

loopt ze door het huis. Ze wast mijn kleren, strijkt ze, maakt schoon, vangt 

tussen de bedrijven door de kinderen op van de drukke dominee waar ik te 

gast ben. 

Ik was vorig jaar in Kaapstad, Zuid-Afrika, voor een uitwisseling met predikanten. Daar keek ik 

samen met de dominee en haar man de film The Help. Deze film naar aanleiding van het boek Een 

keukenmeidenroman van Kathryn Stockett, vertelt het verhaal van de persoonlijke lotgevallen van 

zwarte hulpen in het Mississippi van de jaren zestig. De wrange situaties in de film zoomden in op 

wat ik oppervlakkig om mij heen leek te herkennen. Segregatie, niet meer bij wet geregeld, maar 

bijna vanzelfsprekend. De enkele keer dat ik op straat loop, voel ik me vreselijk wit. Mijn kleur 

klaagt me aan.

Een jaar later luister ik in Nederland met een witte Zuid-Afrikaanse predikant naar Karen 

Armstrong. ‘Dit is mijn schuld’, was de eerste gedachte van Armstrong bij het zien van de 

aanslagen op de Twin Towers op 11 september. Een krachtige schuldbelijdenis en uitdrukking van 

verbondenheid met de geschiedenis van het volk waar Armstrong deel van uit maakt. ‘Zo beleef 

ik het ook’, zegt mijn gast. ‘Ik was te jong om apartheid te helpen afschaffen, maar het is mijn 

schuld dat mijn land zo verdeeld is.’ Ik vraag me af of ik het haar na kan zeggen in mijn context. 

Armstrong zegt dat het door compassie kan. Wie zijn eigen pijn durft op te diepen, kan zich 

verbinden aan een ander in zijn lijden en daarop antwoord geven.

Vandaag kijk ik geen film, ik kijk om me heen en zie dat ik woon in een land met illegalen die 

tot crimineel worden gemaakt, met wetten die eerlijke kansen op de wereldmarkt van geld 

en goed verhinderen, met het onvermogen de eigen Nederlandse geschiedenis te lezen en 

verantwoordelijkheid te nemen, en belijd schuld.

Janneke (ds. J.) Nijboer is missionair predikant in de Protestantse Gemeente te Noordwijk. Pionierend met mensen 
tussen 25 en 45 jaar zoekt ze naar nieuwe vormen van kerk zijn. www.windkracht3pt0; www.bermoogst.nl

l

2 5

l



2 7interpretatie
l

IN  T ER  P RE  T A T IE    |   W i e l  S m e e t s

Interpretatie van een romantische jongerenfilm met het oog op 
mystagogie: My Sassy Girl. Spirituele dynamiek en spirituele duiding 
plus een didactische suggestie voor een groepsbespreking.

‘Mystagogie’ is een erfenis uit de 

eerste eeuwen van de Kerk. De 

catecheet nodigde de leerling 

uit om de sacramenten eerst te ondergaan. Pas 

daarna volgde de verheldering van wat er was 

ervaren. In onze huidige cultuur is het medium 

film zeer geschikt om op een dergelijke wijze 

te werken bij spirituele begeleiding. Een film 

bekijken is immers, net als deelname aan een 

ritueel, een ‘symboliseringsproces’ dat allerlei 

ervaringen oproept (Van den Berk 1999). 

Als spirituele begeleider ondersteun je de 

filmkijkers achteraf bij de verheldering van hun 

ervaringen in termen van spiritualiteit. 

Elders heb ik laten zien hoe er mystagogisch 

kan worden gewerkt met jongeren rond films 

met spirituele thematiek (2007; 2009). Daartoe 

moet de begeleider de spirituele dynamiek in de 

film kunnen duiden (spirituele hermeneutiek). 

Ook is het nodig dat de begeleider bij de 

bespreking van de film een werkwijze gebruikt 

die de deelnemers verheldering biedt van hun 

spirituele proces (spirituele didactiek). 

In deze bijdrage presenteer ik dan ook 

allereerst een interpretatiekader dat de 

spirituele dynamiek van een film in beeld 

brengt. Vervolgens pas ik dit kader toe bij de 

spirituele duiding van een jongerenfilm. Deze 

film behandelt een spiritueel thema dat ook in 

de christelijke traditie een centrale rol speelt: 

het besef bestemd te zijn voor het vinden 

van ‘de ware liefde’. Het artikel sluit af met 

een spiritueel didactische suggestie voor een 

verhelderende groepsbespreking van deze film.

Spirituele kijkwijzer 
Vooral in de middeleeuwen zagen allerlei 

christelijke mystici het uitzuiveren van hun 

godsliefde als spirituele groeiweg. Het wegen 

van de kwaliteit van de liefde is net zo wezenlijk 

bij de zoektocht naar de ware romantische 

liefde. Het is niet voor niets dat middeleeuwse 
l

Bestemd voor  
de ware liefde  

 2 6 h a n d e l i n g e n  2 0 1 3   I   3 2 7

< Aat Velthoen, ‘Paring’, 1962, Singer Museum, Laren



2 9interpretatie2 8 h a n d e l i n g e n  2 0 1 3   I   3

mystici als Bernard van Clairvaux het, toch 

bijzonder romantisch-erotische, bijbelse 

Hooglied lazen als metafoor voor hun 

liefdesrelatie met God. En omgekeerd geldt dat 

Bernards onderscheiding van gradaties in de 

Godsliefde zicht biedt op de spirituele kwaliteit 

van de romantische liefde. De liefde neemt 

kwalitatief toe naarmate je je ik-gerichtheid 

loslaat en je je overgeeft aan de diepere 

bedoeling van je leven: 

1. �Er is een gradatie van liefde die enkel op 

mijzelf is gericht. Bernard sprak van ‘de 

mens die zichzelf bemint om zichzelf ’.

2. �Dan is er een gradatie van liefde die 

op de ander is gericht met het oog op 

behoeftevervulling. Bernard sprak van ‘de 

mens die van God houdt om zichzelf ’.

3. �Er bestaat ook een gradatie van 

belangeloze, onvoorwaardelijke liefde; 

een vreugdevolle gerichtheid op de ander 

waarbij eigenbelang en behoeften geen rol 

spelen. Bernard had het over ‘de mens die 

van God houdt om God’. De paradox van 

de liefde is dat ze meer vervulling schenkt 

in de mate dat ik mijn gerichtheid op 

behoeftevervulling kan loslaten. Bernard: 

‘ware liefde is geen loonarbeider, maar ze 

kan niet zonder beloning blijven’.

4. �In de hoogste gradatie van liefde is er alleen 

nog het besef en de beleving van eenheid. 

Bernard noemde dat ‘de mens die van 

zichzelf houdt om God’. Wezenlijk bij deze 

liefde is dat de eigen wil één is geworden 

met de goddelijke Bedoeling. 

Ik ben deze spirituele gradaties gaan zien als 

lagen die gelijktijdig in ons aanwezig zijn en 

daardoor op gespannen voet met elkaar kunnen 

staan. De spanning die er optreedt tussen lagen 

geeft spirituele dynamiek. Het ‘ik’ is als een 

parlement waarin leden van vier grote partijen 

voortdurend met elkaar in debat zijn (cf. 

Hermans 1996). Partij 1 is bezig met wat goed 

is voor mijzelf; partij 2 is op de ander gericht 

met het oog op behoeftevervulling; partij 3 kent 

de vreugde van de belangeloze liefde; en partij 

4 geeft zich volledig over aan de in de liefde 

werkzame diepere bedoeling. 

Naast overeenkomsten qua spirituele dynamiek 

zijn er natuurlijk ook inhoudelijke verschillen 

tussen hoe er door christelijke mystici en 

hedendaagse jonge romantici naar de ‘ware 

liefde’ wordt gekeken. Een christen ziet 

Jezus Christus als prototype van hoe God de 

mens bedoeld heeft: de volledig in de mens 

geïncarneerde Liefde. De weg naar ‘ware 

liefde’ bestaat voor een christen dan ook uit 

gelijkvormig worden aan Gods Bedoeling (laag 

4). In de jongerencultuur spelen geloofsnoties 

als ‘God’ en ‘Christus’ nauwelijks nog een 

rol. Verder lijkt het bij de zoektocht van een 

jongere naar de ware liefde louter te gaan om 

het vinden van de juiste match qua wederzijdse 

behoeftevervulling (laag 2). 

Toch zie je juist ook in romantische films 

dat de personages voortdurend de kwaliteit 

van hun liefde wegen. En menigmaal ontstaat 

bij personages het besef dat er sprake is van 

‘ware’ liefde in de mate dat gerichtheid op 

behoeftevervulling wordt losgelaten (laag 3). 

Verder is er ook bij sommigen het besef 

dat een liefdespartner al dan niet voor mij 

‘bestemd’, ‘bedoeld’ is. Het is op voorhand 

niet duidelijk of het hier gaat om spirituele 

overgave aan de diepere bedoeling van mijn 

leven (laag 4) of om een magisch bijgeloof met 

het oog op behoeftevervulling (laag 2). Dit 

geloof in bestemming is ook zeer particulier: 

het gaat om gebeurtenissen die al dan niet 

‘de bedoeling’ zijn in mijn eigen leven. In de 

katholieke Catechismus (2008) wordt eveneens 

over ‘bestemming’ gesproken. Maar dan op een 

wijze die de particulariteit van mijn eigen leven 

in het perspectief stelt van de spirituele evolutie 

van de kosmos. God voert Zijn Schepping naar 

‘voltooiing’ door ‘Zijn Voorzienigheid’. Dit 

houdt ook in dat elk individueel leven naar de 

uiteindelijke bestemming wordt geleid. En ieder 

mens is vrij om al dan niet aan dit goddelijke 

‘heilsplan’ mee te werken (2008, 84). 

Bij de interpretatie van een hedendaagse 

liefdesfilm vanuit de vier spirituele lagen 

is het zeker niet de bedoeling om deze 

inhoudelijke verschillen over het hoofd te 

zien. Maar de nadruk ligt op het blootleggen 

van de overeenkomende spirituele dynamiek 

bij het uitzuiveren van de liefde. Spirituele 

hermeneutiek is geen exacte wetenschap, 

maar wie jongeren van dienst wil zijn bij hun 

spirituele ont-wikkeling, doet er goed aan zicht 

te hebben op de in-gewikkeldheid van dialogen 

waarin lagen zijn ver-wikkeld.

My Sassy Girl 
Charlie heeft de touwtjes van zijn levensloop 

stevig in handen. Zo weet hij nu al bij welke 

firma hij na zijn studie gaat werken. Het is veilig 

om op jezelf gericht te blijven (laag 1), als je 

je inlaat met een ander (2) loop je immers het 

risico de controle kwijt te raken. Als Charlie 

de mooie Jordan voor het eerst ziet, spreekt hij 

haar niet aan. Maar als hij haar later die dag 

opnieuw ziet en, volslagen dronken, bijna voor 

een metro ziet vallen, moet hij wel ingrijpen. 

Hij ontfermt zich belangeloos over haar (3) 

door haar mee naar zijn huis te nemen zodat 

ze haar roes kan uitslapen. Dit is het begin van 

een wild liefdesavontuur. Charlie wordt niet 

alleen gek op haar (2), maar ook gek van haar. 

Jordan verzint namelijk de raarste opdrachten 

die Charlie uit moet voeren. Zo moet hij een 

brief aan haar te schrijven over wat hij werkelijk 

voor haar voelt. Als ze beiden hun brief aan de 

ander klaar hebben, ontmoeten ze elkaar in een 

park. Jordan vraagt zich daar af of Charlie haar 

zou kunnen horen als ze op grote afstand naar 

hem zou schreeuwen. Zo gezegd, zo gedaan: 

Jordan schreeuwt de longen uit haar lijf, maar 

Charlie kan niet horen hoe reddeloos ze is: 

‘Het spijt me’, schreeuwt ze, ‘ik kan het niet.’ 

In de volgende scène lopen ze samen naar een 

boom aan de rand van het park. Jordan legt uit 

dat ze hun brieven daar gaan verbergen bij een 

boom onder stenen. Precies een jaar later wil ze 

hier weer bij elkaar komen om te zien of zij en 

Charlie echt voor elkaar bestemd zijn.

Een jaar later gaat Charlie naar de plek 

bij de boom. Als Jordan niet komt opdagen, 

graaft hij haar brief op. In die brief bekent 

Jordan dat al haar gekke opdrachten eigenlijk 

herhalingen waren van wat ze ook had gedaan 

met haar vorige vriend. Die vorige vriend had 

zelfmoord gepleegd en haar verdriet om hem 

werd minder door deze dingen met Charlie te 

doen (2). Jordan schrijft dat het achteraf voelde 
l



interpretatie 3 13 0 h a n d e l i n g e n  2 0 1 3   I   3

als oneerlijk tegenover Charlie om zo bezig te 

zijn geweest met op wie hij leek. Ze is van hem 

gaan houden ongeacht haar behoeften rond het 

gemis van haar ex (3). Geen wonder dat ze de 

verwarring niet meer had aangekund; het ‘ik 

kan het niet’ van toen ze op grote afstand naar 

Charlie schreeuwde in het park. En logisch dat 

ze de touwtjes weer stevig in eigen handen nam 

(1) door een pauze in te lassen om een streep 

onder het verleden te zetten. Haar brief van een 

jaar geleden besluit met de vraag aan Charlie of 

hij zou kunnen wachten tot zij er klaar voor zou 

zijn om met hem verder te gaan. 

In de volgende scène is het een dag later. 

We zien Jordan naar de boom toe lopen, 

waar ze een oude man ontmoet. Ze raakt 

met hem in gesprek over voorbestemming 

en vrije wil. Volgens Jordan is het zo dat 

‘destiny heeft gesproken’. De afspraak met 

Charlie was gisteren en zij is dus een dag te 

laat klaar. ‘Je kunt je bestemming nu eenmaal 

niet zelf vormen’, stelt ze. De oude man kijkt 

bedenkelijk: ‘En wat als het jouw bestemming 

is om jouw bestemming te vormen?’ Zo had 

ze het nog niet bekeken, zegt ze. ‘Maar ja, 

wat is bestemd, is bestemd, toch?’ Is er hier 

bij Jordan sprake van volledige overgave aan 

het ‘bestemmingsplan’ van haar leven (4) of 

van een fatalistisch bijgeloof dat eigen wil en 

verantwoordelijkheid afschuift? De oude man 

draagt haar een kijk op bestemming aan die 

vrije wil en verantwoordelijkheid volledig in 

stand houdt: ‘bestemming is een brug bouwen 

naar je geliefde’. Jordan besluit nu om de brief 

van Charlie alsnog op te graven en te lezen. 

Charlie schrijft dat hij de man benijdt met 

wie zij haar leven zal gaan doorbrengen. En 

l

eigenlijk wil hij geloven dat hij bestemd is om 

die man te zijn (4). 

In de slotscène van de film zit Jordan in een 

restaurant tegenover een vrouw die de moeder 

blijkt te zijn van haar overleden vorige vriend. 

De vrouw legt uit dat ze een dik jaar geleden al 

eens een blind date voor Jordan had geregeld. 

Maar gek genoeg waren toen noch Jordan, 

noch die jongen komen opdagen. Die jongen 

zou zo dadelijk alsnog komen. Deze jongen 

blijkt Charlie te zijn. Een dik jaar geleden, 

toen ze elkaar ontmoetten in de metro, waren 

ze kennelijk allebei op weg geweest naar een 

blind date met elkaar. Hier wordt gesuggereerd 

dat destiny hen hoe dan ook bij elkaar brengt. 

De film besluit met een commentaar van 

Charlie: destiny heeft jou wél nodig. Je moet 

bijvoorbeeld wel zelf naar dat restaurant gaan. 

Hier lijkt ook terug te worden verwezen naar 

de scène in het park waarin de afstand tussen 

Jordan en Charlie onoverbrugbaar leek. 

Wie onder de oppervlakte kijkt, ziet hoe de 

personages voortdurend bezig zijn met het 

wegen van de kwaliteit van hun liefde. En zowel 

bij Charlie als bij Jordan zien we alle lagen 

(partijen) voorbij komen. We zien hen ook 

geregeld in valkuilen tuimelen die zich openen 

als je het pad van de liefde bewandelt, zoals: de 

touwtjes te strak in de hand nemen (Charlie 

en Jordan), je aanpassen aan de behoeften 

van de ander (Charlie), de ander gebruiken 

voor behoeftevervulling (Jordan), je eigen 

verantwoordelijkheid afschuiven (Jordan) 

enzovoort. Met het oog op mystagogie is het 

vooral interessant dat ze allebei momenten 

hebben van de controle loslaten en zich 

openen voor liefde (3) en zelfs vlagen van een 

vermoeden of besef dat het leven volgens een 

‘bestemmingsplan’ verloopt dat om volledige 

overgave vraagt (4). 

Mystagogisch werken met 
jongerenspeelfilms
In onze huidige cultuur zie je alleen bij 

orthodoxe christenen en moslims het 

geloofsbesef dat particuliere gebeurtenissen 

in je leven alleen zullen plaatsvinden als ze 

overeenkomen met wat door God Bedoeld 

en Bestemd is. Dit terwijl de uitdrukking ‘als 

God wil’ nog maar twee generaties geleden 

gemeengoed was bij de overwegend christelijke 

bevolking. Maar tegenwoordig lijken vele 

westerlingen levensvervulling te zien als een 

kwestie van met autonome planning het 

hoofd bieden aan toevallige samenlopen 

van omstandigheden. Het is dan ook een 

zeer opvallend gegeven dat de geloofsnotie 

van ‘bedoeling’ en ‘bestemming’ in de 

jongerencultuur opnieuw opduikt. En dit biedt 

christelijke spirituele begeleiders kansen om 

jongeren van dienst te zijn bij de verheldering 

van hun spiritualiteit.

Daartoe dient de begeleider te beschikken 

over werkvormen die qua spiritualiteit 

verhelderend werken. Als de begeleider vanuit 

een christelijke instelling werkt, dan is het 

tevens belangrijk dat deze begeleider het 

eigen christelijke geloof in alle vrijheid aan 

jongeren aanbiedt ter oriëntatie. Mystagogisch 

jongerenwerk krijgt zodoende een dialogisch 

karakter. In plaats van het eigen christelijke 

geloof als enige waarheid te zien, wordt de 

dialoog aangegaan met jongeren. Elders (2007) 

gebruik ik het beeld van twee cirkels met een 

raakvlak om de mystagogische dialoog met 

niet-christelijke jongeren te typeren. In het 

raakvlak zitten de overeenkomsten, in de andere 

vlakken de verschillen. Als je je als begeleider 

enkel richt op jouw deel van de cirkel, dan geef 

je jongeren te weinig ruimte. En als je je enkel 

richt op het deel van de jongere of het raakvlak, 

dan ontneem je jongeren de kans om zich aan 

christelijk geloof te oriënteren. Mystagogisch 

werken brengt de drie vlakken met elkaar in 

gesprek. 

Standpuntenspel
Een zeer eenvoudige werkvorm die dit bewerkt, 

is het ‘standpuntenspel’. 

Hang in elke hoek van de ruimte een papier 

met een uitspraak, bijvoorbeeld: 

1. �Partnerkeuze is louter een kwestie van de 

juiste match vinden qua uiterlijk, karakter 

en dergelijke

2. �Mijn ware liefdespartner is voorbestemd

3. �Geloven dat een bepaalde liefdespartner 

voor mij voorbestemd is, is bijgeloof 

4. �anders, namelijk … (Deze vierde optie 

is voor mensen die ofwel geen ofwel een 

andere mening hebben)

- �Vraag de jongeren om in de hoek te gaan staan 

met de uitspraak waar ze zich het meest bij 

thuis voelen. Dat kan ook bijvoorbeeld tussen 

1 en 2 in zijn. 

- �Doe zelf ook mee door een ‘standpunt’ in te 

nemen. 

- �Vraag aan iedere deelnemer: ‘Waarom sta jij 

hier?’ 

Het is belangrijk dat de begeleider het niet 

schuwt om kritische vragen te stellen. Het 
l



3 3h a n d e l i n g e n  2 0 1 3   I   33 2

lagenschema van spirituele dynamiek kan 

begeleiders helpen om dergelijke vragen te 

formuleren. Zo zou de begeleider iemand die 

voor standpunt 1 kiest, kunnen uitdagen door 

kritische vragen te stellen bij het idee van liefde 

als wederzijdse behoeftebevrediging (laag 2). 

Is dat eigenlijk wel ‘echte’ liefde? Loop je dan 

niet het risico om, net als Jordan, de ander te 

misbruiken voor je eigen doeleinden? En loop 

je dan niet evenzeer het risico dat je je, net als 

Charlie, gaat aanpassen aan de behoeften van 

de ander om in de smaak te blijven vallen? 

Mensen die bij de standpunten 2 en 3 

staan, kunnen eenvoudig met elkaar in 

gesprek worden gebracht over de vraag of 

voorbestemming in de liefde bijgeloof is of 

niet. Voor de begeleider ligt er hier een kans 

om de christelijke notie van de goddelijke 

Voorzienigheid ter sprake te brengen. Vanuit 

deze geloofsnotie kan er aan mensen bij 

standpunt 2 de kritische vraag worden gesteld 

over de particulariteit van dit geloof in 

voorbestemming (zie de filmanalyse). 

Tegelijkertijd kan aan mensen bij standpunt 

3 de kritische vraag worden gesteld of hun 

standpunt inhoudt dat de levensloop in alle 

opzichten een toevallige samenloop van 

omstandigheden is. Vraag na verloop van tijd of 

iemand wellicht van standpunt wil veranderen.

Juist het letterlijk innemen van een standpunt, 

gaan staan voor je overtuiging, maakt dat deze 

werkvorm niet beperkt blijft tot een uitwis-

seling van levensbeschouwelijke meningen. 

Zeer terecht stelt Van den Berk (1994) dat een 

filmgesprek meer kan zijn dan dat. In feite is 

de werkvorm ‘standpuntenspel’ een ‘symboli-

seringsproces’ waarin bepaalde aspecten van de 

innerlijke dialogen van de personages worden 

veruiterlijkt. Door de jongeren te vragen om 

een standpunt in te nemen, zet de begeleider 

bij hen een innerlijke dialoog in gang. De ver-

schillende opties bieden oriëntatie aan deze 

innerlijke dialoog van de deelnemers. Geheel 

overeenkomstig het beeld van de twee cirkels 

kan de begeleider zo getuigen van diens christe-

lijk geloof, terwijl door de optie ‘anders’ wordt 

voorkomen dat iemand zich in een bepaalde 

hoek geduwd voelt.

Literatuur
Berk, Tj. van den (1994). Het filmgesprek, een manier 

om beelden ter sprake te brengen. Kampen: Kok.
Berk, Tj. van den (1999), Mystagogie. Inwijding in het 

symbolisch bewustzijn. Zoetermeer: Meinema. 
Blommestijn, H. (1997). Bernard van Clairvaux. Een 

God om lief te hebben. Kampen/Averbode.
Catechismus van de katholieke kerk (2008). Kampen: 

Gooi & Sticht.
Hermans, H.J.M. & Kempen, H.J.G. (1993). The 

Dialogical Self: Meaning as movement. San Diego, 
Cal.: Academic Press. 

Smeets, W. (2007). Verleiden tot God. Jongeren 
inwijden in christelijke spiritualiteit. Tielt: Lannoo.

Smeets, W. (2009). Is er leven na de dood? Tielt: 
Lannoo.

Smeets, W. (2011). Om de ware liefde – My Sassy 
Girl door de ogen van Bernardus. In: Speling 
2011/2, 75-82, Tilburg: Gianotten.

Wiel (dr. W.H.M.) Smeets is onderzoeker, adviseur en 
begeleider op het vlak van jongeren en spiritualiteit. 
Hij richt zich op christelijke geloofsthema’s die 
ook in de hedendaagse (jeugd)cultuur opduiken 
en publiceerde enkele boeken hierover. Momenteel 
onderzoekt hij romantische relaties vanuit 
evolutionair-theologisch perspectief.  
wiel@smeetsadvies.nl

l

handreikingvh a n d e l i n g e n  2 0 1 3   I   3

l

h a n d r e i k i n g   |   E l i n e  D e  B r u y n e

Life of Pi is niet alleen een knap staaltje cinematografie, het is 
bovenal een film die het potentieel bevat om mensen te verwonderen, 
die vragen doet stellen en die oproept tot gesprek, met name over 
levensbeschouwelijke thema’s.

Eén van de grote winnaars tijdens de 

meest recente Oscaruitreiking was de 

film Life of Pi. De film kaapte, enigszins 

onverwacht, vier Oscars weg, met name voor 

regie, cinematografie, visuele effecten en 

muziek. 

Regisseur Ang Lee, die met Brokeback 

Mountain in 2005 ook al de Oscar voor beste 

regie won, en die internationale faam verwierf 

met films als The Ice Storm, Crouching Tiger 

Hidden Dragon en Sense and Sensibility, 

trekt in Life of Pi alle registers open om een 

wonderbaarlijk verhaal op het witte doek tot 

leven te brengen. Waar velen de verfilming 

van de gelijknamige hedendaagse klassieker 

van Yann Martel (in het Nederlands vertaald 

als ‘Het leven van Pi’) als een onmogelijke 

opdracht beschouwden, is Ang Lee er toch 

bijzonder goed in geslaagd. Vooral in 3D is de 

visuele ervaring onvergetelijk.

Life of Pi is niet alleen een knap staaltje 

cinematografie, het is bovenal een film die het 

potentieel bevat om mensen te verwonderen, 

die vragen doet stellen en die oproept tot 

gesprek, met name over levensbeschouwelijke 

thema’s. Vanuit dit oogpunt is Life of Pi een film 

die bijzonder geschikt is om ermee aan de slag 

te gaan in spirituele contexten. In dit artikel 

worden verschillende invalshoeken aangeboden 

om rond Life of Pi te werken in groepsverband 

en/of er individueel bij stil te staan. Hiertoe 

wordt het verhaal eerst kort geschetst.

Een open verhaal
Protagonist van de film (en het boek) is  

Piscine Molitar Patel, kortweg Pi. 

Oscarwinnaar met 
spiritueel potentieel

Life of Pi:

3 3

l



3 4 h a n d e l i n g e n  2 0 1 3   I   3 3 5



handreiking3 6 h a n d e l i n g e n  2 0 1 3   I   3 3 7

We worden meegenomen in zijn uitzonderlijke 

levensgeschiedenis doordat hij een schrijver 

over de vloer krijgt die in zijn biografie 

inspiratie zoekt voor een roman. Vanuit het 

gesprek tussen de schrijver en Pi, die inmiddels 

volwassen is en een gezin heeft, ontplooit zich 

het bijzondere verhaal van Pi, dat deze in de 

eerste persoon vertelt.

Het eigenlijke verhaal kan opgedeeld worden 

in drie episodes. De eerste episode focust op 

de kindertijd van Pi, als zoon van een man 

die een dierentuin in India heeft. In deze 

periode komen we meer te weten over de 

geloofsopvattingen van Pi. Wanneer het gezin 

besluit om het land te verlaten en naar Canada 

te trekken, met de hele dierentuin, loopt dit 

niet goed af. Hier begint de tweede episode. Het 

hele schip, dieren incluis, vergaat, en de enige 

overlevenden zijn Pi, een hyena, een zebra, een 

orang-oetang met de naam Orange Juice, en 

een tijger, Richard Parker genaamd. Na verloop 

van tijd blijven enkel Pi en Richard Parker over. 

Het grootste deel van de film geeft de lange 

overlevingsstrijd (van maar liefst 227 dagen!) 

van beide weer. De derde, korte maar cruciale 

episode behandelt de ondervraging van Pi door 

Japanse verzekeringsinspecteurs (het schip dat 

zonk was Japans). Hier wordt het verhaal van Pi 

plots in een heel ander licht geplaatst. Er blijkt 

immers een tweede versie te zijn van wat er 

precies gebeurd is op zee … 

De kracht van het verhaal dat zich doorheen 

de film ontvouwt, wordt deels ontleend aan 

de narratieve structuur. Het verhaal schakelt 

vlotjes tussen heden en verleden, wat enerzijds 

spanning teweegbrengt, omdat je als kijker 

toch wel erg benieuwd bent naar hoe het Pi 

zal vergaan, maar wat anderzijds een deel van 

de spanning bij voorbaat wegneemt. Doordat 

we de volwassen Pi reeds aan het begin van de 

film zien, weten we immers al dat het ‘goed’ 

met hem zal eindigen. Hier wordt duidelijk dat 

de overlevingsstrijd van Pi niet opgevat wordt 

zoals dat meestal gebeurt in films, waar de 

hamvraag dikwijls is: ‘blijft hij leven, ja of nee?’ 

en waar verlossing pas gevonden wordt aan het 

einde van de film. In Life of Pi is de suspense 

van een andere orde en situeert verlossing  

zich misschien wel juist ín de overlevingsstrijd 

van Pi. 

Hier bevinden we ons al op het terrein 

van de interpretatie. En dat is meteen ook de 

sterkte van deze film: de mogelijkheid om 

er het jouwe van te denken, het feit dat de 

regisseur niets opdringt aan de kijker, maar dat 

iedereen de kans krijgt om zelf conclusies uit 

de film te trekken. Dit schept openheid tot het 

verbreden, bevragen en uitdiepen van het eigen 

levensbeschouwelijk perspectief en de eigen 

spiritualiteit, door gebeurtenissen, gevoelens en 

keuzes te beamen, herkennen, aanvaarden, af te 

wijzen, enzovoort. Iedere toeschouwer zal zich 

op een andere manier identificeren met de film, 

de personages en de verschillende versies van 

het verhaal. 

Het spiritualiteitsgesprek 
Dit maakt van Life of Pi een film die aanzet tot 

dialoog, tot een discussie die verder gaat dan 

het uitwisselen van meningen, te meer omdat 

thema’s als geloof en het zoeken naar waarheid 

in de film op een zodanige manier worden 

aangebracht dat mensen echt uitgedaagd 

worden om positie in te nemen. Getuigen 

hiervan zijn de talrijke topics op het internet 

die gewijd zijn aan het bespreken van dit 

veelzijdige verhaal. 

Hieronder worden een aantal werkvormen aan-

geboden. Uitgangspunt van deze opdrachten is 

het spiritueel en levensbeschouwelijk gesprek. 

Dit gesprek kan onder andere plaatsvinden bin-

nen educatieve, catechetische of pastorale con-

text. In het vervolg van dit artikel wordt over 

‘deelnemers’ gesproken, een woord dat aansluit 

bij al deze contexten. Hoewel hier uitgegaan 

wordt van een dialoog in een groep, kan men de 

dialoog met de film ook als individu aangaan 

en zijn de werkvormen zeker bruikbaar om er 

alleen mee aan de slag te gaan. 

Het verdient aanbeveling om de film in zijn 

totaliteit te bekijken (eventueel in groep). 

Een mogelijke opdracht voor thuis is dat 

de deelnemers ook het boek lezen, omdat 

daarin een aantal aspecten veel dieper worden 

uitgewerkt. Zo wordt in het boek meer 

aandacht besteed aan de geloofsontwikkeling 

van de jonge Pi. Ook interviews met de 

regisseur en de hoofdrolspelers vormen een 

interessante aanvulling op de film.

Naar aanleiding van de film kunnen 

verschillende thematieken en invalshoeken 

aan bod komen. In eerste instantie kan 

men de deelnemers het beste zelf de ruimte 

geven om aan te brengen hoe zij het verhaal 

interpreteren. Ook krijgen de deelnemers de 

kans om te vertellen wat hen ontroerde, angst 

aanjaagde, verwonderde, opstandig maakte, 

wat ze realistisch vonden en wat niet … Op 

die manier worden eerste indrukken gewisseld 

en wordt de dialoog laagdrempelig opgestart. 

Jongere deelnemers kunnen bijvoorbeeld ook 

een tekening maken van een scène in de film die 

hen is bijgebleven. Vanuit wat de deelnemers 

aandragen, of als aanvulling daarop, wordt dan 

een aantal thema’s aangesneden, met behulp 

van onderstaande werkvormen. 

Twee verhalen – twee waarheden?
Na het bekijken van de film zullen de 

deelnemers allicht in eerste instantie vragen 

hebben rond de twee mogelijke versies van wat 

er gebeurd is. Het is immers pas aan het einde 

van de film dat Pi de Japanse onderzoekers 

beide verhalen vertelt. Enerzijds is er de versie 

met de dieren en anderzijds de versie zonder. 

In beide gevallen zijn een aantal objectieve 

feiten identiek (het zinken van het schip, het 

227 dagen op zee verblijven), maar is vooral de 

beleving uitermate anders. 

Naar aanleiding van deze vragen kan men 

met de deelnemers in gesprek gaan over de 

redenen waarom er twee versies zijn. Wat zegt 

dit over wat Pi heeft meegemaakt (en hoe hij 

misschien met pijn en verdriet omgaat), maar 

wat zegt dit ook over het leven in het algemeen? 

Als begeleider kan men de deelnemers vragen 

welke impact de twee versies op henzelf 

hadden: misschien waren ze gechoqueerd, 

geprikkeld, in de war of teleurgesteld wanneer 

het tweede verhaal aan bod kwam; ofwel waren 

ze juist opgelucht, vanuit een gevoel dat alles 

nu verhelderd werd en dat de film eindelijk 

realistisch werd. Sommige deelnemers hebben 

allicht het gevoel bedrogen te zijn door de film, 

doordat ze zich inleefden in de belevenissen van 

Pi en tijger Richard Parker, die dan uiteindelijk 

in zekere zin niet eens hebben plaatsgevonden. 
l



handreiking3 8 h a n d e l i n g e n  2 0 1 3   I   3 3 9

Hier is de vraag aan de orde of de realiteit en 

mogelijkheid van het tweede verhaal afbreuk 

doen aan de waarde van het eerste verhaal (dat 

veel uitgebreider in beeld wordt gebracht). 

Misschien is het wel juist het eerste verhaal 

dat uiteindelijk blijft nazinderen, omdat de 

identificatieprocessen van de deelnemers 

uiteraard voornamelijk plaatsvinden tijdens het 

ontvouwen van het eerste verhaal. 

Een mogelijke interpretatie van de twee 

versies is dat Pi er niet in slaagt (of wil slagen) 

om de gruwelijke realiteit na de schipbreuk 

onder ogen te zien en dat hij daarom een 

tweede versie van de feiten fabriceert. Waar 

sommigen het laf en verkeerd vinden om 

de pijnlijke gebeurtenissen uit de eigen 

levensgeschiedenis uit de weg te gaan door 

er een verhaal rondom te maken dat de 

dingen anders en mooier voorstelt dan ze 

werkelijk waren, bekijken anderen dit juist 

als een begrijpelijke strategie om te overleven 

of zelfs een manier om zin te geven aan de 

dingen. Ook al is de levensgeschiedenis van 

de gemiddelde mens minder spectaculair 

dan die van Pi, toch gebeuren in ieders leven 

dingen die het gevoel geven in een storm op 

zee te zitten, of moederziel alleen te zijn. Het 

is niet altijd evident om hiermee om te gaan. 

Binnen het spiritualiteitsgesprek kan men aan 

de deelnemers de ruimte geven om met de 

anderen te delen wanneer zij het gevoel hadden 

dat ze in een storm beland waren of dobberden 

op de oceaan van het leven. De klemtoon kan 

liggen op hoe zij daarmee zijn omgegaan, wat 

hen heeft geholpen om dit te verwerken en of 

het geloof hier ook een rol in speelde. 

Hoewel pas aan het einde van de film het 

tweede verhaal wordt binnengebracht, is het 

best mogelijk dat de deelnemers al eerder hun 

twijfels hadden bij het realiteitsgehalte van het 

verhaal dat Pi vertelt. Men kan de deelnemers 

in dat geval vragen vanaf wanneer en waarom 

ze twijfelden aan het eerste verhaal van Pi. 

Hier focust het gesprek op welk verhaal voor 

de deelnemers het meest realistisch is, welke 

versie het meest betekenisvol is, en welke versie 

zij verkiezen. Het gesprek kan verbreed worden 

naar de keuze tussen ‘weten’ en ‘verwonderen’, 

tussen ‘kennis’ en ‘zingeving’. Wat vinden 

de deelnemers zelf het belangrijkste en 

reflecteert dat ook in hun keuze voor de meest 

betekenisvolle versie van het verhaal?

Het is belangrijk om de deelnemers hier 

duidelijk te maken dat het binnenbrengen van 

de tweede versie van het verhaal geen strategie 

is van de schrijver en regisseur om aan het 

einde, zoals het ook vaak in thrillers gebeurt, 

nog een onverwachte twist te geven. Eerder 

word je als kijker zelf voor de vraag geplaatst 

op welke manier jij naar de werkelijkheid kijkt 

of wenst te kijken. Zeer opvallend hierbij is 

dat de auteur en regisseur de lezer en kijker 

niet dwingen om het eerste verhaal overboord 

te gooien. Integendeel, net door het eerste 

verhaal veel meer screen time te geven, wordt de 

legitimiteit ervan niet tenietgedaan, hoewel het 

tweede verhaal objectief gezien veel plausibeler 

is. Ook het eerste verhaal blijft grotendeels 

geloofwaardig. De tijger begint bijvoorbeeld 

niet plots te spreken. Misschien bestaat de opzet 

van de makers er wel in om aan te tonen dat 

beide verhalen naast elkaar kunnen bestaan, en 

dat ze beide nodig zijn om de realiteit van Pi 

Patel recht te doen. 

Ook hier situeren zich een aantal vragen voor 

de deelnemers. Kunnen beide verhalen naast 

elkaar bestaan, waarbij ze elkaar aanvullen? Is 

er misschien ook een derde verhaal mogelijk, 

waarin de kijker elementen uit beide verhalen 

combineert (vanuit het eigen levensverhaal)? 

Moeten dingen ook echt gebeurd zijn om een 

betekenis te hebben? 

Aan de hand van een aantal stellingen 

kunnen deze vragen verhelderd worden. Enkele 

voorbeelden: 

- �‘alles is waar, en sommige waarheden zijn ook 

echt gebeurd’ 

- �‘alleen wat bewezen kan worden, is waar’ 

- �‘alles wat waar is, kan 

ook bewezen worden’ 

- �‘waarheid is iets 

persoonlijks’ 

- �‘er is maar één waarheid’ 

- �‘waarheid heeft meer te maken met zingeving 

dan met feiten’ 

- �‘wat waar is voor jou, is niet automatisch waar 

voor mij’.

Het ware geloof?
Vanuit het gesprek over waarheid kan de 

link naar het geloof gelegd worden. Men kan 

bovenstaande stellingen net zo zeer op het 

geloof toepassen en nagaan of de deelnemers 

nu anders op deze stellingen reageren. Hier is 

er de mogelijkheid tot een gesprek rond het 

feit dat er in het geloof (en in het leven in het 

algemeen!) waarheden zijn die niet tot het 

veld van de objectieve waarheden behoren, 

maar die je eerder als levenswaarheden kunt 

omschrijven. Die levenswaarheden hebben net 

zo veel bestaansrecht als objectief meetbare 

waarheden. In deze context is de uitspraak van 

Roger Burggraeve op zijn plaats: ‘Het is niet 

waar omdat het in de Bijbel staat, het staat in 

de Bijbel omdat het waar is – als het waar is.’ 

Ook hier gaat het om levenswaarheden, met 

daarbij het voorbehoud dat wanneer dingen uit 

de Bijbel bijvoorbeeld onderdrukkend zijn voor 

mensen, dat ze dan op levensniveau niet ‘waar’ 

kunnen zijn.

Pi vraagt de Japanse onderzoekers welke 

versie van het verhaal zij de mooiste vinden. 

Wanneer zij antwoorden dat ze de versie met 

de dieren het mooiste vinden, zegt Pi dat 

het zo ook is met God. In de film wordt met 

andere woorden de 

vergelijking gemaakt 

tussen de twee versies 

van het verhaal en 

een leven met of zonder God. Deze uitspraak 

kan voor tegenkanting zorgen, met name 

van mensen die niet geloven, omdat wordt 

gesuggereerd (maar niet opgelegd!) dat een 

leven met God erin mooier is. Wanneer je 

de vergelijking met God echter doortrekt, 

zou je evenzeer kunnen zeggen dat het 

binnenbrengen van God de realiteit bedekt 

met ongeloofwaardige verhalen of meer nog, 

verzinsels. Men kan het verhaal met de dieren 

immers als verzinsel afdoen, zeker in het licht 

van het tweede verhaal dat Pi vertelt. Sommige 

recensenten zien in Life of Pi dan ook een 

afrekening met God en met zingeving tout 

court. In de film zou volgens hen duidelijk 

gemaakt worden dat mensen een illusie van 

zingeving creëren om met de zinloosheid van 

het bestaan om te gaan. 

Deze lezing van de film is echter niet de 
l

Sommigen recensenten zien in  
Life of Pi een afrekening met God en 

met zingeving tout court



handreiking4 0 h a n d e l i n g e n  2 0 1 3   I   3 4 1

enige mogelijke (en lag niet in de bedoeling 

van de schrijver en de regisseur). We kunnen 

het anders bekijken: misschien wil de film wel 

duidelijk maken dat niet alleen de objectieve 

realiteit (in zoverre die bestaat) belangrijk is, 

maar ook de zin die je aan deze realiteit geeft (al 

dan niet door het geloof). Gespreksvragen zijn 

hier de volgende: 

- �Is het leven echt mooier met God erin? 

- �Hebben mensen die in God geloven een 

mooiere blik op de werkelijkheid dan anderen, 

of zorgt het geloof er misschien voor dat 

mensen het leven positiever zien dan het in 

werkelijkheid is? 

- �Is enkel de objectieve realiteit belangrijk 

en bestaat er trouwens wel zoiets als een 

objectieve werkelijkheid? Is de realiteit 

niet altijd, gezien wij ze vanuit ons eigen 

standpunt beleven, grotendeels subjectief? 

- �Hoe verhouden binnen het geloof verhaal en 

realiteit zich tot elkaar? 

- �Is het bijvoorbeeld bij bijbelverhalen 

belangrijk dat ze echt gebeurd zijn, of zijn het 

vooral de boodschap en betekenis van deze 

verhalen die van belang zijn? 

- �In welke zin en op welke manier kunnen we 

in het geloof spreken over ‘realiteit’, aangezien 

men objectief gezien niet kan bewijzen dat 

God bestaat, terwijl mensen aan de andere 

kant God wel in hun leven, in hun realiteit 

ervaren?

In de film wordt gesteld dat het verhaal van 

Pi een verhaal is dat de journalist (en ook de 

kijker) in God kan doen geloven. Dit is een 

uitgangspunt dat allicht wat overmoedig is. 

Eerder dan dat zij de lezer en kijker willen 

overtuigen van het geloof, willen de schrijver en 

regisseur door deze uitspraak juist de discussie 

en het gesprek aanzwengelen. 

De deelnemers beantwoorden voor zichzelf 

of dit verhaal een verhaal is waarvan ze in God 

zouden kunnen geloven. Welke elementen in 

de film zouden een dergelijke kracht kunnen 

hebben en waarom? Gaat het hier dan om de 

overweldigende schoonheid van de natuur, 

om het feit dat Pi ondanks alles overleeft, om 

het feit dat Pi verschillende religies met elkaar 

verbindt in zijn eigen geloofsovertuiging, of 

over de uitleg aan het einde van de film die 

eindigt met ‘zo is het ook met God’? Wie weet 

zijn er wel andere verhalen die de deelnemers 

in God hebben laten geloven. Dit kunnen 

bijbelverhalen zijn, maar ook verhalen uit 

de literatuur, de film … Het is zeker en vast 

interessant om dit met de groep te delen.

Een punt van controverse rond de film is dat 

Pi aanhanger is van meerdere religies. Dit is 

niet enkel iets wat tot Pi’s kindertijd behoort 

(hoewel we vooral de scènes te zien krijgen uit 

zijn kindertijd, waarbij hij tot het geloof komt). 

Ook als volwassene belijdt Pi meerdere religies. 

Hoe men op de levensbeschouwing van Pi 

reageert, hangt uiteraard af van hoe men zelf 

naar het geloof kijkt en hoe men het geloof zelf 

beleeft. 

De deelnemers proberen hun eigen vooron-

derstellingen even aan de kant te zetten en leven 

zich in één van de volgende visies in. De helft 

van de deelnemers verdedigt de visie dat Pi’s 

levensvisie een waarachtige beleving van het 

geloof inhoudt, waarbij men de elementen uit 

verschillende religies haalt die de eigen persoon 

aanspreken of verwonderen. De andere groep 

brengt argumenten binnen voor het standpunt 

dat dit een relativistische positie waarbij men 

geen van de religies die men zogenaamd aan-

hangt, ernstig neemt. Achteraf wordt verder 

gediscussieerd, vanuit de eigen opvatting van de 

deelnemers, die misschien zelf ook elementen 

uit andere religies in hun eigen levensbeschou-

wing verwerken. Zij verwoorden ook hun visie 

op de uitspraak dat alle religies waar zijn. 

Symboliek en naamgeving
Gezien Life of Pi een film vol symboliek is, kan 

het geen kwaad om even stil te staan bij de 

mogelijke symbolische betekenis van enkele 

namen en personages. De hoofdrolspeler kreeg 

de naam Piscine Molitor Patel van zijn ouders, 

naar een verhaal van een vriend van de familie 

over zijn lievelingszwembad. Op school wordt 

Piscine uitgelachen met zijn naam. De kinderen 

noemen hem ‘pissing’. Als strategie kort hij zijn 

naam af tot Pi en kan iedereen overtuigen om 

die naam te gebruiken wanneer hij het getal Pi 

tot bijzonder veel cijfers na de komma op het 

bord kan brengen. Vanaf dan gaat Piscine als Pi 

door het leven. 

De naam Pi is geen toevallig gekozen naam. De 

deelnemers proberen zelf naar een mogelijke 

betekenis van deze naam te zoeken. Wat zou Pi’s 

naam over hem als persoon kunnen zeggen? 

Hoewel dit in de film niet wordt beklemtoond, 

wordt in het boek duidelijk dat Pi zowel 

theologie als wetenschappen studeerde. Die 

beide interesses vinden we eigenlijk ook in de 

naam van Pi terug (gezien het getal Pi tegelijk 

mathematisch de verhouding tussen de omtrek 

en de diameter van een cirkel weergeeft als het 

concept oneindigheid aanraakt, want het getal 

Pi heeft oneindig veel cijfers na de komma). 

Wat zegt dit eigenlijk over de verlangens van de 

mens (als we ervan uitgaan dat Pi de mens in 

het algemeen symboliseert)? Misschien kan het 

hierbij handig zijn om de deelnemers wat meer 

informatie over het getal Pi te laten opzoeken.

Hoewel sommigen menen dat een naam 

niets zegt over een persoon, zijn er weer 

anderen die geloven dat mensen hun naam 

niet zomaar krijgen, dat die naam ook iets 

weergeeft over het karakter of het leven van 

deze persoon. In winkels vindt men dikwijls 

kopjes, sleutelhangers, spaarpotten, kaartjes … 

waarop de betekenissen van namen beschreven 

staan. Hierover kan men het even hebben. Er 

zijn vast wel deelnemers die de betekenis van 

hun naam kennen. Men kan de deelnemers 

deze betekenis ook laten opzoeken en hen laten 

aangeven waarom deze naam wel of niet bij 

hen past, volgens henzelf. Sommige deelnemers 

zullen wel weten waarom hun ouders hen die 

specifieke naam gegeven hebben, en wie weet 

hangt er, zoals bij Piscine, wel een heel verhaal 

aan die naamgeving vast.

Tijger Richard Parker is de andere protagonist 

van de film. De deelnemers gaan op zoek 

naar wat dit personage in de film zou kunnen 

betekenen. Een mogelijke invalshoek van 

een leraar: ‘Pi verwijst naar mensen en 

menselijkheid, terwijl Richard Parker verwijst 

naar angst, gevaar, obstakels, lijden, maar ook 

naar hoop, vriendschap, motivatie, ontzag, 

kracht, die allen deel uitmaken van de condition 

humaine. We hebben heel wat obstakels in ons 

leven, maar we gaan voort. Mensen hebben een 
l



4 2

enorm potentieel en een enorme kracht.’ De 

deelnemers denken zelf na over wie of wat hun 

Richard Parker is. Zij kunnen ofwel focussen 

op die dingen in hun leven die als obstakels 

aanvoelen, die hen angst inboezemen, ofwel 

op die dingen die hen juist de kracht geven om 

verder te gaan (afhankelijk van hoe ze Richard 

Parker zelf zien). 

De echt vernietigende figuur in de film is de 

hyena, mogelijk symbool voor de hebzucht, 

het egoïsme en het eigenbehoud van sommige 

mensen, zonder respect voor anderen. Men 

kan aan de deelnemers vragen of zij vinden dat 

deze kenmerken deel uitmaken van het mens-

zijn in het algemeen, of van sommige mensen 

in het bijzonder. Of zouden we misschien 

beter kunnen zeggen dat alle personages in 

de reddingsboot een deel van iedere mens 

uitmaken?

Indien de deelnemers nog andere symbolen 

in de film terugvinden, kan men daar op 

ingaan. Een mogelijk voorbeeld is de symboliek 

van het eiland. Waarvoor zou het eiland een 

symbool kunnen zijn? Straalt het eiland iets 

positiefs uit of juist iets negatiefs? Is het een 

rustplaats te midden van de ellende, of juist 

iets wat goed lijkt, maar het eigenlijk niet is, 

als een soort van vals toevluchtsoord, waar 

geen écht leven mogelijk is? Wat in hun eigen 

leven zien de deelnemers als dit eiland (zowel 

in de betekenis van rustplaats als van vals 

toevluchtsoord)?

Meer dan waard
Het boek Life of Pi, en bij uitbreiding ook de 

film, is immens populair. Miljoenen mensen 

hebben het boek inmiddels gelezen en/of de 

film gezien en heel wat mensen zien het verhaal 

als bepalend voor hun eigen leven(sverhaal). 

Wat het nu precies is dat dit verhaal zo 

belangrijk maakt voor mensen, is moeilijk 

te omschrijven. Is het de ontroerende kracht 

van het verhaal zelf die mensen zo aanspreekt, 

of het beroep dat gedaan wordt op ons 

verbeeldings- en inlevingsvermogen, of het feit 

dat iedereen zich al wel eens heeft gevoeld als 

Pi, als een schipbreukeling in een onmetelijke 

oceaan … 

Al is Life of Pi dan niet hét verhaal dat 

mensen in God zal laten geloven, het is wel 

een verhaal dat hen over God laat spreken, 

dat mensen doet nadenken over en stilstaan 

bij hun eigen leven en levensbeschouwing. En 

een film die daarin slaagt, en dan ook nog eens 

wondermooi is om naar te kijken, is zijn succes 

meer dan waard.

Eline De Bruyne is inhoudelijk medewerkster bij de 

Thomas-website (www.godsdienstonderwijs.be) en 

leerkracht godsdienst in het secundair onderwijs. Zij 

was auteur voor de leermiddelenreeks Caleidoscoop. 

eline.debruyne@theo.kuleuven.be 

l

praktijkh a n d e l i n g e n  2 0 1 3   I   3

p r a k t i j k   |   G e e r t j e  d e  V r i e s

Een vrijdagavond in een huiskamer in Barneveld. Zo’n tien 
personen, dertigers en veertigers, verzamelen zich voor een 
huiskamervoorstelling van de film The Way. Een film van regisseur 
en acteur Emilio Estevez, over een vader die de camino naar Santiago 
de Compostela loopt als eerbetoon aan zijn overleden zoon.

E en deelnemer heeft de film voor deze 

avond uitgekozen. Zijn introductie 

is eenvoudig: ‘Ik zag deze film en het 

raakte me. Daarom wil ik hem nu graag kijken 

met jullie.’ Het licht wordt gedimd, de film wordt 

gestart. In het halfdonker van de kamer kijkt 

ieder op haar en zijn eigen manier. Soms schieten 

we met elkaar in de lach. En bij sommige scènes 

wordt het wel heel stil. 

Na afloop, rondom de eettafel met een glas 

wijn, komen de reacties. Kijkervaringen worden 

uitgewisseld. Welke scène blijft je bij? Welk 

personage doet je wat? Hoe heb je gekeken? 

Verschillen worden zichtbaar en leiden tot 

nieuwe vragen. Waarom nu juist die scène, dat 

personage? De kijkervaring blijkt heel persoonlijk 

te zijn, en bij behoedzaam doorvragen komen de 

persoonlijke verhalen op tafel. Aan het einde van 

de avond gaat ieder haars en zijns weegs. Over 

een paar weken zien we elkaar weer, rond een 

nieuwe film.

Zo simpel kan het zijn. Samen een film kijken, 

een glas drinken en iets van je leven delen. 

Geloofscommunicatie lijkt haast een te groot 

woord voor zo iets alledaags. Toch is dat wat er 

hier gebeurt. 

In dit artikel reflecteer ik op bovenstaand 

praktijkvoorbeeld van geloofscommunicatie 

in een levensbeschouwelijk filmgesprek. Ik 

houd een pleidooi voor een visie op leren en 

ontmoeten in de kerkelijke gemeenschap, 

dat geworteld is in het gewone leven. 

Geloof en zingeving zijn geen ‘hogere 

zaken’ waartoe je een opstapje als film 

Net als in de film 
Kerkelijk filmgesprek bij  
The Way

4 3

l



nodig hebt om ze bespreekbaar te maken. 

Geloof is een onvervreemdbaar deel van de 

belevingswereld van mensen. Ik verken hoe 

in bovenstaand praktijkvoorbeeld film ‘werkt’ 

om deze levensbeschouwelijke dimensie van 

en in het alledaagse te ontsluiten en te helpen 

verwoorden. 

Ik bespreek de bovenstaande casus en 

kijk daarbij met name naar de methodische 

keuzes die onder deze werkvorm liggen. Ik 

benader het levensbeschouwelijk filmgesprek 

als een eenvoudige, 

niet te gestructureerde 

gespreksvorm, waarbij 

een predikant of 

andere professional 

een begeleidende, procesmatige rol vervult. 

Sleutelwoorden hierbij zijn: laagdrempelig, 

levensecht en open. 

Laagdrempelig
Films zijn makkelijker te krijgen dan ooit. Al 

snel na de verschijning in bioscopen worden 

veel films op dvd uitgebracht, en ook via het 

internet zijn veel films (legaal) toegankelijk 

gemaakt. De technische mogelijkheden om 

films te vertonen zijn in de afgelopen tijd sterk 

verbeterd. Met een simpele beamer en een witte 

muur of oud diascherm is in een huiskamer 

eenvoudig de sfeer van een bioscoop op te 

roepen. De praktische voorwaarden zijn kortom 

snel vervuld. 

Maar welke film leent zich voor een 

levensbeschouwelijk filmgesprek? Die vraag is 

wellicht minder eenvoudig te beantwoorden. 

Toch vormt de keuze van de film een belangrijk 

vertrekpunt voor een filmgesprek. 

Een simpel criterium kan zijn dat 

levensbeschouwing en geloof een herkenbare 

rol spelen in de film. Dat betekent niet altijd dat 

de film daarmee per se christelijk te noemen 

valt. Veel films die bestemd zijn voor een 

algemeen publiek verhouden zich op de een 

of andere wijze tot het christelijk erfgoed, of 

hebben geloof en geloofstradities als thema. 

In het genoemde voorbeeld, de film The Way, 

is de christelijke traditie duidelijk aanwezig, 

zowel in de thematiek als in de enscenering. De 

film begint te vertellen 

over een vader die zijn 

zoon verliest. De relatie 

tussen deze vader en 

zoon is niet zonder 

problemen. De zoon gaat zijn eigen weg, tegen 

de verwachtingen van zijn vader in. 

De vader rouwt om het verlies van zijn 

zoon, en besluit in zijn plaats de weg naar 

Santiago te gaan lopen. Onderweg ontmoet hij 

medepelgrims en in het contact met hen komen 

vragen naar de zin en onzin van het lijden en 

het leven in alle scherpte aan de orde. Maar ook 

troost, verlossing en verzoening zijn herkenbare 

motieven. De reis vindt een voorlopig einde in 

de kathedraal van Santiago, waar christelijke 

beeldthema’s prominent getoond worden. 

Valkuil
Door een film als deze te kiezen wordt 

op een heel laagdrempelige manier een 

levensbeschouwelijk gesprek geïnitieerd. De 

thema’s liggen immers voor het opscheppen? 

Tegelijk ligt hier ook een valkuil. Een film 

waarin de dood, pelgrimage, kerken, geloof en 

ongeloof expliciet onderdeel van de plot en de 

Zoiets alledaags – toch 
is het geloofscommunicatie 

wat hier gebeurt

l

4 5h a n d e l i n g e n  2 0 1 3   I   3



praktijk4 6 4 7h a n d e l i n g e n  2 0 1 3   I   3

enscenering zijn, kan de kijker ook lui maken of 

voortijdig een oordeel laten vellen. 

Dit geldt nog sterker wanneer de setting 

van de bijeenkomst een kerkelijk karakter 

heeft. De kijkervaring kan dan al bij voorbaat 

gekleurd worden door de verwachting dat er 

wel over geloof gepraat zal moeten worden. 

Een voortijdig oordeel kan tot gevolg hebben 

dat de kijker afhaakt: ‘Dit is me te veel opgelegd 

pandoer.’ Het kan er ook voor zorgen dat het 

gesprek aan de oppervlakte blijft, doordat de 

deelnemers ‘gewenste’ antwoorden gaan geven. 

Niet de eigen kijkervaring en levenservaringen 

worden dan gedeeld, maar het gesprek verwordt 

tot een uitwisseling van vrome algemeenheden.

Dit is een spanningsveld waarin de 

gespreksleider voorzichtig moet opereren. 

Zowel in de voorbereiding als in de uitvoering 

van de bijeenkomst dient zij of hij zich 

rekenschap te geven van de voetangels en 

klemmen die met deze werkvorm zijn gegeven. 

Wat kan de professional, de pastor of 

catecheet, doen om deze valkuil te vermijden? 

In bovenstaande casus is het niet de predikant 

die de film heeft uitgekozen, maar een van 

de deelnemers. Op de keuze van de film 

heeft zij dus geen invloed. De predikant is 

wel de hele avond aanwezig, zij heeft op een 

onnadrukkelijke manier de rol van begeleider 

in het gesprek. Zij moet in staat zijn het gesprek 

te verdiepen, en de thema’s en motieven boven 

het vanzelfsprekende uit te tillen. 

Een eerste vuistregel hierbij is dat 

weerstanden en storingen voorrang hebben. 

Wanneer iemand afhaakt of geïrriteerd raakt, 

moet dit ruimte krijgen. Een ontspannen en 

aanvaardende reactie van de gespreksleider kan 

de deelnemer verleiden tot een tweede blik, 

naar de film en naar zichzelf. Pas als ruimte 

is gegeven voor de primaire reacties, kan er 

openheid ontstaan om nog eens te kijken. 

Wanneer het voor de hand liggende mag 

worden benoemd en erkend, kan er bereidheid 

zijn bij de kijker om een tweede stap te zetten 

en de film op een andere laag tot zich te laten 

spreken. De gespreksleider moet dus goed 

luisteren achter de taal waarmee de deelnemers 

hun kijkervaringen verwoorden, of deze nu 

positief of negatief gekleurd zijn. 

Levensecht
Een belangrijke sleutel tot een geslaagd film-

gesprek ligt in de vraag naar de levensechtheid 

van de film en het gesprek rond de film voor 

het gewone leven van de deelnemers. Het oor-

deel of de film werkelijk true to life is, is echter 

niet aan de voorbereider(s) van de avond, maar 

aan de kijkers, de deelnemers aan de bijeen-

komst. Het is daarom erg belangrijk dat de film 

op een open wijze wordt geïntroduceerd. De 

simpele introductie uit de casus is een goed 

voorbeeld van hoe dit werkt. ‘Ik zag deze film, 

hij raakte me, en nu wil ik hem graag samen 

met jullie bekijken.’ 

Deze introductie steekt in op het niveau 

van de (al dan niet spirituele) beleving van de 

spreker. ‘Ik zag de film en hij raakte me.’ Dit 

roept nieuwsgierigheid op: wat was het in de 

film dat hem raakte? Zou de film mij ook raken, 

wanneer ik ga kijken? Kennelijk wordt er in 

deze film iets van belang verbeeld of verteld. Ik 

ben benieuwd.’

De introductie is ook uitnodigend. De spreker 

geeft ermee aan dat hij zijn kijkervaring graag 

wil delen. Hij stelt zich alvast open, hij is bereid 

om zich op zijn kijkervaring te laten bevragen. 

‘Ik werd geraakt. Daar wil ik best over vertellen. 

Maar ik ben ook benieuwd naar jullie ervaring 

met de film. Misschien herken je je in mijn 

ervaring, misschien is die van jou anders.’ 

Een eenvoudige, korte introductie als deze 

laat de deelnemers dus voorsorteren op het 

belevingsniveau en bereidt hen voor op de 

uitwisseling van ervaringen na het kijken. 

Tegelijk worden de 

kijkers helemaal vrij 

gelaten. Er wordt niet 

verteld over de plot, niet 

over mogelijke thema’s 

of interpretaties, er wordt geen kijkvraag 

meegegeven. Dit is een belangrijke methodische 

keuze. 

Door de film sec, zonder inhoudelijke 

argumentatie of duiding te presenteren, geeft de 

gespreksleider blijk van vertrouwen in de film, 

in de individuele kijker en in de groep. Over elk 

van die drie – film, kijker en groep, valt nog iets 

meer te zeggen. 

Kijken naar een film
Een film spreekt, zoals ieder kunstwerk, 

een eigen taal. Met audiovisuele middelen 

vertelt de regisseur een verhaal, waarin de 

kijkers worden meegenomen. De acteurs 

verbeelden en vertolken personages, maar zij 

vertegenwoordigen ook aspecten van de kijker. 

Ieder personage kan de woordvoerder blijken 

van een stem in jezelf. De vrijheid zoekende 

zoon Daniel; de rouwende vader Tom; de 

cynische Sarah, die teleurgesteld is geraakt in 

mensen; de Ierse schrijver Jack, wanhopig op 

zoek naar een verhaal dat ergens over gaat; de 

lompe Hollander Joost, die grenzeloos op zoek 

is naar contact. Ook de filmmuziek speelt een 

rol van betekenis, net als de enscenering, het 

camerawerk, de montage. Alle lagen in de film 

communiceren met elkaar en met de kijker. Al 

deze elementen samen vormen een geheel, dat 

meer is dan een voertuig voor de plot. 

De film ‘spreekt’ op verschillende niveaus 

en kan ook op verschillende niveaus verstaan 

worden door de 

kijker. In het geval van 

The Way kunnen de 

natuurbeelden van de 

Pyreneeën en de zee bij 

Finisterre op zichzelf al de beleving van de 

kijker raken, op een manier die in zekere zin los 

staat van het verhaal van de film. 

Om de film als film tot zijn recht te laten 

komen, is het noodzakelijk met een open, 

onbevangen blik te kijken. De eerder genoemde 

valkuil van het voortijdig oordeel kan daarbij 

opnieuw in de weg zitten. 

Wanneer een kijker afhaakt, kan dat ook 

iets zeggen over de geloofwaardigheid van de 

film voor die persoon. Kan de kijker de film 

relateren aan het eigen gewone leven? Zijn er 

aanknopingspunten om in te stappen, in het 

verhaal, in de beleving, in de personages, in de 

beelden? Weerstand, of een negatieve reactie, 

betekent niet altijd dat de film niet levensecht 

is in de ogen van deze persoon. Het is goed om 

door te vragen waar de storing vandaan komt. 

Vaak raakt ook dit aan ervaringen die iemand 

in haar of zijn leven heeft opgedaan. 

Niets over de plot, thema’s 
of interpretaties, er wordt geen 

kijkvraag meegegeven

l



praktijk4 8 h a n d e l i n g e n  2 0 1 3   I   3 4 9

bent om je af en toe te schuren aan verschil. 

Ook hier brengt de pastor professionele 

vaardigheden in die helpend zijn. De pastor 

moet niet te snel zijn met het zoeken naar 

overeenkomsten in ervaring en beleving. Juist 

door de diversiteit niet te schuwen, maar te 

zoeken, kan zij voorgaan in de dialoog. 

Het gesprek over kijkervaringen, die 

onherroepelijk verschillend zijn, maar niet 

concurrerend en juist verrijkend werken, is 

zodoende een uitstekende oefening om te leren 

omgaan met de pluraliteit van geloven in de 

gemeente van vandaag. 

Open
Zoals uit de casus duidelijk blijkt, gaat het in 

dit filmgesprek niet om het vinden van een 

gemeenschappelijke duiding, en ook niet om 

het geven van uitleg over de film of de thema’s 

van de film. Het gesprek aan de keukentafel 

wordt op een open manier ingestoken, en start 

eigenlijk met twee simpele vragen: ‘Wat heb jij 

gezien en wat heeft je geraakt?’ 

Dit is een benadering die verschilt van 

een meer methodisch filmgesprek zoals 

bijvoorbeeld Tjeu van den Berk (1994) 

dat beschrijft. In deze methode wordt een 

duidelijk didactisch stappenplan gevolgd, 

waarin de werelden van het filmverhaal en het 

levensverhaal en het grotere maatschappelijke 

verhaal hermeneutisch op elkaar worden 

betrokken. 

De beschreven casus rond de film The Way 

kent een veel lossere structuur. Deze vorm van 

filmgesprek veronderstelt een groot vertrouwen 

in de kracht van de groep. De deelnemers 

worden in staat geacht om zelf de relevantie van 

is een oefenplaats in discipelschap van gelijken 

(Schüssler Fiorenza 1993). De inzet bij dit 

principe betekent paradoxaal genoeg dat er 

geoefend moet worden in het waarnemen van 

verschil, van vreemdheid, van anders-zijn en 

anders-geloven. Hier brengt de pastor met haar 

professionaliteit veiligheid. 

Kijken in een groep
Toch zit er in de huiskamer in Barneveld 

meer dan een verzameling individuen. Deze 

groep heeft elkaar opgezocht. Dit is meer dan 

slechts een praktisch gegeven. Het is ook een 

principieel punt. (Leren) geloven doe je niet 

op je eentje. Zin zoeken en ervaringen leren 

duiden is binnen de kerk geen kwestie van 

relatie tussen een meester en een leerling, of 

een gids en een zoeker. Geloven vindt plaats in 

het midden van de gemeente. Daar kan ieder 

de ander tot leraar worden. Samen zie je meer. 

De kijkervaring van de een kan die van de 

ander aanvullen, verdiepen, bevragen of zelfs 

omkeren. 

De groep gaat dus samen op zoek. Ze 

hebben gekeken naar dezelfde film, op 

hetzelfde moment. Maar niet iedereen heeft 

hetzelfde gezien. De beleving van wat getoond 

is, werkt voor iedereen verschillend. Dat is 

geen probleem, maar een kans. De keus om 

dit gesprek aan te gaan, is een erkenning van 

de pluraliteit van de gemeente van vandaag. 

Sterker nog: een levensbeschouwelijk 

filmgesprek heeft alleen maar kans van 

slagen wanneer pluraliteit en verschil positief 

gewaardeerd worden. ‘Jij bent zo mooi anders 

dan ik’, schreef de dichter Hans Andreus. Dat 

kun je alleen maar nazeggen als je niet bang 

Vaak wordt in de gemeente gezocht naar 

werkvormen of benaderingen die aansluiten 

bij de beleveniswereld van de deelnemers. 

Vaak is dat een van de redenen waarom 

film als medium wordt gebruikt. Daarbij 

moet echter worden mee bedacht dat 

deze belevingswerelden heel verschillend 

kunnen zijn, ook binnen een doelgroep. 

Mensen zijn verschillend met betrekking 

tot hun opleidingsniveau, gender, inkomen, 

thuissituatie, gezondheid, spirituele opvoeding 

en ontwikkeling. Een kijkervaring die iemand 

inbrengt kan niet zomaar als ‘de kijkervaring 

van de groep, van jonge mensen, of van de 

kerkgangers’ worden benoemd. 

Oog krijgen voor verschil en leren omgaan 

met pluraliteit is een belangrijke uitdaging in de 

gemeente. Verschillen zijn er, en ze hebben ook 

effect. Verschil is vaak ook machtsverschil. In 

de gemeente bezeren 

mensen zich ook aan 

elkaar. Ook in een 

filmgesprek kan dit 

gemakkelijk gebeuren. 

Niet iedereen heeft 

zomaar taal ter beschikking om geloof en 

levenservaringen ter sprake te brengen. Niet 

iedereen heeft evenveel luistervaardigheden. In 

elke groep zijn dominante personen, en elke 

groep heeft ‘stille wateren’. 

Gemeente-zijn vandaag de dag betekent dat 

de leden moeten leren omgaan met diversiteit 

en pluraliteit en dat zij oog leren krijgen voor 

machtsverschil. Dat begint met het erkennen 

dat in elke gespreksgroep ieder individu haar 

of zijn eigen inbreng en belang, beleving en 

overtuiging meebrengt. De lerende gemeente 

De pastor of gespreksleider moet dit wel 

kunnen uithouden. Een negatieve of 

onverschillige reactie kan snel ervaren worden 

als een afwijzing. ‘Ik heb de verkeerde film 

gekozen, ik ben niet geschikt voor dit soort 

dingen.’ Een gezonde dosis ontspannen 

zelfvertrouwen is hier geboden.

Iedereen kijkt anders
Naar mijn overtuiging vormt met name de 

dialoog over de kijkervaringen bij de film het 

lerende aspect van een activiteit als deze. In 

het gesprek komen namelijk onvermijdelijk 

verschillen aan de oppervlakte, die in het 

gesprek niet opgelost hoeven worden. De 

gespreksleider van een filmgesprek beweegt 

daarbij steeds heen en weer tussen het individu 

en de groep. De film spreekt een eigen taal en 

doet op een eigen manier zijn werk met de 

kijker. Elke individuele 

deelnemer doet zijn 

of haar eigen ervaring 

op. Tegelijk sticht 

samen kijken ook 

gemeenschap. Dit 

is zelfs een van de expliciete doelen van een 

filmgesprek. Ook hier is een spanningsveld 

waarin de gespreksleider behoedzaam een weg 

moet vinden. 

De gemeente en groepen in de gemeente 

bestaan uit individuen, van wie nog maar 

de vraag is of en in hoeverre zij gedeelde 

overtuigingen en ervaringen hebben. In onze 

hoogst geïndividualiseerde samenleving kan 

er niet worden uitgegaan van een collectieve 

ervaring vanuit de leefwereld van vandaag: wij 

ervaren, of jongeren beleven het zo … 

Kijkervaring van de een kan die 
van de ander aanvullen, verdiepen, 

bevragen of zelfs omkeren

l

l



praktijk5 0 h a n d e l i n g e n  2 0 1 3   I   3 5 1

de film met betrekking tot hun leven te kunnen 

verwoorden. Zij worden uitgenodigd op een 

open wijze de thema’s en beelden uit de film te 

verbinden met hun leven, met hun biografie, 

met hun spiritualiteit en hun eigen vragen en 

antwoorden rondom geloven. 

Dat verloopt in een vrij gesprek 

onvermijdelijk op een fragmentarische, 

associatieve, onaffe wijze. Dit is niet erg, 

over een aantal weken wordt het gesprek 

immers voortgezet rond een nieuwe film. 

De deelnemers ontmoeten elkaar bovendien 

ook buiten deze groep. De bijeenkomst is een 

momentopname in het gewone leven, een kort 

verblijf in de restauratie voordat de reis weer 

verdergaat. De predikant heeft, zoals eerder 

gezegd, een begeleidende, dienstbare rol in 

het gesprek. Ze bewaakt vooral het luisteren 

naar elkaar. Ze stelt af en toe behoedzaam een 

verdiepende vraag en kan al te dominante 

interpretaties mild kritisch bevragen. Ze 

behoedt de openheid, zodat in het alledaagse 

het heilige onverwacht kan oplichten. 

Dat vraagt om vaardigheden als flexibiliteit, 

luisterend vermogen, durf en ontspannen 

aanwezigheid. Deze zet zij in om de ontmoeting 

te faciliteren, waarin zowel de film, de 

individuele kijker als de groep tot hun recht 

komen. Haar communicatiestijl is eerder 

vragend dan uitleggend, al kan soms enige 

verheldering goed op zijn plaats zijn. Maar zij is 

daarin eerder volgend dan leidend. 

Er licht iets op
Waar komt levensbeschouwing en geloof aan 

de orde in dit filmgesprek? Dat is niet klip en 

klaar aan te wijzen. Bovenstaande methodiek 

van een vrij gesprek rondom een film voorziet 

niet in een duidelijke methodische stap waarin 

de sprong naar het geloof wordt gemaakt. Dat is 

een bewuste keuze. Ik ga ervan uit dat zingeving 

en levensbeschouwing onmiddellijk meekomen, 

wanneer mensen hun leven relateren aan wat er 

zich op het witte doek afspeelt. Het verhaal van 

een film, van vrijwel elke film, is een manier 

om zin te geven aan de vragen en uitdagingen 

van het leven. Zelfs een happy hollywood ending 

getuigt van een verlangen en een overtuiging. 

Als kijker blijf je achter met het tevreden gevoel 

dat alles klopt, dat alles is zoals het moet zijn. 

Maar wanneer het licht aangaat, komen de 

vragen. En het besef dat het eigen leven zich 

niet in Hollywood afspeelt. Achter de schermen 

van het dagelijkse bestaan, wat blijft er dan nog 

van onze verlangens en overtuigingen over? 

Wanneer wij het gezelschap zoeken van 

elkaar, om onze vragen te delen, onze 

vermoedens van een antwoord te verwoorden, 

wanneer we bereid zijn ons daarbij te laten 

storen door de heel verschillende ervaring van 

de ander, dan licht daarin iets van geloven op. 

Dan wordt daarin de gemeente wat zij moet 

zijn, een lichtend licht en een zoutend zout. De 

gesprekken aan de keukentafel beginnen bij de 

film, raken vervolgens aan het gewone leven, 

en verhelderen de relevantie van geloof en 

spiritualiteit voor elke dag. Dat inspireert, dat 

geeft moed, dat troost. Net als in de film. 

Literatuur
Berk, Tj. van den (1994). Het Filmgesprek. Een 

manier om beelden ter sprake te brengen. Kampen: 
Kok.

Schuessler Fiorenza, E. (1993). Discipleship of Equals. 
A Critical Feminist Ekklesialogy of Liberation. New 
York: Crossroad. 

Verkerk, M.J. (red.) (2011). Scherp gezien. Film 
en christelijke filosofie. Amsterdam: Buijten & 
Schipperheijn Motief.

Vries, G.C. de (2008). Leren zien – leren geloven. 
Een praktisch-theologische theorie van esthetisch-
religieus leren. Gorinchem: Narratio.

Geertje (dr. G.C.) de Vries is docent Theologie aan 
de afdeling Theologie en Levensbeschouwing van 
Hogeschool Inholland te Amstelveen.  
gcdevries@planet.nl

l

‘Auf dem Weg: Santiago de Compostella’, 2008, Museum Catharijneconvent, Utrecht



5 2 h a n d e l i n g e n  2 0 1 3   I   3 5 3ervaring5 2

voornamelijk profane filmproductie biedt 

dan ook het voordeel om op een herkenbare 

en laagdrempelige wijze de deur te openen 

naar de eigen leefcontext en innerlijkheid van 

diezelfde christenen; zo mogelijk op een nog 

meer spontane manier dan via het traditionele 

expliciet christelijke beeldmateriaal.

Concrete werkwijze
Hoe gaan we nu concreet te werk met dit 

beeldmateriaal in het kader van een ignatiaanse 

stilteretraite?

Aan het einde van de dag wordt één 

filmdocument bekeken, fictie of non-fictie. 

Het gaat hierbij over films waar de een of de 

andere menselijke problematiek wordt verkend. 

De film wordt van tevoren niet geduid. Na de 

voorstelling worden de 

retraitanten uitgenodigd 

om neer te schrijven wat 

hen geraakt heeft bij het 

kijken. Met de beelden 

nog vers in het geheugen gaat men vervolgens 

de nacht in. ’s Anderendaags wordt een filmblad 

uitgedeeld waarin kort enkele thema’s uit de 

film worden benoemd. Ook worden enkele 

pistes aangereikt waarmee de retraitant biddend 

aan de slag kan gaan met de film, vanuit de 

eigen levenscontext. Tevens worden enkele 

bijbelteksten, vergezeld van kort commentaar 

en, voor wie dat wenst, handvaten naar de film 

toe, meegegeven om de gebedstijden van de 

komende, stille dag te voeden.

De praktijk wijst uit dat bij de meeste van 

de retraitanten de teksten van de Bijbel en het 

beeldverhaal naadloos in elkaar overgaan. De 

filmbeelden roepen vaak op indringende wijze 
l

om, dankzij de kracht van de verbeelding, 

het gereactualiseerde bijbelverhaal zelf mee 

te beleven alsof het zich, mutatis mutandis, 

nu voordeed, in de eigen leefwereld. Door 

zo te mediteren en contempleren wordt het 

verhaal een toegangspoort tot de innerlijkheid 

van de mens: het zijnsniveau waar zijn meest 

intieme herinneringen en verlangens al of niet 

bewust sluimeren en dus opgeroepen, geraakt 

en in beweging gezet kunnen worden. Op die 

wijze maakt de ignatiaanse bijbelmeditatie het 

mogelijk dat de biddende mens tot in de kern 

van zijn hart door het Evangelie kan geraakt 

worden.

In de zestiende eeuw werd deze dynamiek 

gestimuleerd door gebruik te maken van 

gebedsprenten waarin de bijbelverhalen werden 

uitgebeeld. Ook vandaag 

wordt, in het kader van 

ignatiaanse retraites, 

nog gebruikgemaakt 

van dergelijk statisch 

beeldmateriaal uit de christelijke iconografie. 

Behoeft het veel uitleg dat het bewegende en 

sprekende beeldmateriaal waar wij thans over 

beschikken zich minstens evenzeer leent tot het 

ondersteunen van deze dynamiek?

Profaan
Een belangrijk verschil is wel dat we ons nu niet 

meer bevinden in de tijd van de christianitas. 

Het christelijke paradigma biedt niet meer 

het spontane en evidente kader waarbinnen 

onze tijdsgenoten hun ervaringen beleven 

en duiden. De secularisatie en de evolutie 

naar autonomie van het subject zijn ook 

voor christenen gemeengoed geworden. De 

Met ignatiaanse bijbelmeditatie 
tot in de kern van je hart door 
het Evangelie geraakt worden

l

E r v a r i n g   |   Nikolaas Sintobin

Kun je bidden met een langspeelfilm of met een documentaire? Kun 
je bidden met een reclameboodschap op YouTube? Op de eerste vraag 
zullen velen, zij het met enige aarzeling, geneigd zijn een positief 
antwoord te geven. De tweede vraag daarentegen kan vlot op scepsis 
worden onthaald. Nochtans wijst de praktijk uit dat zowel het een 
als het ander perfect mogelijk is. Meer nog, dat, mits een aangepaste 
werkwijze, beide bemiddelingen een uitstekende opstap kunnen zijn 
naar authentiek christelijk gebed.

Nieuw én traditioneel: 
bidden met film

Ignatius van Loyola

Sinds een aantal jaren worden er in de 

Verenigde Staten, Duitsland, Frankrijk 

en ook in Vlaanderen meerdaagse stille 

retraites georganiseerd, geïnspireerd aan 

de Geestelijke Oefeningen van Ignatius van 

Loyola, waarin filmbeelden een belangrijke 

– zij het niet exclusieve – rol spelen. Op het 

eerste gezicht kan dit vernieuwend lijken. Wie 

echter vertrouwd is met de eigenheid van de 

ignatiaanse spiritualiteit in het algemeen en 

van het ignatiaanse gebed met de Bijbel in het 

bijzonder, weet dat deze praktijk gewoon in 

het verlengde ligt van de oudste ignatiaanse 

gebedstraditie.

Ignatius nodigt uit om God te vinden in alle 

dingen. Zijn spiritualiteit is seculier, gericht 

op het gewone, dagdagelijkse leven. Hij leert 

hoe je God kunt beminnen en dienen in alle 

mogelijke menselijke bezigheden: in expliciet 

religieuze praktijken en net zo goed in het 

beroepsleven, het huishoudelijk werk, het 

relationele en affectieve leven, de vrije tijd en zo 

meer. Allemaal ervaringen die op het film- of 

computerscherm uitvoerig aan bod komen. 

Visueel en auditief
In de techniek die Ignatius aanreikt om 

te bidden met bijbelteksten, appelleert hij 

uitvoerig aan het visuele en auditieve inlevings- 

en verbeeldingsvermogen. In de Geestelijke 

Oefeningen vraagt hij uitdrukkelijk om te 

kijken en te luisteren naar de plaats, naar de 

personages en naar het hele verhaal dat wordt 

opgeroepen. Zodoende wordt het mogelijk 



reflectie

r e f l e c t i e   |   W i m  R e e d i j k

Trappisten in Algerije

De film Des hommes et des dieux uit 

2010 gaat over de Franse trappisten 

van de priorij Tibhirine in het 

Atlasgebergte in Algerije (Escrivan 2010, 

41-54). Het verhaal is gebaseerd op de ware 

geschiedenis van zeven monniken die tijdens de 

bloedige burgeroorlog gekidnapt werden door 

de Groupe Islamique Armé (GIA). De GIA 

hoopte de monniken te kunnen ruilen tegen 

zijn gevangengenomen strijders. Na weken van 

vruchteloze onderhandelingen werden de zeven 

gedood. De ontvoerders meenden in hun recht 

te staan, omdat de monniken door tussen de 

mensen te leven, zending hadden bedreven. 

Waren zij kluizenaars geweest, die geen contact 

met mensen hadden, dan hadden ze hen met 

rust moeten laten (Chenu 1996, 17). Alleen 

hun hoofden werden kort na een communiqué 

van de GIA teruggevonden. Zij lagen niet ver 

van het klooster waar de broeders vele jaren in 

vrede met hun moslimburen gewoond hadden. 

Apostolaat van de 
verborgenheid 
Wat Des hommes et des dieux  
ons te zeggen heeft 

Als een kerk of geloofsgemeenschap geen mensen kan werven, is er 
dan iets mis? Moet je dan de noodklok luiden? Sommige kerken en 
geloofsgemeenschappen, zoals de trappisten in Noord-Afrika, weten 
wat niet-groeien betekent. Toch zullen zij geen noodklok luiden. Zij 
tonen dat het geheim van de kerk en het leven in Christus niet in 
groeien zit. Dit ‘apostolaat van de verborgenheid’, kerk in de wereld, 
komt aan het licht in een bijzondere speelfilm. Wat dit apostolaat mij 
als pastor en de kerken in Nederland leert. 

5 4 h a n d e l i n g e n  2 0 1 3   I   3 5 5

de eigen ervaring op. De context van stilte 

en gebed versterkt in belangrijke mate deze 

ontvankelijkheid. De openheid voor het bijbelse 

verhaal wordt er des te groter door. Resultaat 

van deze combinatie is dat de levensechtheid 

en de betrokkenheid op het concrete van het 

bidden volgens de methode van de Geestelijke 

Oefeningen, voor zover als nodig, nog versterkt 

wordt.

YouTube
De werkwijze die ik zonet beschreven heb, 

vraagt een tijdspanne van meerdere dagen. Als 

de beschikbare tijd beperkter is, kan YouTube-

materiaal een geschikte uitvalsbasis bieden. Zelf 

geef ik vaak geleide meditaties vertrekkende 

van YouTubes. Het kan hierbij gaan over 

commercials, animatiefilms of kortfilms: korte, 

krachtige, herkenbare beeldtaal, indien mogelijk 

zonder woorden zodat de eigen verbeelding 

nog meer bevraagd wordt. In het bijzonder 

jongeren houden hiervan. Belangrijk is dat zo 

min mogelijk duiding wordt gegeven. Het komt 

enkel aan de kijker toe om de beelden binnen 

te laten komen en in het eigen referentiekader 

betekenis te laten produceren. l

Volledig uitgewerkte YouTube-meditaties (podcast 
incluis) op www.startdestilte.be. 

Elke week nieuwe YouTubes met korte inhoudelijke 
opstapjes op de blog van Nikolaas Sintobin: www.
inalledingen.org.  

Nikolaas Sintobin sj is jezuïet en internetpastor:  
www.jezuieten.org en www.gewijderuimte.org 
nikolaas.sintobin@jesuits.net

l



reflectie5 6 h a n d e l i n g e n  2 0 1 3   I   3 5 7

De film laat zien wat het christelijk geloof zelfs 

onder zulke extreme omstandigheden vermag. 

De monniken worden nergens tot religieuze 

krachtpatsers of geloofshelden gemaakt. Het 

zijn en blijven gewone, soms bange, mensen. 

Maar ze stijgen wel boven zichzelf uit als ze na 

lang beraad besluiten te blijven waar ze zitten, 

en niet te wijken voor terreur. Trouw willen ze 

zijn aan hun roeping om Christus te volgen, 

ook als dat lijden met zich meebrengt. 

Zeker maakt de film aanschouwelijk waar 

het in het christelijk geloof om te doen is. Dit 

is waarvoor de kerk staat. Stellig valt de film 

hierom te prijzen, 

maar niet alleen 

om zijn christelijk 

propagandistische 

waarde. Het laat 

immers ook zien dat de islam vele gezichten 

heeft. Ook de vreedzame dorpsbewoners met 

wie de broeders omgingen, leden zwaar onder 

de terreur van de burgeroorlog. Hun lijden 

wordt net zo goed getoond. 

Persoonlijk geraakt
Voordat ik het belang van de film belicht 

voor de samenhang tussen kerk en wereld, is 

het belangrijk te zeggen dat het zien van de 

film mij persoonlijk zeer emotioneerde. Het 

raakte me diep en ik voelde dat dit meer was 

dan de doorwerking van een geraffineerde 

cinematografische kunstgreep. Des hommes et 

des dieux deed een gelovig beroep op mij. De 

film maakte me bewust van mijn roeping als 

christen en pastor op mijn eigen plek in de 

wereld. Het werd me duidelijk dat ik, net als de 

monniken in de film, verraad pleeg als ik mijn 

geloof voor mij houd en weghoud voor de ogen 

van een niet-christelijke wereld. Dat ik mezelf 

verlies als ik niet bereid ben een teken van 

geloof te stellen of meer: een teken te zijn. 

De film maakte me duidelijk dat mijn 

gelovige en kerkelijke engagement niet 

opgegeven mag worden door de tegenstand 

van onze tijd. De tegenwerking die ik in 

Nederland als gelovige ondervind, is weliswaar 

niet beangstigend zoals zij dat wel was in 

Algerije, maar is wel net zo intimiderend. 

De secularisatie als 

ideologie heeft de 

wind mee en weert 

met een superieure 

vanzelfsprekendheid 

uit de openbare ruimte de beelden en 

symbooltaal van mijn geloof. Het christendom 

hoort zich op straat stil te houden. Gemakkelijk 

ga ik als christen daarin mee, en houd ik me 

gedeisd, uit vrees voor onmodern of intolerant 

door te gaan. Des hommes et des dieux liet me 

evenwel zien dat je koest houden niet betekent 

dat je je de mond moet laten snoeren. De 

monniken bleven in hun klooster en deden 

trouw wat ze altijd al deden. Ze bleven waar ze 

waren, tussen de mensen in het dorp, waar zij 

werkten en baden voor kerk én wereld. En ze 

groeven zich niet in in hun eigen gelijk. Er was 

geen gelijk te halen. Ze bleven om te bidden 

en te dienen. Daarnaast zag ik dat deze kleine 

communiteit een waarde belichaamde die zich 

niet in getalsmatige groei bewees. Dat waren 

in het kort de grootste lessen die ik trok uit de 

film. 

Wereld voor de kerk
In dit artikel wil ik deze les verbreden tot een 

opdracht voor ons christenen en kerken in onze 

Nederlandse context. Waarbij het goed is van 

harte de kerk onlosmakelijk met de wereld te 

blijven verbinden. De wereld moet niet als een 

tegenover en als een antithese gezien worden, 

zelfs als zij zich als zodanig ontpopt. Nooit 

zullen we als kerken onze rug naar de wereld 

draaien, en ons uit de wereld terugtrekken. De 

kerk maakt deel van uit van de geseculariseerde 

wereld, en wordt er mede door gevormd. 

De film laat juist zien wat de wereld aan de 

identiteit van de kerk bijdraagt. De vredige 

co-existentie en de gewelddadige confrontatie 

brengen voor de direct betrokkenen het 

wezen van hun geloof en het bestaansrecht 

van de kerk aan het licht. Natuurlijk roept 

deze film vragen op naar de haalbaarheid 

en de geloofwaardigheid van christelijke 

presentie in een islamcontext, maar mutatis 

mutandis duiken evengoed vragen op over de 

haalbaarheid en geloofwaardigheid van onze 

kerkelijke presentie in de seculiere context van 

Nederland. Hoe kun je geloven en hoe ben je 

kerk in onze geseculariseerde samenleving die 

aan de kerk principieel geen maatschappelijk 

betekenisvolle rol wil toekennen? De kerk wordt 

beperkt tot de privésfeer en behoort zich buiten 

het maatschappelijke en politieke speelveld te 

houden. Het lijkt de uitkomst van het axioma 

van de scheiding tussen kerk en staat. Ook 

in deze weinig vriendelijke opstelling van de 

samenleving kan de vraag gesteld worden hoe 

je toch christen en kerk kan en mag zijn voor de 

wereld.

Present zijn
Wie de vraag zo stelt, denkt aan het antwoord 

dat vaak gegeven wordt in categoriaal pastoraat, 

en nog het meest in het buurtpastoraat: present 

zijn. Present willen zijn als kerk is daar een 

kernwoord. Presentie betekent aanwezig zijn, 

oprecht belangstellend en trouw meelevend, 

direct aansluiten bij de ervaringen van de 

mensen zelf (Post 2010). Over de mate waarin 

het geloof daarin nadrukkelijk aan bod 

mag komen, lopen de opvattingen uiteen. 

Buurtpastores willen tegenwoordig geen 

mensen meer winnen voor de kerk, zoals dat 

ooit vlak voor en vlak na de oorlog in het 

kerkelijk opbouwwerk in zekere mate wel 

het geval was (Van der Spek 2010). Present 

zijn is aanwezig zijn, belangeloos aandachtig 

en betrokken op wat mensen beweegt. Die 

houding wordt wel weer gemotiveerd vanuit 

het geloof. We doen dit vanuit de kerk, de 

geloofsgemeenschap, met haar zending. Maar 

juist vanwege de belangeloze aandacht en 

presentie moet het typische kerkelijke niet 

geaccentueerd worden.

Ook in de kerken zelf leeft de roep om de 

wereld tegemoet te treden, om present te zijn. 

Maar daar worden juist veel krachtiger geluiden 

gehoord. Evangelisatie en missionair werk zijn 

de duidelijkste voorbeelden waarin deze gelui-

den worden gethematiseerd. De discussie daar-

‘Verraad’ als ik mijn geloof voor mij 
houd en weghoud voor de ogen 
van een niet-christelijke wereld 

l



5 8 h a n d e l i n g e n  2 0 1 3   I   3 5 9



6 0 h a n d e l i n g e n  2 0 1 3   I   3 6 1reflectie

over binnen gemeenten en kerken wordt mede 

gevoed door de meestal onuitgesproken vrees 

dat zonder dat werk de kerk haar leden verliest 

en zo verdwijnt. De kerk moet groeien, bedoelt 

men dan. In ieder geval niet krimpen. Maar kan 

de kerk ook op een andere manier present zijn, 

missionair, zonder uit te zijn op groei? 

Menswording
Des hommes et des dieux laat een vorm van 

missie zien die én present is én niet streeft naar 

groei. De broeders zijn als christen zichtbaar, 

maar blijven uiterst terughoudend, op het 

bescheidene af. Hoe in naam van Christus bij 

de mensen in Algerije zijn, zonder de bedoeling 

hen tot christen te maken? In het postkoloniale 

Algerije is elke vorm van christelijke zending 

strafbaar. Dit maakte de broeders zeker zo 

behoedzaam om geen aanstoot te geven. De 

contextuele beperkingen maakten hen echter 

eens te meer bewust van deze relatie met de 

wereld. Het opgeven van die relatie was geen 

optie, omdat dit het wezen van het christelijk 

geloof raakte: in de wereld zijn en toch niet van 

de wereld, precies zoals Christus in de wereld is. 

Het is de kern van de ‘menswording’. Door in de 

wereld te komen is Christus pas met zijn kerk. 

Dat betekent nooit zonder de wereld (Chergé 

2010, 289-318). 

De broeders zagen de relatie tot de wereld 

niet als een antithese. De wereld van de islam 

was voor hen een wereld vol godsbesef en 

gebed. Geen scherp onderscheid maakten zij 

tussen zij en wij. In het leven in gebed zagen 

zij op naar hun mededorpelingen die zich 

werkelijk bewust zijn van de onderwerping 

(letterlijk: ‘islam’) aan God. In de vijfmaal per 

dag van de minaretten klinkende oproep tot 

gebed herkenden zij een diepe verwantschap 

met hun eigen getijdengebed. Daarom 

erkenden zij dat zij hun moslimse buren in het 

gebed tot de Allerhoogste niets te leren hadden.

Ook de van buitenaf opgelegde sociale be-

perkingen betekenden voor de broeders bezin-

ning op waar het in hun levensstaat om ging. 

De kloosterlijke opdracht de gastvrijheid te 

betrachten werd door islamisten als zending 

uitgelegd. Hoe dan gastvrij zijn? Het verbod 

maakte hen inventief. Door aan te schuiven bij 

de thee die gezet werd door de dorpsgenoten 

die hen op het land hielpen, beantwoordden ze 

de hun geboden gastvrijheid. Bewust tijd vrij 

maken en aanzitten bij het aangeboden kopje 

thee werd hún vorm van gastvrijheid. Het be-

lang van wat zij daar in praktijk brachten, werd 

door de hele orde ingezien (Chenu 1996, 88). 

Hun ervaringen als communiteit waren een 

voorbeeld voor anderen om rond de kernwaar-

den nieuwe wegen te bewandelen. Prior Chris-

tian de Chergé, een van de zeven vermoorden, 

heeft daar bij allerlei gelegenheden mooie din-

gen over gezegd en geschreven (Chergé 2010).

Herzien en aanpassen
De broeders moesten in relatie tot de islam 

hun voorgeschreven vormen herzien en 

aanpassen. Precies zoals ook de broeders in 

het geseculariseerde Westen zich moesten 

aanpassen aan het atheïsme, naar een woord 

van Dom André Louf. Dat Paus Paulus VI ooit 

aan hun orde het ‘apostolaat van het verborgen 

leven’ toevertrouwde, betekende dat zij 

geroepen waren in stilte mee te bewegen met de 

wereld. In Noord-Afrika moesten zij dat doen 

met grote kennis van en eerbied voor de islam; 

zoals zij dat in West-Europa moesten doen 

met evenzoveel kennis van en eerbied voor het 

atheïsme (Chenu 1996, 95-97).

Des hommes et des dieux brengt een relatie 

tussen kerk en wereld in beeld die er een is van 

grote fijngevoeligheid en durf. Dat de broeders 

juist in hun verbondenheid met de wereld het 

met de dood moesten bekopen, laat zien dat die 

verbondenheid niet kinderachtig is. Tot in hun 

gewelddadige dood toe lieten zij zien dat geloof 

nooit kwaad met kwaad wil beantwoorden 

(Romeinen 12, 21). Enkele jaren daarvoor werd 

dit al indrukwekkend verwoord in het geestelijk 

testament van Christian de Chergé, die steeds 

meer rekening hield met een gewelddadige 

dood. In zijn testament maakt hij duidelijk dat 

wat hem dreef om te blijven, de liefde tot God 

en de liefde voor Algerije is. Aan dat land dat 

hij door de mensen had leren kennen, en waar-

aan hij zijn hart verpand had, zo zei hij. Chergé 

eindigt zijn testament met het vergeven van zijn 

moordenaar en zijn hoop op verzoening met 

hem die hij voor Gods aangezicht als zijn broe-

der hoopt weer te zien – Inshallah, ‘zo God dat 

wil’ (Chenu 1996, 211; Dujardin 2009, 97-99).

Vijf uitgangspunten
Ofschoon de Algerijnse islamitische context, 

die de film schetst, en onze Nederlandse se-

culiere context ongelijksoortig zijn, lijken de 

uitgangspunten in de relatie kerk en wereld niet 

in essentie anders. Ik probeer tot slot die uit-

gangspunten in vijf punten te noemen die mij 

wezenlijk lijken. Ze zitten in het fundament van 

wat ons tot kerk maakt en waarvoor we kerk in 

Nederland zijn.

1.	 De kerk is geroepen Christus na te volgen. 

Het gebed voor de wereld vloeit daaruit 

voort. De kerk moet in gebed blijven.

2.	 De verhouding tot de wereld moet er een 

zijn van respect en eerbied. De relatie tot 

de wereld is niet ingegeven door superi-

oriteit of beter weten, maar van oprechte 

interesse, medeleven en liefde.

3.	 De kerk weet dat zij fundamenteel deel is 

van de wereld waaruit zij geroepen is tot 

navolging van Jezus Christus.

4.	 Elke plaats en elke tijd vragen kennis van 

zaken en inzicht in wat er in de wereld zich 

afspeelt. De kerk zal zich in de taal van die 

plaats en tijd moeten kunnen uitdrukken 

zonder daarin helemaal te verdwijnen.

5.	 De kerk moet weten wat het is om in de 

wereld verborgen te leven.

Literatuur
Chenu, B. (1996). Sept vies pour Dieu et l’Algérie. 

Parijs: Bayard Éditions.
Chergé, C. de (2010). L’invincible espérance. Parijs: 

Bayard Éditions. 
Dujardin, I. (2009). De droom van Tihbirine. Tielt: 

Lannoo.
Escrivan, É. d’ (2010). Un monastère cistercien en 

terre d’Islam? Parijs: Cerf.
Post, M. van der (2010). Schijnbaar onbeduidend. 

De verrassende kanten van het dagelijks leven in 
een arme volkswijk van Buenos Aires. Nijmegen: 
Valkhof Pers.

Spek, J. van der (2010). De kramp voorbij. 
Theologische noties bij zending, presentie en kerk. 
Gorinchem: Narratio.

Wim (dr. W.M.) Reedijk is als gemeentepredikant 
verbonden aan de protestantse gemeente van 
Nieuwegein-Noord (PKN). 
w.m.reedijk@hetnet.nl

l



6 2 h a n d e l i n g e n  2 0 1 3   I   3 6 3in beeld 6 3

i n  b e e l d   |   R e n é  R o s m o l e n

6 2 h a n d e l i n g e n  2 0 1 3   I   3

De uitzending

Waar kijken we naar? Op het eerste gezicht lijkt dit een foto van Anton Corbijn. Op een 

verlaten spoorwegemplacement wordt een popgroep op de gevoelige plaat vastgelegd. 

De leadzanger draagt witte kleren; de overige leden van de band omringen hem. Het 

treinspoor dat diagonaal uit beeld loopt, lijkt ons te willen inprenten: hier komen wij aan, met onze 

muziek!!

Echter: dit is geen Anton Corbijn. In het kader van dit nummer van Handelingen bladerde ik door 

het fotoboek I.N.R.I. van Serge Bramly en Bettina Rheims (1997). De eerste is kunsthistoricus, de 

tweede fotografe. De foto is van haar hand.

I.N.R.I. is een beeldboek over het leven van Jezus. Vol filmische foto’s. Erotiek, huid, en naaktheid 

trekken aan je oog voorbij. Niet zo verwonderlijk, omdat Rheims ook voor de modebladen Elle 

en Paris Match gewerkt heeft. Twee jaar lang is er aan dit beeldboek gewerkt met meer dan 250 

figuranten. Levensgroot werden deze foto’s geëxposeerd, onder andere in het Bijbels Museum 

in Amsterdam. In het voorwoord spreken de auteurs hun intentie uit: ‘Wie läßt sich Jesus heute 

darstellen, am Beginn des XXI. Jahrhunderts mit heutigen Mittlen, in der uns vertrauten Welt?’

De vraag intrigeert mij. Hoe verhoudt fotografie als modern medium zich tot bijbelse verhalen? 

Kan een foto mij zo raken dat ik mijn beeld van Jezus moet bijstellen? Kan een beeld nieuw licht 

werpen op een tekst?

In Marcus lees ik: ‘Hij riep de twaalf bij zich en zond hen twee aan twee uit, en gaf hun macht 

over onreine geesten.’ Ik kijk nogmaals naar de foto. Het spoorwegemplacement wordt plaats van 

uitzending. De rails die uit het beeld loopt, wordt een wijkende horizon. Opvallend is het contrast 

tussen wit en zwart. Zowel in de kleding als in het zwerfvuil. Ik lees het nogmaals: ‘Hij gaf ze de 

macht over onreine geesten …’ l

Serge Bramly en Bettine Rheims, 

‘Jesus und die Apostel’, I.N.R.I., 1998

>



onderzoek h a n d e l i n g e n  2 0 1 3   I   3

o n d e r z o e k   |   �Laurien Schrijver, Jessie Dezutter, 
Annemie Dillen & Wim Smeets

Een onderzoek naar de zinbeleving van patiënten, in het kader 
van de vraag: hoe kunnen zorgverleners in het ziekenhuis 
‘zingevingsvragen’ op het spoor komen en erop inspelen?

Ziek zijn kan vragen oproepen over de 

zin van het ziek zijn en het lijden, het 

leven zelf, relaties met anderen, het 

ouder worden en de dood. Ook spelen er vaak 

zorgen over de toekomst, afhankelijkheid en 

verlies. Soms moet men voor de eigen toekomst 

ingrijpende keuzes maken. Dit soort thema’s 

noemt men tegenwoordig zingevingsvragen, die 

een existentiële, spirituele of religieuze vorm 

kunnen aannemen.

Hoewel zorginstellingen en beleidsmakers 

in toenemende mate ‘gastvrije’ zorg proberen 

te leveren, zijn zingevingsvragen vaak een 

onderbelicht aspect van de zorg (zie o.a. Van 

Heijst 2008). Dat heeft onder meer te maken 

met de onzichtbaarheid van deze vragen, 

op het macro- en microniveau. Religie en 

spiritualiteit zijn voor een groot deel uit het 

publieke domein – en daarmee de zorginstelling 

– verdwenen en naar de privésfeer verbannen 

(Van den Donk & Plum 2006). Daarnaast 

is de patiënt zich vaak niet bewust van deze 

zogenoemde ‘trage vragen’ of vindt hij of zij het 

moeilijk deze te verwoorden. 

In deze bijdrage bespreken we een deelaspect 

van een promotieonderzoek. De algemene 

vraagstelling van het onderzoek luidt: hoe 

kunnen zorgverleners in het algemeen en 

geestelijk verzorgers en pastores specifiek deze 

vragen op het spoor komen en hierop inspelen? 

In de eerste fase – waarop deze bijdrage 

betrekking heeft – zijn we enkel gericht op het 

Zinbeleving in het 
ziekenhuis 
Een pilotstudie in Nederland  
en Vlaanderen

6 56 4

exploreren van de zinbeleving van patiënten.

Eerst schetsen we kort de veranderingen in 

het religieuze landschap van Nederland en 

Vlaanderen en duiden we enkele relevante 

begrippen aan: zingeving, existentialiteit, 

spiritualiteit en religiositeit. Daarna bespreken 

we kort de stand van zaken inzake empirisch 

onderzoek naar de zinbeleving van patiënten. 

Dan wordt onze poging tot het ontwerpen van 

een op de Nederlandse en Vlaamse context 

toegesneden vragenlijst besproken, en de eerste 

resultaten van een pilotstudie. 

Zingeving, existentialiteit, 
spiritualiteit en religiositeit
De Nederlandse samenleving heeft diepgaande 

veranderingen ondergaan in de afgelopen 

decennia. Van een confessioneel verzuilde 

samenleving in de jaren vijftig waarin religie 

een grote plek innam in het publieke domein, 

is onze samenleving na de jaren zeventig steeds 

sneller geseculariseerd en ontkerkelijkt. 

Onder meer de volgende drie ontwikkelingen 

hebben bijgedragen tot een proces waardoor 

religie en spiritualiteit steeds meer tot de pri-

vésfeer gingen behoren. Ten eerste zijn mensen 

door de rationalisering van de maatschappij 

niet langer zonder meer bereid één bepaald 

duidingspatroon te volgen. Er bestaat geen 

algemeen aanvaard symbolisch systeem meer 

(Berger & Luckmann 1971). Ten tweede heb-

ben mensen door de individualisering veelal 

een eigen, bij elkaar gesprokkelde identiteit, 

die elementen van verschillende religieuze en 

spirituele tradities omvat (‘bricolage’, Levi-

Strauss 1972). Ten derde is door globalisering 

het religieuze aanbod gediversifieerd, waardoor 

een breed scala aan religieuze en spirituele 

opvattingen en gebruiken is ontstaan (Kronjee 

& Lampert 2006). Dit doet vermoeden dat de 

moderne patiënt een divers profiel op het vlak 

van zingeving heeft. 

Vooraleer we de vraag beantwoorden hoe dat 

profiel er dan uitziet, willen we kort de begrip-

pen zingeving, existentialiteit, spiritualiteit en 

religiositeit van elkaar onderscheiden. Hierover 

bestaat in de literatuur geen consensus. Met 

anderen kiezen wij ervoor om zingeving als 

overkoepelend begrip te gebruiken. Op het 

terrein van de geestelijke verzorging gebeurde 

dat wellicht het eerst door Ter Borg (2000), die 

zingeving omschreef als ‘alles wat we tegenko-

men in een zodanig kader plaatsen dat we er 

raad mee weten’. Zingeving valt vervolgens uit-

een in immanente, binnenwereldlijke zingeving 

en transcendente zingeving (McSherry & Cash 

2004). Existentialiteit kan men dan beschou-

wen als de immanente vorm van zingeving: 

bijvoorbeeld de vraag naar welke zin het leven 

heeft. Spiritualiteit kan men dan beschouwen 

als de transcendente vorm van zingeving: bij-

voorbeeld de vraag naar een leven na de dood 

(Dillen e.a. 2009). Religiositeit is in dit kader 

een subconcept van spiritualiteit: geïnstitutio-

naliseerde spiritualiteit (Koenig e.a. 2001). In 

ons onderzoek willen we oog hebben voor de 

verschillende vormen van zingeving. 

Zinbeleving van patiënten 
Onderzoekers veronderstellen dat zingeving het 

geestelijk welbevinden verbetert, doordat zin-

geving verklaringen kan aanreiken en betekenis 
l



onderzoek6 6 6 7h a n d e l i n g e n  2 0 1 3   I   3

geven aan ziekte en lijden (Musick e.a. 1998). 

Daarnaast zijn er studies die doen vermoeden 

dat geestelijk welbevinden minstens zo belang-

rijk is als fysiek en psychologisch welbevinden 

voor de kwaliteit van leven van patiënten (Co-

hen e.a. 1996). 

Vanaf de tweede helft van de jaren negentig 

neemt het aantal onderzoeken naar de rol van 

met name spiritualiteit in de gezondheidszorg 

toe. Dit soort onderzoeken betreft meestal 

een Amerikaanse populatie. De vraag is echter 

of wat geldt voor de 

Amerikaanse con-

text, ook geldt voor 

de Nederlandse en 

Vlaamse context. Im-

mers, het spirituele landschap van Amerika 

verschilt beduidend van het Nederlandse en het 

Vlaamse. In Amerika rapporteert een meerder-

heid religieuze overtuigingen en praktijken 

(Gallup 2010; Gallup 2011). In Nederland en 

Vlaanderen rekenen de meeste mensen zich niet 

tot een religieuze groepering en rapporteren zij 

een veel lager kerkbezoek (Bernts, De Jong & 

Yar 2006; Dobbelaere & Voyé 2000). Maar Ne-

derlanders en Vlamingen vinden spiritualiteit 

wél belangrijk (Kronjee & Lampert 2006; Dob-

belaere & Voye 2000). Dit doet vermoeden dat 

de resultaten van Amerikaans onderzoek dus 

niet hoeven te gelden voor de Nederlandse en 

Vlaamse context.

De Amerikaanse instrumenten gebruiken 

een taal die naar wij vermoeden in Nederland 

en Vlaanderen de moderne patiënt niet zal 

aanspreken. Er wordt bijvoorbeeld expliciet 

gesproken over God, kerkgang en bidden. 

Daar staat tegenover dat er in Nederland 

en Vlaanderen nauwelijks instrumenten 

ontwikkeld zijn die peilen naar zinbeleving. 

Over die zinbeleving van patiënten in een 

zorginstelling weten we nog weinig.

Een eigen instrument 
In het kader van een promotieonderzoek 

hebben we in 2012 een instrument ontwikkeld 

met als doel de existentiële en spirituele 

beleving van patiënten tijdens de opname op 

het spoor te komen. Het theoretisch kader dat 

aan het instrument 

ten grondslag ligt, 

is gebaseerd op de 

vijf dimensies die 

Glock & Stark (1965) 

onderscheiden ten aanzien van religie, maar 

die onzes inziens ook voor de existentialiteit en 

spiritualiteit kunnen gelden: de experiëntiële 

dimensie (ervaringen van het individu), de 

sociale dimensie (verbondenheid met andere 

mensen die de overtuigingen van het individu 

delen), de rituele dimensie (de religieuze en 

spirituele gebruiken), de cognitief-narratieve 

dimensie (de overtuigingen van het individu) 

en de morele dimensie (waarden en normen). 

Op basis van indelingen die recent 

gehanteerd worden in spiritualiteitsonderzoek 

binnen geestelijke verzorging en pastoraat 

(Fitchett 1993; Leget e.a. 2010) onderscheiden 

we daarnaast nog een andere variabele, 

namelijk coping. Coping is te beschouwen als 

een perspectief óp de genoemde dimensies, 

met name in hoeverre deze vijf dimensies als 

mogelijke bron van steun fungeren bij het 

omgaan met crisissituaties (Smeets 2010). 

Omwille van het eerder genoemde contextuele 
l

argument hebben wij er dus voor gekozen om 

niet bestaande instrumenten op basis van het 

model van Glock over te nemen (voor een 

discussie: zie Wulff 1991, 210-212). 

In ons instrument zijn voor elk van de bo-

venstaande dimensies drie items geformuleerd. 

In deze fase van ons onderzoek hebben we de 

rituele dimensie weggelaten. Rituelen kunnen 

worden beschouwd als interventies, en willen 

we later opnemen in een interventiestudie. Om-

dat we in een maatschappij leven waarin religie 

en spiritualiteit niet langer vanzelfsprekend zijn, 

kregen alle items een bredere formulering. Dit 

betekent dat er bijvoorbeeld niet specifiek over 

God of bidden werd gesproken. Deelnemers 

werden gevraagd om aan te geven in hoeverre 

zij bezig waren met een vijftiental onderwerpen, 

met antwoordmogelijkheden van ‘1 = helemaal 

niet’ tot ‘5 = heel veel’. 

Resultaten pilotstudie
Een pilotstudie in het kader van het 

promotieonderzoek werd uitgevoerd door 

studenten van de masteropleiding Theologie 

en Geestelijke Verzorging van de Universiteit 

Utrecht. Ze werd verricht op de cardiologie-

afdelingen van twee academische ziekenhuizen, 

het Universitair Ziekenhuis Leuven (n=85) 

en het UMC Radboud in Nijmegen (n=32). 

Daarnaast vond zij plaats in het Psychiatrisch 

Ziekenhuis Emergis te Goes (n=80). 

De gemiddelde leeftijd was 58 jaar en 54% 

was man. Van de deelnemers was 49% gehuwd, 

24% alleenstaand, 10% weduwe/weduwnaar, 

10% gescheiden en 7% samenwonend. Van de 

deelnemers had 21% lager onderwijs, 57% had 

middelbaar of beroepsonderwijs gevolgd en 

22% had hoger onderwijs gevolgd. 

Bijna de helft van de deelnemers (46%) 

beschouwt zichzelf als katholiek en 17,5% als 

protestant. 14,5 % van de deelnemers koos 

voor de categorie ‘anders’ (14,5%) en 9,5% ziet 

zichzelf als gelovig/spiritueel; 5% beschouwt 

zich atheïst, eveneens 5% humanist en 2,5% 

moslim.

De schaal naar de existentiële en spirituele 

beleving bevatte 15 items uitgezet op een 

5-puntsschaal (van ‘1 = helemaal niet waar’ 

tot ‘5 = helemaal waar’). De deelnemers werd 

gevraagd aan te geven in hoeverre zij op dat 

moment bezig waren met de aangegeven 

thema’s. Van deze thema’s scoorde het morele 

item ‘wat waardevol is voor mij in mijn leven’ 

het hoogst (gemiddelde 3,70; standaarddeviatie 

1,17), gevolgd door het sociale item ‘het 

contact met mensen met wie ik mij verbonden 

voel in mijn situatie’ (gemiddelde 3,44, 

standaarddeviatie 1,25). De items ‘de dood’ en 

‘hoe anderen naar mij kijken in mijn huidige 

situatie’ scoorden het laagst (beide gemiddelde 

2,57; standaarddeviatie 1,4 en 1,24). 

Een interessante vaststelling is dat de 

gemiddelde score voor alle antwoorden samen 

in Nederland hoger ligt dan in Vlaanderen 

(namelijk 3,14 versus 2,85). 

In het algemeen werd geconstateerd dat 

patiënten meer bezig blijken te zijn met een 

positieve zinbeleving van hun situatie dan met 

een negatieve. 

Daarnaast werden twee andere instrumenten 

aan de deelnemers voorgelegd. De Centrality 

of Belief Systems Scale (COBSS) peilt naar 

(het belang van) de spirituele identiteit en 

bestaat uit een open en een gesloten vraag (zie 

Doel: de existentiële en 
spirituele beleving van patiënten 

op het spoor komen



onderzoek6 8 6 9h a n d e l i n g e n  2 0 1 3   I   3

Dezutter e.a. 2010). De open vraag nodigt de 

deelnemers uit hun eigen spiritualiteit kort 

en bondig te beschrijven. Het ligt niet in het 

bereik van dit artikel om de antwoorden op 

deze open vraag te bespreken. De gesloten vraag 

omvat vijf stellingen, waaronder ‘mijn geloof, 

levensbeschouwing of spiritualiteit is een 

belangrijk aspect van mijn leven’. 

Deelnemers wordt gevraagd aan te geven 

in hoeverre de stelling op hen van toepassing 

is (van ‘1 = helemaal niet waar’ tot ‘5 = 

helemaal waar’). De vijf stellingen hadden 

een gemiddelde van 3,15 (standaarddeviatie 

1,24), wat wijst op een niet sterk maar ook 

niet zwak belang dat de deelnemers hechten 

aan hun spirituele identiteit. De stelling ‘mijn 

geloof, levensbeschouwing of spiritualiteit is 

belangrijk voor de zin die ik aan mijn leven 

geef ’ scoorde het hoogst (gemiddelde 3,33; 

standaarddeviatie 1,26). De stelling ‘mijn 

geloof, levensbeschouwing of spiritualiteit 

beïnvloedt mijn handelen in mijn dagelijks 

leven’ scoorde het laagst (gemiddelde 2,97; 

standaarddeviatie 1,20). De scores duiden erop 

dat de deelnemers hun spiritualiteit vooral als 

een cognitieve zaak beschouwen, en wat minder 

als praktische leidraad voor hun leven.

Het laatste instrument peilt naar de manier 

waarop de deelnemers uitdrukking geven aan 

hun spiritualiteit. Deze bestaat uit een gesloten 

vraag die naar diverse spirituele activiteiten 

vraagt en de frequentie ervan. De meeste 

deelnemers rapporteerden natuurwandeling 

(29%) en kerkbezoek/religieuze bijeenkomst 

(29%), op de voet gevolgd door meditatie/

gebed (26%), gesprek (26%) en muziek maken/

luisteren (25%). ‘Anders’ (15%) en yoga/tai chi 

(4,5%) werden het minst gerapporteerd. De 

frequentie van de activiteiten is bij de meeste 

deelnemers wekelijks (33,5%), gevolgd door 

dagelijks (28%), zelden (24,5%) en maandelijks 

(14%). Al met al stellen we een grote mate van 

diversiteit inzake spirituele activiteiten en hun 

frequentie vast bij de patiënten.

Discussie 
Vanuit de resultaten van dit pilotonderzoek 

formuleren we tot slot een drietal punten van 

aandacht. 

Ten eerste valt het op dat een groot gedeelte 

van de deelnemers zichzelf als christelijk 

beschrijft (63,5%). Dat heeft waarschijnlijk 

te maken met de relatief hoge leeftijd van 

de deelnemers en de onderzochte locaties: 

zowel Leuven als Nijmegen zijn van oudsher 

katholieke streken, en Goes is een protestantse 

streek. Maar dit eerder traditioneel profiel 

correspondeert niet met de scores inzake 

spirituele activiteiten. Onder de deelnemers 

komen zowel de traditioneel kerkelijke 

activiteiten als kerkbezoek en bidden, 

als bredere vormen van spiritualiteit als 

natuurwandeling, gesprek en muziek veelvuldig 

voor. De frequentie varieert sterk, terwijl 

ook de spreiding in antwoorden groot is. Dit 

alles bevestigt wat we eerder in deze bijdrage 

gezegd hebben over het zeer diverse profiel 

van de hedendaagse patiënt. Een uniforme 

aanpak in pastoraat en geestelijke verzorging 

met de gangbare werkvormen (gesprek en 

sacramentenbediening) lijkt niet langer 

verdedigbaar.

Ten tweede zijn de deelnemers – wanneer ze 

bezig zijn met zingeving – eerder betrokken 

op positieve thema’s; belangrijke waarden 

en verbondenheid met anderen scoren het 

hoogst, de dood bungelt onderaan. Dat is een 

belangrijk aangrijpingspunt voor pastores en 

geestelijk verzorgers om aan te sluiten bij de 

zinbeleving van patiënten, wat niet wil zeggen 

dat moeilijke thema’s onaangeroerd dienen te 

blijven.

Ten derde is de onderzoeksgroep zo klein 

en het type respondenten (cardiologie- en 

psychiatrische patiënten) zo beperkt dat we de 

resultaten niet mogen veralgemenen naar alle 

cliënten in zorginstellingen. Bovendien hebben 

statistische analyses laten zien dat verdere 

ontwikkeling van het door ons ontwikkelde 

instrument noodzakelijk is om betrouwbare en 

valide uitspraken te kunnen doen. 

Op welke dimensies zich precies de 

zinbeleving van patiënten afspeelt, zal een 

vervolgstudie met een verbeterd instrument 

antwoord moeten geven. Desalniettemin 

geeft de pilotstudie aan dat zinbeleving niet 

onbelangrijk is voor patiënten en om die reden 

een plek verdient binnen integrale zorg met 

kwaliteit. 

Literatuur
Becker, J. & De Hart, J. (2006). Godsdienstige 

veranderingen in Nederland: Verschuivingen in de 
binding met de kerken en de christelijke traditie. 
Den Haag: Sociaal en Cultureel Planbureau.

Berger, P.L. & Luckmann, T. (1966). The Social 
Construction of Reality: a Treatise in the Sociology 
of Knowledge. New York: Doubleday Company. 

Berger, U. (2012). Nieuwe wegen naar heelheid 
en verbinding. Zoektocht naar een nieuw beeld 
en een nieuw aanbod van algemene geestelijke 
verzorging. Masterscriptie. Utrecht: Faculteit 
Geesteswetenschappen. 

Bernts, T., de Jong, G. & Yar, H. (2006). Een 
religieuze atlas van Nederland. In: Donk, van de, 
W.B.H.J., Jonkers, A.P., Kronjee, G.J. & Plum, 
R.J.J.M. (eds). Geloven in het publieke domein. 
Verkenningen van een dubbele transformatie. WRR-
rapport. Amsterdam University Press, 89-138.

Borg, M. ter (2000). Waarom geestelijke verzorging? 
Zingeving en geestelijke verzorging in de moderne 
maatschappij. Nijmegen: KSGV 7, 13.

Cohen, S., Mount, B., Tomas, J. & Mount, L. (1996). 
Existential well-being is an important determinant 
of quality of life. Cancer, Vol 77, 576-586. 

Dezutter, J., Robertson, L., Luyckx, K., Hutsebaut, D. 
(2010). Life satisfaction in chronic pain patients. 
Journal for the Scientific Study of Religion, Vol 49 
(3), 507-516.

Dillen, A., Liegeois, A. & Vandenhoeck, A. (2009). 
Pastores als spirituele zorgverleners: identiteit, 
professionaliteit en uitdagingen. In: Dillen, A., 
Liegeois, A., Vandenhoeck, A. (eds), De moed om 
te spreken en te handelen. Profetisch pastoraat. 
Antwerpen: Halewijn, 212-232.

Dobbelaere, K. & Voyé, L. (2000). Religie 
en kerkbetrokkenheid: Ambivalentie en 
vervreemding. In: Dobbelaere, K., Elchardus, M., 
Kerkhofs, J., Voyé, L. & Bawin-Legros, B. (eds). 
Verloren zekerheid: De Belgen en hun waarden, 
overtuigingen en houdingen. Tielt: Lannoo, 117-
152. 

Fitchett, G. (1993). Assessing Spiritual Needs: A Guide 
for Caregivers. Minnesota: Augsberg Publications.

Gallup Poll (2010) en Gallup Poll (2011). Te vinden 
op www.Gallup.com.

l



trendbericht

t r e n d b e r i c h t   |   C a r l o  L e g e t

Z org voor de ziel – zielzorg – is van 

oudsher een van de taken van de 

kerken in onze Europese cultuur. 

Ook de zorg voor zieke en kwetsbare mensen 

behoort tot de traditionele aandachtspunten 

van kerkelijke gemeenschappen. Werd zielzorg 

traditioneel vanuit de kerken gedefinieerd en 

verzorgd, de afgelopen decennia hebben zich 

grote verschuivingen voorgedaan waardoor het 

landschap diepgaand veranderd is. 

Om te beginnen hebben meer en meer 

mensen de verbinding met de kerkelijke 

gemeenschap verloren. Vervolgens hebben veel 

zorginstellingen afstand genomen van hun 

kerkelijke wortels of signatuur. En ten slotte 

hebben zich in de literatuur over zielzorg de 

nodige verschuivingen voorgedaan. 

Dit alles betekent niet dat mensen minder 

met levensvragen en religie bezig zijn, of dat 

er minder behoefte aan zielzorg zou zijn. 

Het betekent wel dat nieuwe grootheden 

de contouren van het landschap bepalen 

en oude wijn soms in nieuwe zakken wordt 

aangedragen.

In dit trendbericht richt ik me op de 

literatuur over wat in de wetenschappelijke 

tijdschriften aangeduid wordt als ‘spiritual 

care’. Dit is een jong onderzoeksgebied waarin 

verschillende disciplines elkaar ontmoeten 

en al dan niet met elkaar in gesprek gaan. 

Opvallend in deze ontwikkelingen is dat de 

stem van de kerken vrijwel ontbreekt. Dit 

bericht wil informeren over de ontwikkelingen 

op het gebied van ‘spiritual care’, zodat ook 

vanuit de kerken aan het gesprek en de nieuwe 

ontwikkelingen deelgenomen kan worden. We 

zullen zien dat de geestelijke verzorging (Engels: 

chaplaincy) als vakgebied een verbindende rol 

speelt, en dat de palliatieve zorg een vruchtbare 

voedingsbodem is voor nieuwe ontwikkelingen.

‘Spiritual care’  
in de zorg 

Opvallend is dat op het nog jonge onderzoeksgebied van de ‘spiritual 
care’ de stem van de kerken vrijwel ontbreekt. Dit trendbericht wil 
informeren over de ontwikkelingen op dit gebied, met de bedoeling 
dat ook vanuit de kerken aan het gesprek en de nieuwe ontwikkelin-
gen deelgenomen kan worden.

l

7 0

Glock, C. Y. & Stark, R. (1965). Religion and Society 
in Tension. Chicago: Rand MacNally. 

Jonge, K. de (2012). ‘Geestelijk verzorger, zei u…? ‘ 
Het beeld van de geestelijk verzorger en de behoefte 
van de patiënt. Masterscriptie. Utrecht: Faculteit 
Geesteswetenschappen. 

Koenig, H.G., McCullough, M.E. & Larson, D.E. 
(2001). Handbook of Religion and Health. Oxford: 
Oxford University Press. 

Kronjee, G. & Lampert, M. (2006). Leefstijlen in 
zingeving. In: Van den Donk, W.B.H.J., Jonkers, 
A.P., Kronjee, G.J. & Plum, R.J.J.M. (eds). Geloven 
in het publieke domein. Verkenningen van een 
dubbele transformatie. WRR-rapport. Amsterdam 
University Press, 171-209.

Lambert, A.M.A. (2012). De geestelijk verzorger als 
beelddrager. Masterscriptie. Utrecht: Faculteit 
Geesteswetenschappen. 

Leget, C., Staps, Y. e.a. (2010). Richtlijn Spirituele 
Zorg. Zaandam: Stichting Agora. 

Lévi-Strauss, C.G. (1972). The Savage Mind. London: 
Weidenfield and Nicholson.

McSherry, W. & Cash, K. (2004). The language of 
spirituality: An emerging taxonomy. International 
Journal of Nursing Studies, Vol 41, 151-161. 

Musick, M., Koenig, H.G., Larson, D. & Matthews, D. 
(1998). Religion and spiritual beliefs. In: Holland, 
J. (ed.) Psycho-Oncology. New York: Oxford 
University Press, 780-789.

Smeets, W. (2010). Specialisten in screening en in 
spiritualiteit met elkaar in gesprek. Psyche en 
geloof, Vol 21 (3), 192-195.

Van den Donk, W.B.H.J. & Plum, R.J.J.M. 
(2006). Begrippen, theorieën en disciplinaire 
benaderingen. In: Van den Donk, W.B.H.J., 
Jonkers, A.P., Kronjee, G.J. & Plum, R.J.J.M. (eds). 
Geloven in het publieke domein. Verkenningen 
van een dubbele transformatie. WRR-rapport. 
Amsterdam University Press, 25-54.

Van Heijst, A. (2008). Iemand zien staan. Zorgethiek 
over erkenning. Kampen: Klement. 

Wulff, D.M. (1991). Psychology of Religion. Classic 
and Contemporary Views. New York: John Wiley 
& Sons. 

Laurien (drs. L.A.) Schrijver is geestelijk verzorger 
in het Catharina Ziekenhuis Eindhoven en 
promovendus aan de Katholieke Universiteit Leuven 
i.s.m. de Universiteit Utrecht. 
laurien.schrijver@catharinaziekenhuis.nl

Jessie (dr. J.) Dezutter is researcher vakgroep Klinische 
psychologie aan de Katholieke Universiteit Leuven. 
jessie.dezutter@ppw.kuleuven.be

Annemie (prof.dr. A.) Dillen is hoofddocent Praktische 
theologie aan de Faculteit voor Theologie en 
Religiewetenschappen, Katholieke Universiteit 
Leuven, België. 
annemie.dillen@theo.kuleuven.be

Wim (dr. W.) Smeets is hoofd geestelijke verzorging 
UMC Radboud Nijmegen en universitair docent 
geestelijke verzorging aan de Universiteit Utrecht. 
w.smeets@dgvp.umcn.nl

7 1h a n d e l i n g e n  2 0 1 3   I   3



h a n d e l i n g e n  2 0 1 3   I   3 7 3

artikelen in wetenschappelijke tijdschriften. 

Dit hangt rechtstreeks samen met de cultuur 

van medisch onderzoek, waar boeken – gezien 

de snelle ontwikkelingen – in verre mate 

ondergeschikt zijn aan tijdschriftartikelen. 

Daarmee is het veld slecht toegankelijk 

voor mensen die geen toegang tot medische 

bibliotheken hebben. 

Een uitzondering hierop vormt het Oxford 

Textbook of Spirituality in Healthcare, dat vorig 

jaar verscheen onder redactie van Mark Cobb, 

Christina Puchalski en Bruce Rumbold (2012). 

Dit prijzige en lijvige werk bevat maar liefst 64 

hoofdstukken waarin bijna alle grote namen 

die actief zijn in het veld aan het woord komen. 

Het boek is opgebouwd uit zes secties: tradities, 

concepten, praktijken, onderzoek, beleid en 

scholing en uitdagingen. 

Opvallend in dit werk is hoezeer de ‘spiritual 

care’ zich ontwikkelt langs de lijnen die uitgezet 

worden door de medisch wetenschappen. De 

Engelstalige wereld is hierin leidend. Zo had 

Christina Puchalski, internist van huis uit, 

in 2006 al een invloedrijk boek geredigeerd 

met de titel A Time for Listening and Caring. 

Spirituality and the Care of the Chronically Ill 

and Dying, met een voorwoord van niemand 

minder dan de Dalai Lama. 

Puchalski is bekend geworden door het 

ontwikkelen van een kort vragenlijstje waarmee 

artsen in twee minuten kunnen nagaan of een 

patiënt tot een religieuze traditie behoort en 

welke impact dit zou moeten hebben op het 

medische beleid (Puchalski 2002). Vergelijkbare 

instrumenten zijn van Anandarajah en Hight 

(2001) en Maugans (1996). Andere interessante 

namen met invloed op dit terrein zijn Harold 

Genève 2013
Genève, een stad die niet zonder betekenis is 

in de kerkgeschiedenis, was medio januari 2013 

het toneel waar zo’n veertig zorgprofessionals 

en wetenschappers van over de hele wereld drie 

dagen bijeenkwamen om na te denken over de 

vraag hoe ‘spiritual care’ in de gezondheidszorg 

wereldwijd bevorderd zou kunnen worden. 

De conferentie – een samenwerking tussen 

het George Washington Institute for Spirituality 

and Healthcare, Caritas International en het 

Fetzer Institute – begon met een aantal sessies 

waarin gepoogd werd een consensus te bereiken 

over het begrip ‘spirituality’. Opvallend was 

dat driekwart van de aanwezigen arts waren. 

Een kleine minderheid was geschoold in de 

theologie of filosofie. Een van de grote vragen 

was op welke wijze de aansluiting met de 

religieuze en levensbeschouwelijke tradities 

gemaakt zou kunnen worden. 

De bijeenkomst in Genève was tekenend voor 

de ontwikkeling van ‘spiritual care’ in het laat-

ste decennium. Meer en meer wordt dit ter-

rein ter hand genomen door bevlogen artsen, 

met gebruikmaking van onderzoeksmethoden 

en idealen die afkomstig zijn uit de medische 

wetenschappen (Vermandere e.a. 2013). Het 

resulteert in instrumenten en handvatten die 

passen in de werkwijze van artsen en verpleeg-

kundigen. Want ook deze laatste beroepsgroep 

roert zich enthousiast in de discussie.

Het terrein van ‘spiritual care’ wordt 

voornamelijk ontwikkeld en gevoed via 

7 2

l
< �Ilya Kabakov, ‘De man die over de muur klimt’, 

2012, Van Abbemuseum, Eindhoven



trendbericht7 4 h a n d e l i n g e n  2 0 1 3   I   3 7 5

Een ander belangrijk kritiekpunt betreft het feit 

dat er weliswaar vele studies naar ‘spiritual care’ 

gepubliceerd worden, maar er geen conceptueel 

raamwerk is waarin verhelderd wordt hoe deze 

benaderingen zich tot elkaar verhouden (Cobb, 

Dowrick & Lloyd-Williams 2012).

Palliatieve zorg
Wie zich verdiept in het veld van ‘spiritual 

care’, ontdekt al gauw dat de palliatieve 

zorg een bijzondere plaats inneemt. Dat is 

niet verrassend vanuit de vaststelling dat de 

aandacht voor levensvragen onlosmakelijk 

verbonden is met het levenseinde, en het 

begrip ‘spiritual’ onderdeel uitmaakt van 

de definitie van palliatieve zorg zoals de 

Wereldgezondheidsorganisatie die in 2002 

gelanceerd heeft. 

Zo is er in de Verenigde Staten in 2009 een 

consensusconferentie gehouden, waarin naast 

een definitie voor palliatieve zorg een groot 

plan is ontvouwd over de wijze waarop deze 

dimensie in de zorg geïntegreerd zou moeten 

zijn en de rol van de geestelijke verzorger hierin 

(Puchalski 2009). In Europa is er sinds 2011 

de Taskforce Spiritual Care van de European 

Association for Palliative Care. Deze groep nam 

de definitie van de Amerikanen over en stelde 

deze bij, en zet zich in voor een evenwichtige 

integratie van verschillende beroepsgroepen 

(Nolan 2011).

Ook in Nederland wordt gewerkt aan 

‘spiritual care’ in de zorg. Buiten de 

palliatieve zorg dook de term ‘spiritual care’ 

in de Nederlandse publicaties voor het eerst 

uitdrukkelijk op vanaf 2006, in het eerste 

grootschalig empirisch onderzoek onder alle 

goed op de hoogte is van de Angelsaksische 

ontwikkelingen, heeft hij zelf een model 

ontwikkeld dat zowel conceptueel als 

methodologisch geworteld is in de praktijk van 

het ziekenhuispastoraat. In 2011 verscheen zijn 

grote werk Das Geheimnis des Lebens berühren 

Spiritualität bei Krankheit, Sterben, Tod. Eine 

Grammatik für Helfende. Zoals de titel al 

aangeeft, zet hij daarin het ‘mysterium’ centraal 

dat iedere mens ten diepste is. Spirituele zorg is 

in zijn opvatting een cirkelen rond het geheim 

van iedere mens, waarbij voelen, denken en 

doen ingezet worden om op het spoor te komen 

waar de bronnen van iemand liggen.

Kritiek
Ondanks het feit dat ‘spiritual care’ booming 

business lijkt, zijn er ook kritische geluiden te 

horen. Zo publiceerde de Britse filosoof John 

Paley in 2008 een kritisch artikel, waarmee 

hij een debat uitlokte over de vraag wat 

‘spiritual care’ eigenlijk is. Zijn grote bezwaar 

van de huidige ontwikkelingen is dat de 

term ‘spirituality’ als het ware losgezongen 

wordt van zijn religieuze wortels (Paley gaat 

helemaal terug tot de apostel Paulus) en tot 

een soort ‘conceptuele spons’ wordt die zich 

kan vullen met alles wat je maar wilt. Het is 

een nietszeggend begrip geworden, een soort 

‘merknaam’ voor een feel good-beweging die de 

scherpe kantjes van religie achter zich laat en de 

deur openzet voor individualistische zweverij. 

Een ander kritisch geluid komt van de 

Schotse hoogleraar praktische theologie John 

Swinton, die vanuit de praktische theologie 

vergelijkbare bezwaren formuleert (Swinton 

2006). 

veld naar Schotland. Daar vindt op dit 

moment een initiatief plaats dat luistert naar 

de naam ‘Community Chaplain Listening’. De 

eenvoudige maar baanbrekende gedachte die 

hierachter ligt is dat aandacht voor spiritualiteit 

van groot belang is voor het welzijn van 

mensen. In technische termen uitgedrukt: 

door zingeving aan public health te koppelen 

ontstaat er een nieuwe verantwoordelijkheid 

voor de overheid. Publieke gezondheid is, naast 

schoon water en hygiëne, ook aandacht voor 

zin en betekenis in mensenlevens. De bestaande 

kerkelijke structuren kunnen hier van belang 

zijn, wanneer ze in contact gebracht worden 

met het werk van de huisarts. Begin 2013 

werd een heel themanummer van de Scottish 

Journal of Healthcare Chaplaincy gewijd aan dit 

spannende initiatief. 

Continentale ontwikkelingen
Hoewel de wereld van de ‘spiritual care’ 

gedomineerd wordt door Engelstalige 

publicaties, zien we ook op het Europese 

vasteland initiatieven en ontwikkelingen 

die hierbij aansluiten. Sommigen hiervan 

sluiten rechtstreeks aan bij de Amerikaanse 

ontwikkelingen. Zo publiceerden Traugott 

Roser en Eckhard Frick in 2009 hun boek 

Spiritualität und Medizin. Gemeinsame Sorge 

für den kranken Menschen. Beiden staan ook 

aan de wieg van de Internationale Gesellschaft 

für Gesundheit und Spiritualität die in 2011 

opgericht werd en het tijdschrift Spiritual Care 

uitgeeft dat voornamelijk Duitstalig is. 

De boeken van de Duitse ziekenhuispastor 

Erhard Weiher daarentegen, bieden een heel 

ander kijk op het vakgebied. Hoewel Weiher 

Koenig, een arts die vooral onderzoek doet naar 

de relatie tussen religie en gezondheid; George 

Handzo, een invloedrijk geestelijk verzorger die 

verbonden aan met de Healthcare Chaplaincy 

in New York; George Fitchett, die veel werk 

maakt van de verwetenschappelijking van 

het beroep; Daniel Sulmasy ten slotte die als 

internist, ethicus en franciscaan een interessante 

brug vormt tussen beide werelden. 

Verenigd Koninkrijk
Maar niet alleen de Verenigde Staten hebben 

veel impact. Ook in het Verenigd Koninkrijk 

gebeurt veel op dit moment. Zo publiceerden 

Wilfred McSherry en Linda Ross in 2010 

een boek over de verschillende manieren 

van spiritual assessment die er zijn: het 

peilen, inventariseren en beoordelen van de 

spiritualiteit van patiënten. Ze bouwen daarmee 

voort op eerder werk waarin ze vanuit hun 

verpleegkundige achtergrond op verschillende 

manieren geprobeerd hebben het thema te 

ontsluiten.

Onder leiding van Margaret Holloway 

kwam aan het begin van 2011 een belangrijk 

rapport uit, waarin een inventarisatie 

gemaakt werd van de instrumenten die op 

dit moment beschikbaar zijn op het terrein 

van spirituele zorg. Het rapport is vrij te 

downloaden op de site van de National Health 

Service, en laat zien dat men zich in Engeland 

ook op overheidsniveau bewust is van de 

verschuivingen op dit terrein die vragen om 

nieuwe wegen. 

Als het gaat om het betrekken van de 

bestaande kerkelijke structuren bij de nieuwe 

ontwikkelingen, kijken veel mensen in het 
l



trendbericht7 6 h a n d e l i n g e n  2 0 1 3   I   3 7 7

uit geesteswetenschappen, theologie en 

religiewetenschappen in de toekomst 

gewaarborgd worden, dan zullen ook deze  

zich moeten gaan mengen in het gesprek. 

geestelijk verzorgers in de zorg over kwaliteit 

van ‘spiritual care’ (Smeets 2006). Hier moet 

ook het Nieuw Handboek Geestelijke Verzorging 

genoemd worden, waar de term voorkomt 

(Doolaard 2006). Meer toegespitst op de 

palliatieve zorg was een belangrijk moment in 

Nederland de publicatie van de eerste Richtlijn 

voor artsen en verpleegkundigen (Leget 2010). 

Deze richtlijn was het resultaat van een lang 

consensusproces, waarin professionals uit 

verschillende beroepsgroepen geconsulteerd 

werden. De richtlijn functioneert dan ook 

tevens als basistekst voor de stand van zaken  

op dit moment.

Ten slotte
De plaats van de kerken in de samenleving 

is diepgaand aan het veranderen. Niet 

alleen in Nederland, maar in alle Europese 

landen. Belangrijke inhouden die mensen 

kunnen helpen om betekenis te ontdekken 

in hun worstelingen met het bestaan, dreigen 

verloren te gaan of voor steeds minder 

mensen toegankelijk te worden. Dat vraagt 

om het leggen van nieuwe verbindingen 

tussen religie of levensbeschouwing aan 

de ene kant en gezondheid aan de andere 

kant. Voor wie de uitdaging aangaat, liggen 

vele aanknopingspunten klaar. Op dit 

moment worden die uitdagingen vooral 

aangenomen van de kant van de medische 

wetenschappen, gezondheidswetenschappen 

en verpleegwetenschappen. Dat levert een 

benadering van spirituele zorg op, die 

goed aansluit bij de werkwijze van deze 

disciplines. Wil de verbinding met religieuze 

tradities en de onderzoeksmethoden 

Literatuur
Anandarajah, G. & Hight, E. (2001). Spirituality and 

medical practice: Using the HOPE questions as a 
practical tool for spiritual assessment. American 
Family Physician 63, 81-88.

Cobb, M., Puchalski, C. & Rumbold, B. (2012). 
Oxford Textbook of Spirituality in Healthcare. 
Oxford University Press.

Cobb, M., Dowrick, C. & Lloyd-Williams, M. (2012). 
Understanding spirituality: a synoptic view. BMJ 
Supportive & Palliative Care 2, 339-343.

Doolaard, J.J.A. (ed.) (2006). Nieuw Handboek 
Geestelijke Verzorging. Kampen: Kok.

Fitchett, G., Handzo, G. (1998). Spiritual assessment, 
screening and intervention. In: J. Holland (red.), 
Psycho-oncology, 790-808. New York: Oxford 
University Press.

Holloway, M. et al. (2011). Spiritual Care at the End 
of Life. Department of Health United Kingdom. 
Published to DH-website, in electronic PDF 
format only: http://www.dh.gov.uk/publications

Leget, C. et al. (2010). Richtlijn Spirituele zorg. In: 
Palliatieve Zorg: Richtlijnen voor de Praktijk, 637-
662. Utrecht: VIKC.

Maugans, T.A. (1996). The SPIRITual history. 
Archives of Family Medicine nr. 5, 11-16.

McSherry, W. & Ross, L. (2010). Spiritual Assessment 
in Healthcare Practice. Penrith: M & K Publishing.

Nolan, S., Saltmarsh, P., Leget, C. (2011). Spiritual 
care in palliative care: working towards an EAPC 
Task Force. European Journal of Palliative Care nr. 
18, 86-89.

Paley, J. (2008). Spirituality and nursing: a 
reductionist approach. Nursing Philosophy nr.9, 
2-18.

Puchalski, C.M. (2002). Spirituality and end-of-life 
care: a time for listening and caring. Journal of 
Palliative Medicine nr. 5, 289-294

Puchalski, C.M. (2006). A Time for Listening and 

Caring. Spirituality and the Care of the Chronically 
Ill and Dying. Oxford University Press.

Puchalski, C.M., Ferrell, B., Virani, R. et al. (2009). 
Improving the quality of spiritual care as a 
dimension of palliative care: the report of the 
Consensus Conference. Journal of Palliative 
Medicine nr. 12, 885-904.

Roser, T. & Frick, E. (2011). Spiritualität und Medizin. 
Gemeinsame Sorge für den kranken Menschen (2. 
aktualisierte Auflage). Münchner Reihe Palliative 
Care, Band 4. Stuttgart: Kohlhammer. 

Smeets, W. (2006). Spiritual Care in a Hospital 
Setting. An Empirical-theological Exploration. 
Leiden: Brill.

Sulmasy, D. (2006). The Rebirth of the Clinic. 
An introduction to Spirituality in Health Care. 
Washington, Georgetown UP.

Swinton, J. (2006). Identity and resistance: why 
spiritual care needs ‘enemies’. Journal of Clinical 
Nursing 15, 918-928.

Vermandere, M., De Lepeleire, J., Van Mechelen, 
W., Warmenhoven, F., Thoonsen, B. & Aertgeerts, 
B. (2013). Spirituality in palliative home care: 
a framework for the clinician. Supportive care 
in cancer: official journal of the Multinational 
Association of Supportive Care in Cancer, 21 (4), 
1061-9.

Weiher, E. (2011). Das Geheimnis des Lebens berühren 
Spiritualität bei Krankheit, Sterben, Tod. Eine 
Grammatik für Helfende. Stuttgart: Kohlhammer.

Carlo Leget is hoogleraar zorgethiek en geestelijke 
begeleidingswetenschappen aan de Universiteit voor 
Humanistiek in Utrecht. Daarnaast is hij vanuit 
de Associatie van High Care Hospices bijzonder 
hoogleraar ethische en spirituele vragen in de 
palliatieve zorg aan deze zelfde universiteit. 
c.leget@uvh.nl

l



actueel7 8 h a n d e l i n g e n  2 0 1 3   I   3 7 9

a c t u e e l

Symposium ‘Staan in het einde’
Hoe kan de ouderdom een levensfase van 

bezinning zijn op: eindigheid en zingeving, op 

autonomie en sterfelijkheid, op innerlijke groei 

en spiritualiteit? Sprekers: Frits de Lange, Carel 

ter Linden, Bert Keizer, Gijsbert van Es, Jean-

Jacques Suurmond. 

	

29 november 2013. Bergkerk, Amersfoort. 

Kosten (incl. lunch en symposiumbundel):  

€ 50,-; € 30,- voor studenten. www.bergkerk.nl

‘Geloven in preken’
Op donderdag 26 en vrijdag 27 september 

2013 organiseren IZB Areopagus en de 

PThU gezamenlijk de conferentie ‘Geloven 

in preken’ in conferentiecentrum Mennorode 

in Elspeet. Doel: inspiratie voor de wekelijkse 

preek, nieuwe impulsen, gaan zien waar de 

huidige omstandigheden nieuwe kansen en 

uitdagingen bieden. Verder: opnieuw opdiepen 

van de motieven van de reformatie om ze te 

onderzoeken op hun betekenis in de huidige 

tijd. 

Donderdag 26 september10.00 uur tot  

vrijdag 27 september 17.00 uur. Kosten:  

€ 260,- (inclusief overnachting en maaltijden). 

Opgenomen in het aanbod Permanente 

Educatie van de PKN (1 EC); na afloop 

bewijs van deelname. Aanmelden via het 

inschrijfformulier op www.pthu.nl/actueel/

nieuws/GeloveninPrekenWebtekst.docx/

De toekomst van de preek
‘Famous last words?’ 
Op 11 oktober organiseert de Theologische 

Universiteit Kampen in samenwerking 

met Permanente Educatie Predikanten een 

symposium over ‘De Toekomst van de Preek’. 

Aanleiding is de nieuwe homiletiek van Kees 

de Ruijter, Horen naar de stem van God, die 

medio september verschijnt. Op de dag worden 

hoofdlijnen uit deze homiletiek gepresenteerd 

en besproken. Maar het wordt ook een dag om 

aan je eigen preekvaardigheid te werken. Dit 

kan in diverse workshops. Het symposium staat 

open voor iedere geïnteresseerde. 

Theologische Universiteit Kampen. Kosten:  

€ 35,- (inclusief lunch), € 10,- voor studenten.

LUCE-aanbod
Algemeen: zie voor opgave en betalingen onder 

de diverse cursusnamen bij leergangen en kader-

cursussen: www.tilburguniversity.edu/nl/onder-

zoek/instituten-en-researchgroepen/luce-crc/

• Parochiesecretariaat

Het parochiesecretariaat is belangrijk voor 

het goed functioneren van een parochie. Niet 

alleen voor de pastorale beroepskrachten en 

vrijwilligers, die veel steun hebben aan een 

goed secretariaat. Het secretariaat is namelijk 

ook het visitekaartje van de parochie. Hoe doe 

je dat dan goed? Wat komt er allemaal kijken 

bij een parochiesecretariaat en kan dat ook 

met vrijwilligers? Moet de parochie de hele dag 

bereikbaar zijn, en waarom dan? Waar wordt 

het secretariaat gehuisvest en hoe wordt men 

daar ontvangen? Wat is de rol van de secretaris 

van het bestuur?

1 oktober 2013, 13.30-19.30 uur. 

Nieuwegracht 65, Utrecht-Centrum. 

Kosten: € 75,- (incl. reader en lunch). 

Informatie: 013-466 3827/3800. 

• Geestelijke zorg en dementie

Volgens recente prognoses loopt één op de vijf 

mensen kans de ziekte dementie te krijgen. Dit 

getal is zo hoog omdat er een grote generatie 

ouderen aankomt en dementie vooral een ou-

derdomsziekte is. Deze cursus wil pastores en 

geestelijk verzorgers toerusten voor hun om-

gang met mensen die lijden aan dementie.

Vierdaagse cursus op maandag 27/1, 10/2, 17/3, 

7/4 2014 van 10.00-16.00 uur. 

Klooster Mariënburg, St. Janssingel 92, 

5211 DA ’s-Hertogenbosch (nabij station). 

Kosten: € 750, incl. lunch (factuur); veelal 

declarabel via de werkgever. Studielast: 28 uur, 

incl. reader (1 ECTS; 7 VGVZ).

• Existentiële zielzorg

De tijd van de ‘Grote Verhalen’ is voorbij, maar 

de ‘kleine’ verhalen zullen altijd blijven: de le-

vensweg die iedere mens aflegt. Mensen willen 

de achterkant, de zin en de bezieling leren ken-

nen van wat zij meemaken. Daarom is geeste-

lijke leiding een van de kerntaken van pastores, 

predikanten en geestelijke verzorgers. Mensen 

verwachten juist van pastorale professionals dat 

die hen helpen de achterkant te ontdekken, hun 

levensvisie of geloof onder woorden te brengen, 

en enig perspectief aan te reiken.

10-12 maart 2014. Kosten: € 637,50; veelal 

declarabel bij de werkgever. Studielast: 28 uur, 

incl. literatuurstudie (1 ECTS of 7 VGVZ-

punten). Opgave: luce-crc@uvt.nl o.v.v. naam, 

adres, telefoonnummer, vooropleiding en 

functie. Informatie: Henk van Hout.

• Geestelijke zorg en trauma

Soms zijn gebeurtenissen die mensen meema-

ken zo onaangenaam en schokkend dat men 

zich met moeite staande kan houden. De zeker-

heid van het dagelijkse bestaan is plotseling 

vernietigd. Oorlogsomstandigheden vormen 

daar wellicht het meest opvallende voorbeeld 

van. Maar ook zaken als seksueel misbruik, 

verkeersgeweld (ongelukken als gevolg van 

roekeloos gedrag in het verkeer), mishandeling, 

geweldpleging (overvallen of andere vormen 

van crimineel geweld) vallen hieronder. 

Voor 12-20 deelnemers. Opgave via de website 

van Cogis. Met certifaat. VGVZ:  

14 punten (studiebelasting 56 uur); ECTS:  

2 punten. Informatie: Renate van den Bronk, 

(020) 660 19 39. 



actueel

a c t u e e l

8 0

uitnodiging
Uitnodiging 

SYMPOSIUM HANDELINGEN WOENSDAG 18 DECEMBER 2013

Oordeels- en besluitvorming bij ethische kwesties

Graag wil de redactie van Handelingen op geregelde tijdstippen met haar lezers en andere 

geïnteresseerden in contact treden. Een goed medium daartoe is het organiseren van een 

symposium rond een thema dat in het tijdschrift aan bod komt. Dat bleek op het symposium 

dat we in 2011 hielden over gespreksvoering in pastoraat en geestelijke verzorging.

Op woensdag 18 december nodigt de redactie u daarom uit voor een symposium over oordeels- 

en besluitvorming van pastores en geestelijk verzorgers bij ethische kwesties. Dat is ook het 

onderwerp van het themanummer Handelingen 2013/4 dat begin december bij u in de bus valt. 

Het symposium vindt plaats van 14.00 tot 17.30 uur in de Boothzaal van de 

Universiteitsbibliotheek Utrecht, Uithof, Heidelberglaan 3. 

Het symposium wordt mede georganiseerd door de masteropleiding Geestelijke verzorging 

van de Universiteit Utrecht en het KPV-Centrum van het UMC Radboud in Nijmegen. Verder 

wordt samengewerkt met de diensten geestelijke verzorging van het Catharina Ziekenhuis 

Eindhoven en het VUmc en de Universiteit voor Humanistiek. Als sprekers hebben toegezegd: 

Eric van de Laar, Carlo Leget, Benita Spronk en redactielid Wim Smeets. Ruime aandacht zal 

besteed worden aan bezinning op casuïstiek waarmee pastores en geestelijk verzorgers in hun 

werk mee geconfronteerd worden: praktijk en reflectie hand in hand!

Het definitieve programma is binnenkort op de website te vinden. Het wordt u ook toegezonden 

bij aanmelding via s.ebbeng@dgvp.umcn.nl. Kosten: € 10,-. Dit bedrag kan betaald worden bij de 

inschrijving op 18 december.


