AAN DE LEZER | HANS SCHILDERMAN

eze week betrapte ik mij er op dat ik ‘I don’t know how to love him’

floot terwijl ik door het bos op de fiets naar mijn werk toe reed.

Filmmuziek, en voor een theoloog geen onwaarschijnlijke keuze uit
het beschikbare repertoire. Maar mijn deuntje stokte direct toen ik bedacht
dat het een hit uit mijn pubertijd is. Jesus Christ Superstar, de rockopera van
Rice en Webber, beleefde in de gelijknamige film van Jewison de premiere in
1973. Yvonne Elliman zingt het in haar rol als Maria Magdalena, al meende ze

tijdens haar casting dat de tekst voor de rol van Jezus’ moeder geschreven was.
Ambivalente romantiek dus, die beter gedijt in de pubertijd dan net voorbij de midlife.

Mijn argeloosheid is misschien wel typisch voor de wijze waarop beelden en klanken in het
geheugen rondhangen en tijdens kennelijk relevante gemoedstoestanden hun werk doen. Dat
geldt a fortiori voor religieus geladen beelden en klanken die toch al een geestelijke betekenis of
symbolische vorm kennen. Nu zijn het eens niet de bewuste keuzes of de betere argumenten die
het religieuze gedachtegoed regisseren maar latente moods and motivations die zich even in de
waarneming nestelen. Ondertussen is de film een realiteit in zichzelf die bedacht, vormgegeven
en bekeken wordt. Een medium dat zijn kracht ontleent aan de boodschap die het subtiel aan het
kijkend en luisterend publiek onttrekt.

In deze Handelingen staat de religieuze film centraal. Soms vrij evident zoals bij Jezusfilms’

het geval is, maar vaker impliciet wanneer spirituele thema’s aan de orde zijn, of wanneer je
jezelf eigenlijk alleen achteraf realiseert dat iets je diep raakt. Films hebben kennelijk het juiste
instrumentarium om ‘transcendentie’ in en aan het leven van alledag te laten beleven, ook al
realiseren we ons dat ‘het maar een film is’ Het doet ondertussen wel een esthetisch beroep op je
overtuiging hoe de wereld in elkaar zit of zou moeten zitten. Daarover valt veel meer zinnigs te
zeggen. Neem uw tijd, dit nummer is daarvoor bedoeld. <

HANDELINGEN 2013 | 3



INLEIDING | ANNEMIE DILLEN & THEO VAN LEEUWEN

Verbeelding
aan het woord

Nog niet zo lang geleden ging ik (AD) voor het eerst met mijn doch-
ter van vier naar de bioscoop. K3 — Bengeltjes. Een commerciéle film
van Studio 100. Het voorbije jaar waren we al in enkele culturele
centra geweest, waar ze aangepaste, korte films op maat van kleuters
speelden. Nu was het tijd voor een ‘echte film’ in de ‘echte bioscoop’
Toen ik weer buiten stapte, kwam spontaan de gedachte op: ‘Zo gaat
het dus tegenwoordig; het is een boodschap die veel weg heeft van
wat het christendom ook wil zeggen, maar voor de K3-film lopen
misschien toch meer ouders en kinderen warm, omwille van het
commerciéle gehalte ervan’

( 3 en de bengeltjes’ laat een beeld
zien van engelen, en van de hemel
— allemaal in het wit, met een groot
computer/tv-scherm waarop alles op aarde te
volgen is. Een scherm dat weliswaar stuk kan.
De K3-meisjes worden ‘bengeltjes’ en krijgen
vleugels, maar ook een lange neus als ze liegen,
een snor als ze ijdel zijn, een lage stem als
ze kibbelen en een heel dik lichaam als ze te
gulzig zijn. Wanneer ze uiteindelijk een goede
daad verrichten (optreden in het ziekenhuis,
als benefietconcert, ondanks hun vreemde
uiterlijk), worden ze verlost van hun ‘bengel’-
zijn. Je mag er zijn zoals je bent, lijkt eveneens
een boodschap te zijn.

De vragen die onmiddellijk rijzen wanneer ik
deze beschrijving en mijn associatie met het
christelijke geloof maak, zijn ongeveer dezelfde
als die we ons vanuit de redactie stelden bij

het concept van het themagedeelte in dit
nummer van Handelingen, enkele maanden
eerder. Op welke manier krijgen religieuze — of
bij uitbreiding ook spirituele — thema’s vorm
in films? Kunnen films inleiden in christelijk
geloof? En over welk soort films gaat het dan?
Op welke manier gebruiken filmmakers de
filmtaal om een spirituele boodschap uit te
drukken? Is dat bewust, of onbewust, of doet
dat er niet toe? Deze en andere vragen komen
in dit nummer aan bod.

Spiritualiteitsbeleving

De verschillende auteurs in het cluster over
film bespreken allemaal een andere film. Geen
enkele film is daarbij expliciet een ‘Jezusfilm’
Religieuze en breed-spirituele verwijzingen en
interpretaties zijn in de meeste gevallen eerder
onderhuids aanwezig of worden opgeroepen
in het kijkproces en vloeien voort uit het
interpretatiekader van de kijker of de groep die
de film bespreekt.

Films leiden tot ‘betekenisproductie’, zowel
bij het maken van de film, het bekijken ervan,
als het naderhand
bespreken. Door de
verschillende bijdragen
heen klinkt ook de
visie dat het kijken
naar films spiritualiteit kan stimuleren, door
de dialoog die men als kijker aangaat met de
wereld van de film, en door het gesprek dat
erover gevoerd kan worden nadien. De wereld
van de film biedt een veilige omgeving voor
het ingaan op diepe vragen. Kijkers kunnen
zich identificeren met een personage, maar
tegelijk ook een zekere afstand houden. Films
confronteren de kijker met een andere wereld,
reiken hem of haar symbolen aan en zetten
aan tot reflectie over het eigen leven, en in het
bijzonder ook zinvragen daarbij. Ze dagen uit
tot een ‘hermeneutische houding) het zoeken
naar mogelijke interpretaties, en tot dialoog
met de eigen levenssituatie, op meer dan één
manier.

De meerzinnigheid en de gelaagdheid in
heel wat films en in het kijkproces, maakt het
proces van het kijken naar en interpreteren

HANDELINGEN 2013 | 3

Hoe gaan mensen vandaag om
met spiritualiteit en hoe
kunnen ze daarin begeleid worden?

van een film bijzonder boeiend, ook in
spiritueel opzicht. De ene film leent zich hier als
vanzelfsprekend beter voor dan de andere, maar
het proces van het oproepen van zinvragen, het
stimuleren tot reflectie en de potentie om op
het vlak van ‘spiritualiteit’ iets te betekenen, is
zeker niet beperkt tot een beperkt aantal zeer
bijzondere films.

De auteurs in dit nummer spreken
over zingeving, spiritualiteit, religie en
levensbeschouwing. Deze termen hebben
allemaal een iets andere betekenis en
connotatie. Eerder
dan specifiek stil te
staan bij de exacte
betekenis van elk van
de termen, willen we
de aandacht focussen op de mogelijkheden
van film in relatie tot deze begrippen. Grofweg
kunnen de artikelen worden onderscheiden in
resultaten uit wetenschappelijke onderzoek,
mogelijkheden van gebruik van film in het
kader van geloofscommunicatie en bijdragen
die tot nadere reflectie op theologie en
spiritualiteit leiden. Als rode draad blijft
evenwel de brede vraag naar de betekenis van
‘spiritualiteitsbeleving’ vandaag klinken. Hoe
gaan mensen vandaag om met spiritualiteit en

hoe kunnen ze daarin begeleid worden?

Herkennen en losweken

In een eerste bijdrage schetst Sylvain De
Bleeckere aan de hand van het werk van de
hedendaagse cineast Terence Malick een
bioscopische spiritualiteit. De Bleeckere start

bij Plato, voor wie het schimmenspel in de grot, >



bioscoopbeelden, een misleidende afspiegeling
zijn van de fysieke werkelijkheid. Het zien met
‘twee ogen’ leidt de mens af van het zien met
het ‘derde oog) het contemplatieve, de weg
van het denken. Tot wat voor spiritualiteit dat
heeft geleid zet De Bleeckere uiteen. Haaks
daarop staat het werk van Malick, bij wie de
bioscoopruimte een spirituele levensruimte
wordt waar de mens in de lens van het leven
kijkt. Juist de spiritualiteit van de geopende
ogen biedst, in relatie tot de getoonde beelden,
zingevende oriéntatie op het leven. De films
The Tree of Life en The New World worden
beschreven als vormen van gebed. Ze dragen
het motief van het paradijs in zich mee.

Martien Brinkman maakt vervolgens
duidelijk dat het maken van een film
en het kijken naar een film altijd
interpretatieprocessen veronderstelt. Het
goddelijke is nooit direct waar te nemen,
maar mensen kunnen wel verwijzingen ernaar
vinden: filmscenario’s lenen zich daar goed
toe. Brinkman bespreekt het fenomeen van
verwijzingen naar Christus in films, die vaak
toch nog herkend worden door hedendaagse
kijkers. Hij spreekt daarbij over ‘immanente
transcendentie’

Ook Wiel Smeets laat vanuit een mysta-
gogisch denkkader zien hoe films mensen
kunnen aanzetten tot spiritualiteitsbeleving
en gesprekken over dieperliggende religieuze
thema’s kunnen losmaken. Hij gebruikt
hierbij de film My Sassy Girl en laat zien hoe
de verschillende lagen van liefde in deze film
worden uitgewerkt en hoe de thematiek van lot
en bestemming het centrale gegeven is waarmee
de hoofdrolspelers zich verhouden.

Eline De Bruyne laat aan de hand van een
gedetailleerde bespreking van de film Life of

Pi zien hoe het kijken naar een film heel wat
kan losweken bij een kijker. Ze geeft concrete
suggesties om dieper in te gaan op deze film en
de levensbeschouwelijke vragen te laten klinken.

Geertje De Vries beschrijft het filmgesprek in
plaatselijke gemeenschappen, in het bijzonder
aan de hand van de film The Way. Ze geeft
concrete stappen om met een groep aan de
slag te gaan, en laat ook de waarde van het
filmgesprek zien.

Nikolaas Sintobin heeft als jezuiet en
internetpastor in Vlaanderen en Nederland
ervaring met het werken met bidden met
YouTube, en laat zien hoe het bekijken van korte
filmpjes ook een belangrijke aanzet kan zijn in
het werken rond spiritualiteitsbeleving.

Wim Reedijk ten slotte bespreekt als enige
een expliciet religieuze film, Des hommes et
des Dieux, die hij als aanzet neemt voor een
theologische en persoonlijke reflectie rond
kernvragen uit deze film.

Na het artikelencluster over film volgt een
bijdrage over recent onderzoek omtrent
spiritualiteitsbeleving in een ziekenhuiscontext,
van Laurien Schrijver, Jessie Dezutter, Annemie
Dillen en Wim Smeets. Het nummer besluit met
een trendbericht van de hand van Carlo Leget,

over ‘spiritual care’ in de zorg.

In dit nummer bieden we een thema aan dat
ook binnen de internationale wetenschappelijke
praktisch-theologische literatuur wel

wat aandacht krijgt vanuit verschillende
perspectieven (zie bijvoorbeeld Griab, Hermann

& Nottmeier 2004; Kirsner & Wermke 2009;
Gelo 2011). We verwijzen eveneens naar de
bijdrage van Friso en Ganzevoort die eerder in
Handelingen verscheen (2009).

In de samenstelling van dit nummer
hebben we naast (beperkte) inzichten uit
wetenschappelijk onderzoek, vooral willen
stilstaan bij concrete mogelijkheden om met
films aan de slag te gaan of er verder over
te reflecteren. We hopen dat ook de andere
bijdragen in dit nummer de lezer mogen
boeien. <

Literatuur

Friso, J. & Ganzevoort, R.R. (2009). Zin in
het donker. Over het werken met film in
vormingswerk, Handelingen 36/5, 44-53.

Gelo, F. (2011). Using Movies in Pastoral counseling.
The Journal of Pastoral Care and Counseling 65,
1-4.

Grib, W., Herrmann, J., Nottmeier, C. (2004). Film
als Medium religioser Bildung. Zeitschrift fiir
Erziehungswissenschaft 7, nr. 3, 326-343.

Kirsner, I., Wermke, M. (ed.) (2009). Passion Kino.
Existenzielle Filmmotive in Religionsunterricht
und Schulgottesdienst. Gottingen: Vandenhoeck &
Ruprecht.

Annemie (prof.dr. A.) Dillen is hoofddocent Praktische
theologie aan de Faculteit voor Theologie en
Religiewetenschappen, Katholieke Universiteit
Leuven, Belgié.
annemie.dillen@theo.kuleuven.be

Theo (drs. T.T.) van Leeuwen is docent pastoraat
bij Windesheim, opleidingen Theologie en
Levensbeschouwing, en KPV-supervisor.
tt.van.leeuwen@windesheim.nl

HANDELINGEN 2013 | 3



TREEOFLIFE

WRITTEN AND DIRECTED BY

., TERRENCE MALICK

NOTHING

STANDS STILL -

i

BESCHOUWING | SYLVAIN DE BLEECKERE

De reflectie en de

lichtwand

Van Plato tot Malick

Plato en Malick hebben de filosofie gemeen met elkaar. Allebei
bewegen ze zich in de filosofie, echter niet begrepen als de discipline
die intellectuele pirouettes uitvoert om in vele gevallen iets te zeggen
wat het gezonde verstand al langer wist. Beiden beoefenen de filo-
sofie om te reflecteren over wat er zich afspeelt rond en in de mens.
Filosoferen is voor beiden in de eerste plaats een modus van schou-
wen, een spirituele oefening om zichzelf als mens te leren kennen en
om hun tijdelijk verblijf op aarde naar waarde te kunnen schatten.
Maar hiermee houdt de gemeenschappelijkheid ook op.

Het klassieke, spirituele leven buiten
‘de bioscoop’
lato en Malick staan in de ruimte van
de filosofie met hun rug naar elkaar toe.
Ze kijken elk een andere kant op. De
eerste met zijn ogen dicht, de andere met een
filmcamera in de hand. In het zevende boek
van zijn Staat vertelt Plato de Allegorie van de
grot. Hij beschrijft erin de oerbioscoop. De
grotbewoners zijn toeschouwers die ‘geboeid’
naar projecties op de wand zitten te kijken.
Dat moet de oudste beschrijving zijn van een
bioscoop.
Plato had eerder de toeschouwers op het

HANDELINGEN 2013 | 3

oog die in het theater naar tragedies en
komedies gingen kijken. Dat vond hij een
minderwaardige bezigheid. Neerzitten met
de ogen die vastkleven aan een schimmenspel
dat enkel een misleidende afspiegeling is

van de fysieke werkelijkheid. Voor dergelijk
zitten had Plato geen goed woord over. Hij
vond ‘de bioscoop’ een gevaarlijke plek want
ze brengt schade toe aan de mens. De ‘valse’
beelden drijven de mens weg van zijn denken.
Dat denken vormt de spirituele roeping van
de mens: betrokken leven op de hogere of
transcendente werkelijkheid. Die is enkel
bereikbaar via ‘het derde oog’ of de ziel, de

>



onzichtbare essentie van de mens zelf. ‘De
bioscoop’ cultiveert enkel het zien van de twee
ogen in plaats van het in-zien, eigen aan het
derde oog van de denkende ziel.

Voor de filosoof van het klassieke denken,
Plato, blijven bioscoopbeelden schijnbeelden
in de tweede graad: schijn van de schijn.

De fysieke werkelijkheid staat tegenover

de transcendente of bovennatuurlijke
werkelijkheid als schijn tegenover zijn. Voor
Plato bestaat de spiritualiteit uit de (op)voeding
van de ziel, de vorming van het denken en dat
gebeurt het best met een afgewende blik, met
ogen die wegkijken
van de omringende
werkelijkheid en die
zich er na verloop
van tijd helemaal
voor afsluiten. De spiritualiteit van de

gesloten ogen. In deze metafysische optiek

is pastoraat zielzorg; spirituele oefeningen

zijn contemplatieve meditaties, liefst in het
halfdonker.

De eeuwenoude christelijke cultuurtraditie
heeft, via de directe bemiddeling van het
platonisch hellenisme, datgene wat heden
‘spiritualiteit’ heet als ‘geestelijk leven’ geduid.
Naar het platonische model van Socrates die
argumenteerde dat de mens leeft om te leren
sterven, kreeg ook een invloedrijke christelijke
spiritualiteit eeuwenlang het karakter van een
ascetische oefening. Spiritualiteit werd vast
verbonden aan een cultuur van de gesloten
zintuigen (De Bleeckere 1992, 24-25). De mens
moest leren zijn ogen te sluiten om zich enkel
door het onzichtbare bovennatuurlijke licht te
laten verlichten. In de meeste gevallen stond

Voor Plato blijven bioscoopbeelden
schijnbeelden in de tweede graad:
schijn van de schijn

het doel van de spiritualiteit in het teken van de
dood. In de scholen van dergelijke spiritualiteit
deed men aan een geestelijke gymnastiek om de
grote sprong te kunnen maken over de lat van
de dood heen, recht ‘de hemel’ in.

De eeuwenoude christelijke cultuur bezit
een rijke waaier aan spirituele bewegingen.
In de huidige postmoderne epoche bestaat er
in kerkelijke kringen nog steeds de tendens
om vooral in het contemplatieve abdijleven
de essentie van het christendom te zoeken.
In de voorbije decennia is in ‘katholiek’
Vlaanderen althans in secundaire scholen
een roepings- en een
bezinningspastoraat —
voortbouwend op de
naoorlogse traditie van
de verplichte retraites —
ontstaan die erop was gericht via een meerdaags
verblijf in een abdij de jongeren in contact te
brengen met ‘de essentie’ van het christendom.
En wanneer er een film als Die grosse Stille,
de documentaire van Philip Groning over La
Grande Chartreuse, verschijnt, dan slaken tal
van kerkelijke leiders een grote zucht: Eindelijk
nog eens een religieuze film! Wat is er echter
religieus aan een film die uitmondt in het
getuigenis van een oude, blinde kartuizer die
de lof zingt over de dood (De Bleeckere 2011,
104)? Of is religie nog steeds zielzorg gericht
op de toegang tot ‘de hemel ‘het hiernamaals),
waarbij het ‘hiernumaals’ op zich secundair of
gewoon onbelangrijk is?

De ‘bioscopische’ spiritualiteit
Wie zich vandaag opstelt in de bioscopische
ruimte van de cinematografie, nog steeds

de drijvende kracht van de heersende
beeldcultuur, treedt binnen in een speciale
wereld. Ze bestaat uit de grondstoffen van
duisternis en licht waarmee een spel wordt
opgevoerd van zichtbare beelden op een
scherm en van klanken die de ruimte vullen.
Wie er binnentreedt in het perspectief van een
klassieke spiritualiteit, houdt het er niet lang
vol. Beelden en klanken worden bronnen van
ergernis en frustraties. De vraag is vanuit welke
spiritualiteit het zinvol en boeiend wordt, om
tijdelijk en geregeld in die bioscoopruimte te
verblijven. Is het eigenlijk wel mogelijk om
zo'n ruimte met spiritualiteit in verband te
brengen? Volgens Malick wel. Voor hem is de
bioscoopruimte de plaats bij uitstek voor een
spirituele beleving vandaag. Een nadere kijk
op zijn werk, in het bijzonder zijn The New
World en The Tree of Life, verheldert zijn visie.
De volgende componenten zijn relevant om
even in het vizier te houden: het zinzoekende
schouwen, het beeldgebed, het inhoudelijke
leidmotief van het aards paradijs (De Bleeckere
2012).

Het zinzoekende schouwen

De Amerikaanse filmregisseur Terrence
Malick — geboren in Ottawa, Illinois, op 30
november 1943 —is een fenomenologisch
geschoolde filosoof. Hij vertaalde Heideggers
Vom Wesen der Grundes als The Essence of
Reasons en voorzag het van een inleiding.

Hij onderbrak zijn doctorale studie over
Heideggers benadering van het denken in
relatie tot ‘de wereld’ om filmstudies te volgen
en een filmcarriére uit te bouwen (Woesner
2011, 206). Hij wordt heden wereldwijd

HANDELINGEN 2013 | 3

tot de belangrijkste, levende regisseurs
gerekend. Malick heeft begrepen dat het
fenomenologische denken een schouwend
denken is. Volgens Heidegger bestaat er geen
discussie over: dat schouwende denken gaat
helemaal op in de taal: ‘De taal spreekt’ (1954,
184). Voor Malick is dit een vergissing, het
schouwende denken speelt zich af in de ruimte
van het cinematografische beeld: ‘Het beeld
denkt’

Malicks benadering kent een bipolaire
spiritualiteit: de schouwende blik primeert in
het beeld zelf alsook bij de toeschouwer van
de films. Beide blikvelden staan in het teken
van het zinzoeken. Wat Malick bezighoudst, is
de wijze van kijken naar de dingen, naar de
wereld, en in dat licht kiest hij voor een unieke
voorstelling zijn filmische personages. Ze zijn
geen marionetten die via de touwtjes van het
scenario in beweging worden gebracht. Het
worden volwaardige personen die leven vanuit
hun eigen innerlijke wereld. Die toont zich in
hun manier van kijken naar zichzelf, de dingen
rondom hen en in het gesprek dat ze voeren
met zichzelf. Echt schouwende mensen. Dat
concretiseert zich in een fluide cinematografie.
Een belangrijk aspect ervan bestaat uit het
dedramatiseren van het verhaal. Malick
gebruikt geen oorzaak-gevolg logica. Malick zet
ook de montage in voor het dedramatiseren.
Hij gebruikt talrijke jump cuts. Hierdoor lijkt
het alsof de film sprongen maakt. Dat gebeurt
zeer duidelijk tijdens de gevechtsscenes in The
New World. Er zit geen logica in. Het enige
wat logisch is, is dat er twee kampen zijn die
elkaar bevechten. Malick dempt bijvoorbeeld
de natuurlijke geluiden en durft daarbij te



kiezen voor momenten van stilte of voor

natuurgeluiden. Hij toont niet hoe het gevecht
afloopt. Wie de verliezers en de winnaars

zijn, blijft open. De beelden verspringen en
Malick schrikt er niet voor terug om tussen de
gevechtssequenties een sequentie in te lassen
met Pocahontas in het hoge gras, ofschoon zij

niet in de buurt is van het gevecht.

Het handelsmerk van Malick is het gebruik
van de voice-over-methode. De voice-over komt
niet zozeer voort uit de zelfanalyse van het
personage. Bij Malick gaat het veel meer over
het spirituele gesprek tussen de personages. De
voice-over geeft toegang tot de innerlijke reflec-

tieruimte van de personages. In die ruimte spe-
len psychologische motieven en berekeningen
weinig of geen rol. Wel bewegen zich daarin de
reflexieve beschouwingen van de personages
over de zin van wat er gebeurt. Uit dit medita-
tief perspectief volgen de vele close-ups van de
personages. Hun schouwende blik valt op.

HANDELINGEN 2013 | 3

Malicks aanpak heeft gevolgen voor de
toeschouwer. Die dient via zijn eigen
verbeelding de verhaallijn aan te vullen en

hij voltrekt het schouwend zoeken naar de
zingeving van de dingen en de gebeurtenissen
mee. De films van Malick vormen de
toeschouwers in de bioscopische ruimte tot >



actieve kijkers. Ze treden uit een loutere
consumptieve houding en gaan over tot een
actieve, schouwende blik. Die beweegt rond het
middelpunt van de zingeving. De personages
van Malick geven daarbij het voorbeeld en
nemen de toeschouwer mee op de spirituele
weg van de zingeving. Voor Malick is de
bioscoopruimte een spirituele levensruimte,
een plaats waar de mens als toeschouwer bij
uitstek recht in de lens
van het veeleisende
leven kijkt; in die
ruimte weerklinkt

uit de beelden en de
klanken de opgave van zingeving. Alleen een
cinematografische spiritualiteit van de open
ogen zorgt ervoor dat de toeschouwer de vinger
aan de pols houdt van het leven zelf.

Het beeldgebed

Malicks esthetica van de bipolaire spiritualiteit
bereikt zijn hoogtepunt in wat we ‘het
beeldgebed’ noemen. Eenvoudig uitgedrukt
betekent dit dat beide films van Malick
gebeden zijn. Zo begint The New World met
de aanroeping door de Indiaanse prinses
Pocahontas:

Kom Geest,

Help ons om het verhaal van ons land te
zingen.

U zijn onze Moeder.

Wij komen voort uit Uw ziel.

Pocahontas’ gebed roept de spiritualiteit op van
de Powhatan-indianen van de Oostkust van de
huidige Verenigde Staten. Het gebed evoceert

De filins van Malick
brengen de toeschouwer
tot een actieve, schouwende blik

de religieuze verbondenheid met de natuur. In
de film laat Malick zich door die spiritualiteit
inspireren door de natuur niet te filmen als een
decor voor menselijke handelingen; hij filmt
het waaiende gras, de hoge bomen met het
zonlicht dat door het bladerdek heen priemt,
het stromende water met zijn reflecties en zijn
eigen klankenwereld enzovoort. Door te filmen
vanuit de spirituele beleving van de jonge,
indiaanse prinses
distantieert Malick zich
van de berekenende
mentaliteit van de
Engelse kolonisten. Zij
zien de natuur als te gebruiken grondstof en
als bron van hebzucht. Dit laatste blijkt uit hun
koortsachtige zoektocht naar goud.

Malick laat de westerse toeschouwer in de
spiegel kijken, in de spiegel van zijn eigen
spiritualiteit. Is de westerse spiritualiteit, ook
in haar klassiek-traditioneel christelijke zin,
niet steeds gemotiveerd door een uitgesproken
of impliciete materialistische wil? Zo kunnen
we toch ook de wil noemen die gericht is op
het vertoeven in ‘de hemel’ in Gods nabijheid
en op het voor eeuwig en altijd genieten van
een volmaakte staat zonder ontberingen?

Wat betekent immers de tijdelijke ascese

en ontbering in het hiernumaals tegenover

de hiernamaalse weelde en volheid in de
eeuwigheid? Malick evoceert de contrasterende
indiaanse spiritualiteit in het historische
personage van Pocahontas. Die spirituele
beleving staat helemaal in het teken van
verbondenheid en respect in plaats van
verdienste en bezit.

The Tree of Life is nog meer dan The New

World een beeldgebed. Centraal in The Tree

of Life staat de volwassen Jack O’Brien, een
succesvolle architect. Hij is tevens een van

de drie broers van het gezin O’Brien. Dat
bestaat uit de ouders en hun drie jongens Jack,
R.L. en Steve. Het verhaal van het katholieke
gezin O’Brien speelt zich af in de jaren vijftig
van de vorige eeuw en is gesitueerd in een
landelijke buitenwijk aan de rand van de
Texaanse stad Waco. Malick vertelt het verhaal
echter helemaal niet
chronologisch. Er is
eigenlijk amper een
verhaallijn. De film
bestaat namelijk uit een
opeenvolging van herinneringen, stemmingen,
overwegingen van Jack O’Brien op het ogenblik
dat hij in zijn architectenbureau verneemt dat
zijn jongere broer, R.L., overleden is, wellicht
door zelfmoord.

Die fluide stroom of consciousness beweegt
zich in de modus van het gebed dat een lange
meditatie is rond zingeving. Via de gedachtenis
aan zijn katholieke ouders stapt de volwassen
Jack biddend binnen in de spirituele wereld van
de zingeving. Daarover laat Malick zelf geen
twijfel bestaan. De bijbelse referenties kaderen
immers in dit perspectief. Bij de opening van de
film reikt Malick de toeschouwer een sleutel tot
de betekeniswereld van film via een bijbelcitaat.
Hij citeert namelijk Job 38,4 en 7:

Waar was jij toen ik de aarde grondvestte?
Vertel het me, als je zoveel weet ...

terwijl de morgensterren samen jubelden
en Gods zonen het uitschreeuwden van

vreugde?

HANDELINGEN 2013 | 3

Rouwgedichten en rouwgebeden
waarin de stem van de zingeving
hoorbaar en zichtbaar is

Daarna volgt een rijke en tevens lange filmische
meditatie die via de voice-over van Jack de
betekenis krijgt van een gebed. Een volwaardig
hedendaags beeldgebed. Dat laatste mag
letterlijk worden genomen. Er komen niet
alleen enkele expliciete scénes in met biddende
mensen — de vader, de jonge Jack; de meditatie
van de volwassen Jack is een lang uitgewerkt
gebed, in voice-over verspreid over de hele film.
Daarbij verschijnt Jack als een hedendaagse
Job. Malick realiseert een
betekenisweefsel met het
woord job’. Het betekent
‘werk, baan’, maar het is
eveneens de eigennaam
van Job naar wie het bijbelboek is genoemd.
De initialen van Jack O’Brien vormen het
hoofdletterwoord JOB.

Waar leeft U?
Ziet U mij nu?
Ik wil zien wat U ziet.

Waarom zou ik goed zijn als U het niet bent?
Waarom slaat hij ons, onze vader?

Behoed ons.

Leid ons tot het einde van de tijden.

Uit deze gebedsfragmenten blijkt hoe de
volwassen Jack als een hedendaagse Job een
vragende, smekende zinzoeker is. Hij ziet
daarbij de vader ook als een beeld van God die
in de bijbelse traditie ‘Heer’ en “Vader’ wordt
genoemd. De zin ‘Waarom slaat hij ons, onze
vader?’ doelt niet enkel op vader O’Brien, maar
parallel ook op ‘God de Vader’. >



Het inhoudelijke leidmotief van het
aards paradijs

Malick boetseert zijn films, en in het bijzonder
The New World en The Tree of Life, rond ‘het
aards paradijs’ als centrale denkfiguur met
directe verwijzingen naar het bijbelboek
Genesis. Bij Malick komt die filmische
meditatie ook voort uit een algemene, culturele
motivatie: de meditatie over het aards paradijs
verbindt zich met het bijbelse motief van het
Beloofde Land in de context van het ontstaan
van de huidige Verenigde Staten van Amerika.
Dat verklaart de historische verankerde film
The New World die terugkeert naar 1607, de
stichting van het fort Jamestown langs de
James River met de historische Captain John
Smith in de mannelijke, koloniale hoofdrol

en Pocahontas in de indiaanse, inheemse
vrouwelijke hoofdrol. Malick laat duidelijk
zien hoe Captain John Smith Jamestown tot
een succes maakte, nadat eerdere pogingen
van andere Engelse nederzettingen in een
fiasco waren geé¢indigd. Captain John Smith
heeft in zekere zin de hoeksteen gelegd van de
allereerste Engelse kolonie, Virginia, die in 1776
een van de dertien eerste staten werd van de
Verenigde Staten van Amerika.

Maar dat alles betekent niet dat Malick The
New World opbouwt als een patriottistisch
pamflet. Integendeel. Zowel The New
World als The Tree of Life zijn namelijk ook
rouwgedichten en rouwgebeden waarin de
stem van de zingeving hoorbaar en zichtbaar is.
Hierdoor zetten beide films bij de toeschouwer
ook de betekenis van het gezegde ‘het aards
paradijs’ met zijn bijbels-religieuze grondtoon
in beweging. Letterlijk. Cinematografisch.

In de eeuwenlange joods-christelijke
theologische traditie heeft het spreken en
denken over ‘het aards paradijs’ de ervaring van
de tijd helpen structureren. Er was de tijd van
het aards paradijs en er was de tijd erna. Daarbijj
hoorde ook het sterke gevoel dat het aards
paradijs zelf onbereikbaar in een ver verleden
verloren was gegaan en dat de huidige tijd
altijd tot het domein hoorde van dat verloren
paradijs. Maar, zoals het historische voorbeeld
van ‘de Nieuwe Wereld’ leert: groepen in de
westerse beschaving bleven de hoop koesteren
om toch nog een verloren stuk van het aards
paradijs te kunnen vinden. Die verwachting
groeide uit tot de massale, Europese koloniale
droom die nog nazindert in die andere
zegswijze die nauw verbonden is met die van
het aards paradijs: “The American Dream’

Als Amerikaan, als hedendaagse denker én als
actueel cineast blijft Malick niet stilstaan bij

de geografische ijking van ‘het aards paradijs’
sinds de bijbelse Tuin van Eden. Het aards
paradijs bevindt zich niet in Jamestown en

bij uitbreiding niet in de Verenigde Staten

van Amerika. Het aards paradijs bestaat

enkel als mentale plek. Dat verduidelijkt en
praktiseert Malick door gebruik te maken van
de cinematografische techniek van de voice-
over. De hoofdpersonages zijn beschouwers; ze
reflecteren. Die mentale werkelijkheid van ‘het
aards paradijs’ betekent geenszins dat zij iets
fictiefs of imaginairs is. Het is veeleer een zone
van zin, gecreéerd vanuit de menselijke geest
waarin de onsterfelijk diepe nood aan zingeving

woont.

Besluit

Door hun cinematografische kracht, hun
‘visuele en spirituele overvloed’ (Corliss 2011,
53) maken de films van Malick het schouwen
ervan tot een hedendaagse spirituele oefening;
ze evoceren bij de toeschouwer het besef dat de
bioscoopruimte voor een moment een zone van
zin creéert waarin de toeschouwer zich mentaal
actief beweegt. In die mentale beweging ontdekt
de wakkere toeschouwer zijn roeping om als
mens in zijn eigen leefwereld hier en nu een
bioscopische zone van zin te creéren op de eb
en de vloed van de tijd. <

Literatuur

Corliss, R. (2011). Tree Believer. The cosmic vision of
Terrence Malick. Time Magazine, June 13, 2011.

De Bleeckere, S. (1992). Het licht van de schepping. De
religiositeit van de beeldcultuur. Averbode: Altiora.

De Bleeckere, S. (2011). Gedachtenis. Over zinmo(nu)
menten. Men(S)tis’ Studies 1. Hasselt: Men(S)tis.

De Bleeckere, S. (2012). Het aards paradijs als
zinnebeeld. Beschouwingen bij The New World en
The Tree of Life van Terrence Malick. Men(S)tis’
Studies 2. Hasselt: Men(S)tis.

Heidegger, M. (1954). Vortrige und Aufsiitze.
Pfullingen: Neske.

Woesner, W.V. (2011). Heidegger in America. New
York: Cambridge University Press.

Sylvain (prof.dr. S.) De Bleeckere promoveerde in de
wijsbegeerte en doceert cultuurwetenschappen aan
de opleiding Architectuur van het departement
Architectuur en kunst van de PHL/UHasselt.

Hij is stichter en voorzitter van Men(S)tis vzw:
www.menstis.be en publiceert op het gebied

van cultuurfilosofie, zingeving en religie, en
cinematografie. Voor zijn boek De horizon van de
tragische mens. Een cultuurfilosofisch gesprek
met het filmoeuvre van Andrei Tarkovskij (1984),
ontving hij de Prof. Bormansprijs voor essay.
sylvain.debleeckere@uhasselt.be

HANDELINGEN 2013 | 3



-

e 4

BESCHOUWING | MARTIEN E.

BRINKMAN

De verborgen
Christus in de film

In filmische Christusfiguren gaat het om concreet voorgestelde maar
op zich fictieve menselijke gestalten die een zelfstandig filmkarakter
vormen dat naar de actuele Jezusfiguur verwijst. Vanuit het dage-
lijkse bestaan verwijzen ze echter ook boven dat bestaan uit. Hoe de
Christusfiguur in films en nieuwe media steeds nieuwe betekenissen
krijgt, en ook vanuit zijn eigen historische en actuele zeggingskracht

nieuwe interpretaties weer beinvloedt.

De Christusfiguur

ellicht kan men van de huidige

kunstuitingen de film nog wel de

grootste impact toedichten. Heftige
emoties kunnen er door opgeroepen worden,
vooral wanneer er in positieve of negatieve zin
identificatiemogelijkheden worden geboden.
Vaak identificeert de kijker zich met de
hoofdrolspeler(s). Soms is dat — vooral in het
geval van de zogenaamde heldenfilms — een
pseudo-identificatie. De kijker realiseert zich
terdege dat hij in niets op de filmheld lijkt en
ook nooit zal lijken. Maar soms biedt een film
wel degelijk mogelijkheden tot realistische
en authentieke identificatie. Dan kan van die
identificatie ook een levensveranderend effect
uitgaan. Niet alleen het maken, maar ook het

< Beeld uit de film ‘The Last Temptation of Christ’ (1988)

HANDELINGEN 2013 | 3

kijken naar en interpreteren van een film wordt
zo een vorm van betekenisgeving aan zowel het
eigen leven alsook aan dat van anderen.

Dat is vooral het geval in die films waarin
Jezus, hetzij als een historische hetzij als een
eigentijdse figuur, een centrale rol speelt. In
de filmliteratuur spreekt men in het ene geval
van een Jezusfiguur, in het andere geval van
een Christusfiguur (Reinhartz 2009). In het
verlengde hiervan onderscheidt men ook tussen
Jezusfilms en Christusfilms. Met de Jezusfiguur
is alleen identificatie op (historische) afstand
mogelijk. In de Christusfiguur wordt aan de
historische Jezus een actuele, op het eigen
bestaan betrekking hebbende betekenis
toegekend. Met hem is een meer directe
identificatie mogelijk, want Christusfiguren
zijn normale mensen met al hun zwaktes
en gebreken. Vaak zijn de films waarin ze



optreden niet expliciet religieus. In elk geval
zal daarom geconstateerd moeten worden dat
het herkennen van Christusfiguren altijd een
waarneming van de dagelijkse werkelijkheid is
die ruimte laat voor meer dan één interpretatie.
Als we erkennen dat het goddelijke niet
rechtstreeks waar te nemen is, dan moet

het menselijke met iets in verband kunnen
worden gebracht dat er bovenuit uitstijgt (Bird
1984). Immanente transcendentie is dan ook
het dominante transcendentiebegrip in films
die religieus uitgelegd kunnen worden. Het
religieuze ligt er ingevouwen in de dagelijkse
werkelijkheid.

Een Christusfilm laat een fictieve figuur zien
die een Christus is voor degenen om hem heen
en de toeschouwers (Ellis
2005). Impliciet laten
deze films mogelijke
betekenissen van de
bijbelse Jezus zien
(instemmend of kritisch), en dat doen ze met
behulp van beelden die ontleend zijn aan onze
huidige leefwereld. In deze films lijkt het soms
wel alsof Jezus zelf mede achter de camera heeft
plaatsgenomen en als coregisseur vorm geeft
aan eigentijdse interpretaties van zijn blijvende
betekenis (De Bleeckere 2001). Een van de
bekendste voorbeelden van een Christusfilm
zal voor velen Kay Pollaks As it is in Heaven
zijn waarin een vroegtijdig zijn carriere
afbrekende topdirigent zich weer vestigt in
zijn geboortedorp en daar alle vastgeroeste
verhoudingen weer in beweging brengt.

Over het fenomeen van de Christusfilm is
inmiddels een bibliotheek vol geschreven. De
bibliografie onderaan deze bijdrage is er slechts

Het religieuze
ligt er ingevouwen
in de dagelijkse werkelijkheid

een Kkleine afspiegeling van. De als zodanig
geinterpreteerde films lopen uiteen van de
Godfather, Superman, Spider-Man, Terminator
en Star Wars-afleveringen tot bekende films

als Dead Man Walking, The Matrix, One Flew
over the Cuckoo’s Nest, Schindler’s List en Saving
Private Ryan.

Of een Christusfiguur al of niet herkend
wordt door de kijker, hangt van de persoon
van de individuele kijker af. Die herkenning
heeft betrekking op dat wat de film aandraagt
en dat wat de kijker aan Christusvoorstellingen
ontdekt. Tussen die twee polen kan een
creatieve wisselwerking ontstaan, die tot
nieuwe interpretaties van de betekenis van
de Jezusfiguur kan leiden. Dan wordt de
Jezusfiguur een
Christusfiguur.
Daaronder versta ik
een geactualiseerde
Jezusfiguur.
‘Geactualiseerd’ betekent dan: op mijn actuele
bestaan betrekking (impact) hebbend.

Met opzet spreek ik over een Christusfiguur en
niet over een Christusprincipe. Met het woord
‘figuur’ verwijs ik naar een concrete (zij het ook
fictieve) persoon die spreekt en handelt. Het
woord roept bewust ook associaties op met de
oudtestamentische prefiguraties van Jezus in
bijvoorbeeld een Adam, Jozua, Jozef en David.
Wellicht zou men in filmische Christusfiguren
nu van postfiguraties kunnen spreken. Bij zowel
prefiguraties als postfiguraties gaat altijd de
typologie maar ten dele op. De uiteenlopende
‘typen’ laten altijd maar een bepaald aspect
zien van de figuur om wie het draait. Hij zelf

is de enige die het beeld volledig belichaamt.
Pre- en postfiguraties zijn nooit met hem
identiek, maar wel altijd min of meer met hem
identificeerbaar. In filmische Christusfiguren
gaat het om concreet voorgestelde maar op zich
fictieve menselijke gestalten die een zelfstandig
filmkarakter vormen dat naar de actuele
betekenis van de Jezusfiguur verwijst.

De filmmaker (of de kijker) brengt door
de zinspeling op de Jezusfiguur een extra
dieptedimensie aan in dit op zich volwaardige
karakter. Dat geldt zowel voor de verborgen
Christus in de film als ook in de literatuur
(Downing 1968). De filmische Christusfiguur
is als zelfstandig personage meer dan ‘slechts’
een navolger van Jezus. Hij verwijst ook naar
de persoon van Jezus. Dat doet hij niet als de
homo optimus, de ideale mens, en ook niet als
de belichaming van de condition humaine in
het algemeen. Eerder is hij de homo proximus,
de menselijke gestalte die Jezus het dichtst
nadert, en zo ook iets van de in Jezus zichtbare
goddelijke nabijheid doet vermoeden. De
Christusfiguur omvat
meestal net genoeg
aspecten om het
immanent frame
(Taylor 2009) te
doorbreken en zo de mogelijkheid te creéren
ook ons eigen bestaan opnieuw te overdenken
tegen het licht van het god-menselijk geheim
dat Jezus belichaamt (Detweiler, 312-315).
Hij bevindt zich in feite continu op het
grensvlak van gelijkheid en ongelijkheid met de
historische Jezusfiguur.

Het heeft daarom niet zoveel zin om vast te
stellen dat de filmische Christusfiguur zich van

HANDELINGEN 2013 | 3

de historische Jezus onderscheidt. Dat is logisch
en inherent aan de idee van de postfiguratie
(zie boven). Belangrijker is het te zoeken naar
de overeenkomsten, wellicht ook met behulp
van nieuwe beelden die voor ons nu zijn
betekenis nog beter onthullen dan de oude.
Op een dergelijke onthullingservaring kan een
filmmaker zinspelen, maar hij kan die nooit
voorprogrammeren. Dat zou de persoonlijke
overgave die elke ontmoeting met Christus
kenmerkt, miskennen.

Fundamentele ambivalentie
Zoals gezegd gaat het bij de vraag naar de
religieuze dimensie in een film meestal om
een symbolische duiding van de dagelijkse
werkelijkheid. Daarin gaat het nooit om een
aanvankelijk meteen voor de hand liggende
duiding. In de middeleeuwen ging men er
lang van uit dat ‘het boek der natuur’ in het
verlengde van ‘het boek van de openbaring’
(de Bijbel) kon worden gelezen. De natuur
(verstaan als de ons omringende werkelijkheid)
was als het ware een

Christusfiguur als de ‘homo proximus,  open boek. God
de menselijke gestalte
die Jezus het dichtst nadert

kon erin herkend

worden. Dat besef

is nu grotendeels

verdwenen. Dat betekent echter niet dat onze

werkelijkheidsbeleving nu volstrekt ‘plat’ is

geworden. We blijven op zoek naar zingevingen

en zoeken de hints daartoe toch altijd weer

in de buurt van de fragmenten van de grote

verhalen en symbolen van vroeger. Die spreken

echter maar zelden zonder uitleg voor zichzelf.
In lijn met een belangrijke stroming

in de symbooltheorie (Ricoeur) en de >



sacramentstheologie (Chauvet) wordt ook
in de filmliteratuur veel gesproken over de
gelijktijdigheid van de aan- en afwezigheid
van het gesymboliseerde in het symbool. Men
spreekt hier wel van spiritueel realisme (Bird),
waarin rekening wordt gehouden met enerzijds
het feit dat elke ervaring van iets transcendents
altijd geworteld is in een aardse ervaring en
anderzijds het feit dat juist die aardse ervaring
aanleiding is daar bovenuit te stijgen. Daardoor
kunnen gewone dagelijkse zaken tegelijkertijd
even nietszeggend zijn als altijd en toch ook
perspectief bieden op iets anders.

Dit besef van het zowel verhullende als
ook onthullende karakter van het symbool
heeft alles te maken met de diepmenselijke
ervaring dat het verwijzingskarakter van de
dagelijkse werkelijkheid nooit eenduidig is,
maar altijd ambivalent. De werkelijkheid
spreekt maar zelden klare taal. Of bijvoorbeeld
water symbool van verfrissing kan zijn of van
verdrinking, hangt helemaal van de situatie af.
Dat geldt ook voor het menselijk handelen. Een
goedbedoelde kus kan zomaar, athankelijk van
de situatie, een Judaskus worden. In veel van
wat we waarnemen, kan daarom niet zonder
meer een positief te duiden transcendent
potentieel worden gezien. Daarvoor is ons
handelen vaak te dubbelzinnig en is de
natuur te grillig (Brinkman1986). Daar heeft
de theologie mee te rekenen, maar de film

evenzeer.

Openheid

Een film kan echter wel een grote mate

van openheid voor symbolische duidingen
oproepen (May 1984). Vooral Christusfilms

20

doen daar vaak een appel op. Die openheid
kan op allerlei manieren worden gecreéerd,
maar wordt in films opvallend vaak door
contrastervaringen opgeroepen. Zo wordt als
het ware ‘vanuit de diepte’ (de profundis) van
het menselijk bestaan stilzwijgend een beroep
gedaan op iets wat daar bovenuit zou kunnen
gaan. Duisternis blijkt dan licht op te kunnen
roepen. ‘Afdaling’ (descent) is dan in feite de
enige mogelijkheid tot verwijzing naar iets
hogers (ascent). ‘Opstijging’ is dan typisch
een activiteit van de kijker op wie een film die
beneden inzet, een zodanige indruk maakt dat
zijn gedachten als vanzelf daar bovenuit reiken.
Die gedachten kunnen in het verlengde liggen
van de filmbeelden, maar daarmee ook juist
het contrast vormen. Dat contrast oproepende
karakter van sommige beelden kan verder
reiken dan de intentie van de filmmaker. Het
kan zelfs nadrukkelijk in strijd zijn met zijn
intentie (Ferlita). Het is de kijker die deze
stappen zet.

Het gewicht dat tegenwoordig bij de
interpretatie van films aan het oordeel van
de kijker wordt toegekend, loopt grotendeels
parallel aan het gewicht dat bij de interpretatie
van teksten aan de lezer wordt toegekend.
De betekenis van een film of een tekst wordt
dan niet meer uitsluitend bepaald door het
achterhalen van de oorspronkelijke intentie van
de auteur, maar wordt ook mede bepaald door
de receptie(geschiedenis). Men spreekt dan van
reader or audience response theories. Zelf voel
ik me het meest zeker bij een interpretatie die
herkend wordt door anderen (te verifiéren door
databestanden van reacties en deels ook door
recensies en artikelen) en vroeg of laat door

de auteur wordt bevestigd. Soms laten auteurs
echter hun eigen intentie ook doelbewust in
het midden. Het kunstwerk moet maar voor
zichzelf spreken.

Voorbij de filmmaker

De respectvolle maar van oudsher toch ook
vrijmoedige omgang van middeleeuwse
auteurs met bijbelteksten kan als voorbeeld
dienen om het overstijgen van de intentie
van de filmmaker te rechtvaardigen. Vanaf de
middeleeuwen heeft
de theologie gesproken
van een ‘meervoudige’
betekenis van
bijbelteksten. Die
kwam meestal neer op een onderscheid in vier
mogelijke interpretatievormen: een letterlijke,
een allegorische, een morele en een anagogische
(eschatologische), gericht op het rijk der
hemelen. De eerste betekenis richt zich op de
woorden en de zinsconstructie van de tekst,

de tweede op de geestelijke uitleg, de derde op
de toepassing in het handelen en de vierde op
de uiteindelijke bestemming van het leven. De
letterlijke betekenis van de tekst respecterend is
men dus ook altijd boven die tekst uitgegaan.
Men heeft de tekst gezien als meer dan louter
een historische tekst.

Zo zouden films ook benaderd kunnen
worden. Er kunnen dan meerdere betekenissen
— meer dan de maker zelf in gedachten had
— aan worden toegekend. Het werken met
verschillende betekenislagen is dus niet nieuw.
Het herkennen van die lagen vergt soms wel
heel wat van de kijker. Vaak blijkt het brede
publiek allerlei toespelingen op christelijke

HANDELINGEN 2013 | 3

Vaak blijkt het brede publiek
allerlei toespelingen op christelijke
symbolen niet meer te herkennen

symbolen niet meer te herkennen. Een
christelijke interpretatie komt dan al gauw
nogal gezocht over. De goede verstaander zal
niet alleen de bijbelse symboliek goed moeten
kennen, maar ook over de vaardigheid moeten
beschikken die symboliek creatief op zijn eigen
situatie te betrekken. Het ligt voor de hand

om aan te nemen dat in de westerse wereld

de groep die daartoe in staat is, slinkt. Dat
hoeft echter niet per se het geval te zijn. De
toeristenindustrie, de musea, de concertzalen
en nieuwe media als
Google en Wikepedia
zijn als het ware in
het communicatiegat
gesprongen dat

de traditionele kerken nu achterlaten. Dat
verklaart waarschijnlijk dat de verborgen
Christus nog steeds zo massaal herkend wordt.

Het ‘dopen’ van films

De associatie met de Christusfiguur treft men
vooral aan in die films waarin de hoofdfiguur
aan een of meer van de volgende kenmerken
voldoet: een hoog roepingsbesef ten toon
spreidt, een boodschap van een radicaal andere
wereld verkondigt, zijn leven (soms tot zijn
dood toe) inzet ten behoeve van anderen en
waarin dat leven voltooid wordt over de grens
van zijn eigen dood heen. Bijbels gezien gaat
het hier om Jezus’ doop, boodschap, kruis en
opstanding. In de meeste Christusfilms gaat
om het leven van een mannelijke hoofdfiguur,
maar lang niet in alle. In Gabriel Axels Babette’s
Feast, in Lars von Triers Breaking the Waves en
in Steve Jacobs’ Disgrace (gebaseerd op J.M.
Coetzee’s In ongenade) zijn de Christusfiguren,

21



Babette, Bess en Lucy, vrouwen. De meeste
Christusfilms hebben niet de nadrukkelijke
pretentie de essentie van Jezus’ werk te
onthullen. De verwijzingen behoren meestal
slechts tot de impliciete verhaallijn. Soms is
de filmmaker zich er ook nauwelijks zelf van
bewust en zijn het vooral de kijkers die de
verbanden leggen. Dat laatste gegeven rekt
uiteraard de bandbreedte aan interpretaties
flink op.

Omdat het in het geval van Christusfiguren
in de film meestal om fictieve figuren gaat en
de toespelingen vaak summier en symbolisch
zijn, is de interpretatie zelden onomstreden.
Filmcritici gaan nogal eens aan die toespelingen
voorbij — of ze herkennen ze niet — en filmfans
raken er soms door geirriteerd, niet in de
laatste plaats vanwege de gretigheid waarmee
gelovigen ze soms
overal zien. Gelovigen
hebben nog wel eens
de neiging films min of
meer te ‘dopen’ en dat
wordt hun doorgaans niet in dank afgenomen,
niet door de makers en ook niet door de rest
van het publiek (Kozlovic 2004).

Terughoudendheid is hier dus geboden. De
Christus die ons vanuit deze films tegemoet
komt, kunnen we niet anders op het spoor
komen dan indirect, namelijk in een seculiere
verpakking (Ellis 2005) en dat betekent haast
altijd: voor meerdere uitleg vatbaar. Uit de
reacties op de Internet Movie Database (IMDb)
blijkt dan ook dat kijkers die in een film een
toespeling op een verborgen Christus zien,
nogal eens van twee kanten onder vuur worden
genomen: van de zijde van de gelovigen, die

22

De interpretatie van
Christusfiguren in films is
zelden onomstreden

de verwijzing niet expliciet en volledig genoeg
vinden en van de zijde van de niet-gelovigen,

die de verwijzing helemaal niet herkennen en

daarom gekunsteld vinden (Deacy 2006).

Wederzijdse transformatie

Vroeg of laat zullen filmduidingen die op een
openheid voor christelijke interpretaties wijzen,
in verband moeten worden gebracht met de
drie leidende principes van de christelijke
overleveringsgeschiedenis: het heilige boek,

de overleveringsgeschiedenis en de huidige
beleving. Niet om ze alsnog in een keurslijf

te dwingen, maar om de dialoog aan te gaan.
Anders blijven theologie en (film)kunst
gesloten circuits. Wellicht zou men ook hier van
de mogelijkheid van ‘wederzijdse transformatie’
kunnen spreken (Brinkman 2007). Nieuwe
interpretaties kunnen
nieuw licht werpen op
de aloude overlevering
en die kan op haar
beurt de nieuwe
interpretaties weer verdiepen en soms ook (al
of niet kritisch) aanvullen (Deacy 2009). In
feite wordt dan het gegeven dat het medium

de boodschap (the message) ook inhoudelijk
kleurt, kritisch gerelateerd aan het aloude
gegeven dat de inhoud van de boodschap ook
haar eigen vorm (medium) schept. Dat betekent
concreet niet alleen dat de Christusfiguur in
nieuwe media steeds nieuwe betekenissen krijgt,
maar ook dat diezelfde Christusfiguur vanuit
zijn eigen historische en actuele zeggingskracht
ook nieuwe interpretaties weer beinvloedt. Het
gaat dan dus om een continue wisselwerking
(Deacy 2006).

Door hier van wisselwerking te spreken nemen
we onze eigen cultuur als bron van theologie
serieus en erkennen we dat er in nieuwe
artistieke vormgevingen toespelingen op de

rol van centrale personages en gebeurtenissen
in de vier evangelién verborgen kunnen liggen
(Kozlovic 2004). Dat houdt in dat niet alleen
het Nieuwe Testament aangewend kan worden
om filmische Christusinterpretaties te verstaan,
maar dat deze interpretaties op hun beurt

ook aangewend kunnen worden om vanuit
onze huidige cultuur het Nieuwe Testament te
verstaan. Men spreekt hier wel van het omkeren
van de gebruikelijke uitlegrichting (reversing
the hermeneutical flow) (Kreitzer 1993; 2002;
Deacy 2006). De uitleg beweegt zich nu niet
vanuit de tekst naar
de context, maar ook
vanuit de context naar
de tekst. Indringender
dan de meest briljante,
vaktechnische uitleg van de oorspronkelijke
teksten kunnen kunstuitingen en soms

ook filosofische beschouwingen immers de
existentiéle betekenis van die teksten haarfijn
weergeven. Te denken valt hier bijvoorbeeld
aan Rembrandts afbeelding van de terugkeer
van de Verloren Zoon (Lucas 15, 11-32) en
Kierkegaards uiteenzettingen over Abrahams
bereidheid tot het offer van Izaik (Genesis 22,
1-19) in Vrees en Beven.

Wellicht kunnen er zo vanuit de film ook
nieuwe beelden aan de vertrouwde bijbelse
beelden worden toegevoegd zoals dat in
heel de kerkgeschiedenis ook op andere
terreinen (filosofie, muziek, schilderkunst
en literatuur) continu is gebeurd (Baugh

HANDELINGEN 2013 | 3

Ook de film zou iets
van de rol van een icoon
kunnen vervullen

1997; Deacy 2006). Vooral in de oosterse
orthodoxie is het een breed gedragen gedachte
dat de (charismatische) iconenschilder met
behulp van zijn iconen niet alleen de gewone
gelovigen maar ook de theologen onderricht.
Daar is dus altijd al van tweerichtingsverkeer
uitgegaan. Wellicht zou men binnen de
oosterse orthodoxie de iconenkunst zelfs tot
de theologie kunnen rekenen. Ook de film
zou iets van de rol van een icoon kunnen
vervullen. Uiteraard zullen lang niet alle films
die rol pretenderen of aankunnen. Maar ook
niet alle portretten van heiligen zijn iconen en
de ene icoon vervult ook nadrukkelijker een
openbarende rol dan de andere.

In elk geval valt niet meer te ontkennen dat
films ook bronnen van
betekenisgeving zijn
geworden (Kreitzer
1993). Film en Bijbel
kunnen elkaar dan
wederzijds verhelderen. Kennis van het Nieuwe
Testament kan uiteraard bijdragen tot het
verstaan van de Christusfiguur in de film,
maar op zijn beurt kan de Christusfiguur in
de film ook bijdragen aan het verstaan van de
nieuwtestamentische Jezus. Dat laatste aspect
is te lang tot haar eigen schade in de theologie
verwaarloosd (Deacy 1999). En zoals film en
Bijbel elkaar wederzijds kunnen verhelderen,
kunnen film en systematische theologie dat
ook. Een betere ontvouwing van de betekenis
van het avondmaal dan in Babette’s Feast
of in Ingmar Bergmans Avondmaalsgasten
ben ik zelden in dogmatische handboeken
tegengekomen, en datzelfde geldt ook voor
de interpretatie die Disgrace geeft van het >

23



‘plaatsvervangend intreden voor’. Uiteraard
zijn ook filmische interpretaties van christelijk
gedachtegoed altijd voor discussie vatbaar.
Gezien echter de enorme impact van deze
interpretaties — de kijkcijfers van Christusfilms
zijn een veelvoud van de oplagecijfers van
theologische boeken — zijn films allang veel
meer dan een plaatje bij een elders bedacht
theologisch praatje. <

Literatuur

Baugh, L. (1997). Imaging the Divine: Jesus and
Christ-figures in Film, New York: Sheed and Ward.

Bird, M. (1984). Film as Hierophany. In: J.R. May
and M.S. Bird (eds), Religion in Film, Knoxville:
University of Tennessee Press, 3-22.

Brinkman, M.E. (1986). Het leven als teken: over de
verschrikkelijke en verrukkelijke natuur. Baarn: Ten
Have.

Brinkman, M.E. (2007). De niet-westerse Jezus: Jezus
als bodhisattva, avatara, goeroe, profeet, voorouder
en genezer. Zoetermeer.

Chauvet, L.-M. (1979). Du Symbolisme au Symbole:
Essai sur les Sacrements. Paris: Cerf.

Chauvet, L.-M. (1988). Symbole et Sacrement: Une
Relecture Sacramentelle de I’Existence Chrétienne.
Paris: Cerf.

Deacy, C. (1999). Screen Christologies: An Evaluation
of the Role of Christ-figures in Film. The Journal of
Contemporary Religion 14, 325-337.

Deacy, C. (2006). Reflections on the Uncritical
Appropriation of Cinematic Christ-Figures: Holy
Other of Wholly Inadequate? Journal of Religion
and Popular Culture 13, no. 1-16. http://www.
usask.ca/relst/ jrpc/

Deacy, C. (2009). Redemption. In: J. Lyden (ed.),
The Routledge Companion to Religion and Film.
London/New York: Routledge, 351-367.

De Bleeckere, S. (2001). Jezus in de hedendaagse
film: In en buiten beeld. In: M. Bouwens, J. Geel
en F. Maas (red.), Jezus, een eigentijds verhaal.
Zoetermeer: Meinema.

Downing, Chr. (1968). Typology and the Literary

24

Christ Figure: A Critique. The Journal of the
American Academy of Religion 36, 13/27.

Ellis, R. (2005). Movies and Meaning. In: P. Fiddes
and A.J. Clarke (eds), Flickering Images: Theology
and Film in Dialogue, Macon: Smyth and Helwys
Press, 7-23.

Kozlovic, A.K. (2004). The Structural Characteristics
of the Cinematic Christ-figure. Journal of Religion
and Popular Culture 8 (Fall), 1-71. http://www.
usask.ca/relst/jrpc/

Kreitzer, L.J. (1993). The New Testament in Fiction
and Film: On Reversing the Hermeneutical Flow.
Sheffield: JSOT Press.

Kreitzer, L.J. (2002). Gospel Images in Fiction and
Film: On Reversing the Hermeneutical Flow.
London: Sheffield Academic Press.

May, J.R. (1984). Visual Story and the Religious
Interpretation of Film. In: J.R. May and M.S. Bird
(eds), Religion in Film, Knoxville: University of
Tennessee Press, 23-43.

Reinhartz, A. (2009). Jesus and Christ-figures. In: J.
Lyden (ed.), The Routledge Companion to Religion
and Film, London/New York: Routledge, 420-439.

Ricoeur, P. (1963). Philosophie de la volonté, II:
Finitude et culpabilité II: Symbolique du mal. Paris:
Cerf. (Nederl. vert. Symbolen van het kwaad,
Rotterdam: Lemniscaat, 1970.)

Taylor, C. (2009). Een seculiere tijd: geloof en ongeloof
in de wereld van nu. Rotterdam: Lemniscaat.

Martien (prof.dr. M.E.) Brinkman (1950) is professor
in de oecumenische/interculturele theologie aan de
theologische faculteit van de Vrije Universiteit te
Amsterdam. In 2012 verscheen van zijn hand het
boek Jezus Incognito. De verborgen Christus in
de westerse kunst vanaf 1960. Dit artikel is een
bewerking van de inleiding van het hoofdstuk over
de film.

m.e.brinkman@vu.nl

coLuMN | JANNEKE NIJBOER

The Help

p het erf van de pastorie staat een klein huisje. Het verblijf van
Poppie. Daar slaapt ze als het ’s avonds te laat is geworden om nog
naar huis te gaan. Achter de omheining en de getraliede vensters

van de grote pastorie, geeft het me een vreemd gevoel. Hier ben ik in een land
waar poppies en petrolboys deel uit maken van het dagelijks leven. Schichtig

7
K

Ik was vorig jaar in Kaapstad, Zuid-Afrika, voor een uitwisseling met predikanten. Daar keek ik

loopt ze door het huis. Ze wast mijn kleren, strijkt ze, maakt schoon, vangt
‘ tussen de bedrijven door de kinderen op van de drukke dominee waar ik te
gast ben.

samen met de dominee en haar man de film The Help. Deze film naar aanleiding van het boek Een
keukenmeidenroman van Kathryn Stockett, vertelt het verhaal van de persoonlijke lotgevallen van
zwarte hulpen in het Mississippi van de jaren zestig. De wrange situaties in de film zoomden in op
wat ik oppervlakkig om mij heen leek te herkennen. Segregatie, niet meer bij wet geregeld, maar
bijna vanzelfsprekend. De enkele keer dat ik op straat loop, voel ik me vreselijk wit. Mijn kleur

klaagt me aan.

Een jaar later luister ik in Nederland met een witte Zuid-Afrikaanse predikant naar Karen
Armstrong. ‘Dit is mijn schuld’, was de eerste gedachte van Armstrong bij het zien van de
aanslagen op de Twin Towers op 11 september. Een krachtige schuldbelijdenis en uitdrukking van
verbondenheid met de geschiedenis van het volk waar Armstrong deel van uit maakt. ‘Zo beleef
ik het 0ok’ zegt mijn gast. ‘Tk was te jong om apartheid te helpen afschaffen, maar het is mijn
schuld dat mijn land zo verdeeld is’ Ik vraag me af of ik het haar na kan zeggen in mijn context.
Armstrong zegt dat het door compassie kan. Wie zijn eigen pijn durft op te diepen, kan zich
verbinden aan een ander in zijn lijden en daarop antwoord geven.

Vandaag kijk ik geen film, ik kijk om me heen en zie dat ik woon in een land met illegalen die
tot crimineel worden gemaakt, met wetten die eerlijke kansen op de wereldmarkt van geld

en goed verhinderen, met het onvermogen de eigen Nederlandse geschiedenis te lezen en
verantwoordelijkheid te nemen, en belijd schuld. <

Janneke (ds. J.) Nijboer is missionair predikant in de Protestantse Gemeente te Noordwijk. Pionierend met mensen
tussen 25 en 45 jaar zoekt ze naar nieuwe vormen van kerk zijn. www.windkracht3pt0; www.bermoogst.nl

HANDELINGEN 2013 | 3 25



INTERPRETATIE |

WIEL SMEETS

Bestemd voor
de ware lietde

Interpretatie van een romantische jongerenfilm met het oog op
mystagogie: My Sassy Girl. Spirituele dynamiek en spirituele duiding
plus een didactische suggestie voor een groepsbespreking.

( ystagogie’ is een erfenis uit de
eerste eeuwen van de Kerk. De
catecheet nodigde de leerling

uit om de sacramenten eerst te ondergaan. Pas

daarna volgde de verheldering van wat er was
ervaren. In onze huidige cultuur is het medium
film zeer geschikt om op een dergelijke wijze

te werken bij spirituele begeleiding. Een film

bekijken is immers, net als deelname aan een

ritueel, een ‘symboliseringsproces’ dat allerlei

ervaringen oproept (Van den Berk 1999).

Als spirituele begeleider ondersteun je de

filmkijkers achteraf bij de verheldering van hun

ervaringen in termen van spiritualiteit.

Elders heb ik laten zien hoe er mystagogisch
kan worden gewerkt met jongeren rond films
met spirituele thematiek (2007; 2009). Daartoe
moet de begeleider de spirituele dynamiek in de
film kunnen duiden (spirituele hermeneutiek).
Ook is het nodig dat de begeleider bij de

< Aat Velthoen, ‘Paring, 1962, Singer Museum, Laren

HANDELINGEN 2013 | 3

bespreking van de film een werkwijze gebruikt
die de deelnemers verheldering biedt van hun
spirituele proces (spirituele didactiek).

In deze bijdrage presenteer ik dan ook
allereerst een interpretatiekader dat de
spirituele dynamiek van een film in beeld
brengt. Vervolgens pas ik dit kader toe bij de
spirituele duiding van een jongerenfilm. Deze
film behandelt een spiritueel thema dat ook in
de christelijke traditie een centrale rol speelt:
het besef bestemd te zijn voor het vinden
van ‘de ware liefde’ Het artikel sluit af met
een spiritueel didactische suggestie voor een
verhelderende groepsbespreking van deze film.

Spirituele kijkwijzer

Vooral in de middeleeuwen zagen allerlei
christelijke mystici het uitzuiveren van hun
godsliefde als spirituele groeiweg. Het wegen
van de kwaliteit van de liefde is net zo wezenlijk
bij de zoektocht naar de ware romantische
liefde. Het is niet voor niets dat middeleeuwse >

27



mystici als Bernard van Clairvaux het, toch
bijzonder romantisch-erotische, bijbelse
Hooglied lazen als metafoor voor hun
liefdesrelatie met God. En omgekeerd geldt dat
Bernards onderscheiding van gradaties in de
Godsliefde zicht biedt op de spirituele kwaliteit
van de romantische liefde. De liefde neemt
kwalitatief toe naarmate je je ik-gerichtheid
loslaat en je je overgeeft aan de diepere
bedoeling van je leven:

1. Er is een gradatie van liefde die enkel op
mijzelf is gericht. Bernard sprak van ‘de
mens die zichzelf bemint om zichzelf’.

2. Dan is er een gradatie van liefde die
op de ander is gericht met het oog op
behoeftevervulling. Bernard sprak van ‘de
mens die van God houdt om zichzelf

3. Er bestaat ook een gradatie van
belangeloze, onvoorwaardelijke liefde;
een vreugdevolle gerichtheid op de ander
waarbij eigenbelang en behoeften geen rol
spelen. Bernard had het over ‘de mens die
van God houdt om God’. De paradox van
de liefde is dat ze meer vervulling schenkt
in de mate dat ik mijn gerichtheid op
behoeftevervulling kan loslaten. Bernard:
‘ware liefde is geen loonarbeider, maar ze
kan niet zonder beloning blijven’

4. In de hoogste gradatie van liefde is er alleen
nog het besef en de beleving van eenheid.
Bernard noemde dat ‘de mens die van
zichzelf houdt om God’ Wezenlijk bij deze
liefde is dat de eigen wil één is geworden
met de goddelijke Bedoeling.

28

Ik ben deze spirituele gradaties gaan zien als
lagen die gelijktijdig in ons aanwezig zijn en
daardoor op gespannen voet met elkaar kunnen
staan. De spanning die er optreedt tussen lagen
geeft spirituele dynamiek. Het ik’ is als een
parlement waarin leden van vier grote partijen
voortdurend met elkaar in debat zijn (cf.
Hermans 1996). Partij 1 is bezig met wat goed
is voor mijzelf; partij 2 is op de ander gericht
met het oog op behoeftevervulling; partij 3 kent
de vreugde van de belangeloze liefde; en partij

4 geeft zich volledig over aan de in de liefde
werkzame diepere bedoeling.

Naast overeenkomsten qua spirituele dynamiek
zijn er natuurlijk ook inhoudelijke verschillen
tussen hoe er door christelijke mystici en
hedendaagse jonge romantici naar de ‘ware
liefde’ wordt gekeken. Een christen ziet

Jezus Christus als prototype van hoe God de
mens bedoeld heeft: de volledig in de mens
geincarneerde Liefde. De weg naar ‘ware

liefde’ bestaat voor een christen dan ook uit
gelijkvormig worden aan Gods Bedoeling (laag
4). In de jongerencultuur spelen geloofsnoties
als ‘God’ en ‘Christus’ nauwelijks nog een

rol. Verder lijkt het bij de zoektocht van een
jongere naar de ware liefde louter te gaan om
het vinden van de juiste match qua wederzijdse
behoeftevervulling (laag 2).

Toch zie je juist ook in romantische films
dat de personages voortdurend de kwaliteit
van hun liefde wegen. En menigmaal ontstaat
bij personages het besef dat er sprake is van
‘ware’ liefde in de mate dat gerichtheid op
behoeftevervulling wordt losgelaten (laag 3).

Verder is er ook bij sommigen het besef

dat een liefdespartner al dan niet voor mij
‘bestemd, ‘bedoeld’ is. Het is op voorhand
niet duidelijk of het hier gaat om spirituele
overgave aan de diepere bedoeling van mijn
leven (laag 4) of om een magisch bijgeloof met
het oog op behoeftevervulling (laag 2). Dit
geloof in bestemming is ook zeer particulier:
het gaat om gebeurtenissen die al dan niet
‘de bedoeling’ zijn in mijn eigen leven. In de
katholieke Catechismus (2008) wordt eveneens
over ‘bestemming’ gesproken. Maar dan op een
wijze die de particulariteit van mijn eigen leven
in het perspectief stelt van de spirituele evolutie
van de kosmos. God voert Zijn Schepping naar
‘voltooiing’ door ‘Zijn Voorzienigheid’. Dit
houdt ook in dat elk individueel leven naar de
uiteindelijke bestemming wordt geleid. En ieder
mens is vrij om al dan niet aan dit goddelijke
‘heilsplan’ mee te werken (2008, 84).

Bij de interpretatie van een hedendaagse
liefdesfilm vanuit de vier spirituele lagen
is het zeker niet de bedoeling om deze
inhoudelijke verschillen over het hoofd te
zien. Maar de nadruk ligt op het blootleggen
van de overeenkomende spirituele dynamiek
bij het uitzuiveren van de liefde. Spirituele
hermeneutiek is geen exacte wetenschap,
maar wie jongeren van dienst wil zijn bij hun
spirituele ont-wikkeling, doet er goed aan zicht
te hebben op de in-gewikkeldheid van dialogen
waarin lagen zijn ver-wikkeld.

My Sassy Girl

Charlie heeft de touwtjes van zijn levensloop
stevig in handen. Zo weet hij nu al bij welke
firma hij na zijn studie gaat werken. Het is veilig
om op jezelf gericht te blijven (laag 1), als je

HANDELINGEN 2013 | 3

je inlaat met een ander (2) loop je immers het
risico de controle kwijt te raken. Als Charlie
de mooie Jordan voor het eerst ziet, spreekt hij
haar niet aan. Maar als hij haar later die dag
opnieuw ziet en, volslagen dronken, bijna voor
een metro ziet vallen, moet hij wel ingrijpen.
Hij ontfermt zich belangeloos over haar (3)
door haar mee naar zijn huis te nemen zodat
ze haar roes kan uitslapen. Dit is het begin van
een wild liefdesavontuur. Charlie wordt niet
alleen gek op haar (2), maar ook gek van haar.
Jordan verzint namelijk de raarste opdrachten
die Charlie uit moet voeren. Zo moet hij een
brief aan haar te schrijven over wat hij werkelijk
voor haar voelt. Als ze beiden hun brief aan de
ander klaar hebben, ontmoeten ze elkaar in een
park. Jordan vraagt zich daar af of Charlie haar
zou kunnen horen als ze op grote afstand naar
hem zou schreeuwen. Zo gezegd, zo gedaan:
Jordan schreeuwt de longen uit haar lijf, maar
Charlie kan niet horen hoe reddeloos ze is:
‘Het spijt me), schreeuwt ze, ‘ik kan het niet.
In de volgende scéne lopen ze samen naar een
boom aan de rand van het park. Jordan legt uit
dat ze hun brieven daar gaan verbergen bij een
boom onder stenen. Precies een jaar later wil ze
hier weer bij elkaar komen om te zien of zij en
Charlie echt voor elkaar bestemd zijn.

Een jaar later gaat Charlie naar de plek
bij de boom. Als Jordan niet komt opdagen,
graaft hij haar brief op. In die brief bekent
Jordan dat al haar gekke opdrachten eigenlijk
herhalingen waren van wat ze ook had gedaan
met haar vorige vriend. Die vorige vriend had
zelfmoord gepleegd en haar verdriet om hem
werd minder door deze dingen met Charlie te

doen (2). Jordan schrijft dat het achteraf voelde >

29



als oneerlijk tegenover Charlie om zo bezig te
zijn geweest met op wie hij leek. Ze is van hem
gaan houden ongeacht haar behoeften rond het
gemis van haar ex (3). Geen wonder dat ze de
verwarring niet meer had aangekund; het ik
kan het niet’ van toen ze op grote afstand naar
Charlie schreeuwde in het park. En logisch dat
ze de touwtjes weer stevig in eigen handen nam
(1) door een pauze in te lassen om een streep
onder het verleden te zetten. Haar brief van een
jaar geleden besluit met de vraag aan Charlie of
hij zou kunnen wachten tot zij er klaar voor zou
zijn om met hem verder te gaan.

In de volgende scene is het een dag later.
We zien Jordan naar de boom toe lopen,
waar ze een oude man ontmoet. Ze raakt
met hem in gesprek over voorbestemming
en vrije wil. Volgens Jordan is het zo dat
‘destiny heeft gesproken’. De afspraak met
Charlie was gisteren en zij is dus een dag te
laat klaar. ‘Je kunt je bestemming nu eenmaal
niet zelf vormen, stelt ze. De oude man kijkt
bedenkelijk: ‘En wat als het jouw bestemming
is om jouw bestemming te vormen?’ Zo had
ze het nog niet bekeken, zegt ze. ‘Maar ja,
wat is bestemd, is bestemd, toch?’ Is er hier
bij Jordan sprake van volledige overgave aan
het ‘bestemmingsplan’ van haar leven (4) of
van een fatalistisch bijgeloof dat eigen wil en
verantwoordelijkheid afschuift? De oude man
draagt haar een kijk op bestemming aan die
vrije wil en verantwoordelijkheid volledig in
stand houdt: ‘bestemming is een brug bouwen
naar je geliefde’ Jordan besluit nu om de brief
van Charlie alsnog op te graven en te lezen.
Charlie schrijft dat hij de man benijdt met
wie zij haar leven zal gaan doorbrengen. En

30

eigenlijk wil hij geloven dat hij bestemd is om
die man te zijn (4).

In de slotscéne van de film zit Jordan in een
restaurant tegenover een vrouw die de moeder
blijkt te zijn van haar overleden vorige vriend.
De vrouw legt uit dat ze een dik jaar geleden al
eens een blind date voor Jordan had geregeld.
Maar gek genoeg waren toen noch Jordan,
noch die jongen komen opdagen. Die jongen
zou zo dadelijk alsnog komen. Deze jongen
blijkt Charlie te zijn. Een dik jaar geleden,
toen ze elkaar ontmoetten in de metro, waren
ze kennelijk allebei op weg geweest naar een
blind date met elkaar. Hier wordt gesuggereerd
dat destiny hen hoe dan ook bij elkaar brengt.
De film besluit met een commentaar van
Charlie: destiny heeft jou wél nodig. Je moet
bijvoorbeeld wel zelf naar dat restaurant gaan.
Hier lijkt ook terug te worden verwezen naar
de scéne in het park waarin de afstand tussen
Jordan en Charlie onoverbrugbaar leek.

Wie onder de oppervlakte kijkt, ziet hoe de
personages voortdurend bezig zijn met het
wegen van de kwaliteit van hun liefde. En zowel
bij Charlie als bij Jordan zien we alle lagen
(partijen) voorbij komen. We zien hen ook
geregeld in valkuilen tuimelen die zich openen
als je het pad van de liefde bewandelt, zoals: de
touwtjes te strak in de hand nemen (Charlie
en Jordan), je aanpassen aan de behoeften
van de ander (Charlie), de ander gebruiken
voor behoeftevervulling (Jordan), je eigen
verantwoordelijkheid afschuiven (Jordan)
enzovoort. Met het oog op mystagogie is het
vooral interessant dat ze allebei momenten
hebben van de controle loslaten en zich
openen voor liefde (3) en zelfs vlagen van een

vermoeden of besef dat het leven volgens een
‘bestemmingsplan’ verloopt dat om volledige
overgave vraagt (4).

Mystagogisch werken met
jongerenspeelfilms

In onze huidige cultuur zie je alleen bij
orthodoxe christenen en moslims het
geloofsbesef dat particuliere gebeurtenissen
in je leven alleen zullen plaatsvinden als ze
overeenkomen met wat door God Bedoeld

en Bestemd is. Dit terwijl de uitdrukking ‘als
God wil’ nog maar twee generaties geleden
gemeengoed was bij de overwegend christelijke
bevolking. Maar tegenwoordig lijken vele
westerlingen levensvervulling te zien als een
kwestie van met autonome planning het
hoofd bieden aan toevallige samenlopen

van omstandigheden. Het is dan ook een

zeer opvallend gegeven dat de geloofsnotie
van ‘bedoeling’ en ‘bestemming’ in de
jongerencultuur opnieuw opduikt. En dit biedt
christelijke spirituele begeleiders kansen om
jongeren van dienst te zijn bij de verheldering
van hun spiritualiteit.

Daartoe dient de begeleider te beschikken
over werkvormen die qua spiritualiteit
verhelderend werken. Als de begeleider vanuit
een christelijke instelling werkt, dan is het
tevens belangrijk dat deze begeleider het
eigen christelijke geloof in alle vrijheid aan
jongeren aanbiedt ter oriéntatie. Mystagogisch
jongerenwerk krijgt zodoende een dialogisch
karakter. In plaats van het eigen christelijke
geloof als enige waarheid te zien, wordt de
dialoog aangegaan met jongeren. Elders (2007)
gebruik ik het beeld van twee cirkels met een

HANDELINGEN 2013 | 3

raakvlak om de mystagogische dialoog met
niet-christelijke jongeren te typeren. In het
raakvlak zitten de overeenkomsten, in de andere
vlakken de verschillen. Als je je als begeleider
enkel richt op jouw deel van de cirkel, dan geef
je jongeren te weinig ruimte. En als je je enkel
richt op het deel van de jongere of het raakvlak,
dan ontneem je jongeren de kans om zich aan
christelijk geloof te oriénteren. Mystagogisch
werken brengt de drie vlakken met elkaar in
gesprek.

Standpuntenspel

Een zeer eenvoudige werkvorm die dit bewerkt,

is het ‘standpuntenspel’.

Hang in elke hoek van de ruimte een papier

met een uitspraak, bijvoorbeeld:

1. Partnerkeuze is louter een kwestie van de
juiste match vinden qua uiterlijk, karakter
en dergelijke

2. Mijn ware liefdespartner is voorbestemd

3. Geloven dat een bepaalde liefdespartner
voor mij voorbestemd is, is bijgeloof

4. anders, namelijk ... (Deze vierde optie
is voor mensen die ofwel geen ofwel een
andere mening hebben)

- Vraag de jongeren om in de hoek te gaan staan
met de uitspraak waar ze zich het meest bij
thuis voelen. Dat kan ook bijvoorbeeld tussen
1 en 2 in zijn.

- Doe zelf ook mee door een ‘standpunt’in te
nemen.

- Vraag aan iedere deelnemer: ‘Waarom sta jij
hier?’

Het is belangrijk dat de begeleider het niet
schuwt om kritische vragen te stellen. Het [>



lagenschema van spirituele dynamiek kan
begeleiders helpen om dergelijke vragen te
formuleren. Zo zou de begeleider iemand die
voor standpunt 1 kiest, kunnen uitdagen door
kritische vragen te stellen bij het idee van liefde
als wederzijdse behoeftebevrediging (laag 2).
Is dat eigenlijk wel ‘echte’ liefde? Loop je dan
niet het risico om, net als Jordan, de ander te
misbruiken voor je eigen doeleinden? En loop
je dan niet evenzeer het risico dat je je, net als
Charlie, gaat aanpassen aan de behoeften van
de ander om in de smaak te blijven vallen?
Mensen die bij de standpunten 2 en 3
staan, kunnen eenvoudig met elkaar in
gesprek worden gebracht over de vraag of
voorbestemming in de liefde bijgeloof is of
niet. Voor de begeleider ligt er hier een kans
om de christelijke notie van de goddelijke
Voorzienigheid ter sprake te brengen. Vanuit
deze geloofsnotie kan er aan mensen bij
standpunt 2 de kritische vraag worden gesteld
over de particulariteit van dit geloof in
voorbestemming (zie de filmanalyse).
Tegelijkertijd kan aan mensen bij standpunt
3 de kritische vraag worden gesteld of hun
standpunt inhoudt dat de levensloop in alle
opzichten een toevallige samenloop van
omstandigheden is. Vraag na verloop van tijd of
iemand wellicht van standpunt wil veranderen.

Juist het letterlijk innemen van een standpunt,
gaan staan voor je overtuiging, maakt dat deze
werkvorm niet beperkt blijft tot een uitwis-
seling van levensbeschouwelijke meningen.
Zeer terecht stelt Van den Berk (1994) dat een
filmgesprek meer kan zijn dan dat. In feite is
de werkvorm ‘standpuntenspel” een ‘symboli-

32

seringsproces’ waarin bepaalde aspecten van de
innerlijke dialogen van de personages worden
veruiterlijkt. Door de jongeren te vragen om
een standpunt in te nemen, zet de begeleider
bij hen een innerlijke dialoog in gang. De ver-
schillende opties bieden oriéntatie aan deze
innerlijke dialoog van de deelnemers. Geheel
overeenkomstig het beeld van de twee cirkels
kan de begeleider zo getuigen van diens christe-
lijk geloof, terwijl door de optie ‘anders’ wordt
voorkomen dat iemand zich in een bepaalde
hoek geduwd voelt. <

Literatuur

Berk, Tj. van den (1994). Het filmgesprek, een manier
om beelden ter sprake te brengen. Kampen: Kok.

Berk, Tj. van den (1999), Mystagogie. Inwijding in het
symbolisch bewustzijn. Zoetermeer: Meinema.

Blommestijn, H. (1997). Bernard van Clairvaux. Een
God om lief te hebben. Kampen/Averbode.

Catechismus van de katholieke kerk (2008). Kampen:
Gooi & Sticht.

Hermans, H.J.M. & Kempen, H.J.G. (1993). The
Dialogical Self: Meaning as movement. San Diego,
Cal.: Academic Press.

Smeets, W. (2007). Verleiden tot God. Jongeren
inwijden in christelijke spiritualiteit. Tielt: Lannoo.

Smeets, W. (2009). Is er leven na de dood? Tielt:
Lannoo.

Smeets, W. (2011). Om de ware liefde — My Sassy
Girl door de ogen van Bernardus. In: Speling
2011/2, 75-82, Tilburg: Gianotten.

Wiel (dr. W.H.M.) Smeets is onderzoeker, adviseur en
begeleider op het vlak van jongeren en spiritualiteit.
Hij richt zich op christelijke geloofsthema’s die
ook in de hedendaagse (jeugd)cultuur opduiken
en publiceerde enkele boeken hierover. Momenteel
onderzoekt hij romantische relaties vanuit
evolutionair-theologisch perspectief.
wiel@smeetsadvies.nl

HANDREIKING | ELINE DE BRUYNE

Life of Pi:

Oscarwinnaar met
spiritueel potentieel

Life of Piis niet alleen een knap staaltje cinematografie, het is
bovenal een film die het potentieel bevat om mensen te verwonderen,
die vragen doet stellen en die oproept tot gesprek, met name over
levensbeschouwelijke thema’s.

én van de grote winnaars tijdens de

meest recente Oscaruitreiking was de

film Life of Pi. De film kaapte, enigszins
onverwacht, vier Oscars weg, met name voor
regie, cinematografie, visuele effecten en
muziek.

Regisseur Ang Lee, die met Brokeback
Mountain in 2005 ook al de Oscar voor beste
regie won, en die internationale faam verwierf
met films als The Ice Storm, Crouching Tiger
Hidden Dragon en Sense and Sensibility,
trekt in Life of Pi alle registers open om een
wonderbaarlijk verhaal op het witte doek tot
leven te brengen. Waar velen de verfilming
van de gelijknamige hedendaagse klassieker
van Yann Martel (in het Nederlands vertaald
als ‘Het leven van P1’) als een onmogelijke
opdracht beschouwden, is Ang Lee er toch

HANDELINGEN 2013 | 3

bijzonder goed in geslaagd. Vooral in 3D is de
visuele ervaring onvergetelijk.

Life of Pi is niet alleen een knap staaltje
cinematografie, het is bovenal een film die het
potentieel bevat om mensen te verwonderen,
die vragen doet stellen en die oproept tot
gesprek, met name over levensbeschouwelijke
thema’s. Vanuit dit oogpunt is Life of Pi een film
die bijzonder geschikt is om ermee aan de slag
te gaan in spirituele contexten. In dit artikel
worden verschillende invalshoeken aangeboden
om rond Life of Pi te werken in groepsverband
en/of er individueel bij stil te staan. Hiertoe
wordt het verhaal eerst kort geschetst.

Een open verhaal

Protagonist van de film (en het boek) is
Piscine Molitar Patel, kortweg Pi. >

33






We worden meegenomen in zijn uitzonderlijke
levensgeschiedenis doordat hij een schrijver
over de vloer krijgt die in zijn biografie
inspiratie zoekt voor een roman. Vanuit het
gesprek tussen de schrijver en Pi, die inmiddels
volwassen is en een gezin heeft, ontplooit zich
het bijzondere verhaal van Pi, dat deze in de
eerste persoon vertelt.

Het eigenlijke verhaal kan opgedeeld worden
in drie episodes. De eerste episode focust op
de kindertijd van Pi, als zoon van een man
die een dierentuin in India heeft. In deze
periode komen we meer te weten over de
geloofsopvattingen van Pi. Wanneer het gezin
besluit om het land te verlaten en naar Canada
te trekken, met de hele dierentuin, loopt dit
niet goed af. Hier begint de tweede episode. Het
hele schip, dieren incluis, vergaat, en de enige
overlevenden zijn Pi, een hyena, een zebra, een
orang-oetang met de naam Orange Juice, en
een tijger, Richard Parker genaamd. Na verloop
van tijd blijven enkel Pi en Richard Parker over.
Het grootste deel van de film geeft de lange
overlevingsstrijd (van maar liefst 227 dagen!)
van beide weer. De derde, korte maar cruciale
episode behandelt de ondervraging van Pi door
Japanse verzekeringsinspecteurs (het schip dat
zonk was Japans). Hier wordt het verhaal van Pi
plots in een heel ander licht geplaatst. Er blijkt
immers een tweede versie te zijn van wat er
precies gebeurd is op zee ...

De kracht van het verhaal dat zich doorheen
de film ontvouwt, wordt deels ontleend aan
de narratieve structuur. Het verhaal schakelt
vlotjes tussen heden en verleden, wat enerzijds
spanning teweegbrengt, omdat je als kijker
toch wel erg benieuwd bent naar hoe het Pi

36

zal vergaan, maar wat anderzijds een deel van
de spanning bij voorbaat wegneemt. Doordat
we de volwassen Pi reeds aan het begin van de
film zien, weten we immers al dat het ‘goed’
met hem zal eindigen. Hier wordt duidelijk dat
de overlevingsstrijd van Pi niet opgevat wordt
zoals dat meestal gebeurt in films, waar de
hamvraag dikwijls is: ‘blijft hij leven, ja of nee?’
en waar verlossing pas gevonden wordt aan het
einde van de film. In Life of Piis de suspense
van een andere orde en situeert verlossing
zich misschien wel juist in de overlevingsstrijd
van Pi.

Hier bevinden we ons al op het terrein
van de interpretatie. En dat is meteen ook de
sterkte van deze film: de mogelijkheid om
er het jouwe van te denken, het feit dat de
regisseur niets opdringt aan de kijker, maar dat
iedereen de kans krijgt om zelf conclusies uit
de film te trekken. Dit schept openheid tot het
verbreden, bevragen en uitdiepen van het eigen
levensbeschouwelijk perspectief en de eigen
spiritualiteit, door gebeurtenissen, gevoelens en
keuzes te beamen, herkennen, aanvaarden, af te
wijzen, enzovoort. ledere toeschouwer zal zich
op een andere manier identificeren met de film,
de personages en de verschillende versies van
het verhaal.

Het spiritualiteitsgesprek

Dit maakt van Life of Pi een film die aanzet tot
dialoog, tot een discussie die verder gaat dan
het uitwisselen van meningen, te meer omdat
thema’s als geloof en het zoeken naar waarheid
in de film op een zodanige manier worden
aangebracht dat mensen echt uitgedaagd

worden om positie in te nemen. Getuigen

hiervan zijn de talrijke topics op het internet
die gewijd zijn aan het bespreken van dit
veelzijdige verhaal.

Hieronder worden een aantal werkvormen aan-
geboden. Uitgangspunt van deze opdrachten is
het spiritueel en levensbeschouwelijk gesprek.
Dit gesprek kan onder andere plaatsvinden bin-
nen educatieve, catechetische of pastorale con-
text. In het vervolg van dit artikel wordt over
‘deelnemers’ gesproken, een woord dat aansluit
bij al deze contexten. Hoewel hier uitgegaan
wordt van een dialoog in een groep, kan men de
dialoog met de film ook als individu aangaan
en zijn de werkvormen zeker bruikbaar om er
alleen mee aan de slag te gaan.

Het verdient aanbeveling om de film in zijn
totaliteit te bekijken (eventueel in groep).
Een mogelijke opdracht voor thuis is dat
de deelnemers ook het boek lezen, omdat
daarin een aantal aspecten veel dieper worden
uitgewerkt. Zo wordt in het boek meer
aandacht besteed aan de geloofsontwikkeling
van de jonge Pi. Ook interviews met de
regisseur en de hoofdrolspelers vormen een
interessante aanvulling op de film.

Naar aanleiding van de film kunnen
verschillende thematieken en invalshoeken
aan bod komen. In eerste instantie kan
men de deelnemers het beste zelf de ruimte
geven om aan te brengen hoe zij het verhaal
interpreteren. Ook krijgen de deelnemers de
kans om te vertellen wat hen ontroerde, angst
aanjaagde, verwonderde, opstandig maakte,
wat ze realistisch vonden en wat niet ... Op
die manier worden eerste indrukken gewisseld
en wordt de dialoog laagdrempelig opgestart.

HANDELINGEN 2013 | 3

Jongere deelnemers kunnen bijvoorbeeld ook
een tekening maken van een scéne in de film die
hen is bijgebleven. Vanuit wat de deelnemers
aandragen, of als aanvulling daarop, wordt dan
een aantal thema’s aangesneden, met behulp
van onderstaande werkvormen.

Twee verhalen — twee waarheden?

Na het bekijken van de film zullen de
deelnemers allicht in eerste instantie vragen
hebben rond de twee mogelijke versies van wat
er gebeurd is. Het is immers pas aan het einde
van de film dat Pi de Japanse onderzoekers
beide verhalen vertelt. Enerzijds is er de versie
met de dieren en anderzijds de versie zonder.
In beide gevallen zijn een aantal objectieve
feiten identiek (het zinken van het schip, het
227 dagen op zee verblijven), maar is vooral de
beleving uitermate anders.

Naar aanleiding van deze vragen kan men
met de deelnemers in gesprek gaan over de
redenen waarom er twee versies zijn. Wat zegt
dit over wat Pi heeft meegemaakt (en hoe hij
misschien met pijn en verdriet omgaat), maar
wat zegt dit ook over het leven in het algemeen?
Als begeleider kan men de deelnemers vragen
welke impact de twee versies op henzelf
hadden: misschien waren ze gechoqueerd,
geprikkeld, in de war of teleurgesteld wanneer
het tweede verhaal aan bod kwam; ofwel waren
ze juist opgelucht, vanuit een gevoel dat alles
nu verhelderd werd en dat de film eindelijk
realistisch werd. Sommige deelnemers hebben
allicht het gevoel bedrogen te zijn door de film,
doordat ze zich inleefden in de belevenissen van
Pi en tijger Richard Parker, die dan uiteindelijk
in zekere zin niet eens hebben plaatsgevonden.

37

>



Hier is de vraag aan de orde of de realiteit en
mogelijkheid van het tweede verhaal afbreuk
doen aan de waarde van het eerste verhaal (dat
veel uitgebreider in beeld wordt gebracht).
Misschien is het wel juist het eerste verhaal

dat uiteindelijk blijft nazinderen, omdat de
identificatieprocessen van de deelnemers
uiteraard voornamelijk plaatsvinden tijdens het
ontvouwen van het eerste verhaal.

Een mogelijke interpretatie van de twee
versies is dat Pi er niet in slaagt (of wil slagen)
om de gruwelijke realiteit na de schipbreuk
onder ogen te zien en dat hij daarom een
tweede versie van de feiten fabriceert. Waar
sommigen het laf en verkeerd vinden om
de pijnlijke gebeurtenissen uit de eigen
levensgeschiedenis uit de weg te gaan door
er een verhaal rondom te maken dat de
dingen anders en mooier voorstelt dan ze
werkelijk waren, bekijken anderen dit juist
als een begrijpelijke strategie om te overleven
of zelfs een manier om zin te geven aan de
dingen. Ook al is de levensgeschiedenis van
de gemiddelde mens minder spectaculair
dan die van Pi, toch gebeuren in ieders leven
dingen die het gevoel geven in een storm op
zee te zitten, of moederziel alleen te zijn. Het
is niet altijd evident om hiermee om te gaan.
Binnen het spiritualiteitsgesprek kan men aan
de deelnemers de ruimte geven om met de
anderen te delen wanneer zij het gevoel hadden
dat ze in een storm beland waren of dobberden
op de oceaan van het leven. De klemtoon kan
liggen op hoe zij daarmee zijn omgegaan, wat
hen heeft geholpen om dit te verwerken en of
het geloof hier ook een rol in speelde.

Hoewel pas aan het einde van de film het

38

tweede verhaal wordt binnengebracht, is het
best mogelijk dat de deelnemers al eerder hun
twijfels hadden bij het realiteitsgehalte van het
verhaal dat Pi vertelt. Men kan de deelnemers
in dat geval vragen vanaf wanneer en waarom
ze twijfelden aan het eerste verhaal van Pi.
Hier focust het gesprek op welk verhaal voor
de deelnemers het meest realistisch is, welke
versie het meest betekenisvol is, en welke versie
zij verkiezen. Het gesprek kan verbreed worden
naar de keuze tussen ‘weten’ en ‘verwonderen),
tussen ‘kennis’ en ‘zingeving’. Wat vinden

de deelnemers zelf het belangrijkste en
reflecteert dat ook in hun keuze voor de meest
betekenisvolle versie van het verhaal?

Het is belangrijk om de deelnemers hier
duidelijk te maken dat het binnenbrengen van
de tweede versie van het verhaal geen strategie
is van de schrijver en regisseur om aan het
einde, zoals het ook vaak in thrillers gebeurt,
nog een onverwachte rwist te geven. Eerder
word je als kijker zelf voor de vraag geplaatst
op welke manier jij naar de werkelijkheid kijkt
of wenst te kijken. Zeer opvallend hierbij is
dat de auteur en regisseur de lezer en kijker
niet dwingen om het eerste verhaal overboord
te gooien. Integendeel, net door het eerste
verhaal veel meer screen time te geven, wordt de
legitimiteit ervan niet tenietgedaan, hoewel het
tweede verhaal objectief gezien veel plausibeler
is. Ook het eerste verhaal blijft grotendeels
geloofwaardig. De tijger begint bijvoorbeeld
niet plots te spreken. Misschien bestaat de opzet
van de makers er wel in om aan te tonen dat
beide verhalen naast elkaar kunnen bestaan, en
dat ze beide nodig zijn om de realiteit van Pi
Patel recht te doen.

Ook hier situeren zich een aantal vragen voor
de deelnemers. Kunnen beide verhalen naast
elkaar bestaan, waarbij ze elkaar aanvullen? Is
er misschien ook een derde verhaal mogelijk,
waarin de kijker elementen uit beide verhalen
combineert (vanuit het eigen levensverhaal)?
Moeten dingen ook echt gebeurd zijn om een
betekenis te hebben?

Aan de hand van een aantal stellingen
kunnen deze vragen verhelderd worden. Enkele
voorbeelden:

- ‘alles is waar, en sommige waarheden zijn ook
echt gebeurd’

- ‘alleen wat bewezen kan worden, is waar’

- ‘alles wat waar is, kan
ook bewezen worden’

- ‘waarheid is iets
persoonlijks’

- ‘er is maar één waarheid’

- ‘waarheid heeft meer te maken met zingeving
dan met feiten’

- ‘wat waar is voor jou, is niet automatisch waar

voor mij.

Het ware geloof?

Vanuit het gesprek over waarheid kan de

link naar het geloof gelegd worden. Men kan
bovenstaande stellingen net zo zeer op het
geloof toepassen en nagaan of de deelnemers
nu anders op deze stellingen reageren. Hier is
er de mogelijkheid tot een gesprek rond het
feit dat er in het geloof (en in het leven in het
algemeen!) waarheden zijn die niet tot het
veld van de objectieve waarheden behoren,
maar die je eerder als levenswaarheden kunt
omschrijven. Die levenswaarheden hebben net
zo veel bestaansrecht als objectief meetbare

HANDELINGEN 2013 | 3

Sommigen recensenten zien in
Life of Pi een afrekening met God en
met zingeving tout court

waarheden. In deze context is de uitspraak van
Roger Burggraeve op zijn plaats: ‘Het is niet
waar omdat het in de Bijbel staat, het staat in
de Bijbel omdat het waar is — als het waar is.
Ook hier gaat het om levenswaarheden, met
daarbij het voorbehoud dat wanneer dingen uit
de Bijbel bijvoorbeeld onderdrukkend zijn voor
mensen, dat ze dan op levensniveau niet ‘waar’
kunnen zijn.

Pi vraagt de Japanse onderzoekers welke
versie van het verhaal zij de mooiste vinden.
Wanneer zij antwoorden dat ze de versie met
de dieren het mooiste vinden, zegt Pi dat
het zo ook is met God. In de film wordt met
andere woorden de
vergelijking gemaakt
tussen de twee versies
van het verhaal en
een leven met of zonder God. Deze uitspraak
kan voor tegenkanting zorgen, met name
van mensen die niet geloven, omdat wordt
gesuggereerd (maar niet opgelegd!) dat een
leven met God erin mooier is. Wanneer je
de vergelijking met God echter doortrekt,
zou je evenzeer kunnen zeggen dat het
binnenbrengen van God de realiteit bedekt
met ongeloofwaardige verhalen of meer nog,
verzinsels. Men kan het verhaal met de dieren
immers als verzinsel afdoen, zeker in het licht
van het tweede verhaal dat Pi vertelt. Sommige
recensenten zien in Life of Pi dan ook een
afrekening met God en met zingeving tout
court. In de film zou volgens hen duidelijk
gemaakt worden dat mensen een illusie van
zingeving creéren om met de zinloosheid van
het bestaan om te gaan.

Deze lezing van de film is echter niet de >

39



enige mogelijke (en lag niet in de bedoeling

van de schrijver en de regisseur). We kunnen
het anders bekijken: misschien wil de film wel
duidelijk maken dat niet alleen de objectieve
realiteit (in zoverre die bestaat) belangrijk is,
maar ook de zin die je aan deze realiteit geeft (al
dan niet door het geloof). Gespreksvragen zijn
hier de volgende:

- Is het leven echt mooier met God erin?

- Hebben mensen die in God geloven een
mooiere blik op de werkelijkheid dan anderen,
of zorgt het geloof er misschien voor dat
mensen het leven positiever zien dan het in
werkelijkheid is?

Is enkel de objectieve realiteit belangrijk

en bestaat er trouwens wel zoiets als een
objectieve werkelijkheid? Is de realiteit
niet altijd, gezien wij ze vanuit ons eigen
standpunt beleven, grotendeels subjectief?
- Hoe verhouden binnen het geloof verhaal en
realiteit zich tot elkaar?
Is het bijvoorbeeld bij bijbelverhalen
belangrijk dat ze echt gebeurd zijn, of zijn het

vooral de boodschap en betekenis van deze
verhalen die van belang zijn?

In welke zin en op welke manier kunnen we
in het geloof spreken over ‘realiteit’, aangezien
men objectief gezien niet kan bewijzen dat
God bestaat, terwijl mensen aan de andere
kant God wel in hun leven, in hun realiteit

ervaren?

In de film wordt gesteld dat het verhaal van
Pi een verhaal is dat de journalist (en ook de
kijker) in God kan doen geloven. Dit is een
uitgangspunt dat allicht wat overmoedig is.
Eerder dan dat zij de lezer en kijker willen

overtuigen van het geloof, willen de schrijver en
regisseur door deze uitspraak juist de discussie
en het gesprek aanzwengelen.

De deelnemers beantwoorden voor zichzelf
of dit verhaal een verhaal is waarvan ze in God
zouden kunnen geloven. Welke elementen in
de film zouden een dergelijke kracht kunnen
hebben en waarom? Gaat het hier dan om de
overweldigende schoonheid van de natuur,
om het feit dat Pi ondanks alles overleeft, om
het feit dat Pi verschillende religies met elkaar
verbindt in zijn eigen geloofsovertuiging, of
over de uitleg aan het einde van de film die
eindigt met ‘zo is het ook met God’? Wie weet
zijn er wel andere verhalen die de deelnemers
in God hebben laten geloven. Dit kunnen
bijbelverhalen zijn, maar ook verhalen uit
de literatuur, de film ... Het is zeker en vast
interessant om dit met de groep te delen.

Een punt van controverse rond de film is dat
Pi aanhanger is van meerdere religies. Dit is
niet enkel iets wat tot Pi’s kindertijd behoort
(hoewel we vooral de scénes te zien krijgen uit
zijn kindertijd, waarbij hij tot het geloof komt).
Ook als volwassene belijdt Pi meerdere religies.
Hoe men op de levensbeschouwing van Pi
reageert, hangt uiteraard af van hoe men zelf
naar het geloof kijkt en hoe men het geloof zelf
beleeft.

De deelnemers proberen hun eigen vooron-
derstellingen even aan de kant te zetten en leven
zich in één van de volgende visies in. De helft
van de deelnemers verdedigt de visie dat Pi’s
levensvisie een waarachtige beleving van het
geloof inhoudt, waarbij men de elementen uit
verschillende religies haalt die de eigen persoon
aanspreken of verwonderen. De andere groep

brengt argumenten binnen voor het standpunt
dat dit een relativistische positie waarbij men
geen van de religies die men zogenaamd aan-
hangt, ernstig neemt. Achteraf wordt verder
gediscussieerd, vanuit de eigen opvatting van de
deelnemers, die misschien zelf ook elementen
uit andere religies in hun eigen levensbeschou-
wing verwerken. Zij verwoorden ook hun visie
op de uitspraak dat alle religies waar zijn.

Symboliek en naamgeving

Gezien Life of Pi een film vol symboliek is, kan
het geen kwaad om even stil te staan bij de
mogelijke symbolische betekenis van enkele
namen en personages. De hoofdrolspeler kreeg
de naam Piscine Molitor Patel van zijn ouders,
naar een verhaal van een vriend van de familie
over zijn lievelingszwembad. Op school wordt
Piscine uitgelachen met zijn naam. De kinderen
noemen hem ‘pissing’. Als strategie kort hij zijn
naam af tot Pi en kan iedereen overtuigen om
die naam te gebruiken wanneer hij het getal Pi
tot bijzonder veel cijfers na de komma op het
bord kan brengen. Vanaf dan gaat Piscine als Pi
door het leven.

De naam Pi is geen toevallig gekozen naam. De
deelnemers proberen zelf naar een mogelijke
betekenis van deze naam te zoeken. Wat zou Pi’s
naam over hem als persoon kunnen zeggen?
Hoewel dit in de film niet wordt beklemtoond,
wordt in het boek duidelijk dat Pi zowel
theologie als wetenschappen studeerde. Die
beide interesses vinden we eigenlijk ook in de
naam van Pi terug (gezien het getal Pi tegelijk
mathematisch de verhouding tussen de omtrek
en de diameter van een cirkel weergeeft als het

HANDELINGEN 2013 | 3

concept oneindigheid aanraakt, want het getal
Pi heeft oneindig veel cijfers na de komma).
Wat zegt dit eigenlijk over de verlangens van de
mens (als we ervan uitgaan dat Pi de mens in
het algemeen symboliseert)? Misschien kan het
hierbij handig zijn om de deelnemers wat meer
informatie over het getal Pi te laten opzoeken.
Hoewel sommigen menen dat een naam
niets zegt over een persoon, zijn er weer
anderen die geloven dat mensen hun naam
niet zomaar krijgen, dat die naam ook iets
weergeeft over het karakter of het leven van
deze persoon. In winkels vindt men dikwijls
kopjes, sleutelhangers, spaarpotten, kaartjes ...
waarop de betekenissen van namen beschreven
staan. Hierover kan men het even hebben. Er
zijn vast wel deelnemers die de betekenis van
hun naam kennen. Men kan de deelnemers
deze betekenis ook laten opzoeken en hen laten
aangeven waarom deze naam wel of niet bij
hen past, volgens henzelf. Sommige deelnemers
zullen wel weten waarom hun ouders hen die
specifieke naam gegeven hebben, en wie weet
hangt er, zoals bij Piscine, wel een heel verhaal

aan die naamgeving vast.

Tijger Richard Parker is de andere protagonist
van de film. De deelnemers gaan op zoek

naar wat dit personage in de film zou kunnen
betekenen. Een mogelijke invalshoek van

een leraar: ‘Pi verwijst naar mensen en
menselijkheid, terwijl Richard Parker verwijst
naar angst, gevaar, obstakels, lijden, maar ook
naar hoop, vriendschap, motivatie, ontzag,
kracht, die allen deel uitmaken van de condition
humaine. We hebben heel wat obstakels in ons

leven, maar we gaan voort. Mensen hebben een >



enorm potentieel en een enorme kracht.’ De
deelnemers denken zelf na over wie of wat hun
Richard Parker is. Zij kunnen ofwel focussen
op die dingen in hun leven die als obstakels
aanvoelen, die hen angst inboezemen, ofwel
op die dingen die hen juist de kracht geven om
verder te gaan (athankelijk van hoe ze Richard
Parker zelf zien).

De echt vernietigende figuur in de film is de
hyena, mogelijk symbool voor de hebzucht,
het egoisme en het eigenbehoud van sommige
mensen, zonder respect voor anderen. Men
kan aan de deelnemers vragen of zij vinden dat
deze kenmerken deel uitmaken van het mens-
zijn in het algemeen, of van sommige mensen
in het bijzonder. Of zouden we misschien
beter kunnen zeggen dat alle personages in
de reddingsboot een deel van iedere mens
uitmaken?

Indien de deelnemers nog andere symbolen
in de film terugvinden, kan men daar op
ingaan. Een mogelijk voorbeeld is de symboliek
van het eiland. Waarvoor zou het eiland een
symbool kunnen zijn? Straalt het eiland iets
positiefs uit of juist iets negatiefs? Is het een
rustplaats te midden van de ellende, of juist
iets wat goed lijkt, maar het eigenlijk niet is,
als een soort van vals toevluchtsoord, waar
geen écht leven mogelijk is? Wat in hun eigen
leven zien de deelnemers als dit eiland (zowel
in de betekenis van rustplaats als van vals
toevluchtsoord)?

Meer dan waard

Het boek Life of Pi, en bij uitbreiding ook de
film, is immens populair. Miljoenen mensen
hebben het boek inmiddels gelezen en/of de

film gezien en heel wat mensen zien het verhaal
als bepalend voor hun eigen leven(sverhaal).
Wat het nu precies is dat dit verhaal zo
belangrijk maakt voor mensen, is moeilijk
te omschrijven. Is het de ontroerende kracht
van het verhaal zelf die mensen zo aanspreekt,
of het beroep dat gedaan wordt op ons
verbeeldings- en inlevingsvermogen, of het feit
dat iedereen zich al wel eens heeft gevoeld als
Pi, als een schipbreukeling in een onmetelijke
oceaan ...

Al is Life of Pi dan niet hét verhaal dat
mensen in God zal laten geloven, het is wel
een verhaal dat hen over God laat spreken,
dat mensen doet nadenken over en stilstaan
bij hun eigen leven en levensbeschouwing. En
een film die daarin slaagt, en dan ook nog eens
wondermooi is om naar te kijken, is zijn succes
meer dan waard. <

Eline De Bruyne is inhoudelijk medewerkster bij de
Thomas-website (www.godsdienstonderwijs.be) en
leerkracht godsdienst in het secundair onderwijs. Zij
was auteur voor de leermiddelenreeks Caleidoscoop.

eline.debruyne@theo.kuleuven.be

PRAKTIJK | GEERTJE DE VRIES

Net als in de film
Kerkelijk filmgesprek bij

The Way

Een vrijdagavond in een huiskamer in Barneveld. Zo’n tien
personen, dertigers en veertigers, verzamelen zich voor een
huiskamervoorstelling van de film The Way. Een film van regisseur

en acteur Emilio Estevez, over een vader die de camino naar Santiago
de Compostela loopt als eerbetoon aan zijn overleden zoon.

en deelnemer heeft de film voor deze

avond uitgekozen. Zijn introductie

is eenvoudig: ‘Ik zag deze film en het
raakte me. Daarom wil ik hem nu graag kijken
met jullie” Het licht wordt gedimd, de film wordt
gestart. In het halfdonker van de kamer kijkt
ieder op haar en zijn eigen manier. Soms schieten
we met elkaar in de lach. En bij sommige scénes
wordt het wel heel stil.

Na afloop, rondom de eettafel met een glas
wijn, komen de reacties. Kijkervaringen worden
uitgewisseld. Welke scéne blijft je bij? Welk
personage doet je wat? Hoe heb je gekeken?
Verschillen worden zichtbaar en leiden tot
nieuwe vragen. Waarom nu juist die scéne, dat
personage? De kijkervaring blijkt heel persoonlijk
te zijn, en bij behoedzaam doorvragen komen de
persoonlijke verhalen op tafel. Aan het einde van

HANDELINGEN 2013 | 3

de avond gaat ieder haars en zijns weegs. Over
een paar weken zien we elkaar weer, rond een
nieuwe film.

Zo simpel kan het zijn. Samen een film kijken,
een glas drinken en iets van je leven delen.
Geloofscommunicatie lijkt haast een te groot
woord voor zo iets alledaags. Toch is dat wat er
hier gebeurt.

In dit artikel reflecteer ik op bovenstaand
praktijkvoorbeeld van geloofscommunicatie
in een levensbeschouwelijk filmgesprek. Ik
houd een pleidooi voor een visie op leren en
ontmoeten in de kerkelijke gemeenschap,

dat geworteld is in het gewone leven.

Geloof en zingeving zijn geen ‘hogere

zaken’ waartoe je een opstapje als film >

43



nodig hebt om ze bespreekbaar te maken.
Geloof is een onvervreemdbaar deel van de
belevingswereld van mensen. Ik verken hoe
in bovenstaand praktijkvoorbeeld film ‘werkt’
om deze levensbeschouwelijke dimensie van
en in het alledaagse te ontsluiten en te helpen
verwoorden.

Ik bespreek de bovenstaande casus en
kijk daarbij met name naar de methodische
keuzes die onder deze werkvorm liggen. Tk
benader het levensbeschouwelijk filmgesprek
als een eenvoudige,
niet te gestructureerde
gespreksvorm, waarbij
een predikant of
andere professional
een begeleidende, procesmatige rol vervult.
Sleutelwoorden hierbij zijn: laagdrempelig,
levensecht en open.

Laagdrempelig

Films zijn makkelijker te krijgen dan ooit. Al
snel na de verschijning in bioscopen worden
veel films op dvd uitgebracht, en ook via het
internet zijn veel films (legaal) toegankelijk
gemaakt. De technische mogelijkheden om
films te vertonen zijn in de afgelopen tijd sterk
verbeterd. Met een simpele beamer en een witte
muur of oud diascherm is in een huiskamer
eenvoudig de sfeer van een bioscoop op te
roepen. De praktische voorwaarden zijn kortom
snel vervuld.

Maar welke film leent zich voor een
levensbeschouwelijk filmgesprek? Die vraag is
wellicht minder eenvoudig te beantwoorden.
Toch vormt de keuze van de film een belangrijk
vertrekpunt voor een filmgesprek.

HANDELINGEN 2013 | 3

Zoiets alledaags — toch
is het geloofscommunicatie
wat hier gebeurt

Een simpel criterium kan zijn dat
levensbeschouwing en geloof een herkenbare
rol spelen in de film. Dat betekent niet altijd dat
de film daarmee per se christelijk te noemen
valt. Veel films die bestemd zijn voor een
algemeen publiek verhouden zich op de een

of andere wijze tot het christelijk erfgoed, of
hebben geloof en geloofstradities als thema.

In het genoemde voorbeeld, de film The Way,
is de christelijke traditie duidelijk aanwezig,
zowel in de thematiek als in de enscenering. De
film begint te vertellen
over een vader die zijn
zoon verliest. De relatie
tussen deze vader en
zoon is niet zonder
problemen. De zoon gaat zijn eigen weg, tegen
de verwachtingen van zijn vader in.

De vader rouwt om het verlies van zijn
zoon, en besluit in zijn plaats de weg naar
Santiago te gaan lopen. Onderweg ontmoet hij
medepelgrims en in het contact met hen komen
vragen naar de zin en onzin van het lijden en
het leven in alle scherpte aan de orde. Maar ook
troost, verlossing en verzoening zijn herkenbare
motieven. De reis vindt een voorlopig einde in
de kathedraal van Santiago, waar christelijke
beeldthema’s prominent getoond worden.

Valkuil

Door een film als deze te kiezen wordt

op een heel laagdrempelige manier een
levensbeschouwelijk gesprek geinitieerd. De
thema’s liggen immers voor het opscheppen?
Tegelijk ligt hier ook een valkuil. Een film
waarin de dood, pelgrimage, kerken, geloof en
ongeloof expliciet onderdeel van de plot en de

45

>



enscenering zijn, kan de kijker ook lui maken of
voortijdig een oordeel laten vellen.

Dit geldt nog sterker wanneer de setting
van de bijeenkomst een kerkelijk karakter
heeft. De kijkervaring kan dan al bij voorbaat
gekleurd worden door de verwachting dat er
wel over geloof gepraat zal moeten worden.
Een voortijdig oordeel kan tot gevolg hebben
dat de kijker afhaakt: ‘Dit is me te veel opgelegd
pandoer. Het kan er ook voor zorgen dat het
gesprek aan de oppervlakte blijft, doordat de
deelnemers ‘gewenste’ antwoorden gaan geven.
Niet de eigen kijkervaring en levenservaringen
worden dan gedeeld, maar het gesprek verwordt
tot een uitwisseling van vrome algemeenheden.

Dit is een spanningsveld waarin de
gespreksleider voorzichtig moet opereren.
Zowel in de voorbereiding als in de uitvoering
van de bijeenkomst dient zij of hij zich
rekenschap te geven van de voetangels en
klemmen die met deze werkvorm zijn gegeven.

Wat kan de professional, de pastor of
catecheet, doen om deze valkuil te vermijden?
In bovenstaande casus is het niet de predikant
die de film heeft uitgekozen, maar een van
de deelnemers. Op de keuze van de film
heeft zij dus geen invloed. De predikant is
wel de hele avond aanwezig, zij heeft op een
onnadrukkelijke manier de rol van begeleider
in het gesprek. Zij moet in staat zijn het gesprek
te verdiepen, en de thema’s en motieven boven
het vanzelfsprekende uit te tillen.

Een eerste vuistregel hierbij is dat
weerstanden en storingen voorrang hebben.
Wanneer iemand afthaakt of geirriteerd raakt,
moet dit ruimte krijgen. Een ontspannen en
aanvaardende reactie van de gespreksleider kan

46

de deelnemer verleiden tot een tweede blik,
naar de film en naar zichzelf. Pas als ruimte

is gegeven voor de primaire reacties, kan er
openheid ontstaan om nog eens te kijken.
Wanneer het voor de hand liggende mag
worden benoemd en erkend, kan er bereidheid
zijn bij de kijker om een tweede stap te zetten
en de film op een andere laag tot zich te laten
spreken. De gespreksleider moet dus goed
luisteren achter de taal waarmee de deelnemers
hun kijkervaringen verwoorden, of deze nu
positief of negatief gekleurd zijn.

Levensecht
Een belangrijke sleutel tot een geslaagd film-
gesprek ligt in de vraag naar de levensechtheid
van de film en het gesprek rond de film voor
het gewone leven van de deelnemers. Het oor-
deel of de film werkelijk true to lifeis, is echter
niet aan de voorbereider(s) van de avond, maar
aan de kijkers, de deelnemers aan de bijeen-
komst. Het is daarom erg belangrijk dat de film
op een open wijze wordt geintroduceerd. De
simpele introductie uit de casus is een goed
voorbeeld van hoe dit werkt. Tk zag deze film,
hij raakte me, en nu wil ik hem graag samen
met jullie bekijken.

Deze introductie steekt in op het niveau
van de (al dan niet spirituele) beleving van de
spreker. ‘Ik zag de film en hij raakte me.’ Dit
roept nieuwsgierigheid op: wat was het in de
film dat hem raakte? Zou de film mij ook raken,
wanneer ik ga kijken? Kennelijk wordt er in
deze film iets van belang verbeeld of verteld. Tk
ben benieuwd.
De introductie is ook uitnodigend. De spreker
geeft ermee aan dat hij zijn kijkervaring graag

wil delen. Hij stelt zich alvast open, hij is bereid
om zich op zijn kijkervaring te laten bevragen.
‘Tk werd geraakt. Daar wil ik best over vertellen.
Maar ik ben ook benieuwd naar jullie ervaring
met de film. Misschien herken je je in mijn
ervaring, misschien is die van jou anders.

Een eenvoudige, korte introductie als deze
laat de deelnemers dus voorsorteren op het
belevingsniveau en bereidt hen voor op de
uitwisseling van ervaringen na het kijken.
Tegelijk worden de
kijkers helemaal vrij
gelaten. Er wordt niet
verteld over de plot, niet
over mogelijke thema’s
of interpretaties, er wordt geen kijkvraag
meegegeven. Dit is een belangrijke methodische
keuze.

Door de film sec, zonder inhoudelijke
argumentatie of duiding te presenteren, geeft de
gespreksleider blijk van vertrouwen in de film,
in de individuele kijker en in de groep. Over elk
van die drie — film, kijker en groep, valt nog iets
meer te zeggen.

Kijken naar een film

Een film spreekt, zoals ieder kunstwerk,

een eigen taal. Met audiovisuele middelen
vertelt de regisseur een verhaal, waarin de
kijkers worden meegenomen. De acteurs
verbeelden en vertolken personages, maar zij
vertegenwoordigen ook aspecten van de kijker.
Ieder personage kan de woordvoerder blijken
van een stem in jezelf. De vrijheid zoekende
zoon Daniel; de rouwende vader Tom; de
cynische Sarah, die teleurgesteld is geraakt in

mensen; de erse schrijver Jack, wanhopig op

HANDELINGEN 2013 | 3

Niets over de plot, thema’s
of interpretaties, er wordt geen
kijkvraag meegegeven

zoek naar een verhaal dat ergens over gaat; de
lompe Hollander Joost, die grenzeloos op zoek
is naar contact. Ook de filmmuziek speelt een
rol van betekenis, net als de enscenering, het
camerawerk, de montage. Alle lagen in de film
communiceren met elkaar en met de kijker. Al
deze elementen samen vormen een geheel, dat
meer is dan een voertuig voor de plot.

De film ‘spreekt’ op verschillende niveaus
en kan ook op verschillende niveaus verstaan
worden door de
kijker. In het geval van
The Way kunnen de
natuurbeelden van de
Pyreneeén en de zee bjj
Finisterre op zichzelf al de beleving van de
kijker raken, op een manier die in zekere zin los
staat van het verhaal van de film.

Om de film als film tot zijn recht te laten
komen, is het noodzakelijk met een open,
onbevangen blik te kijken. De eerder genoemde
valkuil van het voortijdig oordeel kan daarbij
opnieuw in de weg zitten.

Wanneer een kijker afhaakt, kan dat ook
iets zeggen over de geloofwaardigheid van de
film voor die persoon. Kan de kijker de film
relateren aan het eigen gewone leven? Zijn er
aanknopingspunten om in te stappen, in het
verhaal, in de beleving, in de personages, in de
beelden? Weerstand, of een negatieve reactie,
betekent niet altijd dat de film niet levensecht
is in de ogen van deze persoon. Het is goed om
door te vragen waar de storing vandaan komt.
Vaak raakt ook dit aan ervaringen die iemand
in haar of zijn leven heeft opgedaan. >

47



De pastor of gespreksleider moet dit wel
kunnen uithouden. Een negatieve of
onverschillige reactie kan snel ervaren worden
als een afwijzing. ‘Tk heb de verkeerde film
gekozen, ik ben niet geschikt voor dit soort
dingen. Een gezonde dosis ontspannen
zelfvertrouwen is hier geboden.

ledereen kijkt anders
Naar mijn overtuiging vormt met name de
dialoog over de kijkervaringen bij de film het
lerende aspect van een activiteit als deze. In
het gesprek komen namelijk onvermijdelijk
verschillen aan de oppervlakte, die in het
gesprek niet opgelost hoeven worden. De
gespreksleider van een filmgesprek beweegt
daarbij steeds heen en weer tussen het individu
en de groep. De film spreekt een eigen taal en
doet op een eigen manier zijn werk met de
kijker. Elke individuele
deelnemer doet zijn
of haar eigen ervaring
op. Tegelijk sticht
samen kijken ook
gemeenschap. Dit
is zelfs een van de expliciete doelen van een
filmgesprek. Ook hier is een spanningsveld
waarin de gespreksleider behoedzaam een weg
moet vinden.

De gemeente en groepen in de gemeente
bestaan uit individuen, van wie nog maar
de vraag is of en in hoeverre zij gedeelde
overtuigingen en ervaringen hebben. In onze
hoogst geindividualiseerde samenleving kan
er niet worden uitgegaan van een collectieve
ervaring vanuit de leefwereld van vandaag: wij
ervaren, of jongeren beleven het zo ...

48

Kijkervaring van de een kan die
van de ander aanvullen, verdiepen,
bevragen of zelfs omkeren

Vaak wordt in de gemeente gezocht naar
werkvormen of benaderingen die aansluiten
bij de beleveniswereld van de deelnemers.
Vaak is dat een van de redenen waarom

film als medium wordt gebruikt. Daarbij
moet echter worden mee bedacht dat

deze belevingswerelden heel verschillend
kunnen zijn, ook binnen een doelgroep.
Mensen zijn verschillend met betrekking

tot hun opleidingsniveau, gender, inkomen,
thuissituatie, gezondheid, spirituele opvoeding
en ontwikkeling. Een kijkervaring die iemand
inbrengt kan niet zomaar als ‘de kijkervaring
van de groep, van jonge mensen, of van de
kerkgangers’ worden benoemd.

Oog krijgen voor verschil en leren omgaan
met pluraliteit is een belangrijke uitdaging in de
gemeente. Verschillen zijn er, en ze hebben ook
effect. Verschil is vaak ook machtsverschil. In
de gemeente bezeren
mensen zich ook aan
elkaar. Ook in een
filmgesprek kan dit
gemakkelijk gebeuren.
Niet iedereen heeft
zomaar taal ter beschikking om geloof en
levenservaringen ter sprake te brengen. Niet
iedereen heeft evenveel luistervaardigheden. In
elke groep zijn dominante personen, en elke
groep heeft ‘stille wateren’

Gemeente-zijn vandaag de dag betekent dat
de leden moeten leren omgaan met diversiteit
en pluraliteit en dat zij oog leren krijgen voor
machtsverschil. Dat begint met het erkennen
dat in elke gespreksgroep ieder individu haar
of zijn eigen inbreng en belang, beleving en
overtuiging meebrengt. De lerende gemeente

is een oefenplaats in discipelschap van gelijken
(Schiissler Fiorenza 1993). De inzet bij dit
principe betekent paradoxaal genoeg dat er
geoefend moet worden in het waarnemen van
verschil, van vreemdheid, van anders-zijn en
anders-geloven. Hier brengt de pastor met haar
professionaliteit veiligheid.

Kijken in een groep

Toch zit er in de huiskamer in Barneveld
meer dan een verzameling individuen. Deze
groep heeft elkaar opgezocht. Dit is meer dan
slechts een praktisch gegeven. Het is ook een
principieel punt. (Leren) geloven doe je niet
op je eentje. Zin zoeken en ervaringen leren
duiden is binnen de kerk geen kwestie van
relatie tussen een meester en een leerling, of
een gids en een zoeker. Geloven vindt plaats in
het midden van de gemeente. Daar kan ieder
de ander tot leraar worden. Samen zie je meer.
De kijkervaring van de een kan die van de
ander aanvullen, verdiepen, bevragen of zelfs
omkeren.

De groep gaat dus samen op zoek. Ze
hebben gekeken naar dezelfde film, op
hetzelfde moment. Maar niet iedereen heeft
hetzelfde gezien. De beleving van wat getoond
is, werkt voor iedereen verschillend. Dat is
geen probleem, maar een kans. De keus om
dit gesprek aan te gaan, is een erkenning van
de pluraliteit van de gemeente van vandaag.
Sterker nog: een levensbeschouwelijk
filmgesprek heeft alleen maar kans van
slagen wanneer pluraliteit en verschil positief
gewaardeerd worden. ‘Jij bent zo mooi anders
dan ik’ schreef de dichter Hans Andreus. Dat
kun je alleen maar nazeggen als je niet bang

HANDELINGEN 2013 | 3

bent om je af en toe te schuren aan verschil.

Ook hier brengt de pastor professionele
vaardigheden in die helpend zijn. De pastor
moet niet te snel zijn met het zoeken naar
overeenkomsten in ervaring en beleving. Juist
door de diversiteit niet te schuwen, maar te
zoeken, kan zij voorgaan in de dialoog.

Het gesprek over kijkervaringen, die
onherroepelijk verschillend zijn, maar niet
concurrerend en juist verrijkend werken, is
zodoende een uitstekende oefening om te leren
omgaan met de pluraliteit van geloven in de

gemeente van vandaag.

Open

Zoals uit de casus duidelijk blijkt, gaat het in
dit filmgesprek niet om het vinden van een
gemeenschappelijke duiding, en ook niet om
het geven van uitleg over de film of de thema’s
van de film. Het gesprek aan de keukentafel
wordt op een open manier ingestoken, en start
eigenlijk met twee simpele vragen: ‘Wat heb jij
gezien en wat heeft je geraakt?’

Dit is een benadering die verschilt van
een meer methodisch filmgespgek zoals
bijvoorbeeld Tjeu van den Berk (1994)
dat beschrijft. In deze methode wordt een
duidelijk didactisch stappenplan gevolgd,
waarin de werelden van het filmverhaal en het
levensverhaal en het grotere maatschappelijke
verhaal hermeneutisch op elkaar worden
betrokken.

De beschreven casus rond de film The Way
kent een veel lossere structuur. Deze vorm van
filmgesprek veronderstelt een groot vertrouwen
in de kracht van de groep. De deelnemers
worden in staat geacht om zelf de relevantie van

49



de film met betrekking tot hun leven te kunnen
verwoorden. Zij worden uitgenodigd op een
open wijze de thema’s en beelden uit de film te
verbinden met hun leven, met hun biografie,
met hun spiritualiteit en hun eigen vragen en
antwoorden rondom geloven.

Dat verloopt in een vrij gesprek
onvermijdelijk op een fragmentarische,
associatieve, onaffe wijze. Dit is niet erg,
over een aantal weken wordt het gesprek
immers voortgezet rond een nieuwe film.

De deelnemers ontmoeten elkaar bovendien
ook buiten deze groep. De bijeenkomst is een
momentopname in het gewone leven, een kort
verblijf in de restauratie voordat de reis weer
verdergaat. De predikant heeft, zoals eerder
gezegd, een begeleidende, dienstbare rol in
het gesprek. Ze bewaakt vooral het luisteren
naar elkaar. Ze stelt af en toe behoedzaam een
verdiepende vraag en kan al te dominante
interpretaties mild kritisch bevragen. Ze
behoedt de openheid, zodat in het alledaagse
het heilige onverwacht kan oplichten.

Dat vraagt om vaardigheden als flexibiliteit,
luisterend vermogen, durf en ontspannen
aanwezigheid. Deze zet zij in om de ontmoeting
te faciliteren, waarin zowel de film, de
individuele kijker als de groep tot hun recht
komen. Haar communicatiestijl is eerder
vragend dan uitleggend, al kan soms enige
verheldering goed op zijn plaats zijn. Maar zij is
daarin eerder volgend dan leidend.

Er licht iets op

Waar komt levensbeschouwing en geloof aan
de orde in dit filmgesprek? Dat is niet klip en
klaar aan te wijzen. Bovenstaande methodiek

50

van een vrij gesprek rondom een film voorziet
niet in een duidelijke methodische stap waarin
de sprong naar het geloof wordt gemaakt. Dat is
een bewuste keuze. Ik ga ervan uit dat zingeving
en levensbeschouwing onmiddellijk meekomen,
wanneer mensen hun leven relateren aan wat er
zich op het witte doek afspeelt. Het verhaal van
een film, van vrijwel elke film, is een manier
om zin te geven aan de vragen en uitdagingen
van het leven. Zelfs een happy hollywood ending
getuigt van een verlangen en een overtuiging.
Als kijker blijf je achter met het tevreden gevoel
dat alles klopt, dat alles is zoals het moet zijn.
Maar wanneer het licht aangaat, komen de
vragen. En het besef dat het eigen leven zich
niet in Hollywood afspeelt. Achter de schermen
van het dagelijkse bestaan, wat blijft er dan nog
van onze verlangens en overtuigingen over?
Wanneer wij het gezelschap zoeken van
elkaar, om onze vragen te delen, onze
vermoedens van een antwoord te verwoorden,
wanneer we bereid zijn ons daarbij te laten
storen door de heel verschillende ervaring van
de ander, dan licht daarin iets van geloven op.
Dan wordt daarin de gemeente wat zij moet
zijn, een lichtend licht en een zoutend zout. De
gesprekken aan de keukentafel beginnen bij de
film, raken vervolgens aan het gewone leven,
en verhelderen de relevantie van geloof en
spiritualiteit voor elke dag. Dat inspireert, dat
geeft moed, dat troost. Net als in de film. <

Literatuur

Berk, Tj. van den (1994). Het Filmgesprek. Een
manier om beelden ter sprake te brengen. Kampen:
Kok.

Schuessler Fiorenza, E. (1993). Discipleship of Equals.
A Critical Feminist Ekklesialogy of Liberation. New
York: Crossroad.

Verkerk, M.J. (red.) (2011). Scherp gezien. Film
en christelijke filosofie. Amsterdam: Buijten &
Schipperheijn Motief.

Vries, G.C. de (2008). Leren zien — leren geloven.

Een praktisch-theologische theorie van esthetisch-
religieus leren. Gorinchem: Narratio.

Geertje (dr. G.C.) de Vries is docent Theologie aan
de afdeling Theologie en Levensbeschouwing van
Hogeschool Inholland te Amstelveen.
gcdevries@planet.nl

‘Auf dem Weg: Santiago de Compostella), 2008, Museum Catharijneconvent, Utrecht

HANDELINGEN 2013 | 3

F

o




ERVARING | NIKOLAAS SINTOBIN

Nieuw én traditioneel:

bidden met film

Kun je bidden met een langspeelfilm of met een documentaire? Kun
je bidden met een reclameboodschap op YouTube? Op de eerste vraag
zullen velen, zij het met enige aarzeling, geneigd zijn een positief
antwoord te geven. De tweede vraag daarentegen kan vlot op scepsis
worden onthaald. Nochtans wijst de praktijk uit dat zowel het een

als het ander perfect mogelijk is. Meer nog, dat, mits een aangepaste
werkwijze, beide bemiddelingen een uitstekende opstap kunnen zijn
naar authentiek christelijk gebed.

Ignatius van Loyola
inds een aantal jaren worden er in de
Verenigde Staten, Duitsland, Frankrijk
en ook in Vlaanderen meerdaagse stille
retraites georganiseerd, geinspireerd aan
de Geestelijke Oefeningen van Ignatius van
Loyola, waarin filmbeelden een belangrijke
— zij het niet exclusieve — rol spelen. Op het
eerste gezicht kan dit vernieuwend lijken. Wie
echter vertrouwd is met de eigenheid van de
ignatiaanse spiritualiteit in het algemeen en
van het ignatiaanse gebed met de Bijbel in het
bijzonder, weet dat deze praktijk gewoon in
het verlengde ligt van de oudste ignatiaanse
gebedstraditie.
Ignatius nodigt uit om God te vinden in alle
dingen. Zijn spiritualiteit is seculier, gericht
op het gewone, dagdagelijkse leven. Hij leert

52

hoe je God kunt beminnen en dienen in alle
mogelijke menselijke bezigheden: in expliciet
religieuze praktijken en net zo goed in het
beroepsleven, het huishoudelijk werk, het
relationele en affectieve leven, de vrije tijd en zo
meer. Allemaal ervaringen die op het film- of
computerscherm uitvoerig aan bod komen.

Visueel en auditief

In de techniek die Ignatius aanreikt om

te bidden met bijbelteksten, appelleert hij
uitvoerig aan het visuele en auditieve inlevings-
en verbeeldingsvermogen. In de Geestelijke
Oefeningen vraagt hij uitdrukkelijk om te
kijken en te luisteren naar de plaats, naar de
personages en naar het hele verhaal dat wordt
opgeroepen. Zodoende wordt het mogelijk

om, dankzij de kracht van de verbeelding,

het gereactualiseerde bijbelverhaal zelf mee

te beleven alsof het zich, mutatis mutandis,

nu voordeed, in de eigen leefwereld. Door

zo te mediteren en contempleren wordt het
verhaal een toegangspoort tot de innerlijkheid
van de mens: het zijnsniveau waar zijn meest
intieme herinneringen en verlangens al of niet
bewust sluimeren en dus opgeroepen, geraakt
en in beweging gezet kunnen worden. Op die
wijze maakt de ignatiaanse bijbelmeditatie het
mogelijk dat de biddende mens tot in de kern
van zijn hart door het Evangelie kan geraakt
worden.

In de zestiende ecuw werd deze dynamiek
gestimuleerd door gebruik te maken van
gebedsprenten waarin de bijbelverhalen werden
uitgebeeld. Ook vandaag
wordt, in het kader van
ignatiaanse retraites,
nog gebruikgemaakt
van dergelijk statisch
beeldmateriaal uit de christelijke iconografie.
Behoeft het veel uitleg dat het bewegende en
sprekende beeldmateriaal waar wij thans over
beschikken zich minstens evenzeer leent tot het
ondersteunen van deze dynamiek?

Profaan

Een belangrijk verschil is wel dat we ons nu niet
meer bevinden in de tijd van de christianitas.
Het christelijke paradigma biedt niet meer

het spontane en evidente kader waarbinnen
onze tijdsgenoten hun ervaringen beleven

en duiden. De secularisatie en de evolutie

naar autonomie van het subject zijn ook

voor christenen gemeengoed geworden. De

HANDELINGEN 2013 | 3

Met ignatiaanse bijbelmeditatie
tot in de kern van je hart door
het Evangelie geraakt worden

voornamelijk profane filmproductie biedt

dan ook het voordeel om op een herkenbare
en laagdrempelige wijze de deur te openen
naar de eigen leefcontext en innerlijkheid van
diezelfde christenen; zo mogelijk op een nog
meer spontane manier dan via het traditionele
expliciet christelijke beeldmateriaal.

Concrete werkwijze
Hoe gaan we nu concreet te werk met dit
beeldmateriaal in het kader van een ignatiaanse
stilteretraite?

Aan het einde van de dag wordt één
filmdocument bekeken, fictie of non-fictie.
Het gaat hierbij over films waar de een of de
andere menselijke problematiek wordt verkend.
De film wordt van tevoren niet geduid. Na de
voorstelling worden de
retraitanten uitgenodigd
om neer te schrijven wat
hen geraakt heeft bij het
kijken. Met de beelden
nog vers in het geheugen gaat men vervolgens
de nacht in.’s Anderendaags wordt een filmblad
uitgedeeld waarin kort enkele thema’s uit de
film worden benoemd. Ook worden enkele
pistes aangereikt waarmee de retraitant biddend
aan de slag kan gaan met de film, vanuit de
eigen levenscontext. Tevens worden enkele
bijbelteksten, vergezeld van kort commentaar
en, voor wie dat wenst, handvaten naar de film
toe, meegegeven om de gebedstijden van de
komende, stille dag te voeden.

De praktijk wijst uit dat bij de meeste van
de retraitanten de teksten van de Bijbel en het
beeldverhaal naadloos in elkaar overgaan. De
filmbeelden roepen vaak op indringende wijze >

53



de eigen ervaring op. De context van stilte

en gebed versterkt in belangrijke mate deze
ontvankelijkheid. De openheid voor het bijbelse
verhaal wordt er des te groter door. Resultaat
van deze combinatie is dat de levensechtheid

en de betrokkenheid op het concrete van het
bidden volgens de methode van de Geestelijke
Oefeningen, voor zover als nodig, nog versterkt
wordt.

YouTube

De werkwijze die ik zonet beschreven heb,
vraagt een tijdspanne van meerdere dagen. Als
de beschikbare tijd beperkter is, kan YouTube-
materiaal een geschikte uitvalsbasis bieden. Zelf
geef ik vaak geleide meditaties vertrekkende
van YouTubes. Het kan hierbij gaan over
commercials, animatiefilms of kortfilms: korte,
krachtige, herkenbare beeldtaal, indien mogelijk
zonder woorden zodat de eigen verbeelding
nog meer bevraagd wordt. In het bijzonder
jongeren houden hiervan. Belangrijk is dat zo
min mogelijk duiding wordt gegeven. Het komt
enkel aan de kijker toe om de beelden binnen

te laten komen en in het eigen referentiekader
betekenis te laten produceren. <

Volledig uitgewerkte YouTube-meditaties (podcast
incluis) op www.startdestilte.be.

Elke week nieuwe YouTubes met korte inhoudelijke
opstapjes op de blog van Nikolaas Sintobin: www.
inalledingen.org.

Nikolaas Sintobin sj is jezuiet en internetpastor:
www.jezuieten.org en www.gewijderuimte.org
nikolaas.sintobin@jesuits.net

54

REFLECTIE | WIM REEDIJK

Apostolaat van de
verborgenheid

Wat Des hommes et des dieux
ons te zeggen heeft

Als een kerk of geloofsgemeenschap geen mensen kan werven, is er
dan iets mis? Moet je dan de noodklok luiden? Sommige kerken en
geloofsgemeenschappen, zoals de trappisten in Noord-Afrika, weten
wat niet-groeien betekent. Toch zullen zij geen noodklok luiden. Zij
tonen dat het geheim van de kerk en het leven in Christus niet in
groeien zit. Dit ‘apostolaat van de verborgenheid’, kerk in de wereld,
komt aan het licht in een bijzondere speelfilm. Wat dit apostolaat mij
als pastor en de kerken in Nederland leert.

Trappisten in Algerije

e film Des hommes et des dieux uit

2010 gaat over de Franse trappisten

van de priorij Tibhirine in het
Atlasgebergte in Algerije (Escrivan 2010,
41-54). Het verhaal is gebaseerd op de ware
geschiedenis van zeven monniken die tijdens de
bloedige burgeroorlog gekidnapt werden door
de Groupe Islamique Armé (GIA). De GIA
hoopte de monniken te kunnen ruilen tegen
zijn gevangengenomen strijders. Na weken van

HANDELINGEN 2013 | 3

vruchteloze onderhandelingen werden de zeven
gedood. De ontvoerders meenden in hun recht
te staan, omdat de monniken door tussen de
mensen te leven, zending hadden bedreven.
Waren zij kluizenaars geweest, die geen contact
met mensen hadden, dan hadden ze hen met
rust moeten laten (Chenu 1996, 17). Alleen
hun hoofden werden kort na een communiqué
van de GIA teruggevonden. Zij lagen niet ver
van het klooster waar de broeders vele jaren in
vrede met hun moslimburen gewoond hadden.

55



De film laat zien wat het christelijk geloof zelfs
onder zulke extreme omstandigheden vermag.
De monniken worden nergens tot religieuze
krachtpatsers of geloofshelden gemaakt. Het
zijn en blijven gewone, soms bange, mensen.
Maar ze stijgen wel boven zichzelf uit als ze na
lang beraad besluiten te blijven waar ze zitten,
en niet te wijken voor terreur. Trouw willen ze
zijn aan hun roeping om Christus te volgen,
ook als dat lijden met zich meebrengt.

Zeker maakt de film aanschouwelijk waar
het in het christelijk geloof om te doen is. Dit
is waarvoor de kerk staat. Stellig valt de film
hierom te prijzen,
maar niet alleen
om zijn christelijk
propagandistische
waarde. Het laat
immers ook zien dat de islam vele gezichten
heeft. Ook de vreedzame dorpsbewoners met
wie de broeders omgingen, leden zwaar onder
de terreur van de burgeroorlog. Hun lijden
wordt net zo goed getoond.

Persoonlijk geraakt

Voordat ik het belang van de film belicht
voor de samenhang tussen kerk en wereld, is
het belangrijk te zeggen dat het zien van de
film mij persoonlijk zeer emotioneerde. Het
raakte me diep en ik voelde dat dit meer was
dan de doorwerking van een geraffineerde
cinematografische kunstgreep. Des homimes et
des dieux deed een gelovig beroep op mij. De
film maakte me bewust van mijn roeping als
christen en pastor op mijn eigen plek in de

56

‘Verraad’ als ik mijn geloof voor mij
houd en weghoud voor de ogen
van een niet-christelijke wereld

wereld. Het werd me duidelijk dat ik, net als de
monniken in de film, verraad pleeg als ik mijn
geloof voor mij houd en weghoud voor de ogen
van een niet-christelijke wereld. Dat ik mezelf
verlies als ik niet bereid ben een teken van
geloof te stellen of meer: een teken te zijn.

De film maakte me duidelijk dat mijn
gelovige en kerkelijke engagement niet
opgegeven mag worden door de tegenstand
van onze tijd. De tegenwerking die ik in
Nederland als gelovige ondervind, is weliswaar
niet beangstigend zoals zij dat wel was in
Algerije, maar is wel net zo intimiderend.

De secularisatie als
ideologie heeft de
wind mee en weert
met een superieure
vanzelfsprekendheid
uit de openbare ruimte de beelden en
symbooltaal van mijn geloof. Het christendom
hoort zich op straat stil te houden. Gemakkelijk
ga ik als christen daarin mee, en houd ik me
gedeisd, uit vrees voor onmodern of intolerant
door te gaan. Des hommes et des dieux liet me
evenwel zien dat je koest houden niet betekent
dat je je de mond moet laten snoeren. De
monniken bleven in hun klooster en deden
trouw wat ze altijd al deden. Ze bleven waar ze
waren, tussen de mensen in het dorp, waar zij
werkten en baden voor kerk én wereld. En ze
groeven zich niet in in hun eigen gelijk. Er was
geen gelijk te halen. Ze bleven om te bidden
en te dienen. Daarnaast zag ik dat deze kleine
communiteit een waarde belichaamde die zich
niet in getalsmatige groei bewees. Dat waren

in het kort de grootste lessen die ik trok uit de
film.

Wereld voor de kerk

In dit artikel wil ik deze les verbreden tot een
opdracht voor ons christenen en kerken in onze
Nederlandse context. Waarbij het goed is van
harte de kerk onlosmakelijk met de wereld te
blijven verbinden. De wereld moet niet als een
tegenover en als een antithese gezien worden,
zelfs als zij zich als zodanig ontpopt. Nooit
zullen we als kerken onze rug naar de wereld
draaien, en ons uit de wereld terugtrekken. De
kerk maakt deel van uit van de geseculariseerde
wereld, en wordt er mede door gevormd.

De film laat juist zien wat de wereld aan de
identiteit van de kerk bijdraagt. De vredige
co-existentie en de gewelddadige confrontatie
brengen voor de direct betrokkenen het
wezen van hun geloof en het bestaansrecht
van de kerk aan het licht. Natuurlijk roept
deze film vragen op naar de haalbaarheid
en de geloofwaardigheid van christelijke
presentie in een islamcontext, maar mutatis
mutandis duiken evengoed vragen op over de
haalbaarheid en geloofwaardigheid van onze
kerkelijke presentie in de seculiere context van
Nederland. Hoe kun je geloven en hoe ben je
kerk in onze geseculariseerde samenleving die
aan de kerk principieel geen maatschappelijk
betekenisvolle rol wil toekennen? De kerk wordt
beperkt tot de privésfeer en behoort zich buiten
het maatschappelijke en politicke speelveld te
houden. Het lijkt de uitkomst van het axioma
van de scheiding tussen kerk en staat. Ook

HANDELINGEN 2013 | 3

in deze weinig vriendelijke opstelling van de
samenleving kan de vraag gesteld worden hoe
je toch christen en kerk kan en mag zijn voor de
wereld.

Present zijn

Wie de vraag zo stelt, denkt aan het antwoord
dat vaak gegeven wordt in categoriaal pastoraat,
en nog het meest in het buurtpastoraat: present
zijn. Present willen zijn als kerk is daar een
kernwoord. Presentie betekent aanwezig zijn,
oprecht belangstellend en trouw meelevend,
direct aansluiten bij de ervaringen van de
mensen zelf (Post 2010). Over de mate waarin
het geloof daarin nadrukkelijk aan bod

mag komen, lopen de opvattingen uiteen.
Buurtpastores willen tegenwoordig geen
mensen meer winnen voor de kerk, zoals dat
ooit vlak voor en vlak na de oorlog in het
kerkelijk opbouwwerk in zekere mate wel

het geval was (Van der Spek 2010). Present
zijn is aanwezig zijn, belangeloos aandachtig
en betrokken op wat mensen beweegt. Die
houding wordt wel weer gemotiveerd vanuit
het geloof. We doen dit vanuit de kerk, de
geloofsgemeenschap, met haar zending. Maar
juist vanwege de belangeloze aandacht en
presentie moet het typische kerkelijke niet
geaccentueerd worden.

Ook in de kerken zelf leeft de roep om de
wereld tegemoet te treden, om present te zijn.
Maar daar worden juist veel krachtiger geluiden
gehoord. Evangelisatie en missionair werk zijn
de duidelijkste voorbeelden waarin deze gelui-
den worden gethematiseerd. De discussie daar- [>

57






over binnen gemeenten en kerken wordt mede
gevoed door de meestal onuitgesproken vrees
dat zonder dat werk de kerk haar leden verliest
en zo verdwijnt. De kerk moet groeien, bedoelt
men dan. In ieder geval niet krimpen. Maar kan
de kerk ook op een andere manier present zijn,

missionair, zonder uit te zijn op groei?

Menswording

Des hommes et des dieux laat een vorm van
missie zien die én present is én niet streeft naar
groei. De broeders zijn als christen zichtbaar,
maar blijven uiterst terughoudend, op het
bescheidene af. Hoe in naam van Christus bij
de mensen in Algerije zijn, zonder de bedoeling
hen tot christen te maken? In het postkoloniale
Algerije is elke vorm van christelijke zending
strafbaar. Dit maakte de broeders zeker zo
behoedzaam om geen aanstoot te geven. De
contextuele beperkingen maakten hen echter
eens te meer bewust van deze relatie met de
wereld. Het opgeven van die relatie was geen
optie, omdat dit het wezen van het christelijk
geloof raakte: in de wereld zijn en toch niet van
de wereld, precies zoals Christus in de wereld is.
Het is de kern van de ‘menswording’ Door in de
wereld te komen is Christus pas met zijn kerk.
Dat betekent nooit zonder de wereld (Chergé
2010, 289-318).

De broeders zagen de relatie tot de wereld
niet als een antithese. De wereld van de islam
was voor hen een wereld vol godsbesef en
gebed. Geen scherp onderscheid maakten zij
tussen zij en wij. In het leven in gebed zagen
zij op naar hun mededorpelingen die zich
werkelijk bewust zijn van de onderwerping
(letterlijk: “islam’) aan God. In de vijfmaal per

dag van de minaretten klinkende oproep tot
gebed herkenden zij een diepe verwantschap
met hun eigen getijdengebed. Daarom
erkenden zij dat zij hun moslimse buren in het
gebed tot de Allerhoogste niets te leren hadden.
Ook de van buitenaf opgelegde sociale be-
perkingen betekenden voor de broeders bezin-
ning op waar het in hun levensstaat om ging.
De kloosterlijke opdracht de gastvrijheid te
betrachten werd door islamisten als zending
uitgelegd. Hoe dan gastvrij zijn? Het verbod
maakte hen inventief. Door aan te schuiven bij
de thee die gezet werd door de dorpsgenoten
die hen op het land hielpen, beantwoordden ze
de hun geboden gastvrijheid. Bewust tijd vrij
maken en aanzitten bij het aangeboden kopje
thee werd hun vorm van gastvrijheid. Het be-
lang van wat zij daar in praktijk brachten, werd
door de hele orde ingezien (Chenu 1996, 88).
Hun ervaringen als communiteit waren een
voorbeeld voor anderen om rond de kernwaar-
den nieuwe wegen te bewandelen. Prior Chris-
tian de Chergé, een van de zeven vermoorden,
heeft daar bij allerlei gelegenheden mooie din-
gen over gezegd en geschreven (Chergé 2010).

Herzien en aanpassen

De broeders moesten in relatie tot de islam
hun voorgeschreven vormen herzien en
aanpassen. Precies zoals ook de broeders in

het geseculariseerde Westen zich moesten
aanpassen aan het atheisme, naar een woord
van Dom André Louf. Dat Paus Paulus VI ooit
aan hun orde het ‘apostolaat van het verborgen
leven’ toevertrouwde, betekende dat zij
geroepen waren in stilte mee te bewegen met de
wereld. In Noord-Afrika moesten zij dat doen

met grote kennis van en eerbied voor de islam;
zoals zij dat in West-Europa moesten doen
met evenzoveel kennis van en eerbied voor het
atheisme (Chenu 1996, 95-97).

Des hommes et des dieux brengt een relatie
tussen kerk en wereld in beeld die er een is van
grote fijngevoeligheid en durf. Dat de broeders
juist in hun verbondenheid met de wereld het
met de dood moesten bekopen, laat zien dat die
verbondenheid niet kinderachtig is. Tot in hun
gewelddadige dood toe lieten zij zien dat geloof
nooit kwaad met kwaad wil beantwoorden
(Romeinen 12, 21). Enkele jaren daarvoor werd
dit al indrukwekkend verwoord in het geestelijk
testament van Christian de Chergé, die steeds
meer rekening hield met een gewelddadige
dood. In zijn testament maakt hij duidelijk dat
wat hem dreef om te blijven, de liefde tot God
en de liefde voor Algerije is. Aan dat land dat
hij door de mensen had leren kennen, en waar-
aan hij zijn hart verpand had, zo zei hij. Chergé
eindigt zijn testament met het vergeven van zijn
moordenaar en zijn hoop op verzoening met
hem die hij voor Gods aangezicht als zijn broe-
der hoopt weer te zien — Inshallah, ‘zo God dat
wil” (Chenu 1996, 211; Dujardin 2009, 97-99).

Vijf uitgangspunten

Ofschoon de Algerijnse islamitische context,
die de film schetst, en onze Nederlandse se-
culiere context ongelijksoortig zijn, lijken de
uitgangspunten in de relatie kerk en wereld niet
in essentie anders. Ik probeer tot slot die uit-
gangspunten in vijf punten te noemen die mij
wezenlijk lijken. Ze zitten in het fundament van
wat ons tot kerk maakt en waarvoor we kerk in
Nederland zijn.

HANDELINGEN 2013 | 3

1. De kerk is geroepen Christus na te volgen.
Het gebed voor de wereld vloeit daaruit
voort. De kerk moet in gebed blijven.

2. De verhouding tot de wereld moet er een
zijn van respect en eerbied. De relatie tot
de wereld is niet ingegeven door superi-
oriteit of beter weten, maar van oprechte
interesse, medeleven en liefde.

3. De kerk weet dat zij fundamenteel deel is
van de wereld waaruit zij geroepen is tot
navolging van Jezus Christus.

4. Elke plaats en elke tijd vragen kennis van
zaken en inzicht in wat er in de wereld zich
afspeelt. De kerk zal zich in de taal van die
plaats en tijd moeten kunnen uitdrukken
zonder daarin helemaal te verdwijnen.

5. De kerk moet weten wat het is om in de
wereld verborgen te leven. <

Literatuur

Chenu, B. (1996). Sept vies pour Dieu et PAlgérie.
Parijs: Bayard Editions.

Chergé, C. de (2010). L’invincible espérance. Parijs:
Bayard Editions.

Dujardin, L. (2009). De droom van Tihbirine. Tielt:
Lannoo.

Escrivan, E. d’ (2010). Un monasteére cistercien en
terre d’Islam? Parijs: Cerf.

Post, M. van der (2010). Schijnbaar onbeduidend.
De verrassende kanten van het dagelijks leven in
een arme volkswijk van Buenos Aires. Nijmegen:
Valkhof Pers.

Spek, J. van der (2010). De kramp voorbij.
Theologische noties bij zending, presentie en kerk.
Gorinchem: Narratio.

Wim (dr. W.M.) Reedijk is als gemeentepredikant
verbonden aan de protestantse gemeente van
Nieuwegein-Noord (PKN).
w.m.reedijk@hetnet.nl



IN BEELD | RENE ROSMOLEN

De uitzending

aar kijken we naar? Op het eerste gezicht lijkt dit een foto van Anton Corbijn. Op een

verlaten spoorwegemplacement wordt een popgroep op de gevoelige plaat vastgelegd.

De leadzanger draagt witte kleren; de overige leden van de band omringen hem. Het
treinspoor dat diagonaal uit beeld loopt, lijkt ons te willen inprenten: hier komen wij aan, met onze
muziek!!

Echter: dit is geen Anton Corbijn. In het kader van dit nummer van Handelingen bladerde ik door
het fotoboek I.N.R.I. van Serge Bramly en Bettina Rheims (1997). De eerste is kunsthistoricus, de
tweede fotografe. De foto is van haar hand.

LN.R.I is een beeldboek over het leven van Jezus. Vol filmische foto’s. Erotiek, huid, en naaktheid
trekken aan je oog voorbij. Niet zo verwonderlijk, omdat Rheims ook voor de modebladen Elle
en Paris Match gewerkt heeft. Twee jaar lang is er aan dit beeldboek gewerkt met meer dan 250
figuranten. Levensgroot werden deze foto’s geéxposeerd, onder andere in het Bijbels Museum
in Amsterdam. In het voorwoord spreken de auteurs hun intentie uit: ‘Wie lifst sich Jesus heute
darstellen, am Beginn des XXI. Jahrhunderts mit heutigen Mittlen, in der uns vertrauten Welt?’

De vraag intrigeert mij. Hoe verhoudt fotografie als modern medium zich tot bijbelse verhalen?
Kan een foto mij zo raken dat ik mijn beeld van Jezus moet bijstellen? Kan een beeld nieuw licht

werpen op een tekst?

In Marcus lees ik: ‘Hij riep de twaalf bij zich en zond hen twee aan twee uit, en gaf hun macht
over onreine geesten. Ik kijk nogmaals naar de foto. Het spoorwegemplacement wordt plaats van
uitzending. De rails die uit het beeld loopt, wordt een wijkende horizon. Opvallend is het contrast
tussen wit en zwart. Zowel in de kleding als in het zwerfvuil. Ik lees het nogmaals: ‘Hij gaf ze de

macht over onreine geesten ...” <]

Serge Bramly en Bettine Rheims, >
Jesus und die Apostel, LN.R.I., 1998




ONDERZOEK | LAURIEN SCHRIJVER, JESSIE DEZUTTER,
ANNEMIE DILLEN & WIM SMEETS

Zinbeleving in het

ziekenhuis

Een pilotstudie in Nederland

en Vlaanderen

Een onderzoek naar de zinbeleving van patiénten, in het kader
van de vraag: hoe kunnen zorgverleners in het ziekenhuis

‘zingevingsvragen’ op het spoor komen en erop inspelen?

iek zijn kan vragen oproepen over de
zin van het ziek zijn en het lijden, het
leven zelf, relaties met anderen, het
ouder worden en de dood. Ook spelen er vaak
zorgen over de toekomst, athankelijkheid en
verlies. Soms moet men voor de eigen toekomst
ingrijpende keuzes maken. Dit soort thema’s
noemt men tegenwoordig zingevingsvragen, die
een existentiéle, spirituele of religieuze vorm
kunnen aannemen.
Hoewel zorginstellingen en beleidsmakers
in toenemende mate ‘gastvrije’ zorg proberen
te leveren, zijn zingevingsvragen vaak een
onderbelicht aspect van de zorg (zie o.a. Van
Heijst 2008). Dat heeft onder meer te maken
met de onzichtbaarheid van deze vragen,

64

op het macro- en microniveau. Religie en
spiritualiteit zijn voor een groot deel uit het
publieke domein — en daarmee de zorginstelling
— verdwenen en naar de privésfeer verbannen
(Van den Donk & Plum 2006). Daarnaast

is de patiént zich vaak niet bewust van deze
zogenoemde ‘trage vragen’ of vindt hij of zij het
moeilijk deze te verwoorden.

In deze bijdrage bespreken we een deelaspect
van een promotieonderzoek. De algemene
vraagstelling van het onderzoek luidt: hoe
kunnen zorgverleners in het algemeen en
geestelijk verzorgers en pastores specifiek deze
vragen op het spoor komen en hierop inspelen?
In de eerste fase — waarop deze bijdrage
betrekking heeft — zijn we enkel gericht op het

exploreren van de zinbeleving van patiénten.

Eerst schetsen we kort de veranderingen in
het religieuze landschap van Nederland en
Vlaanderen en duiden we enkele relevante
begrippen aan: zingeving, existentialiteit,
spiritualiteit en religiositeit. Daarna bespreken
we kort de stand van zaken inzake empirisch
onderzoek naar de zinbeleving van patiénten.
Dan wordt onze poging tot het ontwerpen van
een op de Nederlandse en Vlaamse context
toegesneden vragenlijst besproken, en de eerste
resultaten van een pilotstudie.

Zingeving, existentialiteit,
spiritualiteit en religiositeit

De Nederlandse samenleving heeft diepgaande
veranderingen ondergaan in de afgelopen
decennia. Van een confessioneel verzuilde
samenleving in de jaren vijftig waarin religie
een grote plek innam in het publicke domein,
is onze samenleving na de jaren zeventig steeds
sneller geseculariseerd en ontkerkelijkt.

Onder meer de volgende drie ontwikkelingen
hebben bijgedragen tot een proces waardoor
religie en spiritualiteit steeds meer tot de pri-
vésfeer gingen behoren. Ten eerste zijn mensen
door de rationalisering van de maatschappij
niet langer zonder meer bereid één bepaald
duidingspatroon te volgen. Er bestaat geen
algemeen aanvaard symbolisch systeem meer
(Berger & Luckmann 1971). Ten tweede heb-
ben mensen door de individualisering veelal
een eigen, bij elkaar gesprokkelde identiteit,
die elementen van verschillende religieuze en
spirituele tradities omvat (‘bricolage’, Levi-
Strauss 1972). Ten derde is door globalisering

HANDELINGEN 2013 | 3

het religieuze aanbod gediversifieerd, waardoor
een breed scala aan religieuze en spirituele
opvattingen en gebruiken is ontstaan (Kronjee
& Lampert 2006). Dit doet vermoeden dat de
moderne patiént een divers profiel op het vlak
van zingeving heeft.

Vooraleer we de vraag beantwoorden hoe dat
profiel er dan uitziet, willen we kort de begrip-
pen zingeving, existentialiteit, spiritualiteit en
religiositeit van elkaar onderscheiden. Hierover
bestaat in de literatuur geen consensus. Met
anderen kiezen wij ervoor om zingeving als
overkoepelend begrip te gebruiken. Op het
terrein van de geestelijke verzorging gebeurde
dat wellicht het eerst door Ter Borg (2000), die
zingeving omschreef als ‘alles wat we tegenko-
men in een zodanig kader plaatsen dat we er
raad mee weten’. Zingeving valt vervolgens uit-
een in immanente, binnenwereldlijke zingeving
en transcendente zingeving (McSherry & Cash
2004). Existentialiteit kan men dan beschou-
wen als de immanente vorm van zingeving:
bijvoorbeeld de vraag naar welke zin het leven
heeft. Spiritualiteit kan men dan beschouwen
als de transcendente vorm van zingeving: bij-
voorbeeld de vraag naar een leven na de dood
(Dillen e.a. 2009). Religiositeit is in dit kader
een subconcept van spiritualiteit: geinstitutio-
naliseerde spiritualiteit (Koenig e.a. 2001). In
ons onderzoek willen we oog hebben voor de

verschillende vormen van zingeving.

Zinbeleving van patiénten

Onderzoekers veronderstellen dat zingeving het
geestelijk welbevinden verbetert, doordat zin-
geving verklaringen kan aanreiken en betekenis [>

65



geven aan ziekte en lijden (Musick e.a. 1998).
Daarnaast zijn er studies die doen vermoeden
dat geestelijk welbevinden minstens zo belang-
rijk is als fysiek en psychologisch welbevinden
voor de kwaliteit van leven van patiénten (Co-
hen e.a. 1996).

Vanaf de tweede helft van de jaren negentig
neemt het aantal onderzoeken naar de rol van
met name spiritualiteit in de gezondheidszorg
toe. Dit soort onderzoeken betreft meestal
een Amerikaanse populatie. De vraag is echter
of wat geldt voor de
Amerikaanse con-
text, ook geldt voor
de Nederlandse en
Vlaamse context. Im-
mers, het spirituele landschap van Amerika
verschilt beduidend van het Nederlandse en het
Vlaamse. In Amerika rapporteert een meerder-
heid religieuze overtuigingen en praktijken
(Gallup 2010; Gallup 2011). In Nederland en
Vlaanderen rekenen de meeste mensen zich niet
tot een religieuze groepering en rapporteren zij
een veel lager kerkbezoek (Bernts, De Jong &
Yar 2006; Dobbelaere & Voyé 2000). Maar Ne-
derlanders en Vlamingen vinden spiritualiteit
wél belangrijk (Kronjee & Lampert 2006; Dob-
belaere & Voye 2000). Dit doet vermoeden dat
de resultaten van Amerikaans onderzoek dus
niet hoeven te gelden voor de Nederlandse en
Vlaamse context.

De Amerikaanse instrumenten gebruiken
een taal die naar wij vermoeden in Nederland
en Vlaanderen de moderne patiént niet zal
aanspreken. Er wordt bijvoorbeeld expliciet
gesproken over God, kerkgang en bidden.

Daar staat tegenover dat er in Nederland

66

Doel: de existentié¢le en
spirituele beleving van patiénten
op het spoor komen

en Vlaanderen nauwelijks instrumenten
ontwikkeld zijn die peilen naar zinbeleving.
Over die zinbeleving van patiénten in een

zorginstelling weten we nog weinig.

Een eigen instrument
In het kader van een promotieonderzoek
hebben we in 2012 een instrument ontwikkeld
met als doel de existentiéle en spirituele
beleving van patiénten tijdens de opname op
het spoor te komen. Het theoretisch kader dat
aan het instrument
ten grondslag ligt,
is gebaseerd op de
vijf dimensies die
Glock & Stark (1965)
onderscheiden ten aanzien van religie, maar
die onzes inziens ook voor de existentialiteit en
spiritualiteit kunnen gelden: de experiéntiéle
dimensie (ervaringen van het individu), de
sociale dimensie (verbondenheid met andere
mensen die de overtuigingen van het individu
delen), de rituele dimensie (de religieuze en
spirituele gebruiken), de cognitief-narratieve
dimensie (de overtuigingen van het individu)
en de morele dimensie (waarden en normen).
Op basis van indelingen die recent
gehanteerd worden in spiritualiteitsonderzoek
binnen geestelijke verzorging en pastoraat
(Fitchett 1993; Leget e.a. 2010) onderscheiden
we daarnaast nog een andere variabele,
namelijk coping. Copingis te beschouwen als
een perspectief 6p de genoemde dimensies,
met name in hoeverre deze vijf dimensies als
mogelijke bron van steun fungeren bij het
omgaan met crisissituaties (Smeets 2010).
Omwille van het eerder genoemde contextuele

argument hebben wij er dus voor gekozen om
niet bestaande instrumenten op basis van het
model van Glock over te nemen (voor een
discussie: zie Wulff 1991, 210-212).

In ons instrument zijn voor elk van de bo-
venstaande dimensies drie items geformuleerd.
In deze fase van ons onderzoek hebben we de
rituele dimensie weggelaten. Rituelen kunnen
worden beschouwd als interventies, en willen
we later opnemen in een interventiestudie. Om-
dat we in een maatschappij leven waarin religie
en spiritualiteit niet langer vanzelfsprekend zijn,
kregen alle items een bredere formulering. Dit
betekent dat er bijvoorbeeld niet specifiek over
God of bidden werd gesproken. Deelnemers
werden gevraagd om aan te geven in hoeverre
zij bezig waren met een vijftiental onderwerpen,
met antwoordmogelijkheden van ‘1 = helemaal
niet’ tot ‘5 = heel veel’

Resultaten pilotstudie

Een pilotstudie in het kader van het
promotieonderzoek werd uitgevoerd door
studenten van de masteropleiding Theologie
en Geestelijke Verzorging van de Universiteit
Utrecht. Ze werd verricht op de cardiologie-
afdelingen van twee academische ziekenhuizen,
het Universitair Ziekenhuis Leuven (n=85)
en het UMC Radboud in Nijmegen (n=32).
Daarnaast vond zij plaats in het Psychiatrisch
Ziekenhuis Emergis te Goes (n=80).

De gemiddelde leeftijd was 58 jaar en 54%
was man. Van de deelnemers was 49% gehuwd,
24% alleenstaand, 10% weduwe/weduwnaar,
10% gescheiden en 7% samenwonend. Van de
deelnemers had 21% lager onderwijs, 57% had
middelbaar of beroepsonderwijs gevolgd en

HANDELINGEN 2013 | 3

22% had hoger onderwijs gevolgd.

Bijna de helft van de deelnemers (46%)
beschouwt zichzelf als katholiek en 17,5% als
protestant. 14,5 % van de deelnemers koos
voor de categorie ‘anders’ (14,5%) en 9,5% ziet
zichzelf als gelovig/spiritueel; 5% beschouwt
zich atheist, eveneens 5% humanist en 2,5%
moslim.

De schaal naar de existentiéle en spirituele
beleving bevatte 15 items uitgezet op een
5-puntsschaal (van ‘1 = helemaal niet waar’
tot ‘5 = helemaal waar’). De deelnemers werd
gevraagd aan te geven in hoeverre zij op dat
moment bezig waren met de aangegeven
thema’s. Van deze thema’s scoorde het morele
item ‘wat waardevol is voor mij in mijn leven’
het hoogst (gemiddelde 3,70; standaarddeviatie
1,17), gevolgd door het sociale item ‘het
contact met mensen met wie ik mij verbonden
voel in mijn situatie’ (gemiddelde 3,44,
standaarddeviatie 1,25). De items ‘de dood’ en
‘hoe anderen naar mij kijken in mijn huidige
situatie’ scoorden het laagst (beide gemiddelde
2,57; standaarddeviatie 1,4 en 1,24).

Een interessante vaststelling is dat de
gemiddelde score voor alle antwoorden samen
in Nederland hoger ligt dan in Vlaanderen
(namelijk 3,14 versus 2,85).

In het algemeen werd geconstateerd dat
patiénten meer bezig blijken te zijn met een
positieve zinbeleving van hun situatie dan met
een negatieve.

Daarnaast werden twee andere instrumenten
aan de deelnemers voorgelegd. De Centrality
of Belief Systems Scale (COBSS) peilt naar
(het belang van) de spirituele identiteit en
bestaat uit een open en een gesloten vraag (zie

67

>



Dezutter e.a. 2010). De open vraag nodigt de
deelnemers uit hun eigen spiritualiteit kort

en bondig te beschrijven. Het ligt niet in het
bereik van dit artikel om de antwoorden op
deze open vraag te bespreken. De gesloten vraag
omvat vijf stellingen, waaronder ‘mijn geloof,
levensbeschouwing of spiritualiteit is een
belangrijk aspect van mijn leven’.

Deelnemers wordt gevraagd aan te geven
in hoeverre de stelling op hen van toepassing
is (van ‘1 = helemaal niet waar’ tot ‘5 =
helemaal waar’). De vijf stellingen hadden
een gemiddelde van 3,15 (standaarddeviatie
1,24), wat wijst op een niet sterk maar ook
niet zwak belang dat de deelnemers hechten
aan hun spirituele identiteit. De stelling ‘mijn
geloof, levensbeschouwing of spiritualiteit is
belangrijk voor de zin die ik aan mijn leven
geef” scoorde het hoogst (gemiddelde 3,33;
standaarddeviatie 1,26). De stelling ‘mijn
geloof, levensbeschouwing of spiritualiteit
beinvloedt mijn handelen in mijn dagelijks
leven’ scoorde het laagst (gemiddelde 2,97;
standaarddeviatie 1,20). De scores duiden erop
dat de deelnemers hun spiritualiteit vooral als
een cognitieve zaak beschouwen, en wat minder
als praktische leidraad voor hun leven.

Het laatste instrument peilt naar de manier
waarop de deelnemers uitdrukking geven aan
hun spiritualiteit. Deze bestaat uit een gesloten
vraag die naar diverse spirituele activiteiten
vraagt en de frequentie ervan. De meeste
deelnemers rapporteerden natuurwandeling
(29%) en kerkbezoek/religieuze bijeenkomst
(29%), op de voet gevolgd door meditatie/
gebed (26%), gesprek (26%) en muziek maken/
luisteren (25%). ‘Anders’ (15%) en yoga/tai chi

68

(4,5%) werden het minst gerapporteerd. De
frequentie van de activiteiten is bij de meeste
deelnemers wekelijks (33,5%), gevolgd door
dagelijks (28%), zelden (24,5%) en maandelijks
(14%). Al met al stellen we een grote mate van
diversiteit inzake spirituele activiteiten en hun
frequentie vast bij de patiénten.

Discussie

Vanuit de resultaten van dit pilotonderzoek
formuleren we tot slot een drietal punten van
aandacht.

Ten eerste valt het op dat een groot gedeelte
van de deelnemers zichzelf als christelijk
beschrijft (63,5%). Dat heeft waarschijnlijk
te maken met de relatief hoge leeftijd van
de deelnemers en de onderzochte locaties:
zowel Leuven als Nijmegen zijn van oudsher
katholieke streken, en Goes is een protestantse
streek. Maar dit eerder traditioneel profiel
correspondeert niet met de scores inzake
spirituele activiteiten. Onder de deelnemers
komen zowel de traditioneel kerkelijke
activiteiten als kerkbezoek en bidden,
als bredere vormen van spiritualiteit als
natuurwandeling, gesprek en muziek veelvuldig
voor. De frequentie varieert sterk, terwijl
ook de spreiding in antwoorden groot is. Dit
alles bevestigt wat we eerder in deze bijdrage
gezegd hebben over het zeer diverse profiel
van de hedendaagse patiént. Een uniforme
aanpak in pastoraat en geestelijke verzorging
met de gangbare werkvormen (gesprek en
sacramentenbediening) lijkt niet langer
verdedigbaar.

Ten tweede zijn de deelnemers — wanneer ze
bezig zijn met zingeving — eerder betrokken

op positieve thema’s; belangrijke waarden

en verbondenheid met anderen scoren het
hoogst, de dood bungelt onderaan. Dat is een
belangrijk aangrijpingspunt voor pastores en
geestelijk verzorgers om aan te sluiten bij de
zinbeleving van patiénten, wat niet wil zeggen
dat moeilijke thema’s onaangeroerd dienen te
blijven.

Ten derde is de onderzoeksgroep zo klein
en het type respondenten (cardiologie- en
psychiatrische patiénten) zo beperkt dat we de
resultaten niet mogen veralgemenen naar alle
cliénten in zorginstellingen. Bovendien hebben
statistische analyses laten zien dat verdere
ontwikkeling van het door ons ontwikkelde
instrument noodzakelijk is om betrouwbare en
valide uitspraken te kunnen doen.

Op welke dimensies zich precies de
zinbeleving van patiénten afspeelt, zal een
vervolgstudie met een verbeterd instrument
antwoord moeten geven. Desalniettemin
geeft de pilotstudie aan dat zinbeleving niet
onbelangrijk is voor patiénten en om die reden
een plek verdient binnen integrale zorg met
kwaliteit. <

HANDELINGEN 2013 | 3

Literatuur

Becker, J. & De Hart, J. (2006). Godsdienstige
veranderingen in Nederland: Verschuivingen in de
binding met de kerken en de christelijke traditie.
Den Haag: Sociaal en Cultureel Planbureau.

Berger, P.L. & Luckmann, T. (1966). The Social
Construction of Reality: a Treatise in the Sociology
of Knowledge. New York: Doubleday Company.

Berger, U. (2012). Nieuwe wegen naar heelheid
en verbinding. Zoektocht naar een nieuw beeld
en een nieuw aanbod van algemene geestelijke
verzorging. Masterscriptie. Utrecht: Faculteit
Geesteswetenschappen.

Bernts, T., de Jong, G. & Yar, H. (2006). Een
religieuze atlas van Nederland. In: Donk, van de,
W.B.H.],, Jonkers, A.P., Kronjee, G.J. & Plum,
R.J.J.M. (eds). Geloven in het publieke domein.
Verkenningen van een dubbele transformatie. WRR-
rapport. Amsterdam University Press, 89-138.

Borg, M. ter (2000). Waarom geestelijke verzorging?
Zingeving en geestelijke verzorging in de moderne
maatschappij. Nijmegen: KSGV 7, 13.

Cohen, S., Mount, B., Tomas, J. & Mount, L. (1996).
Existential well-being is an important determinant
of quality of life. Cancer, Vol 77, 576-586.

Dezutter, J., Robertson, L., Luyckx, K., Hutsebaut, D.
(2010). Life satisfaction in chronic pain patients.
Journal for the Scientific Study of Religion, Vol 49
(3), 507-516.

Dillen, A., Liegeois, A. & Vandenhoeck, A. (2009).
Pastores als spirituele zorgverleners: identiteit,
professionaliteit en uitdagingen. In: Dillen, A.,
Liegeois, A., Vandenhoeck, A. (eds), De moed om
te spreken en te handelen. Profetisch pastoraat.
Antwerpen: Halewijn, 212-232.

Dobbelaere, K. & Voyé, L. (2000). Religie
en kerkbetrokkenheid: Ambivalentie en
vervreemding. In: Dobbelaere, K., Elchardus, M.,
Kerkhofs, J., Voyé, L. & Bawin-Legros, B. (eds).
Verloren zekerheid: De Belgen en hun waarden,
overtuigingen en houdingen. Tielt: Lannoo, 117-
152.

Fitchett, G. (1993). Assessing Spiritual Needs: A Guide
for Caregivers. Minnesota: Augsberg Publications.

Gallup Poll (2010) en Gallup Poll (2011). Te vinden
op www.Gallup.com.

69



Glock, C. Y. & Stark, R. (1965). Religion and Society
in Tension. Chicago: Rand MacNally.

Jonge, K. de (2012). ‘Geestelijk verzorger, zei u...? ¢
Het beeld van de geestelijk verzorger en de behoefte
van de patiént. Masterscriptie. Utrecht: Faculteit
Geesteswetenschappen.

Koenig, H.G., McCullough, M.E. & Larson, D.E.
(2001). Handbook of Religion and Health. Oxford:
Oxford University Press.

Kronjee, G. & Lampert, M. (2006). Leefstijlen in
zingeving. In: Van den Donk, W.B.H.]., Jonkers,
A.P, Kronjee, G.J. & Plum, R.J.J.M. (eds). Geloven
in het publieke domein. Verkenningen van een
dubbele transformatie. WRR-rapport. Amsterdam
University Press, 171-209.

Lambert, A.M.A. (2012). De geestelijk verzorger als
beelddrager. Masterscriptie. Utrecht: Faculteit
Geesteswetenschappen.

Leget, C., Staps, Y. e.a. (2010). Richtlijn Spirituele
Zorg. Zaandam: Stichting Agora.

Lévi-Strauss, C.G. (1972). The Savage Mind. London:

Weidenfield and Nicholson.

McSherry, W. & Cash, K. (2004). The language of
spirituality: An emerging taxonomy. International
Journal of Nursing Studies, Vol 41, 151-161.

Musick, M., Koenig, H.G., Larson, D. & Matthews, D.

(1998). Religion and spiritual beliefs. In: Holland,
J. (ed.) Psycho-Oncology. New York: Oxford
University Press, 780-789.

Smeets, W. (2010). Specialisten in screening en in
spiritualiteit met elkaar in gesprek. Psyche en
geloof, Vol 21 (3), 192-195.

Van den Donk, W.B.H.J. & Plum, R.J.J.M.

(2006). Begrippen, theorieén en disciplinaire
benaderingen. In: Van den Donk, W.B.H.J,,
Jonkers, A.P., Kronjee, G.J. & Plum, R.J.J.M. (eds).
Geloven in het publieke domein. Verkenningen

van een dubbele transformatie. WRR-rapport.
Amsterdam University Press, 25-54.

Van Heijst, A. (2008). Iemand zien staan. Zorgethiek
over erkenning. Kampen: Klement.

Wulff, D.M. (1991). Psychology of Religion. Classic
and Contemporary Views. New York: John Wiley
& Sons.

Laurien (drs. L.A.) Schrijver is geestelijk verzorger
in het Catharina Ziekenhuis Eindhoven en
promovendus aan de Katholieke Universiteit Leuven
i.s.m. de Universiteit Utrecht.
laurien.schrijver@catharinaziekenhuis.nl

Jessie (dr. ].) Dezutter is researcher vakgroep Klinische
psychologie aan de Katholieke Universiteit Leuven.
jessie.dezutter@ppw.kuleuven.be

Annemie (prof.dr. A.) Dillen is hoofddocent Praktische
theologie aan de Faculteit voor Theologie en
Religiewetenschappen, Katholieke Universiteit
Leuven, Belgié.
annemie.dillen@theo.kuleuven.be

Wim (dr. W.) Smeets is hoofd geestelijke verzorging
UMC Radboud Nijmegen en universitair docent
geestelijke verzorging aan de Universiteit Utrecht.
w.smeets@dgvp.umcn.nl

TRENDBERICHT | CARLO LEGET

‘Spiritual care’

in de zorg

Opvallend is dat op het nog jonge onderzoeksgebied van de ‘spiritual
care’ de stem van de kerken vrijwel ontbreekt. Dit trendbericht wil
informeren over de ontwikkelingen op dit gebied, met de bedoeling
dat ook vanuit de kerken aan het gesprek en de nieuwe ontwikkelin-
gen deelgenomen kan worden.

org voor de ziel — zielzorg — is van

oudsher een van de taken van de

kerken in onze Europese cultuur.
Ook de zorg voor zieke en kwetsbare mensen
behoort tot de traditionele aandachtspunten
van kerkelijke gemeenschappen. Werd zielzorg
traditioneel vanuit de kerken gedefinieerd en
verzorgd, de afgelopen decennia hebben zich
grote verschuivingen voorgedaan waardoor het
landschap diepgaand veranderd is.

Om te beginnen hebben meer en meer
mensen de verbinding met de kerkelijke
gemeenschap verloren. Vervolgens hebben veel
zorginstellingen afstand genomen van hun
kerkelijke wortels of signatuur. En ten slotte
hebben zich in de literatuur over zielzorg de
nodige verschuivingen voorgedaan.

Dit alles betekent niet dat mensen minder
met levensvragen en religie bezig zijn, of dat
er minder behoefte aan zielzorg zou zijn.

HANDELINGEN 2013 | 3

Het betekent wel dat nieuwe grootheden
de contouren van het landschap bepalen
en oude wijn soms in nieuwe zakken wordt
aangedragen.

In dit trendbericht richt ik me op de
literatuur over wat in de wetenschappelijke
tijdschriften aangeduid wordt als ‘spiritual
care’. Dit is een jong onderzoeksgebied waarin
verschillende disciplines elkaar ontmoeten
en al dan niet met elkaar in gesprek gaan.
Opvallend in deze ontwikkelingen is dat de
stem van de kerken vrijwel ontbreekt. Dit
bericht wil informeren over de ontwikkelingen
op het gebied van ‘spiritual care), zodat ook
vanuit de kerken aan het gesprek en de nieuwe
ontwikkelingen deelgenomen kan worden. We
zullen zien dat de geestelijke verzorging (Engels:
chaplaincy) als vakgebied een verbindende rol
speelt, en dat de palliatieve zorg een vruchtbare

voedingsbodem is voor nieuwe ontwikkelingen. [>



Geneve 2013

Geneve, een stad die niet zonder betekenis is
in de kerkgeschiedenis, was medio januari 2013
het toneel waar zo’'n veertig zorgprofessionals
en wetenschappers van over de hele wereld drie
dagen bijeenkwamen om na te denken over de
vraag hoe ‘spiritual care’ in de gezondheidszorg
wereldwijd bevorderd zou kunnen worden.

De conferentie — een samenwerking tussen
het George Washington Institute for Spirituality
and Healthcare, Caritas International en het
Fetzer Institute — begon met een aantal sessies
waarin gepoogd werd een consensus te bereiken
over het begrip ‘spirituality’. Opvallend was
dat driekwart van de aanwezigen arts waren.
Een kleine minderheid was geschoold in de
theologie of filosofie. Een van de grote vragen
was op welke wijze de aansluiting met de
religieuze en levensbeschouwelijke tradities
gemaakt zou kunnen worden.

De bijeenkomst in Geneve was tekenend voor
de ontwikkeling van ‘spiritual care’ in het laat-
ste decennium. Meer en meer wordt dit ter-
rein ter hand genomen door bevlogen artsen,
met gebruikmaking van onderzoeksmethoden
en idealen die afkomstig zijn uit de medische
wetenschappen (Vermandere e.a. 2013). Het
resulteert in instrumenten en handvatten die
passen in de werkwijze van artsen en verpleeg-
kundigen. Want ook deze laatste beroepsgroep
roert zich enthousiast in de discussie.

Het terrein van ‘spiritual care’ wordt
voornamelijk ontwikkeld en gevoed via

< Ilya Kabakov, ‘De man die over de muur klimt,
2012, Van Abbemuseum, Eindhoven

HANDELINGEN 2013 | 3

artikelen in wetenschappelijke tijdschriften.
Dit hangt rechtstreeks samen met de cultuur
van medisch onderzoek, waar boeken — gezien
de snelle ontwikkelingen — in verre mate
ondergeschikt zijn aan tijdschriftartikelen.
Daarmee is het veld slecht toegankelijk

voor mensen die geen toegang tot medische
bibliotheken hebben.

Een uitzondering hierop vormt het Oxford
Textbook of Spirituality in Healthcare, dat vorig
jaar verscheen onder redactie van Mark Cobb,
Christina Puchalski en Bruce Rumbold (2012).
Dit prijzige en lijvige werk bevat maar liefst 64
hoofdstukken waarin bijna alle grote namen
die actief zijn in het veld aan het woord komen.
Het boek is opgebouwd uit zes secties: tradities,
concepten, praktijken, onderzoek, beleid en
scholing en uitdagingen.

Opvallend in dit werk is hoezeer de ‘spiritual
care’ zich ontwikkelt langs de lijnen die uitgezet
worden door de medisch wetenschappen. De
Engelstalige wereld is hierin leidend. Zo had
Christina Puchalski, internist van huis uit,
in 2006 al een invloedrijk boek geredigeerd
met de titel A Time for Listening and Caring.
Spirituality and the Care of the Chronically IIl
and Dying, met een voorwoord van niemand
minder dan de Dalai Lama.

Puchalski is bekend geworden door het
ontwikkelen van een kort vragenlijstje waarmee
artsen in twee minuten kunnen nagaan of een
patiént tot een religieuze traditie behoort en
welke impact dit zou moeten hebben op het
medische beleid (Puchalski 2002). Vergelijkbare
instrumenten zijn van Anandarajah en Hight
(2001) en Maugans (1996). Andere interessante
namen met invloed op dit terrein zijn Harold

73



Koenig, een arts die vooral onderzoek doet naar
de relatie tussen religie en gezondheid; George
Handzo, een invloedrijk geestelijk verzorger die
verbonden aan met de Healthcare Chaplaincy
in New York; George Fitchett, die veel werk
maakt van de verwetenschappelijking van

het beroep; Daniel Sulmasy ten slotte die als
internist, ethicus en franciscaan een interessante
brug vormt tussen beide werelden.

Verenigd Koninkrijk

Maar niet alleen de Verenigde Staten hebben
veel impact. Ook in het Verenigd Koninkrijk
gebeurt veel op dit moment. Zo publiceerden
Wilfred McSherry en Linda Ross in 2010

een boek over de verschillende manieren

van spiritual assessment die er zijn: het

peilen, inventariseren en beoordelen van de
spiritualiteit van patiénten. Ze bouwen daarmee
voort op eerder werk waarin ze vanuit hun
verpleegkundige achtergrond op verschillende
manieren geprobeerd hebben het thema te
ontsluiten.

Onder leiding van Margaret Holloway
kwam aan het begin van 2011 een belangrijk
rapport uit, waarin een inventarisatie
gemaakt werd van de instrumenten die op
dit moment beschikbaar zijn op het terrein
van spirituele zorg. Het rapport is vrij te
downloaden op de site van de National Health
Service, en laat zien dat men zich in Engeland
ook op overheidsniveau bewust is van de
verschuivingen op dit terrein die vragen om
nieuwe wegen.

Als het gaat om het betrekken van de
bestaande kerkelijke structuren bij de nieuwe
ontwikkelingen, kijken veel mensen in het

74

veld naar Schotland. Daar vindt op dit

moment een initiatief plaats dat luistert naar

de naam ‘Community Chaplain Listening’ De
eenvoudige maar baanbrekende gedachte die
hierachter ligt is dat aandacht voor spiritualiteit
van groot belang is voor het welzijn van
mensen. In technische termen uitgedrukt:

door zingeving aan public health te koppelen
ontstaat er een nieuwe verantwoordelijkheid
voor de overheid. Publieke gezondheid is, naast
schoon water en hygiéne, ook aandacht voor
zin en betekenis in mensenlevens. De bestaande
kerkelijke structuren kunnen hier van belang
zijn, wanneer ze in contact gebracht worden
met het werk van de huisarts. Begin 2013

werd een heel themanummer van de Scottish
Journal of Healthcare Chaplaincy gewijd aan dit
spannende initiatief.

Continentale ontwikkelingen
Hoewel de wereld van de ‘spiritual care’
gedomineerd wordt door Engelstalige
publicaties, zien we ook op het Europese
vasteland initiatieven en ontwikkelingen
die hierbij aansluiten. Sommigen hiervan
sluiten rechtstreeks aan bij de Amerikaanse
ontwikkelingen. Zo publiceerden Traugott
Roser en Eckhard Frick in 2009 hun boek
Spiritualitit und Medizin. Gemeinsame Sorge
fiir den kranken Menschen. Beiden staan ook
aan de wieg van de Internationale Gesellschaft
fiir Gesundheit und Spiritualitit die in 2011
opgericht werd en het tijdschrift Spiritual Care
uitgeeft dat voornamelijk Duitstalig is.

De boeken van de Duitse ziekenhuispastor
Erhard Weiher daarentegen, bieden een heel
ander kijk op het vakgebied. Hoewel Weiher

goed op de hoogte is van de Angelsaksische
ontwikkelingen, heeft hij zelf een model
ontwikkeld dat zowel conceptueel als
methodologisch geworteld is in de praktijk van
het ziekenhuispastoraat. In 2011 verscheen zijn
grote werk Das Geheimnis des Lebens beriihren
Spiritualitiit bei Krankheit, Sterben, Tod. Eine
Grammuatik fiir Helfende. Zoals de titel al
aangeeft, zet hij daarin het ‘mysterium’ centraal
dat iedere mens ten diepste is. Spirituele zorg is
in zijn opvatting een cirkelen rond het geheim
van iedere mens, waarbij voelen, denken en
doen ingezet worden om op het spoor te komen
waar de bronnen van iemand liggen.

Kritiek
Ondanks het feit dat ‘spiritual care’ booming
business lijkt, zijn er ook kritische geluiden te
horen. Zo publiceerde de Britse filosoof John
Paley in 2008 een kritisch artikel, waarmee
hij een debat uitlokte over de vraag wat
‘spiritual care’ eigenlijk is. Zijn grote bezwaar
van de huidige ontwikkelingen is dat de
term ‘spirituality’ als het ware losgezongen
wordt van zijn religieuze wortels (Paley gaat
helemaal terug tot de apostel Paulus) en tot
een soort ‘conceptuele spons’ wordt die zich
kan vullen met alles wat je maar wilt. Het is
een nietszeggend begrip geworden, een soort
‘merknaam’ voor een feel good-beweging die de
scherpe kantjes van religie achter zich laat en de
deur openzet voor individualistische zweverij.
Een ander kritisch geluid komt van de
Schotse hoogleraar praktische theologie John
Swinton, die vanuit de praktische theologie
vergelijkbare bezwaren formuleert (Swinton
2006).

HANDELINGEN 2013 | 3

Een ander belangrijk kritiekpunt betreft het feit
dat er weliswaar vele studies naar ‘spiritual care’
gepubliceerd worden, maar er geen conceptueel
raamwerk is waarin verhelderd wordt hoe deze

benaderingen zich tot elkaar verhouden (Cobb,
Dowrick & Lloyd-Williams 2012).

Palliatieve zorg

Wie zich verdiept in het veld van ‘spiritual
care), ontdekt al gauw dat de palliatieve
zorg een bijzondere plaats inneemt. Dat is
niet verrassend vanuit de vaststelling dat de
aandacht voor levensvragen onlosmakelijk
verbonden is met het levenseinde, en het
begrip ‘spiritual’ onderdeel uitmaakt van
de definitie van palliatieve zorg zoals de
Wereldgezondheidsorganisatie die in 2002
gelanceerd heeft.

Zo is er in de Verenigde Staten in 2009 een
consensusconferentie gehouden, waarin naast
een definitie voor palliatieve zorg een groot
plan is ontvouwd over de wijze waarop deze
dimensie in de zorg geintegreerd zou moeten
zijn en de rol van de geestelijke verzorger hierin
(Puchalski 2009). In Europa is er sinds 2011
de Taskforce Spiritual Care van de European
Association for Palliative Care. Deze groep nam
de definitie van de Amerikanen over en stelde
deze bij, en zet zich in voor een evenwichtige
integratie van verschillende beroepsgroepen
(Nolan 2011).

Ook in Nederland wordt gewerkt aan
‘spiritual care’ in de zorg. Buiten de
palliatieve zorg dook de term ‘spiritual care’
in de Nederlandse publicaties voor het eerst
uitdrukkelijk op vanaf 2006, in het eerste
grootschalig empirisch onderzoek onder alle

75



geestelijk verzorgers in de zorg over kwaliteit
van ‘spiritual care’ (Smeets 2006). Hier moet
ook het Nieuw Handboek Geestelijke Verzorging
genoemd worden, waar de term voorkomt
(Doolaard 2006). Meer toegespitst op de
palliatieve zorg was een belangrijk moment in
Nederland de publicatie van de eerste Richtlijn
voor artsen en verpleegkundigen (Leget 2010).
Deze richtlijn was het resultaat van een lang
consensusproces, waarin professionals uit
verschillende beroepsgroepen geconsulteerd
werden. De richtlijn functioneert dan ook
tevens als basistekst voor de stand van zaken
op dit moment.

Ten slotte

De plaats van de kerken in de samenleving
is diepgaand aan het veranderen. Niet

alleen in Nederland, maar in alle Europese
landen. Belangrijke inhouden die mensen
kunnen helpen om betekenis te ontdekken
in hun worstelingen met het bestaan, dreigen
verloren te gaan of voor steeds minder
mensen toegankelijk te worden. Dat vraagt
om het leggen van nieuwe verbindingen
tussen religie of levensbeschouwing aan

de ene kant en gezondheid aan de andere
kant. Voor wie de uitdaging aangaat, liggen
vele aanknopingspunten klaar. Op dit
moment worden die uitdagingen vooral
aangenomen van de kant van de medische
wetenschappen, gezondheidswetenschappen
en verpleegwetenschappen. Dat levert een
benadering van spirituele zorg op, die

goed aansluit bij de werkwijze van deze
disciplines. Wil de verbinding met religieuze
tradities en de onderzoeksmethoden

76

uit geesteswetenschappen, theologie en
religiewetenschappen in de toekomst
gewaarborgd worden, dan zullen ook deze
zich moeten gaan mengen in het gesprek. <

Literatuur

Anandarajah, G. & Hight, E. (2001). Spirituality and
medical practice: Using the HOPE questions as a
practical tool for spiritual assessment. American
Family Physician 63, 81-88.

Cobb, M., Puchalski, C. & Rumbold, B. (2012).
Oxford Textbook of Spirituality in Healthcare.
Oxford University Press.

Cobb, M., Dowrick, C. & Lloyd-Williams, M. (2012).
Understanding spirituality: a synoptic view. BM]J
Supportive & Palliative Care 2, 339-343.

Doolaard, J.J.A. (ed.) (2006). Nieuw Handboek
Geestelijke Verzorging. Kampen: Kok.

Fitchett, G., Handzo, G. (1998). Spiritual assessment,
screening and intervention. In: J. Holland (red.),
Psycho-oncology, 790-808. New York: Oxford
University Press.

Holloway, M. et al. (2011). Spiritual Care at the End
of Life. Department of Health United Kingdom.
Published to DH-website, in electronic PDF
format only: http://www.dh.gov.uk/publications

Leget, C. et al. (2010). Richtlijn Spirituele zorg. In:
Palliatieve Zorg: Richtlijnen voor de Praktijk, 637-
662. Utrecht: VIKC.

Maugans, T.A. (1996). The SPIRITual history.
Archives of Family Medicine nr. 5, 11-16.

McSherry, W. & Ross, L. (2010). Spiritual Assessment
in Healthcare Practice. Penrith: M & K Publishing.

Nolan, S., Saltmarsh, P., Leget, C. (2011). Spiritual
care in palliative care: working towards an EAPC
Task Force. European Journal of Palliative Care nr.
18, 86-89.

Paley, J. (2008). Spirituality and nursing: a
reductionist approach. Nursing Philosophy nr.9,
2-18.

Puchalski, C.M. (2002). Spirituality and end-of-life
care: a time for listening and caring. Journal of
Palliative Medicine nr. 5, 289-294

Puchalski, C.M. (2006). A Time for Listening and

Caring. Spirituality and the Care of the Chronically
Ill and Dying. Oxford University Press.

Puchalski, C.M., Ferrell, B., Virani, R. et al. (2009).
Improving the quality of spiritual care as a
dimension of palliative care: the report of the
Consensus Conference. Journal of Palliative
Medicine nr. 12, 885-904.

Roser, T. & Frick, E. (2011). Spiritualitiit und Medizin.
Gemeinsame Sorge fiir den kranken Menschen (2.
aktualisierte Auflage). Miinchner Reihe Palliative
Care, Band 4. Stuttgart: Kohlhammer.

Smeets, W. (2006). Spiritual Care in a Hospital
Setting. An Empirical-theological Exploration.
Leiden: Brill.

Sulmasy, D. (2006). The Rebirth of the Clinic.

An introduction to Spirituality in Health Care.
Washington, Georgetown UP.

Swinton, J. (2006). Identity and resistance: why
spiritual care needs ‘enemies’. Journal of Clinical
Nursing 15, 918-928.

Vermandere, M., De Lepeleire, J., Van Mechelen,

W., Warmenhoven, F,, Thoonsen, B. & Aertgeerts,
B. (2013). Spirituality in palliative home care:

a framework for the clinician. Supportive care

in cancer: official journal of the Multinational
Association of Supportive Care in Cancer, 21 (4),
1061-9.

Weiher, E. (2011). Das Geheimnis des Lebens beriihren
Spiritualitit bei Krankheit, Sterben, Tod. Eine
Grammatik fiir Helfende. Stuttgart: Kohlhammer.

Carlo Leget is hoogleraar zorgethiek en geestelijke
begeleidingswetenschappen aan de Universiteit voor
Humanistiek in Utrecht. Daarnaast is hij vanuit
de Associatie van High Care Hospices bijzonder
hoogleraar ethische en spirituele vragen in de
palliatieve zorg aan deze zelfde universiteit.
c.leget@uvh.nl

HANDELINGEN 2013 | 3

77



ACTUEEL

Symposium ‘Staan in het einde’

Hoe kan de ouderdom een levensfase van
bezinning zijn op: eindigheid en zingeving, op
autonomie en sterfelijkheid, op innerlijke groei
en spiritualiteit? Sprekers: Frits de Lange, Carel
ter Linden, Bert Keizer, Gijsbert van Es, Jean-
Jacques Suurmond.

29 november 2013. Bergkerk, Amersfoort.
Kosten (incl. lunch en symposiumbundel):

€ 50,-; € 30,- voor studenten. www.bergkerk.nl

‘Geloven in preken’

Op donderdag 26 en vrijdag 27 september
2013 organiseren IZB Areopagus en de
PThU gezamenlijk de conferentie ‘Geloven
in preken’ in conferentiecentrum Mennorode
in Elspeet. Doel: inspiratie voor de wekelijkse
preek, nieuwe impulsen, gaan zien waar de
huidige omstandigheden nieuwe kansen en
uitdagingen bieden. Verder: opnieuw opdiepen
van de motieven van de reformatie om ze te
onderzoeken op hun betekenis in de huidige
tijd.

Donderdag 26 september10.00 uur tot

vrijdag 27 september 17.00 uur. Kosten:

€ 260,- (inclusief overnachting en maaltijden).
Opgenomen in het aanbod Permanente
Educatie van de PKN (1 EC); na afloop

bewijs van deelname. Aanmelden via het
inschrijfformulier op www.pthu.nl/actueel/

nieuws/GeloveninPrekenWebtekst.docx/

78

De toekomst van de preek

‘Famous last words?’

Op 11 oktober organiseert de Theologische
Universiteit Kampen in samenwerking

met Permanente Educatie Predikanten een
symposium over ‘De Toekomst van de Preek’.
Aanleiding is de nieuwe homiletiek van Kees

de Ruijter, Horen naar de stem van God, die
medio september verschijnt. Op de dag worden
hoofdlijnen uit deze homiletiek gepresenteerd
en besproken. Maar het wordt ook een dag om
aan je eigen preekvaardigheid te werken. Dit
kan in diverse workshops. Het symposium staat
open voor iedere geinteresseerde.

Theologische Universiteit Kampen. Kosten:

€ 35,- (inclusief lunch), € 10,- voor studenten.

LUCE-aanbod

Algemeen: zie voor opgave en betalingen onder
de diverse cursusnamen bij leergangen en kader-
cursussen: www.tilburguniversity.edu/nl/onder-
zoek/instituten-en-researchgroepen/luce-crc/

« Parochiesecretariaat

Het parochiesecretariaat is belangrijk voor
het goed functioneren van een parochie. Niet
alleen voor de pastorale beroepskrachten en
vrijwilligers, die veel steun hebben aan een
goed secretariaat. Het secretariaat is namelijk
ook het visitekaartje van de parochie. Hoe doe
je dat dan goed? Wat komt er allemaal kijken
bij een parochiesecretariaat en kan dat ook
met vrijwilligers? Moet de parochie de hele dag
bereikbaar zijn, en waarom dan? Waar wordt

het secretariaat gehuisvest en hoe wordt men
daar ontvangen? Wat is de rol van de secretaris
van het bestuur?

1 oktober 2013, 13.30-19.30 uur.
Nieuwegracht 65, Utrecht-Centrum.
Kosten: € 75,- (incl. reader en lunch).
Informatie: 013-466 3827/3800.

* Geestelijke zorg en dementie

Volgens recente prognoses loopt één op de vijf
mensen kans de ziekte dementie te krijgen. Dit
getal is zo hoog omdat er een grote generatie
ouderen aankomt en dementie vooral een ou-
derdomsziekte is. Deze cursus wil pastores en
geestelijk verzorgers toerusten voor hun om-
gang met mensen die lijden aan dementie.

Vierdaagse cursus op maandag 27/1, 10/2, 17/3,
7/4 2014 van 10.00-16.00 uur.

Klooster Mariénburg, St. Janssingel 92,

5211 DA ’s-Hertogenbosch (nabij station).
Kosten: € 750, incl. lunch (factuur); veelal
declarabel via de werkgever. Studielast: 28 uur,
incl. reader (1 ECTS; 7 VGVZ).

* Existentiéle zielzorg

De tijd van de ‘Grote Verhalen’ is voorbij, maar
de ‘kleine’ verhalen zullen altijd blijven: de le-
vensweg die iedere mens aflegt. Mensen willen
de achterkant, de zin en de bezieling leren ken-
nen van wat zij meemaken. Daarom is geeste-
lijke leiding een van de kerntaken van pastores,
predikanten en geestelijke verzorgers. Mensen
verwachten juist van pastorale professionals dat

HANDELINGEN 2013 | 3

die hen helpen de achterkant te ontdekken, hun
levensvisie of geloof onder woorden te brengen,
en enig perspectief aan te reiken.

10-12 maart 2014. Kosten: € 637,50; veelal
declarabel bij de werkgever. Studielast: 28 uur,
incl. literatuurstudie (1 ECTS of 7 VGVZ-
punten). Opgave: luce-crc@uvt.nl o.v.v. naam,
adres, telefoonnummer, vooropleiding en

functie. Informatie: Henk van Hout.

* Geestelijke zorg en trauma

Soms zijn gebeurtenissen die mensen meema-
ken zo onaangenaam en schokkend dat men
zich met moeite staande kan houden. De zeker-
heid van het dagelijkse bestaan is plotseling
vernietigd. Oorlogsomstandigheden vormen
daar wellicht het meest opvallende voorbeeld
van. Maar ook zaken als seksueel misbruik,
verkeersgeweld (ongelukken als gevolg van
roekeloos gedrag in het verkeer), mishandeling,
geweldpleging (overvallen of andere vormen
van crimineel geweld) vallen hieronder.

Voor 12-20 deelnemers. Opgave via de website
van Cogis. Met certifaat. VGVZ:

14 punten (studiebelasting 56 uur); ECTS:

2 punten. Informatie: Renate van den Bronk,
(020) 660 19 39.

79



ACTUEEL

UITNODIGING

SYMPOSIUM HANDELINGEN WOENSDAG 18 DECEMBER 2013
Oordeels- en besluitvorming bij ethische kwesties

Graag wil de redactie van Handelingen op geregelde tijdstippen met haar lezers en andere
geinteresseerden in contact treden. Een goed medium daartoe is het organiseren van een
symposium rond een thema dat in het tijdschrift aan bod komt. Dat bleek op het symposium
dat we in 2011 hielden over gespreksvoering in pastoraat en geestelijke verzorging.

Op woensdag 18 december nodigt de redactie u daarom uit voor een symposium over oordeels-
en besluitvorming van pastores en geestelijk verzorgers bij ethische kwesties. Dat is ook het
onderwerp van het themanummer Handelingen 2013/4 dat begin december bij u in de bus valt.
Het symposium vindt plaats van 14.00 tot 17.30 uur in de Boothzaal van de
Universiteitsbibliotheek Utrecht, Uithof, Heidelberglaan 3.

Het symposium wordt mede georganiseerd door de masteropleiding Geestelijke verzorging
van de Universiteit Utrecht en het KPV-Centrum van het UMC Radboud in Nijmegen. Verder
wordt samengewerkt met de diensten geestelijke verzorging van het Catharina Ziekenhuis
Eindhoven en het VUmc en de Universiteit voor Humanistiek. Als sprekers hebben toegezegd:
Eric van de Laar, Carlo Leget, Benita Spronk en redactielid Wim Smeets. Ruime aandacht zal
besteed worden aan bezinning op casuistiek waarmee pastores en geestelijk verzorgers in hun
werk mee geconfronteerd worden: praktijk en reflectie hand in hand!

Het definitieve programma is binnenkort op de website te vinden. Het wordt u ook toegezonden
bij aanmelding via s.ebbeng@dgvp.umcn.nl. Kosten: € 10,-. Dit bedrag kan betaald worden bij de

inschrijving op 18 december.



