® . EEEs

AAN DE LEZER | HANS SCHILDERMAN

lokslag acht uur ’s avonds kijk ik, op de bank gezeten, naar het

journaal. Mijn kinderen zeggen dat papa naar het ‘Heilige Journaal’

kijkt: het is een serieuze zaak omdat hij altijd kijkt en ook nog eens
alles uitvoerig becommentarieert. Mijn kinderen zien dit ritueel — kritisch
kennis nemen van het nieuws — inmiddels als een burgerplicht. Ik vrees dat
het in veel huiskamers niet anders is. De publieke zaak die iedere dag voorbij
komt, beroert iedere private persoon nu eenmaal. Soms ontroert nieuws, soms

irriteert het, soms verdooft het, soms motiveert het ook. Ten minste, zo beleef
ik het althans, installeert nieuws jezelf als een morele persoon; als iemand die aangesproken wordt
op waarden, normen en overtuigingen die immers bespeeld worden door de gebeurtenissen van de
dag.

Voor pastores, predikanten, geestelijk verzorgers verschilt de situatie met die van mij, of van
welke andere burger op de bank voor de televisie 0ok, op ten minste drie manieren. Ten eerste
hebben zij een normatief beroep: hun deskundigheid bestaat erin professioneel met deze waarden,
normen en overtuigingen om te gaan. Vervolgens becommentariéren ze ‘morele gebeurtenissen’
niet vanuit de leunstoel, maar maken ze die ‘in het wild’ mee; ze zijn geen toeschouwer maar

@ allereerst deelnemer. En ten slotte, niet onbelangrijk, ze vertegenwoordigen of behartigen specifieke @
waarden, bepaalde normen en bijzondere overtuigingen, die niet van de eigen persoon afthankelijk
zijn maar van tradities en gemeenschappen. Dat maakt het vak mooi maar ook complex.

In deze editie van Handelingen gaan we op zoek naar kenmerken van het onopgeefbare domein
binnen het vak van pastores, predikanten en geestelijk verzorgers: de ethische deskundigheid.

De editieredacteuren merken op dat dit ethisch domein vaak onderbelicht blijft. Dat is de reden
om in de opzet van dit nummer te vertrekken vanuit de morele praktijk, en na te gaan tot welke
oordeelsvorming en besluitvorming deze casuistiek leidt. Zodra dergelijke interpretaties aan de
orde zijn, blijkt aansluiting bij interdisciplinaire theorievorming onontkoombaar. Dat is ook maar
goed ook; we zijn immers niet slechts rituele toeschouwers maar professionele deelnemers bij de
publieke zaak. <

Hans Schilderman is hoofdredacteur van Handelingen, en hoogleraar Religie en Zorg aan de Faculteit Filosofie,
Theologie en Religiewetenschappen van de Radboud Universiteit Nijmegen.
h.schilderman@ftr.ru.nl

HANDELINGEN 2013 | 4 1

‘ ‘ nieuwe versie handelingen.indd 1 @ 14-11-13 10:17‘ ‘



BT [ [

INLEIDING |

®

H EEms

CARLO LEGET & WIM SMEETS

Oordeels- en besluit-
vorming bij ethische

kwesties

‘Nee, met ethiek hebben we hier weinig te maken!’, krijgen studen-
ten wel eens als antwoord wanneer ze vragen of ze op een mogelijke
stageplek ook ervaringen kunnen opdoen op het vlak van ethiek.
‘Niemand van ons zit in de ethische commissie. En wij worden er
ook niet bij betrokken wanneer abortus of euthanasie speelt’ Op
die — enge — manier wordt vaak over ethiek gedacht door geestelijk

VErzZorgers.

enig basispastor denkt bij ethiek

in eerste instantie aan zaken waar-

bij de normen van de kerk in het
geding zijn. Ethiek dient echter veel breder
beschouwd te worden. Het gaat erom oog te
hebben voor de ethische omgeving waarin wij
leven, aldus Simon Blackburn, waarmee hij
bedoelt: ‘het klimaat van ideeén die betrekking
hebben op de manier waarop we leven. Die
bepalen wat we acceptabel en niet acceptabel
vinden, bewonderenswaardig of verachtelijk.
Die bepalen wanneer we vinden dat de zaken
goed gaan en wanneer we vinden dat ze scheef
gaan. Die bepalen wat wij vinden waar we recht
op hebben en waartoe we verplicht zijn in onze

‘ ‘ nieuwe versie handelingen.indd 2

relatie tot anderen. Die vormen onze emotio-
nele reacties, die bepalen waar we trots op zijn
of waar we ons voor schamen, waar we kwaad
om worden of dankbaar voor zijn, wat we kun-
nen vergeven en wat niet. Daaraan ontlenen
we onze normen, de normen voor ons gedrag’
(Blackburn 2007, 9).

Een van de oogmerken van dit themanum-
mer van Handelingen is de reikwijdte van de
ethiek voor het werk van pastores en geestelijk
verzorgers te verhelderen vanuit de praktijk,
anders gezegd het morele bewustzijn van gees-
telijk verzorgers en pastores te stimuleren. Op
die manier hopen we duidelijk te maken in
welke situaties hun ethische competentie in het

14-11-13 10:17‘ ‘



BT [ [

geding is en dus bewust ingezet kan worden om
bepaalde kwesties aan te gaan.

Daarbij richten we ons in eerste instantie op
de wijze waarop pastores en geestelijk verzor-
gers oordelen over de betreffende kwestie en
van daaruit tot een besluit komen met het oog
op hun professioneel handelen. Veelal verloopt
het proces van oordeelsvorming tot handelen
eerder intuitief dan bewust. Daar is op zich niet
altijd iets mis mee: intuitie wordt gevoed vanuit
ons eerdere denken, voelen en handelen. Maar
het risico van eenzijdigheid is niet denkbeeldig.
Reflecteren op de eigen ervaringen kan helpen
om tot meer gefundeerd handelen te komen
(Menken-Bekius & Van der Meulen 2007; Men-
ken-Bekius & Schaap-Jonker 2010 ).

Modellen en methoden

In de ethiek zijn er recent tal van modellen en
methoden ontwikkeld, die dienstig kunnen
zijn bij de reflectie op de eigen beroepsprak-
tijk (Manschot & Van Dartel 2003; De Bree &
Veening 2012). Soms gaat het om theoretische
benaderingswijzen, waarvan tevens implicaties
voor de praktijk zijn uitgewerkt. Soms gaat het
om concrete handelingsmethoden, waarvan
echter tevens de theoretische basis is geéxpli-
citeerd. Deze modellen en methoden bieden
wijzen van denken en handelen die aangeleerd
kunnen worden om de ethische competentie
te vergroten. Uiteindelijk zullen pastoranten
en cliénten erbij gebaat zijn wanneer pastores
en geestelijk verzorgers meer gebruik zouden
maken van deze ontwikkelde modellen en me-
thoden, zo is onze overtuiging.

HANDELINGEN 2013 | 4

‘ ‘ nieuwe versie handelingen.indd 3

H EEms

Vijf stappen

Om dat inzichtelijk te maken in dit themanum-
mer zijn auteurs en representanten van een
aantal modellen en methoden uitgenodigd om
hun perspectief toe te passen op aangeboden
praktijkmateriaal. Aan de meewerkende auteurs
is gevraagd in hun bijdrage de volgende stappen
te zetten:

* Een eerste reactie op de casus. Waarom is deze
casus moreel relevant?

* Het ethische oordeel van de pastor of geestelijk
verzorger. Wat valt op in de manier waarop de
schrijver van de casus spreekt over de kwestie
die aan de orde is? Welke gevoelens, ethische
beginselen en morele normen lijken voor de
schrijver leidend te zijn?

* De besluitvorming en eventueel daaruit voort-
vloeiend handelen. Hoe kan het theoretische
perspectief en het handelingsperspectief van
de auteur dit proces structureren, verdiepen
en verbreden?

* De ethische competentie van de pastor en gees-
telijk verzorger. Wat kan vanuit de casus en de
reflectie daarop gezegd worden over de (post)
initiéle scholing? Een bijzonder aandachtspunt
daarbij is de samenwerking met andere profes-
sionals en het betrekken van hun ethische kijk
op de behandelde kwestie.

* Ethische theorievorming. Wat zegt de behandel-
de kwestie over de mogelijkheden en grenzen
van de door de auteur gehanteerde ethische
benadering?

In dit tijdschrift is in het recente verleden reeds

aandacht besteed aan verschillende van de ethi- >

14-11-13 10:17‘ ‘



BT [ [

sche modellen en methoden die hier de revue
zullen passeren. Daarbij lag het accent echter
vooral op de presentatie van de benadering. De
beweging die we nu willen maken is een om-
gekeerde: van de praktijk naar de theoretische

bezinning.

Brede casuistiek

Het spectrum van de casuistiek is bewust breed
gekozen. Om te beginnen zijn we uitgegaan
van de casussen die lezers van Handelingen in
het recente verleden hebben aangeleverd, en
die nog niet in dit tijdschrift aan de orde zijn
geweest. Vervolgens hebben we gebruikgemaakt
van ervaringen van studenten geestelijke ver-
zorging tijdens hun stage. Zij lopen geregeld
tegen kwesties aan die
zij vanuit hun begin-
nende beroepspraktijk
niet vanzelfsprekend
vinden, kwesties waarbij ze ethische vragen stel-
len — die bij hun meer ervaren collega’s, soms
door de jarenlange routine, op de achtergrond
zijn geraakt.

Natuurlijk worden niet alleen pastores en
geestelijk verzorgers met ethische kwesties
geconfronteerd. Waar lopen hun collega-
professionals tegen aan, hoe gaan zij ermee
om? Verschillende disciplines kunnen leren van
elkaars aanpak; uiteindelijk zijn mensen er ook
bij gebaat wanneer diegenen die hen profes-
sioneel begeleiden niet naast elkaar, maar met
elkaar samenwerken. Veel methoden van mo-
reel beraad maken zelfs expliciet gebruik van de
veelheid van perspectieven die de verschillende
professionele achtergronden opleveren.

Om diezelfde reden hebben wij als reflectie-

‘ ‘ nieuwe versie handelingen.indd 4

Oog hebben voor
de ethische omgeving
waarin wij leven

H EEms

auteurs niet alleen religiewetenschappers,
theologen en humanistici gevraagd, maar ook
auteurs uit verwante disciplines. Een bijzonder
aandachtspunt is ook dat van de multicultura-
liteit. In verschillende culturen gelden niet van-
zelfsprekend dezelfde ethische uitgangspunten
en normen. Het is vaak al een hele toer om om
te gaan met de verscheidenheid van opvattingen
en gevoelens in een concrete ethische kwestie,
bij multiculturele verschillen wordt die uitda-
ging alleen maar groter.

De opbouw van het themanummer is als volgt.
We starten op het microniveau, met casussen
en reflecties die de pastoranten of cliénten zelf
centraal stellen: hun autonomie en wensen, hun
privacy en ook hun
inbedding in relaties
met hun omgeving.

Deze thema’s vra-
gen niet alleen om ethische communicatie met
deze personen en hun omgeving, maar ook om
multidisciplinair ethisch overleg. Dat brengt ons
haast vanzelf op het meso- en macroniveau van
gezondheids- en welzijnszorg en van het territo-
riale pastoraat. Ook de beroepsdeontologische
perspectieven van pastor, geestelijk verzorger en
arts komen aan bod.

In Handelingen willen we vanaf nu regelmatig
een interview met een hoogleraar opnemen,
daarom in dit nummer een interview met een
hoogleraar medische ethiek.

Ethiek en moraal

Tot slot nog een opmerking over de termino-
logie. De termen ethiek en moraal worden in
verschillende betekenissen gebruikt. Wij hebben

14-11-13 10:17‘ ‘



BT [ [

pragmatisch voor de volgende optie gekozen.
De term ‘ethiek’ hanteren we om de weten-
schappelijke discipline aan te duiden die zich
bezighoudt met de systematische reflectie op
waarden en normen. Wanneer het gaat om
de keuzeprocessen en de dilemma’s waarvoor

mensen geplaatst worden, gebruiken we de

aanduiding ‘moreel’. <

Literatuur

Blackburn, S. (2007). Goed leven. Een tegendraadse
beschouwing over ethiek. Rotterdam: Lemniscaat.
De Bree, M. & Veening, E. (2012). Handleiding mo-
reel beraad. Praktische gids voor zorgprofessionals.

Assen: Van Gorcum.

Manschot, H. & Dartel, H. van (2003). In gesprek
over goede zorg. Overlegmethoden voor ethiek in de

praktijk. Amsterdam: Boom.

Menken-Bekius, C. & Meulen, H. van der (2007).
@ Reflecteren kun je leren. Basisboek voor pastoraat en
geestelijke verzorging. Kampen: Kok.

Menken-Bekius, C. & Schaap-Jonker, H. (eds.)

(2010). Ervaring leert. De casus als instrument voor
theoloog, pastor en geestelijk verzorger. Kampen:

Kok.

Carlo (prof.dr. C.W.G.) Leget is hoogleraar zorgethiek
en geestelijke begeleidingswetenschappen aan de
Universiteit voor Humanistiek in Utrecht. Ook is hij
vanuit de Associatie van High Care Hospices bijzon-
der hoogleraar ethische en spirituele vragen in de
palliatieve zorg aan deze zelfde universiteit.

c.leget@uvh.nl

Wim (dr. W.) Smeets is hoofd Geestelijke verzorging in
het Radboudumc Nijmegen en universitair docent
Geestelijke verzorging aan de Universiteit Utrecht.

wim.smeets@radboudumc.nl

HANDELINGEN 2013

‘ ‘ nieuwe versie handelingen.indd 5

4

14-11-13 10:17‘ ‘



-
s

nieuwe versie handelingen.indd 6 14-11-13 10:17




BT [ [

CASUS 1

Is de autonomie van de pastorant heilig?

Situatie

Een passant vertelde recent aan een van de straatpastores dat hij heeft besloten te stoppen met
het leven. Hij is sinds omstreeks twaalf jaar dakloos en voelt zich aan alle kanten tegengewerkt
door het systeem van de samenleving. Het gaat om een naar schatting 50-jarige man, die
enerzijds iets aanhankelijks uitstraalt en die anderzijds gehard is door zijn leven op straat

met alles wat hij daarin heeft meegemaakt. Hij voelt zich onrechtvaardig behandeld door

de gemeentelijke overheid, omdat hij — wanneer hij zich zou laten helpen — doorverwezen
wordt naar woonvoorzieningen waar overwegend mensen verblijven met een achtergrond in
psychiatrie of verslaving. Zelf herkent hij zich in het geheel niet in deze groep mensen.

De pastor die dit bericht heeft gehoord, heeft
gedurende de jaren dat hij hem kent een re-
delijk contact met hem opgebouwd. Hij deelt
deze situatie met ons, zijn collega’s. Dat doet hij
vanuit zijn overtuiging dat dit iets is dat gedeeld
moet worden. Hij deelt ook direct mee dat deze
man zijn besluit genomen heeft en dat hij als
pastor dit besluit zal respecteren. De pastor gaf
aan in het gesprek met de passant deze medede-
ling ter kennisgeving te hebben aangenomen,
vanuit zijn intuitie dat hier sprake is van
‘balanced suicide’.

Ethische vragen

* Welk signaal geef je af wanneer je als pastor in
een dergelijke situatie deze keuze maakt?

* Wat is tiberhaupt je verantwoordelijkheid van
jou als pastor in een situatie als deze?

* Wat zegt deze situatie over de mate van
openheid en onderlinge kritische bevraging?

HANDELINGEN 2013 | 4

nieuwe versie handelingen.indd 7

Standpunten, belangen en waarden
Visie pastor die deze kwestie ter sprake bracht:
‘Dit is een situatie waarin sprake is van een
‘balanced suicide’, de man weet echt wel wat hij
doet. Deze man ziet geen enkel perspectief meer
en is het leven letterlijk beu. Ik begrijp hem, ik
begrijp dat hij wil stoppen met leven. Treurig
maar waar, het is niet anders. Mijn besluit staat
vast, ik respecteer hem in zijn wens. Hij heeft
mij ook niet gevraagd, maar bracht het echt als
een mededeling.

Om dit nu bij derden aan te kaarten ... nee,
dan wordt hij straks opgenomen en dat wil ik
hem besparen. Ik ken hem al jaren en hij heeft
altijd gehecht aan zijn autonomie, dus dat zal
ook nu het geval zijn.

Het respecteren van zijn wens, dat is wat
deze man impliciet aan mij vraagt, en dat zal ik

doen’ >

14-11-13 10:17‘ ‘



BT [ [

Visie collega:

‘Het leven als mens is heilig. ledereen heeft het
recht daarover zelf te besluiten. Het is treurig
dat deze man geen ander perspectief meer

lijkt te zien. Als straatpastores hebben we elk
onze eigen populatie aan passanten die we
ontmoeten. Mijn collega doet dit werk al vele
jaren en heeft ontzettend veel ervaring met de
doelgroep; hij put uit zijn intuitie en daar is alle
reden toe. Vaak klopt dat ook wel.

Daarnaast hebben we onderling afgesproken
dat we elkaar vrij laten in de persoonlijke
invulling van dit werk. Natuurlijk is het fijn
als je het met elkaar eens bent, maar dat is nu
eenmaal niet altijd zo. We delen echter wel altijd
dit soort belangrijke zaken, zonder daarbij
elkaar een andere kant op te willen bewegen.

Ik zou ook niet weten welk perspectief deze
man nog aangereikt kan worden. Hoe verdrietig
ik het ook vind, ik geloof ook dat de dood niet
het einde is en dat hij dan een beter plekje krijgt
dan nu’

Eigen visie:

Menselijk leven is heilig en zou niet door
suicide beéindigd mogen worden. De wens niet
meer te willen leven is niet per definitie een
doodswens. De vraag die bij mij opkwam naar
aanleiding van deze mededeling over te zullen
stoppen met leven, is: Hoe is deze man tot dit
besluit gekomen? Wat betekent dit voor hem?
Hoe is hij bezig met zijn levenseinde en op
welke manier wil hij dat vormgeven? Hoe kan
de pastor hem nabij zijn en dat wat in die ander
van waarde is, bevestigen? Heeft de passant

alle opties daadwerkelijk overwogen en is er
nog enig perspectief dat zijn leven van waarde

‘ ‘ nieuwe versie handelingen.indd 8

H EEms

kan maken? Kortom, veel vragen, die op enige
manier mogelijkerwijs in een context van een
vertrouwelijke ontmoeting met deze man plaats
zouden mogen hebben.

Het zonder meer respecteren van de door
hem aangegeven wens, staat voor mij gelijk
aan het bevestigen dat er in het hier en nu geen
hoop of perspectief meer is, en dat past niet bij
mijn huidige visie op wie ik als pastor/geestelijk
verzorger wil zijn. Het gesprek voeren met deze
passant lijkt mij van belang en dat betekent
dus niet het zonder meer delen van dit verhaal
met derden, wat een duidelijke stap verder zou
zijn. In een dergelijk gesprek zou ik iets willen
zeggen als dat ik hem zou missen omdat ik hem
zie als een kostbaar mens. Los van wat ik zelf
belangrijk zou vinden in de omgang met deze
man, vind ik dat een sterkere intercollegiale
kritische bevraging op zijn plaatsis. <

14-11-13 10:17‘ ‘



BT [ [

REFLECTIE OP CASUS 1 |

®

H EEms

Guus TIMMERMAN

De morele ruimte
overeind gehouden?

Met de casus ‘Is de autonomie van de pastorant heilig?’ hebben we te
maken met een casus die ons wordt voorgelegd door een collega van

een straatpastor die in een intervisiegesprek vertelde over een pas-
torant die hem heeft medegedeeld te willen stoppen met het leven.
Behalve morele vragen in het leven van de pastorant en in de pasto-

rale relatie, zijn er ook morele vragen in de collegiale relatie.

Zien — oordelen — handelen

eze casus kent verschillende vertel-

lingsniveaus: het levensverhaal van de

pastorant, het pastoraal contact tussen
hem en de straatpastor en het intervisiegesprek
met collega-straatpastores. Het vierde vertel-
lingsniveau, de casus zoals die is voorgelegd,
biedt tot deze drie onderliggende niveaus een
narratieve toegang. In antwoord op de vraag
naar het ethisch oordeel, de besluitvorming en
het eventueel daaruit voortvloeiend handelen
onderzoek ik wat er op elk niveau moreel ge-
sproken aan de orde is.

De vertelling van de pastorale ontmoeting
wordt door de betreffende pastor ingebracht in
een intervisiegeprek met collega-straatpastores.
Zowel bij de pastor zelf als bij zijn collega’s is
er de intuitie dat het in deze casus om iets be-
langrijks gaat. Tegelijkertijd zegt de betreffende
pastor de mededeling van de pastorant als ken-

HANDELINGEN 2013 | 4

‘ ‘ nieuwe versie handelingen.indd 9

nisgeving te hebben aangenomen. Dat roept de
vraag op wat deze casus voor de betreffende pas-
tor dan zo belangrijk maakt om in te brengen.
De pastor die de vertelling van de pastorale
ontmoeting in het intervisiegesprek inbrengt,
meent vanuit zijn intuitie dat hier sprake is
van ‘balanced suicide’. Een collega vertrouwt
op deze intuitie en zou zelf ook niet weten
‘welk perspectief deze man nog aangereikt kan
worden’. Bovendien gelooft deze collega dat de
dood niet het einde is en dat de passant dan
‘een beter plekje krijgt dan nu’

De collega die ons de casus voorlegt, meent
echter dat geen menselijk leven door suicide
beéindigd zou mogen worden en dat de wens
niet meer te willen leven, niet per definitie een
doodswens is. Wat hier onder andere op het
spel staat is het morele inzicht dat het leven
altijd een goed is (Evangelium vitae, 1995) en
de dood altijd een kwaad. De dood maakt im-

14-11-13 10:17‘ ‘



BT [ [

mers een einde aan de mogelijkheid als bezielde
lichamelijke wezens te communiceren (Vosman
1996). Hoe is het gesprek hierover precies ver-
lopen?

Deze intervisiegroep heeft voorzieningen
getroffen om het intervisiegesprek veilig te hou-
den. Toch vindt de betreffende pastor het nodig
direct aan het begin mee te delen dat hij het
besluit van de passant zal respecteren. En pre-
cies hierbij stelt de collega die de casus voorlegt
vragen. Kan dat in deze groep zonder de onder-
linge veiligheid onder druk te zetten?

In mijn kwalitatief-empirisch, moraaltheo-
logisch onderzoek naar persoonlijk pastoraat
door parochiepastores heb ik als doel van per-
soonlijk pastoraat gevonden: het bevorderen
van (1) innerlijke ruimte, (2) een betekenisvolle
plek tussen mensen

H EEms

twee categorieén van subdoelen zijn op elkaar
betrokken. Door heldere en duurzame beschik-
baarheid, door aandachtige en trouwe omgang
en door een gezamenlijke zoektocht naar God
beweegt de pastor de pastorant ertoe innerlijke
ruimte te vergroten, een betekenisvolle plek tus-
sen mensen te vinden en zich voor de ervaring
van Gods liefde open te stellen (Timmerman
2011).

Ervan uitgaande dat de praktijk van het straat-
pastoraat ditzelfde interne doel heeft, is het de
vraag welke van deze dimensies in dit pastoraal
contact aan de orde waren. Hier wreekt zich de
beperkte narratieve toegang tot dit niveau. Uit
de beschrijving kunnen we opmaken dat in het
leven van de pastorant innerlijke ruimte, een
betekenisvolle plek tussen mensen en de erva-
ring van Gods liefde

en (3) de ervaringvan  Persoonlijke waardigheid van pastoranten spannende thema’s

Gods liefde, door als
pastor (4) beschikbaar
te zijn op een heldere
en duurzame manier, (5) zorgvuldig de pasto-
rant te erkennen als persoon en (6) een geza-
menlijke zoektocht naar God aan te gaan. Het
gaat hier om het interne doel van de praktijk
van persoonlijk pastoraat, niet om een inventa-
risatie van de doeleinden die pastores zich stel-
len in hun contacten met pastoranten. Daarbij
moeten de zes genoemde aspecten niet gelezen
worden als een af te vinken lijstje van doelen,
maar als dimensies van een (morele) ruimte
die een pastorant en een pastor gezamenlijk
betreden. Persoonlijk pastoraat mikt op doelen
betreffende het leven van de pastorant, maar
ook betreffende de pastorale relatie zelf en deze

‘ ‘ nieuwe versie handelingen.indd 10

bevorderen boven de liberale
opvatting van autonomie

zijn. Maar in hoeverre
die in het pastoraal
contact aan de orde
zijn (geweest), is niet duidelijk. De pastor kent
de pastorant al jaren en wil diens doodswens
respecteren, maar of daarmee beschikbaarheid
van en erkenning door de pastor aan de orde
zijn (geweest), is niet duidelijk. Voor een ge-
zamenlijke zoektocht naar God is geen enkele
aanwijzing.

De vraag is hoe de handelwijze van de be-
treffende pastor past binnen de morele ruimte
waarbinnen pastor en pastorant met elkaar
onderweg zijn. Laat de pastor het eenvoudigweg
gebeuren dat de pastorant uit die gezamenlijke
morele ruimte stapt? Hoe heeft de pastor on-
derzocht of de ‘mededeling’ van de pastorant

14-11-13 10:17‘ ‘



BT [ [

misschien toch was bedoeld als een noodkreet
aan de pastor om die morele ruimte overeind te
houden?

Ten slotte, de pastor brengt de casus naar
voren in het raamwerk van een liberale
autonomieopvatting, een opvatting waarop
veel kritiek is uitgeoefend, onder andere door
feministische en zorgethici. Uit mijn onderzoek
komt naar voren dat autonomie (en authentici-
teit) te maken heeft (hebben) met dat mensen
zichzelf, hun eigen leven, de wereld waarin ze
leven en de noodlottigheid ervan voor hun
rekening kunnen nemen, meer dan met het in
regie nemen van hun leven. Daarover zijn be-
treffende deze pastorant vragen te stellen. Het
respecteren en bevorderen van autonomie ge-
beurt altijd in een welbepaalde relatie die vanaf
het begin moet worden meebedacht. De vraag
is dus wat het respecteren en bevorderen van de
autonomie van deze pastorant in deze pastorale
relatie van deze pastor vraagt. Misschien wel
iets anders dan niet-inmenging.

Ethische competentie van de pastor

In de (post)initiéle scholing zou het mijns
inziens goed zijn aandacht te besteden aan de
interne doelen van de praktijken waarvoor
studenten worden opgeleid en hoe het concrete
handelen en de vragen die men kan tegenko-
men, daaraan zijn te relateren.

Daarnaast zou het goed zijn om ten aanzien
van in de samenleving en onder professionals
zo dominante thema’s als autonomie en respect
voor autonomie een kritische houding aan te
reiken. De persoonlijke waardigheid van iedere
pastorant moet gerespecteerd en bevorderd
worden, niet per se de liberale opvatting van

HANDELINGEN 2013 | 4

‘ ‘ nieuwe versie handelingen.indd 11

H EEms

autonomie. Dat kan er namelijk toe leiden dat
mensen aan hun lot worden overgelaten.

Ten slotte valt in de casusbeschrijving op
dat de betreffende pastor de visie van andere
professionals rondom deze pastorant niet heeft
willen betrekken bij zijn eigen afweging. Gezien
de ernst van de ‘mededeling’ lijkt me daar toch
wel reden toe.

Ethische theorievorming

In deze reflectie ben ik ervan uitgegaan dat het
door mij gevonden interne doel van de prak-
tijk van persoonlijk pastoraat ook geldt voor

de praktijk van straatpastoraat. Dat zou eerst
uitgezocht moeten worden. Daarvoor zijn ge-
detailleerdere casussen nodig, aangeleverd door
de betreffende pastores zelf. Deze casus laat zien
dat ook in het straatpastoraat ethische reflectie
op het handelen en wedervaren van pastores en
geestelijk verzorgers geboden is. <

Literatuur

Timmerman, A.B. (2011). Gezien de ander. Eerbied
voor autonomie en authenticiteit in het pastoraat.
Een kwalitatief-empirische, moraaltheologische
studie (dissertatie Universiteit van Tilburg).
Theologische Perspectieven Supplement Serie 1.
Bergambacht: 2VM Uitgeverij. Beschikbaar via:
arno.uvt.nl/show.cgi?fid=121105

Vosman, E. (1996). Het leven getekend, het leven
betekend. In: M. Pijnenburg en F. Vosman (red.),
Tegendraadse levensvisies. Assen: Van Gorcum,
63-85.

Guus (dr. A.B.) Timmerman (STD) is moraaltheoloog.
ab.timmerman@inter.nl.net

14-11-13 10:17‘ ‘



‘ ‘ nieuwe versie handelingen.indd 12 @ 14-11-13 10:17‘ ‘



L IEEEN . - EEES

CASUS 2

Een familie niet op één lijn

Situatie
(1) Op de intensive care ligt een meisje van 17 jaar, met Surinaamse ouders.
(2) Negen jaar geleden kreeg ze een oncologische ziekte en als gevolg van chemotherapieén
heeft ze een dwarslaesie.
(3) Momenteel heeft ze na een beenmergtransplantatie last van ernstig nierfalen waardoor
ze waarschijnlijk voor de rest van haar leven aan de nierdialyse moet; anders zal ze over-
lijden.
(4) Het is een heel intelligente meid; ze is bij bewustzijn, maar ze is wel levensbedreigend ziek.
(5) Het meisje is hierdoor afhankelijk van haar ouders; haar moeder is altijd bij haar en zorgt
voor haar, zowel thuis als in het ziekenhuis.
(6) Ze gaat, als haar gezondheid dit toelaat, naar dezelfde school als waar haar moeder les-
geeft.
(7) Haar vader is vanwege zijn werk minder vaak bij haar.
® (8) De ouders zijn het niet eens over de beslissing ‘wel of niet nierdialyse’ ®
(9) Vader ziet het niet zitten om met een ernstig ziek kind in de rolstoel iedere week meerdere
keren naar het ziekenhuis te gaan voor nierdialyse; voor hem is er een grens bereikt.
(10) Moeder wil koste wat kost doorgaan met behandelen, voor haar betekent dat alles wat de
artsen doen bedoeld is om haar dochter beter te maken.
(11) Moeder leeft bij de dag.
(12) Ze grijpt alles wat de zorgverleners zeggen aan om te concluderen dat het goed gaat met
haar dochter.
(13) Ze heeft geen reéel beeld van de toekomst van het meisje.
(14) Moeder geeft aan de vader alleen de positieve berichten door en de vader krijgt dus via de
moeder niet alle informatie door over hoe ernstig de situatie is.
(15) Wat het meisje zelf wil, wordt niet duidelijk.
(16) De artsen en verpleegkundigen krijgen niet de gelegenheid om alleen met het meisje te
spreken, omdat moeder altijd bij haar is en haar voorzegt wat haar mening moet zijn. ~ [>

< Andy Warhol, ‘Ladies and gentleman’, 1975

HANDELINGEN 2013 | 4 13

‘ ‘ nieuwe versie handelingen.indd 13 @ 14-11-13 10:17‘ ‘



BT [ [

Vragen

* Zorgverleners moeten kinderen ouder dan 12
jaar en hun ouders informeren. Hoe doen zij
dat? Wat betekent ‘informeren’ in deze situ-
atie?

* Moeten de ouders altijd geinformeerd wor-
den, ook wanneer het kind ouder is dan 16
jaar?

* Wie beslist er uiteindelijk over de behandeling
van het kind als dit in een athankelijkheids-
positie zit?

* Hoe komen de zorgverleners erachter wat het
kind zelf wil?

* Heeft het kind een normale ontwikkeling
gekend, heeft ze in haar leven zelf verantwoor-
delijkheid leren nemen? Heeft haar moeder
haar de ruimte kunnen geven om te ontdek-
ken wat zij zelf wil, met andere woorden, om
autonomie te ontwikkelen?

* Mag je als zorgverlener eisen alleen met de
jonge patiénte tussen 16 en 18 jaar te kunnen
spreken?

* In hoeverre speelt cultuur hier een rol?

* Bij kinderen van 16 tot 18 jaar is het zo dat ze
zelf beslissingen mogen nemen, onathankelijk
van de ouders. Ouders moeten wel geinfor-

meerd worden.

Met wie bespreken en met welk doel

Ik zou met zorgverleners willen spreken om
helder te krijgen wat in deze situatie goede zorg
is. Dit zou ik willen doen volgens de Nijmeegse
methode.

‘ ‘ nieuwe versie handelingen.indd 14

H EEms

Standpunten, belangen en waarden
Zorgverleners: Ouders willen het kind behou-
den, de situatie is acuut, dus je moet handelen
als zorgverlener op een IC. Hoe ver gaat de
verantwoordelijkheid van de zorgverleners? Er
is geen tijd voor reflectie, want er moet gehan-
deld worden. Verantwoordelijkheid is hier een
waarde.

Moeder: Moeder wil koste wat het kost door-
gaan met behandelen. Haar dochter is haar
leven. Verbondenheid en zingeving zouden hier
belangrijke waarden kunnen zijn. Is zingeving
een waarde?

Kind: Wat het kind wil is niet duidelijk; in
hoeverre is zij in staat om weloverwogen eigen
beslissingen te nemen? Autonomie is hier een

belangrijke waarde.

Vader: Voor vader lijkt er een grens te zijn be-
reikt, hij kijkt verder, naar de toekomst. Er zijn
bij hem grenzen aan de zorg voor zijn dochter.
Hij ziet de zorg niet meer zitten in de toekomst.
Wat betekent het voor de vader om een dood-
zieke dochter te hebben? Alles is gericht op
overleven, maar hoe reéel is dit? Waarden als
rust, mogen sterven, een eigen leven kunnen
vormgeven, kunnen hier een rol spelen. <]

14-11-13 10:17‘ ‘



BT [ [

REFLECTIE OP CASUS 2 |

®

H EEms

HANs EVERS & JAck DE GROOT

Dit raakt de
geestelijk verzorger

De casus ‘Een familie niet op één lijn’ roept spannende ethische
aandachtspunten op: de beslissing over leven en dood, goed ouder-
schap, (on)gerechtvaardigde verlangens, conflicterende waarden en
belangen, de opvoeding tot mondigheid en zelfstandigheid, het recht
op zelfbeschikking en autonomie, het recht op leven en sterven. De
verleiding is groot om onmiddellijk kanttekeningen te maken bij het
geschetste complexe probleem en in te zoomen op de waarden en
normen van de beschreven actoren. Toch loont terughoudendheid.

Ethische aandachtspunten: voor wie?
e casus blijkt namelijk minstens zo in-
teressant als we hem zien als een po-
ging om het menselijk bestaan exem-
plarisch ter sprake te brengen als een speurtocht
naar het ‘goede leven’

Wij benaderen de casusbeschrijving als een
denkbeeldig verbatim van een gesprek met een
bewogen geestelijk verzorger, van wie we in dit
artikel aannemen dat het een vrouw is, die op
zoek is naar een waardige aanpak van de situ-
atie.

Aan de hand van dit gespreksverslag laten we
zien wat we doen bij de eerste stap in morele
counseling: het systematisch in kaart brengen
van waarden, normen en overtuigingen van een
cliént (in dit geval dus de geestelijk verzorger).
Alvorens daar te komen bekijken we het verhaal

HANDELINGEN 2013 | 4

‘ ‘ nieuwe versie handelingen.indd 15

op twee niveaus: het taalgebruik en een analyse
van de gezichtspunten waaronder de geestelijk
verzorger haar ervaringen ter sprake brengt.

Taalgebruik

De geestelijk verzorger maakt op een vaardige
manier gebruik van de taal om haar ervaring te
delen.

De tekst

+ De tekst bestaat uit een inleiding (zin 1-7), de
expositie van het thema (zin 8), een doorwer-
king (9-14), het concluderend hernemen van
het thema (15-16).

De hoofdpersonen
« Er zijn drie hoofdpersonen (de patiénte en
haar ouders) en twee bijrollen (artsen en [>

14-11-13 10:17‘ ‘



BT [ [

verpleegkundigen). De patiénte wordt gepre-
senteerd als ‘een meisje van 17 jaar) ‘een heel
intelligente meid, ‘het meisje’ (vier maal), ‘een
ernstig ziek kind’ en ‘dochter’ Wat zij zelf

wil ‘wordt’ niet duidelijk; ‘monddood’?

De moeder wordt
gepresenteerd als haar
voortdurend aanwezige,
bij de dag levende man-
telzorger die hoe dan
ook door wil gaan met de behandeling en haar
dochter afschermt en beinvloedst.

De vader lijkt de niet altijd aanwezige en niet
volledig geinformeerde kostwinner die verdere
behandeling afwijst als te belastend.

De artsen en verpleegkundigen worden ge-
noemd, maar staan communicatief buiten spel.

De geestelijk verzorger

* De geestelijk verzorger heeft zichzelf uit de
tekst ‘weggeschreven’. Het hele verhaal is ge-
goten in een vorm die onbevooroordeeldheid
suggereert.

De medische problematiek

* De aanduidingen van de medische problema-
tiek en van de culturele achtergrond zijn alge-
meen en daardoor enigszins verhullend.

Het taalgebruik

+ Het taalgebruik heeft op enkele punten het ka-
rakter van een drama, en vervuld van pathos.

Voorbeeld van de drama-typering: ‘koste wat

kost doorgaan’. Exemplarisch op dramatisch

effect gericht lijkt ook de zin: “Vader ziet het niet

zitten om met een ernstig ziek kind in de rolstoel

iedere week meerdere keren naar het ziekenhuis

‘ ‘ nieuwe versie handelingen.indd 16

Eerste stap in morele counseling:
waarden, normen en overtuigingen
systematisch in kaart brengen

H EEms

te gaan voor nierdialyse; voor hem is er een grens
bereikt.

Voorbeelden van pathetiek: het verloop van
‘momenteel ... last’ naar ‘rest van het leven ...
nierdialyse’ tot (ten slotte) ‘overlijden’ en het in
één adem melden van
‘intelligent’, ‘bij bewust-
zijn’ en ‘levensbedrei-
gend ziek’

Gezichtspunten

De geestelijk verzorger brengt haar ervaren ter
sprake vanuit twee gezichtshoeken. Zij spreekt
als een toeschouwer en laat ons delen in haar
beleving. Het is een duidelijke momentopname
zonder uitdrukkelijke terugblik of vooruitzicht.

De feiten
Wij constateren dat de geestelijke verzorger:
de feiten ter sprake brengt:

- een chronische zieke 17-jarige IC-patiénte
met Surinaamse ouders, een blijvende han-
dicap als gevolg van de eerste behandeling
ervan en een actuele complicatie tijdens de
huidige behandeling (1-3)

- intellectueel (psychologisch), bij bewustzijn
en levensbedreigend ziek (medisch) (4)

- verschil van mening tussen ouders over be-
handeling (8)

Beleving
Wij constateren ook dat de geestelijke verzorger
haar beleving ter sprake brengt:
- voortdurende behandeling en blijvend ster-
vensgevaar (3)
- dreiging (maar wel levensbedreigend ziek),
altijd athankelijk (4-5) en vooral steeds sa-

14-11-13 10:17‘ ‘



BT [ [

men met de moeder (5-6) en niet met de
vader (7)

- ‘gezeul’ met een patiént en overschrijden van
een norm (9)

- effectgerichte, kortzichtige, selectieve, ge-
brekkig oordelende en manipulatieve zorg
zonder einde (10-14)

- bezorgde onzekerheid over de wil en de vrij-
heid van de patiénte (15-16)

Methode bij morele verontwaardiging
Het taalgebruik en de gezichtspunten onthullen
wat de geestelijk verzorger in haar speurtocht
naar het goede leven raakt. Het is duidelijk

dat het verhaal gecomponeerd is vanuit een
persoonlijk referentiekader. De methode van

de morele counseling
biedt haar de gelegen-
heid om haar morele
verontwaardiging kri-
tisch onder ogen te
zien en in de context constructief ter beschik-
king te stellen binnen de behandelingsrelatie
tussen artsen en patiént.

De door haar geconsulteerde counselor zal
haar stimuleren om de belangen, de normen, de
deugden en de waarden te preciseren die voor
haar in het geding zijn. Dat gebeurt door syste-
matisch de vijf genoemde belevingsaspecten te
onderzoeken. Wat is er bijvoorbeeld voor haar
in het geding als het om voortdurende behan-
deling en blijvend stervensgevaar gaat? Het kan
heel veel zijn: weloverwogen handelen of mate-
loosheid, trouw of geldingsdrang, verzet tegen
verlies of het uithouden in tragiek, enzovoort.
Ook het tweede aspect en de volgende worden
zo aangepakt. Het leidt tot een breed spectrum

HANDELINGEN 2013 | 4

‘ ‘ nieuwe versie handelingen.indd 17

Aandachtige en onbaatzuchtige
facilitator worden tussen
behandelaar, patiént en omgeving

H EEms

van morele uitspraken die van toepassing zijn.

Deze uitspraken worden vervolgens geordend
naar twee variabelen. Allereerst wordt de vraag
gesteld of de uitspraak vooral betrekking heeft
op haar zelf, de patiént of de instituties (gezin,
team, gezondheidszorg) die er bij betrokken
zijn. Vervolgens wordt het gewicht gepeild in de
vraag of de uitspraak direct verplicht (als een
soort van universele norm) of dat de uitspraak
iets nastrevenswaardigs weerspiegelt. Al doende
ontstaat er een matrix van uitspraken, die de
structuur van de eigen morele overtuiging in-
zichtelijk maakt. Ook zal het duidelijk zijn waar
er nog blinde vlekken zijn of waar de uitspraken
in spanning staan.

Het resultaat van het gesprek met de coun-
selor is het verleggen van
de aandacht van de directe
morele verontwaardiging
naar de structuur van de
eigen morele overtuiging.
Op grond van dat inzicht is de geestelijk verzor-
ger vervolgens in staat om elementen op te ne-
men of te negeren binnen het eigen professio-
nele handelen. De oefening versterkt bovendien
de vaardigheid van de geestelijk verzorger om
de betrokkenen in de casus te assisteren bij het
formuleren van de drijfveren en idealen in het
eigen handelen, bijvoorbeeld in de vorm van
een moreel beraad. De voortdurende aandacht
voor de — vaak verhulde — morele overtuigingen
die menselijk handelen voeden, kan haar maken
tot een aandachtige en onbaatzuchtige facilita-
tor van de relatie tussen de behandelaar en de
patiént en omgeving.

14-11-13 10:17‘ ‘



De aangedragen casus laat ons zien dat morele
afwegingen over wat ‘het goede leven’ betekent
niet alleen nodig zijn voor de patiént, maar ook
voor de zorgverlener, die geraakt is door de tra-
giek van haar cliénten. Wat het goede (profes-
sionele) handelen in zo’n situatie betekent kan
verhelderd worden met morele counseling. <

Literatuur

De Groot, J. & Evers, H. (2007). Morele counseling. Presen-
tatie van de Nijmeegse methode. Praktische Theologie 34,
314-332.

De Groot, J. (2008). Morele counseling voor de patiént als
pendant voor moreel beraad. Tijdschrift voor Gezond-
heidszorg en Ethiek 18 (2008/4), 107-111.

Evers, H. (2011) Levensbeschouwelijke counseling. Over zin
en samenhang, in: Handelingen 38 (2011/3), 19-25.

De Groot, J. (2011). Nijmeegse methode voor morele coun-
seling, Handelingen 38 (2011/3), 34-39.

De Groot, J. & Leget, C. (2011). Moral counseling. A
method in development. Journal for pastoral care and
counseling 65(2011/1), 1-14.

Hans (drs. J.H.S.) Evers is geestelijk verzorger in het Leids
Universitair Medisch Centrum en verzorgt als specialist
existentiéle communicatie trainingen en cursussen.
evers.werk@gmail.com

Jack (drs. J.) de Groot is geestelijk verzorger en KPV-super-
visor in het Radboudumc Nijmegen. Hij hoopt in 2014 te
promoveren op een proefschrift over morele counseling bij
orgaandonatie.
jack.degroot@radboudumc.nl

‘ ‘ nieuwe versie handelingen.indd 18

14-11-13 10:17‘ ‘



BT [ [

REFLECTIE OP CASUS 2 |

®

H EEms

FREexk L. BAKKER

Driehoek ouders en

kind heel houden

Omdat ik als indoloog thuis ben in het hindoeisme, is mij gevraagd
om vanuit een hindoe invalshoek te reflecteren op de casus ‘Een

familie niet op één lijn’. Zelf ben ik echter geen hindoe, vandaar dat
ik de casus ook aan twee hindoes heb voorgelegd. Zij geven een ver-

schillende reactie.

ttry Ramdhani is hindoe geestelijk

verzorger in het Haagse Parnassia-

Bavoziekenhuis. Drs. Bikram
Lalbahadoersing is leidinggevende van de
hindoe-afdeling van de dienst geestelijke
verzorging voor justitiéle instellingen en wordt
regelmatig uitgenodigd om ook in ziekenhuizen
en andere gezondheidszorginstellingen zijn
mening te geven. Omdat ik zelf 25 jaar dominee
en daarmee tevens geestelijk verzorger ben
geweest, geef ik eerst kort een eigen reactie.

Klein vraagteken

Deze reactie werd opgeroepen tijdens het
voorbereidend gesprek met Lalbahadoersing.
Het valt mij op dat het in de casus gaat over
drie mensen: een dochter, een moeder en een
vader. In de vragen daarna, met name in vraag
4 en 5, blijken de zorgverleners sterk gericht op
wat het kind zelf wil en op het vermogen van
het kind om zelf verantwoordelijkheid voor

HANDELINGEN 2013 | 4

‘ ‘ nieuwe versie handelingen.indd 19

haar leven te nemen. De dochter moet in hun
ogen de kans krijgen haar eigen autonomie te
ontwikkelen. Maar naar mijn mening gaat het
niet alleen om de autonomie van het kind, maar
ook om die van ieder van de ouders. Heeft de
vader niet het recht het nu genoeg te vinden?
Bij die autonomie wil ik graag een vraagteken
zetten. Jonge vrouwen van 17 jaar die met zulke
verschrikkelijke ziekten kampen, doen bijna
altijd, haast vanzelfsprekend, een beroep op hun
ouders. Hoewel velen van hen een eigen leven
willen leiden, gaan tallozen er tegelijkertijd van
uit dat hun ouders een soort achterwacht voor
hen blijven. Sterker nog, studenten studeren
tegenwoordig meer dan vroeger vanuit hun
ouderlijk huis. De ziekte waar het meisje in
deze casus mee te maken krijgt, is voor deze
jonge mensen zo diep ingrijpend dat zij in veel
gevallen met de situatie totaal geen raad zullen
weten en daarom blij zullen zijn als hun ouders
hen hierin opvangen. Het is zeer de vraag of [>

14-11-13 10:17‘ ‘



BT [ [

een streven naar autonomie in deze toestand

z0 belangrijk voor hen is. Het gevaar bestaat
zelfs dat zij een geestelijk verzorger die sterk de
nadruk legt op de autonomie van elk van de
betrokkenen, ervaren als iemand die een wig
tussen hen en hun ouders drijft op een moment
dat zij daar helemaal geen behoefte aan hebben.
Daarom doet de pastor er beter aan de driehoek
van dochter, moeder en vader heel te houden
en te kijken wat hij of zij voor die driehoek kan
betekenen.

Ouders én kind

Attry Ramdhany begint met te stellen dat we
hier te maken hebben met een casus waarin
verschillende zorgvisies een rol spelen. Dat is
de reden dat bij de zorgverleners de waarde
van autonomie van de patiént een issue is
geworden. Maar die patiént is opgegroeid in
een systeem en heeft al een aantal jaren haar
ziekte in hetzelfde systeem doorstaan. In feite
is er sprake van een
coOperatieve existentie
gevuld door wat de
cultuur, de onderlinge
relaties en de beleving
van athankelijkheid van het kind aan waarden
en inhoud inbrengen.

Omdat de verschillende zorgvisies
verdeeldheid veroorzaken, kan een gesprek over
de dharma hier een bijdrage leveren. Dharma
is een begrip dat uit de hindoereligie atkomstig
is en duidelijk maakt wat de relatie is van de
mens met zijn Schepper, de schepping en de
medewezens. Een gesprek over de dharma, in
de vorm van ethische, morele en intuitieve

verkenningen, kan hier verbindingen leggen.

20

‘ ‘ nieuwe versie handelingen.indd 20

Ook ‘lekendeskundige’ uit de
hindoe-familie een plaats
geven bij de begeleiding

H EEms

(Overigens legt Ramdhani niet uit hoe hij dit
concreet invult.)

De rol van de ouders kan dezelfde blijven,
want ze blijven de ouders en daarmee de
eindverantwoordelijken. Maar hun beleving
van de ziekte van hun kind wordt in hun bijzijn
even apart gezet, zodat hun kind de kans krijgt
om vanuit haar eigen beleving te praten over
haar ziek zijn en haar eigen vooruitzichten.

Op het moment dat de zorgverleners een apart
gesprek hebben met de patiénte doorbreken ze
het systeem van ervaring van ziekte en lijden en

wordt het morele opvangsysteem bedreigd.

Breder familieverband
Lalbahadoersing wijst erop dat in het
hindoeisme de driehoek van dochter, vader
en moeder, zeker in geval van zulke diep
ingrijpende situaties, is ingebed in het nog
grotere geheel van de familie. Dat betekent dat
de problemen waartoe deze situaties leiden,
niet alleen tussen de
ouders en het kind
besproken worden,
maar ook met andere
familieleden. Veel
hindoefamilies hebben een eigen familie-
pandit. Maar die familie- pandit is er vooral
voor verantwoordelijk dat op belangrijke
momenten van het leven en eventueel ook in
levensbedreigende situaties de juiste rituelen
worden verricht.

Als het gaat om ethische vraagstukken is
er meestal een ander die in de familie op
de voorgrond treedt, een oom of een tante
die bekend staat omdat hij of zij zo goed de
gedachten en de verhalen uit de hindoetraditie

14-11-13 10:17‘ ‘



BT [ [

kan uitleggen. We zouden hem of haar de

‘lekendeskundige’ kunnen noemen, leek, omdat

hij of zij geen pandit, geen priester en geen
geestelijke is, maar wel deskundig omdat hij of
zij goed thuis is in de narratieve en filosofische
inhoud van het hindoe-erfgoed. Het is deze
figuur, een soort wijze, op wie de familieleden
dikwijls een beroep doen, wanneer zij worden
geconfronteerd met moeilijke situaties waarin
zij behoefte hebben aan een goed doordacht
ethisch advies.

Daarom doet de geestelijk verzorger, maar
ook de instelling er goed aan om zich in de
contacten met de ouders en het kind niet te
concentreren op de autonomie van de drie
betrokkenen, maar na te gaan of zij niet
behoefte hebben aan een gesprek in een breder
verband waarin ook deze lekendeskundige
een rol kan spelen. De geestelijk verzorger kan
hen uitnodigen voor een gesprek waarvoor zij
ook een klein aantal familieleden mee mogen
nemen.

Want wanneer de instelling of de geestelijk
verzorger een goed contact krijgt met deze
lekendeskundige, is het mogelijk om de
problemen die er zijn vanuit de instelling,
vanuit het kind en de ouders zo boven tafel
te krijgen dat er adequate hulp geboden kan
worden.

Daar komt bij dat deze benadering het
mogelijk maakt om de vader, die zich te veel
belast lijkt te voelen in de begeleiding van zijn
dochter, een minder prominente rol te laten

spelen door ook een of twee anderen uit de

familie een plaats te geven in de begeleiding. <]

HANDELINGEN 2013 | 4

‘ ‘ nieuwe versie handelingen.indd 21

Freek (dr. EL.) Bakker is docent interreligieuze dialoog,
hindoeisme en boeddhisme, religie en film aan het
departement Filosofie en Religiewetenschap van de
Universiteit Utrecht.
f.l.bakker51@online.nl

21

14-11-13 10:17‘ ‘



14-11-13 10:17

nieuwe versie handelingen.indd 22



CASUS 3

H EEms

‘Graag naar huis, of naar mijn dochter!’

Situatie

Tijdens een multidisciplinair overleg op de revalidatie-afdeling van het verpleeghuis waar ik
stage loop, werd de casus besproken van een mevrouw die nu een week of zes is opgenomen
na een val. Mevrouw is fysiek aan de beterende hand maar heeft veel cognitieve problemen,
die ze zelf niet onderkent. Ze heeft een psychiatrische achtergrond. Ze wil zelf erg graag weer
naar huis. Of eigenlijk zou ze liever bij haar dochter intrekken, maar dat is geen optie voor
de dochter. Als dat niet kan, wil mevrouw naar huis en ziet daar ook geen probleem in. De
aanwezigen voorzien grote problemen als ze weer naar huis gaat: verwaarlozing, dingen

vergeten (zoals het gas), vereenzaming.

Ethische vraag

Het morele dilemma dat hier speelt is dat
mevrouw heel graag naar huis wil, maar dat
het dan ‘wachten is op ellende’, zoals een van

de zorgverleners het uitdrukte. De vraag is wat
de beste handelwijze is voor het team. Er zijn
verschillende opties: mevrouw overreden te
zoeken naar een beschermde woonvorm; haar
naar huis laten gaan en te kijken of er een vorm
van toezicht geregeld kan worden; mevrouw
onder een voorwendsel nog even in huis
houden; de dochter toch overreden mevrouw in

huis te nemen ... en wellicht nog meer.

Met wie bespreken en met welk doel
Het lijkt mij goed dat met alle mensen die
naar het multidisciplinair overleg komen, een
moreel beraad gehouden wordt. Het lijkt mij
goed dat de maatschappelijk werker vooraf

< Marlene Dumas, zes portretten uit kunstproject ‘Het

Hooghuijs, Etten-Leur, 1991

HANDELINGEN 2013 | 4

nog met mevrouw, de dochter en eventuele
andere kinderen gesproken heeft. Het doel

van de bespreking is een beslissing te nemen
die de minste van de kwaden lijkt te zijn en te
zorgen dat ten minste iedereen weet waarom de
beslissing zo genomen is.

Standpunten, belangen en waarden
De volgende punten zullen mijns inziens in elk
geval aan de orde komen:

- ‘We kunnen mevrouw niet tegenhouden’:
zelfbeschikkingsrecht, respect.

- ‘We kunnen mevrouw niet laten gaan’:
zorgzaambheid, veiligheid, verantwoordelijk-
heid.

- ‘Als mevrouw zelf maar weet waar ze aan
begint’: transparantie.

- ‘De dochter zal een grotere rol moeten
spelen in het zorgen voor haar moeder’:
plichtsgevoel (?), verbondenheid (?). <

23

nieuwe versie handelingen.indd 23 @ 14-11-13 10:17‘ ‘



BT [ [

REFLECTIE OP CASUS 3 |

®

H EEms

NORBERT STEINKAMP

Met rust luisteren

De casus ‘Graag naar huis, of naar mijn dochter!’ vertelt op het eerste
gezicht hoe er beroep gedaan wordt op de verantwoordelijkheid van
hulpverleners. Bij nader toezien wordt er een verhaal verteld van twee

dilemma’s.

e casus vertelt hoe er een

beroep gedaan wordt op de

verantwoordelijkheid van de
hulpverleners. Hun waarneming van de situatie
van de oude dame die naar huis wil of bij haar
dochter wenst te wonen, en de antwoorden
die zij ontwikkelen, zullen het leven van deze
mevrouw in de komende maanden of jaren
mede bepalen.

Bij nader toezien wordt er een verhaal

verteld van twee dilemma’s. Ten eerste
zijn er verschillen in de inschatting van
levensmogelijkheden. De oude dame wil graag
naar huis. De hulpverleners hebben twijfels of
dit wel veilig is. Ten tweede komen de wensen
en behoeftes van mevrouw niet overeen met de
wensen en behoeftes van haar dochter. Bij haar
dochter gaan wonen in plaats van alleen naar
huis gaan lijkt daarom ook niet haalbaar.

Alle betrokkenen

Volgens een zorgethische benadering van het
verhaal zouden de behoeftes en waarnemingen
van alle betrokkenen centraal moeten staan.
Dit geldt vooral voor de wensen en behoeftes

24

‘ ‘ nieuwe versie handelingen.indd 24

van de hulpvrager(s) en de relaties waarin deze
mensen met elkaar en met anderen omgaan.

Het valt echter op dat de auteur van de
korte casusbeschrijving de hulpverleners, bij
alle zorgzaamheid en betrokkenheid, vooral
‘over’ de mevrouw in kwestie laat spreken. Zij
overwegen mevrouw te ‘overreden’ haar ‘onder
een voorwendsel nog even in huis houden’, en
ook de dochter wellicht nog te overreden tot
iets wat ze niet wil. Verder gebruikt het team
vooral een negatief concept door het voor hen
meest waarschijnlijke scenario te beschouwen
als ‘de minste van de kwaden’

Op het moment dat moreel beraad wordt
overwogen lijken nog niet alle mogelijkheden
te zijn benut om met rust naar de betrokkene
zelf te luisteren, met haar te praten, opties te
verkennen en, mocht een oplossing zonder
verlies aan zelfstandigheid niet mogelijk zijn,
een goede manier te vinden om ondersteuning
te bieden in de omgang met het verlies. Het
doel van zo'n multidisciplinair overleg kan zijn

om hiervoor de ruimte en tijd te creéren.

14-11-13 10:17‘ ‘



BT [ [

Moreel beraad in drie fasen

In het Radboudumc wordt in het geval van een
concreet moreel probleem in de patiéntenzorg
overlegd volgens de Nijmeegse methode voor
moreel beraad. Deze methode is een vragenlijst
waarmee een gespreksleider de teambespreking
zodanig kan structureren en sturen, dat de
focus op de morele vragen komt te liggen.

Het doel is meestal besluitvorming, maar het
overleg zet ook aan tot interpretatie, reflectie en
goed luisteren naar elkaar.

Het verloop van het beraad — begin met
een concrete vraag, inventariseer vervolgens
de relevante feiten en probeer een zo goed
mogelijk beeld te
schetsen van de
situatie, maak dan
een schatting en
afweging van morele
waarden en normen, en kom ten slotte tot een
ethisch onderbouwde conclusie — zorgt voor
een onderbreking van de gewone gang van
probleemoplossende zaken. De Amerikaanse
pragmatische filosoof John Dewey noemt dit
‘suspended judgment’: uitgesteld oordelen.
Tijdens dit uitstel ontstaat er ruimte voor
ideeén, alternatieve benaderingen en nieuwe
zienswijzen.

Het team staat eerst stil bij het concrete
probleem, waardoor hun overleg een moreel
beraad wordt. In de wens van mevrouw —
terug naar huis of naar haar dochter — klinken
de behoeftes naar zelfstandigheid door, en
naar haar vertrouwde omgeving. Zij vindt
het ook belangrijk bij mogelijk gebrek aan
zelfstandigheid niet slechts ‘ergens anders’
heen te gaan, maar de vertrouwdheid te

HANDELINGEN 2013 | 4

‘ ‘ nieuwe versie handelingen.indd 25

‘Suspended judgement’ creéert
ruimte voor ideeén, alternatieve
benaderingen en nieuwe zienswijzen

H EEms

zoeken in de relatie met haar dochter. De
hulpverleners maken zich zorgen over haar
veiligheid. De uitgangsvraag voor het team
zou daarom kunnen zijn: Hoe kunnen we
mede voor een situatie zorgen waarin we zover
mogelijk tegemoet komen aan de behoeftes

en wensen van mevrouw naar zelfstandigheid
en vertrouwdheid, terwijl zo veel als nodig
rekening wordt gehouden met haar veiligheid?

In de inventariserende fase van het
beraad proberen de gespreksdeelnemers een
volledig beeld te krijgen van de situatie, en
proberen zij de persoon in kwestie beter te
begrijpen. Uitwisseling vindt zowel plaats
over de medische
en verpleegkundige
diagnoses als ook
over de vraag hoe
de oude dame in het
leven staat en welk levensverhaal zij vertelt.
Zelfstandigheid, vertrouwdheid, veiligheid
krijgen op die manier een concretere inhoud.
De geestelijk verzorger heeft hierbij een
belangrijke inbreng, bijvoorbeeld bij het
nadenken over wat ‘naar huis’ betekent: Is
daarmee alleen de concrete, fysieke woning
van mevrouw bedoeld? Of zijn er elementen
van ‘thuis’ te ontdekken in relaties met andere
familieleden, vriendinnen en vrienden,
voorwerpen met hierinneringswaarde?

De leidende vraag in fase drie van het
overleg is welke morele waarden en normen
het team naar aanleiding van de uitgangsvraag
en de nadere analyse belangrijk acht om
de geprefereerde handelwijze moreel te
onderbouwen. In het geval van de oude
dame in het verhaal van deze casus zullen de  [>

25

14-11-13 10:17‘ ‘



BT [ [

gespreksdeelnemers een balans moeten vinden
waarin het respect voor de waardigheid en
zelfstandigheid van deze persoon, het nemen
van verantwoordelijkheid om mogelijke schade
te voorkomen en veiligheid te garanderen, en de
creatieve ideeén om ondersteuning te bieden bij
het omgaan met mogelijk verlies (= in dit geval
de concrete toepassing van het principe van
goeddoen) een plek moeten krijgen. Belangrijk
zal zijn, goed na te denken hoe de gevonden
handelwijze kan worden ingebed in zorgende
relaties met mensen die aandacht hebben

voor de afgesproken balans in het leven van
MevIouw.

Welke bijzondere conclusie in het laatste deel
van dit moreel beraad getrokken zal worden is
op basis van de schaarse informatie niet zeker
te voorspellen. Te denken valt aan een vorm
van zelfstandig wonen met momenten van
begeleidende zorg en praktische ondersteuning.
Als het goed is komen in het moreel beraad zelf,
maar wellicht ook in verdere gesprekken met
mevrouw en met anderen, personen in beeld

die samen een sociaal netwerk kunnen vormen.

Moreel beraad kan niet garanderen dat

in bepaalde levenssituaties het lijden van

verlies wordt voorkémen. Maar door het
gestructureerd naar elkaar luisteren en zoeken
naar een moreel onderbouwde balans komt
misschien wel een manier van handelen in zicht
die beter past bij het levensverhaal van deze
oude dame dan een keuze voor de minste van
de kwaden. <

26

‘ ‘ nieuwe versie handelingen.indd 26

Literatuur

Beauchamp, T., Childress, J. (2012). Principles of biomedical
ethics. Seventh edition. New York/Oxford: Oxford
University Press.

Dewey, J. (1991). How we think. Buffalo, New York:
Prometheus Books.

Steinkamp, N. (2013). De Nijmeegse Methode voor moreel
beraad. In: Bert Molewijk, Hans van Dartel (red.), In
gesprek over goede zorg. Overlegmethoden voor ethiek
in de praktijk. Vijtde, gewijzigde uitgave. Amsterdam:
Uitgeverij Boom.

Norbert (dr. N.) Steinkamp is klinisch bio-ethicus, verbonden
aan IQ Healthcare, Radboudumc, Nijmegen.
norbert.steinkamp@radboudumc.nl

14-11-13 10:17‘ ‘



® . EEEs

COLUMN | JANNEKE NIJBOER

Het geluid van de ethiek
L ( G efeliciteerd met je zwangerschap!’, zei de verloskundige

enthousiast. ‘Even kijken, je bent boven de 35 jaar, dan maken
wij meteen een afspraak voor een nekplooimeting. ‘Nee, dat wil
" ik liever niet, antwoordde de vrouw tegenover haar fronsend. ‘Oh? Uh, nou ja,
’ dan zien wij het wel bij de 20-wekenecho. Die wordt niet meer vergoed, maar
(% zit nog wel bij de verzekering in. Zullen wij de datum vast prikken?’
d .{ ( ‘Waarom wordt die echo gemaakt?’, vroeg de vrouw. ‘Nou ja, kijk, als er
iets met het kind je is, dan kunnen wij goede medische zorg bieden bij de
geboorte legde de verloskundige uit. ‘En als er iets met het kindje is, zei de aanstaande moeder,
‘dan vragen jullie mij toch of het geaborteerd moet worden, als een van de mogelijkheden?” Het
bleef pijnlijk stil in de spreekkamer. De enthousiaste sfeer was verdwenen. ‘Ziet u, vervolgde de
vrouw, ‘mijn man en ik willen niets weten. Wij willen leven met wat wij ontvangen. Het kindje kan
gezond geboren worden, of ziek, ook ernstig gehandicapt. Samen willen wij leven met het leven dat
we ontvangen. Ook ziek leven is leven’

In het alledaagse leven zijn er momenten dat ethische dilemma’s niet meer herkend worden,

@ omdat die zich bijna niet meer als keuzes aandienen. Ontmasker maar eens het zorgzame aanbod @
van een echo als de eerste stap naar een keus op leven en dood. Het gaat ergens over. Er staan levens
op het spel, van ongeborene, moeder, vader, familie — en een hele wereld om hen heen die er iets
van vindt.

Het geluid van de ethiek klinkt in deze situaties vaak heel erg zwak. Wat moet je doen tegen een
overmacht aan vanzelfsprekendheden, als je ziek bent, in verwachting, als je sterven gaat? Volgens
mij is dit niet alleen de verantwoordelijkheid van degene die een keus moet maken. Het zou al
heel wat zijn wanneer in ieder geval hulpverleners mensen beter bewust maken dat er een keus {s.
Niet het dilemma zelf is lastig om mee om te gaan, maar de verhulling ervan brengt mensen in
verwarring. <

Janneke (ds. ].) Nijboer is missionair predikant in de Protestantse Gemeente te Noordwijk. Pionierend
met mensen tussen 25 en 45 jaar zoekt ze naar nieuwe vormen van kerk zijn.
www.windkracht3pt0; wwwbermoogst.nl

HANDELINGEN 2013 | 4 27

‘ ‘ nieuwe versie handelingen.indd 27 @ 14-11-13 10:17‘ ‘



nieuwe versie handelingen.indd 28 / 14-11-13 10:17




BT [ [

CASUS 4

Futhanasie en dementie

Situatie

Tijdens een multidisciplinair overleg werd een bewoonster besproken die dementerend is.
Voordat mevrouw ziek werd en opgenomen werd, had zij een euthanasieverklaring opgesteld.

Nu mevrouw dementerend is en in een tehuis woont, valt het de familie en het personeel op
dat zij momenten heeft waarin zij aangeeft dat zij ongelukkig is. Een doodswens heeft zij nog
niet uitgesproken. De familie stelde de vraag of de euthanasieverklaring in deze situatie iets
kon betekenen. Het thema in deze situatie is dus ‘euthanasie en dementie’

Ethische vraag

De vraag die gesteld kan worden bij deze casus
is: Is het moreel aanvaardbaar om in het geval
van dementie euthanasie te plegen, gelet op het
feit dat het voor derden moeilijk vast te stellen
is in hoeverre een doodswens bij een demente-
rend persoon bewust uitgesproken wordt?

Met wie bespreken en met welk doel

Deze kwestie zou ik willen bespreken in een

moreel beraad met de volgende professionals:

- Medici die gespecialiseerd zijn op dit gebied
en daar dus ook veel ervaring mee hebben,
zoals psychiaters en huisartsen. Deze groep
heeft theoretische en wetenschappelijke kennis
over het verloop van de ziekte.

- Het verzorgend personeel en de geestelijk
verzorger. Deze groep professionals heeft
de meeste ervaring met het individu. Zij
zien verandering in de gemoedstoestand et
cetera. Om over te gaan tot euthanasie denk
ik dat dit een net zo belangrijke rol speelt als

< Herman van Hoogdalem, ‘Gezichten van dementie,
2012

HANDELINGEN 2013 | 4

nieuwe versie handelingen.indd 29

theoretische kennis aangaande de ziekte.
- De familie schuift dan ook aan.
Het doel van thematisering is tot een oplossing
komen van dit probleem. Het recht op
leven en het respect voor leven, blijft echter
bepalend, voor het geval er verschillende, niet
overbrugbare meningen naar voren komen.

Standpunten en belangen

Familie: De familie ziet een geliefd familielid
lijden en wil dat het lijden stopt. Euthanasie

is een goede weg, vooral als er een verklaring
getekend is. Het kan ook zijn dat de familie de
persoon in kwestie zat is en door het plegen van
euthanasie zij van de last af zijn, maar hier ga ik

niet van uit.

Zorgverleners: Zorgverleners stemmen soms
tegen euthanasie omdat er vragen bestaan
omtrent de bewuste wil van de persoon in
kwestie. Wil de persoon echt dood, of wordt
dat zo geinterpreteerd door de omgeving?

De medici die hierbij betrokken zijn kunnen
gewetensbezwaren hebben tegen de uitvoering
van euthanasie. <

29

14-11-13 10:17‘ ‘



BT [ [

REFLECTIE OP CASUS 4 |

®

H EEms

THEO BOER

Verfijnder duiden en
vragen stellen

Als euthanasie bij dementie gangbare praktijk was met heldere
criteria waarover iedereen het eens is, zou er bij de dementerende
patiénte in casus 4 misschien geen ‘ethisch probleem’ zijn: het zou een
kwestie zijn van ‘toepassen van criteria. Evenmin zou er een probleem
zijn als euthanasie bij dementie onbespreekbaar zou zijn — dan is het
antwoord eenvoudigweg ontkennend en zijn de keuzes beperkt tot
beslissingen over verzorging en (niet) behandelen. Over ‘euthanasie en
dementie’ is in Nederland de discussie nog volop gaande.

De Regionale Toetsingscommissies Euthanasie
(RTE’s) zien met enige regelmaat dossiers waar-
bij euthanasie is toegepast bij dementerende
ouderen. Op een totaal aantal gevallen van
ruim vierduizend gaat het overigens slechts om
één procent, een percentage waarin bovendien
vooralsnog geen stijgende tendens is te ont-
waren (RTE Jaarverslag 2012).

In de overgrote meerderheid van die casussen
is sprake van euthanasie in een vroeg stadium
van de dementie. De betrokken patiént is al wel
door de ziekte aangedaan maar geeft ondubbel-
zinnig, herhaaldelijk en over een langere tijds-
spanne aan dat hij euthanasie wenst.

Ook is sprake van een voor de omstanders
vaststelbaar en invoelbaar ernstig lijden. Niet
altijd is dat lijden op dat moment overigens

30

‘ ‘ nieuwe versie handelingen.indd 30

helemaal ondraaglijk; de euthanasie wordt soms
‘naar voren gehaald’ om te voorkomen dat ie-
mand straks niet langer wilsbekwaam is terwijl
hij dan juist wel ondraaglijk lijdt.

De allereerste (en tot dusverre enige) casus
van gevorderde dementie die door de RTE’s
is goedgekeurd zorgde in de media voor felle
discussies (RTE Jaarverslag 2011; vgl. ook
Mijnarends 2013). Euthanasie bij een patiént
die daar niet persoonlijk meer om kan vragen
is voor een groot deel van Nederland kennelijk
een brug te ver. De gedachte dat een verpleeg-
huis een plek is waar mensen wilsbekwaam in
gaan, enige tijd verzorgd worden en waar ze
als ze wilsonbekwaam en ongelukkig zijn ge-
worden en een wilsverklaring op zak hebben,
worden gedood zonder dat ze daar zelf nog om

14-11-13 10:17‘ ‘



BT [ [

vragen, roept weerstanden op. Dat geldt a forti-
orivoor specialisten ouderengeneeskunde.

Vijf verhelderingsvragen

Het zal uit het bovenstaande duidelijk zijn dat

de casus ‘gevorderde dementie’ vooralsnog

een heel bijzonder geval is. De casus noopt al-

lereerst tot het stellen van verhelderingsvragen

(vgl. Bolt 2003).

1. Wie hebben als eerste een eventuele euthana-
sie ter sprake gebracht (patiénte, haar familie,
verpleging en verzorging) en op grond waar-
van hebben zij dat gedaan?

2. Hoe gevorderd is de dementie en in hoeverre
is patiénte ten aanzien van het doen van een
euthanasieverzoek nog wilsbekwaam?

3. Wanneer is patiéntes wilsverklaring voor het
laatst geactualiseerd en hoe specifiek is deze:
is er sprake van een behandelweigering of
wenst patiénte actieve levensbeéindiging?
Spreekt de wilsverklaring in algemene zin
over dementie of worden de omstandigheden
die patiénte als ondraaglijk ervaart, gespeci-
ficeerd?

4. Waaruit bestaat het lijden van patiénte ten
tijde van de casusbeschrijving en is dit als
ondraaglijk en uitzichtloos te classificeren?

5. In hoeverre lijdt de familie op dit ogenblik
onder het toeschouwer-zijn van het demente-
ringsproces van hun geliefde?

Waardenafweging

Vervolgens is het van belang om te benoemen
welke waarden er in het spel zijn. De wetgever
spreekt bij euthanasie over een conflict van
plichten — het leven beschermen en het lijden
verlichten. Een arts kan zich daar onder be-

HANDELINGEN 2013 | 4

‘ ‘ nieuwe versie handelingen.indd 31

H EEms

paalde voorwaarden op beroepen en geniet
dan strafvrijheid. Anders dan doorgaans in de
ethiek het geval is, erkent de wet autonomie in
deze context niet als zelfstandige waarde. ‘De
patiént wil het zo graag’ is voor de wetgever
geen afzonderlijk argument voor euthanasie.
Wel is een verzoek een noodzakelijke voor-
waarde wil de arts iiberhaupt tot actieve levens-
beéindiging kunnen overgaan. Daarnaast is een
wilsuiting een van de indicaties (niet de enige)
om te kunnen concluderen dat sprake is van
ondraaglijk lijden.

Voor sommige mensen is er bij euthanasie en
dementie sprake van een eenvoudig syllogisme
dat enigszins gestileerd er zo zou uitzien:

1. een patiént gaf in een eerdere wilsverkla-
ring aan dat hij bij dementie euthanasie
wenst

2. patiént is dement

3. de euthanasieprocedure kan in gang gezet.

Hoe populair deze logica blijkens sommige me-
diadiscussies ook moge zijn, een casus als deze
vraagt om een verfijnder instrumentarium met
aandacht voor meer waarden dan alleen indi-
viduele autonomie. Natuurlijk blijft autonomie
een cruciale rol spelen: het gaat om de patiént,
om zijn leven en zijn wensen. Maar in de con-
text van dementie is die autonomie niet zonder
problemen. Hoe verhoudt zich een schriftelijke
wens — in Richard Hare’s termen: de now for
then preferences — tot de wens die iemand nu
nog heeft — de now for now preferences (Hare
1981)? Als iemand in een wilsverklaring vastlegt
dat zij euthanasie wenst, zelfs ingeval zij in de
toekomst een ‘blije demente’ zou blijken te zijn,
wiens wens geeft dan de doorslag: die van de

31

14-11-13 10:17‘ ‘



BT [ [

dementerende patiént of die van de ‘oorspron-
kelijke’ persoon?

Ten tweede is en blijft, zoals ook de casusbe-
schrijving aangeeft, de beschermwaardigheid
van het leven een onontkoombaar ethisch en
juridisch principe. Het doden van een mens is
geen kwestie van ja, mits’ en het is al helemaal
niet uitsluitend een privé aangelegenheid tussen
burgers, hun familie en hun dokter. Evenmin
houdt de bescherm-
waardigheid van leven
op te bestaan zodra
de betrokkene van dat
recht afstand doet.
Actieve levensbeéindiging is een zaak die de
maatschappij, de samenleving, regardeert en die
dus niet kan plaatsvinden zonder dat daarbij
alle mogelijke checks and balances in acht zijn
genomen.

Een derde waarde is barmhartigheid of wel-
doen: lijden verlichten. Naarmate lijden dichter
in de buurt komt van ondraaglijkheid waarvoor
geen alternatieve palliatie beschikbaar is (‘uit-
zichtloos’), kan de laatste van alle oplossingen,
euthanasie, in beeld komen. Daarom is ook in
het geval van deze patiénte niet alleen haar ei-
gen inbreng, maar ook die van haar familie, van
medici en van andere zorgverleners essentieel:
zij kunnen gezamenlijk het beeld van de ernst
en de uitzichtloosheid van het lijden comple-
teren. Steeds is daarbij aandacht nodig voor de
vraag of er andere, minder ingrijpende oplos-
singen zijn om iemands lijden op een draaglijk
niveau te brengen.

In deze casus is uitdrukkelijk ook aandacht
nodig voor de familieleden van patiénte. Te-
recht is er de laatste tijd steeds meer aandacht

32

‘ ‘ nieuwe versie handelingen.indd 32

Vooral vragen stellen en
niet te ver voor de morele
en juridische muziek uit lopen

H EEms

voor de vraag wat het lijden van een geliefde
doet voor de familieleden. Palliatieve zorg zal
ook op de familieleden gericht moeten zijn:
voorlichting, misverstanden wegnemen, voor-
stellen tot vermindering van iemands lijden
serieus nemen.

Belangrijk is, ten vierde, hoe een beslissing tot
levensbeéindiging zich verhoudt tot andere be-
slissingen. Waarom in dit geval wel en in andere
niet? Is het denkbaar
dat een euthanasie
een signaal afgeeft aan
huidige en potentiéle
medebewoners en zo
ja, is dat een wenselijk of juist een onwenselijk
signaal? En wat doet levensbeéindiging met een
arts?

Wees erbij

De geestelijk verzorger is een van de weinige
professionals die al dit soort vragen ordenend,
interpreterend en faciliterend aan de orde kan
stellen. Zij beschikt over de daartoe noodzake-
lijke competenties, waaronder de ethische (mo-
rele aspecten benoemen), de hermeneutische
(duiding geven) en de agogische (leiding geven
aan moreel beraad).

De geestelijk verzorger doet er goed aan zich
op meer dan één sleutelmoment in de kijker te
spelen: bij de beleidsvoorbereiding bij instel-
lingsbestuur en medische staf, dat wil zeggen
wanneer gesproken wordt over het ‘of” en zo ja,
de voorwaarden waaronder euthanasie bij ge-
vorderde dementie denkbaar is; bij scholing en
moreel beraad van medici en andere zorgverle-
ners; en bij de bespreking van concrete casuis-
tiek. Zijn aanwezigheid is geen garantie voor

14-11-13

10:17 ‘ ‘



BT [ [

verantwoorde besluitvorming en zonder haar
gaat het (gelukkig) ook vaak goed, maar er zijn
in de zorginstelling in de regel geen anderen die
z0 breed en multidisciplinair zijn geéquipeerd
als zij (vgl. Boer 2006).

Heromschrijven
De thematiek van de casusbeschrijving wordt
wel wat rap aangeduid als ‘euthanasie en de-
mentie’. Je zou de casus misschien moeten
heromschrijven in termen van ‘Familie kaart de
euthanasieverklaring van dementerende pati-
ente aan’ Er zijn in deze complexe casus veel
vragen die verhelderd c.q. bereflecteerd moeten
worden alvorens tot een besluit kan worden
gekomen. Men zou de casus immers ook kun-
nen beschrijven in termen van ‘dementie en
zingeving’ of ‘psychogeriatrie en goede zorg’.
Heel in het algemeen geldt (en dat zal ver-
moedelijk voorlopig zo blijven) dat als een
dementerende patiént niet zelf over de dood
begint, elk spreken over euthanasie zowel mo-
reel als juridisch kansloos is. Open vragen zijn
er ook op het punt van het lijden. Weliswaar
zijn er momenten waarop patiénte aangeeft on-
gelukkig te zijn, maar momenten van somber-
heid of stress zijn iets anders dan uitzichtloos
ondraaglijk lijden. Om, zoals in de casusbe-
spreking gebeurt, te spreken over euthanasie als
‘goede weg’ lijkt dan ook prematuur. Niet alleen
moet de geestelijk verzorger bij uitstek kunnen
benadrukken dat bepaalde problemen niet op-
losbaar zijn en leed en verval niet altijd op een
bevredigende manier te verhelpen zijn. Maar
ook doet hij er goed aan om in dit stadium
vooral vragen stellen en niet te ver voor de mo-

rele en juridische muziek uit te lopen. <

HANDELINGEN 2013 | 4

‘ ‘ nieuwe versie handelingen.indd 33

Literatuur

Boer, T. (2006). De moderne geestelijk verzorger als ethicus:
een toevalstreffer? In: J.J.A. Doolaard e.a. (red.), Nieuw
Handboek Geestelijke Verzorging, Kampen: Kok, 735-746.

Bolt, L.L.E. (2003). Het stappenplan: een structuur voor
ethische reflectie en discussie. In: L.L.E. Bolt, M.E.
Verweij & J.J.M. van Delden (et al.), Ethiek in praktijk.
Tweede, geheel herziene druk. Assen: Van Gorcum, 17-
32.

Hare, R. (1981). Moral Thinking: Its Method, Levels, and
Point. Cambridge: Cambridge University Press.

Mijnarends, C. (2013). Euthanasie bij dementie: een case
study. Masterthesis PThU. Amsterdam.

Regionale Toetsingscommissies Euthanasie (2013). Jaarver-
slag 2012. Den Haag: Ministerie van VWS, 6.

Regionale Toetsingscommissies Euthanasie (2012). Jaarver-
slag 2011. Den Haag: Ministerie van VWS, 21v.

Theo (dr. T.A.) Boer is universitair docent ethiek aan de Pro-
testantse Theologische Universiteit. Tevens is hij ethicus-lid
van een Regionale Toetsingscommissie Euthanasie.
taboer@pthu.nl

33

14-11-13 10:17‘ ‘



~
=
=
™
v
-
o
<
-

iy

nieuwe versie handelingen.indd 34




A EEEE ® . EEEs

CASUS 5

‘Een pilletje kan mij er bovenop helpen’

Situatie

De heer K. is ongeveer 70 jaar oud; hij is ongehuwd en heeft langere tijd alleen gewoond nadat
zijn moeder is overleden. Hij is enig kind van zijn ouders. Meneer werkte in een vleesfabriek
en is op z’n veertigste werkloos geraakt. Daarna heeft hij nooit meer gewerkt. Meneer heeft
weinig contacten. De buren zoeken hem zo nu en dan op en zijn zijn contactpersonen. De
contacten met de familie zijn verwaterd. Vroeger logeerde hij wel bij neven, maar nu ziet hij
hen haast niet meer.

Meneer heeft in het ziekenhuis gelegen en woont/verblijft sinds twee maanden op de
palliatieve afdeling van het verpleeghuis. Hij heeft kanker en de inschatting is dat hij niet
meer zo lang te leven heeft. Kortgeleden heeft de geestelijk verzorger op verzoek van de
verpleegkundige een kennismakingsgesprek gehad met meneer. Uit dit gesprek blijkt dat
meneer geen idee heeft van de ernst van zijn ziekte en het perspectief. Bij navraag meent de
verpleegkundige dat meneer door de arts op de hoogte is gesteld van zijn ziekte.

Meneer is alleenstaand en heeft nauwelijks een netwerk om zich heen. Hij lijkt nauwelijks @
besef te hebben van de ernst van zijn situatie en zijn perspectief. In het gesprek met de
geestelijk verzorger vertelt hij dat hij mogelijk een virus heeft en dat een pilletje hem er weer
bovenop kan helpen. Dan kan hij weer naar huis, oppert hij. Maar eigenlijk weten de artsen
niet goed wat hij heeft, vertelt hij. De manier waarop meneer contact maakt doet me denken
aan mensen met een stoornis uit het autismespectrum, maar in het dossier is daar niets over
te vinden. Meneer lijkt er belang bij te hebben zijn werkelijke situatie niet onder ogen te zien.
Op de afdeling ziet hij om zich heen mensen sterven en is daardoor geraakt.

Ethische vraag gevingsvragen, die een plaats kunnen krijgen in

Als geestelijk verzorger in opleiding vind ik het ~ het gesprek. Mogelijk zou hij bezig willen met

belangrijk dat mensen de gelegenheid krijgen het opmaken van zijn levensbalans. Mogelijk

om op hun eigen manier afscheid te kunnen wil meneer nog afscheid nemen van mensen,

nemen van het leven. Daarvoor moet je wel nadenken over zijn uitvaart, nog dingen re-

weten dat je op een palliatieve afdeling bent en gelen, et cetera. Of: mogelijk wil meneer hier

niet meer beter wordt. Mogelijk heeft hij zin- helemaal niet bij stilstaan en vindt hij het te

moeilijk zijn eindigheid onder ogen te zien.

< Kees van Dongen, ‘Portret van de vieux clown’, 1906 Er lijkt geen ruimte te zijn om hier aandacht [>

HANDELINGEN 2013 | 4 35

nieuwe versie handelingen.indd 35 @ 14-11-13 10:17‘ ‘



BT [ [

aan te kunnen besteden, omdat er veel ondui-
delijkheid is over de inschatting van zijn situ-
atie door meneer zelf en door het personeel,
dat geen ruimte voelt het gesprek hierover te
openen.

Met wie bespreken en met welk doel

Ik zou de kwestie willen bespreken met de
eerstverantwoordelijke verpleegkundige van
meneer, met de arts ouderengeneeskunde en
met de psycholoog, in een soort multidiscipli-
nair overleg.

Het doel is een goede afweging maken in het
recht doen aan meneer in deze fase van zijn
leven: Wat is voor hem het goede leven? Wat
betekent dit voor de informatieverstrekking
aan meneer? (Daarbij ook rekening houdend
met een eventuele aanpassing in communicatie
vanwege een mogelijke psychische stoornis.)

In het multidisciplinair overleg heb ik als doel:
een bewuste keuze maken in het dilemma tus-
sen enerzijds informatieplicht en anderzijds het
recht op niet-willen-weten (mogelijk als fase in
rouwverwerking, ontkenning).

Ik zou de vraag zoals hierboven geformuleerd
als uitgangspunt willen nemen. Daarna zou ik
een rondje willen doen met bevindingen van
ieders discipline (beeldvormend). Daarna zou
ik het dilemma willen bespreken met de voors
en tegens van het ene standpunt (nadruk-
kelijk informeren) en de voors en tegens van
het andere standpunt (niet-informeren) en de
onderliggende waarden proberen met elkaar
te benoemen (oordeelsvorming). Op basis van
deze waarden zou ik een laatste rondje willen
doen, waarbij de verschillende waarden tegen
elkaar afgewogen worden en een besluit ge-

36

‘ ‘ nieuwe versie handelingen.indd 36

H EEms

nomen wordt, inclusief afspraken over de uit-
werking daarvan (besluitvorming en concrete
afspraken).

Standpunten, belangen en waarden
Persoon zelf: Temand heeft goede redenen om
de keuzes in zijn leven te maken zoals hij/zij
ze maakt, ook al lijkt dat voor de buitenwereld
vreemd. Iemand heeft het recht op geinfor-
meerd worden, maar ook het recht op niet-
informeren.

Belang van arts: Professionaliteit in de relatie
arts-patiént veronderstelt een open communi-
catie. Vanuit een zelfde beeldvorming kan de
patiént betere keuzes maken.

Psycholoog: Coping op gebeurtenissen is het
behandelgebied van de psycholoog. Goede in-
schatting van persoonskenmerken kan daarvan
een onderdeel zijn, evenals het adviseren van
verpleegkundigen in het omgaan met meneer
in de dagelijkse zorgverlening.

Eerstverantwoordelijke verpleegkundige: Goede
zorgverlening geven, in aansluiting op de be-
hoeften van de patiént (professionaliteit). Reke-
ning houden met de persoon van de patiént is
daarvan een onderdeel.

Geestelijk verzorger: Autonomie van de patiént
in relatie tot het recht doen aan goede zorg.
Ruimte bieden voor de afronding van het leven
met alles wat dat met zich meebrengt is een
mensenrecht, hoort bij menslievendheid. <

14-11-13 10:17‘ ‘



BT [ [

REFLECTIE OP CASUS 5 |

®

H EEms

BENITA SPRONK

Een tragisch leven?

Gaat het in de casus ‘Een pilletje kan mij er bovenop helpen’ in eerste
instantie om het al dan niet informeren van een patiént, in tweede
instantie betreft deze casus het goede leven zelf.

n de casus wordt een herkenbare situatie

geschetst, die je in het ziekenhuis vaker

tegenkomt. Een patiént heeft slecht nieuws
te horen gekregen, maar dit lijkt niet tot hem
door te dringen. De verpleegkundige schakelt
vervolgens de geestelijk verzorger in omdat zij
zich hier zorgen over maakt. Het lijkt hier om
een tragische casus te gaan.

Tragiek kan komen door een plotselinge om-
slag in het leven, maar ook langzaam het leven
binnen sluipen. Dit laatste is hier het geval.
Meneer is vanaf zijn veertigste jaar werkloos
geraakt en heeft hierna nooit meer gewerkt.
Ook heeft hij geen sociaal leven op kunnen
bouwen. Hij heeft geen partner, woonde in bij
zijn moeder, en familiebanden zijn verwaterd.
Hij heeft zo te zien niets kunnen opbouwen in
het leven en nu heeft hij niet meer lang te leven.
Zijn leven is voorbijgegaan, maar was het ook
de moeite waard? Was het een goed leven? Is
een taak in het leven daarvoor noodzakelijk?
Horen daar sociale relaties bij? Wie bepaalt dit?
En ook al beziet een buitenstaander dit leven
misschien als tragisch, heeft meneer dit zelf ook

70 ervaren?

HANDELINGEN 2013 | 4

‘ ‘ nieuwe versie handelingen.indd 37

De geestelijk verzorger
Wat opvalt, is dat de geestelijk verzorger in
opleiding zeer bij de meneer betrokken is. Ze
zet zich voor meneer in en probeert de situatie
te analyseren. Ze is nauwgezet en kijkt ook het
dossier na. Ze heeft tegelijk een sterk normatief
referentiekader. Hoewel ze het als dilemma
formuleert, komt haar persoonlijke voorkeur in
de beschrijving sterk naar voren. Ze vindt het
belangrijk dat mensen goed afscheid kunnen
nemen, zingevingsvragen kunnen bespreken
en de balans op kunnen maken van hun leven.
Ruimte bieden voor de afronding van het leven
noemt ze een mensenrecht.

Voor een geestelijk verzorger is het van belang
te verkennen waarom de verpleegkundige
juist nu om bezoek voor meneer vraagt.
Meneer verblijft immers al twee maanden op
de palliatieve afdeling van het verpleeghuis.
Waarom komt dit verzoek? Waarom komt het
nu? Dit komt niet uit het verslag naar voren.
Is het een kwestie van geen tijd en ruimte van
het personeel om met meneer in gesprek te
gaan? Of is het de verpleging die ermee tobt dat
meneer de werkelijkheid niet onder ogen ziet?
Hoe beinvloedt dit de geestelijk verzorger? Voelt >

37

14-11-13 10:17‘ ‘



BT [ [

zij zich met deze vraag op pad gestuurd?
Het lijkt erop alsof de geestelijk verzorger zich
vooral richt op de medische aspecten, op de
diagnose en prognose. Het is voor haar ondui-
delijk of meneer besef heeft van de ernst van
zijn ziekte. Heeft hij kanker of gaat ze mee in
zijn versie dat het een virus betreft? Hierbij kan
meespelen dat het een eerste kennismakingsge-
sprek betreft, waarin het gesprek gestart wordt
op de laag van de feiten. Het is zowel voor de
geestelijk verzorger als voor de patiént vaak
veilig om op deze laag een gesprek te beginnen
en vervolgens naar diepere lagen van gevoelens,
levensbeschouwing of spiritualiteit af te steken.
Ook stelt ze, al is dit heel voorzichtig een
eigen diagnose, dat meneer mogelijk een stoor-
nis uit het autismespectrum heeft. Bij mensen
met een stoornis uit het autismespectrum is
‘vaak sprake van een geschiedenis van proble-
men (...) bij werk vinden, werk houden, of bij
het vinden en houden van een partnerrelatie’
‘Zij zien de wereld niet als een film maar als
een stapel losse foto’s. Zij zien hierdoor minder
samenhang. Hierdoor kost het hen veel moeite
om te begrijpen wat er gebeurt. Ook snappen
zij vaak niet goed wat andere mensen bedoelen
of voelen’ (www.autisme.nl). Het is dan ook
niet verwonderlijk dat de geestelijk verzorger
hieraan denkt. Maar een eventuele stoornis uit
het autismespectrum is niet in het dossier terug
te vinden. Ze vertelt dat meneer geraakt is door
de mensen die hij om zich heen ziet sterven. Dit

zou tegen autisme kunnen pleiten.
Informatieplicht
Dat de patiént niet geinformeerd is, is uiterst

onwaarschijnlijk. Vanwege de wet op de genees-

38

‘ ‘ nieuwe versie handelingen.indd 38

H EEms

kundige behandelingsovereenkomst (WGBO)
heeft de arts een informatieplicht. De verpleeg-
kundige heeft aangegeven dat meneer door de
arts op de hoogte gesteld is van zijn ziekte. In-
middels woont meneer al twee maanden op de
palliatieve afdeling. Dat meneer dit niet terug-
geeft in het gesprek kan tweeérlei oorzaak heb-
ben: of deze informatie is niet goed overgeko-
men doordat hij inderdaad een stoornis heeft of
dit heeft met de coping van meneer te maken.

Moreel beraad

De geestelijk verzorger beschrijft dat ze een
multidisciplinair overleg wil organiseren. De
manier waarop ze dit weergeeft, doet denken
aan de dilemmamethode van het moreel be-
raad. Hierin denk je na over de vraag wat goed
is om te doen in een ethische kwestie.

Een moreel beraad richt zich op het morele
dilemma waar je je voor geplaatst ziet. In deze
dilemmamethode wordt altijd gezocht naar het
brandpunt. Wanneer werd door jou het di-
lemma gevoeld? Waarom juist daar? Probeer als
vraagsteller de situatie nogmaals te beleven in je
herinnering.

Het dilemma wordt vervolgens in de ik-vorm
gesteld. Wat waren voor jou op dat moment de
handelingsalternatieven? Was dat het moment
dat je bij meneer stond en hij over een pilletje
begon? Of was dat later, toen je terugkwam op
je kamer?

Een keuze tussen enerzijds informatieplicht
en anderzijds het recht op niet-willen weten
kan nog gepreciseerd worden. De dilemma-
vraag zou kunnen zijn: Moet ik meneer met de
waarheid confronteren of moet ik het zo laten?
Of: Moet ik de arts vragen meneer te informe-

14-11-13 10:17‘ ‘



BT [ [

ren of moet ik meneer in zijn eigenheid respec-
teren? Want wie heeft er een informatieplicht?
Is dit de arts of is dit een taak van de geestelijk
verzorger?

‘Het tragische’

Maar in deze casus is er meer aan de hand. In
het moreel beraad gaat het erom wat je in deze
situatie moet doen, de keuze waar je voor staat.
Hier lijkt zich iets af te spelen dat zich bevindt
buiten de rationele benadering die een beraad
impliceert. Het onttrekt
zich aan het maken van
keuzes. Als geestelijk
verzorger word je aan-
getrokken door iets wat
daar achter ligt. In deze casus zou ik dat ‘het
tragische’ noemen.

Er zijn dingen in het leven waar we niets aan
kunnen doen of veranderen. Als de geestelijk
verzorger moet vaststellen dat meneer de in-
formatie niet heeft kunnen aanvaarden en dat
gesprekstechnieken ontoereikend zijn, is zij dan
niet het domein van het tragische binnenge-
stapt? Met de technieken die in het moreel be-
raad gebruikt worden, kunnen we dat tragische
niet definiéren. Het komt wel aan de orde, maar
impliciet, meer op het niveau van ervaringen
van de betrokken behandelaars. Noodzakelijk,
maar in wezen nog onontgonnen terrein.

In mijn promotieonderzoek naar tragiek en
moreel beraad probeer aan te geven dat het
element van het tragische invloed uitoefent op
ons denken. In onze ervaring van tragiek ko-
men onze normen en waarden duidelijk aan de
oppervlakte, waardoor onze keuzes uiteindelijk

HANDELINGEN 2013 | 4

‘ ‘ nieuwe versie handelingen.indd 39

Er kan een soort verzwegen
begrip voor de ander ontstaan
— iets van een geheim

H EEms

sterk bepaald worden. Als wij in staat zijn het
tragische binnen het moreel beraad aan de orde
te stellen, kunnen we die impliciete betekenis
omzetten in herkenbare morele directieven. Dit
is een proces van bewustwording waar volgens
mij een specifieke taak voor de geestelijk ver-
zorger is weggelegd.

Leren aanvaarden

Terug naar de casus. Gaat het er hier niet om
het tragische te leren aanvaarden, wanneer
duidelijk is dat meneer
de informatie niet heeft
kunnen verwerken en
dat gesprekstechnieken
ontoereikend zijn? Dit
gaat verder dan een keuze om wel of geen infor-
matie te verstrekken. Het gaat om een levensvi-
sie, waarin een morele keuze geintegreerd kan
worden. Juist dit loslaten van middelen stelt de
geestelijk verzorger in staat de relatie met me-
neer vast te houden. Zij kan naast hem blijven
staan en van hieruit kan er een soort verzwegen
begrip voor de ander ontstaan — iets van een
geheim. De eigenheid van de geestelijk verzor-
ger kan liggen in het ten dienste voor anderen
zoeken naar betekenis van het goede leven en
het omgaan met contingentie in het bestaan.
Die erkenning van dat geheim binnen het mo-
reel beraad opent nieuwe perspectieven voor
behandelaars, om om te gaan met het tragische
dat zij tegenkomen. <]

Benita (drs. C.B.) Spronk is geestelijk verzorger van VU me-
disch centrum en is bezig met een promotieonderzoek naar
tragiek en moreel beraad bij prof. G.A.M. Widdershoven.
cb.spronk@yumec.nl

39

14-11-13

10:17 ‘ ‘



nieuwe versie handelingen.indd 40 / 14-11-13 10:17




BT [ [

s

CASUS 6

Werkt dossier-informatie belemmerend?

Situatie

Een aantal weken geleden had ik een kennismakingsgesprek met een vrouw. Terug op de
afdeling van de dienst Geestelijke Verzorging voerde ik het gesprek in, in het elektronisch
ziekenhuisinformatiesysteem. Daarbij keek ik tevens naar wat er in het systeem reeds eerder
aan informatie was ingevoerd over de vrouw. Niet zozeer omdat ik meer wilde weten over
haar achtergrond, maar om inzicht te krijgen in de werking van het informatiesysteem.

Los van alle medische informatie las ik dat ze een zoon had die op 17-jarige leeftijd aan een
spierziekte was overleden. Het betrof informatie die bij een eerder ziekenhuisbezoek door een
andere geestelijk verzorger aan het systeem was toegevoegd. Het gaf mij een ongemakkelijk
gevoel. Had ik dit maar beter niet kunnen weten met het oog op vervolggesprekken met de
vrouw? Wat moet ik doen met de informatie in een volgend gesprek? De vrouw informeren dat
ik het gelezen had zou ten koste kunnen gaan van de vertrouwensband die je wilt opbouwen.
Het niet aanhalen van de informatie in het gesprek geeft enigszins het gevoel niet open en
eerlijk te zijn tegen de vrouw. Belemmert dit soort kennis niet een volgend gesprek?

Met wie bespreken en met welk doel

Ik zou de vraag graag bespreken met mensen
die met eenzelfde informatiesysteem werken.
Enerzijds om zicht te krijgen op de te hanteren
randvoorwaarden waarbinnen je gespreksinfor-
matie toevoegt aan een elektronisch informatie-
systeem; anderzijds om een beeld te krijgen

van hoe je het beste kunt omgaan met eenmaal
ingevoerde en dus beschikbare informatie.

Betrokkenen en belangen

Patiént: Het belang van de patiént is dat zorg-
vuldig en vertrouwelijk wordt omgegaan met
< Studenten kunstacademie ArtEZ, uit

muurschildering ‘The painted bird, 2012

HANDELINGEN 2013 | 4

nieuwe versie handelingen.indd 41

hetgeen aan de geestelijk verzorger wordt ver-
teld.

Geestelijk verzorger die toevoegt: Dat deze die
informatie opslaat die van belang is voor ver-
volggesprekken.

Geestelijk verzorger die kennis neemt: Voor die-
gene is het, met het oog op een te voeren ge-
sprek, van belang om te weten of er in het ver-
leden gesprekken zijn geweest met andere gees-
telijk verzorgers. Athankelijk van de aard van
het gesprek kan het al dan niet zinvol zijn dat
de geestelijk verzorger zich verder op de hoogte
stelt van de inhoud van deze gesprekken. <

41

14-11-13 10:17‘ ‘



BT [ [

REFLECTIE OP CASUS 6 |

®

H EEms

JACQUES SCHENDERLING

Open in gesprek gaan

‘Had ik dit maar beter niet kunnen weten? Hoe nu verder?’ Behalve
onbehagen en onzekerheid bij de geestelijk verzorger in de casus
‘Werkt dossier-informatie belemmerend?’ spelen er morele
dilemma’s over het al dan niet (mogen) delen van vertrouwelijke
informatie en het opslaan ervan in elektronische datasystemen.

Eerste indruk

et startpunt van deze interessante

casus is een zeker onbehagen bij de

geestelijk verzorger. Zij* heeft in het
elektronisch informatiesysteem van het zieken-
huis bepaalde vertrouwelijke informatie over
een patiénte gevonden en zij vraagt zich nu
af: had ik dit maar beter niet kunnen weten?
Belemmert dit soort kennis niet een volgend
gesprek? Dit onbehagen maakt de geestelijk
verzorger ook onzeker, want zij vraagt zich af:
hoe nu verder? Als ik doe alsof ik niets weet,
voel ik me oneerlijk. Maar als ik de informatie
rechtstreeks ter sprake breng, verstoort dat
de relatie met de patiénte. Op de achtergrond
spelen een aantal morele dilemma’s, namelijk:
mogen zorgverleners vertrouwelijke informatie
over patiénten met elkaar delen? En: mag alle
beschikbare informatie in het elektronische
systeem worden opgenomen, of is een zekere
selectie noodzakelijk?

Ethische aspecten

Zorgverleners hebben de morele plicht om

informatie over hun patiénten te verzamelen

42

‘ ‘ nieuwe versie handelingen.indd 42

en te bewaren in (papieren of elektronische)
dossiers. Betrouwbare en permanent
beschikbare informatie is immers cruciaal voor
het bepalen van de diagnose, het opstellen en
het uitvoeren van het behandelplan, en het
regelen van overdracht en vervanging. Deze
informatie is dus een essentieel onderdeel van
goede patiéntenzorg, waardoor we de morele
plicht van de zorgverleners kunnen herleiden
op de principes van weldoen (beneficence) en
geen-kwaad doen (non-maleficence).
Tegelijkertijd hebben zorgverleners de
morele plicht om vertrouwelijke informatie
zoveel mogelijk af te schermen voor derden.
Deze verplichting kunnen we herleiden op het
principe van respect voor autonomie, omdat
volgens dit principe ieder mens de ‘eigenaar’ is
en blijft van informatie over zijn persoon.
Strikt genomen moeten zorgverleners dus
toestemming vragen aan de patiént, voordat
ze vertrouwelijke informatie bewaren of de-
len met anderen. In de praktijk hanteren veel
zorgverleners het concept van ‘implied consent’
(impliciete of stilzwijgende toestemming). Ie-
dere patiént kan weten dat de zorgverleners die

14-11-13 10:17‘ ‘



BT [ [

bij haar behandeling betrokken zijn, relevante
informatie aan elkaar doorgeven. Soms spreekt
men ook over ‘verondersteld gedeeld beroeps-
geheim’, wat op hetzelfde neerkomt.

De geestelijk verzorger uit de casus mag
dus patiéntinformatie aan het elektronische
systeem ontlenen, en haar collega heeft correct
gehandeld door informatie aan het systeem toe
te voegen. Het is echter de vraag of deze collega
niet onnodig veel informatie heeft opgeslagen,
omdat zij daarmee de privacy van de patiént
wellicht heeft geschaad. Zij had zich kunnen
afvragen: met welk doel sla ik deze informatie
op? Is het noodzakelijk? Mag ik deze informatie
delen met al degenen die toegang hebben tot
het informatiesysteem van het ziekenhuis?

Elektronische dataopslag
In feite zouden alle zorgverleners die te maken
krijgen met elektronische dataopslag, zich
moeten afvragen waar
de grenzen liggen. Het is
technisch mogelijk om
een vrijwel onbeperkte
hoeveelheid informatie
over iedere patiént vast te
leggen. Daardoor is de verleiding groot om ook
informatie te bewaren, die voor de diagnose of
de behandeling niet strikt noodzakelijk is onder
het motto ‘je weet nooit waar het goed voor is’.
Uit de casus blijkt echter, dat deze informatie
de relatie met de patiént soms kan beinvloeden
op een manier die niet beoogd werd. Althans,
de geestelijk verzorger vindt het moeilijk om
voortaan een onbevangen houding aan te
nemen tegenover de patiénte. Ook de relatie

HANDELINGEN 2013 | 4

‘ ‘ nieuwe versie handelingen.indd 43

Bij psychologen en geestelijk
verzorgers is er behoefte aan een
systeem met twee niveaus

H EEms

met haar collega komt onbedoeld onder
spanning te staan, want de geestelijk verzorger
vraagt zich af of deze collega voldoende
zorgvuldig met patiéntinformatie is omgegaan.
Een veel breder probleem laten we hier
rusten, namelijk het probleem dat ook niet-
behandelaars soms toegang hebben (of zich
verschaffen) tot de uiterst gevoelige informatie
die in het elektronische systeem vastgelegd
is. Hoe meer informatie er wordt vastgelegd,
des te groter is uiteraard de schade bij
openbaarmaking.

Breder debat

De afgelopen jaren heeft er in de samenleving
een vrij breed debat plaatsgevonden over

de voor- en nadelen van elektronische
patiéntendossiers (EPD’s). Met name de
mogelijke invoering van een ‘landelijk EPD’
heeft voor veel ophef gezorgd, waarbij de
discussie zich toespitste
op de privacyrisico’s
voor de patiénten. Veel
minder aandacht was
er voor de vraag of het
wel verstandig is om alle

beschikbare data aan het systeem toe te voegen.

Intussen is in het Verenigd Koninkrijk in
instellingen voor geestelijke gezondheidszorg

op dit punt wel enige discussie ontstaan. In een
artikel wordt beschreven hoe twee medewerkers

van dezelfde instelling op basis van het
elektronische dossier het veiligheidsrisico
van een bepaalde patiént totaal verschillend
beoordelen. Zoiets heeft uiteraard gevolgen
voor de therapeutische relatie en de collegiale

43

14-11-13 10:17‘ ‘



BT [ [

verhoudingen (Rock & Brindley 2011; Jenkins
2011). De auteurs van het artikel signaleren
dat professionals na invoering van een
elektronisch informatiesysteem op den duur
steeds korter en zakelijker gaan rapporteren
om interpretatieproblemen te voorkomen.
Sommigen kiezen er zelfs voor om een dubbel
informatiesysteem bij te houden: het officiéle
systeem van de instelling en een tweede systeem
waarin zij persoonlijk impressies, subjectieve
beoordelingen en
anekdotes vastleggen.
Het management
van de instelling kan
daarop inspelen door
een systeem in te voeren met twee niveaus. Het
eerste niveau met de feitelijke gegevens moet
toegankelijk zijn voor alle behandelaars; het
tweede niveau met de persoonlijke impressies

alleen voor degene die deze informatie toevoegt.

Naar mijn inschatting is er bij psychologen en
geestelijk verzorgers behoefte aan zo'n duaal
systeem (meer dan bijvoorbeeld bij medisch
specialisten).

Gedragscodes
De geestelijk verzorger uit de casus stelt twee
morele vragen aan de orde, namelijk of haar
collega voldoende zorgvuldig is geweest bij
het opslaan van patiéntinformatie en of zijzelf
van alle informatie gebruik mag maken. Een
logische vervolgvraag zou zijn: Wat staat er over
deze concrete vragen in mijn beroepscode of in
andere relevante gedragscodes?

Voor geestelijk verzorgers bestaat er een
Beroepscode van de Vereniging van Geestelijk
Verzorgers in Zorginstellingen (VGVZ). De

44

‘ ‘ nieuwe versie handelingen.indd 44

Soms weet een geestelijk
verzorger te zwijgen — juist
om vertrouwen te winnen

H EEms

enige bepaling van de code die betrekking
heeft op het vastleggen van patiéntgegevens
(art. 20) is echter te summier om in deze casus
enig houvast te bieden. Zeer recent (in juli
2013) heeft de landelijke artsenorganisatie
KNMG een Gedragscode Elektronische
Gegevensuitwisseling in de Zorg (EGiZ)
gepubliceerd. In dit document ligt het accent
op de procedurele aspecten van een correcte
uitwisseling van gegevens. De inhoudelijke
vraag of er ook grenzen
gesteld moeten worden
aan het toevoegen

of onttrekken van
informatie komt niet
rechtstreeks aan de orde. We kunnen dus stellen
dat de collega-geestelijk verzorger geen formele
regels heeft overtreden door te vermelden dat
de zoon van een patiénte aan een spierziekte is
overleden.

Kernwaarden
De geestelijk verzorger moet nu zelf een
afweging maken in het dilemma waarvoor ze
zich geplaatst ziet. Ze vraagt zich af: hoe nu
verder? Moet ik de patiénte vertellen wat ik
over haar weet of open het tweede gesprek
ingaan? Dit dilemma kunnen we herleiden
op de spanning tussen twee kernwaarden van
het beroep van geestelijk verzorger (pastor):
respect voor autonomie en waarachtigheid of
eerlijkheid (zie hiervoor Schenderling 2010).
In dit geval weegt respect voor autonomie
zwaarder: de geestelijk verzorger moet de
patiénte de ruimte geven om de agenda van het
gesprek te bepalen. Dat kan ze doen door een
open vraag te stellen, bijvoorbeeld: ‘U bent nu

14-11-13 10:17‘ ‘



BT [ [

een paar dagen in het ziekenhuis opgenomen.
Wat houdt u vooral bezig?” Misschien brengt
de patiénte dan uit zichzelf het overlijden van
haar zoon ter sprake; misschien heeft ze heel
andere zorgen of heeft ze meer tijd nodig. De
kernwaarde van eerlijkheid impliceert niet

dat we zoveel mogelijk informatie uitwisselen.
Soms weet een geestelijk verzorger te zwijgen —

juist om vertrouwen te winnen.

Conclusies

De collega-geestelijk verzorger heeft geen
formele regels overtreden bij het toevoegen
van de patiéntinformatie. De andere geestelijk
verzorger kan het dilemma dat daardoor
ontstaat het beste pragmatisch benaderen door
een open gesprek aan te gaan met de patiénte.
Beroepsorganisaties als de VGVZ zouden de
inhoudelijke vraag moeten oppakken. <]

* Overal waar zij’ of ‘haar’ staat, wordt ook ‘hij’
of ‘zijn’ bedoeld.

Literatuur

Jenkins, P. (2011). Electronic patient records and
client confidentiality. In: Healthcare Counselling ¢
Psychotherapy Journal, 11 (oct. 2011), 41-43.

Rock, B., Brindley, H. (2011). Electronic patient
records: the impact on the therapeutic
relationship. In: Healthcare Counselling ¢
Psychotherapy Journal, 11 (jul. 2011), 17-22.

Schenderling, J. (2010). Beroepsethiek voor pastores.
2¢ druk. Budel: Damon, 100-111.

Jacques (dr. ].G.) Schenderling is theoloog en ethicus en
werkt als protestants predikant in Alphen a/d Rijn.
j.schenderling@planet.nl

HANDELINGEN 2013 | 4

‘ ‘ nieuwe versie handelingen.indd 45

45

14-11-13 10:17‘ ‘



s —
Y} J\.AJ-.N-J‘-WJJ /
g

4

L1 by
nieuwe versie handelingen.indd 46 ®) 14-11-13  10:17




CASUS 7

Een bed bezet houden

Situatie

Een man van Marokkaanse afkomst lag op de afdeling. Als het bezoekuur was, kwamen er veel familie-
leden op bezoek. Dit stoorde de andere mensen die bij hem op de zaal lagen. Nu waren deze familiele-
den ook nog eens niet weg te krijgen als het bezoekuur afgelopen was. De verpleging had al een afspraak
met de beveiliging gemaakt dat deze de familie zouden komen ophalen van de zaal en ze het ziekenhuis
uit zouden sturen. Door de vele familie die op bezoek kwam en zoveel oproer veroorzaakte, werd de
goede zorg voor de patiént in kwestie belet (deze had duidelijk rust nodig) en ook die van de andere
patiénten op de zaal. Daarnaast moesten verpleegkundigen hier veel energie in steken, waardoor zij (op
de momenten van bezoekuur) minder energie en tijd voor andere patiénten hadden.

Ook had de patiént geen goede verzekering, waardoor deze zo kort mogelijk in het ziekenhuis moest
verblijven en dan terug naar Marokko zou gaan. Echter, de familie loog dat zij geen ticket konden
krijgen voor de eerstvolgende dagen, en boekten een later ticket. Zij wilden per se dat de patiént in het
ziekenhuis zou verblijven tot deze naar Marokko kon vliegen. Maar dan zou deze patiént (die in dit zie-
kenhuis uitbehandeld was) een bed bezet houden dat een andere patiént mogelijk goed gebruiken kon.

De verpleegkundige die mij dit vertelde, gaf aan zich bij de situatie niet lekker te voelen; het wrong
met haar eigen normen en waarden. Zo had een patiént die bij meneer op de afdeling verbleven had, na @

haar verblijf nog naar het ziekenhuis gebeld om haar excuses aan te bieden voor haar gedrag (mogelijk
had zij niet prettig gereageerd op het vele bezoek op haar kamer). De verpleegkundige voelde zich rot
door dit telefoontje — de vrouw had immers niks verkeerd gedaan, maar de familie van de mannelijke
patiént wel. Hierom verzekerde zij de vrouw ervan dat zij niets fout had gedaan. De situatie van me-
neer en zijn familie ging hierdoor nog meer bij haar wringen. Wat moesten zij hiermee?

Mogelijke aanpak Ethische vragen

De geestelijk verzorger bood aan om de * Hoe je je tijd en energie verdeelt tussen

islamitisch geestelijk verzorger op te bellen, patiénten, is een ethische vraag.

zodat deze in gesprek kon gaan met de familie. + Ook is het een ethische vraag of je een bed

Dat leek de verpleegkundige een goed idee. bezet kunt houden met een patiént die

Ook zou deze casus in de bijeenkomst van eigenlijk geen directe zorg van het ziekenhuis

ethische reflectie behandeld worden. meer nodig heeft, ten koste van een patiént die
dit wel hard nodig heeft.

+ En als iets bij jezelf vanbinnen gaat wringen
met je eigen normen en waarden, dan is er
< Moskee Alor Setar, Maleisié ook een ethische kwestie gaande. <

HANDELINGEN 2013 | 4 47

nieuwe versie handelingen.indd 47 @ 14-11-13 10:17‘ ‘



BT [ [

REFLECTIE OP CASUS 7 |

®

H EEms

ERIC VAN DE LAAR

Niet alleen brandjes

blussen

Iedereen kent de gouden regel ‘Wat gij niet wilt dat u geschiedt, doet
dat ook een ander niet’. Met wat variatie in de bewoording is deze re-
gel in de meeste culturen en religies terug te vinden, en er zijn weinig
weldenkende mensen die hem niet onderschrijven. Dus, als we ons
daaraan zouden houden, zou het verblijf in een ziekenhuis wat fami-
liebezoek betreft tamelijk probleemloos moeten kunnen verlopen.

n de praktijk ziet het echter vaak anders

uit. De in de casus ‘Een bed bezet houden’

besproken spanningen bij voor autochto-
nen ongewend omvangrijke bezoekpraktijken
van allochtone families zijn bekend en moeilijk,
vooral op afdelingen met ernstig zieke patién-
ten. Het is van belang dat je als ziekenhuis en
als verpleegafdeling hierover nadenkt en een
regeling afspreekt, zodat je niet van het ene
incident in het ander rolt met telkens onnodig
oplopende frustraties.

Emoties en bekommernis

Nadenken, reflecteren is een eerste stap. Dat
kun je goed doen in een moreel beraad of een
gezamenlijk gesprek. Iedereen heeft zo zijn ei-
gen gevoelens en ideeén bij dergelijke situaties.
Dat zien we ook in de casusbeschrijving terug.
De stagiaire en de begeleider doen verslag van

48

‘ ‘ nieuwe versie handelingen.indd 48

het verhaal van de verpleegkundige. Emoties

en bekommernis zijn duidelijk terug te lezen

in de manier waarop de situatie verteld wordt:
familie ‘veroorzaakte oproer’ waardoor goede
zorg voor de patiént niet mogelijk was, de fami-
lie was ‘niet weg te krijgen, de beveiliging was
zelfs ingeroepen om de familie eventueel weg te
sturen, de familie ‘loog’ over het boeken van het
ticket naar Marokko. Hielden ze daarmee niet
een bed bezet ten koste van iemand die de zorg
hard nodig had? De emotie zit in de negatieve
waarderingen, en daarin zit een duidelijk atkeu-
rend moreel standpunt. Dat is voorstelbaar, de
situatie kan voor verpleegkundigen en andere
patiénten dusdanig verstorend zijn dat ze niet
te handhaven is. Met het te hulp roepen van de
beveiliging is de kans alleen groot dat de situ-
atie escaleert en ontaardt in een conflict. Het
voorstel om een islamitische collega te roepen is
verstandiger.

14-11-13 10:17‘ ‘



BT [ [

Verder kijken
Maar als geestelijk verzorger moet je niet al-
leen brandjes blussen. Dergelijke casuistiek

onderstreept de noodzaak van ethische reflectie.

Wanneer je een ethisch gesprek voert, neem je
je eigen emoties serieus maar probeer je ook
verder te kijken. De andere partijen hebben
ook een verhaal, een kijk op het voorval. Het is
bijvoorbeeld moeilijk voorstelbaar dat de al-
lochtone familieleden dit gedrag vertonen met
het vooropgezette doel de orde in een zieken-
huis te verstoren en iedereen tot last te zijn. Het
meest waarschijnlijke motief is dat ze begaan
zijn, bekommerd zijn om het lot van hun zieke
familielid. Net als de
verpleegkundigen willen
ze goed zorgen voor de
zieke. Alleen hebben zij
een andere voorstelling
van hoe je dat doet.

Ander vertrekpunt
Met moreel beraad of welke vorm van ethische
gespreksvoering dan ook, creéer je de ruimte
om over de eigen directe betrokkenheid verder
te vragen. Het vertrekpunt is anders: niet het
eigen gelijk staat voorop waaraan de ander zich
te conformeren heeft, maar het uitgangspunt
dat de ander ook het goede beoogt, en dat die
cultureel verschillende voorstellingen van het
goede niet op voorhand harmoniéren.

Dat is een nobel uitgangspunt, maar je kunt
natuurlijk tegenwerpen dat daar het risico
van relativisme in schuilt, namelijk dat men
alle culturele voorstellingen als gelijkwaardig
beschouwt. Als alles op voorhand als goed be-
schouwd wordt, kunnen er dan nog wel keuzes

HANDELINGEN 2013 | 4

‘ ‘ nieuwe versie handelingen.indd 49

Niet het eigen gelijk staat voorop,
maar het uitgangspunt dat
de ander ook het goede beoogt

H EEms

gemaakt worden, of belanden we dan telkens in
een impasse?

De uitweg die het ethisch gesprek hier biedt,
is dat alle aspecten — intenties, belangen, effec-
ten — gewogen worden en dat er een hiérarchie,
een prioritering wordt vastgesteld en beargu-
menteerd. Goede bedoelingen alleen zijn nog
geen garantie voor goed handelen, en het goede
voor de een hoeft nog niet goed voor de ander
te zijn, zoals ook in de casus duidelijk wordt.

Normatieve ondergrens

Een voor de hand liggende normatieve onder-
grens in zulk soort gevallen is dat de rust en het
genezingsproces van alle
patiénten niet verstoord
mag worden, zeg maar
het bekende ‘niet scha-
den’ uit de klassieke me-
dische ethiek. Deze ondergrens kan gehanteerd
worden in de interculturele communicatie.
Daarmee heb je een vertrekpunt voor je han-
delen waaraan je de rest ‘toetst’ Dat betekent
allerminst dat er geen ruimte en respect meer
is voor een cultureel bepaalde andere invulling
van goede zorg, maar wel dat men in overleg
vaststelt binnen welke grenzen die andere invul-
ling recht gedaan kan worden.

Inoefenen

Het spreekt voor zich dat een dergelijke aan-
pak ingeoefend moet worden van de kant van
het zorgpersoneel. Dat is dan ook de inzet

van moreel beraad en ethiek in de organisatie:
het werken aan een cultuur, waarin dit verder
kijken dan het eigen gelijk en het onderling
afstemmen van wat goede zorg moet zijn, de >

49

14-11-13 10:17‘ ‘



BT [ [

regel wordt. Hier ligt een belangrijke taak voor
geestelijke verzorgers in zorginstellingen.

Dat is echter geen gemakkelijke klus. On-
danks dat de aandacht voor moreel beraad en
ethiek beleid in opleidingen en zorginstellingen
lijkt te groeien, is het lastig om het in de prak-
tijk goed van de grond te krijgen en te conso-
lideren. Een belangrijke oorzaak ligt volgens
mij precies in het genoemde conflictkarakter
van morele casuistiek en
moraal in het algemeen.
Ethiek, als de noodzaak
tot gesprek en reflectie,
is meestal daar te vinden
waar belangen botsen
en waar opvattingen over wat hier en nu goed
handelen is niet op een lijn liggen.

Wat het extra moeilijk maakt zijn de niet-
gelijke verhoudingen tussen de partijen; je hebt
in een zorginstelling allerminst met ‘herrschafts-
freie Kommunikation’ te maken. Niet alleen is er
ongelijkheid in kennis tussen bijvoorbeeld de
arts, verpleegkundige en patiént, maar ook is er
een juridisch vastgelegde verdeling van bevoegd-
heden die wederzijdse bevraging bemoeilijkt.

Als geestelijk verzorger zit je daar een beetje
tussenin. Aangezien de casuistiek vaak gevoelig
ligt, heeft niet iedereen behoefte om zich door
de ander te laten bevragen, en de hiérarchische
en asymmetrische verhoudingen werken daarbij
niet in je voordeel.

Niet de eerste

Zodoende is de geestelijk verzorger, als dan de
vlam in de pan slaat, niet de eerste die men erbij
roept om te sparren bij medisch-ethische casuis-
tiek of bij frustraties over personeelstekort op

50

‘ ‘ nieuwe versie handelingen.indd 50

Verder kijken dan het eigen gelijk en
werken aan onderling
afstemmen van goede zorg

H EEms

de afdeling. ‘Daar heb je geen verstand van, deze
beslissingen nemen we op medische gronden,
kun je te horen krijgen als je je ongevraagd durft
te mengen in zo'n kwestie.

Toerusten

En toch is dat het domein waarop je je moet
begeven wanneer je vindt dat ethische reflectie
meer impact dient te hebben dan het vrijblij-
vende gesprek tussen
gelijkgestemden en gein-
teresseerden in de marge
van de organisatie.

Voor de opleidingen

ligt hier een belangrijke
taak voor de toerusting. Als men beaamt dat er
meer zinproblematiek in een zorginstelling te
vinden is dan enkel die in de directe relatie met
de patiént (de vertrouwde core business van het
vak geestelijke verzorging), dan is het speelveld
van de geestelijk verzorger ook het forum van de
instelling waar tussen invloedrijke spelers ideeén
gevormd worden en beslissingen genomen wor-
den over de koers van de instelling, en over het
wel en wee van patiénten en collega zorgverle-

ners.

‘Bondgenoten’ worden

Is de geestelijk verzorger in de rol van pleitbe-
zorger van de ethiek dan het geweten van de or-
ganisatie en de hoeder van zijn naaste collega’s?
Nee, zo niet, zeker niet, dat zou erg pretentieus
en oneigentijds bevoogdend zijn en ook getui-
gen van weinig besef van de (machts)positie
van de geestelijk verzorger in de zorginstelling.
Het gaat hierom: het vak geestelijke verzorging
is verwant met de zaak van de ethiek. Boven-

14-11-13

10:17 ‘ ‘



BT [ [

dien zijn ook de reflectieve vaardigheden de
geestelijk verzorger vertrouwd. Zo bezien ligt
het, zowel uit commitment met een goede zorg-
cultuur als voor de eigen arbeidspositie, voor de
hand dat geestelijke verzorging deze taak op-

pakt en uitbouwt.

Het spreekt voor zich dat vertrouwdheid met
de verschillende ethische gespreksvormen en
theorieén daarvoor noodzakelijke voorwaarden
zijn. Maar een punt dat wellicht meer aandacht
mag krijgen in de opleidingen is hoe je je in
het krachtenveld beweegt van een organisatie;
welke ‘skills’ je nodig hebt om de bondgenoot-

schappen aan te gaan om een invloedrijke

ethiek te organiseren in een zorginstelling. Wat
dat betreft zien we bij ons dat stagiaires thans
nog tamelijk onbewapend de arena in stappen.

Eric (dr. E.E].) van de Laar is klinisch ethicus vanuit de
dienst geestelijke verzorging van het Catharina Ziekenhuis

Eindhoven.
eric.vd.laar@catharinaziekenhuis.nl

HANDELINGEN 2013

‘ ‘ nieuwe versie handelingen.indd 51

4

51

14-11-13 10:17‘ ‘



nieuwe versie handelingen.indd 52 14-11-13 10:17




A EEEE ® . EEEs

CASUsS 8

Gesprek met een ‘aanstelster’

Situatie
In de psychiatrische instelling waar ik stage loop, ben ik bij de viering een oudere cliénte
tegengekomen die mij vroeg eens op haar kamer langs te komen.

Als ik de week daarop bij haar aanklop, blijkt ze ziek. Van de pittige en krachtige dame
die ik heb ontmoet, is niet veel over, lijkt het. Ze zegt zich erg ziek te voelen, maar toont zich
tijdens het gesprek ook heel bedroefd en gegriefd. lemand van het personeel heeft haar een
aanstelster genoemd en dit punt komt telkens terug als ze afwisselend moe, verontwaardigd en
verdrietig huilend haar verhaal doet.

Overigens, ik weet wel dat zij bekend staat als een wat lastige dame die eigenlijk ‘particulier’
had willen verblijven in een andere instelling maar dat door omstandigheden niet kon.
Ook merkte ik tijdens de viering dat de verzorgenden moeite hadden met haar nogal
commanderende en soms zelfs wat hautain overkomende manier van doen.

Ik probeer haar een luisterend oor te bieden en mee te leven in haar ziek zijn en haar gevoel
van miskend worden, zonder partij te trekken (haar negatieve gevoelens over de verpleging @
voeden lijkt mij niet behulpzaam).

Als ik wegga, zit het mij wel dwars. Ik vraag me af of de verpleging wel beseft hoe zo’n
uitlating deze ogenschijnlijk zo ‘stoere’ mevrouw raakt. Maar al zou ik zeker van mijn zaak
zijn — wat ik absoluut niet ben — en dit bespreekbaar willen maken ...: in deze instelling
wordt de vrijplaatsfunctie onverkort gehandhaafd; niets van wat mevrouw zegt, mag worden
doorgegeven aan anderen.

Ethische vragen ook geen overleg is met behandelaars?
* Is de vrijplaatsfunctie altijd per definitie in het ~ * Mondt dit in dit geval wel uit in datgene wat
belang van een cliént? het beste voor cliént is, datgene waarbij zij het
* Is het waardevol dat de dienst Geestelijke meest gebaat is?
verzorging van de instelling waar ik stage loop  *Zou zij zelf willen dat deze ervaring van
de vrijplaatsfunctie handhaaft en zich ook gegriefd zijn wél door de geestelijk verzorger
verre houdt van de ‘behandelsfeer’ zodat er zou kunnen worden aangekaart bij de
verzorgenden (wat ik de cliént overigens
< Koos Breukel, ‘Model’, 1999 sowieso niet zelf had kunnen vragen, denk >
HANDELINGEN 2013 | 4 53

nieuwe versie handelingen.indd 53 @ 14-11-13 10:17‘ ‘



BT [ [

ik, omdat ik dan misschien valse hoop bij
haar had gewekt of wellicht juist huiver dat
de verzorgenden tegen haar in het harnas
worden gejaagd)?

Met wie bespreken en welk doel

Ik heb de kwestie al besproken met de geestelijk
verzorger die werkt op de afdeling waar
mevrouw verblijft. De vrijplaats staat voor hem
niet ter discussie, die is hij al jarenlang gewend.
Ik ben benieuwd hoe andere geestelijk
verzorgers deze situatie zien en ook hoe zij de
vrijplaats zien.

Standpunten, belangen en waarden
Verzorgenden:

Verzorgenden hebben dag in dag uit met
mevrouw te maken en kunnen haar behoeftes
en karaktertrekken beter inschatten dan een
relatief kort aanwezige stagiaire geestelijke
verzorging. Het is niet mijn plaats om
mogelijk impliciet twijfel te suggereren aan
hun handelen c.q. professionaliteit. Misschien
zou je zo'n kwestie wel in algemene zin
kunnen inbrengen, bijvoorbeeld via een van
de bijeenkomsten ethiek, en nadrukkelijk
verzorgenden kunnen uitnodigen: zo laat je
allen in hun waarde, maar open je wel het
ethisch gesprek over omgang.

Geestelijk verzorgers:

‘De vrijplaatsfunctie is waardevol en nuttig en
de cliént is er van alle benaderingen het meest
bij gebaat), zo denkt de één.

‘De vrijplaatsfunctie is ouderwets en

54

‘ ‘ nieuwe versie handelingen.indd 54

belemmert professioneel handelen van de

dienst geestelijke verzorging), zo denkt de ander.

De vrijplaatsfunctie is mogelijk nuttig, maar
laten we de cliént eens vragen wat deze wil —
bijvoorbeeld via onderzoek.

Cliénte:

Als cliénte desgevraagd zou zeggen ‘doe er
eens wat aan, zou je sowieso voor deze cliénte
moeten opkomen bij de verzorgenden, vind ik.

14-11-13 10:17‘ ‘



BT [ [

REFLECTIE OP CASUS 8 |

®

H EEms

ANNE VANDENHOECK

Wenkbrauwen

Een wijze docent ethiek vertelde steeds aan zijn studenten
verpleegkundigen dat ethiek begint op het moment dat je bij wijze van
spreken je wenkbrauwen fronst. Bij het lezen van de casus ‘Gesprek met
een ‘aanstelster” heb ik wel twee keer mijn wenkbrauwen gefronst.

et fronsen van wenkbrauwen als een

eerste ethische reactie duidt op een

initiéle ongemakkelijkheid (en soms
ook een verontwaardiging) van waaruit een
mens vragen gaat stellen. Dat doet de geestelijk
verzorger in kwestie dan ook. ‘Het’ zit haar (in
de veronderstelling dat het hier om een vrou-
welijke geestelijk verzorger in opleiding gaat)
dwars als ze de kamer verlaat en vanuit dit
gevoel komen heel wat vragen aan bod: Zou ik
dit willen communiceren of niet? En als ik dit
wil communiceren, hoe dan en met wie? En wat
met de vrijplaats die dergelijke communicatie
schijnbaar in de weg staat?

Vervolgens gaat de geestelijk verzorger in
opleiding een gesprek aan met de geestelijk
verzorger die op de afdeling werkt. De casusbe-
spreking vermeldt geen verdere handelingsmo-
gelijkheden voor de geestelijk verzorger in op-
leiding. De indruk wordt gewekt dat alles stopt

bij het niet ter discussie stellen van de vrijplaats.

Hier fronste ik dus een tweede keer.

Recht doen
Maar laten we terugkeren naar het begin. De
geestelijk verzorger in opleiding treft een be-

HANDELINGEN 2013 | 4

‘ ‘ nieuwe versie handelingen.indd 55

droefde, gegriefde en zieke dame aan die steeds
verwijst naar het label ‘aanstelster’ dat ze van
een personeelslid kreeg. We weten niet in welke
omstandigheden dit gebeurde (en sommigen
zouden misschien wel de vraag stellen of dit
gebeurde). Maar laten we aannemen dat dit
inderdaad gebeurde en dat de gevoelens van de
dame, zelfs los daarvan, authentiek zijn. En met
alle begrip voor het feit dat er inderdaad clién-
ten zijn die het bloed onder de nagels van zorg-
verleners kunnen halen, iemand een aanstelster
noemen kan natuurlijk niet. Ook minder leuke,
minder makkelijke cliénten hebben recht op
respectvolle zorg. Het is niet in het belang van
de cliént, noch in het belang van de waarde die
de zorgrelatie krijgt in het geheel van de instel-
ling of in het belang van de zorgverleners, dat
een cliént een aanstelster wordt genoemd, zelfs
als dit niet rechtstreeks (wat hier blijkbaar wel
het geval is) aan haar wordt gecommuniceerd.
Het belang van de cliént, de positie van de
zorgverleners en het belang van de omgang met
elkaar wordt ook door de geestelijk verzorger in
opleiding aangehaald. Ze probeert zowel aan de
cliént als aan de zorgverleners recht te doen en
houdt daarbij het belang van goede zorg voor

55

14-11-13 10:17‘ ‘



BT [ [

ogen. Het lijkt me overigens dat de geestelijk
verzorger hier zeker wel dingen zou kunnen
doen op microvlak (de beeldvorming over de
cliént, de relatie tussen cliént en zorgverleners,
zorg voor de onmacht van de zorgverlener in
kwestie) en op macrovlak (hoe gaan wij met
elkaar om in deze voorziening).

Integrale zorg

Maar vervolgens komen twee andere belangen
binnen in de relatie cliént, geestelijk verzor-
ger en zorgverleners,
die onder de term
‘vrijplaats’ worden
benoemd: het belang
van andere cliénten en
het belang van de identiteit van de geestelijk
verzorger. De zorg dat andere cliénten kunnen
rekenen op de vertrouwelijkheid binnen het
contact met de geestelijk verzorger is zeker een
aandachtspunt. Het vertrouwen van deze cliént
breken, zou kunnen betekenen dat andere cli-
enten hun perceptie over de relatie met de gees-
telijk verzorger veranderen. De vraag is daarbij
of en onder welke voorwaarden het vertrouwen
van de cliént geschaad kan worden.

Ik heb meer moeite met het niet ter discussie
stellen van de vrijplaats, met het niet commu-
niceren vanuit de vrijplaats en zeker met het
verabsoluteren van deze positie tot een vrij-
buitersplaats. Ik geef enkele argumenten. Een
eerste is deze van integrale zorg. Integrale zorg
is meer dan een modewoord, het is een invul-
ling en afstemming van de zorg in functie van
een zo groot mogelijk welzijn van de cliént. Dit
wil concreet zeggen dat interdisicplinair werken
de zorg voor de cliént kwalitatief verhogen kan.

56

‘ ‘ nieuwe versie handelingen.indd 56

H EEms

Zorgverleners proberen daartoe een zo volledig
mogelijk beeld van de patiént te krijgen. Indien
de geestelijk verzorger zich niet inschakelt in in-
tegrale zorg, dan ontbreekt een dimensie in het
beeld van de cliént en kan dit de kwaliteit van
zorg beinvloeden. Aan de ene kant verwachten
we dat zorgverleners aandacht hebben voor de
spirituele dimensie en meer nog, op een cor-
recte manier regelmatig doorverwijzen naar de
geestelijk verzorgers. Aan de andere kant neemt
men in deze voorziening de optie om nooit zelf
met andere behande-

Communiceren met andere zorgverleners laars te overleggen en
in belang van cliénten kan ook zonder de  ver te blijven van ‘de
vertrouwelijkheid onderuit te halen

behandelsfeer’. Is de
geestelijk verzorger dan
niet medeplichtig aan de onkunde en onwe-
tendheid rond spirituele zorg? En aan de rand-
plaats van de spirituele dimensie in het geheel
van de zorg?

Een ander aspect is dat de geestelijk verzorger
in dienst is van een voorziening of instelling
en aldus ingeschakeld is in een zorgproject. De
vraag kan hierbij gesteld worden of de andere
zorgverleners en het beleid dan niet het recht
hebben om zicht te krijgen op wat de geestelijk
verzorger doet. Hier raken we aan het gedeeld
en gezamelijk beroepsgeheim.

In vertrouwen

Een tweede argument is het evenwicht tussen
de verschillende belanghebbenden. Het belang
van de cliént, waar de geestelijk verzorger in
opleiding zich terecht vragen over stelt, mag
niet ondergeschikt zijn aan het belang van de
vrijplaats (Smeets 2013). Ik merk dat pastores
in gevangenissen en psychiatrische centra in

14-11-13 10:17‘ ‘



BT [ [

Vlaanderen veel sterker vasthouden aan een
bepaalde opvatting over de vrijplaats dan in
ziekenhuizen. De voornaamste reden lijkt mij
daar een bevestiging of aftekening te zijn van
de eigen idenititeit in relatie tot behandelaars
(alsof geestelijk verzorgers niet handelen en
alleen maar ‘zijn’). Daarbij vertrekt men van
het vooroordeel (dat men vaak niet toetst) dat
alle cliénten de vrijplaats precies zo opvatten
als de geestelijk verzorger zelf en er evenveel
belang aan hechten. Net zoals er cliénten zijn
die verwachten dat de
geestelijk verzorger de
vertrouwelijkheid be-
waart, zijn er ook clién-
ten die veronderstellen
dat de geestelijk verzorger overlegt met andere
teamleden.

Verder ben ik ervan overtuigd dat de geeste-
lijk verzorger kan communiceren met andere
zorgverleners indien dit in het belang van clién-
ten is, zonder dat de vertrouwelijkheid onderuit
gehaald wordt (Vandenhoeck 2009). Die com-
municatie krijgt vorm vanuit een functioneel
perspectief (wat dienen andere zorgverleners
te weten waar het de goede zorg voor de cliént
betreft) zonder dat de inhoud van het gesprek
wordt weergegeven. De identiteit van de geeste-
lijk verzorger staat of valt niet met de vrijplaats
alleen. Het is een opdracht voor wetenschappers
en geestelijk verzorgers om te blijven nadenken
over de betekenis van de vrijplaats in de context
van de huidige gezondheidszorg. Deze verab-
soluteren leidt naar mijn aanvoelen tot verdere
marginalisering van de geestelijk verzorger. De
ruimte ontbreekt hier om bijkomende argu-
menten aan te leveren en uit te werken.

HANDELINGEN 2013 | 4

‘ ‘ nieuwe versie handelingen.indd 57

Verabsoluteren van de vrijplaats
leidt tot verdere marginalisering
van de geestelijk verzorger

H EEms

Evenwichtsoefening

Tot slot terug naar de ethische reflectie en de
geestelijk verzorger in opleiding. Deze heeft

als stagiair weinig ruimte om zelf in te gaan
tegen de verabsolutering van de vrijplaats in de
voorziening. Ze had in het gesprek met de dame
kunnen vragen of ze deze van dienst kon zijn
door als bemiddelaar op te treden tussen haar
en de verzorgenden. Of ze had in een teamover-
leg de labeling van deze dame als ‘lastig’ kunnen
bevragen zonder daarom het vertrouwen van de
dame te schaden. Of ze
had mee zorg kunnen
dragen voor de collega-
zorgverlener die zich
genoodzaakt voelde de
dame een aanstelster te noemen.

Met andere woorden, de geestelijk verzorger
had, vanuit haar ethisch aanvoelen en bijhoren-
de vragen, kunnen leren dat ethisch beraad niet
leidt tot een wit of zwart antwoord, maar dat
het een evenwichtsoefening is waarin verschil-
lende belangen samengehouden worden in het
belang van de zorg voor de cliént. Ze heeft voor
dit leerproces helaas geen ruimte gekregen. <

Literatuur

Smeets, W. (2013). Ministry and Spiritual Care. Journal of
Spiritual Care, 26 (2013), nr. 1, 5-7.

Vandenhoeck, A. (2009). Op de kaart. Registratie vanuit
pastoraal perspectief. Pastorale Perspectieven 143
(2009/2), 6-16.

Anne (dr. A.) Vandenhoeck is plaatsvervangend docent aan de
faculteit Theologie en Religiewetenschappen van de Katho-
lieke Universiteit Leuven.
anne.vandenhoeck@theo.kuleuven.be

57

14-11-13 10:17‘ ‘



nieuwe versie handelingen.indd 58 14-11-13 10:17




CASUS ¢

Geen kans

Situatie

Het volgende was er aan de hand. Een echtpaar
(R en D) is in gelukkige verwachting. Bij de
20-wekenecho blijkt het zoontje het syndroom
van Edwards te hebben. Dit houdt ernstige afwij-
kingen in: het kindje is niet levensvatbaar. Vanuit
het ziekenhuis krijgen de ouders de vraag mee:
‘Laten jullie deze zwangerschap afbreken? Het
kind heeft geen enkele kans.

De ouders voelen dit als een dilemma: mag
deze zwangerschap afgebroken worden? Het leven
van de moeder loopt vooralsnog geen gevaar.

R heeft al meer tegenslagen in het leven gehad.
Hij neemt het heel zwaar op: ‘Als ik het verkeerde
doe, zal God mij straffen.” Van zijn moeder hoor
ik dat hij bang is om vanuit de kerk voor het blok
gezet te worden.

D staat er wat anders in. Ze heeft geen kerke-
lijke achtergrond. Ook zij voelt de verantwoorde-
lijkheid, maar ziet minder de hand van God in
dit alles: ‘Dit kan gebeuren en het gaat erom dat
we hier goed doorheen komen.’

Het proces van begeleiding
Vlak nadat het echtpaar het slechte nieuws te
horen heeft gekregen heb ik contact met hen

opgenomen. Ze hebben het hele verhaal gedaan.

Er werd van mij geen uitspraak gevraagd. Tk
heb drie dingen aangegeven over het dilemma:
maak een keuze voor Gods aangezicht, probeer

< Koos Breukel, ‘Cora and Twan’, 2002

HANDELINGEN 2013 | 4

nieuwe versie handelingen.indd 59

H EEms

het schema goed-fout los te laten en neem de
tijd. Vanuit de Bijbel heb ik aangereikt dat ook
dit leven in Gods ogen waardevol is (Psalm
139:16).

R en D hadden nog wat gesprekken en onder-
zoeken in het ziekenhuis en kwamen zelf tot de
keuze om het kindje geboren te laten worden. R
deelde me dit telefonisch mee. Hij vroeg me om
de begrafenis te leiden. Ik heb toegestemd. Hij
vroeg ook: ‘Kan het kindje gedoopt worden?’
Kort heb ik aangegeven: de doop is geen voor-
waarde voor jullie zoontje om in de hemel te
komen. Daarbij praktisch: ik kan het kindje niet
dopen, want ik ben er niet; vraag het de zieken-
huispastor.

Het kindje is levenloos geboren, overleden
tijdens de bevalling. Enkele dagen later ben ik
op bezoek geweest en heb gevraagd hoe ze de
knoop hebben doorgehakt. Zij gaven aan dat
ze vrede kregen met dit idee. Ook vond D het
steeds moeilijker worden om de zwangerschap
gewoon uit te dragen. Gevraagd naar de doop:
er is niet gedoopt, vanwege hetgeen ik heb ge-
zegd, maar ook om praktische redenen. Nog
diezelfde dag heeft de begrafenis plaatsgevon-
den. Daarna heb ik nog kort contact gehad.

Mijn persoonlijke gevoel

Ik had sterk het gevoel: ‘Als ik er als predikant
nu niet ben, dan hoef ik nooit meer te komen.
Het was wel wat onduidelijk wat van mij ver-

wacht werd. R gaf aan zeer veel moeite te heb- >

59

14-11-13 10:17‘ ‘



BT [ [

ben met een ambtsdrager die vertelt wat wel en
niet moet. Maar tegelijkertijd merkte ik dat hij
en zijn vrouw toch steun en bevestiging zoch-
ten.

Analyse
Ik zie een aantal aspecten van dit ethische pro-
bleem.

Staan voor een keuze die geen keuze is: Je hebt
gewoon geen kans om iets aan de situatie te
veranderen, want de kaarten zijn al geschud.
Ik merkte dat ook bij mezelf. Ik ben een te-
genstander van abortus, maar ik heb dat in dit
proces helemaal niet ingebracht. Vooraf dacht
ik: Tk ben er eigenlijk voor dat D de zwanger-
schap uitdraagt en niet laat afbreken.’ Maar na
een gesprek kon ik heel goed begrijpen dat R
en D de zwangerschap lieten beéindigen en dat
voelde bij mij ook niet fout.

Het Schriftberoep: Vanuit de Schrift kon ik geen
aanknopingspunt vinden om het dilemma te
doorbreken. Tk vond wel gedeeltes die het me
mogelijk maakten om vooral pastoraal iets te
zeggen. Dat zijn dan de gedeeltes over Gods
barmhartigheid jegens het zwakke en onvol-
maakte.

De ethische vraag naar de achtergrond gedrongen
door de pastorale zorg: Ik merk dat daardoor de
ethiek misschien wel onbesproken is gebleven.
Misschien ook wel door mijn angst om men-
sen te verliezen door te stellige uitspraken over
abortus.

‘ ‘ nieuwe versie handelingen.indd 60

De medische kant — heel ver weg: Ik heb gewoon
alles wat door de doktoren is gezegd zonder

verder vragen aangenomen.

Eenzaamheid: Eigenlijk waren er maar vier
mensen inhoudelijk bij betrokken en de echte
beslissing kwam bij het echtpaar vandaan.

Reflectie
Ik denk dat mijn medische kennis altijd tekort
zal schieten; bovendien vind ik het niet zo'n
geweldig idee om te werken met medische in-
formatie van internet.

Ik hanteer de theologie van Gods barmhar-
tigheid. Sommige keuzes zijn te zwaar voor
ons mensen, er is hierin geen goed of fout. We
moeten voor Gods aangezicht tot een beslissing
komen en dan zal God ons daarin tegemoetko-
men. Zo heb ik dat ook in een kort gebed met R
en D proberen te verwoorden. Ik ben er achter
gekomen dat ik het ook zo wil. <]

14-11-13 10:17‘ ‘



BT [ [

REFLECTIE OP CASUS 9 |

®

H EEms

GERMA VAN DE Kamp

Zorgethische bril
met multifocaal zicht

De casus ‘Geen kans’ presenteert niet alleen een dilemma waarin ouders

voor de keuze staan een zwangerschap uit te dragen of af te breken. Erachter

huist het dilemma van de schrijver: ‘Hoe treed ik de ouders tegemoet?’ Twee

morele vraagstukken bezien door de ogen van een neonatoloog.

n de voorgelegde casus ‘Geen kans’ wordt

een dilemma gepresenteerd waarin

ouders van een nog ongeboren kind met
ernstige afwijkingen voor de keuze staan de
zwangerschap uit te dragen of voortijdig af te
breken. Zwangerschapsafbreking, abortus, het
voortijdig afbreken van een nog ongeboren
leven, er lijkt weinig discussie over of dit wel
een moreel vraagstuk is.

Toch biedt deze casus meer, er huist

een tweede dilemma in dat veel lastiger te
benaderen is, het dilemma van de schrijver:
‘Hoe treed ik deze ouders tegemoet, vanuit
het dogma van de kerk of vanuit een gevoel
van medemenselijkheid dat veel minder
gestructureerd en voorgeschreven is?” Ook dit
is een moreel vraagstuk: welke waarden en
normen bepalen de houding van de schrijver
in zijn relatie tot het ouderpaar dat duidelijk in
nood verkeert en hulp behoeft.

HANDELINGEN 2013 | 4

‘ ‘ nieuwe versie handelingen.indd 61

Parellellen

De titel ‘Geen kans’ roept vragen op. Wie

heeft er geen kans en waarom niet? Heeft het
kind geen kans, of juist de ouders niet? Ik

hoef weinig moeite te doen om mij te kunnen
inleven. Herkenning vanuit mijn eigen positie
als neonatoloog is duidelijk. Vergelijkbaar

is het conflict tussen de medisch-ethisch
verantwoorde keuze en mijn gevoel, stoelend op
mijn eigen ervaring en bagage.

De schrijver van de casus lijkt zelf hulp te
zoeken voor de wijze waarop hij om moet gaan
met dit dilemma. Uitgaande van de religieuze
beginselen die hij als vertegenwoordiger van
de kerk zal moeten uitdragen is het duidelijk
dat abortus niet aan de orde is. Abortus, ofwel
voortijdig afbreken van een zwangerschap met
de dood van het kind als gevolg, is in strijd
met eerbied voor al het leven, een onbetwiste
morele waarde. >

14-11-13 10:17‘ ‘



BT [ [

Hoewel herhaaldelijk blijkt hoe belangrijk dit
is voor de schrijver, lijkt hierover toch discus-
sie mogelijk. Al in de eerste alinea van de casus
wordt vermeld dat het leven van de moeder
niet in gevaar komt, de enige reden waarbij een
abortus geoorloofd zou kunnen zijn binnen het
religieuze normbesef. Daarnaast is er het gevoel
van medemenselijkheid en menslievendheid dat
hem doet beseffen dat hij twijfel heeft over de
interpretatie van de gevestigde normen in dit
geval. Doet hij hiermee goed naar deze ouders,
biedt hij hun daarmee
de hulp en onder-
steuning die ze nodig
hebben? De schrijver
lijkt excuses te zoeken
om aan het verbod op abortus te ontkomen; de
term abortus wordt in twijfel getrokken bij een
@ zwangerschapsduur van 23 weken.
Als neonatoloog herken ik het dilemma
van de schrijver en zie ik parallellen tussen de
positie van de arts en de pastor als zorgverlener.
Om deze parallellen in beeld te brengen belicht
ik eerst het morele dilemma van het ongeboren
kind met de aangeboren afwijkingen vanuit een
medisch-ethisch perspectief, dat ik vervolgens
toelicht vanuit een belangrijke visie die ik
in mijn vervolgopleiding heb omarmd: een
zorgethische visie. Tot slot zal ik proberen om
het verhelderende beeld dat de combinatie
van beide ethische visies gaf op mijn werk als
neonatoloog, te verbreden naar het persoonlijk

dilemma van de schrijver van de casus.

Medisch-ethisch perspectief
Het dilemma van een ongeboren kind met
‘niet met het leven verenigbare afwijkingen’

‘ ‘ nieuwe versie handelingen.indd 62

Vakkennis van arts en pastor krijgt
ethische betekenis gehuld in
mantel van menslievendheid

H EEms

legt een enorme last bij de ouders. Niet

alleen het verlies van een kind, maar ook de
dramatische taak om als ouder een besluit te
moeten nemen over de wijze waarop de weg
naar dit daadwerkelijke verlies zal worden
ingezet. Het syndroom van Edwards, ofwel
trisomie 18, is een chromosomale afwijking
waarin een combinatie van veelal ernstige
lichamelijke afwijkingen gepaard gaat met een
zeer ernstige verstandelijke beperking. Het
overgrote deel van deze zwangerschappen vindt
een spontaan einde,
terwijl van de levend
geboren kinderen
met dit syndroom de
helft in de eerste week
overlijdt. Vijf van de overlevende kinderen
bereikt nog de leeftijd van 1 jaar.

Wat is goede zorg voor kind en ouders na @
het stellen van deze diagnose? Uitgaande van
een klassieke medisch-ethische benadering
gaan we uit van een beroepsethiek met normen
en regels van en voor dokters, een reflectie
op morele dimensies van medisch denken en
handelen, gericht op het in stand houden dan
wel herstellen van de functies van het menselijk
lichaam: gezondheid is het centrale doel (Ten
Have 2003, hfdst.2).

Vier principes
Vier belangrijke principes bepalen het ethisch
kader waarbinnen zorg goede zorg zal zijn:
goed doen, niet schaden, autonomie en
rechtvaardigheid. In deze is het ongeboren kind
het object van zorg.

Gaan we uit van het eerste principe,
goed doen, dan worden we geconfronteerd

14-11-13 10:17‘ ‘



BT [ [

met een vooraf vastgelegde uitkomst: het
overlijden van het kind, vroeger of later,
maar wat onvermijdelijk is. Het centrale doel,
gezondheid, is onhaalbaar.

Goed doen en niet schaden gaan hierbij hand
in hand: zo weinig mogelijk lijden voor het
kind is in dit geval ‘het best mogelijke’. Moeder
en kind zijn in deze onlosmakelijk met elkaar
verbonden, waardoor wij bij de benadering
van het kind ook moeten beoordelen of het
voorgestelde beloop schade kan betekenen
voor de moeder. De mogelijkheden die
vanuit medisch perspectief kunnen worden
aangeboden zijn het voortijdig afbreken van de
zwangerschap of het uitdragen hiervan. Beide
opties betekenen voor het kind een zeker einde,
voor de moeder zal in beide gevallen het risico
op fysieke schade gelijk zijn.

Deze eerste twee principes brengen ons
niet tot een keuze. Rechtvaardigheid: een
rechtvaardige verdeling van de beschikbare
middelen en mogelijkheden, speelt nauwelijks
een rol in dit dilemma. Het feit dat er bij het
uitdragen van de zwangerschap een kind
geboren wordt dat mogelijk nog enige tijd
medische zorg behoeft, is verwaarloosbaar in
het kader van rechtvaardige verdeling.

De autonomie van de patiént daarentegen
brengt ons in de problemen: een ongeboren
kind is immers een wilsonbekwame patiént.
Hiermee komt de besluitvorming als
vanzelfsprekend te liggen bij de wettelijke
vertegenwoordigers, de ouders die daarmee
het dilemma op hun bord krijgen. De dokter
zal de mogelijkheid tot het voortijdig afbreken
van de zwangerschap voorleggen. De ouders
mogen hun zelfbeslissingsrecht gebruiken

HANDELINGEN 2013 | 4

‘ ‘ nieuwe versie handelingen.indd 63

H EEms

en dit voorstel afwijzen. Aan de arts dan de
verplichting om de ouders te voorzien van

een goede voorlichting over het te verwachten
beloop en de risico’s van de aangeboden
mogelijkheden. Met dit dilemma en de
verworven kennis worden de ouders vervolgens
naar huis gestuurd. De dokter blijft op de
achtergrond om later weer een rol te gaan
spelen als de ouders een keuze hebben gemaakt
en de arts verantwoordelijk is voor de goede
zorg aan het kind dat dan, op welk tijdstip dan
00k, geboren gaat worden. In de tussenliggende
fase is de rol van de schrijver van de casus mede
belangrijk.

Zorgethisch perspectief

Eeuwenlang was het oordeel van de dokter
bepalend voor de wijze waarop behandeld
werd. Met het toenemen van de mogelijkheden
werd hiermee ook de macht van de

dokter steeds groter. Tegelijkertijd traden
maatschappelijke ontwikkelingen op waarbij
mondigheid, individuele verantwoordelijkheid
en zelfbeslissingsrecht een grote rol zijn

gaan spelen. De macht en zeggenschap van

de dokter werden zwaar aangevallen vanuit

de feministische hoek, zorgethiek vond

haar oorsprong (Gilligan 1982) en heeft

zich inmiddels ontwikkeld tot een positieve
maatschappijbrede visie op zorg in de breedste
zin van het woord. Zorg betekent in dit opzicht
alles wat wij doen om onze samenleving zo

in te richten en te onderhouden dat wij er zo
goed als mogelijk is in kunnen samenleven.
Een samenleving van zorgen voor en met
elkaar (Tronto 1993, 103). Ieder mens is hierin

wisselend zorgbehoeftig dan wel zorgverlenend. >

63

14-11-13 10:17‘ ‘



BT [ [

Gezondheidszorg als onderdeel van die
samenleving is in deze visie op zorg ingebed.
Zorg is in deze gefundeerd in de wijze waarop
mensen in onderlinge relaties vormgeven aan
hun leven. Zorgethiek plaatst dit in een ethisch
perspectief met reflectie op zorg toegespitst op
een concrete behoefte van een concreet individu
in een specifieke context. Als we dan het spoor
van Verkerk (filosoof, hoogleraar zorgethiek
Groningen) volgen, zijn de belangrijke stappen
die in de toepassing van deze ethische visie een
rol spelen:

« het onderzoeken van patronen van

betrokkenheid;

* het onder de loep nemen van interacties;

* het meewegen van gevoelsmatige bindingen.
Stappen die duidelijk maken dat het gaat
om de wijze waarop intermenselijke relaties
plaatsvinden en een rol spelen in het
zorgverleningsproces. Evenals gezondheidszorg
kan ook de benadering
vanuit een religieuze
overtuiging gezien
worden als een proces
van zorgverlening.
Dat is wat de pastor bedoelt met de benadering
vanuit de pastorale kant.

In het proces dat de ouders doorlopen
vanaf het voorstel tot het voortijdig afbreken
van de zwangerschap tot aan het moment
dat zij terugkomen bij de dokter met hun
voorgenomen besluit, zullen zij te rade gaan
bij hun sociale netwerk om hun eigen waarden
te toetsen en zo nodig bij te stellen, om aan de
hand daarvan een besluit te nemen. De dokter,
maatschappelijk werker, familie, vriend of
pastor kunnen hierin in een directe relatie met

64

‘ ‘ nieuwe versie handelingen.indd 64

Zorg verlenen aan de ouders
betekent op gelijk niveau gaan staan
en afstemmen op de behoeften

H EEms

de ouders een rol spelen, als medemens met een
rugzak waarin ieder individuele (specifieke)
kennis en ervaring bezit, ieder met een eigen
pakket waarden en normen. De technische
kennis van de dokter, de dogmatische kennis
van de pastor of dominee zijn in deze niet
alleen hun vakkundigheid, maar krijgen een
ethische betekenis gehuld in een mantel van
menslievendheid en zorgzaamheid. Zorgen
wordt dan ‘een manier van doen in unieke op
de mens afgestemde betrekkingen, waarbij de
zorgdrager ook op zichzelf afstemt’ (Van Heijst
2005).

Relatie aangaan
Als neonatoloog heb ik meerdere malen in de
positie verkeerd dat wij na diepgaand overleg
op empirische gronden hebben moeten
besluiten dat verder behandelen van een
ernstig zieke pasgeborene niet zinvol zou zijn.
Het stoppen van de
behandeling aan de
ouders voorleggen en
besluiten het kind te
laten overlijden, is dan
vanuit medisch-ethisch oogpunt gezien een
goede keuze. Toch zijn er ook de momenten
van twijfel, als ouders een andere mening
zijn toegedaan, als ze kiezen vanuit een ander
waardenstelsel, of wanneer mijn eigen gevoel
voor goed doen een onbestemde rol speelde.
Hierin herken ik het dilemma van de schrijver.
Verbreding van mijn kennis met een
verdieping in de zorgethiek bracht een
verhelderende kijk op het omgaan met die
gevoelens en veranderde mijn kijk op goede
zorg. De dokter is niet meer de allesweter die op

14-11-13 10:17‘ ‘



BT [ [

paternalistische wijze het behandelplan bepaalt.
Onze samenleving heeft een omwenteling
ondergaan: de mens wil zelf kennis op doen,
keuzes maken en besluiten, maar moet ook in
diezelfde samenleving zelfredzaam zijn en zelf
beslissen. Autonomie is niet alleen een recht,
maar kan ook een last zijn en daarin kan een
medemens met een specifieke deskundigheid
een ondersteunende rol spelen.

De parallel tussen de dokter en de pastor
komt als vanzelf naar boven. Nog niet zo lang
geleden was het instituut kerk met de pastoor
en de dominee als leiders van de bijbehorende
gemeenschappen, van doorslaggevend belang
bij het bepalen van goed en kwaad. Het
ethisch kader van de religie was door de hele
samenleving heen verweven en bepalend.

Zoals er weerstand is ontstaan tegen de
paternalistische houding van de dokter, zo heeft
ook de invloed van de pastoor (als pater van
zijn gemeente) moeten inboeten.

Voor arts en pastor geldt dat het aangaan
van een relatie met de zorgvrager, met de mens
als doel op zich, uitkomst kan bieden. Hierbij
wordt de beoogde uitkomst ondergeschikt aan
en bepaald door de op elkaar afgestemde relatie
die zorgvrager en zorgaanbieder met elkaar
aangaan. Hieruit kunnen ouders als zorgvragers
putten, evenals uit de ‘vakkennis’ die zij in
hun relatie met de dokter hebben opgedaan.
Zo kunnen zij hun autonomie in positieve
zin benutten; niet het nee zeggen op een
voorgestelde abortus, maar hun keuze voor het
behandelplan vaststellen op basis van waarden
die zijzelf bepaald hebben in relatie met hun
(meer of minder) deskundige omgeving.

Voor de deskundige hulpverlener, in dit

HANDELINGEN 2013 | 4

‘ ‘ nieuwe versie handelingen.indd 65

H EEms

geval de vertegenwoordiger van hun religieuze
achtergrond, betekent dit dat niet alleen het
ethisch kader van de religie een rol speelt, maar
ook de betrokkenheid als mens op deze ouders.
Dit betekent ook jezelf kwetsbaar opstellen en
je realiseren dat de betrokkenheid op de ouders
kan interfereren met wat dogmatisch gezien
goed is.

Behoefte van de ouders?
Wat ik gemist heb in het hele betoog van
de schrijver is de weergave van de behoefte
van de ouders, de visie van de ouders op de
mogelijkheden, hoe zij dit plaatsen in het
licht van hun eigen waardenkader en hoe de
schrijver daarop afstemt. De schrijver lijkt
te zijn gedreven door het paternalistische
principe: het te moeten weten en kunnen
voorschrijven wat in dit dilemma de goede
keuze is en hij neemt de voorschriften van de
kerk als vaststaande feiten.

De pastor is echter evenals de dokter
ook een participant in de samenleving als
geheel en wordt daarin geconfronteerd
met waarnemingen, heersende waarden en
persoonlijke belevenissen, die zijn gevoel
beinvloeden en medegevoel voor de ouders
oproept, wat hun keuze ook moge zijn. Dit
plaatst hem voor een dilemma dat hem
belemmert echt naar de ouders te luisteren en
een zorgrelatie aan te gaan. Luisteren wordt
functioneel. Wat de ouders beleven, wat zij
daadwerkelijk willen wordt niet gehoord,
maar ingevuld vanuit de beleving van de
schrijver en gedeeld met de wijkouderling, wat
een bevestiging lijkt van de voorgeschreven

invulling. De hulpverlener als persoonlijkheid >

65

14-11-13 10:17‘ ‘



BT [ [

wordt hier ernstig beperkt.

Zorg verlenen aan de ouders betekent op
gelijk niveau gaan staan en afstemmen op de
behoeften, zonder die al vooraf zelf te bepalen.
De ouders zijn in deze niet gediend met een
door religie opgelegde keuze in het dilemma,
zij willen zelf bepalen op grond van waarden
en normen uit hun eigen bagage, getoetst in
een relatie waarin zij de ‘vakkenner’ vertrouwen
en erkennen. Pas als dit lukt zullen zij de rest
van hun leven zo ‘goed als mogelijk’ kunnen
omgaan met het verlies van hun kind op de
door hen bepaalde wijze.

Pastor en geestelijk verzorger wandelen
evenals de ouderwetse dokter over de smalle
marges van hun beroepsethiek. In een
samenleving als de onze, multicultureel, divers
en vaak individualistisch met mondige burgers
die hun eigen referentiekader voor waarden
hebben, is dat soms moeilijk standhouden.
Niet één ethische theorie kan maatgevend
zijn. Kennis nemen van elkaars waarden en
normen is onontbeerlijk. Als dokter is het
heel gebruikelijk om bij moeilijke ethische
beslissingen multidisciplinair te overleggen.
Overleg waarbij ook niet-medici betrokken
kunnen zijn. Het referentiekader van de ouders
wordt meegewogen. Niets hoeft de pastor ervan
te weerhouden om in overleg met de ouders
zich op de hoogte te stellen van de medische
mogelijkheden en visie.

Voor mij gaat een vergelijking met het
dragen van een bril op: als dokter, als pastor
of geestelijk hulpverlener kijken wij door onze
eigen bril die ons alles van dichtbij scherp laat
zien. Zorgethiek is de bril die ook de verte in
zicht brengt en nu, na jaren van ervaring, heb ik

66

‘ ‘ nieuwe versie handelingen.indd 66

door de opticien een bril aangemeten gekregen
die mij multifocaal scherp zicht geeft. In mijn
beleving biedt zorgethiek als fundamentele
ethiek ruimte voor ethische reflectie over de
volle breedte van de samenleving en biedt dit
ook het kader waarin vertegenwoordigers van
verschillende ethische theorieén respectvol met
elkaar in gesprek kunnen gaan. <]

Literatuur

Gilligan, C. (1982). In a different voice. Psychological
Theory and Woman’s Development. Cambridge:
Harvard University Press.

Heijst, A. van (2005). Menslievende zorg. Een ethische
kijk op professionaliteit. Kampen: Klement.

Have, H.A.M.]. ten, Leeuwen, E. van, Meulen, R.H.J.
ter (2003). Medische ethiek. 2¢ druk. Houten: Bohn
Stafleu van Loghum.

Manschot, H., Dartel, H. van (2003). In gesprek over
goede zorg. Overlegmethoden voor ethiek in de
praktijk. Amsterdam: Boom.

Kamp, G.M. van de (2011). Een trilemma in een
gemelli graviditeit. Ethische bespiegelingen vanuit
verschillende perspectieven. Masterthesis Zorg,
Ethiek en Beleid. Universiteit Tilburg.

Tronto, J. (1993). Moral boundaries: a political

argument for an ethic of care. New York: Routledge.

Germa (drs. G.M.) van de Kamp is kinderarts-
neonatoloog en werkte als zodanig tien jaar in het
Maxima Medisch Centrum in Veldhoven. In 2011
studeerde zij af aan de Universiteit van Tilburg,
faculteit Geesteswetenschappen, master Zorg, Ethiek
en Beleid.
germa.m@hetnet.nl

14-11-13 10:17‘ ‘



BT [ [

INTERVIEW |

®

H EEms

JAN PETER VERSTEEGE

‘Mensen vragen waar
ze écht mee zitten’

Laat er geen misverstand over bestaan. Hoogleraar medische ethiek Evert

van Leeuwen vindt de dienst geestelijke verzorging van het Radboudumc

‘een sieraad voor de instelling’. Toch weerhoudt die kwalificatie hem niet

kritische noten te kraken over de uitoefening van het vak. ‘Maar ze zijn hier

erg goed bezig), zegt hij. Tk weet niet of dat overal in het land het geval is.

rof.dr. Evert van Leeuwen (1954) is van

huis uit filosoof en haalde zijn bul aan

de gereformeerde Amsterdamse Vrije
Universiteit. Al vindt hij de sfeer in zijn huidige
werkomgeving — IQ Healthcare, Radboudumc,
Nijmegen — door de katholieke nestgeur ‘anders),
hij komt nog steeds graag in Amsterdam waar
hij van 1994 tot 2007 hoogleraar filosofie en
medische ethiek aan het VU Medisch Centrum
is geweest. Hij richtte zich van huis uit op we-
tenschapsfilosofie en kennisvorming. ‘Dat deed
je vanuit je ideeén van de goede samenleving en
hoe je die inricht] doceert hij op zijn werkkamer.

Nadenken over het bestaan

Van Leeuwen is al decennia gefascineerd door de
wijze waarop mensen worden gevormd in onze
samenleving met zijn vele culturen en idealen.
Hij wilde zich ook verdiepen in de wijze waarop
men regels stelt aan de staat en aan elkaar. Het

HANDELINGEN 2013 | 4

‘ ‘ nieuwe versie handelingen.indd 67

nadenken over het medisch handelen hoorde
daar ook bij, reden waarom hij zich in het begin
van zijn academische loopbaan verdiepte in de
medische ethiek. Met verve gooide hij zich in
een student-assistentschap op de medische fa-
culteit.

‘Tk ben als het ware in het menselijk lichaam
gedoken’, herinnert hij zich. Tk wilde weten hoe
het werkt bij kennisverwerving en of een bepaal-
de manier van omgaan met elkaar nu typisch
menselijk is of dat er diepere aanwijzingen zijn
hoe we gedrag kennelijk ontwikkelen. Dieren
zoals varkens of apen hebben voor een belang-
rijk deel hetzelfde DNA en ontwikkelen ook net
als de mens norm- en cultuurgedrag. Maar tege-
lijk zeggen sommige wetenschappers dat alleen
de mens kan geloven in iets hogers.

Of we dat wel of niet objectief kunnen vast-
stellen, is niet de focus van het gesprek over de

raakvlakken tussen medische ethiek en geestelij- >

67

14-11-13 10:17‘ ‘



Prof.dr. Evert van Leeuwen

ke verzorging. Van Leeuwen vindt het vooral van
belang om samen met zorgprofessionals, onder
wie geestelijk verzorgers, na te denken over het
bestaan en hoe je samen op zoek gaat naar ge-
meenschappelijke waarden. Tk heb daarbij wel
een subtiel verschil ontdekt tussen de VU en het
Radboudumc), zegt hij met een glimlach. ‘Op

de VU was de sfeer meer van ‘waartoe zijn wij
op aarde’ en hier meer van ‘we zijn er nu toch
en hoe maken we er het beste van’. Misschien is
dat meer katholiek, maar ik sta er geestelijk wel
achter. Het voelt plezierig’

68

‘ ‘ nieuwe versie handelingen.indd 68

Alles ethisch geladen
In het cv van de hoogleraar staat onder meer dat
zijn sectie ‘onderwijs, onderzoek en klinisch ethi-
sche dienstverlening’ combineert. Wat boeit hem
in die combinatie? Van Leeuwen denkt even na
en zegt dan: ‘Je wilt het besef bijbrengen dat alles
ethisch geladen is. In het medisch handelen moet
je beslissingen nemen die niet altijd voor de
hand liggen. Stop je met een behandeling of ga je
juist door? Of is het wijzer om iemand naar een
instelling te laten verhuizen? Dan komt het aan
op eerlijk moreel beraad en goede counseling.
Welke redeneringen zijn er in het spel?’

Juist in dat onderwijs wil Van Leeuwen dat
de geestelijk verzorgers een actievere rol gaan
spelen. ‘Ze moeten studenten helpen meer zicht
te krijgen op welke rol religie kan spelen in het
leven van mensen, licht hij toe. ‘Die jonge men-
sen weten vaak niets van religie, van God en van
de waarden die een rol kunnen spelen. Daarin
moeten ze gecoacht worden, om vervolgens
een kwalitatief beter gesprek aan te gaan met
patiénten die bijvoorbeeld denken dat ze door
hun werken worden gerechtvaardigd, ik noem
maar wat. En dan met een glimlach: ‘Dat is
wellicht niet zo belangrijk voor studenten tand-
heelkunde maar wel voor veel andere medische
studenten.

Laten aanvoelen

Uiteraard is het hem er niet om te doen dat
geestelijk verzorgers kerstenend rondgaan op de
medische faculteit. ‘Maar wel om jonge mensen
iets van religieus besef te laten aanvoelen) zegt
hij, voorzichtig naar woorden zoekend, ‘zodat
ze begrijpen wat counselen is. En een actieve
rol kunnen spelen in moreel beraad over bij-

14-11-13 10:17‘ ‘



BT [ [

voorbeeld orgaandonatie. Dat vind ik van groot
belang’

Bezuinigingen

Van Leeuwen heeft het nu vooral over geeste-
lijk verzorgers die kennis en inzichten delen
met andere zorgprofessionals, maar zij doen
uiteraard veel meer in een ziekenhuis of zor-
ginstelling. ‘NatuurlijK} zegt hij onmiddellijk,
‘aan het bed of bij mensen op bezoek zijn ze
van groot belang. Er wordt in het hele land fors
op bezuinigd, maar daar is geen fundament
voor. Ze zijn juist van
groot belang voor de
directe zorg. Hier in
het Radboudumc zijn
ze een sieraad voor de
instelling, al is het niet alleen maar positief. Ik
denk ook wel eens wanneer ik patiénten spreek:
geestelijk verzorgers in zorginstellingen moeten
ook wel echte geestelijke verzorging brengen.
Niet dat vrijblijvende van ‘hoe denkt u over uw
ziekte’ en dergelijke, maar vaardig zijn in het
verdriet delen en niet mensen nog meer laten

twijfelen dan ze al deden’

Actieve houding
Hoe komt Van Leeuwen aan deze kritische in-
stelling? ‘Ik hoor natuurlijk wel eens wat terug),
zegt hij, ‘van verpleegkundigen, van patiénten,
op feestjes ... Ik ben nieuwsgierig hoe men gees-
telijke verzorging ervaart. Ik vind echt dat de
geestelijk verzorgers een actieve houding ten-
toon moeten spreiden. Zingevingsvragen leven
bij iedereen. Daar moet je dus iets mee doen.
Mensen coachen, dat doe je ergens voor.

Zowel in Amsterdam aan de VU als in Nijme-

HANDELINGEN 2013 | 4

‘ ‘ nieuwe versie handelingen.indd 69

‘Vaardig zijn in
het verdriet delen en niet mensen
nog meer laten twijfelen’

H EEms

gen is hij meer dan eens patiénten tegengekomen
die nooit een geestelijk verzorger hebben gezien
terwijl ze er wel degelijk behoefte aan hadden.
‘Of de betrokken geestelijk verzorger stelde zich
wat te algemeen op. Mensen willen best een goed
gesprek voeren, verband zien tussen zichzelf en
de grotere werkelijkheid — en soms speelt religie
daar een rol in, al hoeft dat niet altijd zo te zijn
uiteraard. Die uitdaging ziet Van Leeuwen voor
alle geestelijk verzorgers en pastores.

Natuurlijk heeft professor Van Leeuwen de
ontwikkeling gesignaleerd dat in een tijd waarin
bezuinigen in de zorg
dagelijkse kost is, de
‘franje’ in de zorg op
de tocht staat en liefst
moet worden weg-
geknipt om de meest populaire disciplines in
de zorginstelling in de lucht te houden. Van
Leeuwen ziet met lede ogen aan hoe ‘evidence
based medicine’ een gevleugeld begrip is gewor-
den, waardoor bij snoeioperaties de leiding van
vooral ziekenhuizen de geestelijke verzorging
het kind van de rekening laat worden. “Terwijl
het maar om relatief lage bedragen gaat in ver-
gelijking met andere zorgdisciplines.

‘Value based practice’

Hoewel bij forse bezuinigingen aantoonbaar dan
wel wetenschappelijk vastgestelde ‘goede zorg’
begrijpelijkerwijs eerder overeind blijft, stelt Van
Leeuwen daar echter al jaren ‘value based prac-
tice’ tegenover. Hij breekt een lans voor medisch
professionalisme waarin ‘een op waarden geba-
seerde handelwijze van mens tot mens’ centraal
staat. Voor de ethiekdeskundige Van Leeuwen
mag doelmatigheid in de zorg ‘nooit’ een abso-

69

>

14-11-13 10:17‘ ‘



BT [ [

lute waarde zijn. Nee, hij gaat liever uit van waar-
den, die ‘in dialoog met en respect voor de speci-
fieke situatie van de patiént worden bepaald’, zei
hij al bij zijn inauguratie in 2007.!

De professor is naast zijn werk op de Radboud
Universiteit ook lid van de commissie ethiek van
de landelijke artsenfederatie KNMG en van de
Centrale Commissie Mensgebonden Onderzoek,
ingesteld door het ministerie van volksgezond-
heid, welzijn en sport. Hij praat mee over zaken
als het creéren van niet-menselijke organen
die gebruikt kunnen worden in het menselijk
lichaam. Bepaalde zaken zijn niet toegestaan,
zoals het mengen van soorten (chimaeren?), ter-
wijl het plaatsen van een varkenshartklep weer
wel geaccepteerd is. ‘Er is interessant onderzoek
gaande, waarvan
collega’s vinden dat
je er mee door moet
gaan. Toch moet je
er ook goed over
praten. Wat zijn de bezwaren, waarop zijn die
terug te voeren? En welke waarden spelen een
rol, is er sprake van religieuze overwegingen?’

Aan de andere kant is ook niet duidelijk, zegt
Van Leeuwen, welke wezens je zou kunnen cre-
eren als je levensvormen met elkaar gaat men-
gen. Een hartklep van een varken in een mens
plaatsen gebeurt regelmatig. Maar de medische
wetenschap is nog niet zo ver dat varkens gene-
tisch zo worden gemanipuleerd met menselijke
— dus voor het varken lichaamsvreemde — eiwit-
ten dat er daarna in het menselijk lichaam geen
afstoting meer plaatsvindt. Je moet met elkaar
uitvinden wat ethisch het juiste is.

Geestelijk verzorgers kunnen, als het aan de
professor ligt, met vooral jonge artsen meeden-

70

‘ ‘ nieuwe versie handelingen.indd 70

‘Daarom zeg ik dat de
geestelijk verzorger zoveel mogelijk
de werkvloer op moet’

H EEms

ken. Die jonge medici werken keihard, zegt de
ethicus, en staan vaak voor lastige beslissingen.
‘Ga je bijvoorbeeld iemand behandelen als je
ziet aankomen dat iemand binnen drie maan-
den dement zal zijn? Ik zat laatst nog met co-
assistenten te praten in de voorbereiding van
een operatie. Die vragen zich gaandeweg af of ze
dingen wel of niet goed doen. Dan kan een goed
gesprek met een geestelijk verzorger heel goed
zijn. Daarom zeg ik dat de geestelijk verzorger
zoveel mogelijk de werkvloer op moet.

Humor

Daarbij hoeft de geestelijk verzorger echt niet
altijd zijn serieuze gezicht op te zetten, vindt
professor Van Leeuwen. ‘Natuurlijk moet je
ruimte geven aan het tra-
gische van een moment,
zegt hij. ‘Maar er mag ook
best worden gelachen.
Lachen met een traan in je
ooghoek. Humor kan een ontsnappingsfunctie
hebben. De tragiek moet daarmee niet worden
weggepraat, maar het leven gaat wel door. Daar
kun je elkaar bij helpen’

Wereld van verschil

Tijdens het gesprek laten we hem een actueel
artikel zien®, waarin zijn collega-hoogleraar
medische zorg en besluitvorming prof.dr. Agnes
van der Heide (Erasmus Medisch Centrum) een
lans breekt om de abortusgrens van 24 weken
los te laten, althans wanneer er een duidelijke
medische indicatie is. Dit omdat medici nu
overschrijdingen van die wettelijke termijn niet
melden. Van Leeuwen vindt het goed dat Van
der Heide ‘de discussie oprakelt’ Hij is het met

14-11-13 10:17‘ ‘



BT [ [

haar eens dat soms pas laat in de zwangerschap
duidelijk wordt hoe ernstig de afwijkingen zijn.

De geestelijk verzorger heeft ook een rol in die
ethische discussie, meent Van Leeuwen. Zowel
in het moreel beraad met de zorgprofessionals
als in het morele counselingsproces met de ou-
ders. Hij weet dat een goed, ethisch gesprek een
wereld van verschil kan maken voor ouders en is
op de hoogte van methodes voor ethische reflec-
tie en morele counseling die ontwikkeld zijn in
de UMC’s van Utrecht en Nijmegen en intussen
ook elders ingang hebben gevonden.

‘Als levenstherapeut kunnen de geestelijk
verzorgers veel goeds betekenen), zegt hij. ‘Maar
daar is wel veel kennis voor nodig en speciale
training. Dan kun je ouders helpen met de vra-
gen waar ze écht mee zitten. <

Noten

! Inaugurele rede op donderdag 26 april 2007 bij de
aanvaarding van het ambt van hoogleraar Medi-
sche ethiek aan het Radboudumc van de Radboud
Universiteit Nijmegen. Zie ook: dare.ubn.kun.nl/
bitstream/2066/30018/1/30018.pdf.

Een wezen samenstellen uit cellen van verschillende
genetische oorsprong. Zie ook www.woorden-boek.
nl/woord/chimaera. Het woord chimaera komt

uit de Griekse mythologie waarin een monsterlijk
wezen werd aangeduid, samengesteld uit delen van
meerdere beesten afkomstig uit de streek Lycié in
Anatolié. Zie ook nl.wikipedia.org/wiki/chimaera_
(mythologie).

Onder de kop ‘Pleidooi onderzoekers bij minister:
‘Tijdgrens bij abortus loslaten”, Haarlems Dagblad,
1 oktober 2013, p. 4.

o

w

Jan Peter Versteege MA is journalist, geestelijk verzorger
en invalkracht GGZ inGeest.
versteeged5@zonnet.nl

HANDELINGEN 2013 | 4

‘ ‘ nieuwe versie handelingen.indd 71

71

14-11-13 10:17‘ ‘



L IEEEN .

IN BEELD | VIOLA SCHROVER

Schreeuw om ontferming

( wee rabbijnen’ is een schilderij van de Joodse kunstenaar Jankel Adler (1895-1949).
Zijn werk behoorde tot de vernieuwende stroming in de beeldende kunst. Hij werd
geinspireerd door de schilderstijl van Pablo Picasso en Fernand Léger. Van 1931 tot zijn

gedwongen ontslag in 1933 gaf Adler les aan de Kunstacademie in Diisseldorf, daarna vluchtte hij

uit Duitsland en vestigde zich in Parijs. Toen de oorlog uitbrak nam hij in 1939 vrijwillig dienst in
het Poolse leger (in ballingschap in Frankrijk). En na zijn ontslag een jaar later vestigde hij zich in

Groot-Brittannié, waar hij probeerde contact te onderhouden met zijn geboorteland Polen.

In Groot-Brittannié ook heeft hij dit schilderij van de twee rabbijnen gemaakt, in 1942. Een
figuratieve weergave van twee mannen in verschillende kleuren. De ruwe lijnen die de gezichten
en de achtergrond van de rabbijnen doorsnijden, wijzen erop dat zij achter het prikkeldraad van
een concentratiekamp ergens in Duitsland of Oost-Europa staan. Hun angstige blikken en het
verband onder de hoed van de rabbijn links toont dat ze mentaal en lichamelijk gewond zijn. De
twee mannen houden een tekstrol vast met daarop slechts één enkel Latijns woord, ‘misericordia’,
‘erbarmen’. Waarom koos Adler hier niet voor het Hebreeuwse equivalent ‘rachamim’?

Volgens de Joodse traditie heeft de mens van God de keuzevrijheid tussen goed en
kwaad (respectievelijk: yetser ha tov en yetser ha-ra) gekregen. En dus smeken zij ‘ons’ om
verantwoordelijkheid te nemen en het kwaad te bestrijden. De rabbijnen bidden niet tot God, maar
doen een beroep op het geweten van de mens, of om preciezer te zijn: op de christelijke medemens.
Vandaar de Latijnse tekst en niet de Hebreeuwse variant.

Het eerste wat mij aan het schilderij opviel, waren de wijd openstaande, schrikachtige ogen en de
vale en verwonde huid. Die eerste indruk werd direct bevestigd door dat woord ‘misericordia’. Een
tekst waar je niet meer om heen kunt. Naar mijn mening is het een heel naakt schilderij, zonder
meerdere lagen of boodschappen. Het geheel van vorm, tekst en kleur verwijst slechts naar één
doel, namelijk de schreeuw om mededogen en ontferming. <l

Viola Schrover (1985) studeerde aan de Radboud Universiteit Nijmegen in 2012 af als geestelijk
verzorger met een masterscriptie getiteld ‘De klacht van de lijdende mens. Analyses vanuit Joods

perspectief’, waarin ze ‘weeklacht’ en ‘aanklacht’ van het lijden onderzoekt bij Job, Levinas en Frankl.

72

‘ ‘ nieuwe versie handelingen.indd 72 @ 14-11-13 10:17‘ ‘



‘ ‘ nieuwe versie handelingen.indd 73

HANDELINGEN 2013

4

Jankel Adler, ‘Twee rabbijnen’, 1942, olieverf op doek,

85,5 x 112 cm, The Museum of Modern Art, New York
USA, schenking Sam Salz

In: E. van Voolen, Joodse kunst en cultuur, Zutphen,
Walburg Pers, 2006, 96-97

73

14-11-13 10:17‘ ‘



BT [ [

SLOTBESCHOUWING |

®

H EEms

WiM SMEETS & CARLO LEGET

De ethische

competentie van de
professional

De reikwijdte van de ethiek voor het werk van pastores en geestelijk
verzorgers verhelderen was de opzet van dit themanummer. In

deze slotbeschouwing nemen we de ethische competentie van de
professional inzake de betekenis van het bestaan als uitgangspunt.
Welke elementen van deze competentie worden zichtbaar en hoe kan
het morele bewustzijn van professionals gestimuleerd worden in
opleiding en verdere scholing?

e reikwijdte van de ethiek voor het

werk van pastores en geestelijk verzor-

gers verhelderen, zo hebben we in de
inleiding een centraal oogmerk van dit thema-
nummer geformuleerd. We hebben casuistiek
vanuit de praktijk gepresenteerd en deskundigen
uit verschillende disciplines uitgenodigd om
daarop te reflecteren. Daarbij stond het proces
van oordeels- en besluitvorming van (beginnen-
de) professionals centraal. Kunnen modellen en
methoden die recentelijk in de ethiek zijn ont-
wikkeld, daarbij behulpzaam zijn, was de vraag.

De reflectieauteurs hebben we gevraagd om

in hun bijdrage aan vijf topics aandacht te
schenken: de morele relevantie van de casus, het
ethisch oordeel van de inbrenger van de casus,

74

‘ ‘ nieuwe versie handelingen.indd 74

de besluitvorming, het zicht dat de casus biedt
op de ethische competentie, en mogelijkheden
en grenzen van een ethisch model of ethische
methode.

We nemen het vierde punt, dat van de ethi-
sche competentie, als uitgangspunt om onze
beschouwing van de verschillende bijdragen tot
reflectie te structureren. Welke elementen van
deze competentie worden zichtbaar en hoe kan
— want dat was ons doel — het morele bewust-
zijn van professionals gestimuleerd worden in
opleiding en verdere scholing?

Het zicht verbreden
De casussen in dit themanummer bieden een
rijke schakering aan situaties waarin de ethische

14-11-13 10:17‘ ‘



BT [ [

competentie in het geding is. Het ontwikkelen
van deze competentie is van belang om een be-
tekenisvolle bijdrage te leveren aan het omgaan

met de morele kwesties die worden opgeroepen.

Oordelen en handelen de inbrengers van deze
casussen intuitief? De reflectieauteurs zijn wis-
selend in hun beoordeling hiervan. In ieder
geval komt één ding duidelijk naar voren: de
casusinbrengers zijn zich bewust van de morele
draagwijdte van de casus. Dat is een pluspunt.
Tegelijkertijd kijken ze meestal vanuit één be-
paalde bril of perspectief
naar de situatie — één
gevoel en één morele
waarde of norm lijken
voor de schrijver leidend
te zijn; en dat maakt dat de besluitvorming

of het handelen dat zij voorstaan doorgaans
beperkt is van focus. Morele reflectie, zoals die
door de reflectieauteurs vanuit hun expertise
en met een zekere afstand wordt geboden, helpt
om het zicht op de geschilderde problematiek
te verbreden. Niet dat het handelen daardoor
vergemakkelijkt wordt: vaak wordt het meer
complex of wordt juist zichtbaar dat er van een
‘oplossing’ geen sprake kan zijn.

Negen basiselementen

Ten minste negen elementen van de ethische
competentie worden zichtbaar; de ethische
competentie niet enkel van pastores en gees-
telijk verzorgers, maar van alle professionals
inzake ‘de betekenis van het bestaan’. Dat kun-
nen ook zingevingstherapeuten zijn — door wie
een aantal casussen zijn aangebracht —, klinisch
ethici en zorg- en welzijnswerkers die in de

praktijk veel ervaring én expertise opdoen met

HANDELINGEN 2013 | 4

‘ ‘ nieuwe versie handelingen.indd 75

Het maakt nogal wat uit
vanuit welke ethische theorie
er naar een casus gekeken wordt

H EEms

bestaansvragen. Afhankelijk van de opleiding
die professionals genoten hebben, wordt dui-
delijk welke van de volgende elementen al dan
niet tot hun basistoerusting behoren.

Ethische theorieén

Om te beginnen brengen de reflectieauteurs een
noodzakelijk kader van ethische theorieén en
begrippen ter sprake (1). Kennis van en inzicht
in ethische begrippen, principes en hun ach-
tergronden is essentieel om morele kwesties te
begrijpen. Maar minstens
zo belangrijk is het hier-
mee verbonden inzicht
dat verschillende theo-
rieén verschillende toe-
gangen tot een morele kwestie mogelijk maken.
Het maakt namelijk nogal wat uit vanuit welke
ethische theorie men naar een casus kijkt, en
eenzelfde begrip kan heel verschillend ingevuld
worden in de ene of de andere theorie. Voor-
beelden die door de reflectieauteurs worden
aangedragen zijn onder andere de principes van
‘beneficence’ en ‘non-maleficence’ (Schenderling
en Van de Kamp), ‘implied consent’ (Schender-
ling), de beschermwaardigheid van het leven
(Boer en Van de Kamp), het ‘goede leven’ (Evers
& De Groot), autonomie (Timmerman en Van
de Kamp), respect (Vandenhoeck) en rechtvaar-
digheid (Van de Kamp en Van de Laar), en de
tragiek in het contingente bestaan (Evers & De
Groot en Spronk).

Morele tradities
Verder is het essentieel om met het oog op de

interculturele aard van zorgpraktijken te be-
schikken over religiewetenschappelijke kennis >

75

14-11-13

10:17 ‘ ‘



BT [ [

van de morele tradities in religies, levensbe-
schouwingen en culturen (2). Een voorbeeld
hiervan is de kennis van de historische variatie
in formuleringen van de gulden regel (Van de
Laar), van gedeelde waarde van barmhartigheid
of compassie (Boer), de zoektocht naar Gods
liefde (Timmerman), en eerbied voor 4l het
leven (Van de Kamp).

Modellen en methoden

In een hbo-bacheloropleiding en een wo-
masteropleiding moet

de kennis van deze the-
orieén zodanig geinte-
greerd worden dat hun
toepassing in modellen
en methoden inzichtelijk
is (3). Met deze model-
len en methoden dienen studenten te kunnen
werken (4). Immers, ‘vertrouwdheid met de
verschillende ethische gespreksvormen en theo-
rieén zijn noodzakelijke voorwaarden’ (Van de
Laar) om als beginnende professional te kun-
nen participeren in het ethisch debat in zorg-
en welzijnsorganisaties. De geestelijk verzorger
kan dan afwegen welk gespreksmodel het beste
bij de eigen werkcontext past, en het voortouw
nemen in het entameren van moreel beraad.

Beroepscodes

Vervolgens dienen aanstaande professionals
hun eigen beroepscode en andere relevante
beroepscodes te leren kennen, in dit geval wat
betreft de bepalingen die relevant zijn voor hun
beroepsdeontologie (5). Daar wijst onder meer
Schenderling op in verband met de geheimhou-
dingsplicht, en Vandenhoeck in verband met

76

‘ ‘ nieuwe versie handelingen.indd 76

Willen professionals een actieve rol
spelen bij morele kwesties, dan is
bijkomende scholing onontbeerlijk

H EEms

integratie en vrijplaats en de eigen identiteit van
geestelijk verzorger en pastor. Inzake de rele-
vantie van andere beroepscodes wijst Spronk op
de Wet op de Geneeskundige Behandelovereen-
komst en de informatieplicht van de arts.

Wettelijke regelingen

Tot de toerusting voor de beroepsuitoefening
behoort ook kennis van procedures en com-
missies die op het terrein van zorg en welzijn
actief zijn (6). Zo ging Boer in op het werk van
de regionale toetsings-
commissies euthanasie
en de betekenis van wils-
verklaringen, en laat hij
zien hoe de invalshoek
van de ethicus met gevoel
voor betekenisvragen een
waardevolle aanvulling is op andere professio-
nele perspectieven.

Eigen stellingname

Op basis van deze vorming moeten pastores en
geestelijk verzorgers in staat zijn om een eigen
goed onderbouwde positie te ontwikkelen inza-
ke actuele morele kwesties in het publieke debat
(7). Die actuele kwesties zullen per profes-
sionele context verschillen. Sommige van deze
kwesties hebben een bijna permanent karakter,
en vragen steeds weer opnieuw om afgewogen
oordeelsvorming, zoals die van het elektronisch
patiéntendossier (Schenderling), euthanasie
(Boer), en abortus (Van de Kamp).

Morele counseling en moreel beraad

Ten slotte komen we uit bij de postinitiéle scho-
ling. Indien professionals daadwerkelijk een

14-11-13

10:17 ‘ ‘



BT [ [

actieve rol willen spelen bij morele kwesties,
dan is bijkomende scholing onontbeerlijk. Voor
geestelijk verzorgers is dit sowieso een vereiste
om invulling te kunnen geven aan het tweede,
op ethiek betrekking hebbende, deel van de
VGVZ-beroepsdefinitie. Voor hen is scho-

ling in morele counseling (Evers & De Groot)
en moreel beraad (Steinkamp) als verplicht

te beschouwen (8). Om in concrete casussen
kernwaarden die spelen te kunnen afwegen en
ook meer in het algemeen aan het proces tot
besluitvorming te kunnen deelnemen, is dit
een noodzakelijk in te oefenen vaardigheid.
Het is bijvoorbeeld niet eenvoudig om het
respect voor de autonomie van de ander en de
eigen waarachtigheid met elkaar te verbinden
(Schenderling). En hoe bevorder je in het mul-
tidisciplinair overleg het bewustzijn van tragiek,
dat niet alles op te lossen is (Boer)? In deze
postinitiéle scholing is supervisie en coaching
onontbeerlijk (Smeets 2011).

Interculturele communicatie

Eveneens bijkomende scholing is nodig om in
staat te zijn cultuur- en levensbeschouwings-
specifieke elementen op een genuanceerde wijze
te betrekken in de oordeels- en besluitvorming
(9). Voortbouwend op de reeds genoemde
basiskennis van morele tradities in andere cul-
turen kan interculturele communicatietraining
helpen om oog te hebben voor conflicten tussen
culturen en daarin een ‘normatieve ondergrens’
te bepalen (Van de Laar). Waarden die voor

ons vanzelfsprekend zijn, kunnen in andere
culturen heel anders gepercipieerd worden.

Een voorbeeld hiervan is de verhouding tus-
sen autonomie en familiebanden (Bakker). Een

HANDELINGEN 2013 | 4

‘ ‘ nieuwe versie handelingen.indd 77

ander voorbeeld is dat men de draagwijdte van
bepaalde begrippen moet kennen — zoals de
hindoeistische dharma — en de rol van bepaalde
informele leiders in culturen (Bakker).

Met deze opsomming van negen elementen
hebben we niet de pretentie om uitputtend te
zijn; we willen slechts in kaart brengen welke
competenties oplichten uit de reflecties op een
brede waaier aan casuistiek in dit themanum-
mer. In het volgende overzicht staan ze nog-
maals bij elkaar.

Overzicht van onderdelen van de ethische
competentie

1. Kennis van ethische theorieén en
begrippen

2. Kennis van morele tradities
in andere culturen, religies en
levensbeschouwingen

3. Kennis van modellen en methoden
binnen de ethiek

4. Vaardigheid om met ethische

modellen en methoden te werken

5. Kennis van verschillende
beroepscodes

6. Kennis van wettelijke regelingen,
procedures en commissies

7. Vaardigheid een eigen stellingname
ten aanzien van morele kwesties te

beargumenteren

8. Vaardigheid morele counseling en
moreel beraad

9. Vaardigheid van interculturele
communicatie

77

14-11-13 10:17‘ ‘



BT [ [

Andere disciplines
Ter vergelijking: in het Ethics Education Re-
source Center van de internationale organisatie
AACSB voor business education worden ten
aanzien van de ethische competentieontwikke-
ling vier centrale aspecten onderscheiden: ver-
antwoordelijkheid, leiderschap, besluitvorming
en behoorlijk bestuur van een bedrijf of orga-
nisatie (‘corporate governance’). Wellicht kun-
nen pastores en geestelijk verzorgers van hun
collega’s in het bedrijfsleven leren dat ze hun
organisatie moeten aanspreken op het formule-
ren van beleid voor ethisch handelen en hierin
ook zelf voorgaan in moreel leiderschap. Deze
integriteit is iets wat collega’s zorg- en welzijns-
verleners en anderen met
wie zij samenwerken van
hen mogen verwachten
(Damstra 2011).
Vanzelfsprekend staat
de ethische competentie
in relatie tot andere essentiéle professionele
competenties. Participatie in morele kwesties
doet ook een beroep op competenties als her-
meneutiek, onderwijs en leiderschap (Bakker
en Boer). Zonder deze laatste competentie kan
de professional niet op een constructieve wijze
actor zijn in het moreel beleid binnen de organi-
satie (Boer en Van de Laar). Een essentiéle com-
petentie voor de bijdrage in het ethisch debat is
die van de samenwerking met andere discipli-
nes. Uit de reflectiebijdragen blijkt dat dit niet
altijd het vanzelfsprekend vertrekpunt van de
professionals is. Soms zien zij de anderen eerder
als tegenstanders of in elk geval als diegenen die
overtuigd moeten worden van hun ongelijk.

78

‘ ‘ nieuwe versie handelingen.indd 78

Een essentiéle competentie voor de
bijdrage in het ethisch debat is de
samenwerking met andere disciplines

H EEms

Breed spectrum

Wat zeggen de reflectiebijdragen ons, ten slotte,
over de spreiding van de ethische theorieén en
modellen die momenteel gangbaar zijn? Welke
theorieén komen via de auteurs van dit the-
manummer feitelijk in beeld? Het valt ons op
dat een breed spectrum aan ethische theorieén
terugkeert in de verschillende bijdragen. De
lezer ontmoet in dit nummer zowel descriptieve
ethiek, waarin gepoogd wordt het moreel han-
delen van actores te begrijpen, als prescriptieve
ethiek, waarin maatstaven voor het handelen
worden voorgesteld. Dat laatste leidt dan tot het
formuleren van bepaalde normen of beginselen,
die typisch zijn voor de zogenaamde plicht-
ethiek’

Het streven naar recht-
vaardigheid en gematigd-
heid in het handelen zijn
dan weer typisch voor
de zogenaamde ‘deugd-
ethiek’ En met de deugd van de praktische
wijsheid komen we uit bij de situatie-ethiek, die
0og heeft voor de tragische aspecten van morele
dilemma’s, waarvoor de casusinbrengers aan-
dacht vragen.

Nogal wat casussen leiden tot beschouwin-
gen vanuit stromingen en theorieén binnen
de ethiek die uitdrukkelijk betrokken zijn op
of vertrekken vanuit specifieke praktijken: de
medische ethiek, de zorgethiek, de moraaltheo-
logie en de beroepsdeontologie van de geestelijk
verzorger en pastor. Ook het moreel pluralisme
ontbreekt niet door de inbreng van het inter-
culturele perspectief.

Een kwart eeuw geleden werd de pastor
inzake morele competentieontwikkeling nog

14-11-13

10:17 ‘ ‘



BT [ [

voorgehouden dat christelijke deugdzaamheid
verbonden was met het afleggen van het zin-
nelijke en het lichamelijke. In het spoor van
Augustinus moest de pastor en de christen
zich via een ascetisch leven voorbereiden op de
verlossing die God in Christus gebracht had,
zo brengt Commers in zijn geschiedenis van de
ethiek in herinnering (Commers 2009).

Er is in korte tijd enorm veel veranderd,
ook inzake de ethische opleiding van pastores
en geestelijk verzorgers. Met dit themanum-
mer hopen we een nieuwe impuls te geven aan
ethische reflectie door pastores en geestelijk
verzorgers, die toegesneden is op de vragen van
onze tijd. <

Literatuur

AACSB (2004). Ethics education in business schools.
Tampa: AACSB. www.aacsb.edu

Commers, R. (2009). Kritiek van het ethisch bewust-
zijn. Leuven: Acco.

Damstra, J. (2011). Moreel verantwoord leiderschap.
Utrecht: Universiteit voor Humanistiek (master-
scriptie).

Smeets, W. (2011). The prophetic dimension of and
in supervision. In: A. Dillen & A. Vandenhoeck
(eds.), Prophetic Witness in World Christianities.
Rethinking Pastoral Care and Counseling, Munster:
LIT, 31-46.

Wim (dr. W.) Smeets is hoofd Geestelijke verzorging in
het Radboudumc Nijmegen en universitair docent
Geestelijke verzorging aan de Universiteit Utrecht.
wim.smeets@radboudumc.nl

Carlo (prof.dr. C.W.G.) Leget is hoogleraar zorgethiek
en geestelijke begeleidingswetenschappen aan de
Universiteit voor Humanistiek in Utrecht. Daar-
naast is hij vanuit de Associatie van High Care Hos-
pices bijzonder hoogleraar ethische en spirituele vra-
gen in de palliatieve zorg aan deze zelfde universiteit.
c.leget@uvh.nl

HANDELINGEN 2013 | 4

‘ ‘ nieuwe versie handelingen.indd 79

79

14-11-13 10:17‘ ‘



L IEEEN .

UITNODIGING

80

SYMPOSIUM HANDELINGEN WOENSDAG 18 DECEMBER 2013
Oordeels- en besluitvorming bij ethische kwesties

Programma
13.30 - 14.00 uur
14.00 - 14.10 uur

14.10 - 14.35 uur

14.35 - 14.50 uur
14.50 - 15.15 uur

15.15 - 15.35 uur
15.35 - 15.55 uur
16.00 - 16.20 uur
16.20 - 16.40 uur

16.40 - 17.15 uur

17.15-17.30 uur

Inschrijving en koffie/thee
Welkom door Nicolette Hijweege, codrdinator masterprogramma
geestelijke verzorging Universiteit Utrecht (UU)

Morele counseling: verheldering van waarden, normen en keuzeoriéntaties.

Hans Evers (LUMC) in gesprek met Aly Meijer, verpleegkundige,
verplegingswetenschapper, geestelijk verzorger i.0. (UU) en ‘zin-kweker’
Morele counseling: reflectie door Jack de Groot (KPV Nijmegen)

Moreel beraad in de praktijk van het kinderziekenhuis: Loes Berkhout en
Lenie Scherpenzeel (Dienst Levensoriéntatie en Geestelijke Verzorging,
UMC Utrecht)

Moreel beraad: reflectie door Norbert Steinkamp (Radboudumc)

Pauze. Verkoop themanummer Handelingen

Tragiek in morele casuistiek: Benita Spronk (VUmc Amsterdam)

Morele communicatie op beleidsniveau: Eric van de Laar (Catharina
Ziekenhuis Eindhoven)

Reflectie over ethiek in opleiding en postinitiéle vorming: panelgesprek
door Carlo Leget (UvH) en Wim Smeets (UU en KPV Nijmegen) met
Evert van Leeuwen, hoogleraar medische ethiek Radboudumc en Theo
Witkamp, docent en codrdinator navorming PThU en met de deelnemers
Terug- en vooruitblik: Hans Schilderman (Radboud Universiteit),
hoofdredacteur Handelingen

Het symposium vindt plaats van 14.00 tot 17.30 uur in de Boothzaal van de Universiteitsbibliotheek

Utrecht, Uithof, Heidelberglaan 3. Deelname aan het symposium kost € 10,-. Dit bedrag kan betaald

worden bij de inschrijving op 18 december. Deelname is gratis voor studenten op vertoon van de

studentenpas, alsook voor begeleiders van de Universiteit Utrecht. Het symposium is ter accreditatie

aangemeld bij de VGVZ. Zie ook: www.handelingen.com

‘ ‘ nieuwe versie handelingen.indd 80

14-11-13 10:17‘ ‘



