
1aan de lezerH A N D E L I N G E N  2 0 1 3   I   4

Klokslag acht uur ’s avonds kijk ik, op de bank gezeten, naar het 

journaal. Mijn kinderen zeggen dat papa naar het ‘Heilige Journaal’ 

kijkt: het is een serieuze zaak omdat hij altijd kijkt en ook nog eens 

alles uitvoerig becommentarieert. Mijn kinderen zien dit ritueel – kritisch 

kennis nemen van het nieuws – inmiddels als een burgerplicht. Ik vrees dat 

het in veel huiskamers niet anders is. De publieke zaak die iedere dag voorbij 

komt, beroert iedere private persoon nu eenmaal. Soms ontroert nieuws, soms 

irriteert het, soms verdooft het, soms motiveert het ook. Ten minste, zo beleef 

ik het althans, installeert nieuws jezelf als een morele persoon; als iemand die aangesproken wordt 

op waarden, normen en overtuigingen die immers bespeeld worden door de gebeurtenissen van de 

dag.

Voor pastores, predikanten, geestelijk verzorgers verschilt de situatie met die van mij, of van 

welke andere burger op de bank voor de televisie ook, op ten minste drie manieren. Ten eerste 

hebben zij een normatief beroep: hun deskundigheid bestaat erin professioneel met deze waarden, 

normen en overtuigingen om te gaan. Vervolgens becommentariëren ze ‘morele gebeurtenissen’ 

niet vanuit de leunstoel, maar maken ze die ‘in het wild’ mee; ze zijn geen toeschouwer maar 

allereerst deelnemer. En ten slotte, niet onbelangrijk, ze vertegenwoordigen of behartigen specifieke 

waarden, bepaalde normen en bijzondere overtuigingen, die niet van de eigen persoon afhankelijk 

zijn maar van tradities en gemeenschappen. Dat maakt het vak mooi maar ook complex.

In deze editie van Handelingen gaan we op zoek naar kenmerken van het onopgeefbare domein 

binnen het vak van pastores, predikanten en geestelijk verzorgers: de ethische deskundigheid. 

De editieredacteuren merken op dat dit ethisch domein vaak onderbelicht blijft. Dat is de reden 

om in de opzet van dit nummer te vertrekken vanuit de morele praktijk, en na te gaan tot welke 

oordeelsvorming en besluitvorming deze casuïstiek leidt. Zodra dergelijke interpretaties aan de 

orde zijn, blijkt aansluiting bij interdisciplinaire theorievorming onontkoombaar. Dat is ook maar 

goed ook; we zijn immers niet slechts rituele toeschouwers maar professionele deelnemers bij de 

publieke zaak.

A A N  D E  L E Z E R   |   H a n s  S c h i l d e r m a n

l

1

Hans Schilderman is hoofdredacteur van Handelingen, en hoogleraar Religie en Zorg aan de Faculteit Filosofie, 
Theologie en Religiewetenschappen van de Radboud Universiteit Nijmegen. 
h.schilderman@ftr.ru.nl

nieuwe versie handelingen.indd   1 14-11-13   10:17



inleiding2

I N L E I D I N G   |   Carlo Leget & Wim Smeets

‘Nee, met ethiek hebben we hier weinig te maken!’, krijgen studen-
ten wel eens als antwoord wanneer ze vragen of ze op een mogelijke 
stageplek ook ervaringen kunnen opdoen op het vlak van ethiek. 
‘Niemand van ons zit in de ethische commissie. En wij worden er 
ook niet bij betrokken wanneer abortus of euthanasie speelt.’ Op 
die – enge – manier wordt vaak over ethiek gedacht door geestelijk 
verzorgers. 

Oordeels- en besluit-
vorming bij ethische 
kwesties

Menig basispastor denkt bij ethiek 

in eerste instantie aan zaken waar-

bij de normen van de kerk in het 

geding zijn. Ethiek dient echter veel breder 

beschouwd te worden. Het gaat erom oog te 

hebben voor de ethische omgeving waarin wij 

leven, aldus Simon Blackburn, waarmee hij 

bedoelt: ‘het klimaat van ideeën die betrekking 

hebben op de manier waarop we leven. Die 

bepalen wat we acceptabel en niet acceptabel 

vinden, bewonderenswaardig of verachtelijk. 

Die bepalen wanneer we vinden dat de zaken 

goed gaan en wanneer we vinden dat ze scheef 

gaan. Die bepalen wat wij vinden waar we recht 

op hebben en waartoe we verplicht zijn in onze 

relatie tot anderen. Die vormen onze emotio-

nele reacties, die bepalen waar we trots op zijn 

of waar we ons voor schamen, waar we kwaad 

om worden of dankbaar voor zijn, wat we kun-

nen vergeven en wat niet. Daaraan ontlenen 

we onze normen, de normen voor ons gedrag’ 

(Blackburn 2007, 9). 

Een van de oogmerken van dit themanum-

mer van Handelingen is de reikwijdte van de 

ethiek voor het werk van pastores en geestelijk 

verzorgers te verhelderen vanuit de praktijk, 

anders gezegd het morele bewustzijn van gees-

telijk verzorgers en pastores te stimuleren. Op 

die manier hopen we duidelijk te maken in 

welke situaties hun ethische competentie in het 

nieuwe versie handelingen.indd   2 14-11-13   10:17



3inleiding H A N D E L I N G E N  2 0 1 3   I   4

l

geding is en dus bewust ingezet kan worden om 

bepaalde kwesties aan te gaan. 

Daarbij richten we ons in eerste instantie op 

de wijze waarop pastores en geestelijk verzor-

gers oordelen over de betreffende kwestie en 

van daaruit tot een besluit komen met het oog 

op hun professioneel handelen. Veelal verloopt 

het proces van oordeelsvorming tot handelen 

eerder intuïtief dan bewust. Daar is op zich niet 

altijd iets mis mee: intuïtie wordt gevoed vanuit 

ons eerdere denken, voelen en handelen. Maar 

het risico van eenzijdigheid is niet denkbeeldig. 

Reflecteren op de eigen ervaringen kan helpen 

om tot meer gefundeerd handelen te komen 

(Menken-Bekius & Van der Meulen 2007; Men-

ken-Bekius & Schaap-Jonker 2010 ).

Modellen en methoden
In de ethiek zijn er recent tal van modellen en 

methoden ontwikkeld, die dienstig kunnen 

zijn bij de reflectie op de eigen beroepsprak-

tijk (Manschot & Van Dartel 2003; De Bree & 

Veening 2012). Soms gaat het om theoretische 

benaderingswijzen, waarvan tevens implicaties 

voor de praktijk zijn uitgewerkt. Soms gaat het 

om concrete handelingsmethoden, waarvan 

echter tevens de theoretische basis is geëxpli-

citeerd. Deze modellen en methoden bieden 

wijzen van denken en handelen die aangeleerd 

kunnen worden om de ethische competentie 

te vergroten. Uiteindelijk zullen pastoranten 

en cliënten erbij gebaat zijn wanneer pastores 

en geestelijk verzorgers meer gebruik zouden 

maken van deze ontwikkelde modellen en me-

thoden, zo is onze overtuiging. 

Vijf stappen 
Om dat inzichtelijk te maken in dit themanum-

mer zijn auteurs en representanten van een 

aantal modellen en methoden uitgenodigd om 

hun perspectief toe te passen op aangeboden 

praktijkmateriaal. Aan de meewerkende auteurs 

is gevraagd in hun bijdrage de volgende stappen 

te zetten:

• �Een eerste reactie op de casus. Waarom is deze 

casus moreel relevant?

• �Het ethische oordeel van de pastor of geestelijk 

verzorger. Wat valt op in de manier waarop de 

schrijver van de casus spreekt over de kwestie 

die aan de orde is? Welke gevoelens, ethische 

beginselen en morele normen lijken voor de 

schrijver leidend te zijn?

• �De besluitvorming en eventueel daaruit voort-

vloeiend handelen. Hoe kan het theoretische 

perspectief en het handelingsperspectief van 

de auteur dit proces structureren, verdiepen 

en verbreden?

• �De ethische competentie van de pastor en gees-

telijk verzorger. Wat kan vanuit de casus en de 

reflectie daarop gezegd worden over de (post)

initiële scholing? Een bijzonder aandachtspunt 

daarbij is de samenwerking met andere profes-

sionals en het betrekken van hun ethische kijk 

op de behandelde kwestie.

• �Ethische theorievorming. Wat zegt de behandel-

de kwestie over de mogelijkheden en grenzen 

van de door de auteur gehanteerde ethische 

benadering?

In dit tijdschrift is in het recente verleden reeds 

aandacht besteed aan verschillende van de ethi-

nieuwe versie handelingen.indd   3 14-11-13   10:17



inleiding4

sche modellen en methoden die hier de revue 

zullen passeren. Daarbij lag het accent echter 

vooral op de presentatie van de benadering. De 

beweging die we nu willen maken is een om-

gekeerde: van de praktijk naar de theoretische 

bezinning.

Brede casuïstiek
Het spectrum van de casuïstiek is bewust breed 

gekozen. Om te beginnen zijn we uitgegaan 

van de casussen die lezers van Handelingen in 

het recente verleden hebben aangeleverd, en 

die nog niet in dit tijdschrift aan de orde zijn 

geweest. Vervolgens hebben we gebruikgemaakt 

van ervaringen van studenten geestelijke ver-

zorging tijdens hun stage. Zij lopen geregeld 

tegen kwesties aan die 

zij vanuit hun begin-

nende beroepspraktijk 

niet vanzelfsprekend 

vinden, kwesties waarbij ze ethische vragen stel-

len – die bij hun meer ervaren collega’s, soms 

door de jarenlange routine, op de achtergrond 

zijn geraakt. 

	 Natuurlijk worden niet alleen pastores en 

geestelijk verzorgers met ethische kwesties 

geconfronteerd. Waar lopen hun collega-

professionals tegen aan, hoe gaan zij ermee 

om? Verschillende disciplines kunnen leren van 

elkaars aanpak; uiteindelijk zijn mensen er ook 

bij gebaat wanneer diegenen die hen profes-

sioneel begeleiden niet naast elkaar, maar met 

elkaar samenwerken. Veel methoden van mo-

reel beraad maken zelfs expliciet gebruik van de 

veelheid van perspectieven die de verschillende 

professionele achtergronden opleveren.

Om diezelfde reden hebben wij als reflectie-

auteurs niet alleen religiewetenschappers, 

theologen en humanistici gevraagd, maar ook 

auteurs uit verwante disciplines. Een bijzonder 

aandachtspunt is ook dat van de multicultura-

liteit. In verschillende culturen gelden niet van-

zelfsprekend dezelfde ethische uitgangspunten 

en normen. Het is vaak al een hele toer om om 

te gaan met de verscheidenheid van opvattingen 

en gevoelens in een concrete ethische kwestie, 

bij multiculturele verschillen wordt die uitda-

ging alleen maar groter.

De opbouw van het themanummer is als volgt. 

We starten op het microniveau, met casussen 

en reflecties die de pastoranten of cliënten zelf 

centraal stellen: hun autonomie en wensen, hun 

privacy en ook hun 

inbedding in relaties 

met hun omgeving. 

Deze thema’s vra-

gen niet alleen om ethische communicatie met 

deze personen en hun omgeving, maar ook om 

multidisciplinair ethisch overleg. Dat brengt ons 

haast vanzelf op het meso- en macroniveau van 

gezondheids- en welzijnszorg en van het territo-

riale pastoraat. Ook de beroepsdeontologische 

perspectieven van pastor, geestelijk verzorger en 

arts komen aan bod. 

In Handelingen willen we vanaf nu regelmatig 

een interview met een hoogleraar opnemen, 

daarom in dit nummer een interview met een 

hoogleraar medische ethiek.

Ethiek en moraal
Tot slot nog een opmerking over de termino-

logie. De termen ethiek en moraal worden in 

verschillende betekenissen gebruikt. Wij hebben 

Oog hebben voor 
de ethische omgeving 

waarin wij leven

nieuwe versie handelingen.indd   4 14-11-13   10:17



inleiding H A N D E L I N G E N  2 0 1 3   I   4 5

pragmatisch voor de volgende optie gekozen. 

De term ‘ethiek’ hanteren we om de weten-

schappelijke discipline aan te duiden die zich 

bezighoudt met de systematische reflectie op 

waarden en normen. Wanneer het gaat om 

de keuzeprocessen en de dilemma’s waarvoor 

mensen geplaatst worden, gebruiken we de 

aanduiding ‘moreel’.

Literatuur
Blackburn, S. (2007). Goed leven. Een tegendraadse 

beschouwing over ethiek. Rotterdam: Lemniscaat.
De Bree, M. & Veening, E. (2012). Handleiding mo-

reel beraad. Praktische gids voor zorgprofessionals. 
Assen: Van Gorcum. 

Manschot, H. & Dartel, H. van (2003). In gesprek 
over goede zorg. Overlegmethoden voor ethiek in de 
praktijk. Amsterdam: Boom.

Menken-Bekius, C. & Meulen, H. van der (2007). 
Reflecteren kun je leren. Basisboek voor pastoraat en 
geestelijke verzorging. Kampen: Kok.

Menken-Bekius, C. & Schaap-Jonker, H. (eds.) 
(2010). Ervaring leert. De casus als instrument voor 
theoloog, pastor en geestelijk verzorger. Kampen: 
Kok. 

Carlo (prof.dr. C.W.G.) Leget is hoogleraar zorgethiek 
en geestelijke begeleidingswetenschappen aan de 
Universiteit voor Humanistiek in Utrecht. Ook is hij 
vanuit de Associatie van High Care Hospices bijzon-
der hoogleraar ethische en spirituele vragen in de 
palliatieve zorg aan deze zelfde universiteit. 
c.leget@uvh.nl

Wim (dr. W.) Smeets is hoofd Geestelijke verzorging in 
het Radboudumc Nijmegen en universitair docent 
Geestelijke verzorging aan de Universiteit Utrecht. 
wim.smeets@radboudumc.nl

l

nieuwe versie handelingen.indd   5 14-11-13   10:17



nieuwe versie handelingen.indd   6 14-11-13   10:17



casusH A N D E L I N G E N  2 0 1 3   I   4 

C A S U S  1 

Situatie
Een passant vertelde recent aan een van de straatpastores dat hij heeft besloten te stoppen met 
het leven. Hij is sinds omstreeks twaalf jaar dakloos en voelt zich aan alle kanten tegengewerkt 
door het systeem van de samenleving. Het gaat om een naar schatting 50-jarige man, die 
enerzijds iets aanhankelijks uitstraalt en die anderzijds gehard is door zijn leven op straat 
met alles wat hij daarin heeft meegemaakt. Hij voelt zich onrechtvaardig behandeld door 
de gemeentelijke overheid, omdat hij – wanneer hij zich zou laten helpen – doorverwezen 
wordt naar woonvoorzieningen waar overwegend mensen verblijven met een achtergrond in 
psychiatrie of verslaving. Zelf herkent hij zich in het geheel niet in deze groep mensen.

Is de autonomie van de pastorant heilig?

De pastor die dit bericht heeft gehoord, heeft 

gedurende de jaren dat hij hem kent een re-

delijk contact met hem opgebouwd. Hij deelt 

deze situatie met ons, zijn collega’s. Dat doet hij 

vanuit zijn overtuiging dat dit iets is dat gedeeld 

moet worden. Hij deelt ook direct mee dat deze 

man zijn besluit genomen heeft en dat hij als 

pastor dit besluit zal respecteren. De pastor gaf 

aan in het gesprek met de passant deze medede-

ling ter kennisgeving te hebben aangenomen, 

vanuit zijn intuïtie dat hier sprake is van 

‘balanced suicide’. 

Ethische vragen
• �Welk signaal geef je af wanneer je als pastor in 

een dergelijke situatie deze keuze maakt?

• �Wat is überhaupt je verantwoordelijkheid van 

jou als pastor in een situatie als deze?

• �Wat zegt deze situatie over de mate van 

openheid en onderlinge kritische bevraging?

Standpunten, belangen en waarden 
Visie pastor die deze kwestie ter sprake bracht: 

‘Dit is een situatie waarin sprake is van een 

‘balanced suicide’, de man weet echt wel wat hij 

doet. Deze man ziet geen enkel perspectief meer 

en is het leven letterlijk beu. Ik begrijp hem, ik 

begrijp dat hij wil stoppen met leven. Treurig 

maar waar, het is niet anders. Mijn besluit staat 

vast, ik respecteer hem in zijn wens. Hij heeft 

mij ook niet gevraagd, maar bracht het echt als 

een mededeling. 

	 Om dit nu bij derden aan te kaarten … nee, 

dan wordt hij straks opgenomen en dat wil ik 

hem besparen. Ik ken hem al jaren en hij heeft 

altijd gehecht aan zijn autonomie, dus dat zal 

ook nu het geval zijn. 

	 Het respecteren van zijn wens, dat is wat 

deze man impliciet aan mij vraagt, en dat zal ik 

doen.’ 
l

7

nieuwe versie handelingen.indd   7 14-11-13   10:17



casus8

Visie collega:

‘Het leven als mens is heilig. Iedereen heeft het 

recht daarover zelf te besluiten. Het is treurig 

dat deze man geen ander perspectief meer 

lijkt te zien. Als straatpastores hebben we elk 

onze eigen populatie aan passanten die we 

ontmoeten. Mijn collega doet dit werk al vele 

jaren en heeft ontzettend veel ervaring met de 

doelgroep; hij put uit zijn intuïtie en daar is alle 

reden toe. Vaak klopt dat ook wel. 

	 Daarnaast hebben we onderling afgesproken 

dat we elkaar vrij laten in de persoonlijke 

invulling van dit werk. Natuurlijk is het fijn 

als je het met elkaar eens bent, maar dat is nu 

eenmaal niet altijd zo. We delen echter wel altijd 

dit soort belangrijke zaken, zonder daarbij 

elkaar een andere kant op te willen bewegen. 

	 Ik zou ook niet weten welk perspectief deze 

man nog aangereikt kan worden. Hoe verdrietig 

ik het ook vind, ik geloof ook dat de dood niet 

het einde is en dat hij dan een beter plekje krijgt 

dan nu.’ 

Eigen visie: 

Menselijk leven is heilig en zou niet door 

suïcide beëindigd mogen worden. De wens niet 

meer te willen leven is niet per definitie een 

doodswens. De vraag die bij mij opkwam naar 

aanleiding van deze mededeling over te zullen 

stoppen met leven, is: Hoe is deze man tot dit 

besluit gekomen? Wat betekent dit voor hem? 

Hoe is hij bezig met zijn levenseinde en op 

welke manier wil hij dat vormgeven? Hoe kan 

de pastor hem nabij zijn en dat wat in die ander 

van waarde is, bevestigen? Heeft de passant 

alle opties daadwerkelijk overwogen en is er 

nog enig perspectief dat zijn leven van waarde 

kan maken? Kortom, veel vragen, die op enige 

manier mogelijkerwijs in een context van een 

vertrouwelijke ontmoeting met deze man plaats 

zouden mogen hebben. 

Het zonder meer respecteren van de door 

hem aangegeven wens, staat voor mij gelijk 

aan het bevestigen dat er in het hier en nu geen 

hoop of perspectief meer is, en dat past niet bij 

mijn huidige visie op wie ik als pastor/geestelijk 

verzorger wil zijn. Het gesprek voeren met deze 

passant lijkt mij van belang en dat betekent 

dus niet het zonder meer delen van dit verhaal 

met derden, wat een duidelijke stap verder zou 

zijn. In een dergelijk gesprek zou ik iets willen 

zeggen als dat ik hem zou missen omdat ik hem 

zie als een kostbaar mens. Los van wat ik zelf 

belangrijk zou vinden in de omgang met deze 

man, vind ik dat een sterkere intercollegiale 

kritische bevraging op zijn plaats is.

  
l

nieuwe versie handelingen.indd   8 14-11-13   10:17



casus reflectieH A N D E L I N G E N  2 0 1 3   I   4

R E F L E C T I E  O P  C A S U S  1   |   G u u s  T i m m e r m a n

Met de casus ‘Is de autonomie van de pastorant heilig?’ hebben we te 
maken met een casus die ons wordt voorgelegd door een collega van 
een straatpastor die in een intervisiegesprek vertelde over een pas-
torant die hem heeft medegedeeld te willen stoppen met het leven. 
Behalve morele vragen in het leven van de pastorant en in de pasto-
rale relatie, zijn er ook morele vragen in de collegiale relatie.

De morele ruimte 
overeind gehouden?

Zien – oordelen – handelen

Deze casus kent verschillende vertel-

lingsniveaus: het levensverhaal van de 

pastorant, het pastoraal contact tussen 

hem en de straatpastor en het intervisiegesprek 

met collega-straatpastores. Het vierde vertel-

lingsniveau, de casus zoals die is voorgelegd, 

biedt tot deze drie onderliggende niveaus een 

narratieve toegang. In antwoord op de vraag 

naar het ethisch oordeel, de besluitvorming en 

het eventueel daaruit voortvloeiend handelen 

onderzoek ik wat er op elk niveau moreel ge-

sproken aan de orde is.

De vertelling van de pastorale ontmoeting 

wordt door de betreffende pastor ingebracht in 

een intervisiegeprek met collega-straatpastores. 

Zowel bij de pastor zelf als bij zijn collega’s is 

er de intuïtie dat het in deze casus om iets be-

langrijks gaat. Tegelijkertijd zegt de betreffende 

pastor de mededeling van de pastorant als ken-

nisgeving te hebben aangenomen. Dat roept de 

vraag op wat deze casus voor de betreffende pas-

tor dan zo belangrijk maakt om in te brengen.

De pastor die de vertelling van de pastorale 

ontmoeting in het intervisiegesprek inbrengt, 

meent vanuit zijn intuïtie dat hier sprake is 

van ‘balanced suicide’. Een collega vertrouwt 

op deze intuïtie en zou zelf ook niet weten 

‘welk perspectief deze man nog aangereikt kan 

worden’. Bovendien gelooft deze collega dat de 

dood niet het einde is en dat de passant dan 

‘een beter plekje krijgt dan nu’. 

De collega die ons de casus voorlegt, meent 

echter dat geen menselijk leven door suïcide 

beëindigd zou mogen worden en dat de wens 

niet meer te willen leven, niet per definitie een 

doodswens is. Wat hier onder andere op het 

spel staat is het morele inzicht dat het leven 

altijd een goed is (Evangelium vitae, 1995) en 

de dood altijd een kwaad. De dood maakt im-

9

l

nieuwe versie handelingen.indd   9 14-11-13   10:17



reflectie1 0

mers een einde aan de mogelijkheid als bezielde 

lichamelijke wezens te communiceren (Vosman 

1996). Hoe is het gesprek hierover precies ver-

lopen?

Deze intervisiegroep heeft voorzieningen 

getroffen om het intervisiegesprek veilig te hou-

den. Toch vindt de betreffende pastor het nodig 

direct aan het begin mee te delen dat hij het 

besluit van de passant zal respecteren. En pre-

cies hierbij stelt de collega die de casus voorlegt 

vragen. Kan dat in deze groep zonder de onder-

linge veiligheid onder druk te zetten?

In mijn kwalitatief-empirisch, moraaltheo-

logisch onderzoek naar persoonlijk pastoraat 

door parochiepastores heb ik als doel van per-

soonlijk pastoraat gevonden: het bevorderen 

van (1) innerlijke ruimte, (2) een betekenisvolle 

plek tussen mensen 

en (3) de ervaring van 

Gods liefde, door als 

pastor (4) beschikbaar 

te zijn op een heldere 

en duurzame manier, (5) zorgvuldig de pasto-

rant te erkennen als persoon en (6) een geza-

menlijke zoektocht naar God aan te gaan. Het 

gaat hier om het interne doel van de praktijk 

van persoonlijk pastoraat, niet om een inventa-

risatie van de doeleinden die pastores zich stel-

len in hun contacten met pastoranten. Daarbij 

moeten de zes genoemde aspecten niet gelezen 

worden als een af te vinken lijstje van doelen, 

maar als dimensies van een (morele) ruimte 

die een pastorant en een pastor gezamenlijk 

betreden. Persoonlijk pastoraat mikt op doelen 

betreffende het leven van de pastorant, maar 

ook betreffende de pastorale relatie zelf en deze 

twee categorieën van subdoelen zijn op elkaar 

betrokken. Door heldere en duurzame beschik-

baarheid, door aandachtige en trouwe omgang 

en door een gezamenlijke zoektocht naar God 

beweegt de pastor de pastorant ertoe innerlijke 

ruimte te vergroten, een betekenisvolle plek tus-

sen mensen te vinden en zich voor de ervaring 

van Gods liefde open te stellen (Timmerman 

2011).

Ervan uitgaande dat de praktijk van het straat-

pastoraat ditzelfde interne doel heeft, is het de 

vraag welke van deze dimensies in dit pastoraal 

contact aan de orde waren. Hier wreekt zich de 

beperkte narratieve toegang tot dit niveau. Uit 

de beschrijving kunnen we opmaken dat in het 

leven van de pastorant innerlijke ruimte, een 

betekenisvolle plek tussen mensen en de erva-

ring van Gods liefde 

spannende thema’s 

zijn. Maar in hoeverre 

die in het pastoraal 

contact aan de orde 

zijn (geweest), is niet duidelijk. De pastor kent 

de pastorant al jaren en wil diens doodswens 

respecteren, maar of daarmee beschikbaarheid 

van en erkenning door de pastor aan de orde 

zijn (geweest), is niet duidelijk. Voor een ge-

zamenlijke zoektocht naar God is geen enkele 

aanwijzing. 

De vraag is hoe de handelwijze van de be-

treffende pastor past binnen de morele ruimte 

waarbinnen pastor en pastorant met elkaar 

onderweg zijn. Laat de pastor het eenvoudigweg 

gebeuren dat de pastorant uit die gezamenlijke 

morele ruimte stapt? Hoe heeft de pastor on-

derzocht of de ‘mededeling’ van de pastorant 

Persoonlijke waardigheid van pastoranten
bevorderen boven de liberale 

opvatting van autonomie

nieuwe versie handelingen.indd   10 14-11-13   10:17



1 1reflectie H A N D E L I N G E N  2 0 1 3   I   4

misschien toch was bedoeld als een noodkreet 

aan de pastor om die morele ruimte overeind te 

houden?

	 Ten slotte, de pastor brengt de casus naar 

voren in het raamwerk van een liberale 

autonomieopvatting, een opvatting waarop 

veel kritiek is uitgeoefend, onder andere door 

feministische en zorgethici. Uit mijn onderzoek 

komt naar voren dat autonomie (en authentici-

teit) te maken heeft (hebben) met dat mensen 

zichzelf, hun eigen leven, de wereld waarin ze 

leven en de noodlottigheid ervan voor hun 

rekening kunnen nemen, meer dan met het in 

regie nemen van hun leven. Daarover zijn be-

treffende deze pastorant vragen te stellen. Het 

respecteren en bevorderen van autonomie ge-

beurt altijd in een welbepaalde relatie die vanaf 

het begin moet worden meebedacht. De vraag 

is dus wat het respecteren en bevorderen van de 

autonomie van deze pastorant in deze pastorale 

relatie van deze pastor vraagt. Misschien wel 

iets anders dan niet-inmenging.

Ethische competentie van de pastor
In de (post)initiële scholing zou het mijns 

inziens goed zijn aandacht te besteden aan de 

interne doelen van de praktijken waarvoor 

studenten worden opgeleid en hoe het concrete 

handelen en de vragen die men kan tegenko-

men, daaraan zijn te relateren. 

Daarnaast zou het goed zijn om ten aanzien 

van in de samenleving en onder professionals 

zo dominante thema’s als autonomie en respect 

voor autonomie een kritische houding aan te 

reiken. De persoonlijke waardigheid van iedere 

pastorant moet gerespecteerd en bevorderd 

worden, niet per se de liberale opvatting van 

autonomie. Dat kan er namelijk toe leiden dat 

mensen aan hun lot worden overgelaten. 

	 Ten slotte valt in de casusbeschrijving op 

dat de betreffende pastor de visie van andere 

professionals rondom deze pastorant niet heeft 

willen betrekken bij zijn eigen afweging. Gezien 

de ernst van de ‘mededeling’ lijkt me daar toch 

wel reden toe.

Ethische theorievorming
In deze reflectie ben ik ervan uitgegaan dat het 

door mij gevonden interne doel van de prak-

tijk van persoonlijk pastoraat ook geldt voor 

de praktijk van straatpastoraat. Dat zou eerst 

uitgezocht moeten worden. Daarvoor zijn ge-

detailleerdere casussen nodig, aangeleverd door 

de betreffende pastores zelf. Deze casus laat zien 

dat ook in het straatpastoraat ethische reflectie 

op het handelen en wedervaren van pastores en 

geestelijk verzorgers geboden is. 

Literatuur
Timmerman, A.B. (2011). Gezien de ander. Eerbied 

voor autonomie en authenticiteit in het pastoraat. 
Een kwalitatief-empirische, moraaltheologische 
studie (dissertatie Universiteit van Tilburg). 
Theologische Perspectieven Supplement Serie 1. 
Bergambacht: 2VM Uitgeverij. Beschikbaar via: 
arno.uvt.nl/show.cgi?fid=121105

Vosman, F. (1996). Het leven getekend, het leven 
betekend. In: M. Pijnenburg en F. Vosman (red.), 
Tegendraadse levensvisies. Assen: Van Gorcum, 
63-85.

Guus (dr. A.B.) Timmerman (STD) is moraaltheoloog.  
ab.timmerman@inter.nl.net

l

nieuwe versie handelingen.indd   11 14-11-13   10:17



1 2

nieuwe versie handelingen.indd   12 14-11-13   10:17



1 3casusH A N D E L I N G E N  2 0 1 3   I   4 

C A S U S  2 

Situatie
(1) �Op de intensive care ligt een meisje van 17 jaar, met Surinaamse ouders. 
(2) �Negen jaar geleden kreeg ze een oncologische ziekte en als gevolg van chemotherapieën 

heeft ze een dwarslaesie. 
(3) �Momenteel heeft ze na een beenmergtransplantatie last van ernstig nierfalen waardoor  

ze waarschijnlijk voor de rest van haar leven aan de nierdialyse moet; anders zal ze over-
lijden. 

(4) �Het is een heel intelligente meid; ze is bij bewustzijn, maar ze is wel levensbedreigend ziek. 
(5) �Het meisje is hierdoor afhankelijk van haar ouders; haar moeder is altijd bij haar en zorgt 

voor haar, zowel thuis als in het ziekenhuis. 
(6) �Ze gaat, als haar gezondheid dit toelaat, naar dezelfde school als waar haar moeder les-

geeft. 
(7) �Haar vader is vanwege zijn werk minder vaak bij haar. 
(8) �De ouders zijn het niet eens over de beslissing ‘wel of niet nierdialyse’. 
(9) �Vader ziet het niet zitten om met een ernstig ziek kind in de rolstoel iedere week meerdere 

keren naar het ziekenhuis te gaan voor nierdialyse; voor hem is er een grens bereikt. 
(10) �Moeder wil koste wat kost doorgaan met behandelen, voor haar betekent dat alles wat de 

artsen doen bedoeld is om haar dochter beter te maken. 
(11) �Moeder leeft bij de dag. 
(12) �Ze grijpt alles wat de zorgverleners zeggen aan om te concluderen dat het goed gaat met 

haar dochter. 
(13) �Ze heeft geen reëel beeld van de toekomst van het meisje. 
(14) �Moeder geeft aan de vader alleen de positieve berichten door en de vader krijgt dus via de 

moeder niet alle informatie door over hoe ernstig de situatie is. 
(15) �Wat het meisje zelf wil, wordt niet duidelijk. 
(16) �De artsen en verpleegkundigen krijgen niet de gelegenheid om alleen met het meisje te 

spreken, omdat moeder altijd bij haar is en haar voorzegt wat haar mening moet zijn. 

Een familie niet op één lijn

l

< Andy Warhol, ‘Ladies and gentleman’, 1975 

nieuwe versie handelingen.indd   13 14-11-13   10:17



casus1 4

Vragen
• �Zorgverleners moeten kinderen ouder dan 12 

jaar en hun ouders informeren. Hoe doen zij 

dat? Wat betekent ‘informeren’ in deze situ-

atie?

• �Moeten de ouders altijd geïnformeerd wor-

den, ook wanneer het kind ouder is dan 16 

jaar?

• �Wie beslist er uiteindelijk over de behandeling 

van het kind als dit in een afhankelijkheids

positie zit?

• �Hoe komen de zorgverleners erachter wat het 

kind zelf wil?

• �Heeft het kind een normale ontwikkeling 

gekend, heeft ze in haar leven zelf verantwoor-

delijkheid leren nemen? Heeft haar moeder 

haar de ruimte kunnen geven om te ontdek-

ken wat zij zelf wil, met andere woorden, om 

autonomie te ontwikkelen?

• �Mag je als zorgverlener eisen alleen met de 

jonge patiënte tussen 16 en 18 jaar te kunnen 

spreken?

• �In hoeverre speelt cultuur hier een rol?

• �Bij kinderen van 16 tot 18 jaar is het zo dat ze 

zelf beslissingen mogen nemen, onafhankelijk 

van de ouders. Ouders moeten wel geïnfor-

meerd worden.

Met wie bespreken en met welk doel
Ik zou met zorgverleners willen spreken om 

helder te krijgen wat in deze situatie goede zorg 

is. Dit zou ik willen doen volgens de Nijmeegse 

methode.

Standpunten, belangen en waarden 
Zorgverleners: Ouders willen het kind behou-

den, de situatie is acuut, dus je moet handelen 

als zorgverlener op een IC. Hoe ver gaat de 

verantwoordelijkheid van de zorgverleners? Er 

is geen tijd voor reflectie, want er moet gehan-

deld worden. Verantwoordelijkheid is hier een 

waarde.

Moeder: Moeder wil koste wat het kost door-

gaan met behandelen. Haar dochter is haar 

leven. Verbondenheid en zingeving zouden hier 

belangrijke waarden kunnen zijn. Is zingeving 

een waarde?

Kind: Wat het kind wil is niet duidelijk; in 

hoeverre is zij in staat om weloverwogen eigen 

beslissingen te nemen? Autonomie is hier een 

belangrijke waarde.

Vader: Voor vader lijkt er een grens te zijn be-

reikt, hij kijkt verder, naar de toekomst. Er zijn 

bij hem grenzen aan de zorg voor zijn dochter. 

Hij ziet de zorg niet meer zitten in de toekomst. 

Wat betekent het voor de vader om een dood-

zieke dochter te hebben? Alles is gericht op 

overleven, maar hoe reëel is dit? Waarden als 

rust, mogen sterven, een eigen leven kunnen 

vormgeven, kunnen hier een rol spelen. l

nieuwe versie handelingen.indd   14 14-11-13   10:17



1 5casus reflectie

R E F L E C T I E  O P  C A S U S  2   |   H a n s  E v e r s  &  J a c k  d e  G r o o t

De casus ‘Een familie niet op één lijn’ roept spannende ethische 
aandachtspunten op: de beslissing over leven en dood, goed ouder-
schap, (on)gerechtvaardigde verlangens, conflicterende waarden en 
belangen, de opvoeding tot mondigheid en zelfstandigheid, het recht 
op zelfbeschikking en autonomie, het recht op leven en sterven. De 
verleiding is groot om onmiddellijk kanttekeningen te maken bij het 
geschetste complexe probleem en in te zoomen op de waarden en 
normen van de beschreven actoren. Toch loont terughoudendheid.

Ethische aandachtspunten: voor wie?

De casus blijkt namelijk minstens zo in-

teressant als we hem zien als een po-

ging om het menselijk bestaan exem-

plarisch ter sprake te brengen als een speurtocht 

naar het ‘goede leven’. 

	 Wij benaderen de casusbeschrijving als een 

denkbeeldig verbatim van een gesprek met een 

bewogen geestelijk verzorger, van wie we in dit 

artikel aannemen dat het een vrouw is, die op 

zoek is naar een waardige aanpak van de situ-

atie. 

Aan de hand van dit gespreksverslag laten we 

zien wat we doen bij de eerste stap in morele 

counseling: het systematisch in kaart brengen 

van waarden, normen en overtuigingen van een 

cliënt (in dit geval dus de geestelijk verzorger). 

Alvorens daar te komen bekijken we het verhaal 

op twee niveaus: het taalgebruik en een analyse 

van de gezichtspunten waaronder de geestelijk 

verzorger haar ervaringen ter sprake brengt. 

Taalgebruik
De geestelijk verzorger maakt op een vaardige 

manier gebruik van de taal om haar ervaring te 

delen. 

De tekst 

• �De tekst bestaat uit een inleiding (zin 1-7), de 

expositie van het thema (zin 8), een doorwer-

king (9-14), het concluderend hernemen van 

het thema (15-16).

De hoofdpersonen

• �Er zijn drie hoofdpersonen (de patiënte en 

haar ouders) en twee bijrollen (artsen en 
l

Dit raakt de  
geestelijk verzorger

H A N D E L I N G E N  2 0 1 3   I   4

nieuwe versie handelingen.indd   15 14-11-13   10:17



reflectie1 6

verpleegkundigen). De patiënte wordt gepre-

senteerd als ‘een meisje van 17 jaar’, ‘een heel 

intelligente meid’, ‘het meisje’ (vier maal), ‘een 

ernstig ziek kind’ en ‘dochter’. Wat zij zelf  

wil ‘wordt’ niet duidelijk; ‘monddood’? 

	 De moeder wordt 

gepresenteerd als haar 

voortdurend aanwezige, 

bij de dag levende man-

telzorger die hoe dan 

ook door wil gaan met de behandeling en haar 

dochter afschermt en beïnvloedt. 

	 De vader lijkt de niet altijd aanwezige en niet 

volledig geïnformeerde kostwinner die verdere 

behandeling afwijst als te belastend. 

	 De artsen en verpleegkundigen worden ge-

noemd, maar staan communicatief buiten spel.

De geestelijk verzorger

• �De geestelijk verzorger heeft zichzelf uit de 

tekst ‘weggeschreven’. Het hele verhaal is ge-

goten in een vorm die onbevooroordeeldheid 

suggereert.

De medische problematiek

• �De aanduidingen van de medische problema-

tiek en van de culturele achtergrond zijn alge-

meen en daardoor enigszins verhullend.

Het taalgebruik

• �Het taalgebruik heeft op enkele punten het ka-

rakter van een drama, en vervuld van pathos. 

Voorbeeld van de drama-typering: ‘koste wat 

kost doorgaan’. Exemplarisch op dramatisch 

effect gericht lijkt ook de zin: ‘Vader ziet het niet 

zitten om met een ernstig ziek kind in de rolstoel 

iedere week meerdere keren naar het ziekenhuis 

te gaan voor nierdialyse; voor hem is er een grens 

bereikt.’ 

Voorbeelden van pathetiek: het verloop van 

‘momenteel … last’ naar ‘rest van het leven … 

nierdialyse’ tot (ten slotte) ‘overlijden’, en het in 

één adem melden van 

‘intelligent’, ‘bij bewust-

zijn’ en ‘levensbedrei-

gend ziek’. 

Gezichtspunten
De geestelijk verzorger brengt haar ervaren ter 

sprake vanuit twee gezichtshoeken. Zij spreekt 

als een toeschouwer en laat ons delen in haar 

beleving. Het is een duidelijke momentopname 

zonder uitdrukkelijke terugblik of vooruitzicht. 

De feiten 

Wij constateren dat de geestelijke verzorger:

�de feiten ter sprake brengt: 

	 - �een chronische zieke 17-jarige IC-patiënte 

met Surinaamse ouders, een blijvende han-

dicap als gevolg van de eerste behandeling 

ervan en een actuele complicatie tijdens de 

huidige behandeling (1-3)

	 - �intellectueel (psychologisch), bij bewustzijn 

en levensbedreigend ziek (medisch) (4)

	 - �verschil van mening tussen ouders over be-

handeling (8)

Beleving

Wij constateren ook dat de geestelijke verzorger 

haar beleving ter sprake brengt:

	 - �voortdurende behandeling en blijvend ster-

vensgevaar (3)

	 - �dreiging (maar wel levensbedreigend ziek), 

altijd afhankelijk (4-5) en vooral steeds sa-

Eerste stap in morele counseling:
waarden, normen en overtuigingen 

systematisch in kaart brengen

nieuwe versie handelingen.indd   16 14-11-13   10:17



1 7reflectie

men met de moeder (5-6) en niet met de 

vader (7)

	 - �‘gezeul’ met een patiënt en overschrijden van 

een norm (9)

	 - �effectgerichte, kortzichtige, selectieve, ge-

brekkig oordelende en manipulatieve zorg 

zonder einde (10-14)	

	 - �bezorgde onzekerheid over de wil en de vrij-

heid van de patiënte (15-16)

Methode bij morele verontwaardiging
Het taalgebruik en de gezichtspunten onthullen 

wat de geestelijk verzorger in haar speurtocht 

naar het goede leven raakt. Het is duidelijk 

dat het verhaal gecomponeerd is vanuit een 

persoonlijk referentiekader. De methode van 

de morele counseling 

biedt haar de gelegen-

heid om haar morele 

verontwaardiging kri-

tisch onder ogen te 

zien en in de context constructief ter beschik-

king te stellen binnen de behandelingsrelatie 

tussen artsen en patiënt.

De door haar geconsulteerde counselor zal 

haar stimuleren om de belangen, de normen, de 

deugden en de waarden te preciseren die voor 

haar in het geding zijn. Dat gebeurt door syste-

matisch de vijf genoemde belevingsaspecten te 

onderzoeken. Wat is er bijvoorbeeld voor haar 

in het geding als het om voortdurende behan-

deling en blijvend stervensgevaar gaat? Het kan 

heel veel zijn: weloverwogen handelen of mate-

loosheid, trouw of geldingsdrang, verzet tegen 

verlies of het uithouden in tragiek, enzovoort. 

Ook het tweede aspect en de volgende worden 

zo aangepakt. Het leidt tot een breed spectrum 

van morele uitspraken die van toepassing zijn. 

Deze uitspraken worden vervolgens geordend 

naar twee variabelen. Allereerst wordt de vraag 

gesteld of de uitspraak vooral betrekking heeft 

op haar zelf, de patiënt of de instituties (gezin, 

team, gezondheidszorg) die er bij betrokken 

zijn. Vervolgens wordt het gewicht gepeild in de 

vraag of de uitspraak direct verplicht (als een 

soort van universele norm) of dat de uitspraak 

iets nastrevenswaardigs weerspiegelt. Al doende 

ontstaat er een matrix van uitspraken, die de 

structuur van de eigen morele overtuiging in-

zichtelijk maakt. Ook zal het duidelijk zijn waar 

er nog blinde vlekken zijn of waar de uitspraken 

in spanning staan.

Het resultaat van het gesprek met de coun-

selor is het verleggen van 

de aandacht van de directe 

morele verontwaardiging 

naar de structuur van de 

eigen morele overtuiging. 

Op grond van dat inzicht is de geestelijk verzor-

ger vervolgens in staat om elementen op te ne-

men of te negeren binnen het eigen professio-

nele handelen. De oefening versterkt bovendien 

de vaardigheid van de geestelijk verzorger om 

de betrokkenen in de casus te assisteren bij het 

formuleren van de drijfveren en idealen in het 

eigen handelen, bijvoorbeeld in de vorm van 

een moreel beraad. De voortdurende aandacht 

voor de – vaak verhulde – morele overtuigingen 

die menselijk handelen voeden, kan haar maken 

tot een aandachtige en onbaatzuchtige facilita-

tor van de relatie tussen de behandelaar en de 

patiënt en omgeving.

H A N D E L I N G E N  2 0 1 3   I   4

Aandachtige en onbaatzuchtige 
facilitator worden tussen 

behandelaar, patiënt en omgeving

l

nieuwe versie handelingen.indd   17 14-11-13   10:17



reflectie1 8

De aangedragen casus laat ons zien dat morele 

afwegingen over wat ‘het goede leven’ betekent 

niet alleen nodig zijn voor de patiënt, maar ook 

voor de zorgverlener, die geraakt is door de tra-

giek van haar cliënten. Wat het goede (profes-

sionele) handelen in zo’n situatie betekent kan 

verhelderd worden met morele counseling.

Literatuur
De Groot, J. & Evers, H. (2007). Morele counseling. Presen-

tatie van de Nijmeegse methode. Praktische Theologie 34, 
314-332.

De Groot, J. (2008). Morele counseling voor de patiënt als 
pendant voor moreel beraad. Tijdschrift voor Gezond-
heidszorg en Ethiek 18 (2008/4), 107-111.

Evers, H. (2011) Levensbeschouwelijke counseling. Over zin 
en samenhang, in: Handelingen 38 (2011/3), 19-25.

De Groot, J. (2011). Nijmeegse methode voor morele coun-
seling, Handelingen 38 (2011/3), 34-39.

De Groot, J. & Leget, C. (2011). Moral counseling. A 
method in development. Journal for pastoral care and 
counseling 65(2011/1), 1-14.

Hans (drs. J.H.S.) Evers is geestelijk verzorger in het Leids 
Universitair Medisch Centrum en verzorgt als specialist 
existentiële communicatie trainingen en cursussen.  
evers.werk@gmail.com

Jack (drs. J.) de Groot is geestelijk verzorger en KPV-super-
visor in het Radboudumc Nijmegen. Hij hoopt in 2014 te 
promoveren op een proefschrift over morele counseling bij 
orgaandonatie. 
jack.degroot@radboudumc.nl

l

nieuwe versie handelingen.indd   18 14-11-13   10:17



1 9reflectie reflectie

R E F L E C T I E  O P  C A S U S  2   |   F r e e k  L .  B a k k e r

Omdat ik als indoloog thuis ben in het hindoeïsme, is mij gevraagd 
om vanuit een hindoe invalshoek te reflecteren op de casus ‘Een 
familie niet op één lijn’. Zelf ben ik echter geen hindoe, vandaar dat 
ik de casus ook aan twee hindoes heb voorgelegd. Zij geven een ver-
schillende reactie.

Attry Ramdhani is hindoe geestelijk 

verzorger in het Haagse Parnassia-

Bavoziekenhuis. Drs. Bikram 

Lalbahadoersing is leidinggevende van de 

hindoe-afdeling van de dienst geestelijke 

verzorging voor justitiële instellingen en wordt 

regelmatig uitgenodigd om ook in ziekenhuizen 

en andere gezondheidszorginstellingen zijn 

mening te geven. Omdat ik zelf 25 jaar dominee 

en daarmee tevens geestelijk verzorger ben 

geweest, geef ik eerst kort een eigen reactie. 

Klein vraagteken
Deze reactie werd opgeroepen tijdens het 

voorbereidend gesprek met Lalbahadoersing. 

Het valt mij op dat het in de casus gaat over 

drie mensen: een dochter, een moeder en een 

vader. In de vragen daarna, met name in vraag 

4 en 5, blijken de zorgverleners sterk gericht op 

wat het kind zelf wil en op het vermogen van 

het kind om zelf verantwoordelijkheid voor 

haar leven te nemen. De dochter moet in hun 

ogen de kans krijgen haar eigen autonomie te 

ontwikkelen. Maar naar mijn mening gaat het 

niet alleen om de autonomie van het kind, maar 

ook om die van ieder van de ouders. Heeft de 

vader niet het recht het nu genoeg te vinden?

Bij die autonomie wil ik graag een vraagteken 

zetten. Jonge vrouwen van 17 jaar die met zulke 

verschrikkelijke ziekten kampen, doen bijna 

altijd, haast vanzelfsprekend, een beroep op hun 

ouders. Hoewel velen van hen een eigen leven 

willen leiden, gaan tallozen er tegelijkertijd van 

uit dat hun ouders een soort achterwacht voor 

hen blijven. Sterker nog, studenten studeren 

tegenwoordig meer dan vroeger vanuit hun 

ouderlijk huis. De ziekte waar het meisje in 

deze casus mee te maken krijgt, is voor deze 

jonge mensen zo diep ingrijpend dat zij in veel 

gevallen met de situatie totaal geen raad zullen 

weten en daarom blij zullen zijn als hun ouders 

hen hierin opvangen. Het is zeer de vraag of 

Driehoek ouders en 
kind heel houden

l

H A N D E L I N G E N  2 0 1 3   I   4

nieuwe versie handelingen.indd   19 14-11-13   10:17



reflectie

een streven naar autonomie in deze toestand 

zo belangrijk voor hen is. Het gevaar bestaat 

zelfs dat zij een geestelijk verzorger die sterk de 

nadruk legt op de autonomie van elk van de 

betrokkenen, ervaren als iemand die een wig 

tussen hen en hun ouders drijft op een moment 

dat zij daar helemaal geen behoefte aan hebben. 

Daarom doet de pastor er beter aan de driehoek 

van dochter, moeder en vader heel te houden 

en te kijken wat hij of zij voor die driehoek kan 

betekenen. 

Ouders én kind
Attry Ramdhany begint met te stellen dat we 

hier te maken hebben met een casus waarin 

verschillende zorgvisies een rol spelen. Dat is 

de reden dat bij de zorgverleners de waarde 

van autonomie van de patiënt een issue is 

geworden. Maar die patiënt is opgegroeid in 

een systeem en heeft al een aantal jaren haar 

ziekte in hetzelfde systeem doorstaan. In feite 

is er sprake van een 

coöperatieve existentie 

gevuld door wat de 

cultuur, de onderlinge 

relaties en de beleving 

van afhankelijkheid van het kind aan waarden 

en inhoud inbrengen. 

Omdat de verschillende zorgvisies 

verdeeldheid veroorzaken, kan een gesprek over 

de dharma hier een bijdrage leveren. Dharma 

is een begrip dat uit de hindoereligie afkomstig 

is en duidelijk maakt wat de relatie is van de 

mens met zijn Schepper, de schepping en de 

medewezens. Een gesprek over de dharma, in 

de vorm van ethische, morele en intuïtieve 

verkenningen, kan hier verbindingen leggen. 

(Overigens legt Ramdhani niet uit hoe hij dit 

concreet invult.) 

De rol van de ouders kan dezelfde blijven, 

want ze blijven de ouders en daarmee de 

eindverantwoordelijken. Maar hun beleving 

van de ziekte van hun kind wordt in hun bijzijn 

even apart gezet, zodat hun kind de kans krijgt 

om vanuit haar eigen beleving te praten over 

haar ziek zijn en haar eigen vooruitzichten. 

Op het moment dat de zorgverleners een apart 

gesprek hebben met de patiënte doorbreken ze 

het systeem van ervaring van ziekte en lijden en 

wordt het morele opvangsysteem bedreigd.

Breder familieverband
Lalbahadoersing wijst erop dat in het 

hindoeïsme de driehoek van dochter, vader 

en moeder, zeker in geval van zulke diep 

ingrijpende situaties, is ingebed in het nog 

grotere geheel van de familie. Dat betekent dat 

de problemen waartoe deze situaties leiden, 

niet alleen tussen de 

ouders en het kind 

besproken worden, 

maar ook met andere 

familieleden. Veel 

hindoefamilies hebben een eigen familie-

pandit. Maar die familie-pandit is er vooral 

voor verantwoordelijk dat op belangrijke 

momenten van het leven en eventueel ook in 

levensbedreigende situaties de juiste rituelen 

worden verricht. 

Als het gaat om ethische vraagstukken is 

er meestal een ander die in de familie op 

de voorgrond treedt, een oom of een tante 

die bekend staat omdat hij of zij zo goed de 

gedachten en de verhalen uit de hindoetraditie 

2 0

Ook ‘lekendeskundige’ uit de 
hindoe-familie een plaats 
geven bij de begeleiding

nieuwe versie handelingen.indd   20 14-11-13   10:17



reflectie

kan uitleggen. We zouden hem of haar de 

‘lekendeskundige’ kunnen noemen, leek, omdat 

hij of zij geen pandit, geen priester en geen 

geestelijke is, maar wel deskundig omdat hij of 

zij goed thuis is in de narratieve en filosofische 

inhoud van het hindoe-erfgoed. Het is deze 

figuur, een soort wijze, op wie de familieleden 

dikwijls een beroep doen, wanneer zij worden 

geconfronteerd met moeilijke situaties waarin 

zij behoefte hebben aan een goed doordacht 

ethisch advies. 

Daarom doet de geestelijk verzorger, maar 

ook de instelling er goed aan om zich in de 

contacten met de ouders en het kind niet te 

concentreren op de autonomie van de drie 

betrokkenen, maar na te gaan of zij niet 

behoefte hebben aan een gesprek in een breder 

verband waarin ook deze lekendeskundige 

een rol kan spelen. De geestelijk verzorger kan 

hen uitnodigen voor een gesprek waarvoor zij 

ook een klein aantal familieleden mee mogen 

nemen. 

Want wanneer de instelling of de geestelijk 

verzorger een goed contact krijgt met deze 

lekendeskundige, is het mogelijk om de 

problemen die er zijn vanuit de instelling, 

vanuit het kind en de ouders zo boven tafel 

te krijgen dat er adequate hulp geboden kan 

worden. 

Daar komt bij dat deze benadering het 

mogelijk maakt om de vader, die zich te veel 

belast lijkt te voelen in de begeleiding van zijn 

dochter, een minder prominente rol te laten 

spelen door ook een of twee anderen uit de 

familie een plaats te geven in de begeleiding. 

Freek (dr. F.L.) Bakker is docent interreligieuze dialoog, 
hindoeïsme en boeddhisme, religie en film aan het 
departement Filosofie en Religiewetenschap van de 
Universiteit Utrecht. 
f.l.bakker51@online.nl

2 1H A N D E L I N G E N  2 0 1 3   I   4

l

nieuwe versie handelingen.indd   21 14-11-13   10:17



nieuwe versie handelingen.indd   22 14-11-13   10:17



2 3casus
l

C A S U S  3

Ethische vraag
Het morele dilemma dat hier speelt is dat 

mevrouw heel graag naar huis wil, maar dat 

het dan ‘wachten is op ellende’, zoals een van 

de zorgverleners het uitdrukte. De vraag is wat 

de beste handelwijze is voor het team. Er zijn 

verschillende opties: mevrouw overreden te 

zoeken naar een beschermde woonvorm; haar 

naar huis laten gaan en te kijken of er een vorm 

van toezicht geregeld kan worden; mevrouw 

onder een voorwendsel nog even in huis 

houden; de dochter toch overreden mevrouw in 

huis te nemen … en wellicht nog meer.

Met wie bespreken en met welk doel
Het lijkt mij goed dat met alle mensen die 

naar het multidisciplinair overleg komen, een 

moreel beraad gehouden wordt. Het lijkt mij 

goed dat de maatschappelijk werker vooraf 

‘Graag naar huis, of naar mijn dochter!’

H A N D E L I N G E N  2 0 1 3   I   4

< �Marlene Dumas, zes portretten uit kunstproject ‘Het 

Hooghuijs’, Etten-Leur, 1991 

Situatie
Tijdens een multidisciplinair overleg op de revalidatie-afdeling van het verpleeghuis waar ik 
stage loop, werd de casus besproken van een mevrouw die nu een week of zes is opgenomen 
na een val. Mevrouw is fysiek aan de beterende hand maar heeft veel cognitieve problemen, 
die ze zelf niet onderkent. Ze heeft een psychiatrische achtergrond. Ze wil zelf erg graag weer 
naar huis. Of eigenlijk zou ze liever bij haar dochter intrekken, maar dat is geen optie voor 
de dochter. Als dat niet kan, wil mevrouw naar huis en ziet daar ook geen probleem in. De 
aanwezigen voorzien grote problemen als ze weer naar huis gaat: verwaarlozing, dingen 
vergeten (zoals het gas), vereenzaming.

nog met mevrouw, de dochter en eventuele 

andere kinderen gesproken heeft. Het doel 

van de bespreking is een beslissing te nemen 

die de minste van de kwaden lijkt te zijn en te 

zorgen dat ten minste iedereen weet waarom de 

beslissing zo genomen is. 

Standpunten, belangen en waarden
De volgende punten zullen mijns inziens in elk 

geval aan de orde komen:

- ‘�We kunnen mevrouw niet tegenhouden’: 

zelfbeschikkingsrecht, respect.

- �‘We kunnen mevrouw niet laten gaan’:  

zorgzaamheid, veiligheid, verantwoordelijk-

heid.

- �‘Als mevrouw zelf maar weet waar ze aan 

begint’: transparantie.

- �‘De dochter zal een grotere rol moeten 

spelen in het zorgen voor haar moeder’: 

plichtsgevoel (?), verbondenheid (?). l

nieuwe versie handelingen.indd   23 14-11-13   10:17



reflectie

R E F L E C T I E  O P  C A S U S  3   |   N o r b e r t  S t e i n k a m p

De casus vertelt hoe er een 

beroep gedaan wordt op de 

verantwoordelijkheid van de 

hulpverleners. Hun waarneming van de situatie 

van de oude dame die naar huis wil of bij haar 

dochter wenst te wonen, en de antwoorden 

die zij ontwikkelen, zullen het leven van deze 

mevrouw in de komende maanden of jaren 

mede bepalen. 

Bij nader toezien wordt er een verhaal 

verteld van twee dilemma’s. Ten eerste 

zijn er verschillen in de inschatting van 

levensmogelijkheden. De oude dame wil graag 

naar huis. De hulpverleners hebben twijfels of 

dit wel veilig is. Ten tweede komen de wensen 

en behoeftes van mevrouw niet overeen met de 

wensen en behoeftes van haar dochter. Bij haar 

dochter gaan wonen in plaats van alleen naar 

huis gaan lijkt daarom ook niet haalbaar.

Alle betrokkenen
Volgens een zorgethische benadering van het 

verhaal zouden de behoeftes en waarnemingen 

van alle betrokkenen centraal moeten staan. 

Dit geldt vooral voor de wensen en behoeftes 

Met rust luisteren
De casus ‘Graag naar huis, of naar mijn dochter!’ vertelt op het eerste 
gezicht hoe er beroep gedaan wordt op de verantwoordelijkheid van 
hulpverleners. Bij nader toezien wordt er een verhaal verteld van twee 
dilemma’s. 

van de hulpvrager(s) en de relaties waarin deze 

mensen met elkaar en met anderen omgaan. 

Het valt echter op dat de auteur van de 

korte casusbeschrijving de hulpverleners, bij 

alle zorgzaamheid en betrokkenheid, vooral 

‘over’ de mevrouw in kwestie laat spreken. Zij 

overwegen mevrouw te ‘overreden’ haar ‘onder 

een voorwendsel nog even in huis houden’, en 

ook de dochter wellicht nog te overreden tot 

iets wat ze niet wil. Verder gebruikt het team 

vooral een negatief concept door het voor hen 

meest waarschijnlijke scenario te beschouwen 

als ‘de minste van de kwaden’. 

Op het moment dat moreel beraad wordt 

overwogen lijken nog niet alle mogelijkheden 

te zijn benut om met rust naar de betrokkene 

zelf te luisteren, met haar te praten, opties te 

verkennen en, mocht een oplossing zonder 

verlies aan zelfstandigheid niet mogelijk zijn, 

een goede manier te vinden om ondersteuning 

te bieden in de omgang met het verlies. Het 

doel van zo’n multidisciplinair overleg kan zijn 

om hiervoor de ruimte en tijd te creëren.

2 4

nieuwe versie handelingen.indd   24 14-11-13   10:17



2 5reflectie
l

H A N D E L I N G E N  2 0 1 3   I   4

Moreel beraad in drie fasen
In het Radboudumc wordt in het geval van een 

concreet moreel probleem in de patiëntenzorg 

overlegd volgens de Nijmeegse methode voor 

moreel beraad. Deze methode is een vragenlijst 

waarmee een gespreksleider de teambespreking 

zodanig kan structureren en sturen, dat de 

focus op de morele vragen komt te liggen. 

Het doel is meestal besluitvorming, maar het 

overleg zet ook aan tot interpretatie, reflectie en 

goed luisteren naar elkaar.

Het verloop van het beraad – begin met 

een concrete vraag, inventariseer vervolgens 

de relevante feiten en probeer een zo goed 

mogelijk beeld te 

schetsen van de 

situatie, maak dan 

een schatting en 

afweging van morele 

waarden en normen, en kom ten slotte tot een 

ethisch onderbouwde conclusie – zorgt voor 

een onderbreking van de gewone gang van 

probleemoplossende zaken. De Amerikaanse 

pragmatische filosoof John Dewey noemt dit 

‘suspended judgment’: uitgesteld oordelen. 

Tijdens dit uitstel ontstaat er ruimte voor 

ideeën, alternatieve benaderingen en nieuwe 

zienswijzen. 

Het team staat eerst stil bij het concrete 

probleem, waardoor hun overleg een moreel 

beraad wordt. In de wens van mevrouw – 

terug naar huis of naar haar dochter – klinken 

de behoeftes naar zelfstandigheid door, en 

naar haar vertrouwde omgeving. Zij vindt 

het ook belangrijk bij mogelijk gebrek aan 

zelfstandigheid niet slechts ‘ergens anders’ 

heen te gaan, maar de vertrouwdheid te 

zoeken in de relatie met haar dochter. De 

hulpverleners maken zich zorgen over haar 

veiligheid. De uitgangsvraag voor het team 

zou daarom kunnen zijn: Hoe kunnen we 

mede voor een situatie zorgen waarin we zover 

mogelijk tegemoet komen aan de behoeftes 

en wensen van mevrouw naar zelfstandigheid 

en vertrouwdheid, terwijl zo veel als nodig 

rekening wordt gehouden met haar veiligheid?

In de inventariserende fase van het 

beraad proberen de gespreksdeelnemers een 

volledig beeld te krijgen van de situatie, en 

proberen zij de persoon in kwestie beter te 

begrijpen. Uitwisseling vindt zowel plaats 

over de medische 

en verpleegkundige 

diagnoses als ook 

over de vraag hoe 

de oude dame in het 

leven staat en welk levensverhaal zij vertelt. 

Zelfstandigheid, vertrouwdheid, veiligheid 

krijgen op die manier een concretere inhoud. 

De geestelijk verzorger heeft hierbij een 

belangrijke inbreng, bijvoorbeeld bij het 

nadenken over wat ‘naar huis’ betekent: Is 

daarmee alleen de concrete, fysieke woning 

van mevrouw bedoeld? Of zijn er elementen 

van ‘thuis’ te ontdekken in relaties met andere 

familieleden, vriendinnen en vrienden, 

voorwerpen met hierinneringswaarde?

De leidende vraag in fase drie van het 

overleg is welke morele waarden en normen 

het team naar aanleiding van de uitgangsvraag 

en de nadere analyse belangrijk acht om 

de geprefereerde handelwijze moreel te 

onderbouwen. In het geval van de oude 

dame in het verhaal van deze casus zullen de 

‘Suspended judgement’ creëert 
ruimte voor ideeën, alternatieve 

benaderingen en nieuwe zienswijzen

nieuwe versie handelingen.indd   25 14-11-13   10:17



gespreksdeelnemers een balans moeten vinden 

waarin het respect voor de waardigheid en 

zelfstandigheid van deze persoon, het nemen 

van verantwoordelijkheid om mogelijke schade 

te voorkomen en veiligheid te garanderen, en de 

creatieve ideeën om ondersteuning te bieden bij 

het omgaan met mogelijk verlies (= in dit geval 

de concrete toepassing van het principe van 

goeddoen) een plek moeten krijgen. Belangrijk 

zal zijn, goed na te denken hoe de gevonden 

handelwijze kan worden ingebed in zorgende 

relaties met mensen die aandacht hebben 

voor de afgesproken balans in het leven van 

mevrouw.

Welke bijzondere conclusie in het laatste deel 

van dit moreel beraad getrokken zal worden is 

op basis van de schaarse informatie niet zeker 

te voorspellen. Te denken valt aan een vorm 

van zelfstandig wonen met momenten van 

begeleidende zorg en praktische ondersteuning. 

Als het goed is komen in het moreel beraad zelf, 

maar wellicht ook in verdere gesprekken met 

mevrouw en met anderen, personen in beeld 

die samen een sociaal netwerk kunnen vormen. 

Moreel beraad kan niet garanderen dat 

in bepaalde levenssituaties het lijden van 

verlies wordt voorkómen. Maar door het 

gestructureerd naar elkaar luisteren en zoeken 

naar een moreel onderbouwde balans komt 

misschien wel een manier van handelen in zicht 

die beter past bij het levensverhaal van deze 

oude dame dan een keuze voor de minste van 

de kwaden.

Literatuur
Beauchamp, T., Childress, J. (2012). Principles of biomedical 

ethics. Seventh edition. New York/Oxford: Oxford 
University Press.

Dewey, J. (1991). How we think. Buffalo, New York: 
Prometheus Books.

Steinkamp, N. (2013). De Nijmeegse Methode voor moreel 
beraad. In: Bert Molewijk, Hans van Dartel (red.), In 
gesprek over goede zorg. Overlegmethoden voor ethiek 
in de praktijk. Vijfde, gewijzigde uitgave. Amsterdam: 
Uitgeverij Boom.

Norbert (dr. N.) Steinkamp is klinisch bio-ethicus, verbonden 
aan IQ Healthcare, Radboudumc, Nijmegen. 
norbert.steinkamp@radboudumc.nl

l

reflectie2 6

nieuwe versie handelingen.indd   26 14-11-13   10:17



column 2 7H A N D E L I N G E N  2 0 1 3   I   4

C O L U M N   |   J a n n e k e  N i j b o e r

Het geluid van de ethiek

‘Gefeliciteerd met je zwangerschap!’, zei de verloskundige 

enthousiast. ‘Even kijken, je bent boven de 35 jaar, dan maken 

wij meteen een afspraak voor een nekplooimeting.’ ‘Nee, dat wil 

ik liever niet’, antwoordde de vrouw tegenover haar fronsend. ‘Oh? Uh, nou ja, 

dan zien wij het wel bij de 20-wekenecho. Die wordt niet meer vergoed, maar 

zit nog wel bij de verzekering in. Zullen wij de datum vast prikken?’

‘Waarom wordt die echo gemaakt?’, vroeg de vrouw. ‘Nou ja, kijk, als er 

iets met het kind je is, dan kunnen wij goede medische zorg bieden bij de 

geboorte’, legde de verloskundige uit. ‘En als er iets met het kindje is’, zei de aanstaande moeder, 

‘dan vragen jullie mij toch of het geaborteerd moet worden, als een van de mogelijkheden?’ Het 

bleef pijnlijk stil in de spreekkamer. De enthousiaste sfeer was verdwenen. ‘Ziet u’, vervolgde de 

vrouw, ‘mijn man en ik willen niets weten. Wij willen leven met wat wij ontvangen. Het kindje kan 

gezond geboren worden, of ziek, ook ernstig gehandicapt. Samen willen wij leven met het leven dat 

we ontvangen. Ook ziek leven is leven.’

In het alledaagse leven zijn er momenten dat ethische dilemma’s niet meer herkend worden, 

omdat die zich bijna niet meer als keuzes aandienen. Ontmasker maar eens het zorgzame aanbod 

van een echo als de eerste stap naar een keus op leven en dood. Het gaat ergens over. Er staan levens 

op het spel, van ongeborene, moeder, vader, familie – en een hele wereld om hen heen die er iets 

van vindt. 

Het geluid van de ethiek klinkt in deze situaties vaak heel erg zwak. Wat moet je doen tegen een 

overmacht aan vanzelfsprekendheden, als je ziek bent, in verwachting, als je sterven gaat? Volgens 

mij is dit niet alleen de verantwoordelijkheid van degene die een keus moet maken. Het zou al 

heel wat zijn wanneer in ieder geval hulpverleners mensen beter bewust maken dat er een keus ís. 

Niet het dilemma zelf is lastig om mee om te gaan, maar de verhulling ervan brengt mensen in 

verwarring. 

Janneke (ds. J.) Nijboer is missionair predikant in de Protestantse Gemeente te Noordwijk. Pionierend 

met mensen tussen 25 en 45 jaar zoekt ze naar nieuwe vormen van kerk zijn.  

www.windkracht3pt0; wwwbermoogst.nl 

l

reflectie
nieuwe versie handelingen.indd   27 14-11-13   10:17



nieuwe versie handelingen.indd   28 14-11-13   10:17



2 9casusH A N D E L I N G E N  2 0 1 3   I   4

C A S U S  4  

Situatie
Tijdens een multidisciplinair overleg werd een bewoonster besproken die dementerend is. 
Voordat mevrouw ziek werd en opgenomen werd, had zij een euthanasieverklaring opgesteld. 
Nu mevrouw dementerend is en in een tehuis woont, valt het de familie en het personeel op 
dat zij momenten heeft waarin zij aangeeft dat zij ongelukkig is. Een doodswens heeft zij nog 
niet uitgesproken. De familie stelde de vraag of de euthanasieverklaring in deze situatie iets 
kon betekenen. Het thema in deze situatie is dus ‘euthanasie en dementie’.

Ethische vraag
De vraag die gesteld kan worden bij deze casus 

is: Is het moreel aanvaardbaar om in het geval 

van dementie euthanasie te plegen, gelet op het 

feit dat het voor derden moeilijk vast te stellen 

is in hoeverre een doodswens bij een demente-

rend persoon bewust uitgesproken wordt?

Met wie bespreken en met welk doel
Deze kwestie zou ik willen bespreken in een 

moreel beraad met de volgende professionals: 

- �Medici die gespecialiseerd zijn op dit gebied 

en daar dus ook veel ervaring mee hebben, 

zoals psychiaters en huisartsen. Deze groep 

heeft theoretische en wetenschappelijke kennis 

over het verloop van de ziekte. 

- �Het verzorgend personeel en de geestelijk 

verzorger. Deze groep professionals heeft 

de meeste ervaring met het individu. Zij 

zien verandering in de gemoedstoestand et 

cetera. Om over te gaan tot euthanasie denk 

ik dat dit een net zo belangrijke rol speelt als 

theoretische kennis aangaande de ziekte. 

- �De familie schuift dan ook aan. 

Het doel van thematisering is tot een oplossing 

komen van dit probleem. Het recht op 

leven en het respect voor leven, blijft echter 

bepalend, voor het geval er verschillende, niet 

overbrugbare meningen naar voren komen. 

Standpunten en belangen
Familie: De familie ziet een geliefd familielid 

lijden en wil dat het lijden stopt. Euthanasie 

is een goede weg, vooral als er een verklaring 

getekend is. Het kan ook zijn dat de familie de 

persoon in kwestie zat is en door het plegen van 

euthanasie zij van de last af zijn, maar hier ga ik 

niet van uit. 

Zorgverleners: Zorgverleners stemmen soms 

tegen euthanasie omdat er vragen bestaan 

omtrent de bewuste wil van de persoon in 

kwestie. Wil de persoon echt dood, of wordt 

dat zo geïnterpreteerd door de omgeving? 

De medici die hierbij betrokken zijn kunnen 

gewetensbezwaren hebben tegen de uitvoering 

van euthanasie. 

Euthanasie en dementie
l

< �Herman van Hoogdalem, ‘Gezichten van dementie’, 

2012

nieuwe versie handelingen.indd   29 14-11-13   10:17



reflectie3 0

R E F L E C T I E  O P  C A S U S  4   |   T h e o  B o e r

Als euthanasie bij dementie gangbare praktijk was met heldere 
criteria waarover iedereen het eens is, zou er bij de dementerende 
patiënte in casus 4 misschien geen ‘ethisch probleem’ zijn: het zou een 
kwestie zijn van ‘toepassen van criteria’. Evenmin zou er een probleem 
zijn als euthanasie bij dementie onbespreekbaar zou zijn – dan is het 
antwoord eenvoudigweg ontkennend en zijn de keuzes beperkt tot 
beslissingen over verzorging en (niet) behandelen. Over ‘euthanasie en 
dementie’ is in Nederland de discussie nog volop gaande.

De Regionale Toetsingscommissies Euthanasie 

(RTE’s) zien met enige regelmaat dossiers waar-

bij euthanasie is toegepast bij dementerende 

ouderen. Op een totaal aantal gevallen van 

ruim vierduizend gaat het overigens slechts om 

één procent, een percentage waarin bovendien 

vooralsnog geen stijgende tendens is te ont

waren (RTE Jaarverslag 2012). 

In de overgrote meerderheid van die casussen 

is sprake van euthanasie in een vroeg stadium 

van de dementie. De betrokken patiënt is al wel 

door de ziekte aangedaan maar geeft ondubbel-

zinnig, herhaaldelijk en over een langere tijds-

spanne aan dat hij euthanasie wenst. 		

	 Ook is sprake van een voor de omstanders 

vaststelbaar en invoelbaar ernstig lijden. Niet 

altijd is dat lijden op dat moment overigens 

helemaal ondraaglijk; de euthanasie wordt soms 

‘naar voren gehaald’ om te voorkomen dat ie-

mand straks niet langer wilsbekwaam is terwijl 

hij dan juist wel ondraaglijk lijdt. 

De allereerste (en tot dusverre enige) casus 

van gevorderde dementie die door de RTE’s 

is goedgekeurd zorgde in de media voor felle 

discussies (RTE Jaarverslag 2011; vgl. ook 

Mijnarends 2013). Euthanasie bij een patiënt 

die daar niet persoonlijk meer om kan vragen 

is voor een groot deel van Nederland kennelijk 

een brug te ver. De gedachte dat een verpleeg-

huis een plek is waar mensen wilsbekwaam in 

gaan, enige tijd verzorgd worden en waar ze 

als ze wilsonbekwaam en ongelukkig zijn ge-

worden en een wilsverklaring op zak hebben, 

worden gedood zonder dat ze daar zelf nog om 

Verfijnder duiden en
vragen stellen

nieuwe versie handelingen.indd   30 14-11-13   10:17



reflectie H A N D E L I N G E N  2 0 1 3   I   4 3 1

l

vragen, roept weerstanden op. Dat geldt a forti-

ori voor specialisten ouderengeneeskunde.

Vijf verhelderingsvragen
Het zal uit het bovenstaande duidelijk zijn dat 

de casus ‘gevorderde dementie’ vooralsnog 

een heel bijzonder geval is. De casus noopt al-

lereerst tot het stellen van verhelderingsvragen 

(vgl. Bolt 2003). 

1. �Wie hebben als eerste een eventuele euthana-

sie ter sprake gebracht (patiënte, haar familie, 

verpleging en verzorging) en op grond waar-

van hebben zij dat gedaan? 

2. �Hoe gevorderd is de dementie en in hoeverre 

is patiënte ten aanzien van het doen van een 

euthanasieverzoek nog wilsbekwaam? 

3. �Wanneer is patiëntes wilsverklaring voor het 

laatst geactualiseerd en hoe specifiek is deze: 

is er sprake van een behandelweigering of 

wenst patiënte actieve levensbeëindiging? 

Spreekt de wilsverklaring in algemene zin 

over dementie of worden de omstandigheden 

die patiënte als ondraaglijk ervaart, gespeci-

ficeerd? 

4. �Waaruit bestaat het lijden van patiënte ten 

tijde van de casusbeschrijving en is dit als 

ondraaglijk en uitzichtloos te classificeren? 

5. �In hoeverre lijdt de familie op dit ogenblik 

onder het toeschouwer-zijn van het demente-

ringsproces van hun geliefde?

Waardenafweging
Vervolgens is het van belang om te benoemen 

welke waarden er in het spel zijn. De wetgever 

spreekt bij euthanasie over een conflict van 

plichten – het leven beschermen en het lijden 

verlichten. Een arts kan zich daar onder be-

paalde voorwaarden op beroepen en geniet 

dan strafvrijheid. Anders dan doorgaans in de 

ethiek het geval is, erkent de wet autonomie in 

deze context niet als zelfstandige waarde. ‘De 

patiënt wil het zo graag’ is voor de wetgever 

geen afzonderlijk argument voor euthanasie. 

Wel is een verzoek een noodzakelijke voor-

waarde wil de arts überhaupt tot actieve levens-

beëindiging kunnen overgaan. Daarnaast is een 

wilsuiting een van de indicaties (niet de enige) 

om te kunnen concluderen dat sprake is van 

ondraaglijk lijden.

Voor sommige mensen is er bij euthanasie en 

dementie sprake van een eenvoudig syllogisme 

dat enigszins gestileerd er zo zou uitzien:

1. �een patiënt gaf in een eerdere wilsverkla-

ring aan dat hij bij dementie euthanasie 

wenst

2. �patiënt is dement

3. �de euthanasieprocedure kan in gang gezet.

Hoe populair deze logica blijkens sommige me-

diadiscussies ook moge zijn, een casus als deze 

vraagt om een verfijnder instrumentarium met 

aandacht voor meer waarden dan alleen indi-

viduele autonomie. Natuurlijk blijft autonomie 

een cruciale rol spelen: het gaat om de patiënt, 

om zijn leven en zijn wensen. Maar in de con-

text van dementie is die autonomie niet zonder 

problemen. Hoe verhoudt zich een schriftelijke 

wens – in Richard Hare’s termen: de now for 

then preferences – tot de wens die iemand nu 

nog heeft – de now for now preferences (Hare 

1981)? Als iemand in een wilsverklaring vastlegt 

dat zij euthanasie wenst, zelfs ingeval zij in de 

toekomst een ‘blije demente’ zou blijken te zijn, 

wiens wens geeft dan de doorslag: die van de 

nieuwe versie handelingen.indd   31 14-11-13   10:17



reflectie3 2

dementerende patiënt of die van de ‘oorspron-

kelijke’ persoon?

Ten tweede is en blijft, zoals ook de casusbe-

schrijving aangeeft, de beschermwaardigheid 

van het leven een onontkoombaar ethisch en 

juridisch principe. Het doden van een mens is 

geen kwestie van ‘ja, mits’ en het is al helemaal 

niet uitsluitend een privé aangelegenheid tussen 

burgers, hun familie en hun dokter. Evenmin 

houdt de bescherm-

waardigheid van leven 

op te bestaan zodra 

de betrokkene van dat 

recht afstand doet. 

Actieve levensbeëindiging is een zaak die de 

maatschappij, de samenleving, regardeert en die 

dus niet kan plaatsvinden zonder dat daarbij 

alle mogelijke checks and balances in acht zijn 

genomen. 

Een derde waarde is barmhartigheid of wel-

doen: lijden verlichten. Naarmate lijden dichter 

in de buurt komt van ondraaglijkheid waarvoor 

geen alternatieve palliatie beschikbaar is (‘uit-

zichtloos’), kan de laatste van alle oplossingen, 

euthanasie, in beeld komen. Daarom is ook in 

het geval van deze patiënte niet alleen haar ei-

gen inbreng, maar ook die van haar familie, van 

medici en van andere zorgverleners essentieel: 

zij kunnen gezamenlijk het beeld van de ernst 

en de uitzichtloosheid van het lijden comple-

teren. Steeds is daarbij aandacht nodig voor de 

vraag of er andere, minder ingrijpende oplos-

singen zijn om iemands lijden op een draaglijk 

niveau te brengen. 

In deze casus is uitdrukkelijk ook aandacht 

nodig voor de familieleden van patiënte. Te-

recht is er de laatste tijd steeds meer aandacht 

voor de vraag wat het lijden van een geliefde 

doet voor de familieleden. Palliatieve zorg zal 

ook op de familieleden gericht moeten zijn: 

voorlichting, misverstanden wegnemen, voor-

stellen tot vermindering van iemands lijden 

serieus nemen. 

Belangrijk is, ten vierde, hoe een beslissing tot 

levensbeëindiging zich verhoudt tot andere be-

slissingen. Waarom in dit geval wel en in andere 

niet? Is het denkbaar 

dat een euthanasie 

een signaal afgeeft aan 

huidige en potentiële 

medebewoners en zo 

ja, is dat een wenselijk of juist een onwenselijk 

signaal? En wat doet levensbeëindiging met een 

arts?

Wees erbij
De geestelijk verzorger is een van de weinige 

professionals die al dit soort vragen ordenend, 

interpreterend en faciliterend aan de orde kan 

stellen. Zij beschikt over de daartoe noodzake-

lijke competenties, waaronder de ethische (mo-

rele aspecten benoemen), de hermeneutische 

(duiding geven) en de agogische (leiding geven 

aan moreel beraad). 

De geestelijk verzorger doet er goed aan zich 

op meer dan één sleutelmoment in de kijker te 

spelen: bij de beleidsvoorbereiding bij instel-

lingsbestuur en medische staf, dat wil zeggen 

wanneer gesproken wordt over het ‘of ’ en zo ja, 

de voorwaarden waaronder euthanasie bij ge-

vorderde dementie denkbaar is; bij scholing en 

moreel beraad van medici en andere zorgverle-

ners; en bij de bespreking van concrete casuïs-

tiek. Zijn aanwezigheid is geen garantie voor 

Vooral vragen stellen en 
niet te ver voor de morele 

en juridische muziek uit lopen

nieuwe versie handelingen.indd   32 14-11-13   10:17



reflectie H A N D E L I N G E N  2 0 1 3   I   4 3 3

verantwoorde besluitvorming en zonder haar 

gaat het (gelukkig) ook vaak goed, maar er zijn 

in de zorginstelling in de regel geen anderen die 

zo breed en multidisciplinair zijn geëquipeerd 

als zij (vgl. Boer 2006). 

Heromschrijven
De thematiek van de casusbeschrijving wordt 

wel wat rap aangeduid als ‘euthanasie en de-

mentie’. Je zou de casus misschien moeten 

heromschrijven in termen van ‘Familie kaart de 

euthanasieverklaring van dementerende pati-

ënte aan’. Er zijn in deze complexe casus veel 

vragen die verhelderd c.q. bereflecteerd moeten 

worden alvorens tot een besluit kan worden 

gekomen. Men zou de casus immers ook kun-

nen beschrijven in termen van ‘dementie en 

zingeving’ of ‘psychogeriatrie en goede zorg’. 

Heel in het algemeen geldt (en dat zal ver-

moedelijk voorlopig zo blijven) dat als een 

dementerende patiënt niet zelf over de dood 

begint, elk spreken over euthanasie zowel mo-

reel als juridisch kansloos is. Open vragen zijn 

er ook op het punt van het lijden. Weliswaar 

zijn er momenten waarop patiënte aangeeft on-

gelukkig te zijn, maar momenten van somber-

heid of stress zijn iets anders dan uitzichtloos 

ondraaglijk lijden. Om, zoals in de casusbe-

spreking gebeurt, te spreken over euthanasie als 

‘goede weg’ lijkt dan ook prematuur. Niet alleen 

moet de geestelijk verzorger bij uitstek kunnen 

benadrukken dat bepaalde problemen niet op-

losbaar zijn en leed en verval niet altijd op een 

bevredigende manier te verhelpen zijn. Maar 

ook doet hij er goed aan om in dit stadium 

vooral vragen stellen en niet te ver voor de mo-

rele en juridische muziek uit te lopen.

Literatuur
Boer, T. (2006). De moderne geestelijk verzorger als ethicus: 

een toevalstreffer? In: J.J.A. Doolaard e.a. (red.), Nieuw 
Handboek Geestelijke Verzorging, Kampen: Kok, 735-746.

Bolt, L.L.E. (2003). Het stappenplan: een structuur voor 
ethische reflectie en discussie. In: L.L.E. Bolt, M.F. 
Verweij & J.J.M. van Delden (et al.), Ethiek in praktijk. 
Tweede, geheel herziene druk. Assen: Van Gorcum, 17-
32.

Hare, R. (1981). Moral Thinking: Its Method, Levels, and 
Point. Cambridge: Cambridge University Press.

Mijnarends, C. (2013). Euthanasie bij dementie: een case 
study. Masterthesis PThU. Amsterdam.

Regionale Toetsingscommissies Euthanasie (2013). Jaarver-
slag 2012. Den Haag: Ministerie van VWS, 6.

Regionale Toetsingscommissies Euthanasie (2012). Jaarver-
slag 2011. Den Haag: Ministerie van VWS, 21v.

Theo (dr. T.A.) Boer is universitair docent ethiek aan de Pro-
testantse Theologische Universiteit. Tevens is hij ethicus-lid 
van een Regionale Toetsingscommissie Euthanasie. 
taboer@pthu.nl

l

nieuwe versie handelingen.indd   33 14-11-13   10:17



nieuwe versie handelingen.indd   34 14-11-13   10:17



casus 3 5

l

C A S U S  5     

Situatie
De heer K. is ongeveer 70 jaar oud; hij is ongehuwd en heeft langere tijd alleen gewoond nadat 
zijn moeder is overleden. Hij is enig kind van zijn ouders. Meneer werkte in een vleesfabriek 
en is op z’n veertigste werkloos geraakt. Daarna heeft hij nooit meer gewerkt. Meneer heeft 
weinig contacten. De buren zoeken hem zo nu en dan op en zijn zijn contactpersonen. De 
contacten met de familie zijn verwaterd. Vroeger logeerde hij wel bij neven, maar nu ziet hij 
hen haast niet meer. 

Meneer heeft in het ziekenhuis gelegen en woont/verblijft sinds twee maanden op de 
palliatieve afdeling van het verpleeghuis. Hij heeft kanker en de inschatting is dat hij niet 
meer zo lang te leven heeft. Kortgeleden heeft de geestelijk verzorger op verzoek van de 
verpleegkundige een kennismakingsgesprek gehad met meneer. Uit dit gesprek blijkt dat 
meneer geen idee heeft van de ernst van zijn ziekte en het perspectief. Bij navraag meent de 
verpleegkundige dat meneer door de arts op de hoogte is gesteld van zijn ziekte.

Meneer is alleenstaand en heeft nauwelijks een netwerk om zich heen. Hij lijkt nauwelijks 
besef te hebben van de ernst van zijn situatie en zijn perspectief. In het gesprek met de 
geestelijk verzorger vertelt hij dat hij mogelijk een virus heeft en dat een pilletje hem er weer 
bovenop kan helpen. Dan kan hij weer naar huis, oppert hij. Maar eigenlijk weten de artsen 
niet goed wat hij heeft, vertelt hij. De manier waarop meneer contact maakt doet me denken 
aan mensen met een stoornis uit het autismespectrum, maar in het dossier is daar niets over 
te vinden. Meneer lijkt er belang bij te hebben zijn werkelijke situatie niet onder ogen te zien. 
Op de afdeling ziet hij om zich heen mensen sterven en is daardoor geraakt.

Ethische vraag 
Als geestelijk verzorger in opleiding vind ik het 

belangrijk dat mensen de gelegenheid krijgen 

om op hun eigen manier afscheid te kunnen 

nemen van het leven. Daarvoor moet je wel 

weten dat je op een palliatieve afdeling bent en 

niet meer beter wordt. Mogelijk heeft hij zin

gevingsvragen, die een plaats kunnen krijgen in 

het gesprek. Mogelijk zou hij bezig willen met 

het opmaken van zijn levensbalans. Mogelijk 

wil meneer nog afscheid nemen van mensen, 

nadenken over zijn uitvaart, nog dingen re-

gelen, et cetera. Of: mogelijk wil meneer hier 

helemaal niet bij stilstaan en vindt hij het te 

moeilijk zijn eindigheid onder ogen te zien. 

Er lijkt geen ruimte te zijn om hier aandacht 

‘Een pilletje kan mij er bovenop helpen’

l

H A N D E L I N G E N  2 0 1 3   I   4

< Kees van Dongen, ‘Portret van de vieux clown’, 1906

nieuwe versie handelingen.indd   35 14-11-13   10:17



casus3 6

aan te kunnen besteden, omdat er veel ondui-

delijkheid is over de inschatting van zijn situ-

atie door meneer zelf en door het personeel, 

dat geen ruimte voelt het gesprek hierover te 

openen. 

Met wie bespreken en met welk doel
Ik zou de kwestie willen bespreken met de 

eerstverantwoordelijke verpleegkundige van 

meneer, met de arts ouderengeneeskunde en 

met de psycholoog, in een soort multidiscipli-

nair overleg. 

Het doel is een goede afweging maken in het 

recht doen aan meneer in deze fase van zijn 

leven: Wat is voor hem het goede leven? Wat 

betekent dit voor de informatieverstrekking 

aan meneer? (Daarbij ook rekening houdend 

met een eventuele aanpassing in communicatie 

vanwege een mogelijke psychische stoornis.) 

In het multidisciplinair overleg heb ik als doel: 

een bewuste keuze maken in het dilemma tus-

sen enerzijds informatieplicht en anderzijds het 

recht op niet-willen-weten (mogelijk als fase in 

rouwverwerking, ontkenning). 

Ik zou de vraag zoals hierboven geformuleerd 

als uitgangspunt willen nemen. Daarna zou ik 

een rondje willen doen met bevindingen van 

ieders discipline (beeldvormend). Daarna zou 

ik het dilemma willen bespreken met de voors 

en tegens van het ene standpunt (nadruk-

kelijk informeren) en de voors en tegens van 

het andere standpunt (niet-informeren) en de 

onderliggende waarden proberen met elkaar 

te benoemen (oordeelsvorming). Op basis van 

deze waarden zou ik een laatste rondje willen 

doen, waarbij de verschillende waarden tegen 

elkaar afgewogen worden en een besluit ge-

nomen wordt, inclusief afspraken over de uit-

werking daarvan (besluitvorming en concrete 

afspraken). 

Standpunten, belangen en waarden
Persoon zelf: Iemand heeft goede redenen om 

de keuzes in zijn leven te maken zoals hij/zij 

ze maakt, ook al lijkt dat voor de buitenwereld 

vreemd. Iemand heeft het recht op geïnfor-

meerd worden, maar ook het recht op niet-

informeren.

Belang van arts: Professionaliteit in de relatie 

arts-patiënt veronderstelt een open communi-

catie. Vanuit een zelfde beeldvorming kan de 

patiënt betere keuzes maken.

Psycholoog: Coping op gebeurtenissen is het 

behandelgebied van de psycholoog. Goede in-

schatting van persoonskenmerken kan daarvan 

een onderdeel zijn, evenals het adviseren van 

verpleegkundigen in het omgaan met meneer 

in de dagelijkse zorgverlening.

Eerstverantwoordelijke verpleegkundige: Goede 

zorgverlening geven, in aansluiting op de be-

hoeften van de patiënt (professionaliteit). Reke-

ning houden met de persoon van de patiënt is 

daarvan een onderdeel.

Geestelijk verzorger: Autonomie van de patiënt 

in relatie tot het recht doen aan goede zorg. 

Ruimte bieden voor de afronding van het leven 

met alles wat dat met zich meebrengt is een 

mensenrecht, hoort bij menslievendheid. l

nieuwe versie handelingen.indd   36 14-11-13   10:17



casus reflectieH A N D E L I N G E N  2 0 1 3   I   4

R E F L E C T I E  O P  C A S U S  5   |   B e n i t a  S p r o n k

Gaat het in de casus ‘Een pilletje kan mij er bovenop helpen’ in eerste 
instantie om het al dan niet informeren van een patiënt, in tweede 
instantie betreft deze casus het goede leven zelf. 

In de casus wordt een herkenbare situatie 

geschetst, die je in het ziekenhuis vaker 

tegenkomt. Een patiënt heeft slecht nieuws 

te horen gekregen, maar dit lijkt niet tot hem 

door te dringen. De verpleegkundige schakelt 

vervolgens de geestelijk verzorger in omdat zij 

zich hier zorgen over maakt. Het lijkt hier om 

een tragische casus te gaan. 

Tragiek kan komen door een plotselinge om-

slag in het leven, maar ook langzaam het leven 

binnen sluipen. Dit laatste is hier het geval. 

Meneer is vanaf zijn veertigste jaar werkloos 

geraakt en heeft hierna nooit meer gewerkt. 

Ook heeft hij geen sociaal leven op kunnen 

bouwen. Hij heeft geen partner, woonde in bij 

zijn moeder, en familiebanden zijn verwaterd. 

Hij heeft zo te zien niets kunnen opbouwen in 

het leven en nu heeft hij niet meer lang te leven. 

Zijn leven is voorbijgegaan, maar was het ook 

de moeite waard? Was het een goed leven? Is 

een taak in het leven daarvoor noodzakelijk? 

Horen daar sociale relaties bij? Wie bepaalt dit? 

En ook al beziet een buitenstaander dit leven 

misschien als tragisch, heeft meneer dit zelf ook 

zo ervaren? 

De geestelijk verzorger
Wat opvalt, is dat de geestelijk verzorger in 

opleiding zeer bij de meneer betrokken is. Ze 

zet zich voor meneer in en probeert de situatie 

te analyseren. Ze is nauwgezet en kijkt ook het 

dossier na. Ze heeft tegelijk een sterk normatief 

referentiekader. Hoewel ze het als dilemma 

formuleert, komt haar persoonlijke voorkeur in 

de beschrijving sterk naar voren. Ze vindt het 

belangrijk dat mensen goed afscheid kunnen 

nemen, zingevingsvragen kunnen bespreken 

en de balans op kunnen maken van hun leven. 

Ruimte bieden voor de afronding van het leven 

noemt ze een mensenrecht. 

	 Voor een geestelijk verzorger is het van belang 

te verkennen waarom de verpleegkundige 

juist nu om bezoek voor meneer vraagt. 

Meneer verblijft immers al twee maanden op 

de palliatieve afdeling van het verpleeghuis. 

Waarom komt dit verzoek? Waarom komt het 

nu? Dit komt niet uit het verslag naar voren. 

Is het een kwestie van geen tijd en ruimte van 

het personeel om met meneer in gesprek te 

gaan? Of is het de verpleging die ermee tobt dat 

meneer de werkelijkheid niet onder ogen ziet? 

Hoe beïnvloedt dit de geestelijk verzorger? Voelt 

Een tragisch leven?

3 7

l

nieuwe versie handelingen.indd   37 14-11-13   10:17



reflectie3 8

zij zich met deze vraag op pad gestuurd? 

Het lijkt erop alsof de geestelijk verzorger zich 

vooral richt op de medische aspecten, op de 

diagnose en prognose. Het is voor haar ondui-

delijk of meneer besef heeft van de ernst van 

zijn ziekte. Heeft hij kanker of gaat ze mee in 

zijn versie dat het een virus betreft? Hierbij kan 

meespelen dat het een eerste kennismakingsge-

sprek betreft, waarin het gesprek gestart wordt 

op de laag van de feiten. Het is zowel voor de 

geestelijk verzorger als voor de patiënt vaak 

veilig om op deze laag een gesprek te beginnen 

en vervolgens naar diepere lagen van gevoelens, 

levensbeschouwing of spiritualiteit af te steken. 

	 Ook stelt ze, al is dit heel voorzichtig een 

eigen diagnose, dat meneer mogelijk een stoor-

nis uit het autismespectrum heeft. Bij mensen 

met een stoornis uit het autismespectrum is 

‘vaak sprake van een geschiedenis van proble-

men (…) bij werk vinden, werk houden, of bij 

het vinden en houden van een partnerrelatie’. 

‘Zij zien de wereld niet als een film maar als 

een stapel losse foto’s. Zij zien hierdoor minder 

samenhang. Hierdoor kost het hen veel moeite 

om te begrijpen wat er gebeurt. Ook snappen 

zij vaak niet goed wat andere mensen bedoelen 

of voelen’ (www.autisme.nl). Het is dan ook 

niet verwonderlijk dat de geestelijk verzorger 

hieraan denkt. Maar een eventuele stoornis uit 

het autismespectrum is niet in het dossier terug 

te vinden. Ze vertelt dat meneer geraakt is door 

de mensen die hij om zich heen ziet sterven. Dit 

zou tegen autisme kunnen pleiten.

Informatieplicht
Dat de patiënt niet geïnformeerd is, is uiterst 

onwaarschijnlijk. Vanwege de wet op de genees-

kundige behandelingsovereenkomst (WGBO) 

heeft de arts een informatieplicht. De verpleeg-

kundige heeft aangegeven dat meneer door de 

arts op de hoogte gesteld is van zijn ziekte. In-

middels woont meneer al twee maanden op de 

palliatieve afdeling. Dat meneer dit niet terug-

geeft in het gesprek kan tweeërlei oorzaak heb-

ben: of deze informatie is niet goed overgeko-

men doordat hij inderdaad een stoornis heeft of 

dit heeft met de coping van meneer te maken. 

Moreel beraad
De geestelijk verzorger beschrijft dat ze een 

multidisciplinair overleg wil organiseren. De 

manier waarop ze dit weergeeft, doet denken 

aan de dilemmamethode van het moreel be-

raad. Hierin denk je na over de vraag wat goed 

is om te doen in een ethische kwestie. 

Een moreel beraad richt zich op het morele 

dilemma waar je je voor geplaatst ziet. In deze 

dilemmamethode wordt altijd gezocht naar het 

brandpunt. Wanneer werd door jou het di-

lemma gevoeld? Waarom juist daar? Probeer als 

vraagsteller de situatie nogmaals te beleven in je 

herinnering. 

Het dilemma wordt vervolgens in de ik-vorm 

gesteld. Wat waren voor jou op dat moment de 

handelingsalternatieven? Was dat het moment 

dat je bij meneer stond en hij over een pilletje 

begon? Of was dat later, toen je terugkwam op 

je kamer? 

Een keuze tussen enerzijds informatieplicht 

en anderzijds het recht op niet-willen weten 

kan nog gepreciseerd worden. De dilemma-

vraag zou kunnen zijn: Moet ik meneer met de 

waarheid confronteren of moet ik het zo laten? 

Of: Moet ik de arts vragen meneer te informe-

nieuwe versie handelingen.indd   38 14-11-13   10:17



reflectie 3 9H A N D E L I N G E N  2 0 1 3   I   4

ren of moet ik meneer in zijn eigenheid respec-

teren? Want wie heeft er een informatieplicht? 

Is dit de arts of is dit een taak van de geestelijk 

verzorger? 

‘Het tragische’
Maar in deze casus is er meer aan de hand. In 

het moreel beraad gaat het erom wat je in deze 

situatie moet doen, de keuze waar je voor staat. 

Hier lijkt zich iets af te spelen dat zich bevindt 

buiten de rationele benadering die een beraad 

impliceert. Het onttrekt 

zich aan het maken van 

keuzes. Als geestelijk 

verzorger word je aan-

getrokken door iets wat 

daar achter ligt. In deze casus zou ik dat ‘het 

tragische’ noemen. 

Er zijn dingen in het leven waar we niets aan 

kunnen doen of veranderen. Als de geestelijk 

verzorger moet vaststellen dat meneer de in-

formatie niet heeft kunnen aanvaarden en dat 

gesprekstechnieken ontoereikend zijn, is zij dan 

niet het domein van het tragische binnenge-

stapt? Met de technieken die in het moreel be-

raad gebruikt worden, kunnen we dat tragische 

niet definiëren. Het komt wel aan de orde, maar 

impliciet, meer op het niveau van ervaringen 

van de betrokken behandelaars. Noodzakelijk, 

maar in wezen nog onontgonnen terrein. 

In mijn promotieonderzoek naar tragiek en 

moreel beraad probeer aan te geven dat het 

element van het tragische invloed uitoefent op 

ons denken. In onze ervaring van tragiek ko-

men onze normen en waarden duidelijk aan de 

oppervlakte, waardoor onze keuzes uiteindelijk 

sterk bepaald worden. Als wij in staat zijn het 

tragische binnen het moreel beraad aan de orde 

te stellen, kunnen we die impliciete betekenis 

omzetten in herkenbare morele directieven. Dit 

is een proces van bewustwording waar volgens 

mij een specifieke taak voor de geestelijk ver-

zorger is weggelegd. 

Leren aanvaarden
Terug naar de casus. Gaat het er hier niet om 

het tragische te leren aanvaarden, wanneer 

duidelijk is dat meneer 

de informatie niet heeft 

kunnen verwerken en 

dat gesprekstechnieken 

ontoereikend zijn? Dit 

gaat verder dan een keuze om wel of geen infor-

matie te verstrekken. Het gaat om een levensvi-

sie, waarin een morele keuze geïntegreerd kan 

worden. Juist dit loslaten van middelen stelt de 

geestelijk verzorger in staat de relatie met me-

neer vast te houden. Zij kan naast hem blijven 

staan en van hieruit kan er een soort verzwegen 

begrip voor de ander ontstaan – iets van een 

geheim. De eigenheid van de geestelijk verzor-

ger kan liggen in het ten dienste voor anderen 

zoeken naar betekenis van het goede leven en 

het omgaan met contingentie in het bestaan. 

Die erkenning van dat geheim binnen het mo-

reel beraad opent nieuwe perspectieven voor 

behandelaars, om om te gaan met het tragische 

dat zij tegenkomen.

Benita (drs. C.B.) Spronk is geestelijk verzorger van VU me-
disch centrum en is bezig met een promotieonderzoek naar 
tragiek en moreel beraad bij prof. G.A.M. Widdershoven. 
cb.spronk@vumc.nl

Er kan een soort verzwegen 
begrip voor de ander ontstaan 

– iets van een geheim

l

nieuwe versie handelingen.indd   39 14-11-13   10:17



nieuwe versie handelingen.indd   40 14-11-13   10:17



4 1casus

C A S U S  6      

Situatie
Een aantal weken geleden had ik een kennismakingsgesprek met een vrouw. Terug op de 
afdeling van de dienst Geestelijke Verzorging voerde ik het gesprek in, in het elektronisch 
ziekenhuisinformatiesysteem. Daarbij keek ik tevens naar wat er in het systeem reeds eerder 
aan informatie was ingevoerd over de vrouw. Niet zozeer omdat ik meer wilde weten over 
haar achtergrond, maar om inzicht te krijgen in de werking van het informatiesysteem.
Los van alle medische informatie las ik dat ze een zoon had die op 17-jarige leeftijd aan een 
spierziekte was overleden. Het betrof informatie die bij een eerder ziekenhuisbezoek door een 
andere geestelijk verzorger aan het systeem was toegevoegd. Het gaf mij een ongemakkelijk 
gevoel. Had ik dit maar beter niet kunnen weten met het oog op vervolggesprekken met de 
vrouw? Wat moet ik doen met de informatie in een volgend gesprek? De vrouw informeren dat 
ik het gelezen had zou ten koste kunnen gaan van de vertrouwensband die je wilt opbouwen. 
Het niet aanhalen van de informatie in het gesprek geeft enigszins het gevoel niet open en 
eerlijk te zijn tegen de vrouw. Belemmert dit soort kennis niet een volgend gesprek?

Werkt dossier-informatie belemmerend?

Met wie bespreken en met welk doel
Ik zou de vraag graag bespreken met mensen 

die met eenzelfde informatiesysteem werken. 

Enerzijds om zicht te krijgen op de te hanteren 

randvoorwaarden waarbinnen je gespreksinfor-

matie toevoegt aan een elektronisch informatie-

systeem; anderzijds om een beeld te krijgen 

van hoe je het beste kunt omgaan met eenmaal 

ingevoerde en dus beschikbare informatie.

Betrokkenen en belangen
Patiënt: Het belang van de patiënt is dat zorg-

vuldig en vertrouwelijk wordt omgegaan met 

< �Studenten kunstacademie ArtEZ, uit 

muurschildering ‘The painted bird’, 2012

hetgeen aan de geestelijk verzorger wordt ver-

teld. 

Geestelijk verzorger die toevoegt: Dat deze die 

informatie opslaat die van belang is voor ver-

volggesprekken.

Geestelijk verzorger die kennis neemt: Voor die-

gene is het, met het oog op een te voeren ge-

sprek, van belang om te weten of er in het ver-

leden gesprekken zijn geweest met andere gees-

telijk verzorgers. Afhankelijk van de aard van 

het gesprek kan het al dan niet zinvol zijn dat 

de geestelijk verzorger zich verder op de hoogte 

stelt van de inhoud van deze gesprekken.

l

H A N D E L I N G E N  2 0 1 3   I   4

nieuwe versie handelingen.indd   41 14-11-13   10:17



R E F L E C T I E  O P  C A S U S  6   |   J a c q u e s  S c h e n d e r l i n g

‘Had ik dit maar beter niet kunnen weten? Hoe nu verder?’ Behalve 
onbehagen en onzekerheid bij de geestelijk verzorger in de casus 
‘Werkt dossier-informatie belemmerend?’ spelen er morele 
dilemma’s over het al dan niet (mogen) delen van vertrouwelijke 
informatie en het opslaan ervan in elektronische datasystemen.

Eerste indruk

Het startpunt van deze interessante 

casus is een zeker onbehagen bij de 

geestelijk verzorger. Zij* heeft in het 

elektronisch informatiesysteem van het zieken-

huis bepaalde vertrouwelijke informatie over 

een patiënte gevonden en zij vraagt zich nu 

af: had ik dit maar beter niet kunnen weten? 

Belemmert dit soort kennis niet een volgend 

gesprek? Dit onbehagen maakt de geestelijk 

verzorger ook onzeker, want zij vraagt zich af: 

hoe nu verder? Als ik doe alsof ik niets weet, 

voel ik me oneerlijk. Maar als ik de informatie 

rechtstreeks ter sprake breng, verstoort dat 

de relatie met de patiënte. Op de achtergrond 

spelen een aantal morele dilemma’s, namelijk: 

mogen zorgverleners vertrouwelijke informatie 

over patiënten met elkaar delen? En: mag alle 

beschikbare informatie in het elektronische 

systeem worden opgenomen, of is een zekere 

selectie noodzakelijk?

Ethische aspecten
Zorgverleners hebben de morele plicht om 

informatie over hun patiënten te verzamelen 

en te bewaren in (papieren of elektronische) 

dossiers. Betrouwbare en permanent 

beschikbare informatie is immers cruciaal voor 

het bepalen van de diagnose, het opstellen en 

het uitvoeren van het behandelplan, en het 

regelen van overdracht en vervanging. Deze 

informatie is dus een essentieel onderdeel van 

goede patiëntenzorg, waardoor we de morele 

plicht van de zorgverleners kunnen herleiden 

op de principes van weldoen (beneficence) en 

geen-kwaad doen (non-maleficence). 	

	 Tegelijkertijd hebben zorgverleners de 

morele plicht om vertrouwelijke informatie 

zoveel mogelijk af te schermen voor derden. 

Deze verplichting kunnen we herleiden op het 

principe van respect voor autonomie, omdat 

volgens dit principe ieder mens de ‘eigenaar’ is 

en blijft van informatie over zijn persoon. 

	 Strikt genomen moeten zorgverleners dus 

toestemming vragen aan de patiënt, voordat 

ze vertrouwelijke informatie bewaren of de-

len met anderen. In de praktijk hanteren veel 

zorgverleners het concept van ‘implied consent’ 

(impliciete of stilzwijgende toestemming). Ie-

dere patiënt kan weten dat de zorgverleners die 

Open in gesprek gaan

reflectie4 2

nieuwe versie handelingen.indd   42 14-11-13   10:17



reflectie H A N D E L I N G E N  2 0 1 3   I   4 4 3

l

bij haar behandeling betrokken zijn, relevante 

informatie aan elkaar doorgeven. Soms spreekt 

men ook over ‘verondersteld gedeeld beroeps-

geheim’, wat op hetzelfde neerkomt. 

	 De geestelijk verzorger uit de casus mag 

dus patiëntinformatie aan het elektronische 

systeem ontlenen, en haar collega heeft correct 

gehandeld door informatie aan het systeem toe 

te voegen. Het is echter de vraag of deze collega 

niet onnodig veel informatie heeft opgeslagen, 

omdat zij daarmee de privacy van de patiënt 

wellicht heeft geschaad. Zij had zich kunnen 

afvragen: met welk doel sla ik deze informatie 

op? Is het noodzakelijk? Mag ik deze informatie 

delen met al degenen die toegang hebben tot 

het informatiesysteem van het ziekenhuis? 

Elektronische dataopslag
In feite zouden alle zorgverleners die te maken 

krijgen met elektronische dataopslag, zich 

moeten afvragen waar 

de grenzen liggen. Het is 

technisch mogelijk om 

een vrijwel onbeperkte 

hoeveelheid informatie 

over iedere patiënt vast te 

leggen. Daardoor is de verleiding groot om ook 

informatie te bewaren, die voor de diagnose of 

de behandeling niet strikt noodzakelijk is onder 

het motto ‘je weet nooit waar het goed voor is’. 

Uit de casus blijkt echter, dat deze informatie 

de relatie met de patiënt soms kan beïnvloeden 

op een manier die niet beoogd werd. Althans, 

de geestelijk verzorger vindt het moeilijk om 

voortaan een onbevangen houding aan te 

nemen tegenover de patiënte. Ook de relatie 

met haar collega komt onbedoeld onder 

spanning te staan, want de geestelijk verzorger 

vraagt zich af of deze collega voldoende 

zorgvuldig met patiëntinformatie is omgegaan. 

Een veel breder probleem laten we hier 

rusten, namelijk het probleem dat ook niet-

behandelaars soms toegang hebben (of zich 

verschaffen) tot de uiterst gevoelige informatie 

die in het elektronische systeem vastgelegd 

is. Hoe meer informatie er wordt vastgelegd, 

des te groter is uiteraard de schade bij 

openbaarmaking. 

Breder debat
De afgelopen jaren heeft er in de samenleving 

een vrij breed debat plaatsgevonden over 

de voor- en nadelen van elektronische 

patiëntendossiers (EPD’s). Met name de 

mogelijke invoering van een ‘landelijk EPD’ 

heeft voor veel ophef gezorgd, waarbij de 

discussie zich toespitste 

op de privacyrisico’s 

voor de patiënten. Veel 

minder aandacht was 

er voor de vraag of het 

wel verstandig is om alle 

beschikbare data aan het systeem toe te voegen. 

Intussen is in het Verenigd Koninkrijk in 

instellingen voor geestelijke gezondheidszorg 

op dit punt wel enige discussie ontstaan. In een 

artikel wordt beschreven hoe twee medewerkers 

van dezelfde instelling op basis van het 

elektronische dossier het veiligheidsrisico 

van een bepaalde patiënt totaal verschillend 

beoordelen. Zoiets heeft uiteraard gevolgen 

voor de therapeutische relatie en de collegiale 

Bij psychologen en geestelijk 
verzorgers is er behoefte aan een 

systeem met twee niveaus

nieuwe versie handelingen.indd   43 14-11-13   10:17



reflectie4 4

verhoudingen (Rock & Brindley 2011; Jenkins 

2011). De auteurs van het artikel signaleren 

dat professionals na invoering van een 

elektronisch informatiesysteem op den duur 

steeds korter en zakelijker gaan rapporteren 

om interpretatieproblemen te voorkomen. 

Sommigen kiezen er zelfs voor om een dubbel 

informatiesysteem bij te houden: het officiële 

systeem van de instelling en een tweede systeem 

waarin zij persoonlijk impressies, subjectieve 

beoordelingen en 

anekdotes vastleggen. 

Het management 

van de instelling kan 

daarop inspelen door 

een systeem in te voeren met twee niveaus. Het 

eerste niveau met de feitelijke gegevens moet 

toegankelijk zijn voor alle behandelaars; het 

tweede niveau met de persoonlijke impressies 

alleen voor degene die deze informatie toevoegt. 

Naar mijn inschatting is er bij psychologen en 

geestelijk verzorgers behoefte aan zo’n duaal 

systeem (meer dan bijvoorbeeld bij medisch 

specialisten). 

Gedragscodes
De geestelijk verzorger uit de casus stelt twee 

morele vragen aan de orde, namelijk of haar 

collega voldoende zorgvuldig is geweest bij 

het opslaan van patiëntinformatie en of zijzelf 

van alle informatie gebruik mag maken. Een 

logische vervolgvraag zou zijn: Wat staat er over 

deze concrete vragen in mijn beroepscode of in 

andere relevante gedragscodes? 

Voor geestelijk verzorgers bestaat er een 

Beroepscode van de Vereniging van Geestelijk 

Verzorgers in Zorginstellingen (VGVZ). De 

enige bepaling van de code die betrekking 

heeft op het vastleggen van patiëntgegevens 

(art. 20) is echter te summier om in deze casus 

enig houvast te bieden. Zeer recent (in juli 

2013) heeft de landelijke artsenorganisatie 

KNMG een Gedragscode Elektronische 

Gegevensuitwisseling in de Zorg (EGiZ) 

gepubliceerd. In dit document ligt het accent 

op de procedurele aspecten van een correcte 

uitwisseling van gegevens. De inhoudelijke 

vraag of er ook grenzen 

gesteld moeten worden 

aan het toevoegen 

of onttrekken van 

informatie komt niet 

rechtstreeks aan de orde. We kunnen dus stellen 

dat de collega-geestelijk verzorger geen formele 

regels heeft overtreden door te vermelden dat 

de zoon van een patiënte aan een spierziekte is 

overleden.

Kernwaarden
De geestelijk verzorger moet nu zelf een 

afweging maken in het dilemma waarvoor ze 

zich geplaatst ziet. Ze vraagt zich af: hoe nu 

verder? Moet ik de patiënte vertellen wat ik 

over haar weet of open het tweede gesprek 

ingaan? Dit dilemma kunnen we herleiden 

op de spanning tussen twee kernwaarden van 

het beroep van geestelijk verzorger (pastor): 

respect voor autonomie en waarachtigheid of 

eerlijkheid (zie hiervoor Schenderling 2010). 

In dit geval weegt respect voor autonomie 

zwaarder: de geestelijk verzorger moet de 

patiënte de ruimte geven om de agenda van het 

gesprek te bepalen. Dat kan ze doen door een 

open vraag te stellen, bijvoorbeeld: ‘U bent nu 

Soms weet een geestelijk 
verzorger te zwijgen – juist 
om vertrouwen te winnen

nieuwe versie handelingen.indd   44 14-11-13   10:17



reflectie H A N D E L I N G E N  2 0 1 3   I   4 4 5

een paar dagen in het ziekenhuis opgenomen. 

Wat houdt u vooral bezig?’ Misschien brengt 

de patiënte dan uit zichzelf het overlijden van 

haar zoon ter sprake; misschien heeft ze heel 

andere zorgen of heeft ze meer tijd nodig. De 

kernwaarde van eerlijkheid impliceert niet 

dat we zoveel mogelijk informatie uitwisselen. 

Soms weet een geestelijk verzorger te zwijgen – 

juist om vertrouwen te winnen.

Conclusies
De collega-geestelijk verzorger heeft geen 

formele regels overtreden bij het toevoegen 

van de patiëntinformatie. De andere geestelijk 

verzorger kan het dilemma dat daardoor 

ontstaat het beste pragmatisch benaderen door 

een open gesprek aan te gaan met de patiënte. 

Beroepsorganisaties als de VGVZ zouden de 

inhoudelijke vraag moeten oppakken.

* �Overal waar ‘zij’ of ‘haar’ staat, wordt ook ‘hij’ 

of ‘zijn’ bedoeld.

Literatuur
Jenkins, P. (2011). Electronic patient records and 

client confidentiality. In: Healthcare Counselling & 
Psychotherapy Journal, 11 (oct. 2011), 41-43.

Rock, B., Brindley, H. (2011). Electronic patient 
records: the impact on the therapeutic 
relationship. In: Healthcare Counselling & 
Psychotherapy Journal, 11 (jul. 2011), 17-22.

Schenderling, J. (2010). Beroepsethiek voor pastores. 
2e druk. Budel: Damon, 100-111.

Jacques (dr. J.G.) Schenderling is theoloog en ethicus en 
werkt als protestants predikant in Alphen a/d Rijn. 
j.schenderling@planet.nl

l

nieuwe versie handelingen.indd   45 14-11-13   10:17



nieuwe versie handelingen.indd   46 14-11-13   10:17



4 7casus

C A S U S  7

Situatie
Een man van Marokkaanse afkomst lag op de afdeling. Als het bezoekuur was, kwamen er veel familie-

leden op bezoek. Dit stoorde de andere mensen die bij hem op de zaal lagen. Nu waren deze familiele-

den ook nog eens niet weg te krijgen als het bezoekuur afgelopen was. De verpleging had al een afspraak 

met de beveiliging gemaakt dat deze de familie zouden komen ophalen van de zaal en ze het ziekenhuis 

uit zouden sturen. Door de vele familie die op bezoek kwam en zoveel oproer veroorzaakte, werd de 

goede zorg voor de patiënt in kwestie belet (deze had duidelijk rust nodig) en ook die van de andere 

patiënten op de zaal. Daarnaast moesten verpleegkundigen hier veel energie in steken, waardoor zij (op 

de momenten van bezoekuur) minder energie en tijd voor andere patiënten hadden.

Ook had de patiënt geen goede verzekering, waardoor deze zo kort mogelijk in het ziekenhuis moest 

verblijven en dan terug naar Marokko zou gaan. Echter, de familie loog dat zij geen ticket konden 

krijgen voor de eerstvolgende dagen, en boekten een later ticket. Zij wilden per se dat de patiënt in het 

ziekenhuis zou verblijven tot deze naar Marokko kon vliegen. Maar dan zou deze patiënt (die in dit zie-

kenhuis uitbehandeld was) een bed bezet houden dat een andere patiënt mogelijk goed gebruiken kon. 

De verpleegkundige die mij dit vertelde, gaf aan zich bij de situatie niet lekker te voelen; het wrong 

met haar eigen normen en waarden. Zo had een patiënt die bij meneer op de afdeling verbleven had, na 

haar verblijf nog naar het ziekenhuis gebeld om haar excuses aan te bieden voor haar gedrag (mogelijk 

had zij niet prettig gereageerd op het vele bezoek op haar kamer). De verpleegkundige voelde zich rot 

door dit telefoontje – de vrouw had immers niks verkeerd gedaan, maar de familie van de mannelijke 

patiënt wel. Hierom verzekerde zij de vrouw ervan dat zij niets fout had gedaan. De situatie van me-

neer en zijn familie ging hierdoor nog meer bij haar wringen. Wat moesten zij hiermee?

Een bed bezet houden

Mogelijke aanpak
De geestelijk verzorger bood aan om de 

islamitisch geestelijk verzorger op te bellen, 

zodat deze in gesprek kon gaan met de familie. 

Dat leek de verpleegkundige een goed idee. 

Ook zou deze casus in de bijeenkomst van 

ethische reflectie behandeld worden.

< Moskee Alor Setar, Maleisië

Ethische vragen
• �Hoe je je tijd en energie verdeelt tussen 

patiënten, is een ethische vraag.

• �Ook is het een ethische vraag of je een bed 

bezet kunt houden met een patiënt die 

eigenlijk geen directe zorg van het ziekenhuis 

meer nodig heeft, ten koste van een patiënt die 

dit wel hard nodig heeft.

• �En als iets bij jezelf vanbinnen gaat wringen 

met je eigen normen en waarden, dan is er 

ook een ethische kwestie gaande.

l

H A N D E L I N G E N  2 0 1 3   I   4

nieuwe versie handelingen.indd   47 14-11-13   10:17



reflectie

R E F L E C T I E  O P  C A S U S  7   |   E r i c  v a n  d e  L a a r

Iedereen kent de gouden regel ‘Wat gij niet wilt dat u geschiedt, doet 
dat ook een ander niet’. Met wat variatie in de bewoording is deze re-
gel in de meeste culturen en religies terug te vinden, en er zijn weinig 
weldenkende mensen die hem niet onderschrijven. Dus, als we ons 
daaraan zouden houden, zou het verblijf in een ziekenhuis wat fami-
liebezoek betreft tamelijk probleemloos moeten kunnen verlopen. 

In de praktijk ziet het echter vaak anders 

uit. De in de casus ‘Een bed bezet houden’ 

besproken spanningen bij voor autochto-

nen ongewend omvangrijke bezoekpraktijken 

van allochtone families zijn bekend en moeilijk, 

vooral op afdelingen met ernstig zieke patiën-

ten. Het is van belang dat je als ziekenhuis en 

als verpleegafdeling hierover nadenkt en een 

regeling afspreekt, zodat je niet van het ene 

incident in het ander rolt met telkens onnodig 

oplopende frustraties.

Emoties en bekommernis
Nadenken, reflecteren is een eerste stap. Dat 

kun je goed doen in een moreel beraad of een 

gezamenlijk gesprek. Iedereen heeft zo zijn ei-

gen gevoelens en ideeën bij dergelijke situaties. 

Dat zien we ook in de casusbeschrijving terug. 

De stagiaire en de begeleider doen verslag van 

het verhaal van de verpleegkundige. Emoties 

en bekommernis zijn duidelijk terug te lezen 

in de manier waarop de situatie verteld wordt: 

familie ‘veroorzaakte oproer’ waardoor goede 

zorg voor de patiënt niet mogelijk was, de fami-

lie was ‘niet weg te krijgen’, de beveiliging was 

zelfs ingeroepen om de familie eventueel weg te 

sturen, de familie ‘loog’ over het boeken van het 

ticket naar Marokko. Hielden ze daarmee niet 

een bed bezet ten koste van iemand die de zorg 

hard nodig had? De emotie zit in de negatieve 

waarderingen, en daarin zit een duidelijk afkeu-

rend moreel standpunt. Dat is voorstelbaar, de 

situatie kan voor verpleegkundigen en andere 

patiënten dusdanig verstorend zijn dat ze niet 

te handhaven is. Met het te hulp roepen van de 

beveiliging is de kans alleen groot dat de situ-

atie escaleert en ontaardt in een conflict. Het 

voorstel om een islamitische collega te roepen is 

verstandiger. 

Niet alleen brandjes 
blussen 

4 8

nieuwe versie handelingen.indd   48 14-11-13   10:17



reflectie H A N D E L I N G E N  2 0 1 3   I   4 4 9

Verder kijken
Maar als geestelijk verzorger moet je niet al-

leen brandjes blussen. Dergelijke casuïstiek 

onderstreept de noodzaak van ethische reflectie. 

Wanneer je een ethisch gesprek voert, neem je 

je eigen emoties serieus maar probeer je ook 

verder te kijken. De andere partijen hebben 

ook een verhaal, een kijk op het voorval. Het is 

bijvoorbeeld moeilijk voorstelbaar dat de al-

lochtone familieleden dit gedrag vertonen met 

het vooropgezette doel de orde in een zieken-

huis te verstoren en iedereen tot last te zijn. Het 

meest waarschijnlijke motief is dat ze begaan 

zijn, bekommerd zijn om het lot van hun zieke 

familielid. Net als de 

verpleegkundigen willen 

ze goed zorgen voor de 

zieke. Alleen hebben zij 

een andere voorstelling 

van hoe je dat doet. 

Ander vertrekpunt 
Met moreel beraad of welke vorm van ethische 

gespreksvoering dan ook, creëer je de ruimte 

om over de eigen directe betrokkenheid verder 

te vragen. Het vertrekpunt is anders: niet het 

eigen gelijk staat voorop waaraan de ander zich 

te conformeren heeft, maar het uitgangspunt 

dat de ander ook het goede beoogt, en dat die 

cultureel verschillende voorstellingen van het 

goede niet op voorhand harmoniëren. 

Dat is een nobel uitgangspunt, maar je kunt 

natuurlijk tegenwerpen dat daar het risico 

van relativisme in schuilt, namelijk dat men 

alle culturele voorstellingen als gelijkwaardig 

beschouwt. Als alles op voorhand als goed be-

schouwd wordt, kunnen er dan nog wel keuzes 

gemaakt worden, of belanden we dan telkens in 

een impasse? 

De uitweg die het ethisch gesprek hier biedt, 

is dat alle aspecten – intenties, belangen, effec-

ten – gewogen worden en dat er een hiërarchie, 

een prioritering wordt vastgesteld en beargu-

menteerd. Goede bedoelingen alleen zijn nog 

geen garantie voor goed handelen, en het goede 

voor de een hoeft nog niet goed voor de ander 

te zijn, zoals ook in de casus duidelijk wordt. 

Normatieve ondergrens 
Een voor de hand liggende normatieve onder-

grens in zulk soort gevallen is dat de rust en het 

genezingsproces van alle 

patiënten niet verstoord 

mag worden, zeg maar 

het bekende ‘niet scha-

den’ uit de klassieke me-

dische ethiek. Deze ondergrens kan gehanteerd 

worden in de interculturele communicatie. 

Daarmee heb je een vertrekpunt voor je han-

delen waaraan je de rest ‘toetst’. Dat betekent 

allerminst dat er geen ruimte en respect meer 

is voor een cultureel bepaalde andere invulling 

van goede zorg, maar wel dat men in overleg 

vaststelt binnen welke grenzen die andere invul-

ling recht gedaan kan worden.

Inoefenen  
Het spreekt voor zich dat een dergelijke aan-

pak ingeoefend moet worden van de kant van 

het zorgpersoneel. Dat is dan ook de inzet 

van moreel beraad en ethiek in de organisatie: 

het werken aan een cultuur, waarin dit verder 

kijken dan het eigen gelijk en het onderling 

afstemmen van wat goede zorg moet zijn, de 

Niet het eigen gelijk staat voorop, 
maar het uitgangspunt dat 

de ander ook het goede beoogt

l

nieuwe versie handelingen.indd   49 14-11-13   10:17



reflectie

regel wordt. Hier ligt een belangrijke taak voor 

geestelijke verzorgers in zorginstellingen. 

Dat is echter geen gemakkelijke klus. On-

danks dat de aandacht voor moreel beraad en 

ethiek beleid in opleidingen en zorginstellingen 

lijkt te groeien, is het lastig om het in de prak-

tijk goed van de grond te krijgen en te conso-

lideren. Een belangrijke oorzaak ligt volgens 

mij precies in het genoemde conflictkarakter 

van morele casuïstiek en 

moraal in het algemeen. 

Ethiek, als de noodzaak 

tot gesprek en reflectie, 

is meestal daar te vinden 

waar belangen botsen 

en waar opvattingen over wat hier en nu goed 

handelen is niet op een lijn liggen. 

Wat het extra moeilijk maakt zijn de niet-

gelijke verhoudingen tussen de partijen; je hebt 

in een zorginstelling allerminst met ‘herrschafts-

freie Kommunikation’ te maken. Niet alleen is er 

ongelijkheid in kennis tussen bijvoorbeeld de 

arts, verpleegkundige en patiënt, maar ook is er 

een juridisch vastgelegde verdeling van bevoegd-

heden die wederzijdse bevraging bemoeilijkt. 

Als geestelijk verzorger zit je daar een beetje 

tussenin. Aangezien de casuïstiek vaak gevoelig 

ligt, heeft niet iedereen behoefte om zich door 

de ander te laten bevragen, en de hiërarchische 

en asymmetrische verhoudingen werken daarbij 

niet in je voordeel. 

Niet de eerste 
Zodoende is de geestelijk verzorger, als dan de 

vlam in de pan slaat, niet de eerste die men erbij 

roept om te sparren bij medisch-ethische casuïs-

tiek of bij frustraties over personeelstekort op 

de afdeling. ‘Daar heb je geen verstand van, deze 

beslissingen nemen we op medische gronden’, 

kun je te horen krijgen als je je ongevraagd durft 

te mengen in zo’n kwestie. 

Toerusten 
En toch is dat het domein waarop je je moet 

begeven wanneer je vindt dat ethische reflectie 

meer impact dient te hebben dan het vrijblij-

vende gesprek tussen 

gelijkgestemden en geïn-

teresseerden in de marge 

van de organisatie. 		

Voor de opleidingen 

ligt hier een belangrijke 

taak voor de toerusting. Als men beaamt dat er 

meer zinproblematiek in een zorginstelling te 

vinden is dan enkel die in de directe relatie met 

de patiënt (de vertrouwde core business van het 

vak geestelijke verzorging), dan is het speelveld 

van de geestelijk verzorger ook het forum van de 

instelling waar tussen invloedrijke spelers ideeën 

gevormd worden en beslissingen genomen wor-

den over de koers van de instelling, en over het 

wel en wee van patiënten en collega zorgverle-

ners. 

‘Bondgenoten’ worden
Is de geestelijk verzorger in de rol van pleitbe-

zorger van de ethiek dan het geweten van de or-

ganisatie en de hoeder van zijn naaste collega’s? 

Nee, zo niet, zeker niet, dat zou erg pretentieus 

en oneigentijds bevoogdend zijn en ook getui-

gen van weinig besef van de (machts)positie 

van de geestelijk verzorger in de zorginstelling. 

Het gaat hierom: het vak geestelijke verzorging 

is verwant met de zaak van de ethiek. Boven-

5 0

Verder kijken dan het eigen gelijk en 
werken aan onderling

afstemmen van goede zorg

nieuwe versie handelingen.indd   50 14-11-13   10:17



reflectie H A N D E L I N G E N  2 0 1 3   I   4 5 1

dien zijn ook de reflectieve vaardigheden de 

geestelijk verzorger vertrouwd. Zo bezien ligt 

het, zowel uit commitment met een goede zorg-

cultuur als voor de eigen arbeidspositie, voor de 

hand dat geestelijke verzorging deze taak op-

pakt en uitbouwt. 

Het spreekt voor zich dat vertrouwdheid met 

de verschillende ethische gespreksvormen en 

theorieën daarvoor noodzakelijke voorwaarden 

zijn. Maar een punt dat wellicht meer aandacht 

mag krijgen in de opleidingen is hoe je je in 

het krachtenveld beweegt van een organisatie; 

welke ‘skills’ je nodig hebt om de bondgenoot-

schappen aan te gaan om een invloedrijke 

ethiek te organiseren in een zorginstelling. Wat 

dat betreft zien we bij ons dat stagiaires thans 

nog tamelijk onbewapend de arena in stappen. 

Eric (dr. E.F.J.) van de Laar is klinisch ethicus vanuit de 
dienst geestelijke verzorging van het Catharina Ziekenhuis 
Eindhoven.  
eric.vd.laar@catharinaziekenhuis.nl

l

nieuwe versie handelingen.indd   51 14-11-13   10:17



nieuwe versie handelingen.indd   52 14-11-13   10:17



casusH A N D E L I N G E N  2 0 1 3   I   4 5 3

C A S U S  8      

Situatie
In de psychiatrische instelling waar ik stage loop, ben ik bij de viering een oudere cliënte 
tegengekomen die mij vroeg eens op haar kamer langs te komen. 
	 Als ik de week daarop bij haar aanklop, blijkt ze ziek. Van de pittige en krachtige dame 
die ik heb ontmoet, is niet veel over, lijkt het. Ze zegt zich erg ziek te voelen, maar toont zich 
tijdens het gesprek ook heel bedroefd en gegriefd. Iemand van het personeel heeft haar een 
aanstelster genoemd en dit punt komt telkens terug als ze afwisselend moe, verontwaardigd en 
verdrietig huilend haar verhaal doet. 
	 Overigens, ik weet wel dat zij bekend staat als een wat lastige dame die eigenlijk ‘particulier’ 
had willen verblijven in een andere instelling maar dat door omstandigheden niet kon. 
Ook merkte ik tijdens de viering dat de verzorgenden moeite hadden met haar nogal 
commanderende en soms zelfs wat hautain overkomende manier van doen.

Ik probeer haar een luisterend oor te bieden en mee te leven in haar ziek zijn en haar gevoel 
van miskend worden, zonder partij te trekken (haar negatieve gevoelens over de verpleging 
voeden lijkt mij niet behulpzaam). 

Als ik wegga, zit het mij wel dwars. Ik vraag me af of de verpleging wel beseft hoe zo’n 
uitlating deze ogenschijnlijk zo ‘stoere’ mevrouw raakt. Maar al zou ik zeker van mijn zaak 
zijn – wat ik absoluut niet ben – en dit bespreekbaar willen maken …: in deze instelling 
wordt de vrijplaatsfunctie onverkort gehandhaafd; niets van wat mevrouw zegt, mag worden 
doorgegeven aan anderen. 

Gesprek met een ‘aanstelster’

< Koos Breukel, ‘Model’, 1999  

Ethische vragen
• �Is de vrijplaatsfunctie altijd per definitie in het 

belang van een cliënt? 

• �Is het waardevol dat de dienst Geestelijke 

verzorging van de instelling waar ik stage loop 

de vrijplaatsfunctie handhaaft en zich ook 

verre houdt van de ‘behandelsfeer’ zodat er 

ook geen overleg is met behandelaars? 

• �Mondt dit in dit geval wel uit in datgene wat 

het beste voor cliënt is, datgene waarbij zij het 

meest gebaat is? 

• �Zou zij zelf willen dat deze ervaring van 

gegriefd zijn wél door de geestelijk verzorger 

zou kunnen worden aangekaart bij de 

verzorgenden (wat ik de cliënt overigens 

sowieso niet zelf had kunnen vragen, denk 
l

nieuwe versie handelingen.indd   53 14-11-13   10:17



casus5 4

ik, omdat ik dan misschien valse hoop bij 

haar had gewekt of wellicht juist huiver dat 

de verzorgenden tegen haar in het harnas 

worden gejaagd)? 

Met wie bespreken en welk doel
Ik heb de kwestie al besproken met de geestelijk 

verzorger die werkt op de afdeling waar 

mevrouw verblijft. De vrijplaats staat voor hem 

niet ter discussie, die is hij al jarenlang gewend. 

Ik ben benieuwd hoe andere geestelijk 

verzorgers deze situatie zien en ook hoe zij de 

vrijplaats zien.

Standpunten, belangen en waarden
Verzorgenden: 	

Verzorgenden hebben dag in dag uit met 

mevrouw te maken en kunnen haar behoeftes 

en karaktertrekken beter inschatten dan een 

relatief kort aanwezige stagiaire geestelijke 

verzorging. Het is niet mijn plaats om 

mogelijk impliciet twijfel te suggereren aan 

hun handelen c.q. professionaliteit. Misschien 

zou je zo’n kwestie wel in algemene zin 

kunnen inbrengen, bijvoorbeeld via een van 

de bijeenkomsten ethiek, en nadrukkelijk 

verzorgenden kunnen uitnodigen: zo laat je 

allen in hun waarde, maar open je wel het 

ethisch gesprek over omgang.

Geestelijk verzorgers: 

‘De vrijplaatsfunctie is waardevol en nuttig en 

de cliënt is er van alle benaderingen het meest 

bij gebaat’, zo denkt de één. 

‘De vrijplaatsfunctie is ouderwets en 

l

belemmert professioneel handelen van de 

dienst geestelijke verzorging’, zo denkt de ander. 

De vrijplaatsfunctie is mogelijk nuttig, maar 

laten we de cliënt eens vragen wat deze wil – 

bijvoorbeeld via onderzoek.

Cliënte: 	

Als cliënte desgevraagd zou zeggen ‘doe er 

eens wat aan’, zou je sowieso voor deze cliënte 

moeten opkomen bij de verzorgenden, vind ik.

nieuwe versie handelingen.indd   54 14-11-13   10:17



5 5

l

reflectie

R E F L E C T I E  O P  C A S U S  8   |   A n n e  V a n d e n h o e c k

Een wijze docent ethiek vertelde steeds aan zijn studenten 
verpleegkundigen dat ethiek begint op het moment dat je bij wijze van 
spreken je wenkbrauwen fronst. Bij het lezen van de casus ‘Gesprek met 
een ‘aanstelster’’ heb ik wel twee keer mijn wenkbrauwen gefronst. 

Het fronsen van wenkbrauwen als een 

eerste ethische reactie duidt op een 

initiële ongemakkelijkheid (en soms 

ook een verontwaardiging) van waaruit een 

mens vragen gaat stellen. Dat doet de geestelijk 

verzorger in kwestie dan ook. ‘Het’ zit haar (in 

de veronderstelling dat het hier om een vrou-

welijke geestelijk verzorger in opleiding gaat) 

dwars als ze de kamer verlaat en vanuit dit 

gevoel komen heel wat vragen aan bod: Zou ik 

dit willen communiceren of niet? En als ik dit 

wil communiceren, hoe dan en met wie? En wat 

met de vrijplaats die dergelijke communicatie 

schijnbaar in de weg staat? 

Vervolgens gaat de geestelijk verzorger in 

opleiding een gesprek aan met de geestelijk 

verzorger die op de afdeling werkt. De casusbe-

spreking vermeldt geen verdere handelingsmo-

gelijkheden voor de geestelijk verzorger in op-

leiding. De indruk wordt gewekt dat alles stopt 

bij het niet ter discussie stellen van de vrijplaats. 

Hier fronste ik dus een tweede keer.

Recht doen
Maar laten we terugkeren naar het begin. De 

geestelijk verzorger in opleiding treft een be-

droefde, gegriefde en zieke dame aan die steeds 

verwijst naar het label ‘aanstelster’ dat ze van 

een personeelslid kreeg. We weten niet in welke 

omstandigheden dit gebeurde (en sommigen 

zouden misschien wel de vraag stellen of dit 

gebeurde). Maar laten we aannemen dat dit 

inderdaad gebeurde en dat de gevoelens van de 

dame, zelfs los daarvan, authentiek zijn. En met 

alle begrip voor het feit dat er inderdaad cliën-

ten zijn die het bloed onder de nagels van zorg-

verleners kunnen halen, iemand een aanstelster 

noemen kan natuurlijk niet. Ook minder leuke, 

minder makkelijke cliënten hebben recht op 

respectvolle zorg. Het is niet in het belang van 

de cliënt, noch in het belang van de waarde die 

de zorgrelatie krijgt in het geheel van de instel-

ling of in het belang van de zorgverleners, dat 

een cliënt een aanstelster wordt genoemd, zelfs 

als dit niet rechtstreeks (wat hier blijkbaar wel 

het geval is) aan haar wordt gecommuniceerd. 

Het belang van de cliënt, de positie van de 

zorgverleners en het belang van de omgang met 

elkaar wordt ook door de geestelijk verzorger in 

opleiding aangehaald. Ze probeert zowel aan de 

cliënt als aan de zorgverleners recht te doen en 

houdt daarbij het belang van goede zorg voor 

Wenkbrauwen

l

H A N D E L I N G E N  2 0 1 3   I   4

nieuwe versie handelingen.indd   55 14-11-13   10:17



reflectie

ogen. Het lijkt me overigens dat de geestelijk 

verzorger hier zeker wel dingen zou kunnen 

doen op microvlak (de beeldvorming over de 

cliënt, de relatie tussen cliënt en zorgverleners, 

zorg voor de onmacht van de zorgverlener in 

kwestie) en op macrovlak (hoe gaan wij met 

elkaar om in deze voorziening). 

Integrale zorg
Maar vervolgens komen twee andere belangen 

binnen in de relatie cliënt, geestelijk verzor-

ger en zorgverleners, 

die onder de term 

‘vrijplaats’ worden 

benoemd: het belang 

van andere cliënten en 

het belang van de identiteit van de geestelijk 

verzorger. De zorg dat andere cliënten kunnen 

rekenen op de vertrouwelijkheid binnen het 

contact met de geestelijk verzorger is zeker een 

aandachtspunt. Het vertrouwen van deze cliënt 

breken, zou kunnen betekenen dat andere cli-

ënten hun perceptie over de relatie met de gees-

telijk verzorger veranderen. De vraag is daarbij 

of en onder welke voorwaarden het vertrouwen 

van de cliënt geschaad kan worden. 

Ik heb meer moeite met het niet ter discussie 

stellen van de vrijplaats, met het niet commu-

niceren vanuit de vrijplaats en zeker met het 

verabsoluteren van deze positie tot een vrij-

buitersplaats. Ik geef enkele argumenten. Een 

eerste is deze van integrale zorg. Integrale zorg 

is meer dan een modewoord, het is een invul-

ling en afstemming van de zorg in functie van 

een zo groot mogelijk welzijn van de cliënt. Dit 

wil concreet zeggen dat interdisicplinair werken 

de zorg voor de cliënt kwalitatief verhogen kan. 

Zorgverleners proberen daartoe een zo volledig 

mogelijk beeld van de patiënt te krijgen. Indien 

de geestelijk verzorger zich niet inschakelt in in-

tegrale zorg, dan ontbreekt een dimensie in het 

beeld van de cliënt en kan dit de kwaliteit van 

zorg beïnvloeden. Aan de ene kant verwachten 

we dat zorgverleners aandacht hebben voor de 

spirituele dimensie en meer nog, op een cor-

recte manier regelmatig doorverwijzen naar de 

geestelijk verzorgers. Aan de andere kant neemt 

men in deze voorziening de optie om nooit zelf 

met andere behande-

laars te overleggen en 

ver te blijven van ‘de 

behandelsfeer’. Is de 

geestelijk verzorger dan 

niet medeplichtig aan de onkunde en onwe-

tendheid rond spirituele zorg? En aan de rand-

plaats van de spirituele dimensie in het geheel 

van de zorg? 

Een ander aspect is dat de geestelijk verzorger 

in dienst is van een voorziening of instelling 

en aldus ingeschakeld is in een zorgproject. De 

vraag kan hierbij gesteld worden of de andere 

zorgverleners en het beleid dan niet het recht 

hebben om zicht te krijgen op wat de geestelijk 

verzorger doet. Hier raken we aan het gedeeld 

en gezamelijk beroepsgeheim. 

In vertrouwen
Een tweede argument is het evenwicht tussen 

de verschillende belanghebbenden. Het belang 

van de cliënt, waar de geestelijk verzorger in 

opleiding zich terecht vragen over stelt, mag 

niet ondergeschikt zijn aan het belang van de 

vrijplaats (Smeets 2013). Ik merk dat pastores 

in gevangenissen en psychiatrische centra in 

5 6

Communiceren met andere zorgverleners 
in belang van cliënten kan ook zonder de

vertrouwelijkheid onderuit te halen

nieuwe versie handelingen.indd   56 14-11-13   10:17



reflectie

Vlaanderen veel sterker vasthouden aan een 

bepaalde opvatting over de vrijplaats dan in 

ziekenhuizen. De voornaamste reden lijkt mij 

daar een bevestiging of aftekening te zijn van 

de eigen idenititeit in relatie tot behandelaars 

(alsof geestelijk verzorgers niet handelen en 

alleen maar ‘zijn’). Daarbij vertrekt men van 

het vooroordeel (dat men vaak niet toetst) dat 

alle cliënten de vrijplaats precies zo opvatten 

als de geestelijk verzorger zelf en er evenveel 

belang aan hechten. Net zoals er cliënten zijn 

die verwachten dat de 

geestelijk verzorger de 

vertrouwelijkheid be-

waart, zijn er ook cliën-

ten die veronderstellen 

dat de geestelijk verzorger overlegt met andere 

teamleden. 

Verder ben ik ervan overtuigd dat de geeste-

lijk verzorger kan communiceren met andere 

zorgverleners indien dit in het belang van cliën-

ten is, zonder dat de vertrouwelijkheid onderuit 

gehaald wordt (Vandenhoeck 2009). Die com-

municatie krijgt vorm vanuit een functioneel 

perspectief (wat dienen andere zorgverleners 

te weten waar het de goede zorg voor de cliënt 

betreft) zonder dat de inhoud van het gesprek 

wordt weergegeven. De identiteit van de geeste-

lijk verzorger staat of valt niet met de vrijplaats 

alleen. Het is een opdracht voor wetenschappers 

en geestelijk verzorgers om te blijven nadenken 

over de betekenis van de vrijplaats in de context 

van de huidige gezondheidszorg. Deze verab-

soluteren leidt naar mijn aanvoelen tot verdere 

marginalisering van de geestelijk verzorger. De 

ruimte ontbreekt hier om bijkomende argu-

menten aan te leveren en uit te werken. 

Evenwichtsoefening
Tot slot terug naar de ethische reflectie en de 

geestelijk verzorger in opleiding. Deze heeft 

als stagiair weinig ruimte om zelf in te gaan 

tegen de verabsolutering van de vrijplaats in de 

voorziening. Ze had in het gesprek met de dame 

kunnen vragen of ze deze van dienst kon zijn 

door als bemiddelaar op te treden tussen haar 

en de verzorgenden. Of ze had in een teamover-

leg de labeling van deze dame als ‘lastig’ kunnen 

bevragen zonder daarom het vertrouwen van de 

dame te schaden. Of ze 

had mee zorg kunnen 

dragen voor de collega-

zorgverlener die zich 

genoodzaakt voelde de 

dame een aanstelster te noemen. 

Met andere woorden, de geestelijk verzorger 

had, vanuit haar ethisch aanvoelen en bijhoren-

de vragen, kunnen leren dat ethisch beraad niet 

leidt tot een wit of zwart antwoord, maar dat 

het een evenwichtsoefening is waarin verschil-

lende belangen samengehouden worden in het 

belang van de zorg voor de cliënt. Ze heeft voor 

dit leerproces helaas geen ruimte gekregen. 

Literatuur
Smeets, W. (2013). Ministry and Spiritual Care. Journal of 

Spiritual Care, 26 (2013), nr. 1, 5-7.
Vandenhoeck, A. (2009). Op de kaart. Registratie vanuit 

pastoraal perspectief. Pastorale Perspectieven 143 
(2009/2), 6-16.

Anne (dr. A.) Vandenhoeck is plaatsvervangend docent aan de 
faculteit Theologie en Religiewetenschappen van de Katho-
lieke Universiteit Leuven.  
anne.vandenhoeck@theo.kuleuven.be

5 7H A N D E L I N G E N  2 0 1 3   I   4

Verabsoluteren van de vrijplaats 
leidt tot verdere marginalisering

van de geestelijk verzorger

l

nieuwe versie handelingen.indd   57 14-11-13   10:17



nieuwe versie handelingen.indd   58 14-11-13   10:17



casus 5 9H A N D E L I N G E N  2 0 1 3   I   4

C A S U S  9

Situatie 
Het volgende was er aan de hand. Een echtpaar 

(R en D) is in gelukkige verwachting. Bij de 

20-wekenecho blijkt het zoontje het syndroom 

van Edwards te hebben. Dit houdt ernstige afwij-

kingen in: het kindje is niet levensvatbaar. Vanuit 

het ziekenhuis krijgen de ouders de vraag mee: 

‘Laten jullie deze zwangerschap afbreken? Het 

kind heeft geen enkele kans.’ 

	 De ouders voelen dit als een dilemma: mag 

deze zwangerschap afgebroken worden? Het leven 

van de moeder loopt vooralsnog geen gevaar.

	 R heeft al meer tegenslagen in het leven gehad. 

Hij neemt het heel zwaar op: ‘Als ik het verkeerde 

doe, zal God mij straffen.’ Van zijn moeder hoor 

ik dat hij bang is om vanuit de kerk voor het blok 

gezet te worden. 

	 D staat er wat anders in. Ze heeft geen kerke-

lijke achtergrond. Ook zij voelt de verantwoorde-

lijkheid, maar ziet minder de hand van God in 

dit alles: ‘Dit kan gebeuren en het gaat erom dat 

we hier goed doorheen komen.’

Het proces van begeleiding
Vlak nadat het echtpaar het slechte nieuws te 

horen heeft gekregen heb ik contact met hen 

opgenomen. Ze hebben het hele verhaal gedaan. 

Er werd van mij geen uitspraak gevraagd. Ik 

heb drie dingen aangegeven over het dilemma: 

maak een keuze voor Gods aangezicht, probeer 

het schema goed-fout los te laten en neem de 

tijd. Vanuit de Bijbel heb ik aangereikt dat ook 

dit leven in Gods ogen waardevol is (Psalm 

139:16).

	 R en D hadden nog wat gesprekken en onder-

zoeken in het ziekenhuis en kwamen zelf tot de 

keuze om het kindje geboren te laten worden. R 

deelde me dit telefonisch mee. Hij vroeg me om 

de begrafenis te leiden. Ik heb toegestemd. Hij 

vroeg ook: ‘Kan het kindje gedoopt worden?’ 

Kort heb ik aangegeven: de doop is geen voor-

waarde voor jullie zoontje om in de hemel te 

komen. Daarbij praktisch: ik kan het kindje niet 

dopen, want ik ben er niet; vraag het de zieken-

huispastor.

	 Het kindje is levenloos geboren, overleden 

tijdens de bevalling. Enkele dagen later ben ik 

op bezoek geweest en heb gevraagd hoe ze de 

knoop hebben doorgehakt. Zij gaven aan dat 

ze vrede kregen met dit idee. Ook vond D het 

steeds moeilijker worden om de zwangerschap 

gewoon uit te dragen. Gevraagd naar de doop: 

er is niet gedoopt, vanwege hetgeen ik heb ge-

zegd, maar ook om praktische redenen. Nog 

diezelfde dag heeft de begrafenis plaatsgevon-

den. Daarna heb ik nog kort contact gehad.

Mijn persoonlijke gevoel
Ik had sterk het gevoel: ‘Als ik er als predikant 

nu niet ben, dan hoef ik nooit meer te komen.’ 

Het was wel wat onduidelijk wat van mij ver-

wacht werd. R gaf aan zeer veel moeite te heb-

Geen kans

l
< Koos Breukel, ‘Cora and Twan’, 2002

nieuwe versie handelingen.indd   59 14-11-13   10:17



casus6 0

ben met een ambtsdrager die vertelt wat wel en 

niet moet. Maar tegelijkertijd merkte ik dat hij 

en zijn vrouw toch steun en bevestiging zoch-

ten.

Analyse
Ik zie een aantal aspecten van dit ethische pro-

bleem.

Staan voor een keuze die geen keuze is: Je hebt 

gewoon geen kans om iets aan de situatie te 

veranderen, want de kaarten zijn al geschud. 

Ik merkte dat ook bij mezelf. Ik ben een te-

genstander van abortus, maar ik heb dat in dit 

proces helemaal niet ingebracht. Vooraf dacht 

ik: ‘Ik ben er eigenlijk voor dat D de zwanger-

schap uitdraagt en niet laat afbreken.’ Maar na 

een gesprek kon ik heel goed begrijpen dat R 

en D de zwangerschap lieten beëindigen en dat 

voelde bij mij ook niet fout.

Het Schriftberoep: Vanuit de Schrift kon ik geen 

aanknopingspunt vinden om het dilemma te 

doorbreken. Ik vond wel gedeeltes die het me 

mogelijk maakten om vooral pastoraal iets te 

zeggen. Dat zijn dan de gedeeltes over Gods 

barmhartigheid jegens het zwakke en onvol-

maakte.

De ethische vraag naar de achtergrond gedrongen 

door de pastorale zorg: Ik merk dat daardoor de 

ethiek misschien wel onbesproken is gebleven. 

Misschien ook wel door mijn angst om men-

sen te verliezen door te stellige uitspraken over 

abortus.

De medische kant – heel ver weg: Ik heb gewoon 

alles wat door de doktoren is gezegd zonder 

verder vragen aangenomen.

�Eenzaamheid: Eigenlijk waren er maar vier 

mensen inhoudelijk bij betrokken en de echte 

beslissing kwam bij het echtpaar vandaan.

Reflectie
Ik denk dat mijn medische kennis altijd tekort 

zal schieten; bovendien vind ik het niet zo’n 

geweldig idee om te werken met medische in-

formatie van internet.

	 Ik hanteer de theologie van Gods barmhar-

tigheid. Sommige keuzes zijn te zwaar voor 

ons mensen, er is hierin geen goed of fout. We 

moeten voor Gods aangezicht tot een beslissing 

komen en dan zal God ons daarin tegemoetko-

men. Zo heb ik dat ook in een kort gebed met R 

en D proberen te verwoorden. Ik ben er achter 

gekomen dat ik het ook zo wil. l

nieuwe versie handelingen.indd   60 14-11-13   10:17



casus reflectie

R E F L E C T I E  O P  C A S U S  9   |   G e r m a  v a n  d e  K a m p

In de voorgelegde casus ‘Geen kans’ wordt 

een dilemma gepresenteerd waarin 

ouders van een nog ongeboren kind met 

ernstige afwijkingen voor de keuze staan de 

zwangerschap uit te dragen of voortijdig af te 

breken. Zwangerschapsafbreking, abortus, het 

voortijdig afbreken van een nog ongeboren 

leven, er lijkt weinig discussie over of dit wel 

een moreel vraagstuk is. 

Toch biedt deze casus meer, er huist 

een tweede dilemma in dat veel lastiger te 

benaderen is, het dilemma van de schrijver: 

‘Hoe treed ik deze ouders tegemoet, vanuit 

het dogma van de kerk of vanuit een gevoel 

van medemenselijkheid dat veel minder 

gestructureerd en voorgeschreven is?’ Ook dit 

is een moreel vraagstuk: welke waarden en 

normen bepalen de houding van de schrijver 

in zijn relatie tot het ouderpaar dat duidelijk in 

nood verkeert en hulp behoeft. 

Parellellen
De titel ‘Geen kans’ roept vragen op. Wie 

heeft er geen kans en waarom niet? Heeft het 

kind geen kans, of juist de ouders niet? Ik 

hoef weinig moeite te doen om mij te kunnen 

inleven. Herkenning vanuit mijn eigen positie 

als neonatoloog is duidelijk. Vergelijkbaar 

is het conflict tussen de medisch-ethisch 

verantwoorde keuze en mijn gevoel, stoelend op 

mijn eigen ervaring en bagage.

De schrijver van de casus lijkt zelf hulp te 

zoeken voor de wijze waarop hij om moet gaan 

met dit dilemma. Uitgaande van de religieuze 

beginselen die hij als vertegenwoordiger van 

de kerk zal moeten uitdragen is het duidelijk 

dat abortus niet aan de orde is. Abortus, ofwel 

voortijdig afbreken van een zwangerschap met 

de dood van het kind als gevolg, is in strijd 

met eerbied voor al het leven, een onbetwiste 

morele waarde. 

Zorgethische bril  
met multifocaal zicht

De casus ‘Geen kans’ presenteert niet alleen een dilemma waarin ouders 

voor de keuze staan een zwangerschap uit te dragen of af te breken. Erachter 

huist het dilemma van de schrijver: ‘Hoe treed ik de ouders tegemoet?’ Twee 

morele vraagstukken bezien door de ogen van een neonatoloog.

l

6 1H A N D E L I N G E N  2 0 1 3   I   4

nieuwe versie handelingen.indd   61 14-11-13   10:17



reflectie

legt een enorme last bij de ouders. Niet 

alleen het verlies van een kind, maar ook de 

dramatische taak om als ouder een besluit te 

moeten nemen over de wijze waarop de weg 

naar dit daadwerkelijke verlies zal worden 

ingezet. Het syndroom van Edwards, ofwel 

trisomie 18, is een chromosomale afwijking 

waarin een combinatie van veelal ernstige 

lichamelijke afwijkingen gepaard gaat met een 

zeer ernstige verstandelijke beperking. Het 

overgrote deel van deze zwangerschappen vindt 

een spontaan einde, 

terwijl van de levend 

geboren kinderen 

met dit syndroom de 

helft in de eerste week 

overlijdt. Vijf van de overlevende kinderen 

bereikt nog de leeftijd van 1 jaar. 

	 Wat is goede zorg voor kind en ouders na 

het stellen van deze diagnose? Uitgaande van 

een klassieke medisch-ethische benadering 

gaan we uit van een beroepsethiek met normen 

en regels van en voor dokters, een reflectie 

op morele dimensies van medisch denken en 

handelen, gericht op het in stand houden dan 

wel herstellen van de functies van het menselijk 

lichaam: gezondheid is het centrale doel (Ten 

Have 2003, hfdst.2).

Vier principes
Vier belangrijke principes bepalen het ethisch 

kader waarbinnen zorg goede zorg zal zijn: 

goed doen, niet schaden, autonomie en 

rechtvaardigheid. In deze is het ongeboren kind 

het object van zorg.

Gaan we uit van het eerste principe, 

goed doen, dan worden we geconfronteerd 

Hoewel herhaaldelijk blijkt hoe belangrijk dit 

is voor de schrijver, lijkt hierover toch discus-

sie mogelijk. Al in de eerste alinea van de casus 

wordt vermeld dat het leven van de moeder 

niet in gevaar komt, de enige reden waarbij een 

abortus geoorloofd zou kunnen zijn binnen het 

religieuze normbesef. Daarnaast is er het gevoel 

van medemenselijkheid en menslievendheid dat 

hem doet beseffen dat hij twijfel heeft over de 

interpretatie van de gevestigde normen in dit 

geval. Doet hij hiermee goed naar deze ouders, 

biedt hij hun daarmee 

de hulp en onder-

steuning die ze nodig 

hebben? De schrijver 

lijkt excuses te zoeken 

om aan het verbod op abortus te ontkomen; de 

term abortus wordt in twijfel getrokken bij een 

zwangerschapsduur van 23 weken.

Als neonatoloog herken ik het dilemma 

van de schrijver en zie ik parallellen tussen de 

positie van de arts en de pastor als zorgverlener. 

Om deze parallellen in beeld te brengen belicht 

ik eerst het morele dilemma van het ongeboren 

kind met de aangeboren afwijkingen vanuit een 

medisch-ethisch perspectief, dat ik vervolgens 

toelicht vanuit een belangrijke visie die ik 

in mijn vervolgopleiding heb omarmd: een 

zorgethische visie. Tot slot zal ik proberen om 

het verhelderende beeld dat de combinatie 

van beide ethische visies gaf op mijn werk als 

neonatoloog, te verbreden naar het persoonlijk 

dilemma van de schrijver van de casus.

Medisch-ethisch perspectief
Het dilemma van een ongeboren kind met 

‘niet met het leven verenigbare afwijkingen’ 

6 2

Vakkennis van arts en pastor krijgt
ethische betekenis gehuld in 
mantel van menslievendheid

nieuwe versie handelingen.indd   62 14-11-13   10:17



H A N D E L I N G E N  2 0 1 3   I   4 6 3reflectie
l

met een vooraf vastgelegde uitkomst: het 

overlijden van het kind, vroeger of later, 

maar wat onvermijdelijk is. Het centrale doel, 

gezondheid, is onhaalbaar. 

Goed doen en niet schaden gaan hierbij hand 

in hand: zo weinig mogelijk lijden voor het 

kind is in dit geval ‘het best mogelijke’. Moeder 

en kind zijn in deze onlosmakelijk met elkaar 

verbonden, waardoor wij bij de benadering 

van het kind ook moeten beoordelen of het 

voorgestelde beloop schade kan betekenen 

voor de moeder. De mogelijkheden die 

vanuit medisch perspectief kunnen worden 

aangeboden zijn het voortijdig afbreken van de 

zwangerschap of het uitdragen hiervan. Beide 

opties betekenen voor het kind een zeker einde, 

voor de moeder zal in beide gevallen het risico 

op fysieke schade gelijk zijn. 

Deze eerste twee principes brengen ons 

niet tot een keuze. Rechtvaardigheid: een 

rechtvaardige verdeling van de beschikbare 

middelen en mogelijkheden, speelt nauwelijks 

een rol in dit dilemma. Het feit dat er bij het 

uitdragen van de zwangerschap een kind 

geboren wordt dat mogelijk nog enige tijd 

medische zorg behoeft, is verwaarloosbaar in 

het kader van rechtvaardige verdeling. 

De autonomie van de patiënt daarentegen 

brengt ons in de problemen: een ongeboren 

kind is immers een wilsonbekwame patiënt. 

Hiermee komt de besluitvorming als 

vanzelfsprekend te liggen bij de wettelijke 

vertegenwoordigers, de ouders die daarmee 

het dilemma op hun bord krijgen. De dokter 

zal de mogelijkheid tot het voortijdig  afbreken 

van de zwangerschap voorleggen. De ouders 

mogen hun zelfbeslissingsrecht gebruiken 

en dit voorstel afwijzen. Aan de arts dan de 

verplichting om de ouders te voorzien van 

een goede voorlichting over het te verwachten 

beloop en de risico’s van de aangeboden 

mogelijkheden. Met dit dilemma en de 

verworven kennis worden de ouders vervolgens 

naar huis gestuurd. De dokter blijft op de 

achtergrond om later weer een rol te gaan 

spelen als de ouders een keuze hebben gemaakt 

en de arts verantwoordelijk is voor de goede 

zorg aan het kind dat dan, op welk tijdstip dan 

ook, geboren gaat worden. In de tussenliggende 

fase is de rol van de schrijver van de casus mede 

belangrijk. 

Zorgethisch perspectief
Eeuwenlang was het oordeel van de dokter 

bepalend voor de wijze waarop behandeld 

werd. Met het toenemen van de mogelijkheden 

werd hiermee ook de macht van de 

dokter steeds groter. Tegelijkertijd traden 

maatschappelijke ontwikkelingen op waarbij 

mondigheid, individuele verantwoordelijkheid 

en zelfbeslissingsrecht een grote rol zijn 

gaan spelen. De macht en zeggenschap van 

de dokter werden zwaar aangevallen vanuit 

de feministische hoek, zorgethiek vond 

haar oorsprong (Gilligan 1982) en heeft 

zich inmiddels ontwikkeld tot een positieve 

maatschappijbrede visie op zorg in de breedste 

zin van het woord. Zorg betekent in dit opzicht 

alles wat wij doen om onze samenleving zo 

in te richten en te onderhouden dat wij er zo 

goed als mogelijk is in kunnen samenleven. 

Een samenleving van zorgen voor en met 

elkaar (Tronto 1993, 103). Ieder mens is hierin 

wisselend zorgbehoeftig dan wel zorgverlenend. 

nieuwe versie handelingen.indd   63 14-11-13   10:17



reflectie6 4

de ouders een rol spelen, als medemens met een 

rugzak waarin ieder individuele (specifieke) 

kennis en ervaring bezit, ieder met een eigen 

pakket waarden en normen. De technische 

kennis van de dokter, de dogmatische kennis 

van de pastor of dominee zijn in deze niet 

alleen hun vakkundigheid, maar krijgen een 

ethische betekenis gehuld in een mantel van 

menslievendheid en zorgzaamheid. Zorgen 

wordt dan ‘een manier van doen in unieke op 

de mens afgestemde betrekkingen, waarbij de 

zorgdrager ook op zichzelf afstemt’ (Van Heijst 

2005).

Relatie aangaan
Als neonatoloog heb ik meerdere malen in de 

positie verkeerd dat wij na diepgaand overleg 

op empirische gronden hebben moeten 

besluiten dat verder behandelen van een 

ernstig zieke pasgeborene niet zinvol zou zijn. 

Het stoppen van de 

behandeling aan de 

ouders voorleggen en 

besluiten het kind te 

laten overlijden, is dan 

vanuit medisch-ethisch oogpunt gezien een 

goede keuze. Toch zijn er ook de momenten 

van twijfel, als ouders een andere mening 

zijn toegedaan, als ze kiezen vanuit een ander 

waardenstelsel, of wanneer mijn eigen gevoel 

voor goed doen een onbestemde rol speelde. 

Hierin herken ik het dilemma van de schrijver.

Verbreding van mijn kennis met een 

verdieping in de zorgethiek bracht een 

verhelderende kijk op het omgaan met die 

gevoelens en veranderde mijn kijk op goede 

zorg. De dokter is niet meer de allesweter die op 

Gezondheidszorg als onderdeel van die 

samenleving is in deze visie op zorg ingebed. 

Zorg is in deze gefundeerd in de wijze waarop 

mensen in onderlinge relaties vormgeven aan 

hun leven. Zorgethiek plaatst dit in een ethisch 

perspectief met reflectie op zorg toegespitst op 

een concrete behoefte van een concreet individu 

in een specifieke context. Als we dan het spoor 

van Verkerk (filosoof, hoogleraar zorgethiek 

Groningen) volgen, zijn de belangrijke stappen 

die in de toepassing van deze ethische visie een 

rol spelen:

• �het onderzoeken van patronen van 

betrokkenheid;

• �het onder de loep nemen van interacties;

• �het meewegen van gevoelsmatige bindingen.

Stappen die duidelijk maken dat het gaat 

om de wijze waarop intermenselijke relaties 

plaatsvinden en een rol spelen in het 

zorgverleningsproces. Evenals gezondheidszorg 

kan ook de benadering 

vanuit een religieuze 

overtuiging gezien 

worden als een proces 

van zorgverlening. 

Dat is wat de pastor bedoelt met de benadering 

vanuit de pastorale kant.

In het proces dat de ouders doorlopen 

vanaf het voorstel tot het voortijdig afbreken 

van de zwangerschap tot aan het moment 

dat zij terugkomen bij de dokter met hun 

voorgenomen besluit, zullen zij te rade gaan 

bij hun sociale netwerk om hun eigen waarden 

te toetsen en zo nodig bij te stellen, om aan de 

hand daarvan een besluit te nemen. De dokter, 

maatschappelijk werker, familie, vriend of 

pastor kunnen hierin in een directe relatie met 

Zorg verlenen aan de ouders 
betekent op gelijk niveau gaan staan 

en afstemmen op de behoeften

nieuwe versie handelingen.indd   64 14-11-13   10:17



reflectie H A N D E L I N G E N  2 0 1 3   I   4 6 5

geval de vertegenwoordiger van hun religieuze 

achtergrond, betekent dit dat niet alleen het 

ethisch kader van de religie een rol speelt, maar 

ook de betrokkenheid als mens op deze ouders. 

Dit betekent ook jezelf kwetsbaar opstellen en 

je realiseren dat de betrokkenheid op de ouders 

kan interfereren met wat dogmatisch gezien 

goed is. 

Behoefte van de ouders?
Wat ik gemist heb in het hele betoog van 

de schrijver is de weergave van de behoefte 

van de ouders, de visie van de ouders op de 

mogelijkheden, hoe zij dit plaatsen in het 

licht van hun eigen waardenkader en hoe de 

schrijver daarop afstemt. De schrijver lijkt 

te zijn gedreven door het paternalistische 

principe: het te moeten weten en kunnen 

voorschrijven wat in dit dilemma de goede 

keuze is en hij neemt de voorschriften van de 

kerk als vaststaande feiten. 

	 De pastor is echter evenals de dokter 

ook een participant in de samenleving als 

geheel en wordt daarin geconfronteerd 

met waarnemingen, heersende waarden en 

persoonlijke belevenissen, die zijn gevoel 

beïnvloeden en medegevoel voor de ouders 

oproept, wat hun keuze ook moge zijn. Dit 

plaatst hem voor een dilemma dat hem 

belemmert echt naar de ouders te luisteren en 

een zorgrelatie aan te gaan. Luisteren wordt 

functioneel. Wat de ouders beleven, wat zij 

daadwerkelijk willen wordt niet gehoord, 

maar ingevuld vanuit de beleving van de 

schrijver en gedeeld met de wijkouderling, wat 

een bevestiging lijkt van de voorgeschreven 

invulling. De hulpverlener als persoonlijkheid 

paternalistische wijze het behandelplan bepaalt. 

Onze samenleving heeft een omwenteling 

ondergaan: de mens wil zelf kennis op doen, 

keuzes maken en besluiten, maar moet ook in 

diezelfde samenleving zelfredzaam zijn en zelf 

beslissen. Autonomie is niet alleen een recht, 

maar kan ook een last zijn en daarin kan een 

medemens met een specifieke deskundigheid 

een ondersteunende rol spelen. 

De parallel tussen de dokter en de pastor 

komt als vanzelf naar boven. Nog niet zo lang 

geleden was het instituut kerk met de pastoor 

en de dominee als leiders van de bijbehorende 

gemeenschappen, van doorslaggevend belang 

bij het bepalen van goed en kwaad. Het 

ethisch kader van de religie was door de hele 

samenleving heen verweven en bepalend. 

Zoals er weerstand is ontstaan tegen de 

paternalistische houding van de dokter, zo heeft 

ook de invloed van de pastoor (als pater van 

zijn gemeente) moeten inboeten. 

Voor arts en pastor geldt dat het aangaan 

van een relatie met de zorgvrager, met de mens 

als doel op zich, uitkomst kan bieden. Hierbij 

wordt de beoogde uitkomst ondergeschikt aan 

en bepaald door de op elkaar afgestemde relatie 

die zorgvrager en zorgaanbieder met elkaar 

aangaan. Hieruit kunnen ouders als zorgvragers 

putten, evenals uit de ‘vakkennis’ die zij in 

hun relatie met de dokter hebben opgedaan. 

Zo kunnen zij hun autonomie in positieve 

zin benutten; niet het nee zeggen op een 

voorgestelde abortus, maar hun keuze voor het 

behandelplan vaststellen op basis van waarden 

die zijzelf bepaald hebben in relatie met hun 

(meer of minder) deskundige omgeving. 

Voor de deskundige hulpverlener, in dit 
l

nieuwe versie handelingen.indd   65 14-11-13   10:17



reflectie6 6

door de opticien een bril aangemeten gekregen 

die mij multifocaal scherp zicht geeft. In mijn 

beleving biedt zorgethiek als fundamentele 

ethiek ruimte voor ethische reflectie over de 

volle breedte van de samenleving en biedt dit 

ook het kader waarin vertegenwoordigers van 

verschillende ethische theorieën respectvol met 

elkaar in gesprek kunnen gaan.

Literatuur
Gilligan, C. (1982). In a different voice. Psychological 

Theory and Woman’s Development. Cambridge: 
Harvard University Press.

Heijst, A. van (2005). Menslievende zorg. Een ethische 
kijk op professionaliteit. Kampen: Klement. 

Have, H.A.M.J. ten, Leeuwen, E. van, Meulen, R.H.J. 
ter (2003). Medische ethiek. 2e druk. Houten: Bohn 
Stafleu van Loghum.

Manschot, H., Dartel, H. van (2003). In gesprek over 
goede zorg. Overlegmethoden voor ethiek in de 
praktijk. Amsterdam: Boom.

Kamp, G.M. van de (2011). Een trilemma in een 
gemelli graviditeit. Ethische bespiegelingen vanuit 
verschillende perspectieven. Masterthesis Zorg, 
Ethiek en Beleid. Universiteit Tilburg.

Tronto, J. (1993). Moral boundaries: a political 
argument for an ethic of care. New York: Routledge.

Germa (drs. G.M.) van de Kamp is kinderarts-
neonatoloog en werkte als zodanig tien jaar in het 
Maxima Medisch Centrum in Veldhoven. In 2011 
studeerde zij af aan de Universiteit van Tilburg, 
faculteit Geesteswetenschappen, master Zorg, Ethiek 
en Beleid.  
germa.m@hetnet.nl

wordt hier ernstig beperkt.

Zorg verlenen aan de ouders betekent op 

gelijk niveau gaan staan en afstemmen op de 

behoeften, zonder die al vooraf zelf te bepalen. 

De ouders zijn in deze niet gediend met een 

door religie opgelegde keuze in het dilemma, 

zij willen zelf bepalen op grond van waarden 

en normen uit hun eigen bagage, getoetst in 

een relatie waarin zij de ‘vakkenner’ vertrouwen 

en erkennen. Pas als dit lukt zullen zij de rest 

van hun leven zo ‘goed als mogelijk’ kunnen 

omgaan met het verlies van hun kind op de 

door hen bepaalde wijze.

Pastor en geestelijk verzorger wandelen 

evenals de ouderwetse dokter over de smalle 

marges van hun beroepsethiek. In een 

samenleving als de onze, multicultureel, divers 

en vaak individualistisch met mondige burgers 

die hun eigen referentiekader voor waarden 

hebben, is dat soms moeilijk standhouden. 

Niet één ethische theorie kan maatgevend 

zijn. Kennis nemen van elkaars waarden en 

normen is onontbeerlijk. Als dokter is het 

heel gebruikelijk om bij moeilijke ethische 

beslissingen multidisciplinair te overleggen. 

Overleg waarbij ook niet-medici betrokken 

kunnen zijn. Het referentiekader van de ouders 

wordt meegewogen. Niets hoeft de pastor ervan 

te weerhouden om in overleg met de ouders 

zich op de hoogte te stellen van de medische 

mogelijkheden en visie. 

Voor mij gaat een vergelijking met het 

dragen van een bril op: als dokter, als pastor 

of geestelijk hulpverlener kijken wij door onze 

eigen bril die ons alles van dichtbij scherp laat 

zien. Zorgethiek is de bril die ook de verte in 

zicht brengt en nu, na jaren van ervaring, heb ik 

l

nieuwe versie handelingen.indd   66 14-11-13   10:17



interviewH A N D E L I N G E N  2 0 1 3   I   4 6 7

I N T E R V I E W    |   J a n  P e t e r  V e r s t e e g e

Prof.dr. Evert van Leeuwen (1954) is van 

huis uit filosoof en haalde zijn bul aan 

de gereformeerde Amsterdamse Vrije 

Universiteit. Al vindt hij de sfeer in zijn huidige 

werkomgeving – IQ Healthcare, Radboudumc, 

Nijmegen – door de katholieke nestgeur ‘anders’, 

hij komt nog steeds graag in Amsterdam waar 

hij van 1994 tot 2007 hoogleraar filosofie en 

medische ethiek aan het VU Medisch Centrum 

is geweest. Hij richtte zich van huis uit op we-

tenschapsfilosofie en kennisvorming. ‘Dat deed 

je vanuit je ideeën van de goede samenleving en 

hoe je die inricht’, doceert hij op zijn werkkamer. 

Nadenken over het bestaan 
Van Leeuwen is al decennia gefascineerd door de 

wijze waarop mensen worden gevormd in onze 

samenleving met zijn vele culturen en idealen. 

Hij wilde zich ook verdiepen in de wijze waarop 

men regels stelt aan de staat en aan elkaar. Het 

nadenken over het medisch handelen hoorde 

daar ook bij, reden waarom hij zich in het begin 

van zijn academische loopbaan verdiepte in de 

medische ethiek. Met verve gooide hij zich in 

een student-assistentschap op de medische fa-

culteit.

‘Ik ben als het ware in het menselijk lichaam 

gedoken’, herinnert hij zich. ‘Ik wilde weten hoe 

het werkt bij kennisverwerving en of een bepaal-

de manier van omgaan met elkaar nu typisch 

menselijk is of dat er diepere aanwijzingen zijn 

hoe we gedrag kennelijk ontwikkelen. Dieren 

zoals varkens of apen hebben voor een belang-

rijk deel hetzelfde DNA en ontwikkelen ook net 

als de mens norm- en cultuurgedrag. Maar tege-

lijk zeggen sommige wetenschappers dat alleen 

de mens kan geloven in iets hogers.’

Of we dat wel of niet objectief kunnen vast-

stellen, is niet de focus van het gesprek over de 

raakvlakken tussen medische ethiek en geestelij-

‘Mensen vragen waar 
ze écht mee zitten’

Laat er geen misverstand over bestaan. Hoogleraar medische ethiek Evert 

van Leeuwen vindt de dienst geestelijke verzorging van het Radboudumc 

‘een sieraad voor de instelling’. Toch weerhoudt die kwalificatie hem niet 

kritische noten te kraken over de uitoefening van het vak. ‘Maar ze zijn hier 

erg goed bezig’, zegt hij. ‘Ik weet niet of dat overal in het land het geval is.’

l

nieuwe versie handelingen.indd   67 14-11-13   10:17



interview6 8

ke verzorging. Van Leeuwen vindt het vooral van 

belang om samen met zorgprofessionals, onder 

wie geestelijk verzorgers, na te denken over het 

bestaan en hoe je samen op zoek gaat naar ge-

meenschappelijke waarden. ‘Ik heb daarbij wel 

een subtiel verschil ontdekt tussen de VU en het 

Radboudumc’, zegt hij met een glimlach. ‘Op 

de VU was de sfeer meer van ‘waartoe zijn wij 

op aarde’ en hier meer van ‘we zijn er nu toch 

en hoe maken we er het beste van’. Misschien is 

dat meer katholiek, maar ik sta er geestelijk wel 

achter. Het voelt plezierig.’

Alles ethisch geladen
In het cv van de hoogleraar staat onder meer dat 

zijn sectie ‘onderwijs, onderzoek en klinisch ethi-

sche dienstverlening’ combineert. Wat boeit hem 

in die combinatie? Van Leeuwen denkt even na 

en zegt dan: ‘Je wilt het besef bijbrengen dat alles 

ethisch geladen is. In het medisch handelen moet 

je beslissingen nemen die niet altijd voor de 

hand liggen. Stop je met een behandeling of ga je 

juist door? Of is het wijzer om iemand naar een 

instelling te laten verhuizen? Dan komt het aan 

op eerlijk moreel beraad en goede counseling. 

Welke redeneringen zijn er in het spel?’

Juist in dat onderwijs wil Van Leeuwen dat 

de geestelijk verzorgers een actievere rol gaan 

spelen. ‘Ze moeten studenten helpen meer zicht 

te krijgen op welke rol religie kan spelen in het 

leven van mensen’, licht hij toe. ‘Die jonge men-

sen weten vaak niets van religie, van God en van 

de waarden die een rol kunnen spelen. Daarin 

moeten ze gecoacht worden, om vervolgens 

een kwalitatief beter gesprek aan te gaan met 

patiënten die bijvoorbeeld denken dat ze door 

hun werken worden gerechtvaardigd, ik noem 

maar wat.’ En dan met een glimlach: ‘Dat is 

wellicht niet zo belangrijk voor studenten tand-

heelkunde maar wel voor veel andere medische 

studenten.’

Laten aanvoelen
Uiteraard is het hem er niet om te doen dat 

geestelijk verzorgers kerstenend rondgaan op de 

medische faculteit. ‘Maar wel om jonge mensen 

iets van religieus besef te laten aanvoelen’, zegt 

hij, voorzichtig naar woorden zoekend, ‘zodat 

ze begrijpen wat counselen is. En een actieve 

rol kunnen spelen in moreel beraad over bij-

Prof.dr. Evert van Leeuwen

nieuwe versie handelingen.indd   68 14-11-13   10:17



H A N D E L I N G E N  2 0 1 3   I   4 6 9

voorbeeld orgaandonatie. Dat vind ik van groot 

belang.’

Bezuinigingen
Van Leeuwen heeft het nu vooral over geeste-

lijk verzorgers die kennis en inzichten delen 

met andere zorgprofessionals, maar zij doen 

uiteraard veel meer in een ziekenhuis of zor-

ginstelling. ‘Natuurlijk’, zegt hij onmiddellijk, 

‘aan het bed of bij mensen op bezoek zijn ze 

van groot belang. Er wordt in het hele land fors 

op bezuinigd, maar daar is geen fundament 

voor. Ze zijn juist van 

groot belang voor de 

directe zorg. Hier in 

het Radboudumc zijn 

ze een sieraad voor de 

instelling, al is het niet alleen maar positief. Ik 

denk ook wel eens wanneer ik patiënten spreek: 

geestelijk verzorgers in zorginstellingen moeten 

ook wel echte geestelijke verzorging brengen. 

Niet dat vrijblijvende van ‘hoe denkt u over uw 

ziekte’ en dergelijke, maar vaardig zijn in het 

verdriet delen en niet mensen nog meer laten 

twijfelen dan ze al deden.’

Actieve houding 
Hoe komt Van Leeuwen aan deze kritische in-

stelling? ‘Ik hoor natuurlijk wel eens wat terug’, 

zegt hij, ‘van verpleegkundigen, van patiënten, 

op feestjes … Ik ben nieuwsgierig hoe men gees-

telijke verzorging ervaart. Ik vind echt dat de 

geestelijk verzorgers een actieve houding ten-

toon moeten spreiden. Zingevingsvragen leven 

bij iedereen. Daar moet je dus iets mee doen. 

Mensen coachen, dat doe je ergens voor.’ 

Zowel in Amsterdam aan de VU als in Nijme-

gen is hij meer dan eens patiënten tegengekomen 

die nooit een geestelijk verzorger hebben gezien 

terwijl ze er wel degelijk behoefte aan hadden. 

‘Of de betrokken geestelijk verzorger stelde zich 

wat te algemeen op. Mensen willen best een goed 

gesprek voeren, verband zien tussen zichzelf en 

de grotere werkelijkheid – en soms speelt religie 

daar een rol in, al hoeft dat niet altijd zo te zijn 

uiteraard.’ Die uitdaging ziet Van Leeuwen voor 

álle geestelijk verzorgers en pastores.

Natuurlijk heeft professor Van Leeuwen de 

ontwikkeling gesignaleerd dat in een tijd waarin 

bezuinigen in de zorg 

dagelijkse kost is, de 

‘franje’ in de zorg op 

de tocht staat en liefst 

moet worden weg-

geknipt om de meest populaire disciplines in 

de zorginstelling in de lucht te houden. Van 

Leeuwen ziet met lede ogen aan hoe ‘evidence 

based medicine’ een gevleugeld begrip is gewor-

den, waardoor bij snoeioperaties de leiding van 

vooral ziekenhuizen de geestelijke verzorging 

het kind van de rekening laat worden. ‘Terwijl 

het maar om relatief lage bedragen gaat in ver-

gelijking met andere zorgdisciplines.’

‘Value based practice’
Hoewel bij forse bezuinigingen aantoonbaar dan 

wel wetenschappelijk vastgestelde ‘goede zorg’ 

begrijpelijkerwijs eerder overeind blijft, stelt Van 

Leeuwen daar echter al jaren ‘value based prac-

tice’ tegenover. Hij breekt een lans voor medisch 

professionalisme waarin ‘een op waarden geba-

seerde handelwijze van mens tot mens’ centraal 

staat. Voor de ethiekdeskundige Van Leeuwen 

mag doelmatigheid in de zorg ‘nooit’ een abso-

‘Vaardig zijn in 
het verdriet delen en niet mensen 

nog meer laten twijfelen’

l

nieuwe versie handelingen.indd   69 14-11-13   10:17



interview7 0

lute waarde zijn. Nee, hij gaat liever uit van waar-

den, die ‘in dialoog met en respect voor de speci-

fieke situatie van de patiënt worden bepaald’, zei 

hij al bij zijn inauguratie in 2007.1

De professor is naast zijn werk op de Radboud 

Universiteit ook lid van de commissie ethiek van 

de landelijke artsenfederatie KNMG en van de 

Centrale Commissie Mensgebonden Onderzoek, 

ingesteld door het ministerie van volksgezond-

heid, welzijn en sport. Hij praat mee over zaken 

als het creëren van niet-menselijke organen 

die gebruikt kunnen worden in het menselijk 

lichaam. Bepaalde zaken zijn niet toegestaan, 

zoals het mengen van soorten (chimaeren2), ter-

wijl het plaatsen van een varkenshartklep weer 

wel geaccepteerd is. ‘Er is interessant onderzoek 

gaande, waarvan 

collega’s vinden dat 

je er mee door moet 

gaan. Toch moet je 

er ook goed over 

praten. Wat zijn de bezwaren, waarop zijn die 

terug te voeren? En welke waarden spelen een 

rol, is er sprake van religieuze overwegingen?’ 

Aan de andere kant is ook niet duidelijk, zegt 

Van Leeuwen, welke wezens je zou kunnen cre-

ëren als je levensvormen met elkaar gaat men-

gen. Een hartklep van een varken in een mens 

plaatsen gebeurt regelmatig. Maar de medische 

wetenschap is nog niet zo ver dat varkens gene-

tisch zo worden gemanipuleerd met menselijke 

– dus voor het varken lichaamsvreemde – eiwit-

ten dat er daarna in het menselijk lichaam geen 

afstoting meer plaatsvindt. ‘Je moet met elkaar 

uitvinden wat ethisch het juiste is.’ 

Geestelijk verzorgers kunnen, als het aan de 

professor ligt, met vooral jonge artsen meeden-

ken. Die jonge medici werken keihard, zegt de 

ethicus, en staan vaak voor lastige beslissingen. 

‘Ga je bijvoorbeeld iemand behandelen als je 

ziet aankomen dat iemand binnen drie maan-

den dement zal zijn? Ik zat laatst nog met co

assistenten te praten in de voorbereiding van 

een operatie. Die vragen zich gaandeweg af of ze 

dingen wel of niet goed doen. Dan kan een goed 

gesprek met een geestelijk verzorger heel goed 

zijn. Daarom zeg ik dat de geestelijk verzorger 

zoveel mogelijk de werkvloer op moet.’

Humor
Daarbij hoeft de geestelijk verzorger echt niet 

altijd zijn serieuze gezicht op te zetten, vindt 

professor Van Leeuwen. ‘Natuurlijk moet je 

ruimte geven aan het tra-

gische van een moment’, 

zegt hij. ‘Maar er mag ook 

best worden gelachen. 

Lachen met een traan in je 

ooghoek. Humor kan een ontsnappingsfunctie 

hebben. De tragiek moet daarmee niet worden 

weggepraat, maar het leven gaat wel door. Daar 

kun je elkaar bij helpen.’

�

Wereld van verschil
Tijdens het gesprek laten we hem een actueel 

artikel zien3, waarin zijn collega-hoogleraar 

medische zorg en besluitvorming prof.dr. Agnes 

van der Heide (Erasmus Medisch Centrum) een 

lans breekt om de abortusgrens van 24 weken 

los te laten, althans wanneer er een duidelijke 

medische indicatie is. Dit omdat medici nu 

overschrijdingen van die wettelijke termijn niet 

melden. Van Leeuwen vindt het goed dat Van 

der Heide ‘de discussie oprakelt’. Hij is het met 

‘Daarom zeg ik dat de 
geestelijk verzorger zoveel mogelijk 

de werkvloer op moet’

nieuwe versie handelingen.indd   70 14-11-13   10:17



H A N D E L I N G E N  2 0 1 3   I   4 7 1

haar eens dat soms pas laat in de zwangerschap 

duidelijk wordt hoe ernstig de afwijkingen zijn. 

De geestelijk verzorger heeft ook een rol in die 

ethische discussie, meent Van Leeuwen. Zowel 

in het moreel beraad met de zorgprofessionals 

als in het morele counselingsproces met de ou-

ders. Hij weet dat een goed, ethisch gesprek een 

wereld van verschil kan maken voor ouders en is 

op de hoogte van methodes voor ethische reflec-

tie en morele counseling die ontwikkeld zijn in 

de UMC’s van Utrecht en Nijmegen en intussen 

ook elders ingang hebben gevonden. 

‘Als levenstherapeut kunnen de geestelijk 

verzorgers veel goeds betekenen’, zegt hij. ‘Maar 

daar is wel veel kennis voor nodig en speciale 

training. Dan kun je ouders helpen met de vra-

gen waar ze écht mee zitten.’ 

Noten
1	� Inaugurele rede op donderdag 26 april 2007 bij de 

aanvaarding van het ambt van hoogleraar Medi-
sche ethiek aan het Radboudumc van de Radboud 
Universiteit Nijmegen. Zie ook: dare.ubn.kun.nl/
bitstream/2066/30018/1/30018.pdf.

2	� Een wezen samenstellen uit cellen van verschillende 
genetische oorsprong. Zie ook www.woorden-boek.
nl/woord/chimaera. Het woord chimaera komt 
uit de Griekse mythologie waarin een monsterlijk 
wezen werd aangeduid, samengesteld uit delen van 
meerdere beesten afkomstig uit de streek Lycië in 
Anatolië. Zie ook nl.wikipedia.org/wiki/chimaera_
(mythologie).

3	� Onder de kop ‘Pleidooi onderzoekers bij minister: 
‘Tijdgrens bij abortus loslaten’’, Haarlems Dagblad, 
1 oktober 2013, p. 4.

Jan Peter Versteege MA is journalist, geestelijk verzorger 
en invalkracht GGZ inGeest. 
versteege45@zonnet.nl

l

nieuwe versie handelingen.indd   71 14-11-13   10:17



in beeld7 2

I N  B E E L D   |   V i o l a  S c h r o v e r

Schreeuw om ontferming

‘Twee rabbijnen’ is een schilderij van de Joodse kunstenaar Jankel Adler (1895-1949). 

Zijn werk behoorde tot de vernieuwende stroming in de beeldende kunst. Hij werd 

geïnspireerd door de schilderstijl van Pablo Picasso en Fernand Léger. Van 1931 tot zijn 

gedwongen ontslag in 1933 gaf Adler les aan de Kunstacademie in Düsseldorf, daarna vluchtte hij 

uit Duitsland en vestigde zich in Parijs. Toen de oorlog uitbrak nam hij in 1939 vrijwillig dienst in 

het Poolse leger (in ballingschap in Frankrijk). En na zijn ontslag een jaar later vestigde hij zich in 

Groot-Brittannië, waar hij probeerde contact te onderhouden met zijn geboorteland Polen. 

In Groot-Brittannië ook heeft hij dit schilderij van de twee rabbijnen gemaakt, in 1942. Een 

figuratieve weergave van twee mannen in verschillende kleuren. De ruwe lijnen die de gezichten 

en de achtergrond van de rabbijnen doorsnijden, wijzen erop dat zij achter het prikkeldraad van 

een concentratiekamp ergens in Duitsland of Oost-Europa staan. Hun angstige blikken en het 

verband onder de hoed van de rabbijn links toont dat ze mentaal en lichamelijk gewond zijn. De 

twee mannen houden een tekstrol vast met daarop slechts één enkel Latijns woord, ‘misericordia’, 

‘erbarmen’. Waarom koos Adler hier niet voor het Hebreeuwse equivalent ‘rachamim’?

Volgens de Joodse traditie heeft de mens van God de keuzevrijheid tussen goed en 

kwaad (respectievelijk: yetser ha tov en yetser ha-ra) gekregen. En dus smeken zij ‘ons’ om 

verantwoordelijkheid te nemen en het kwaad te bestrijden. De rabbijnen bidden niet tot God, maar 

doen een beroep op het geweten van de mens, of om preciezer te zijn: op de christelijke medemens. 

Vandaar de Latijnse tekst en niet de Hebreeuwse variant. 

Het eerste wat mij aan het schilderij opviel, waren de wijd openstaande, schrikachtige ogen en de 

vale en verwonde huid. Die eerste indruk werd direct bevestigd door dat woord ‘misericordia’. Een 

tekst waar je niet meer om heen kunt. Naar mijn mening is het een heel naakt schilderij, zonder 

meerdere lagen of boodschappen. Het geheel van vorm, tekst en kleur verwijst slechts naar één 

doel, namelijk de schreeuw om mededogen en ontferming. 

Viola Schrover (1985) studeerde aan de Radboud Universiteit Nijmegen in 2012 af als geestelijk 

verzorger met een masterscriptie getiteld ‘De klacht van de lijdende mens. Analyses vanuit Joods 

perspectief ’, waarin ze ‘weeklacht’ en ‘aanklacht’ van het lijden onderzoekt bij Job, Levinas en Frankl. 

l

nieuwe versie handelingen.indd   72 14-11-13   10:17



in beeld H A N D E L I N G E N  2 0 1 3   I   4 7 3

Jankel Adler, ‘Twee rabbijnen’, 1942, olieverf op doek, 

85,5 x 112 cm, The Museum of Modern Art, New York 

USA, schenking Sam Salz 

In: E. van Voolen, Joodse kunst en cultuur, Zutphen, 

Walburg Pers, 2006, 96-97 

nieuwe versie handelingen.indd   73 14-11-13   10:17



ten slotte7 4

S L O T B E S C H O U W I N G   |   W i m  S m e e t s  &  C a r l o  L e g e t

De reikwijdte van de ethiek voor het werk van pastores en geestelijk 
verzorgers verhelderen was de opzet van dit themanummer. In 
deze slotbeschouwing nemen we de ethische competentie van de 
professional inzake de betekenis van het bestaan als uitgangspunt. 
Welke elementen van deze competentie worden zichtbaar en hoe kan 
het morele bewustzijn van professionals gestimuleerd worden in 
opleiding en verdere scholing?

De reikwijdte van de ethiek voor het 

werk van pastores en geestelijk verzor-

gers verhelderen, zo hebben we in de 

inleiding een centraal oogmerk van dit thema-

nummer geformuleerd. We hebben casuïstiek 

vanuit de praktijk gepresenteerd en deskundigen 

uit verschillende disciplines uitgenodigd om 

daarop te reflecteren. Daarbij stond het proces 

van oordeels- en besluitvorming van (beginnen-

de) professionals centraal. Kunnen modellen en 

methoden die recentelijk in de ethiek zijn ont-

wikkeld, daarbij behulpzaam zijn, was de vraag. 

De reflectieauteurs hebben we gevraagd om 

in hun bijdrage aan vijf topics aandacht te 

schenken: de morele relevantie van de casus, het 

ethisch oordeel van de inbrenger van de casus, 

de besluitvorming, het zicht dat de casus biedt 

op de ethische competentie, en mogelijkheden 

en grenzen van een ethisch model of ethische 

methode. 

We nemen het vierde punt, dat van de ethi-

sche competentie, als uitgangspunt om onze 

beschouwing van de verschillende bijdragen tot 

reflectie te structureren. Welke elementen van 

deze competentie worden zichtbaar en hoe kan 

– want dat was ons doel – het morele bewust-

zijn van professionals gestimuleerd worden in 

opleiding en verdere scholing?

Het zicht verbreden
De casussen in dit themanummer bieden een 

rijke schakering aan situaties waarin de ethische 

De ethische 
competentie van de 
professional 

nieuwe versie handelingen.indd   74 14-11-13   10:17



ten slotte H A N D E L I N G E N  2 0 1 3   I   4 7 5

competentie in het geding is. Het ontwikkelen 

van deze competentie is van belang om een be-

tekenisvolle bijdrage te leveren aan het omgaan 

met de morele kwesties die worden opgeroepen. 

Oordelen en handelen de inbrengers van deze 

casussen intuïtief? De reflectieauteurs zijn wis-

selend in hun beoordeling hiervan. In ieder 

geval komt één ding duidelijk naar voren: de 

casusinbrengers zijn zich bewust van de morele 

draagwijdte van de casus. Dat is een pluspunt. 

Tegelijkertijd kijken ze meestal vanuit één be-

paalde bril of perspectief 

naar de situatie – één 

gevoel en één morele 

waarde of norm lijken 

voor de schrijver leidend 

te zijn; en dat maakt dat de besluitvorming 

of het handelen dat zij voorstaan doorgaans 

beperkt is van focus. Morele reflectie, zoals die 

door de reflectieauteurs vanuit hun expertise 

en met een zekere afstand wordt geboden, helpt 

om het zicht op de geschilderde problematiek 

te verbreden. Niet dat het handelen daardoor 

vergemakkelijkt wordt: vaak wordt het meer 

complex of wordt juist zichtbaar dat er van een 

‘oplossing’ geen sprake kan zijn. 

Negen basiselementen
Ten minste negen elementen van de ethische 

competentie worden zichtbaar; de ethische 

competentie niet enkel van pastores en gees-

telijk verzorgers, maar van alle professionals 

inzake ‘de betekenis van het bestaan’. Dat kun-

nen ook zingevingstherapeuten zijn – door wie 

een aantal casussen zijn aangebracht –, klinisch 

ethici en zorg- en welzijnswerkers die in de 

praktijk veel ervaring én expertise opdoen met 

bestaansvragen. Afhankelijk van de opleiding 

die professionals genoten hebben, wordt dui-

delijk welke van de volgende elementen al dan 

niet tot hun basistoerusting behoren.

Ethische theorieën 
Om te beginnen brengen de reflectieauteurs een 

noodzakelijk kader van ethische theorieën en 

begrippen ter sprake (1). Kennis van en inzicht 

in ethische begrippen, principes en hun ach-

tergronden is essentieel om morele kwesties te 

begrijpen. Maar minstens 

zo belangrijk is het hier-

mee verbonden inzicht 

dat verschillende theo-

rieën verschillende toe-

gangen tot een morele kwestie mogelijk maken. 

Het maakt namelijk nogal wat uit vanuit welke 

ethische theorie men naar een casus kijkt, en 

eenzelfde begrip kan heel verschillend ingevuld 

worden in de ene of de andere theorie. Voor-

beelden die door de reflectieauteurs worden 

aangedragen zijn onder andere de principes van 

‘beneficence’ en ‘non-maleficence’ (Schenderling 

en Van de Kamp), ‘implied consent’ (Schender-

ling), de beschermwaardigheid van het leven 

(Boer en Van de Kamp), het ‘goede leven’ (Evers 

& De Groot), autonomie (Timmerman en Van 

de Kamp), respect (Vandenhoeck) en rechtvaar-

digheid (Van de Kamp en Van de Laar), en de 

tragiek in het contingente bestaan (Evers & De 

Groot en Spronk). 

Morele tradities
Verder is het essentieel om met het oog op de 

interculturele aard van zorgpraktijken te be-

schikken over religiewetenschappelijke kennis 

Het maakt nogal wat uit 
vanuit welke ethische theorie 

er naar een casus gekeken wordt

l

nieuwe versie handelingen.indd   75 14-11-13   10:17



ten slotte7 6

van de morele tradities in religies, levensbe-

schouwingen en culturen (2). Een voorbeeld 

hiervan is de kennis van de historische variatie 

in formuleringen van de gulden regel (Van de 

Laar), van gedeelde waarde van barmhartigheid 

of compassie (Boer), de zoektocht naar Gods 

liefde (Timmerman), en eerbied voor ál het 

leven (Van de Kamp). 

Modellen en methoden 
In een hbo-bacheloropleiding en een wo-

masteropleiding moet 

de kennis van deze the-

orieën zodanig geïnte-

greerd worden dat hun 

toepassing in modellen 

en methoden inzichtelijk 

is (3). Met deze model-

len en methoden dienen studenten te kunnen 

werken (4). Immers, ‘vertrouwdheid met de 

verschillende ethische gespreksvormen en theo-

rieën zijn noodzakelijke voorwaarden’ (Van de 

Laar) om als beginnende professional te kun-

nen participeren in het ethisch debat in zorg- 

en welzijnsorganisaties. De geestelijk verzorger 

kan dan afwegen welk gespreksmodel het beste 

bij de eigen werkcontext past, en het voortouw 

nemen in het entameren van moreel beraad.

Beroepscodes
Vervolgens dienen aanstaande professionals 

hun eigen beroepscode en andere relevante 

beroepscodes te leren kennen, in dit geval wat 

betreft de bepalingen die relevant zijn voor hun 

beroepsdeontologie (5). Daar wijst onder meer 

Schenderling op in verband met de geheimhou-

dingsplicht, en Vandenhoeck in verband met 

integratie en vrijplaats en de eigen identiteit van 

geestelijk verzorger en pastor. Inzake de rele-

vantie van andere beroepscodes wijst Spronk op 

de Wet op de Geneeskundige Behandelovereen-

komst en de informatieplicht van de arts.

Wettelijke regelingen
Tot de toerusting voor de beroepsuitoefening 

behoort ook kennis van procedures en com-

missies die op het terrein van zorg en welzijn 

actief zijn (6). Zo ging Boer in op het werk van 

de regionale toetsings-

commissies euthanasie 

en de betekenis van wils-

verklaringen, en laat hij 

zien hoe de invalshoek 

van de ethicus met gevoel 

voor betekenisvragen een 

waardevolle aanvulling is op andere professio-

nele perspectieven.

Eigen stellingname
Op basis van deze vorming moeten pastores en 

geestelijk verzorgers in staat zijn om een eigen 

goed onderbouwde positie te ontwikkelen inza-

ke actuele morele kwesties in het publieke debat 

(7). Die actuele kwesties zullen per profes-

sionele context verschillen. Sommige van deze 

kwesties hebben een bijna permanent karakter, 

en vragen steeds weer opnieuw om afgewogen 

oordeelsvorming, zoals die van het elektronisch 

patiëntendossier (Schenderling), euthanasie 

(Boer), en abortus (Van de Kamp).

Morele counseling en moreel beraad
Ten slotte komen we uit bij de postinitiële scho-

ling. Indien professionals daadwerkelijk een 

Willen professionals een actieve rol 
spelen bij morele kwesties, dan is 

bijkomende scholing onontbeerlijk

nieuwe versie handelingen.indd   76 14-11-13   10:17



ten slotte H A N D E L I N G E N  2 0 1 3   I   4 7 7

actieve rol willen spelen bij morele kwesties, 

dan is bijkomende scholing onontbeerlijk. Voor 

geestelijk verzorgers is dit sowieso een vereiste 

om invulling te kunnen geven aan het tweede, 

op ethiek betrekking hebbende, deel van de 

VGVZ-beroepsdefinitie. Voor hen is scho-

ling in morele counseling (Evers & De Groot) 

en moreel beraad (Steinkamp) als verplicht 

te beschouwen (8). Om in concrete casussen 

kernwaarden die spelen te kunnen afwegen en 

ook meer in het algemeen aan het proces tot 

besluitvorming te kunnen deelnemen, is dit 

een noodzakelijk in te oefenen vaardigheid. 

Het is bijvoorbeeld niet eenvoudig om het 

respect voor de autonomie van de ander en de 

eigen waarachtigheid met elkaar te verbinden 

(Schenderling). En hoe bevorder je in het mul-

tidisciplinair overleg het bewustzijn van tragiek, 

dat niet alles op te lossen is (Boer)? In deze 

postinitiële scholing is supervisie en coaching 

onontbeerlijk (Smeets 2011).

Interculturele communicatie
Eveneens bijkomende scholing is nodig om in 

staat te zijn cultuur- en levensbeschouwings-

specifieke elementen op een genuanceerde wijze 

te betrekken in de oordeels- en besluitvorming 

(9). Voortbouwend op de reeds genoemde 

basiskennis van morele tradities in andere cul-

turen kan interculturele communicatietraining 

helpen om oog te hebben voor conflicten tussen 

culturen en daarin een ‘normatieve ondergrens’ 

te bepalen (Van de Laar). Waarden die voor 

ons vanzelfsprekend zijn, kunnen in andere 

culturen heel anders gepercipieerd worden. 

Een voorbeeld hiervan is de verhouding tus-

sen autonomie en familiebanden (Bakker). Een 

ander voorbeeld is dat men de draagwijdte van 

bepaalde begrippen moet kennen – zoals de 

hindoeïstische dharma – en de rol van bepaalde 

informele leiders in culturen (Bakker). 

Met deze opsomming van negen elementen 

hebben we niet de pretentie om uitputtend te 

zijn; we willen slechts in kaart brengen welke 

competenties oplichten uit de reflecties op een 

brede waaier aan casuïstiek in dit themanum-

mer. In het volgende overzicht staan ze nog-

maals bij elkaar.

Overzicht van onderdelen van de ethische 

competentie

1.	� Kennis van ethische theorieën en 

begrippen

2.	� Kennis van morele tradities 

in andere culturen, religies en 

levensbeschouwingen

3.	� Kennis van modellen en methoden 

binnen de ethiek

4.	� Vaardigheid om met ethische 

modellen en methoden te werken 

5.	� Kennis van verschillende 

beroepscodes

6.	� Kennis van wettelijke regelingen, 

procedures en commissies

7.	� Vaardigheid een eigen stellingname 

ten aanzien van morele kwesties te 

beargumenteren

8.	� Vaardigheid morele counseling en 

moreel beraad

9.	� Vaardigheid van interculturele 

communicatie

l

nieuwe versie handelingen.indd   77 14-11-13   10:17



ten slotte7 8

Andere disciplines
Ter vergelijking: in het Ethics Education Re-

source Center van de internationale organisatie 

AACSB voor business education worden ten 

aanzien van de ethische competentieontwikke-

ling vier centrale aspecten onderscheiden: ver-

antwoordelijkheid, leiderschap, besluitvorming 

en behoorlijk bestuur van een bedrijf of orga-

nisatie (‘corporate governance’). Wellicht kun-

nen pastores en geestelijk verzorgers van hun 

collega’s in het bedrijfsleven leren dat ze hun 

organisatie moeten aanspreken op het formule-

ren van beleid voor ethisch handelen en hierin 

ook zelf voorgaan in moreel leiderschap. Deze 

integriteit is iets wat collega’s zorg- en welzijns-

verleners en anderen met 

wie zij samenwerken van 

hen mogen verwachten 

(Damstra 2011).

Vanzelfsprekend staat 

de ethische competentie 

in relatie tot andere essentiële professionele 

competenties. Participatie in morele kwesties 

doet ook een beroep op competenties als her-

meneutiek, onderwijs en leiderschap (Bakker 

en Boer). Zonder deze laatste competentie kan 

de professional niet op een constructieve wijze 

actor zijn in het moreel beleid binnen de organi-

satie (Boer en Van de Laar). Een essentiële com-

petentie voor de bijdrage in het ethisch debat is 

die van de samenwerking met andere discipli-

nes. Uit de reflectiebijdragen blijkt dat dit niet 

altijd het vanzelfsprekend vertrekpunt van de 

professionals is. Soms zien zij de anderen eerder 

als tegenstanders of in elk geval als diegenen die 

overtuigd moeten worden van hun ongelijk. 

Breed spectrum 
Wat zeggen de reflectiebijdragen ons, ten slotte, 

over de spreiding van de ethische theorieën en 

modellen die momenteel gangbaar zijn? Welke 

theorieën komen via de auteurs van dit the-

manummer feitelijk in beeld? Het valt ons op 

dat een breed spectrum aan ethische theorieën 

terugkeert in de verschillende bijdragen. De 

lezer ontmoet in dit nummer zowel descriptieve 

ethiek, waarin gepoogd wordt het moreel han-

delen van actores te begrijpen, als prescriptieve 

ethiek, waarin maatstaven voor het handelen 

worden voorgesteld. Dat laatste leidt dan tot het 

formuleren van bepaalde normen of beginselen, 

die typisch zijn voor de zogenaamde ‘plicht

ethiek’. 

Het streven naar recht-

vaardigheid en gematigd-

heid in het handelen zijn 

dan weer typisch voor 

de zogenaamde ‘deugd

ethiek’. En met de deugd van de praktische 

wijsheid komen we uit bij de situatie-ethiek, die 

oog heeft voor de tragische aspecten van morele 

dilemma’s, waarvoor de casusinbrengers aan-

dacht vragen. 

Nogal wat casussen leiden tot beschouwin-

gen vanuit stromingen en theorieën binnen 

de ethiek die uitdrukkelijk betrokken zijn op 

of vertrekken vanuit specifieke praktijken: de 

medische ethiek, de zorgethiek, de moraaltheo-

logie en de beroepsdeontologie van de geestelijk 

verzorger en pastor. Ook het moreel pluralisme 

ontbreekt niet door de inbreng van het inter-

culturele perspectief. 

Een kwart eeuw geleden werd de pastor 

inzake morele competentieontwikkeling nog 

Een essentiële competentie voor de 
bijdrage in het ethisch debat is de 

samenwerking met andere disciplines

nieuwe versie handelingen.indd   78 14-11-13   10:17



ten slotte H A N D E L I N G E N  2 0 1 3   I   4 7 9

voorgehouden dat christelijke deugdzaamheid 

verbonden was met het afleggen van het zin-

nelijke en het lichamelijke. In het spoor van 

Augustinus moest de pastor en de christen 

zich via een ascetisch leven voorbereiden op de 

verlossing die God in Christus gebracht had, 

zo brengt Commers in zijn geschiedenis van de 

ethiek in herinnering (Commers 2009). 

Er is in korte tijd enorm veel veranderd, 

ook inzake de ethische opleiding van pastores 

en geestelijk verzorgers. Met dit themanum-

mer hopen we een nieuwe impuls te geven aan 

ethische reflectie door pastores en geestelijk 

verzorgers, die toegesneden is op de vragen van 

onze tijd. 

Literatuur
AACSB (2004). Ethics education in business schools. 

Tampa: AACSB. www.aacsb.edu
Commers, R. (2009). Kritiek van het ethisch bewust-

zijn. Leuven: Acco. 
Damstra, J. (2011). Moreel verantwoord leiderschap. 

Utrecht: Universiteit voor Humanistiek (master-
scriptie).

Smeets, W. (2011). The prophetic dimension of and 
in supervision. In: A. Dillen & A. Vandenhoeck 
(eds.), Prophetic Witness in World Christianities. 
Rethinking Pastoral Care and Counseling, Munster: 
LIT, 31-46.

Wim (dr. W.) Smeets is hoofd Geestelijke verzorging in 
het Radboudumc Nijmegen en universitair docent 
Geestelijke verzorging aan de Universiteit Utrecht. 
wim.smeets@radboudumc.nl

Carlo (prof.dr. C.W.G.) Leget is hoogleraar zorgethiek 
en geestelijke begeleidingswetenschappen aan de 
Universiteit voor Humanistiek in Utrecht. Daar-
naast is hij vanuit de Associatie van High Care Hos-
pices bijzonder hoogleraar ethische en spirituele vra-
gen in de palliatieve zorg aan deze zelfde universiteit. 
c.leget@uvh.nl

l

nieuwe versie handelingen.indd   79 14-11-13   10:17



8 0symposium

U I T N O D I G I N G

8 0

uitnodiging
SYMPOSIUM HANDELINGEN WOENSDAG 18 DECEMBER 2013

Oordeels- en besluitvorming bij ethische kwesties

Programma
13.30 - 14.00 uur	 Inschrijving en koffie/thee

14.00 - 14.10 uur	� Welkom door Nicolette Hijweege, coördinator masterprogramma 

geestelijke verzorging Universiteit Utrecht (UU)

14.10 - 14.35 uur	� Morele counseling: verheldering van waarden, normen en keuzeoriëntaties. 

Hans Evers (LUMC) in gesprek met Aly Meijer, verpleegkundige, 

verplegingswetenschapper, geestelijk verzorger i.o. (UU) en ‘zin-kweker’ 

14.35 - 14.50 uur	� Morele counseling: reflectie door Jack de Groot (KPV Nijmegen)

14.50 - 15.15 uur	� Moreel beraad in de praktijk van het kinderziekenhuis: Loes Berkhout en 

Lenie Scherpenzeel (Dienst Levensoriëntatie en Geestelijke Verzorging, 

UMC Utrecht)

15.15 - 15.35 uur	 Moreel beraad: reflectie door Norbert Steinkamp (Radboudumc)

15.35 - 15.55 uur	 Pauze. Verkoop themanummer Handelingen

16.00 - 16.20 uur	 T�ragiek in morele casuïstiek: Benita Spronk (VUmc Amsterdam)

16.20 - 16.40 uur	� Morele communicatie op beleidsniveau: Eric van de Laar (Catharina 

Ziekenhuis Eindhoven)

16.40 - 17.15 uur	� Reflectie over ethiek in opleiding en postinitiële vorming: panelgesprek 

door Carlo Leget (UvH)  en Wim Smeets (UU en KPV Nijmegen) met 

Evert van Leeuwen, hoogleraar medische ethiek Radboudumc en Theo 

Witkamp, docent en coördinator navorming PThU en met de deelnemers

17.15 - 17.30 uur	� Terug- en vooruitblik: Hans Schilderman (Radboud Universiteit), 

hoofdredacteur Handelingen

Het symposium vindt plaats van 14.00 tot 17.30 uur in de Boothzaal van de Universiteitsbibliotheek 

Utrecht, Uithof, Heidelberglaan 3. Deelname aan het symposium kost € 10,-. Dit bedrag kan betaald 

worden bij de inschrijving op 18 december. Deelname is gratis voor studenten op vertoon van de 

studentenpas, alsook voor begeleiders van de Universiteit Utrecht. Het symposium is ter accreditatie 

aangemeld bij de VGVZ. Zie ook: www.handelingen.com

nieuwe versie handelingen.indd   80 14-11-13   10:17


