
1aan de lezerh a n d e l i n g e n  2 0 1 4   I   1

I n onze samenleving doet zich een merkwaardige ontwikkeling 

voor. Waar we allerlei vormen van residentiële zorg tot voor 

kort georganiseerd hebben binnen instellingen met een huis- en 

thuiskarakter, moet de zorg nu terug de samenleving in. Dat geldt dan 

vaak kwetsbare mensen die bovenal lotgenoten zijn: ouden van dagen, 

patiënten, cliënten, gedetineerden en anderen die hun afhankelijkheid op 

eigen wijze maar in gemeenschap beleven. Terug de samenleving in betekent 

weer autonoom en veerkrachtig worden, zelf zorg kiezen, maatschappelijk ondernemer worden 

van je eigen handicaps! De paradox is echter dat met de terugkeer in de samenleving de zorg 

individualiseert. De gemeenschap uit, de samenleving in. 

	 Tijd om stil te staan bij de vraag hoe gemeenschapsbinding in uiteenlopende settingen 

van onze samenleving eigenlijk werkt. Dan gaat het om mensen in zorginstellingen, maar 

ook om gedetineerden in gevangenissen en militairen in het leger waar ieder immers ook op 

elkaar aangewezen is. Liturgie, vormen van bezinning en viering bieden mogelijkheden om 

gemeenschap te ervaren. Wat zijn de ervaringen met liturgie, welke vormen werken in vieringen 

en bijeenkomsten? Drukken de rituelen de juiste betekenissen uit, en binden ze groepen ook als 

lotgenoten? Welke raakvlakken zijn er met hulp, zorg, pastoraat en therapie? Zijn de oude symbolen 

toekomstbestendig? En welke uitdagingen liggen er voor de liturgie als zorginstellingen alleen nog 

mensen met de echt zware ziektebeelden herbergen? 

	 Dergelijke vragen staan in deze Handelingen centraal. Ze worden vanuit uiteenlopende settingen 

verantwoord door pastores en geestelijk verzorgers. Dat levert soms ontroerende schetsen op. 

Een kernvraag daarbij is of en hoe we de identiteit van kwetsbare en afhankelijke mensen in 

onze samenleving kunnen blijven benoemen en borgen in woord en gebaar. De liturgie en de 

bezinningsbijeenkomstvormen bieden daarbij mogelijkheden die verder reiken dan vroomheid 

of esthetiek. Ze drukken het belang uit om zorg te blijven dragen voor een gemeenschap van 

lotgenoten die immers zonder een thuis niet kan bestaan. 

A a n  d e  l e z e r   |   H a n s  S c h i l d e r m a n

l

1

Hans Schilderman is hoofdredacteur van Handelingen, en hoogleraar Religie en Zorg aan de Faculteit Filosofie, 
Theologie en Religiewetenschappen van de Radboud Universiteit Nijmegen. 
h.schilderman@ftr.ru.nl

Lotgenoten

AMG
Aantekening
invoegen achter Hans:
(prof.dr. J.B.A.M.) 



3inleiding2 h a n d e l i n g e n  2 0 1 4   I   1

l

i n l e i d i n g   |   Ciska Stark & Martin Walton

Soms heet het een viering of een kerkdienst. Soms een bezinningsmoment. 
Het vindt plaats in de kapel van het ziekenhuis, in een voor de gelegenheid 
omgebouwde fitnessruimte in de gevangenis of in een legertent op het plat-
teland van Afghanistan. Vieringen in de marge van het ‘gewone’ leven, op 
plaatsen waar het samenleven gekleurd wordt door de specifieke situatie die 
mensen voor korte of langere tijd, vrijwillig of onvrijwillig samenbrengt. 

Alleen samen? 
Paradoxen van gemeenschapsvorming bij 
vieringen in een instelling

In liturgisch-homiletische handboeken 

wordt dit type liturgie steevast achteraan 

behandeld onder een opschrift zoals ‘bij-

zondere doelgroepen en bijzondere situaties’, 

waarna exemplarisch een aantal totaal verschil-

lende contexten beschreven wordt. ‘Vieringen 

in de diaspora’ is een meer gemeenschappelijke 

noemer waarop Oskamp en Schuman deze vie-

ringen samenbrengen, refererend aan de wereld-

wijde ‘verstrooiing’ van de joodse gemeenschap 

en hun tempeldienst (1998, 407). Deze notie van 

ontheemding verraadt iets van de paradoxen die 

deze vieringen kenmerkt: op nieuwe plaatsen 

ontwikkelt zich zowel gemeenschap als traditie, 

en die is zowel vrij als gebonden aan de meer 

reguliere praktijken van kerken en parochies. 

‘Anders’ 
Liturgisch voltrekken de vieringen zich veelal 

min of meer op dezelfde wijze als vieringen in 

een reguliere context. Toch ervaren de voorgan-

gers dat zij specifieke competenties nodig heb-

ben om voor te gaan en dat er iets is wat deze 

vieringen ‘anders’ maakt dan die in een regulie-

re wijkgemeente. Bezoekers of vrijwilligers in de 

instelling prefereren nogal eens de setting van 

deze diensten boven die van hun wijkgemeente. 

Toch is er weinig onderzoek gedaan naar wat 

er zo ‘anders’ en wellicht voor sommigen juist 

aantrekkelijk is aan deze vieringen. In beschrij-

vingen wijst men op aandacht voor factoren 

die feitelijk in iedere liturgische bezinning een 

rol spelen. Dan gaat het om een zorgvuldige 

afstemming met de diverse of de juist uniforme 

doelgroep, het in acht nemen van de context 

van de participanten en de sfeer en de ruimte 

waarin gevierd wordt. Specifiek zijn vaak ook 

de mogelijkheden en beperkingen van com-

municatie en interactie tussen de deelnemers en 

de voorganger(s) en de tijd waarop en waarin 

de viering plaatsvindt. Daarnaast wijst men op 

de wijze waarop de Bijbel of andere bezinnende 

teksten en muziek ter sprake komen in de vie-

ringen en hoe die vervolgens beleefd worden 

(Bolt 2011).

Specifieke context
Als focus voor dit themanummer richten we 

ons te midden van al deze factoren met name 

op de doelgroep die samenkomt, vanwege de 

specifieke homogeniteit én diversiteit. Homo-

geniteit bijvoorbeeld vanwege een gedeeld lot 

(ziekte, detentie) en diversiteit vanwege onder-

scheid in sociaaleconomische en culturele ach-

tergrond (interdenominationeel, wel- of niet 

christelijk of gelovig). De doelgroep is veelal 

aanwezig bij vieringen vanwege een specifieke 

fase in hun levensloop. Verschillende aspecten 

spelen hierbij een rol. 

De participanten kiezen ervoor om een vie-

ring bij te wonen, maar hun omstandigheden 

wijken af van die van de gemiddelde kerkganger 

of parochiaan. Ten eerste het aspect van vrij-

willigheid (indiensttreding bij de krijgsmacht 

of vrijwilliger in een zorginstelling) versus 

niet-vrijwillig verblijf vanwege bijvoorbeeld 

afgedwongen detentie of noodgedwongen zie-

kenhuisopname. Ten tweede is de factor lang of 

kort verblijf van belang, en dus of het primair 

gaat om een leefgemeenschap of een momen-

tane gemeenschap. Ten slotte is er ook de factor 

intra- of extramuraal. 

Naast de primaire doelgroep van de ‘(nood)

gedwongen’ verblijvenden zijn er altijd anderen 

aanwezig: vooral vrijwilligers (voormalig ver-

blijvenden, partners, afgevaardigden van een 

kerkgenootschap, toevallige passanten) en soms 

tevens personeel. Tezamen met de voorganger 

vormen zij een momentane of meer permanen-

te gemeenschap. Op dit specifieke aspect van 

gemeenschapsvorming in de context van de instel-

lingsvieringen bij permanent en tijdelijk verblijf 

richten wij ons. 

Spanningsveld
De keuze voor gemeenschap is niet vanzelfspre-

kend. De binding tussen ‘belonging’, ‘believing’ 

en ‘behaving’ is een losse geworden in onze 

cultuur (Murray 2004, 13). Liturgie sticht niet 

vanzelf gemeenschap. Er is een spanning tus-

sen het klassiek ecclesiae-gemeenschapsconcept 

en de flexibele momentane gemeenschappen 

die we voor ogen hebben (Post 2006,110). De 

keuze voor dit thema zoekt dit spanningsveld 

juist op en hangt samen met wat Van der Ven 

onderscheidt als de kernfunctie van de kerk in 

een samenleving die door urbanisering en indi-

vidualisering wordt gekenschetst (Van der Ven 

1993, 213). 

Individualisering biedt zowel kansen als gren-

zen, risico’s als uitdagingen voor gemeenschaps-

vorming. In instellingsvieringen is de aandacht 

voor de mens als zijnde een waardevol individu 

voor Gods aangezicht veelal een belangrijke 

positieve insteek. Van verbinding met anderen 

wordt in de bijzondere setting van een zorgin-

stelling of anders veel gevraagd. De kracht van 

de kerk als geloofsgemeenschap bestaat in haar 

mogelijkheid om aan groeps-, netwerk- en ge-

meenschapsvorming bij te dragen. Daarbij gaat 

het in de visie van Van der Ven bij gemeenschap 

niet meer om de aloude scheiding tussen ge-

AMG
Aantekening
het lijkt of deze auteursnamen dichter op elkaar staan dan bijv. op p.1 en 7 en 13 - kun je even kijken? p.21 vergelijkt goed met de naam CISKA

AMG
Aantekening
inspringen:

Naast de



inleiding4 h a n d e l i n g e n  2 0 1 4   I   1 5

meenschap en maatschappij , waarbij de orga-

nische eenheid van het pre-industriële tijdperk 

afgezet wordt tegen de mechanische en functio-

nele eenheid van de industriële samenleving. 

Waar de kerk veelal vereenzelvigd wordt met 

dit organische type van gemeenschapsvorming, 

ziet Van der Ven de kerk als een gemeenschap 

in de lijn van Parsons, die oog heeft voor alle 

interacties in de samenleving als vormen van 

gemeenschap. Dat geldt voor zowel residenti-

ële interacties (gezin, fysieke nabijheid), voor 

professionele interacties (beroep of functie) of 

jurisdictionele interacties (wettelijke, zoals de 

burgerlijke gemeente). In een netwerksamenle-

ving bepaalt de variatie in dichtheid en sterkte 

van groepen en netwerken, dat wil zeggen de 

hoeveelheid relaties en de mate waarin mensen 

daaraan deelhebben, uiteindelijk de mate van 

gemeenschapsvorming (Van der Ven, 221). 

Liturgie en gemeenschap
Dit is een spannende benadering voor het be-

schouwen van liturgie in de instellingsvierin-

gen. De gegeven vormen van gemeenschap zijn 

namelijk deels voorgegeven of afgedwongen, 

maar komen nu in een liturgische setting bij 

elkaar. In de liturgische praktijk merken voor-

gangers dat juist verschillende verwachtingen 

en veronderstellingen omtrent participatie en 

gemeenschap aanleiding kunnen zijn tot con-

flicten en verlies aan gemeenschap.

Het eigene van de liturgie zelf heeft trouwens 

ook betrekking op de gemeenschapsvorming, 

al wordt daar theologisch verschillend over 

gedacht. In rooms-katholieke zin ligt meer 

nadruk op de objectiviteit van het liturgisch 

handelen dan in veel protestantse liturgie. De 

liturgische gemeenschap gaat in dit denken bo-

ven die van de verzamelde individuen uit want 

de Kerk is daar waar de liturgie gevierd wordt. 

Tegelijkertijd veronderstelt het voltrekken van 

liturgie een vorm van gemeenschap, namelijk 

die van betrokkenheid op hetgeen in het rituele 

handelen present gesteld wordt. Daarnaast geldt 

dat gemeenschap ook een beoogd gevolg is van 

het rituele en liturgische handelen. 

Als het gaat om de mate waarin de liturgie 

gemeenschap sticht, wijst de protestantse prak-

tisch-theoloog Heitink op een viertal factoren 

die constitutief zijn voor de vorming van een 

geloofsgemeenschap. Als eerste is de congrega-

tie, de verzamelde gemeente die in haar samen-

komst de liturgie viert, constitutief voor ge-

meenschapsvorming. Van der Ven zou hier spre-

ken van het Lichaam van Christus. Heitink wijst 

daarbij op de factor initiatie, de begeleiding 

van de verzamelde gemeente in hun inwijding 

en deelname. Hoe groter de onbekendheid met 

een liturgische setting en hoe diverser de ver-

zamelde gemeente, hoe meer dit van belang zal 

zijn. Constitutief voor gemeenschapsvorming 

is uiteraard ook de participatie, waarbij Van de 

Ven ons alert maakt op de verschillen in sterkte 

en interacties hiervan. Als vierde factor voor 

gemeenschapsvorming noemt Heitink de con-

templatie, de geloofservaring en aanbidding, de 

mystieke factor van het geloofsgeheim. Daarmee 

nadert hij de functionele én sacrale benadering 

van Van der Ven (Heitink 2007, 40).

Op scherp staan
Met op de achtergrond deze noties omtrent ge-

meenschapsvorming is de vraag voor dit thema-

nummer welke specifieke sociale, communicatieve 

en symbolische kwaliteiten de gemeenschapsvor-

ming in vieringen in instellingen kenmerken, hoe 

dit zich verhoudt tot een context van individuali-

sering en hoe voorgangers daarop anticiperen. 

In het eerste artikel verkent Thomas Quar-

tier de mogelijkheden tot het vormen van een 

spirituele leefgemeenschap in lijn met de Regel 

van Benedictus. Daarna zien we hoe dit vorm 

krijgt in de context van de psychiatrie, waar 

Taco Bos de problematiek van het onvermogen 

en het verlangen tot participatie beschrijft. An-

nemieke Dekker in de context van Bartiméus, 

en Jolien Bos in de context van een zorginstel-

ling voor ouderen, schetsen hoe de deelnemers 

aan een soms onvrijwillige leefgemeenschap 

zich met elkaar, met vrijwilligers en met een 

geloofsgemeenschap buiten de muren kunnen 

verbinden. 

Als het gaat om geestelijke zorg, zijn het niet 

alleen geestelijk verzorgers met een opdracht 

vanuit de kerken, maar ook de geestelijk ver-

zorgers vanuit een humanistische opdracht die 

bezinningsbijeenkomsten organiseren. Norbert 

de Kooter toont de eigenheid hiervan in een 

context waarin gemeenschap volgens vaste 

codes allereerst ook solidariteit betekent. Het 

interview met Harry Brands illustreert hoe een 

voorganger het individuele zelfverstaan van de 

gedetineerde kan stimuleren, juist doordat hij 

als ‘tegenover’ zijn rol inneemt. 

Waar mensen met geheel verschillende 

levensverhalen en vanuit verschillende ge-

loofstradities samenkomen, beschrijven Anne 

Gietema en Wout Huizing de betekenis van de 

vieringen waarin verschillen wegvallen en ieder 

in de eigenheid gekend wordt. Als straatpastor 

toont Luc Tanja ten slotte hoe een gemeen-

schappelijk lezen van de Bijbel herkenning en 

vervreemding oproept. 

Al met al contexten van vieringen waarin ei-

genlijk per definitie alles op scherp staat. Steeds 

klinkt als thema op: wat betekent gemeenschap 

in déze context, hoe krijgt het vorm en welke 

(on)mogelijkheden bieden ritualiteit en liturgie 

om bij te dragen aan gemeenschapsvorming? In 

een slotreflectie op de bijdragen reageren Ciska 

Stark en Martin Walton vanuit de drieslag van 

‘lotgenootschap-deelgenootschap en bondge-

nootschap’.

Literatuur
Bolt, E.W. (2011). Het ‘eigene’ van oecumenische 

vieringen in instellingen. Een praktisch theologisch 
onderzoek naar factoren om het ‘eigene’ te vatten. 
Masterscriptie PThU: Kampen.

Heitink, G. (2007). Een kerk met karakter. Tijd voor 
heroriëntatie. Kampen: Kok.

Murray, S. (2004). Church after Christendom. Milton 
Keynes: Paternoster.

Oskamp, P., Schuman, N.A. (1998). De weg van de 
liturgie. Tradities, achtergronden, praktijk. Zoeter-
meer: Meinema.

Post, P. (2007). Liturgische bewegingen. Thema’s, 
trends en perspectieven in tien jaar liturgiestudie 
Een literatuurverkenning 1995-2005. Zoetermeer: 
Meinema.

Ven, J. van der (1993). Ecclesiologie in context. Hand-
boek Praktische Theologie. Kampen: Kok.

Ciska (dr. F.) Stark is docent Praktische Theologie en 
directeur Onderwijs van de Protestantse Theologi-
sche Universiteit te Amsterdam/Groningen. 
fstark@pthu.nl

Martin (prof. M.N.) Walton is bijzonder hoogleraar 
Geestelijke Verzorging aan de Protestantse Theologi-
sche Universiteit locatie Groningen. 
mwalton@pthu.nl

l



h a n d e l i n g e n  2 0 1 4   I   1

v e r k e n n i n g   |   T h o m a s  Q u a r t i e r

Liturgische  
spiritualiteit: bron  
voor gemeenschap

Het zou wel eens een belangrijke taak 

binnen de geestelijke zorg kunnen 

zijn om juist dit element van ge-

meenschap meer te cultiveren; er vorm aan te 

geven en te koesteren, bijvoorbeeld op rituele 

wijze (Quartier 2013-1). Maar dat valt nog niet 

mee, aangezien cliënten van de genoemde instel-

lingen meestal noch voor de mensen noch voor 

de aanleiding van hun verblijf hebben gekozen. 

Desalniettemin of misschien juist daarom hun-

keren ze naar momenten van verbondenheid. Ik 

wil in deze bijdrage proberen om de liturgisch 

spirituele mogelijkheden voor de ervaring van 

gemeenschap in dergelijke leefgemeenschappen 

te verkennen (Waaijman 2010).

Regel van Benedictus
Daarvoor is het besef nodig dat de gemeen

schap, hoe toevallig en broos ook, met 

liturgische spiritualiteit samenhangt (Quartier 

2013-2). Welk karakter die gemeenschap 

ook heeft, ze komt nooit zomaar uit de lucht 

vallen, en men dient er gezamenlijk werk van 

te maken. Dat is de eigenlijke betekenis van 

het woordje liturgie.  Spiritueel gesproken is 

dat een oud inzicht dat al in de zesde eeuw 

door Benedictus van Nursia werd benoemd, in 

het beroemde ‘werk Gods’ (opus Dei), als het 

getijdengebed in de kapel, op vaste momenten. 

Hij zag de gemeenschap van monniken als 

bevoorrechte plaats, waarin mensen hun eigen 

leven met elkaar met het oog op transformatie 

konden ontwikkelen: het ‘zoeken van God’ 

7

l

In een ziekenhuis, een verpleeghuis, maar ook een intramurale 
instelling in de jeugdzorg of een gevangenis, leven mensen onder één 
dak. Onontkoombaar, al is het vaak maar voor een beperkte tijd. Je 
kunt het als bedreiging zien, als onaangename bijkomstigheid, maar 
ook als kans. 

< Benedictijnse Abdij van Cluny, Frankrijk

AMG
Aantekening
verkenning

toevoegen in onderrand



9verkenning h a n d e l i n g e n  2 0 1 4   I   18

aldus Benedictus in zijn Regel (RB 58, 7; 

vertaling Vromen 1997). 

Er zijn opmerkelijke overeenkomsten tussen 

de gemeenschap waar de heilige Benedictus 

zijn Regel voor schreef en de leefgemeenschap-

pen in huidige instellingen. Ten eerste is er het 

‘toevallige’ karakter van de gemeenschap. In een 

instelling heeft men niet voor elkaar gekozen, 

maar is men door omstandigheden samen. En 

ook een monnik kiest zijn medebroeders niet 

uit. Ten tweede het besef van de gebroken-

heid van het eigen bestaan. Monniken van Sint 

Benedictus vertrekken, als het goed is, altijd 

vanuit het besef dat de vervulling van het leven 

nog uitstaat,dat het hier en nu niet het einde 

is. Transformatie is dan het zoeken naar een 

uiteindelijk perspectief, en dat is wat monniken 

delen met velen, ook met cliënten.

Hier beginnen echter ook de verschillen. Wat 

betreft het toevallige karakter hebben monni-

ken er natuurlijk wél voor gekozen om deel uit 

te maken van een gemeenschap. En ze blijven 

er; de benedictijnse stabilitas noopt hen het hele 

leven in dezelfde gemeenschap door te brengen. 

Dat geldt (gelukkig) voor veel cliënten niet. Het 

leven in een benedictijnse kloostergemeenschap 

is dus niet hetzelfde als in een instelling. Maar 

in beide gemeenschappen zijn er plekken en 

momenten nodig om gemeenschap te ervaren, 

om vol te kunnen houden en om boven zichzelf 

uit te kunnen groeien, een samenleven mogelijk 

te maken en het ultieme perspectief niet te ver-

waarlozen.

Liturgische plekken en momenten
Wat bewerkstelligen die plekken en momenten 

nu concreet in de benedictijnse spiritualiteit, 

en wat zou dat kunnen betekenen voor huidige 

instellingen? Voor Benedictus is de liturgie de 

kern van het leven. Het valt allemaal samen op 

de momenten dat men samen voor God staat 

(RB 19, 1-2). In het leven van de individuele 

mens kunnen dingen soms bij elkaar komen, bij 

elkaar passen, er ontstaat een balans (RB 19, 7). 

Men komt met anderen letterlijk bij elkaar, en 

dan kunnen er flitsen van vrijheid zijn, waarin 

men alle beperkingen wegvallen. Dan krijgt de 

zoektocht naar saamhorigheid en perspectief 

concreet vorm, en de ‘verheerlijking Gods’ (RB 

57, 9) overheerst: het positieve, de blijdschap 

over het wonder van het leven dat men samen 

mag ervaren. Daarvoor is het hele levensritme 

vol met liturgische momenten: getijdengebed, 

eucharistie, maar ook andere ritualiseringen 

van het leven. Als daar echter de kaders niet 

voor geboden worden, is de mens een vergeet-

achtig wezen. Hij is juist in fases waarin het niet 

mee zit, fases van verveling en neerslachtigheid 

(akedia), vaak niet uit zichzelf in staat om op 

koers te blijven. De liturgische momenten en 

plekken herinneren de mens eraan om open te 

staan, zich niet af te sluiten, voor zichzelf, voor 

de ander en wellicht ook voor God.

Dit is vanuit de rituologie goed te begrijpen. 

Als men namelijk de gewone maatschappelijke 

status kwijt is, vervalt men in een ‘antistruc-

tuur’. Die transformeert de mens, maar alleen 

in wisselwerking met een ‘structuur’. Als men de 

structuur vergeet, verzandt men in de antistruc-

tuur. Turner noemt deze wisselwerking ‘limi-

naliteit’. Men bevindt zich in een liminele staat, 

als het leven niet door de gebruikelijke sociale 

orde bepaald wordt, de plekken en momenten 

die houvast geven niet evident zijn. Dat geldt 

zeker voor mensen in een instelling. Ze zijn, 

ongewild, hun zekerheden kwijt. Maar het geldt 

ook voor een monnik. Ook deze staat buiten 

de orde van het alledaagse van de samenleving. 

Natuurlijk, hij heeft er zelf voor gekozen, maar 

hij heeft het ook niet zomaar in zijn zak (Bian-

chi 2011).

Welnu, in deze fase van liminaliteit is het ri-

tuele handelen het moment waar het even alle-

maal klopt. En dan ontstaat, weer volgens Tur-

ner, gemeenschap – communitas (Turner 1969). 

Dit is het geënsceneerde verbond van mensen 

die samen in hetzelfde schuitje zitten. Structuur 

en antistructuur vullen elkaar in sociale zin aan. 

Zou niet de liturgie in een instelling hier haar 

belangrijkste functie kunnen hebben? De dich-

ter Jan Wit zegt het heel mooi: ‘Wie de getijden 

verwaarloost, wordt door het getij overspoeld’. 

Liturgische momenten en 

plekken herinneren ons 

samen eraan de getijden 

niet te verwaarlozen. De 

liturgie wordt dan het rituele moment waarop 

men inderdaad een ‘momentane gemeenschap’ 

kan vormen, in de bewoording van Post (Post 

2005). juist in een instelling waar men een tijd-

lang verblijft. 

Maar wat zijn die liturgische plekken en mo-

menten dan? In de geestelijke zorg lijkt het er 

soms op dat alleen nieuwe ritualiseringen nog 

aan kunnen sluiten bij de behoefte van huidige 

cliënten en dat klassieke vormen van liturgie 

hebben afgedaan. In het licht van de liturgische 

spiritualiteit kunnen daar echter wel degelijk 

oude inzichten aan ten grondslag liggen, en 

oude vormen kunnen verassend zijn. Het gaat 

erom dat ze (in de liturgisch spirituele zin) 

echt beleefd worden als getijden. Wellicht valt 

er iets te leren over de enscenering van dat ene 

moment op de aangewezen plaats vanuit bene-

dictijnse bronnen?

De aparte plek
Wanneer Sint Benedictus over het gebed 

schrijft, hoort daar een speciale plek bij. Aan 

de bidplaats (oratorium) wijdt hij een apart 

hoofdstuk van zijn Regel. Natuurlijk is dit in 

een klooster de centrale plek waar het hele 

leven omheen cirkelt. Dat zal in de meeste in-

stellingen niet het geval zijn. Sterker nog, de 

kapel of het stiltecentrum staan vaak genoeg 

ter discussie. Vanuit het benedictijnse idee 

van een leefgemeenschap kun je daar serieuze 

vragen bij stellen. Want zonder een aparte plek 

viert de vergeetachtigheid hoogtij, de kleine en 

grote rituelen van het 

leven worden niet in ere 

gehouden en de enke-

ling heeft geen plek om 

naartoe te gaan als hij ruimte voor zijn zoeken 

nodig heeft.

Voor deze gevaren wordt in de Regel uit-

drukkelijk gewaarschuwd. Ten eerste is het 

van belang dat de plek herkenbaar en echt 

gereserveerd is: ‘De bidplaats moet zijn wat de 

naam zegt, en men mag er verder niets doen of 

opbergen’ (RB 52, 1). Een opslagplaats of een 

multifunctionele kantine waar op zondag een 

altaar binnen wordt gerold, is niet benedictijns 

en dient in deze liturgisch spirituele zin de ge-

meenschap ook niet. Het centrum moet ruimte 

krijgen, zo kunnen we Benedictus vertolken. 

Daar komt bij dat men met die speciale plek 

eerbiedig om moet gaan, niet enkel op de mo-

Zonder een aparte
plek viert de 

vergeetachtigheid hoogtij

l



1 1verkenning h a n d e l i n g e n  2 0 1 4   I   11 0

menten dat er expliciet liturgie gevierd wordt. 

De plek waar men de getijden cultiveert, repre-

senteert een betekenis die altijd het alledaagse 

overstijgt en daarom stil, rustig en afgezonderd 

blijft, vierentwintig uur per dag: ‘Wanneer 

het werk Gods geëindigd is, gaan allen in de 

grootste stilte naar buiten en men beware de 

eerbied voor God’ (RB 52, 2). Ook hier kunnen 

we een pleidooi in lezen voor respect voor de 

oppervlakkig bekeken nutteloze, maar voor de 

gemeenschap broodnodige plek.

Het andere gevaar dat ik noemde, dat men-

sen geen plek hebben om naartoe te gaan, is 

het grootste risico van een niet met eerbied 

behandelde aparte liturgische plek. Men dient 

er vooral altijd weer ruimte voor te maken ‘zo-

dat een broeder die misschien in afzondering 

wil bidden, niet door de 

onbetamelijkheid van de 

ander gestoord wordt’ 

(RB 52, 3). De ‘vrijplaats-

functie’ die vaak ter sprake komt in de context 

van de geestelijke zorg zien we hier duidelijk 

terug. Er moet een liminele ruimte zijn die 

juist structuur biedt, als de antistructuur in een 

instelling overheersend wordt. En hij moet de 

starre structuur van alledag door antistructuur 

kunnen doorbreken. 

Natuurlijk moeten we de termen die Benedic-

tus gebruikt op een open, hermeneutische wijze 

lezen. Wat betekent tegenwoordig bidplaats? 

Welnu, mijns inziens is het benedictijnse ge-

bed vooral een manier om ruimte te scheppen 

binnen jezelf (Quartier 2011-1). Daar dient de 

fysieke ruimte plek aan te geven. Die ruimte 

wordt ontsloten door handelingen: wellicht ge-

woon zitten, op een uitnodigende stoel, wellicht 

een kaars branden. Als men deze ruimte voor 

getijden in termen van Jan Wit ‘verwaarloost’, 

is dat een gemis in elke instelling. Want dan 

ontstaat er wellicht minder gemeenschap in de 

onvrijwillige leefgemeenschap.

Het storende moment
Naast de aparte plek, vallen in het benedictijnse 

leven vooral de heilige momenten op. Niet al-

leen omdat men ze in de kapel doorbrengt, 

maar ook omdat ze heilig zijn, niet te ver-

waarlozen en onomstotelijk: ‘Op het uur van 

het koorgebed legt ieder, zodra hij het teken 

gehoord heeft, alles neer wat hij onder handen 

heeft, en haast zich met spoed ernaar toe, maar 

altijd met de nodige ernst om geen reden te 

geven tot grappenmakerij’ (RB 43, 1-2). We zien 

hier iets heel vergelijk-

baars als bij de plaats: 

koester de aparte mo-

menten. Je moet bereid 

zijn je in de routine van alledag te laten storen. 

Je wordt gestoord, onderbroken in wat je ook 

doet, en dat is heilzaam.

Deze onderbreking door het positief storende 

moment kan ook de trieste eentonigheid on-

derbreken. Denk aan een zondagse dienst, een 

dagsluiting, een weeksluiting of andere kleine 

of grote rituele momenten in een instelling. Als 

ze niet regelmatig terugkomen, als je de klok er 

niet op gelijk kunt zetten, gaan ze gewoon aan 

mensen voorbij. Niet omdat ze het als cliënten 

te druk hebben, maar omdat ze dan in hun 

menselijkheid ‘de getijden verwaarlozen’, gewild 

of ongewild. En denk ook aan de professionals 

of vrijwilligers. Het lijkt er soms op dat ze de 

rituele momenten als service aan hun cliënten 

aanbieden, die nog bij de andere drukke ver-

plichtingen komen. Dat zou niet benedictijns 

zijn. Nee, iedereen haast zich met eerbied er-

naartoe. Het gaat namelijk niet om aangeklede 

pauzes, maar om de meest wezenlijke momen-

ten van de gemeenschap: ‘Er mag dus niets 

boven het werk Gods gesteld worden’ (RB 43, 

3). Wie zegt dat niet ook professionals en vrij-

willigers op bepaalde getijden de aparte plek op 

kunnen zoeken?

Nu weet ik ook dat de geestelijk verzorger 

niet iedereen in de ‘leefgemeenschap’ van een 

instelling warm zal kunnen maken voor de 

liturgische momenten. Maar toch kan men 

er met kleine stappen werk van maken. Denk 

aan een moment van dodenherdenking ieder 

jaar, denk aan de grote feesten of de seizoenen. 

Denk echter ook aan de 

wekelijkse vieringen of 

groepsbijeenkomsten. 

Hoe zeer ze ook ter dis-

cussie staan en aan hervorming toe zijn, voor 

een liturgisch spirituele gemeenschap in een 

instelling zijn ze onmisbaar. Het moet in de 

liminele staat vanzelfsprekend zijn antistruc-

tuur en structuur echt af te wisselen, je door 

de onderbrekende momenten te laten storen: 

hoe druk je het ook hebt of hoe triest je leven 

ook lijkt. Een spiritualiteit van de storing, op 

het vaste moment en de aparte plek, dat kan op 

kleine schaal een mooi startpunt zijn.

Welkom heten
Hoe kan een instelling de plekken en momen-

ten echter concreet cultiveren in een tijd waar 

de vanzelfsprekendheid er niet is? Het kan er 

– in benedictijnse zin – niet om gaan dat men 

steeds weer wat nieuws moet bieden omdat 

dat meer mensen zou trekken. Integendeel, het 

gaat erom stabiliteit in de onzekerheid te bren-

gen, een ankerpunt te vormen in alles wat de 

cliënten dreigt te overspoelen. Verder moet de 

verstarde structuur gestoord worden, door een 

veilig gestelde vrijplaats. In rituele zin hebben 

mensen namelijk niet zo zeer de behoefte weer 

eens een keer naar hun persoonlijke wensen 

gevraagd te worden. Ze zoeken een herkenbare 

plek. En ze zoeken een vast moment. Het pro-

bleem is tegenwoordig dat die herkenbaarheid 

en dat vastomlijnde voor veel mensen niet meer 

voorhanden is. 

Dat is een wezenlijk verschil tussen het kloos-

ter en een instelling. In het klooster herkennen 

de monniken waar het in de kapel en tijdens de 

gebedsdiensten om gaat. 

Maar Benedictus zou de 

eerste zijn die openheid 

schept voor degenen 

die dat niet met de paplepel ingegeven hebben 

gekregen. Dat is te merken, wanneer hij over de 

gasten spreekt: ‘Aan ieder wordt de eer bewe-

zen die men hem verschuldigd is, maar heel in 

het bijzonder aan de geloofsgenoten en aan de 

vreemdelingen (peregrinis)’ (RB 53, 1-2). Juist 

de peregrini horen ruimte en tijd te krijgen. 

Het is opvallend dat dit woord trouwens zowel 

vreemdeling als pelgrim betekent (Quartier 

2011-2). Iedereen, ook degene die er helemaal 

niet mee vertrouwd is, is zoekend en hoort in 

die zin bij de gemeenschap. Dat lees ik in het 

woord pelgrim.

Als de geestelijke zorg de mensen onafhan-

kelijk van hun achtergrond waardeert en er 

gewoon is, dan ontstaan er – in benedictijnse 

Een ‘storend moment’ 
kan op kleine schaal 

een mooi startpunt zijn

Ankerpunt in alles 
wat de cliënten 

dreigt te overspoelen

l



1 3praktijk

p r a k t i j k   |   T a c o  B o s

De ernst van iemands psychische aandoening moet groot zijn, wil de arts 
tegenwoordig besluiten tot opname. GGZ-instellingen krimpen. Meer 
dan ooit is een opname tijdelijk. Is gemeenschapsvorming in deze setting 
mogelijk en wenselijk? Ligt hier een taak voor geestelijk verzorgers? 

Onvermogen en verlangen 
Bovenstaande impressie schetst onvermogen tot 

én verlangen naar contact en verbondenheid. 

Deze paradox kenmerkt veel mensen met een 

psychiatrische aandoening. Mensen hebben 

te kampen met eenzaamheid, leegte, moeheid 

en vervreemding. Velen begrijpen zichzelf 

niet meer of voelen zich door hun omgeving 

niet meer begrepen. Juist deze gevoelens 

voeden de hunkering naar betekenisvolle 

verbinding met anderen. Hulpverleners en 

naaststaanden ervaren vaak een bijzonder appèl 

tot connectie en communicatie. Werken aan 

gemeenschapsvorming in de GGZ begint, lijkt 

mij, bij het opmerken van dit gecompliceerde 

en paradoxale appèl.
l

‘No man is an island’ 

h a n d e l i n g e n  2 0 1 4   I   1

zin – plekken en momenten (vgl. Quartier 

2012). Mensen komen langs, en anderen heten 

hen welkom. Dat geldt ook in een instelling. Ze 

komen langs, blijven even op de ‘getijden van 

het leven’. De instelling moet veilig stellen dat er 

plekken en momenten blijven waar ze welkom 

zijn, bijvoorbeeld door geestelijke zorg. Een 

belangrijke kern daarvan is altijd liturgisch, dat 

kunnen we van de liturgische spiritualiteit le-

ren. Mensen welkom heten begint bij Benedic-

tus met ‘gebed’: ‘Eerst moeten zij samen bidden, 

en dan begroeten zij elkaar met de vredeskus’ 

(RB 53, 3). 

Liturgische spiritualiteit betekent in een instel-

ling dus er weer vertrouwen in te hebben dat 

de aparte plek en het storende moment echt 

gemeenschap kunnen vormen. En als dat soms 

weinig respons lijkt te krijgen, wie weet, wie 

allemaal eigen liturgische momenten beleven 

in het stiltecentrum? En dat is net zo legitiem 

als aan de gezamenlijke vieringen mee te doen. 

Alleen: als men het aparte en het storende ver-

waarloost, wordt men snel overspoeld en de 

gemeenschap is er niet meer of ontstaat niet. 

Een groot gemis, voor verschillende groepen in 

de instelling die tot gemeenschap zouden kun-

nen worden, zichtbaar of onzichtbaar!

Literatuur
Bianchi, E. (2011). Wir sind nicht besser. Das Ordensleben in 

der Kirche und inmitten der Menschen. St. Ottilien: EOS 
Verlag, 42ev.

Post, P. (2005). Gezocht verband. Een verkenning van nieuw 
opkomende rituelen. In: S. Gärtner (red.), Bandeloos? 
Zoeken naar samenzijn in een individualistische cultuur. 
Nijmegen: SUN, 82-97.

Impressie
Een bont gezelschap bevolkt de GGZ-instelling waar ik werk. Neem mevrouw D. Ik weet haar naam, 

omdat de verpleging mij die heeft meegedeeld. Zelf vertelt ze niemand hoe ze heet. Wie haar toch bij 

haar naam noemt, keert ze boos de rug toe. Henk-Jan is gedwongen opgenomen. Hij blijft vertellen dat 

dit onterecht is: ‘Het is één groot misverstand. Ik heb een klacht ingediend en ben hier binnen een week 

foetsie.’ Mevrouw Van Bergen, een keurige dame op leeftijd, is weliswaar vrijwillig opgenomen, maar 

wil eveneens graag weg: ‘Dominee, u zult begrijpen: ik hoor echt niet thuis tussen deze gekken!’ Ook 

is er mevrouw Landman, al jaren zwaar depressief. Wanneer je drie zinnen met haar wisselt, ervaart 

zij dat als een lang en uitputtend gesprek. Met Karim, getraumatiseerd geraakt in Afghanistan, kan ik 

alleen communiceren met hulp van de telefonische tolkendienst en zonder rechtstreeks oogcontact. Dan 

is er Johan: hij loopt door de gang, gebukt onder angsten en wanen. Voortdurend hoort hij stemmen 

waarmee hij mompelend in gesprek gaat. Als ik hem begroet, groet hij mij vriendelijk terug. In dezelfde 

gang klop ik om drie uur ‘s middags op de kamerdeur van Gaston. Helaas, zijn dag- en nachtritme is zo 

verstoord dat hij nog diep in slaap is. Ik loop door naar de kamer van Jolanda, maar zie op het naam-

bordje een mij onbekende naam. Jolanda blijkt eergisteren met ontslag te zijn gegaan. Mij ervan bewust 

dat deze langdurige zorgafdeling meer dan ooit een doorgangshuis is, maak ik kennis met een nieuwe 

cliënt, die verrast uitroept: ‘U had ik nét nodig!’ 

l

1 2

Quartier, Th. (2013). Structuur, momenten, betekenis. 
Benedictijnse aandacht voor tijd in de zorg. In: M. Pij-
nenburg & C. Leget (eds), De tijd, het geld en de wijsheid. 
Een bezinning op het tijdsprobleem in de gezondheidszorg. 
Prudentia-reeks. Den Haag: Boom/Lemma.

Quartier, Th. (2013). Liturgische spiritualiteit. Benedictijnse 
impulsen. Heeswijk: Berne Media.

Quartier, Th. (2011). Gebed als levenshouding. Rituele 
perspectieven op Benedictus’ leer en leven. Benedictijns 
Tijdschrift, 72(3), 131-141.

Quartier, Th. (2011). Te gast bij Benedictus. Rituologische 
verkenningen van abdijbezoeken. Handelingen. Tijd-
schrift voor Praktische Theologie, 38(1), 49-59.

Quartier, Th. (2012). Laboratorium van het Heilige. Het 
liturgische ‘experiment’ van dom Paul Delatte als impuls 
voor Kerk en wereld. De Kovel. Monastiek tijdschrift voor 
Vlaanderen en Nederland, 5(21), 42-53.

Sint Benedictus’ Regel voor Monniken. Vertaald en ingeleid 
door F. Vromen OSB. Doetinchem: Willibrordsabdij, 
1997.

Turner, V. (1969). The ritual process. Structure and Anti-
structure. Chicago: Aldine.

Waaijman, K. (2010). Handboek s�piritualiteit. Vormen, 
grondslagen en methoden. Kampen: Ten Have.

Thomas (dr. T.) Quartier is universitair docent Praktische 
Religiewetenschap aan de Radboud Universiteit Nijmegen. 
t.quartier@ftr.ru.nl 

AMG
Aantekening
hier ook geen beginkapitaal, is mooi zo met het voorbeeld



1 5praktijk1 4

de opname de familieverhoudingen ernstig 

beschadigd. Als familiecontact voor langere tijd 

onmogelijk is geworden, is de cliënt voor zijn 

gemeenschapsbehoefte des te meer aangewezen 

op contacten binnen de kliniek. 

Eenmaal opgenomen, weten overigens 

veel cliënten niet eens van elkaar, wie daar 

vrijwillig is en wie gedwongen. Wel heerst bij de 

meesten onderhuids het gevoel hier überhaupt 

liever niet te zijn. In deze context zien 

verpleegkundigen het creëren van een veilig en 

gezellig leefmilieu als een speciale opgave. 

Hulpverlening en 
gemeenschapsvorming
Ondanks alle autonomie- en 

individualiseringstendensen, ontkent 

de psychiatrie niet dat de mens deel is 

van een groter geheel. Ik noemde al hoe 

verpleegkundigen zich verantwoordelijk voelen 

voor een leefbaar klimaat. Sociale psychiatrie 

en sociotherapie hebben hun stempel op de 

GGZ gedrukt en veel ambulante zorg kent tot 

op vandaag groepsbehandeling als gangbare 

therapievorm. 

Het voert te ver om alle gemeenschaps

vormende activiteiten in de GGZ hier voluit 

te beschrijven. Als geestelijk verzorger voel 

ik vooral affiniteit met de rehabilitatie- en 

herstelbenadering (Bos e.a. 2011). Deze 

benadering zet in op een zo volwaardig 

mogelijk leven voor mensen met een langdurige 

psychiatrische aandoening. Wonen, werken en 

leren, alsook relaties en zingeving, worden hier 

benoemd als belangrijke levensdomeinen. Bij de 

twee laatstgenoemde kan de geestelijk verzorger 

natuurlijkerwijs aanhaken. Hulpverleners zullen 

dit weten te waarderen, terwijl zij bovendien 

van de geestelijk verzorger iets kunnen leren 

over sociale en rituele vormen van zingeving, 

waar zij wellicht vooral aan individuele 

cognitieve en affectieve vormen hadden 

gedacht. 

Interessant is in dit verband het onderzoek 

van psychiater Braam (2000, 89-99). Hij 

wijst erop dat milde vormen van religieuze 

betrokkenheid de kans op depressieve klachten 

kunnen verminderen. Volgens zijn onderzoek 

werkt bijvoorbeeld regelmatig kerkbezoek 

compenserend tegen een laag gevoel van 

mastery en een klein sociaal netwerk.

Zingeving en gemeenschapsvorming
Waarom zouden geestelijk verzorgers 

gemeenschapsvorming tot hun taak rekenen? 

Ik zie gemeenschapsverlangen als een verlangen 

naar zingeving. Zoals gezegd blijft in het denken 

over zingeving de sociaal-relationele dimensie 

nogal eens onderbelicht. Iemand die deze 

dimensie krachtig benadrukt, is GGZ-geestelijk 

verzorger Cor Arends, in zijn boek over 

vermaatschappelijking, met de veelzeggende 

titel Het verlangen erbij te horen (2003). Arends 

ziet bij (ex-)psychiatrische patiënten een diepe 

behoefte om volwaardig mee te doen. Het 

gaat om meer dan gezelligheid. Centraal staat 

het besef van waardigheid en empowerment. 

In het kader van vermaatschappelijking wijst 

Arends op vooroordelen, stigmatisering en 

uitsluitingsmechanismen. Deze spelen buiten 

de kliniek een grotere rol dan daarbinnen, 

maar het gemeenschapsverlangen lijkt mij in 

beide situaties even sterk. Dit biedt de GGZ-

geestelijk verzorger een specifieke motivatie om 

h a n d e l i n g e n  2 0 1 4   I   1

l

in dit licht slechts een toevallig neveneffect van 

de behandeling. 

In het kader van gemeenschapsvorming 

interesseert mij de vraag: wat doet het eigenlijk 

met iemand om, sinds de eerste opnamedag, 

ongevraagd, intensief op te trekken met een 

aantal voorheen volstrekt vreemden, die net als 

hem- of haarzelf lijden onder een psychische 

aandoening? Op de afdeling maken mensen 

elkaars praten en zwijgen mee, elkaars lachen 

en huilen, eetgewoonten, muziek en geroddel, 

vriendschap en ruzie, angsten en wanen, en 

soms schimmige transacties met sigaretten, 

seks of drugs. Op het instellingsterrein komen 

zij elkaar tegen in het vrijetijdsgebouw, 

bij arbeidstherapie en in de kerk. Kunnen 

deze soms ongewenste, soms gewenste, 

lotgenotencontacten kansen bieden tot 

gemeenschapsvorming?

Veiligheid
Dit brengt mij op een derde complicatie voor 

gemeenschapsvorming, naast de psychiatrische 

aandoening en de individualistische 

behandelvisie, namelijk: veiligheid. Psychiatrie 

kan gepaard gaan met angsten en agressie. Hoe 

veilig voelen cliënten zich in de GGZ-kliniek? 

Enerzijds vormen paranoïde angsten een 

hevig ziektesymptoom. Anderzijds kan angst 

voor verbaal of lijfelijk geweld door een 

medecliënt reëel zijn. Op sommige afdelingen 

is de helft van de cliënten gedwongen 

opgenomen. Dit betekent dat zij op het 

moment van opname daadwerkelijk een 

gevaar vormden voor zichzelf of anderen. 

Angst en agressie hebben een grote impact 

op relaties. Soms zijn hierdoor reeds voor 

Behandeling van individuen
Niet alleen de aandoening compliceert 

gemeenschapsvorming, ook de behandeling. 

De behandeling is immers niet primair 

gericht op gemeenschap. In de GGZ worden 

losse individuen op maat behandeld voor 

hun persoonlijke ziekte of stoornis. Allerlei 

regelgeving bevordert dat behandelaars 

en directies zich richten op individuele 

goede zorg. Zo vergoeden zorgverzekeraars 

alleen behandelaanbod wat herleidbaar 

is tot individuele cliënten en vormt de 

basis van de Wet op de Geneeskundige 

Behandelovereenkomst respect voor hun 

autonomie. Het ervaringsgegeven dat deze 

autonome individuen wel, voor kortere of 

langere tijd, het leven delen met anderen, lijkt 

Tekening: Ida Kalkhuis, cliënt bij Pro Persona GGZ



1 7praktijk1 6

gemeenschapsvormend te werken.

Daarnaast kent de GGZ-geestelijk verzorger 

een meer algemene motivatie. Gemeenschaps-

verlangen als zingevingsverlangen kenmerkt 

ieder mens. Juist dit gegeven maakt gemeen-

schapsvorming bij uitstek tot taak van de gees-

telijk verzorger. Als niet-medicus behandelt de 

geestelijk verzorger geen patiënten, maar zoekt 

mensen op in hun situatie. Ieder mens is een-

zaam. En ieder mens kent, naast de behoefte 

aan autonomie, behoefte tot gemeenschap. Dit 

kenmerkt de condition humaine, zo leren ons 

denkers en dichters. 

Een voorbeeld is de bekende dichtregel 

van de zeventiende-eeuwse priester John 

Donne: ‘No man is an island, entire of itself ’. 

De filosoof Martin Buber stelt dat alle ware 

leven relatie is. Zorgethica Joan Tronto wijst 

op het ervaringsgegeven 

dat geen mens het als 

autonoom individu 

lang uithoudt zonder 

anderen. En veel christelijke theologen denken 

consequent relationeel, de aandacht voor 

gemeenschap funderend in een relationeel 

godsbegrip. Dan zien zij het verlangen van 

ieder schepsel om te kennen en gekend te 

worden, om verbinding en liefde te ervaren, 

als een verlangen van ook de Schepper zelf. 

In de Schrift wordt diens Rijk als verhoopte 

universele liefdesgemeenschap op kleurrijke 

wijze geschetst als een hemels feestmaal. En 

de kerkgemeenschap wordt daar getekend als 

lichaam, waar ieder lid geheel zichzelf mag zijn, 

terwijl men tegelijk voluit bij elkaar hoort – 

helaas  nog al te vaak meer ideaal dan praktijk.

Voorbeelden 
Hierboven heb ik redenen en motieven 

genoemd waarom geestelijk verzorgers in 

GGZ-instellingen gemeenschapsvormend 

zouden werken. Hoe zien zulke activiteiten er 

in praktijk uit? Een belangrijke vorm zijn de 

zondagse vieringen; hieraan wordt elders in dit 

blad aandacht besteed. Daarnaast organiseren 

mijn collega’s en ik in onze instelling een palet 

aan gemeenschapsvormende activiteiten, 

waarvan ik hier enkele voorbeelden noem.

Ontmoetingsgroep
Al tien jaar komt op Octaaf, een grote afdeling 

voor langdurige zorg, wekelijks de ontmoe-

tingsgroep bij elkaar. Het aantal deelnemers 

varieert van drie tot twaalf. Een vaste kern doet 

regelmatig mee, maar iedere bijeenkomst kan 

los bijgewoond worden. 

De geestelijk verzorger 

brengt meestal een 

thema in, dat betrek-

king heeft op ‘de grote of kleine dingen van het 

leven’. Dit kan variëren van een krantenartikel 

tot een gedicht of schilderij, van een uitspraak 

van een filosoof tot de feesten of seizoenen. De 

groep zou ook zingevingsgroep kunnen heten, 

maar het aspect van ontmoeting staat voorop. 

Het gaat om uitwisseling met elkaar, elkaar 

bevragen, samen lachen, ons verwonderen, en 

elkaars inzichten, ervaringen, overtuigingen en 

talenten delen. De groep bestaat uit lotgeno-

ten. Regelmatig vinden de deelnemers steun, 

herkenning of bemoediging bij elkaar rondom 

onderwerpen als omgaan met ziekte, medicatie 

of rouwen om verloren toekomstperspectief of 

gemiste kansen.

h a n d e l i n g e n  2 0 1 4   I   1

Opening kunstexpositie
Enkele malen per jaar organiseren wij de 

opening van een expositie. De kunstwerken 

zijn gemaakt door een cliënt, familielid of 

kunstenaar van buiten. De uitnodigingen 

worden breed verspreid. Zo vormt zich 

op zomaar een vrijdagmiddag een ad-

hocgemeenschap van cliënten en familieleden, 

verpleegkundigen en behandelaren, directie 

en managers, dorpsbewoners en vrijwilligers. 

De kunstenaar wordt in het zonnetje gezet met 

een toespraak en bloemen. Onder een hapje 

en een drankje vinden velerlei ontmoetingen 

plaats. Niemand wordt aangesproken op zijn 

of haar cliënt-zijn. Het voelt alsof een feestelijk 

‘gewoon’ maatschappelijk evenement even is 

neergedaald in de ongewone setting van de 

psychiatrische kliniek. 

Rustpunt
Elke woensdagmiddag leidt een geestelijk 

verzorger in de kerk een kort meditatief 

moment genaamd Rustpunt. Met zo’n tien 

personen zitten we in de kring. Praten hoeft 

niet. Er is muziek, stilte, een ademoefening, 

een gedicht of kort verhaal en gelegenheid 

een kaarsje te branden. Soms sluit een 

familielid of dorpsbewoner aan. De inhoud 

is niet specifiek kerkelijk of christelijk. De 

sfeer laat zich omschrijven als spiritueel, 

verstild en bezinnend. Bij het kaarsen branden 

noemen sommigen een naam of intentie. 

Vaak pakt deze bijeenkomst onverwacht 

gemeenschapsstichtend uit. Zo brandde iemand 

een kaarsje ‘voor ons allen, zoals wij hier bijeen 

zijn’. 

Vespers Koningsoord
Tweemaal per maand vertrekt een groep van 

tien cliënten met een geestelijk verzorger en 

enkele vrijwilligers naar Abdij Koningsoord 

bij Oosterbeek, om daar de vespers bij te 

wonen. Velen ervaren het verlaten van het 

ziekenhuisterrein en het opgenomen worden in 

de sfeer van gebed, aanbidding en woordeloze 

acceptatie, als helend en herscheppend. ‘De 

gebedsdienst, het zingen van de zusters en 

de stiltemeditatie doen heel veel met mij’, 

verklaarde één van de deelnemers. Met de 

zusters Trappistinnen is een bijzondere band 

gegroeid: zij kennen een aantal deelnemers 

intussen bij name. 

Criteria en aandachtspunten
Zijn er criteria of dynamieken, waarmee de 

geestelijk verzorger die in de GGZ-kliniek 

gemeenschapsvormend werkt, rekening dient te 

houden? Uit ervaring noem ik er een aantal.

Oprechte interesse
Authentieke gemeenschap gedijt in een sfeer 

van oprechte interesse in elkaar. Levendiger en 

bevredigender wordt een groepsbijeenkomst, 

naarmate ieders eigenheid meer erkend en 

benut wordt. Dat betekent: niet over verschillen 

heen walsen. Het betekent ook: proberen ieder 

in zijn of haar eigenheid aan het woord te 

laten komen. Dit klinkt eenvoudiger dan het 

is. De onderlinge verschillen in achtergrond 

en niveau zijn groot. En het voeren van een 

coherent gesprek wordt soms bemoeilijkt door 

de psychiatrische symptomen. 

Gecompliceerd en paradoxaal 
appèl tot connectie 
en communicatie

l

AMG
Aantekening
pijltje mag wel verder naar de rand, vergelijk andere doorverwijspijltjes op 19 en 21



praktijk

Lichte vormen
Veel patiënten willen zelf kiezen hoe 

intensief ze met iets meedoen. Dan is het 

zaak een zwijger niet tot spreken te dwingen 

en een laatkomer niet terecht te wijzen. 

Gedeeltelijke of onregelmatige deelname aan 

de ontmoetingsgroep is prima, ook wanneer 

het een themareeks betreft. Het helpt om naast 

reguliere ook eenmalige groepsactiviteiten aan 

te bieden, zoals de opening van een expositie. 

Deze bieden mensen gelegenheid zich zonder 

druk even volop deel te voelen van een 

andersoortige gemeenschap dan hun dagelijkse 

leefgroep.

Afstand en nabijheid
Gemeenschapsvorming in de psychiatrische 

kliniek moet het hebben van een goede balans 

tussen afstand en nabijheid. Bij het Rustpunt 

kan iemand die zich verlegen of angstig 

voelt op de achtergrond meedoen, desnoods 

letterlijk op afstand van de kring. Pastoraal 

gezien zijn nabijheid 

en betrokkenheid 

hoog geachte waarden. 

Echter, een te grote 

nabijheid of te intense betrokkenheid kan 

iemands psychische draagkracht makkelijk 

overschrijden. De geestelijk verzorger doet er 

goed aan zich in dit verband te verdiepen in de 

psychiatrische theorie van ‘expressed emotion’. 

Veiligheid en vertrouwen
Wie in de kliniek aan gemeenschapsvorming 

wil doen, zal vertrouwen en veiligheid hoog in 

het vaandel moeten hebben. Het leren kennen 

van namen, gezichten en persoonlijke verhalen 

vergt een voortdurende investering. En het 

tijdig grenzen stellen tijdens een groepsgesprek 

kan nodig zijn voor een veilige sfeer. 

Respect voor privacy is eveneens van belang. 

Geestelijk verzorgers mogen hun bedenkingen 

hebben bij de sterk geïndividualiseerde 

hedendaagse zorg, dit ontslaat hen niet van de 

verplichting privacy serieus te nemen. Tussen 

gemeenschapsbevordering en privacy kan 

een spanningsveld bestaan. Hoe formuleer je 

bijvoorbeeld een uitnodiging aan naaststaanden 

van overleden cliënten voor de jaarlijkse 

gedachtenisviering? Niet iedereen hoeft het 

zomaar op prijs te stellen dat de naam van hun 

familielid in zo’n viering genoemd wordt.

Volwaardigheid en wederkerigheid
Zingevend is een groepsactiviteit vooral, 

wanneer deelnemers niet in hun patiënt-zijn 

worden aangesproken, maar als volwaardig 

mens. Wederkerigheid is dan essentieel. Dit 

betekent bijvoorbeeld, dat de rol van gevers en 

ontvangers niet vastligt. 

Ieder kan geven, ieder 

kan ontvangen, de 

gespreksleider niet 

uitgezonderd. Van zowel geestelijk verzorgers 

als andere hulpverleners weet ik dat zij tot 

verdieping van hun werk kwamen, toen zij 

eenmaal konden erkennen dat zij zelf veel 

ontvangen in hun contact met cliënten.

Gevarieerd en divers
Levensbeschouwelijk gezien passen bij 

de ontzuiling ‘floating communities’: 

gemeenschappen waaraan iemand een 

poosje mee kan doen, zonder zich voor altijd 

vast te leggen. Ook bij ons is deze trend 

merkbaar. Iemand bleek zoekend en schoof 

een tijdlang zowel bij de zondagse viering 

aan, als bij het islamitisch gebed op vrijdag. 

Gemeenschapsvorming kent vele soorten en 

maten. Sommige vormen van gemeenschap 

zijn nagenoeg onzichtbaar. De omvangrijke 

adressenlijst voor onze jaarlijkse kerstkaart 

voor cliënten, medewerkers en anderen, duidt 

op uitgebreide deels zichtbare, deels verborgen 

netwerken, waarin velen zich gekend weten. 

Maatschappelijke integratie 
Eenmaal opgenomen, hebben veel cliënten 

alleen nog met professionele hulpverleners 

en lotgenoten te maken. Daarom is 

gemeenschapsvorming in een psychiatrische 

kliniek erbij gebaat, wanneer ook mensen 

van buiten de kliniek 

meedoen. Dit kan 

stigmatisering en 

hospitalisering 

tegengaan. Het kan voor beide groepen helend 

en inspirerend uitwerken. Arends noemt het 

ervaren van diepgang, echtheid, en een besef 

van wat leven is (2003, 16). Een inspirerend 

voorbeeld was het uitnodigen van een reeks 

gasten in de ontmoetingsgroep, variërend van 

een kunstenaar tot de burgemeester. Een ander 

voorbeeld is het heilzame contact dat sommige 

cliënten onderhouden met hun kerkelijke 

thuisgemeente. 

Familie en naaststaanden
Bijzondere kansen tot gemeenschapsvorming 

heeft de geestelijk verzorger met familie. 

Jaarlijks nodigen wij contactpersonen 

uit voor de kerstviering en het gedenken 

van overledenen. Stervensbegeleiding of 

voorbereiding van de uitvaart zijn vanouds 

gelegenheden tot intensief familiecontact. Soms 

kan pas dan enige verzoening plaatsvinden met 

de overledene, verstoorde verhoudingen of de 

tragiek van de psychiatrische aandoening.

Organisatie en training
Wellicht onnodig te vermelden is dat de 

gemeenschapsvormende activiteiten van 

geestelijk verzorgers nogal wat organisatie en 

voorbereiding vergen. De vele to-do-lijstjes, 

draaiboeken, namenlijsten en themamappen 

spreken boekdelen. Van buitenaf wordt dit 

organisatorische aspect nogal eens onderschat. 

Daarnaast helpt het als geestelijk verzorgers 

zich bekwamen in groepsdynamiek in een 

psychiatrische setting. 

Dit kan door het 

opbouwen van ervaring, 

reflectie en gerichte 

training, bijvoorbeeld de cursus rond het boek 

van Boelhouwer e.a. (2011). 

Beroepsopvatting 
Gemeenschapsbevorderend werken stelt 

vragen aan de beroepsopvatting van de 

geestelijk verzorger in de GGZ-kliniek. Ziet hij 

zichzelf vooral als zingevingsdeskundige die, 

vergelijkbaar met psychologen, individuele 

cliëntencontacten onderhoudt in zijn 

spreekkamer? Of ziet hij voor zichzelf ook een 

vrijere, meer initiatiefrijke en publieke rol in de 

instelling, gericht op gemeenschapsvorming?

1 8 1 9h a n d e l i n g e n  2 0 1 4   I   1

Verlangen van ieder 
schepsel om te kennen 
en gekend te worden

l

Een kaarsje ‘voor 
ons allen, zoals wij 

hier bijeen zijn’ 

AMG
Aantekening
inspringen:

Respect ...



2 1h a n d e l i n g e n  2 0 1 4   I   1

Gemeenschapsvorming en 
ambulantisering 
Terwijl ambulante zorg momenteel 

in de spotlights staat, is dit artikel een 

pleidooi om opgenomen cliënten en hun 

gemeenschapsbehoefte niet te vergeten. Juist in 

de kliniek kan gerichte gemeenschapsvorming 

veel verschil maken, met het oog op humane 

zorg, menselijke waardigheid en zingeving. 

Tegelijk is de vraag terecht: hoe zit het met 

gemeenschapsvorming voor de groeiende groep 

(ex-)psychiatrische cliënten buiten de kliniek? 

De herstelbenadering wijst op het belang van 

integratie in maatschappelijke verbanden 

en steunsystemen (GGZ Nederland 2009), 

waaronder kerkgemeenschappen of andere 

levensbeschouwelijke organisaties. Kan hier 

iets geleerd worden van ervaringen opgedaan 

in de kliniek? Zeker willen veel ambulante 

(ex-)cliënten graag volwaardig meedoen in 

de maatschappij. Toch blijken sommigen, 

aanvullend, groepsactiviteiten met lotgenoten 

op prijs te stellen. Als voorbeeld van dit laatste 

beschrijft collega Stefien Jansen (2013) het 

recente Nijmeegse initiatief ‘Pleisterplaats 

voor de Ziel’. Als tussenvormen mogen gelden 

kerkelijk initiatieven zoals ‘Ruimte voor 

anders-zijn’, inloopcentra, buurtvieringen en 

dialoogbijeenkomsten. Dit valt echter buiten 

het bestek van dit artikel.

l

Literatuur
Arends, C.F. (2003). Het verlangen erbij te horen. Transmu-

ralisering en geestelijke verzorging in de GGZ. Tilburg: 
KSGV.

Boelhouwer, M., Wal, P. van der, Kirkland, K., Mcilveen, H. 
(2011). ’k Zou zo graag een ketting rijgen. Levensthema’s 
voor kringgesprekken met ouderen. Herziene en uitge-
breide uitgave. Zoetermeer: Boekencentrum.

Bos, T., Hyvarinen, I., Roermund, K. van (2011). Heel de 
mens. Herstelondersteunende Zorg en Geestelijke Ver-
zorging. In: Tijdschrift voor rehabilitatie en herstel van 
mensen met psychische beperkingen, 2011/1, 4-14. Amster-
dam: Uitgeverij SWP.

Braam, A. (2001). Religion and depression in later life. An 
empirical approach. Thesis. Revised Edition. Amsterdam: 
Rozenberg Publishers.

GGZ Nederland (2009). Naar herstel en gelijkwaardig 
burgerschap voor mensen met ernstige psychische aandoe-
ningen. Visiedocument langdurige zorg. Utrecht: GGZ 
Nederland.

Jansen, S. (2013). Geestelijke verzorging in een RIBW. Een 
praktijkverhaal uit Nijmegen. In:� Tijdschrift Geestelijke 
Verzorging, 2013/71, 51-53). Amsterdam: VGVZ.

Taco (drs. T.) Bos is geestelijk verzorger Multicomplexe Zorg 
Propersona Wolfheze/Arnhem.  
t.bos@propersona.nl

interviewh a n d e l i n g e n  2 0 1 4   I   1 2 1

i n t e r v i e w   |   C i s k a  S t a r k

Wat zie jij als de kern van de geestelijke 
zorg bij justitie? 
Ik krijg mensen langs die zeggen: ‘Dominee, 

wilt u bijbels hebben? Wij willen mensen tot 

Jezus brengen.’ Maar de opdracht is om in de 

gevangenis aanwezig te zijn, en in mijn optiek 

hoeven we Jezus er helemaal niet te brengen 

want die is er al. Voor wie goed kijkt, en luistert. 

Er is helemaal niks te brengen. Heil is er, ook 

daar. Als heil niet in de 

diepste stront ook is, 

is er geen heil. Wij zijn 

hier als geestelijk verzor-

gers niet om mensen te bekeren. Wij zijn hier 

om gedetineerden die vanuit hun achtergrond 

met een predikant, of pandit of boeddhist of 

humanistisch raadsman, willen spreken, te 

faciliteren. Dat er zo af en toe ook mensen die 

niet gelovig zijn met mij willen spreken, is mooi 

meegenomen. Maar de kern is voor mij: iemand 

mag vertellen wie hij denkt dat hij is.

Een hele grote 
         dosis argwaan

Harry Brandsma is theoloog en theatermaker. Dat komt van pas in 
zijn werk als geestelijk verzorger in de gevangenis en als medewerker 
bij Exodus Nederland. Daar begeleidt hij ex-gedetineerden bij hun 
terugkeer in de maatschappij. 

Waarom is de individualiteit zo 
belangrijk? 
Ik ben gefascineerd door het kwaad, en zeker 

door geweld. Hoe komt het dat ik geweld ge-

bruik, dat andere mensen geweld gebruiken? 

Geweld zit in iedereen. Het zit ook in de theolo-

gie. Zodra je gaat zeggen: ‘ik weet hoe het zit’ of: 

‘zo moet je het lezen’ of: ‘dat is hermeneutisch 

juist’, ben je al gewelddadig bezig. Je bent dan 

namelijk niet gericht 

op de ontmoeting met 

de ander, maar alleen 

op je eigen individuele 

waarheid. Daar ben ik allergisch voor. In de ge-

vangenis geldt daarom niet de vraag: hoe komt 

het? Maar vooral: wat doe je ermee? Geweld op 

zich hoeft niet iets kwaadaardigs te zijn, het kan 

ook een inspiratiebron zijn. Want het haakt aan 

op geschiedenissen die je als individu meege-

maakt hebt.

Fout is fout. 
Maar hoe fout ook, een 

mens is meer dan zijn daden

l

2 0

AMG
Aantekening
de vragen zo gezet

geeft een mooi rustiger beeld

AMG
Aantekening
hier dan geen beginkapitaal, is goed zo

AMG
Aantekening
inspringen:

De herstelbenadering



interview

het magisch denken heel sterk ontwikkeld is in 

de gevangenis. Ik zeg niet dat dat verkeerd is, 

maar dat wordt het wel als ik als predikant de 

gevangenen alleen in hun  magisch denken fa-

ciliteer. Zo van: als jij nu met mij bidt, komt het 

goed met je – want dat verlangen zit er meestal 

onder. Nee, vanuit het wantrouwen vraag ik: wat 

vraag je nu aan mij?. Dan moeten ze nadenken. 

Eigenlijk wil iedereen dat op zijn manier wel, 

maar de omgeving helpt daar vaak niet aan mee. 

Er zitten trouwens ook meer minderbegaafden 

in de gevangenis. Bij zo iemand kan het houvast 

van een God die er voor 

je is, van Jezus die voor 

je gestorven is en dat je 

daarom een goed mens 

kunt worden, heel vruchtbaar zijn. Dat ga ik 

natuurlijk niet onderuit halen. 

Hoe vertel jij over God?
Een gedetineerde komt binnen, iemand met wie 

ik anderhalf jaar gewerkt heb. Hij zegt: ‘Domi-

nee, God heeft me vergeven.’ ‘Nou, jij weet meer 

over God dan ik, terwijl het mijn vak is. Hoe zit 

dat eigenlijk?’ Hij is helemaal stil. Ik vraag hem: 

’Heeft iemand van die overvallen jou al eens 

vergeven voor wat je gedaan hebt?’ ‘Nee, nog 

niet.’ ‘Dan wordt het tijd dat we daar eens naar 

zoeken.’ 

Anderhalf jaar later heeft hij een van zijn 

slachtoffers ontmoet. Voor allebei is het heel 

vruchtbaar geweest. Als ik in de valkuil was 

gevallen van: ‘Jongen, dat is mooi dat God jou 

vergeven heeft’, had ik hem in de fantasie ge-

laten dat het allemaal al goed was. Dit is mijn 

werkwijze. Hij is nu bij een evangelicale ge-

meente en voelt zich daar thuis. 

Dat is het moralisme in de samenleving. Ik ben 

wars van moralisme. Moralisme is uiterst ge-

welddadig. Ik noem dat wel ‘de perversiteit van 

het christendom’: we lijken het op een of andere 

vreemde manier nodig te hebben dat iemand 

anders niet is zoals wij, maar óf totaal slecht óf 

totaal afhankelijk, hulpbehoevend.

Wat heb je nodig om dit werk als  
geestelijk verzorger te doen?
Een hele grote dosis argwaan. Argwaan ten 

aanzien van je eigen motieven, je eigen fantasie. 

Argwaan ten opzichte 

van de motieven waar-

om gedetineerden bij 

je komen. Een maand 

geleden zegt een gedetineerde tegen me: ‘Harry, 

ik praat nu al twee jaar met jou, ik ga steeds 

minder geloven.’ Ik begin te lachen en zeg tegen 

hem: ‘Ik heb nog nooit zo’n groot compliment 

gehoord. Weet je waarom? Toen jij hier binnen-

kwam, wist jij precies waar je God had ontmoet, 

hoe die tot je gesproken had. Je wist het tijdstip 

waarop je bekeerd werd. Misschien kunnen we 

nu eens kijken wat er allemaal achter zit.’ Hij 

werd stil. Want hij snapt precies waar het over 

gaat. Of hij het durft, is iets anders. Maar dat is 

dus de argwaan. 

Mensen, ik ook, willen allemaal graag thuisko-

men en gekend zijn. Dat kunnen wij als geestelijk 

verzorgers bieden vanuit onze verhalen, dat er 

Iets is waarin je mag thuiskomen en gekend zijn. 

Maar dat is in voorlopigheid, niet vastomlijnd 

of definitief. Omdat dat moeilijk is, wordt het 

vastgehouden als een gegeven. Ik kan me voor-

stellen dat deze gedetineerde op dat moment 

dat houvast nodig had. Daarom zie je ook dat 

2 2 2 3h a n d e l i n g e n  2 0 1 4   I   1

Haakt het ook aan jouzelf als geestelijk 
verzorger?
Ehm ... ik was altijd een erge driftkikker. Daar 

was niet echt veel plaats voor in de synodaal-ge-

reformeerde traditie waarin ik opgroeide. Maar 

mijn ouders hebben mij zorg bijgebracht voor 

de wereld. Daarom doe ik dit werk. Want achter 

geweld en driften zit altijd een verlangen, een 

verlangen naar thuiskomst en gedragen wor-

den. Als ik daarover spreek, word ik haast een 

mysticus: het gaat mij er niet om hoe mensen 

gedragen worden en of God bestaat, maar wat 

dat besef doet met mensen.

Hoe zie je dat in vieringen?
Zondag preekte ik in de gevangenis over hoe 

belangrijk het kan zijn dat wij niet het laatste 

oordeel hebben. Want wraak reproduceert 

wraak. Dan zeg ik: ‘Is het niet veel interessanter, 

mannen, om te zeggen: wat zou het goed zijn 

als er een instantie is die op een gegeven mo-

ment een oordeel kan vellen?’ Dat snappen de 

gedetineerden. Want zij kennen ook onrecht. 

Zij weten ook dat er grote boeven en schurken 

zijn die ermee weg komen in deze wereld, die 

niet bestraft worden. Het is mooi om te beden-

ken dat er een plek is waar mensen niet ont-

snappen. En dat die plek niet bij ons ligt. Dat 

kan ons mild, milder maken, omdat je dan niet 

in je wraak hoeft te blijven zitten. Dat snappen 

gedetineerden heel goed. Want ze stikken van 

de wraak. Omdat ze niet welkom zijn. 

Het is mijn werk om te kijken hoe je met 

het kwaad kunt omgaan zonder dat je het als 

demonisch veroordeelt. Als het demonisch 

is, plaats je het namelijk meteen buiten jezelf. 

Wanneer mensen zeggen dat iets onmenselijk is, 

zetten ze iemand dus weg: afgeschreven. Terwijl 

het veel interessanter is om te bedenken dat het 

kwaad ook menselijk is. Een medemens kan in 

staat zijn tot dingen die ik hier niet kan herha-

len. Maar perversiteit zit ook tussen onze eigen 

oren.

Een voorbeeld. Ik begeleid een pedofiel terug 

in de maatschappij. Hij is echt niet volslagen 

slecht, hij heeft mij nooit bedrogen. Hij is zelf 

op jonge leeftijd verkracht. Als iemand hem nu 

ook maar ergens waarneemt, heeft hij iedereen 

weer over zich heen. In onze hoofden is het na-

melijk al veel groter geworden. Pedojagers bui-

ten dat uit. Fout is fout, laat dat duidelijk zijn. 

Maar hoe fout ook, een mens is meer dan zijn 

daden. Zie je een betoging met de spandoek-

tekst ‘een pedo is geen mens’, dan is er iets mis. 

Dat kunnen wij bieden: 
dat er Iets is waarin je mag 
thuiskomen en gekend zijn 

l

Harry Brandsma



dat Jezus gebracht moet worden in de gevange-

nis? Flikker toch op, die is er allang al.’ 

Hoe verhoudt zich dan het individu tot 
God ?
Mijn theologie is: God is het podium waarop 

we onszelf mogen hernemen. Je hoeft niet sa-

men te vallen met jezelf, dat is het ergste wat 

er is. Dat gaat dus heel erg in tegen de ontwik-

keling van ‘worden wie je bent’. Worden wie je 

bent, is juist wat je bij gedetineerden ziet: ze 

zijn vaak heel eendimensionaal. ‘Dit is wat ik 

ben, dominee.’ Dan moet je dus zeggen: ‘Zo, dus 

dit ben je. Nou, vertel maar eens hoe dat komt. 

Waar zit het, wat zijn de tegenhangers? Waar 

zitten jouw verlangens, 

wat zou je willen?’

Ik ben niet op zoek 

naar een soort onto-

logische kern. Veel interessanter voor mij is 

de narratieve benadering waarin je zegt: kijk, 

wij zijn geweven in een net. Ik ben dominee, 

dus ik gebruik vooral bijbelse verhalen om dat 

te snappen. Als God een podium is waarop 

we onszelf mogen hernemen, gaat het er niet 

om iemand anders te worden, maar om dat-

gene wat gebeurd is te transformeren naar een 

andere mogelijkheid of naar een ander eind. 

Iedereen kan op zijn manier en op zijn niveau 

verantwoordelijkheid dragen voor datgene wat 

hij doet en heeft gedaan. 

Daar zit ook de bevrijding. Niet in het vast-

zetten van de knellende banden, maar juist in 

de erkenning dat wij zondaars zijn. Voordat je 

het weet kom je anders terecht in het schema 

van ‘wij zijn goed en anderen niet’. Dat is de 

angst om kwetsbaar te zijn. Ik zie die kwets-

baarheid als ik de gedetineerden direct aan-

spreek en zij  hun tranen tonen. Dat noem ik  

wel eens ‘zelfverraad’, want ze verraden zichzelf. 

Dat is toch mooi?

Hoe kunnen kwetsbare mensen weer 
terecht in de samenleving? Helpen de 
vieringen in het Exodushuis daarbij?
Ik begeleid ex-gedetineerden terug de samenle-

ving in. In het Exodushuis zijn geen vieringen 

meer. Er zat een mooi idee achter, er waren één 

keer in de drie maanden vieringen. Nu vullen 

we dat niet meer exclusief christelijk in, maar 

met thema-avonden. 

Twee jaar geleden heb ik wel een voetwassing 

gedaan. ’Ze verklaarden 

me voor gek: ‘Dat doen 

ze nooit.’ Ik zei: ‘Dat 

doen ze wel, natuurlijk 

doen ze dat.’ We zaten buiten, in een kring. Ik 

heb teksten gelezen, uitgelegd wat  Jezus doet 

op Witte Donderdag. Dat je je ten dienste stelt, 

niet ondergeschikt maakt – zo nauw luistert 

dat verschil: je stelt je ten dienste van de ander 

en symboliseert dat doordat je hem de voeten 

wast. In die cirkel hebben de ex-gedetineerden 

elkaars voeten gewassen.. Als je een goed ver-

haal hebt en het goed uitlegt, en de symboliek 

helder houdt, dan wordt het gesnapt. Ik geniet 

daarvan.

Terug naar de vieringen in de gevangenis. We 

waren eens aan het lezen in de Spreuken uit de 

Bijbel. ‘Dominee, dat gaat helemaal over mij.’ 

Hij leest het voor en ik zeg: ‘Nou, dan doe jij 

de preek toch.’ ‘Mag dat dan?’ ‘Zeker. Jij zegt nu 

tegen mij dat het over jou gaat, dus jij hebt ook 

iets te vertellen aan de andere mannen. Over 

interview

Hij heeft verantwoordelijkheid genomen voor 

het feit dat hij ooit in al zijn onbenulligheid en 

stommigheid een revolver heeft gehad en over-

vallen is gaan plegen, met vrienden. 

God is niet abstract. Of Hij bestaat of niet, is 

niet interessant, het gaat over concrete mensen 

en concrete situaties. 

Wat heb je meer nodig dan argwaan?
Ik ben ook nog theatermaker, dat helpt. En ik 

ben voor de duvel niet bang. Ik kan tegen een 

gedetineerde zeggen: ‘Jongen, wat doe je hier, 

sodemieter op.’ Dat pikken ze van mij. Alleen 

maar present zijn, nee, dat is het niet. Natuur-

lijk ben ik present, 

maar er is ook het 

tegenover. Het gaat 

om introspectie én 

empathie. Ik heb veel gehad aan Levinas, maar 

ook aan contextuele therapie. Ik probeer men-

sen in hun context te zien. Ook de Bijbel zelf. 

Die bestaat uit metaforen, verwijzingen, het is 

samenspraak en beeldspraak. Daar gaat het bij 

mij over in de kerkdienst. 

Draagt de viering bij aan  
gemeenschapsvorming?
Een voorbeeld. Na een kerkdienst zeggen een 

paar gedetineerden: ’Dominee, we willen een 

koor.’ ‘Dat is goed, morgen om 8 uur sta je 

klaar.’ Ik zal ze hebben, dacht ik, ze staan nooit 

om 8 uur klaar. Ze komen namelijk vooral voor 

de gezelligheid naar de kerk, even achter de 

celdeur vandaan. Maar om 8 uur stonden ze 

klaar. Het eerste wat ze zeiden was: ’Jij moet de 

leiding nemen.’ Maar ik vond: ‘Zoek het maar 

uit, jullie willen een koor. Ga maar oefenen. Ik 

overleg met de werkmeesters en ik ben erbij.’ 

Een paar afdelingen samen zijn gaan oefenen. 

Dat gaat even goed. Opeens loopt het uit de 

hand. Eerst wil de pianist weg. Hij is geen pia-

nist maar zo’n olietrommelbespeler, meer een 

drummer, maar hij kan wel op het keyboard 

ritme aangeven en dat doet hij op zijn eigen 

manier. Anderen hebben daar kritiek op, en 

opeens deugt er niets meer en wil hij weglopen. 

Ik zeg: ‘Je gaat helemaal niet weg. We gaan nu 

met elkaar zitten. Iedereen wil de Heer loven. 

Iedereen is specialist op zijn eigen terrein. Hoe 

lossen we dit nu op?’ 

Er ontstaat een hele discussie over het spelen, 

en over de vertaling 

van een lied. ‘Jij neemt 

me niet serieus, ik ken 

het lied al lang.’ ‘Zo 

staat het op internet.’ Iedereen verschuilt zich 

achter een eigen verdediging. Dat zijn ze ge-

wend. Ze doen nooit anders. Na tien minuten 

overheerst toch de wens om te zingen en zijn ze 

eruit, maar de mannen hebben tranen in hun 

ogen. Geen krokodillentranen, maar omdat er 

iets is gebeurd wat henzelf aangaat. Het komt 

namelijk bij hun bestaan, bij het besef dat er 

geluisterd wordt. Dat je er mag zijn in een in-

gewikkelde wereld. Als ik dan die tranen zie, 

geniet ik mateloos. 

Daarna gaan ze weer met elkaar zingen. De 

laatste regel is dat de liefde van God voor ie-

dereen mag zijn. Ik zeg: ‘Mannen, dat is af en 

toe wel heel erg moeilijk hè.‘ Ze lachen een 

beetje. En zondag lopen ze vanuit de kerk over 

het binnenterrein naar hun eigen afdeling, over 

de gangen één of ander Johannes de Heer-lied 

zingend. Ja,dan geniet ik. Moet ik dan zeggen 

h a n d e l i n g e n  2 0 1 4   I   12 4 2 5

Maar ze geloven 
nog steeds dat het anders kan. 

En ik ook

l

‘Jezus in de gevangenis 
brengen? 

Die is er allang!’



praktijkh a n d e l i n g e n  2 0 1 4   I   12 6 2 7

zeg ik: ‘Kijk, als je eenmaal besloten hebt een 

bepaalde weg te gaan en je wilt niet luisteren, 

dan luister je ook niet.’ Dat snappen ze. Maar 

ze geloven nog steeds dat het anders kan. En ik 

ook. 

Ciska (dr. F.) Stark is docent Praktische Theologie en directeur 
Onderwijs van de Protestantse Theologische Universiteit te 
Amsterdam/Groningen. 
fstark@pthu.nl

deze tekst.’ ‘Dat durf ik niet.’ ‘Ik zorg ervoor dat 

jij niet uitgelachen wordt, dat mensen luisteren. 

We gaan het samen voorbereiden. Durf je dat?’ 

Toen heeft hij  de preek gedaan. Theologisch is 

er misschien van alles op af te dingen. Het was 

iemand die zijn vrouw en kind verloren heeft en 

aan lager wal geraakt is, zijn hele leven is stuk. 

Maar die preek komt erop neer het kwaad zal 

overwonnen worden en hij  zal weer opstaan. 

Dat is wat hij de medegedetineerden vertelt. 

Hoe de mensen op  hem reageren, prachtig! Het 

was een ‘coming out’.

Zie je verschil tussen kerkdiensten binnen 
en buiten de gevangenis?
In een gewone kerkdienst buiten de gevange-

nis ga ik ook wel eens voor. Ook dan ga ik in 

gesprek met de gemeente. Als je een gevange-

nisdominee in de kerk vraagt, komt ook het 

kwaad in de kerk binnen. Dus heb ik het over 

kwaad. Dat maakt mensen onrustig en onge-

makkelijk. Ik heb het over de vraag: wat heeft 

de gevangene aan ons te brengen? En niet over: 

wat moeten wij hen brengen? Zoals Zacheüs tot 

wie Jezus zegt: ‘Ik wil bij jou komen eten.’ Dat 

ongemakkelijke. Dat we tegen datgene wat ver-

afschuwd wordt, uitschot is, durven te zeggen: 

‘Ik kom bij je eten.’ Zoiets is dan mijn preek. 

In de gevangenis preek ik altijd uit het hoofd, 

zeven of acht minuten. Van tevoren weet ik 

nooit precies hoe het loopt. Pas was ik heel erg 

getroffen door die zin in Lucas 17, bij de rijke 

man en de arme Lazarus: ‘Kan er niet iemand 

uit de dood komen om ons te waarschuwen?’ 

Het antwoord is bijzonder scherp: ‘We hebben 

Mozes en de profeten, dus … als er een dode 

komt, wordt daar ook niet naar geluisterd.’ Dan 

p r a k t i j k   |   A n n e m i e k e  D e k k e r

Bartiméus
Sinds 2007 ben ik als pastor/geestelijk verzorger 

verbonden aan Bartiméus, een zorginstelling 

voor mensen met een visuele en een meervou-

dige beperking. Op het 

terrein van de instel-

ling in Doorn wonen 

meer dan driehonderd 

bewoners. Het merendeel woont er, sinds het 

begin van de nieuwbouw in 2012, in kleinscha-

lige woningen. De organisatie Bartiméus is veel 

breder. Zij levert diensten, onderwijs, werker-

varing en expertise aan mensen met een visuele 

beperking in een groot deel van Nederland, in 

tal van plaatsen zoals onder andere in Zeist, 

Ermelo en Deventer. In Driebergen, Doorn en 

Zeist zijn er socio-woningen, waar mensen be-

geleid zelfstandig kunnen wonen. 

Samen met mijn collega Wija van der Kaaden 

behartig ik het pastoraat in Doorn. Voor Zeist 

en Ermelo zijn twee andere collega’s werkzaam, 

Bernard Baakman en Hanneke Willemse. Voor 

Met overgave 
meevieren

Hoe wordt er gevierd met mensen met een meervoudige beperking 
in de zorginstelling Bartiméus? Wat maakt hen tot een gemeenschap 
en wat is de plaats van het pastoraat en de vieringen in deze 
gemeenschap? 

de woningen in Doorn en Driebergen is Wijke 

Greidanus, één van de wijkpredikanten van de 

protestantse gemeente van Driebergen, aan-

gesteld. Het is een bijzondere samenwerking 

vanuit de optiek van 

gemeenschapsvorming 

en integratie met de 

bestaande kerkelijke 

gemeente, maar ik beperk mij in dit artikel tot 

mijn eigen werkterrein. 

Woongemeenschap
De cliënten die op ons terrein wonen, vormen 

in de eerste plaats een woongemeenschap. Zij 

wonen op een beschermde plek, toegespitst 

op hun mogelijkheden en beperkingen. In de 

nieuwe kleinschaligheid heeft iedere cliënt een 

eigen kamer en deelt men een gemeenschap-

pelijke huiskamer met de andere bewoners. Zij 

wonen bij elkaar op basis van hun zorgbehoefte. 

De begeleiders bieden hen structuur en houvast 

in de dagelijkse verzorging en routine. Er wordt 

Niets is vreemd, 
wanneer iemand er 

stem aan geeft

l

l

AMG
Aantekening
spatie teveel na

hij (de preek)

weghalen

AMG
Aantekening
En ik ook.

kan wel helemaal op laatste regel

AMG
Aantekening
hier wel een beginkapitaal:

S

het kopje Bartiméus

kan zonder problemen weg



praktijk h a n d e l i n g e n  2 0 1 4   I   12 8 2 9

l

gewoond, geleefd, gewerkt, gegeten. Er is vrije 

tijd, er zijn hobby’s, er zijn vakanties en uitstap-

jes. Men ontvangt bezoek van familie, vrienden 

en vrijwilligers. 

Je zou het terrein kunnen vergelijken met een 

dorp. Een mini-gemeenschap, waar men elkaar 

nog zoveel mogelijk 

kent. Ondanks de ver-

anderingen die in de 

laatste jaren hebben 

plaatsgevonden op het terrein – de nieuwbouw 

en de overgang naar kleinschaligheid, is het 

leven er nog redelijk overzichtelijk en herken-

baar. Er is een restaurant, er is een supermarkt, 

een bankgebouwtje, een soos. Er zijn dagbeste-

dingsruimten en er is een kapel met een kleine 

klokkentoren en een carillon. 

Op het terrein en in de buurt zijn er verschil-

lende werkplekken, waar mensen hun dagbe-

steding hebben, zoals een kaarsenmakerij, een 

moestuin, een boerderij, een atelier, een bakke-

rij, een fietsenwerkplaats, een autowasserij. De 

beschutting van een eigen terrein is functioneel. 

In toenemende mate is er aandacht voor om-

gekeerde integratie van de wereld buiten – naar 

binnen het terrein. Zo wordt er in de zomer 

iedere dinsdag op de bospaden jeu de boules 

gespeeld door mensen van elders en zorgen 

bewoners voor de catering. Ook de moestuin 

vormt een trekpleister voor bezoekers en er 

worden tal van activiteiten georganiseerd sa-

men met bewoners en vrijwilligers die de tuin 

onderhouden.

Pastorale gemeenschap
Bartiméushage werd in 1975 gebouwd. Het 

pastoraat is begonnen in 1977 (Meininger 

1979). Alle bewoners, ongeacht hun religieuze 

achtergrond, kunnen een beroep doen op de 

pastor/geestelijk verzorger. Er kunnen allerlei 

levensvragen aan de orde komen, maar vooral 

rouw- en verliesverwerking. Mensen met een 

beperking moeten – naarmate ze ouder worden 

– soms veel inleveren. 

Verlies van dierbaren 

en medebewoners 

kunnen ingrijpende 

gebeurtenissen zijn. Niet altijd is het makkelijk 

te peilen welke impact een bepaalde levensge-

beurtenis op een bewoner heeft. Dan zoek je als 

pastor, eventueel in overleg met andere discipli-

nes, hoe je aandacht op maat kunt bieden.

Esther is een vrouw die onlangs haar vader 

verloor. Ze is vaak verdrietig. Ze bidt bij de 

voorbeden in de kapel voor haar vader die in 

de hemel is. Na de dienst gaan we samen nog 

even naar de piano, waar we met de pianist en 

haar eigen begeleider een lied zingen dat bij 

zijn begrafenis heeft geklonken. Dan haalt ze 

opgelucht adem en glimlacht. Zo kan ze er weer 

tegen. 

Viergemeenschap
In de afgelopen 35 jaar zijn er door de pastores 

tal van werkvormen voor de vieringen ontwik-

keld. Zo zijn er de tweewekelijkse kapelvierin-

gen (Baakman 2004; 2006). Voor veel cliënten 

die op het terrein komen wonen en hun leven 

lang hier verblijven, vormt de kapel met haar 

vieringen een vast herkenningspunt in hun 

leven. 

Veel bewoners hebben een christelijke ach-

tergrond. Meestal is die achtergrond bepalend 

De kapel met haar vieringen 
vormt een vast herkenningspunt 

in hun leven

voor hun deelname. Zij komen hier met hun 

ouders en andere familieleden. Zij vieren er 

Kerst, Pasen en Pinksteren. Zij nemen er af-

scheid van medebewoners. Zij noemen in de 

voorbeden de belangrijke gebeurtenissen in 

hun leven en de namen van hun familieleden. 

Ze herkennen de tijden van het kerkelijk jaar 

aan de liederen in de dienst en de melodieën 

van het carillon. De rituelen, en het aansteken 

van de kaarsen, de symboliek en de geuren, al 

deze elementen bren-

gen herkenning en 

structuur in de chaos 

van het leven van men-

sen met hun beperking. Zij ervaren licht in het 

donker, ze leren dat vreugde en verdriet elkaar 

kunnen afwisselen, dat tranen gedroogd kun-

nen worden en dat er Eén is die al ons bidden 

hoort. 

Geraakt
Toen ik in 2001 voor het eerst als bezoeker 

een kapelviering bijwoonde in de kapel van 

Bartiméus werd ik geraakt door de heldere 

structuur van de liturgie en de vanzelfsprekend-

heid, waarmee de bewoners de dienst in al haar 

facetten meevierden. De vieringen ademen een 

rijke traditie. Bewoners kennen de verhalen uit 

de Bijbel, de levensthema’s die erin opklinken, 

morele keuzes die gemaakt kunnen worden. 

Ze weten wat stilte en eerbied is. Ze kennen de 

liederen met tekst en melodie, voor een belang-

rijk deel gevormd door de bundel van Hanna 

Lam en Wim ter Burg. In de loop der jaren is 

er nieuw geschreven muziek aan het repertoire 

toegevoegd, in samenwerking met de vaste pia-

nisten en de muziek-agoog van Bartiméus. 

Zelden heb ik een dienst in een kerk bijge-

woond, waarin kerkgangers op zo’n vanzelf-

sprekende wijze participeren. Een woord, een 

gebed: niets is vreemd, wanneer iemand er stem 

aan geeft. Het idee dat je er toe doet, met alles 

wat in je is – je eigenheid en je beperking –, heb 

ik als waardevol beleefd. 

Later heb ik als voorganger gemerkt, dat veel 

mensen die zo af en toe een dienst bijwonen, 

soortgelijke ervaringen opdoen. Dat zijn bij-

voorbeeld vrijwilligers, 

die cliënten halen en 

brengen naar de dienst. 

Sinds zo’n vijftien 

jaar komen jongeren van de Tuindorpkerk in 

Utrecht, samen met hun ouders, in een vaste 

regelmaat om cliënten naar de kapel brengen. 

Traditie is het jaarlijkse uitstapje voor kapelgan-

gers naar de Tuindorpkerk in Utrecht, waar we 

gastvrij worden ontvangen door gemeentele-

den, jong en oud, door gemeenteleden. 

Ik zit in de bus naast Mieke die opgetogen is 

omdat ze voor het eerst meegaat naar Utrecht. 

Ze straalt en geniet van het vooruitzicht om 

eens in een echte kerk te zijn. Vooral het orgel 

lijkt haar prachtig. Tijdens de dienst mag zij 

voorbede doen. Ze gaat staan en ik kom als 

voorganger met de microfoon bij haar. Ze bidt 

voor alle mensen in haar leven die ze moet mis-

sen en ze dankt voor hen die er nu voor haar 

zijn. Ik krijg een dikke knuffel van haar. De 

kerkgangers lachen instemmend. Bij de koffie 

wordt er van alles onderling uitgewisseld. ‘We 

zijn weer bij onze vrienden geweest’, zegt Evert 

voldaan, als we weer in de bus zitten.

Dan haalt ze opgelucht adem 
en glimlacht. 

Zo kan ze er weer tegen. 



Kapel, Bartiméus, Doorn



3 3praktijk3 2 h a n d e l i n g e n  2 0 1 4   I   1

Voor mensen met een zeer ernstige beperking 

zijn er één keer per maand middagdiensten. 

Hierbij wordt gebruikgemaakt van zoveel mo-

gelijk belevingsgerichte middelen om te voelen, 

te horen, te ruiken en te proeven (Van der Kaa-

den 2006).

Naast de vieringen in de kapel zijn er de 

sfeervieringen op de woning: op de vrije woens-

dagmiddag en -avond kom ik als pastor in de 

huiskamer van vele woningen om zoveel mo-

gelijk individueel en belevingsgericht te vieren 

samen met begeleiders. De adventsprojecten, 

veertig- en vijftigdagenprojecten (cd’s en ver-

halen voor de woning ter voorbereiding van de 

grote feesten) vormen een vast onderdeel van 

de jaarcyclus. 

Vertrouwd maken
Van medewerkers verwacht Bartiméus dat zij 

zich inzetten voor bewoners om hun eigen leef-

wereld en zingeving vorm te geven. Juist in een 

veranderende maatschappelijke context, waarin 

veel medewerkers geen religieuze achtergrond 

meer hebben, is het nodig dat de pastor hen 

vertrouwd probeert te maken met de religieuze 

leefwereld van de bewoners. Het zal niet verba-

zen, dat hierin een grote uitdaging schuilt voor 

ons als pastores. Het begint bij de introductie-

cursus voor nieuwe medewerkers, waarin we 

met hen in gesprek gaan over het belang van 

zingeving in het leven van de bewoners. Als het 

mogelijk is, proberen we ook medewerkers te 

betrekken in een ritueel. Soms ervaart men de 

kracht ervan in de praktijk.

Onlangs was er een bewoner overleden op een 

woning. Eén van de momenten in het afscheid 

was het begeleiden van de overledene van de 

woning naar het mortuarium. Daar stond de 

herinneringskaars, die we samen hebben aan-

gestoken. Samen met de ouders en begeleiders 

hebben we elkaar een hand gegeven in een 

kring rondom de kist en het Onze Vader gebe-

den.  

Literatuur
Baakman, B. (2004). Ik en jij. De ultieme uitdaging in de 

liturgische ontmoeting met de vreemde Ander/ander. In: 
H.P. Meininger (red.), Van en voor anderen. Wegwijzers 
naar een inclusieve geloofsgemeenschap met mensen die 
een verstandelijke handicap hebben. Zoetermeer: Mei-
nema, 37ev.

Baakman, B. (2006). Omgaan met symbolen en rituelen. In: 
J. Doolaard (red.), Nieuw Handboek Geestelijke Verzor-
ging. Kampen: Kok, 618ev.

Kaaden-Huttinga, W. van der (2006). Geloven ervaren: een 
belevenis. Een praktisch theologisch onderzoek naar bemid-
deling van christelijk geloven aan mensen met een ernstige 
meervoudige beperking. Doctoraalscriptie. 

Meininger, H.P. (1979). Lezing oudervereniging Bartimeus-
hage. 21 april 1979.

Annemieke (drs. A.) Dekker is geestelijk verzorger bij Barti-
méus, voor mensen die leven met een visuele beperking. 
adekker@bartimeus.nl

l

p r a k t i j k   |   N o r b e r t  d e  K o o t e r

Sinds 1964 werken er humanistisch geestelijk verzorgers bij Defensie. 
Op dit moment is de humanistische dienst, naast de protestantse en 
de rooms-katholieke, uitgegroeid tot één van de drie grote diensten. 
De geestelijk verzorgers werken op verschillende locaties en bij diverse 
eenheden in Nederland en daarbuiten, ook tijdens uitzendingen. Het 
is vooral tijdens deze uitzendingen en tijdens oefeningen dat geestelijk 
verzorgers bezinningsmomenten organiseren.

Mijn eerste bezinningsmoment hield 

ik ruim elf jaar geleden tijdens een 

uitzending naar Banja Luka, Bosnië. 

Als geestelijk verzorger was ik tijdens die uit-

zending aan een eenheid verbonden waarmee 

ik ook de voorbereidingen had meegemaakt. 

Voor ruim een half jaar was ik ‘hun’ GV’er. Het 

verzorgen van de bezinningsmomenten is dan 

slechts een bescheiden maar niet onbelangrijk 

deel van de werkzaamheden die je uitvoert.

Als geestelijk verzorger maak je deel uit van 

de eenheid waarbij je werkt. Dat betreft ook 

aspecten van de dagelijkse routine: je sluit aan 

bij de ochtendbriefing, het appèl, je drinkt 

samen koffie, eet samen, ontspant in dezelfde 

ruimte als iedereen. Daarnaast zoek je, afgezien 

van je individuele begeleidingsgesprekken, ex-

pliciet contact met de verschillende ‘werelden’ 

waarbinnen mensen leven: je loopt mee met 

een patrouille, je gaat een dag mee met de ge-

nie, je bezoekt de verschillende werkplekken op 

het kamp en soms ook daarbuiten en ontmoet 

zo de mensen in hun eigen leefwereld. Daar-

door zit je als GV’er ook in dezelfde fase van de 

uitzending en maak je de praktische, mentale 

en emotionele ontwikkeling van ‘op uitzending 

zijn’ ook zelf door. Daarbij sluit ik als geestelijk 

verzorger ook in de bezinningsmomenten graag 

aan. Mijn eerste bezinning ging over het thema 

‘Waarom bezinnen?’

‘Een bezinning is een moment om stil te staan. 

Letterlijk stil staan: tot rust komen of de rust 

nemen om stil te zijn. Maar het is ook ‘ergens 

bij stilstaan’, actief: jezelf een vraag durven stel-

len. Je afvragen wat het betekent om op uitzen-

Een moment van 
bezinning

l



praktijk3 4 h a n d e l i n g e n  2 0 1 4   I   1 3 5

l

ding te zijn. Waar we zijn en wat we doen. En 

misschien vooral waarom we dat doen.’ 

(Bosnië, 2002)

In deze bezinning heb ik stilgestaan bij de functie 

van een bezinning in de context van een uitzen-

ding. Dit onderwerp was zowel voor mijzelf als 

voor de mensen met wie ik aan het begin van 

een half jaar leven en werken in Bosnië stond, 

een logisch onderwerp. Ik ging iets doen wat 

nieuw voor mij was, zowel de uitzending zelf 

als het verzorgen van 

bezinningen. Ik wilde 

graag delen wat mijn 

motivatie was en vooral 

helderheid scheppen over wat mensen van mij 

tijdens deze momenten van bezinning kunnen 

verwachten.

Het organiseren en inhoud geven van een 

bezinning was nieuw voor mij en om die reden 

ook spannend. Aan de Universiteit voor Huma-

nistiek was ik opgeleid in het spreken bij een 

uitvaart, had ik groepsdynamica gehad en was 

ik getraind in vormingswerk, maar een bezin-

ning houden is echt iets anders. Ik was zoeken-

de naar de juiste invulling en de juiste vorm.

Structuur
In de loop van de tijd heeft het bezinningsmo-

ment voor mij een min of meer vaste structuur 

gekregen. Dit is voor mijzelf een prettige kap-

stok bij het vormgeven van de bezinning. Ook 

voor de mensen die een bezinning bezoeken, 

wordt het in de loop van een uitzending een 

herkenbaar kader.

Bij binnenkomst klinkt op de achtergrond 

rustige muziek. Omdat een bezinning vaak in 

een ruimte plaatsvindt die ook andere functies 

heeft, verdient de aankleding van die ruimte 

aandacht. Ik zorg altijd dat de rustige sfeer 

wordt ondersteund door een ordelijke ruimte, 

stoelen netjes opgesteld, andere meubelstukken 

aan de kant, liefst uit het zicht. Een tafel met 

daarop een kleed, kaarsen en soms een boeket. 

De verlichting aangepast. Het zijn soms de de-

tails die maken dat de sfeer in een ruimte past 

bij een bezinnend moment.

Dan begint de eigenlijke bezinning: ik heet 

mensen welkom, in-

troduceer het thema 

en laat muziek horen 

waarvan de tekst aan-

sluit bij het thema of de sfeer van een bezinning 

ondersteunt. Ik brand een of meer kaarsen, bied 

mensen de gelegenheid zelf een kaars te branden 

en draai opnieuw muziek. Dan deel ik mijn ge-

dachten met de groep rond het gekozen thema. 

De overweging vormt het hart van de bezin-

ning. Hierin wordt het thema besproken en van 

meerdere kanten belicht. Ik kom daar later nog 

op terug.

Vervolgens lees ik een bijpassend gedicht of 

verhaal, laat ik voor de derde keer muziek horen 

en kom tot een afsluiting. Ergens in de over-

denking betrek ik de aanwezigen expliciet bij de 

inhoud, door bijvoorbeeld een vraag te stellen 

waarover ik mensen aan het woord laat. Vaak is 

dat kort; soms ontstaat er een wat uitgebreider 

gesprek.

Door deze vaste structuur, maar ook door 

een aantal elementen uit de bezinning krijgt het 

moment ontegenzeggelijk een ritueel karakter. 

Ik sluit daarmee aan bij het pleidooi dat Moo-

ren & Tuinman eerder in dit tijdschrift hielden 

voor meer rituelen binnen de praktijk van de 

humanistisch geestelijke verzorging, omdat 

rituelen de zinervaring van mensen ondersteu-

nen en versterken (2009). 

Primitieve omstandigheden
Bedenk wel dat een moment van bezinning bij 

Defensie onder zeer uiteenlopende omstandig-

heden kan plaatsvinden. Vaak is de locatie een 

ruimte op het vaste kamp met stoelen, licht en 

andere faciliteiten. Soms zijn de omstandighe-

den primitief en moet je het doen met de mid-

delen die voorhanden zijn.

Ik herinner mij een kerstavond op een pa-

trouillebasis in Uruzgan (Afghanistan) waar 

ik, met slechts de spullen uit mijn rugtas, in 

een tent een bezinning heb gehouden. Er was 

slechts een versierde kerstboom in de tent die 

dienst deed als ontspanningsruimte, met van 

pallets gefabriceerde bankjes en tafeltjes. De 

enige spullen die ik bij me had voor de bezin-

ning waren boxjes om de muziek van mijn iPod 

te versterken. De woorden die ik wilde spreken 

had ik puntsgewijs aangetekend in mijn op-

schrijfboekje. Dat werd een bijeenkomst met 

een bijzondere intieme sfeer die aansloot bij het 

overheersende gevoel: we zijn ver van huis on-

der primitieve omstandigheden, maar maken er 

met elkaar het beste van.

Deze bezinning mondde uit in een gesprek 

over wat Kerst voor iedereen afzonderlijk be-

tekende en hoe het is om juist die periode van 

huis te zijn. Het gesprek ging niet alleen over 

het te moeten missen van de ‘overdaad’ die 

sommigen met Kerst associëren, maar vooral 

over de mensen in Nederland die ons dierbaar 

zijn. Het was uitzonderlijk dat dit gesprek zo 

lang voortduurde met de hele groep, dat ge-

beurt onder andere omstandigheden niet snel.

Iedereen is welkom
De geestelijke verzorging bij Defensie is zo ge-

organiseerd dat je werkt bij een eigen eenheid 

of tijdens uitzendingen de enige geestelijk ver-

zorger bent op die locatie. Ik probeer daarom 

in mijn bezinning niemand buiten te sluiten, 

iedereen is welkom: humanist, agnost, ietsist, 

maar ook mensen die thuis naar de kerk zou-

den gaan. Ik wil iedereen die omstandigheden 

bieden waarbij hij zich thuis voelt en kan bezin-

nen. Ieder mens heeft volgens mij de behoefte 

om te reflecteren, stil te staan bij de zaken die 

belangrijk zijn in het leven. Die reflectie pro-

beer ik in een bezinning te faciliteren.

Dat is iets anders dan ‘algemene’ geestelijke 

zorg. Ik geloof niet dat ‘algemene’ geestelijke 

verzorging bestaat. Ik ben humanist en zal van-

uit die achtergrond een bezinning vormgeven. 

Dat betekent onder meer dat ik expliciet ruimte 

laat voor verschil. Voor mij is menselijke waar-

digheid en het besef dat wij gelijk in menselijke 

waardigheid zijn ondanks onze verschillen, 

een fundamenteel humanistisch uitgangspunt. 

Als ik vraag om ‘een moment stilte om je af 

te vragen wat het thema voor jou persoonlijk 

betekent, of om te bidden als je dat wenst’, dan 

probeer ik oprecht de ander in zijn overtuiging 

te respecteren.

Omdat we territoriaal georganiseerd zijn, 

waarbij slechts één geestelijik verzorger bij een 

eenheid is geplaatst, verwacht ik ook dat andere 

geestelijk verzorgers eenzelfde openheid aan 

de dag leggen in hun bijeenkomsten en niet 

uitsluitend ‘voor eigen parochie preken’. Van de 

Voor mij is het verzorgen van een 
bezinning geen spel, noch een wijze van 

zending bedrijven



praktijk3 6 h a n d e l i n g e n  2 0 1 4   I   1 3 7

meeste collega’s bij Defensie weet ik dat zij daar 

op zeer zorgvuldige wijze mee omgaan.

Ervaring van zin
Kaarsen branden, een moment van stilte, een 

overdenking en muziek. Hoewel er over het 

algemeen sprake is van wederzijds respect, heb 

ik ook wel eens een collega horen zeggen dat 

humanisten op deze wijze ‘kerkje spelen’ en dus 

niet oprecht zouden zijn. En tijdens een uitzen-

ding waar ook een confessionele collega aanwe-

zig was en ik wilde overleggen over een verde-

ling van de momenten van bezinning. kreeg ik 

te horen: ‘niet op mijn zondagmorgen!’

Ik schrok van een dergelijke reactie, omdat ik 

ze niet had verwacht. Voor mij is het verzorgen 

van een bezinning geen spel, noch een wijze 

van zending bedrij-

ven. In mijn beleving 

is het een menselijke 

behoefte om soms stil 

te staan. Stilstaan bij de dingen die we doen en 

meemaken, stilstaan bij wie of wat ons raakt en 

wat belangrijk is in ons leven, stilstaan bij wie 

we zijn en hoe we willen leven. 

Die behoefte aan reflectie komt voort uit de 

algemeen menselijke behoefte om een zinvol 

leven te leiden. Volgens Frankl ‘wordt de mens 

niet alleen gedreven door het lustprincipe 

(Freud) of door een machtsstreven (Adler), 

maar eerst en vooral door de wil een zinvol 

leven te leiden. Deze wil is naar zijn mening zo 

fundamenteel, dat beide andere strevingen ge-

zien moeten worden als ‘derivates of the original 

will to meaning’ (Frankl 1973, 17)’ (Mooren 

2010, 199-200). Mooren benoemt vervolgens 

een viertal bronnen van zin: het handelen, de 

ervaring, gemeenschap en zingevingskaders. 

Expliciet de aandacht vestigen op wat we doen, 

hoe we dat ervaren, hoe we ons verhouden tot 

anderen en stilstaan bij de betekenis en de zin 

die we daar aan geven, zoals (humanistisch) 

geestelijk verzorgers doen tijdens een bezin-

ning, kan dus bijdragen aan de ervaring van zin.

Humanistisch uitgangspunt
Dat iedereen welkom is bij de door mij verzorg-

de momenten van bezinning is niet het enige 

humanistische kenmerk en ook niet exclusief 

humanistisch. De inhoud van de bezinning is 

ongetwijfeld ook anders dan een dienst door 

een confessionele collega. Ik zal niet voorgaan 

in gebed. Er klinkt bij mij geen psalm of kerke-

lijk lied. Ik zal geen bijbellezing houden hoewel 

ik soms wel uit de 

Bijbel citeer (zoals ik 

ook uit andere bron-

nen citeer). En ik zal in 

mijn overdenkingen en teksten, bij de muziek 

die ik kies en de gedichten die ik voordraag, 

altijd uitgaan van de mens en van menselijke 

vermogens om de wereld en onszelf te leren 

kennen en te begrijpen.

Dit sluit aan bij een ander humanistisch uit-

gangspunt, namelijk dat de mogelijkheid en 

daarmee de uitdaging die het leven ons biedt 

is ‘te worden wie we in potentie kunnen zijn’. 

Of in de woorden van de grondlegger van het 

levensbeschouwelijk humanisme in Neder-

land, Jaap van Praag: ‘de aanleg die de mens 

als zodanig kenmerkt, zo volledig mogelijk tot 

ontplooiing te brengen’ (Van Praag 1953, 31). 

Daartoe moeten we het leven niet gelaten laten 

passeren, maar onszelf vragen durven stellen, 

Vaak sluit je bij de verbondenheid aan: 
de militair is afhankelijk van zijn groep 

om te overleven

ons laten uitdagen en scholen, kritisch naar 

onszelf durven kijken en durven twijfelen en tot 

nieuwe inzichten komen waarbij we oude denk-

beelden achter ons moeten laten – onderzoek 

alles en behoudt het goede.

Thema’s
Ook uit de themakeuze valt natuurlijk af te 

lezen dat het een humanistische bezinning 

betreft. ‘Durf te kiezen!’ als thema of ‘Wie ben 

ik?’ sluiten aan bij humanistische waarden van 

zelfbeschikking en zelfontplooiing.

Maar een groot aantal thema’s krijgen pas 

in hun uitwerking een specifieke invulling. De 

manier waarop ik tegen ‘Vrijheid’ aankijk of 

tegen ‘Geluk’, verschilt mogelijk van het per-

spectief van een ander. Wat mijn visie huma-

nistisch maakt, is dat ik dergelijke thema’s altijd 

benader vanuit verschillende gezichtspunten en 

dat ik mijn standpunt altijd voorlopig inneem 

en daarbij opensta voor tegenargumenten en 

voortschrijdend inzicht. Het humanisme erkent 

namelijk de menselijke oorsprong van onze 

ideeën, van onze moraal en van onze gedachten 

over mens en wereld. En onder erkenning van 

onze menselijke feilbaarheid kent het huma-

nisme dus geen absolute uitgangspunten (dog-

matiek).

Toch ben ik als humanist en met mijn huma-

nistische opvattingen en denkbeelden wel in 

beeld. Ik laat in mijn bezinningen zien waar ik 

sta in relatie tot het thema. Dat kan ook niet an-

ders, naar mijn idee, maar roept wel een zekere 

spanning op. De spanning tussen de voorlopig-

heid van mijn opvattingen aan de ene kant en 

aan de andere kant de overtuiging dat ik goede 

argumenten heb voor wat ik denk.

Gemeenschap
De gemeenschap waarbinnen ik mijn bezin-

ningen verzorg wordt sterk gekleurd door de 

context van Defensie. Militairen kennen een 

grote onderlinge loyaliteit en een sterke be-

roepsidentiteit. Zeker in de voorbereiding op en 

tijdens een uitzending is er een hoge mate van 

saamhorigheid en onderlinge verbondenheid. 

Daar moet je je als geestelijk verzorger bewust 

van zijn en je toe verhouden. Soms móet je iets 

met de scherpe randen van dit gegeven – zo 

belangrijk als de groep is, zo pijnlijk is het wan-

neer je daar net buiten valt. Vaak sluit je bij de 

verbondenheid aan, omdat je je bewust bent 

van de functie die een dergelijke onderlinge 

loyaliteit heeft: de militair is in het uiterste geval 

afhankelijk van zijn groep om te overleven.

Tegelijk is de gemeenschap een belangrijke 

bron van zin. Mooren (2010) beschrijft (de 

ervaring van) gemeenschap als een belangrijke 

bron van zin die doorlopend meespeelt in de 

humanistisch geestelijke verzorging, ook bij 

het organiseren van bijeenkomsten. ‘Verschil-

lende schrijvers relateren zingeving aan de be-

hoefte opgenomen te zijn in sociale verbanden’, 

schrijft Mooren en verwijst naar Baumeister die 

spreekt van een ‘need to belong’ en McAdams, 

die communion beschouwt als een van de twee 

belangrijke motivationele disposities bij men-

sen’ (Mooren 2010, 203-204). Vanuit die weten-

schap worden onderwerpen als groepsvorming, 

(beroeps)identiteit, in- en uitsluiting, maar ook 

relaties met familie bijvoorbeeld, in gesprekken 

en tijdens bezinningen regelmatig gethemati-

seerd.
l

AMG
Aantekening
doorverwijspijltje beter  in de kantlijn rechts

AMG
Aantekening
alinea inspringen

Dit sluit aan



praktijk

Het is dan ook niet voor niets dat de dienst 

humanistisch geestelijke verzorging bij Defensie 

het houden van bezinningsmomenten tijdens 

oefeningen en uitzendingen ziet als belangrijke 

mogelijkheid om de ervaring van zin van mili-

tairen te ondersteunen. Het is om die reden dat 

zij dit tot een van de kerntaken van de geeste-

lijke verzorging rekent.

Literatuur
Mooren, J.H.M. & I.N. Tuinman (2009). Eigenheid en ver-

bondenheid. Over humanisme en rituelen. In: Handelin-
gen. Tijdschrift voor Praktische Theologie, 2009/4, 26-37.

Mooren, J.H.M. (2010). Zinvol leven en de praktijk van 
het humanistisch raadswerk. In: H. Alma & A. Smaling 
(eds.). Waarvoor je leeft. Studies naar humanistische bron-

nen van zin. Amsterdam: Humanistic University Press/
SWP, 199-208.

Praag, J.P. van (1953). Geestelijke verzorging op humanisti-
sche grondslag. Utrecht: Humanistisch Verbond.

Norbert (drs. N.D.) de Kooter is afgestudeerd aan de Univer-
siteit voor Humanistiek (Geestelijke Begeleiding) en werkt 
sinds 1999 als humanistisch geestelijk verzorger bij Defen-
sie. Op dit moment vervult hij de functie van stafmedewer-
ker inhoudelijk beleid van de dienst. 
[e-mailadres]

3 8 h a n d e l i n g e n  2 0 1 4   I   1 3 9

p r a k t i j k   |   J o l i e n  B o s - d e  L a n g e

‘Stommerd! Ik vind het niet leuk dat jij dat steeds doet hoor. Ga weg 
jij!’, klinkt het hard door de kerk. Terwijl ik iedereen welkom heet, moet 
er nog iets uitgevochten worden. Wanneer de gemoederen zijn bedaard, 
kunnen we verder. Om vervolgens nogmaals onderbroken te worden: 
‘Mijn zus krijgt een baby!’, klinkt het enthousiast vanaf de eerste rij. 

Zomaar een voorbeeld van een onrustig 

en oprecht begin van een viering bin-

nen een instelling voor mensen met een 

verstandelijke beperking. Het laat belangrijke 

kenmerken zien van deze gemeenschap. Een 

groep van mensen die vele jaren, soms bijna 

een leven lang, met elkaar samenwoont. Zonder 

overleg met henzelf zijn zij bij elkaar geplaatst 

en dat maakt dat zij het zowel samen moeten 

als mogen rooien. Het moeten spreekt uit de 

ruzies die plaatsvinden, ook in de kerk. Het 

mogen is zichtbaar in vriendschappen en klinkt 

door in alles wat bewoners graag met elkaar 

delen. Juist de viering in de kerk blijkt de plaats 

waar je kunt laten horen wat je op je hart hebt. 

Of je nu een kleuter bent of hoogbejaard, of je 

je verbaal kunt uiten of enkel met lichaamstaal, 

medeleven is verzekerd. Want even spontaan als 

er ruzies beginnen, zo spontaan klinken er ook 

gelukwensen bij goed nieuws. 

Deze felicitaties betreffen ook de familieleden, 

vrijwilligers en medewerkers die de diensten 

bezoeken. Zij maken deel uit van de gemeen-

schap en daarom is het tevens feest wanneer een 

vrijwilliger oma wordt. En meer dan dat. De be-

trokkenheid blijft niet steken op het samen eten 

van gebak, maar krijgt een diepere laag wan-

neer bewoners bij de voorbeden noemen dat 

zij willen bidden voor het kleinkind. Door hen 

wordt de naam van de pasgeborene voor God 

neergelegd. Hoewel zij het kind niet kennen, 

bidden zij dat het een goed leven mag hebben. 

En ondertussen koesteren sommige bewoners 

de hoop dat de kersverse oma ervoor zal zorgen 

dat het kind te midden van deze gemeenschap 

gedoopt wordt. Want dat betekent dat zij deel 

uit kunnen maken van een bijzonder feest. Een 

feest dat zij niet zomaar meemaken, omdat er 

onder hen doorgaans geen kinderen worden 

geboren. 

‘Varen, varen over de 
baren …’

Pieter Henket ‘Rise’, Hollywood, 2009

l

l

AMG
Aantekening
mooier om dit kolombegin ook onder het bijschrift te laten zakken denk ik, 2 regels lager

AMG
Aantekening
(e-mailadres)

vervangen door:

nd.d.kooter@mindef.nl

AMG
Aantekening
kan deze intro ook ver-cursief?

het is een voorbeeld.



praktijk4 0 h a n d e l i n g e n  2 0 1 4   I   1 4 1

Verdieping 
Vrijwilligers die eenmaal geraakt zijn door de 

open en eerlijke sfeer die er heerst in de vierin-

gen, blijven terugkomen. Soms tientallen jaren 

lang. Zij komen niet voor een stevige, lange 

preek , want deze wordt niet gehouden. Je kunt 

zelfs zeggen dat er op cognitief niveau niet heel 

veel voor hen te halen valt. Hoewel op dit punt 

misschien de schijn bedriegt. Een gang door de 

liturgie laat zien hoe er wordt gepoogd om één 

belangrijke boodschap uit een bijbelgedeelte 

handen en voeten te laten krijgen. Deze eenvoud 

maakt dat bewoners het kunnen koppelen aan 

hun eigen leven en vandaaruit reageren. Dit 

raakt henzelf, maar ook de vrijwilligers, mede-

werkers en familieleden en zet aan tot verdere 

reflectie. 

Een voorbeeld
Het verhaal uit Lucas 5 over de vele vissen die, 

tegen alle logica in, gevangen worden, staat cen-

traal. In dit bijbelgedeelte spoort Jezus een aantal 

vissers aan om hun netten op klaarlichte dag 

nogmaals uit te werpen. De vissers doen het, on-

danks dat ze de hele nacht niets hebben gevangen 

en verwachten dat het nu zeker niet zal lukken. 

De netten raken echter zeer goed gevuld en de vis-

sers zijn verbijsterd en bang. Maar Jezus stelt hen 

gerust en vertelt hen dat ze voortaan vissers van  

mensen mogen zijn.

Met een paar stoelen wordt midden in de kerk 

een boot nagebootst. Ik neem plaats in de boot en 

vraag wie er met mij mee wil. Diverse bewoners 

stappen enthousiast in. Enkele mensen in rolstoe-

len rijden naar voren en maken de boot tot een 

schip dat zo breed is, dat je er niet meer omheen 

kunt. Zo steken we samen van wal. De organist 

begint te spelen: ‘Varen, varen, over de baren …’ 

En ondertussen laten wij met elkaar de denk

beeldige roeispanen door het water gaan. Mariëlle 

leeft zich helemaal in. ‘Ik word zeeziek! Ik heb 

gisteren pizza gegeten!’ We zoeken een plekje op 

waar de boot wat stiller kan liggen. 

Ik heb uitgelegd dat we waarschijnlijk niets 

zullen vangen. Het is vannacht niet gelukt en 

overdag laten de vissen zich niet zomaar vangen. 

We besluiten het toch maar te proberen, omdat 

Jezus het zegt. De verwondering over de veelheid 

vis in ons net is daadwerkelijk groot. Ook de toe-

schouwers zien ze zwemmen. We varen verder en 

mensen in de boot nodigen nog meer mensen uit 

om mee te varen. Hier gebeurt zo iets bijzonders; 

daar moet je bij zijn.

Door de enthousiaste uitnodiging van de mensen 

in de boot aan wie nog aan de kant zitten, krijgt 

het verhaal een eigen accent. De nadruk komt 

te liggen op het samen genieten van het vangen 

van zoveel vis. Iedereen wordt uitgenodigd; de 

ruziemaker en de brenger van goed nieuws, een 

moeder, vrijwilliger en groepsleider. Samen roeien 

ze zich het zweet op de rug om te genieten van het 

wonder. In de boot wordt zichtbaar en voelbaar 

hoe we samen een gemeenschap zijn. Er wordt 

gefoeterd op elkaar, maar als het erop aankomt is 

er de wil om samen door het leven heen te laveren 

en te delen van wat je bezighoudt.

Wisselwerking
Deze gemeenschapszin dringt ook door in het 

dagelijkse leven buiten de kerkzaal. Het zijn 

geen gescheiden werelden, hoewel er wel on-

derscheid is. Het blijkt uit de vele vragen door 

de week naar wanneer er weer kerk is en of we 

dan kunnen bidden voor … Op deze manier 

laten bewoners alles wat er leeft samenkomen 

in de liturgie. En daar krijgt het met behulp 

van rituelen een extra dimensie. Vreugde en 

verdriet worden gedeeld als gemeenschap voor 

Gods aangezicht. Met nadruk betrekken de 

bewoners zo God bij de gemeenschap. Of is het 

andersom? Zijn wij een gemeenschap door God 

gevormd die telkens weer 

samenkomt rondom het 

licht van de paaskaars 

om vandaaruit weer de 

week in te kunnen gaan? Misschien moeten we 

zeggen dat het niet het een of het ander is, maar 

dat juist de wisselwerking tussen deze twee 

zorgt voor een levendige gemeenschap. 

Het samenbindende karakter is hoe dan ook 

groot. En dat heeft, denk ik, effect op de organi-

satie als geheel. De gemeenschapszin geeft een 

zachte, vriendelijke uitdrukking aan het soms 

harde, zakelijke gezicht van een organisatie, die 

het hoofd boven water moet houden te midden 

van bezuinigingen. De betrokkenheid op elkaar 

kan een gunstige uitwerking hebben op beleids-

keuzes. De gevolgen daarvan krijgen immers 

sneller een menselijk gezicht. 

Ook is de waarde van een gemeenschap 

in een instelling terug te vinden wanneer er 

gerouwd wordt. De rituelen die gezamenlijk 

uitgevoerd worden rondom een sterfbed en bij 

een uitvaart helpen de bewoners, medewerkers, 

familieleden en vrijwilligers om afscheid te ne-

men en verder te kunnen. Bij een uitvaart zijn 

daarnaast veel mensen aanwezig die nauwelijks 

of geen binding hebben met de instelling. Bijna 

per definitie zijn zij verbaasd en geraakt door de 

wijze waarop deze gemeenschap afscheid neemt 

van een overledene. Het raakt hen hoe er intens 

wordt meegedaan door de kerkgangers aan het 

vorm geven aan een waardig afscheid. Verbaal 

met het ophalen van herinneringen, maar ook 

non-verbaal door bijvoorbeeld de tedere en 

plechtige wijze waarop iemand een roos op de 

kist kan leggen. Vaak klinkt er na afloop: ‘Dit 

heb ik nog nooit meegemaakt. Op deze manier 

zou ik het voor mijzelf 

ook wel willen.’ Ik begrijp 

deze reactie en tegelij-

kertijd denk ik dat dit 

type uitvaart niet los van de gemeenschap ver-

krijgbaar is. Daarin zit juist de kracht verstopt. 

Het intens samenleven met elkaar maakt deze 

manier van afscheid nemen mogelijk.

Competentie
Het moge duidelijk zijn dat het voorgaan in 

vieringen in een instelling voor mensen met 

een verstandelijke beperking vraagt om een 

bepaalde attitude van de voorganger, een aantal 

vaardigheden en kennis. Gezamenlijk vormen 

deze aspecten de benodigde competentie.

Misschien is het belangrijkste wel dat je met 

veel rust en ruimte in jezelf aanwezig kunt zijn. 

Een open en ontvankelijke attitude is onont-

beerlijk. Een voorganger met drukte zorgt er 

namelijk binnen een mum van tijd voor dat er 

drukte in de zaal is. Het vermogen om aan te 

voelen hoe het met de voorganger gesteld is, is 

door veel van de kerkgangers goed ontwikkeld. 

Er treedt al snel een spiegeleffect op. 

Natuurlijk valt daar ook mee te spelen. Daar-

mee komen we bij het aspect van vaardigheden. 

Bij het vertellen van het bijbelverhaal geeft het 

mogelijkheden om mensen mee te nemen in de 

Bewoners laten alles 
wat er leeft samenkomen 

in de liturgie 

l



4 2 4 3h a n d e l i n g e n  2 0 1 4   I   1

belevingen die het verhaal biedt. Met een flinke 

dosis creativiteit en improvisatievermogen kiest 

de voorganger waar zij wel en niet op ingaat 

en op welke manier. Het is een kwestie van ba-

lanceren om te voorkomen dat het een chaos 

wordt waar je samen niet meer uitkomt. 

Op het gebied van kennis vraagt dit van een 

voorganger om overzicht te kunnen bewaren 

over de reacties die opgeroepen worden door 

de liturgie. Ook vraagt het om het goed op orde 

hebben van de exegese van het bijbelverhaal. 

Deze manier van vieren vraagt veel van een 

voorganger op het moment van voorgaan zelf. 

Jammer genoeg geldt ook voor voorgangers dat 

ze niet altijd hun dag hebben. Ook kan het zijn 

dat je een verkeerde inschatting maakt in het 

aansnijden van een thema dat voortkomt uit 

de exegese, waardoor er amper reacties op gang 

komen. Het is dan belangrijk om te kunnen ac-

cepteren dat een viering niet altijd klinkt als een 

klok. Soms is het gewoon zo dat je blij bent dat 

het laatste ‘amen’ heeft geklonken en de koffie 

klaar staat. Het is inherent aan een wijze van 

voorgaan waarbij er veel ruimte gelaten wordt 

aan de inbreng van anderen, dat het ook min-

der geordend en soepel kan verlopen. 

Hoe een viering ook verloopt, chaotisch of 

geordend, vreugdevol of met veel ruimte voor 

verdriet, het is telkens weer de gemeenschap die 

voor een belangrijk deel de toon zet. Dat maakt 

dat het een levendig en actueel gebeuren is. Uit-

vaarten uitgezonderd, besluiten we een viering 

altijd vol enthousiasme met het toezingen van 

de jarigen. We doen dat met woorden die we 

elkaar vanuit de grond van ons hart toewensen: 

dat we lang zullen leven in (Gods) gloria. 

Literatuur
Sleumer, B. (2006). Vieringen voor en met mensen met een 

verstandelijke beperking. In: J. Doolaard (red.), Nieuw 
Handboek Geestelijke Verzorging, Kampen: Kok, 623-633. 

Smit, J. (2011). Competenties voor de pastorale communicatie 
met mensen met een verstandelijke beperking. Nunspeet: 
Stichting Philadelphia Zorg.

Jolien (ds. J.) Bos-de Lange is geestelijk verzorger bij De 
Twentse Zorgcentra, een organisatie die zorg biedt aan 
mensen met een verstandelijke beperking.  
Jolien.bosdelange@dtzc.nl

l

< �Niels Bjerre, ‘Kinderen van God’, Aarhus 

Kunstmuseum, Denemarken

AMG
Aantekening
jolien

niet kapitaal in het e-mailadres



praktijk 4 5h a n d e l i n g e n  2 0 1 4   I   1

p r a k t i j k   |   A n n e  G i e t e m a  &  W o u t e r  H u i z i n g

Wat ouderen in de zorginstelling samenbrengt, is hun 
zorgafhankelijkheid. Ze hebben elkaar niet uitgezocht. Hoe dan 
werken aan verbinding en gemeenschappelijkheid? Kunnen zij wel 
een geloofsgemeenschap vormen? 

Twee fragmenten uit de praktijk van het ver-

zorgings- en verpleeghuis. Op vele momenten 

en op verschillende wijze vinden vieringen en 

kerkdiensten plaats met en voor ouderen die in 

de centra verblijven (Daemen en Kanis 2006). 

Ze behoren nog altijd tot de kernactiviteiten 

van veel geestelijk verzorgers.

In instellingen waar mensen gedurende langere 

tijd verblijven of wonen, ontstaan relaties en 

verbindingen. Bewoners en hun naasten, vrij-

willigers en professionals vormen een werk-, 

woon- en leefgemeenschap. Men ontmoet 

elkaar in allerhande situaties. Tegelijk kan er 

ook sprake zijn van een geloofsgemeenschap. 

Vieringen in de 
ouderenzorg

‘Dag mevrouw Goossen. Fijn dat u er bent!’ 

‘Goedemiddag, meneer Berens. Mooi dat het gelukt is om te komen. Hoe is het met uw verkoudheid?’ 

‘Wat goed om u te zien, mevrouw Renkema. Is het toch weer gelukt? Uw plekje, waar u meestal zit, is nog 

onbezet. Ga lekker zitten. Uw buurman komt er ook al aan.’

Bewoners druppelen binnen voor de kerkdienst in het verzorgingshuis. Door de vrijwilligers en de do-

minee worden ze één voor één nadrukkelijk welkom geheten en vaak bij de naam genoemd. In de korte 

contacten is er even aandacht en worden nieuwtjes uitgewisseld. De kerkgangers ervaren dat ze erbij horen. 

Mevr. Glas woont al jaren in het verpleeghuis. Ze is dement en moeilijk te bereiken. Ze spreekt slechts 

enkele woorden per dag, zit meestal zwijgend aan tafel, samen met haar vijf tot zes medebewoners. Ieder-

een weet dat ze op de zondagen opleeft. In de kerk voelt ze zich blijkbaar op haar best. Ze oogt een beetje 

trots dat ze naast haar man zit in de kerk. Ze zingt een psalm mee. Ze sluit keurig haar ogen als er wordt 

gebeden. En als het Onze Vader klinkt, bidt ze hardop mee. Ze krijgt aandacht, niet alleen van haar man, 

maar ook van de vrijwilligers en de andere familie van medebewoners. Ze zegt nog steeds weinig, maar 

in haar ogen valt te lezen dat ze blij is met wat er op zo’n moment gebeurt. 

l

AMG
Aantekening
hier beter niet de beginkapitaal - het is mooi zo denk ik



praktijk4 6 h a n d e l i n g e n  2 0 1 4   I   1 4 7

l

Die krijgt met name vorm en gezicht in de 

ontmoetingen in en rondom kerkdiensten, vie-

ringen en groepsbijeenkomsten (Irik en Maijer 

2010). Door geregeld samen te vieren en bijeen 

te komen wordt die gemeenschap gesticht, 

gestimuleerd en onderhouden. Maar dat gaat 

niet vanzelf. De uitdaging is om als voorgan-

ger verbindend te spreken en de aansluiting te 

zoeken bij de belevings- en geloofswereld van 

de aanwezigen. Door het ritueel van de viering 

kan gezamenlijkheid en gemeenschap worden 

ervaren. Dat vraagt inlevingsvermogen én des-

kundigheid van degene die voorgaat.

Elk mens is uniek. Dat betekent dat in elke 

viering binnen de context van de ouderenzorg 

er een grote diversiteit bestaat. Veelal zijn de 

vieringen oecumenisch 

van karakter, voorgangers 

geven er een eigen kleur 

aan. Er is bovendien nog-

al eens een mix van ‘somatiek en pg’ (psychoge-

riatrie), zoals het in het zorgjargon heet. 

Daarnaast zijn er grote verschillen in het le-

ven dat mensen geleefd hebben en leven. Maat-

schappelijke carrières tellen niet meer. De één is 

moeder, oma en overgrootmoeder binnen een 

grote familie, een ander is een leven-lang al-

leengaand. De een ervaart de ouderdom als een 

zegen, de ander als een enorme opgave. Er zijn 

er die door het leven geschonden zijn, teleurge-

steld, verbitterd. Er zijn er ook die vooral dank-

baar terugblikken. Kortom, de verscheidenheid 

onder ouderen is groot. 

Wat hen in de zorginstelling samenbrengt is 

hun zorgafhankelijkheid. Ze hebben elkaar niet 

uitgezocht. Hoe dan werken aan verbinding 

en gemeenschappelijkheid? Kunnen zij wel 

een geloofsgemeenschap vormen? Het lijkt een 

waagstuk om met mensen die jaren hebben 

geleefd in de sfeer van de ‘verzuiling’ en dus ook 

in godsdienstig opzicht zeer van elkaar verschil-

len, samen liturgie te vieren. Wat kan helpen, is 

de misschien wel meest gehoorde opmerking 

die ouderen maken in dit verband: ‘Maar we 

geloven toch allemaal in één God!?’ Vroegere 

scheidsmuren vallen veelal weg. Is dat niet één 

van de voorbeelden van de wijsheid van de 

ouderdom? 

Dat geloof in die ene God voegt samen en 

schept onderlinge herkenning en verbonden-

heid. Elke geestelijk verzorger zal het kunnen 

beamen: het bij elkaar komen, het samen zin-

gen, het samen luisteren 

naar een overdenking, 

het samen bidden, schept 

onderlinge gemeenschap. 

Want vieren doe je sámen: ‘Waar twee of drie 

in mijn Naam aanwezig zijn, daar ben ik in hun 

midden’ (Matteüs 18:20). 

In dat samen vieren ontstaat ook de verbon-

denheid met een groter geheel. Het is de kracht 

van het ritueel – in dit geval de viering – dat 

ons doet beseffen dat we niet alleen in verbin-

ding zijn met elkaar, maar ook met de wereld 

en met God (Menken-Bekius [jaartal?]). In het 

vieren wordt ervaarbaar dat wij niet samenval-

len met wat ons overkomt. In gebeden wordt 

uitgesproken dat kwaad, ziekte, lijden en dood 

nooit het laatste woord hebben, maar omvat 

wordt door Gods barmhartige liefde. 

Zo is in het ritme van de week – met vele da-

gelijkse rituelen! – het samenkomen in Gods 

De vieringen zijn oecumenisch 
van karakter, voorgangers geven er 

een eigen kleur aan

naam een moment van rust, bezinning, bemoe-

diging en houvast. Bij de dementerende bewo-

ners is het veelal een intuïtieve ervaring, een 

herinnering aan eerder, een ervaring van een 

min of meer herkenbare sfeer. Vandaaruit kan 

de gemeenschap ervaren worden met hen die 

op dat moment aanwezig zijn. 

Aansluiting vinden op de geloofs- en levens-

wereld van de ouderen is de opgave voor elke 

voorganger. Het gaat om de verbinding tussen 

de context van alledag 

en het vieren voor Gods 

aangezicht. De viering 

sluit aan bij gezamenlijke 

ervaringen in de zorginstelling. Dat begint met 

de verwelkoming, zoals in bovenstaand voor-

beeld is beschreven. Op individueel niveau er-

vaart iemand dat er aandacht voor hem of haar 

is. Dat hij of zij erbij hoort. 

Vervolgens zal de koppeling er moeten zijn 

met thema’s die specifiek zijn voor deze context: 

mensen die van zorg afhankelijk zijn én op leef-

tijd. Feit is dat mensen zoeken naar zin in hun 

situatie van afhankelijkheid en het omgaan met 

de ‘gebreken van de ouderdom’ (visus, doof-

heid, mobiliteit, vergeetachtigheid et cetera). 

Vreugde en verdriet in familierelaties staan 

veelal op de voorgrond, terwijl velen hun een-

zaamheid verborgen willen houden. Het besef 

van het ‘staan in het einde’ (Andriessen [jaar-

tal?]) en leven met verlies en rouw zijn andere 

levensthema’s. 

Deze thema’s moeten herkend en erkend 

worden in de liturgie. Dat kan in de gebeden, 

in de keuze van de te zingen liederen en in de 

wijze van overdenken. Dit betekent wél dat een 

voorganger zelf met deze thema’s in contact 

moet zijn en hierover open, zoekend en tastend 

moet kunnen communiceren. De gemeenschap 

wordt gevormd als er in de liturgie momenten 

zijn om vreugde en verdriet te delen, angst en 

vragen te benoemen en er ruimte is voor het 

uiten van dankbaarheid, verwondering en ver-

bijstering. Deze innerlijke ervaringen worden 

uit-gedrukt, naar buiten gebracht in woorden 

en liederen, in symbolen en gebaren. In kleuren 

en geuren. Met name in vieringen met mensen 

met dementie zal gezocht 

worden naar het aanspre-

ken van de zintuigen.

Worden ouderen in de 

viering óók aangesproken op wat zij hebben 

dóór te geven en kunnen vóór-leven? En is er 

voldoende aandacht voor gevoelens van schuld, 

falen en tekortschieten vanuit de ervaring dat 

volgende generaties ándere keuzes maken dan 

wat ouderen hadden willen méé-geven? Worden 

ouderen uitgedaagd het gesprek met de ‘vol-

gende geslachten’ open aan te gaan?

In alledaagse voorbeelden kan worden ge-

wezen op de verbinding tussen geloof en leven 

binnen de instelling. Hoe je plaats biedt aan 

iemand bij de koffietafel, hoe je reageert bij de 

lift als iedereen in wil stappen, hoe je je opstelt 

bij roddels of in je houding ten opzichte van het 

personeel. 

Ouderen dienen dus niet alleen aangesproken 

te worden op hun afhankelijkheid en zorg. Zij 

zijn zelf de eersten die dit onderstrepen. Bij de 

voorbeden vragen ze gebed voor medebewo-

ners, vrijwilligers en familieleden en ook voor 

anderen en voor deze wereld. Daarop sluit ook 

de collecte aan: niet ten behoeve van zichzelf, 

In het vieren wordt ervaarbaar 
dat wij niet samenvallen met 

wat ons overkomt

AMG
Aantekening
liever afbreken als:

(psycho-
geriatrie),

AMG
Aantekening
verwijderen:

[jaartal?]

blijft stan:
(Menken-Bekius).

AMG
Aantekening
alinea inspringenL

Zo is 

AMG
Aantekening
verwijderen:
 [jaartal?]

blijft over:

(Andriessen)



praktijk4 8 h a n d e l i n g e n  2 0 1 4   I   1 4 9

maar voor de nood in deze wereld.

De gemeenschap rondom de vieringen is gro-

ter dan alleen bewoners. Veel vrijwilligers en fa-

milieleden spreken elkaar rond de kerkdiensten. 

Sommigen leren elkaar hier kennen en spreken 

elkaar daardoor ook door de week tijdens hun 

bezoeken aan hun familielid. Ook voor familie-

leden doet het ertoe dat zij tijdens de kerkdienst 

erkenning ontvangen voor hun zorg- en levens-

situatie. Ook zij zoeken de ervaring om deel uit 

te maken van een grotere groep, die soortgelijke 

dingen meemaakt. In en rondom de vieringen 

wordt gemeenschap ervaren door het noemen 

van namen, door het meeleven met elkaar, het 

herinnerd worden aan een eerdere ontmoeting. 

Daarnaast ook door het noemen van verjaar-

dagen, het noemen van jubilea, het meeleven 

bij ziekte of bij mooie ervaringen (de geboorte 

van een achterkleinkind bijvoorbeeld) van de 

aanwezigen. 

Hopelijk leiden bezuinigingen in de zorg niet 

tot het beperken van vieringen en groepsbij-

eenkomsten. Juist daar wordt de gemeenschap 

ervaren in het persoonlijk gekend en gezien 

worden en het samen vieren van het ritueel. Dit 

is van belang voor ouderen, omdat ze binnen 

onze samenleving vaak minder gezien en er-

kend worden. In de vieringen ervaren ouderen 

gemeenschap met elkaar én met God die hen 

niet verlaat (Psalm 71:18) maar draagt en steunt 

(Jesaja 46:4).

Anne (drs. A.) Gietema is geestelijke verzorger bij Lentis (voor 
(forensische geestelijke zorg en zorg vor ouderen) in Groningen. 
a.gietema@lentis.nl
Wout (drs. W.) Huizing is pastoraal supervisor aan het 

Baptisten Seminarium en stafmedewerker van Reliëf, een 
christelijke vereniging van zorgaanbieders in Utrecht. 
wouthuizing@casema.nl 

l

p r a k t i j k   |   L u c  T a n j a

Bijbelverhalen heel gewoon direct in het eigen leven plaatsen, is de 
kenmerkende manier van lezen binnen zowel het Drugspastoraat als 
het Straatpastoraat in Amsterdam. 

T wee voorbeelden van bijbellezen 

komen in dit artikel aan bod. Ik doe 

verslag van een viering binnen het 

drugspastoraat en een ervaring met bijbellezen 

in het straatpastoraat. Vervolgens ga ik in op 

het soort gemeenschap dat in deze groepen 

ontstaat. Daarna zal ik nagaan in hoeverre de 

gangbare hermeneutische modellen inzicht 

geven in de leesstrategie van de deelnemers van 

drugs- en straatpastoraat. Ten slotte probeer ik 

aan te geven wat deze manier van bijbellezen 

van de pastor vraagt. 

Bijbellezen in viering drugspastoraat
De preek in de vieringen van het drugspastoraat 

gaat net wat anders dan in de meeste kerkdien-

sten. Eerst is er het ‘verhaal’ dat uitloopt op een 

vraag, dan de lezing, gevolgd door het gesprek. 

Bij de lezing over de onrechtvaardige rentmees-

ter (Lucas 16:1-8) stelde ik bijvoorbeeld de 

vraag: ‘Hoe gebruiken wij ons geld en bezit?’ In 

het verhaal liet ik zien dat in dit bijbelgedeelte 

twee manieren van met bezit omgaan voorko-

men. Eerst gooit de rentmeester geld over de 

balk, later gebruikt hij de boekhouding om zijn 

relatie met de mensen om hem heen te verbe-

teren. 

Beide manieren zien we ook nu in Amster-

dam om ons heen. In het gesprek kwamen on-

der andere deze twee bijdragen aan bod.

Erik vertelt over de tijd dat hij alcoholist was. In 

die tijd is hij eens met een vriend gaan bedelen bij 

een supermarkt. Gewoon om te kijken of ze geld 

zouden krijgen. Veel geld kregen ze niet, maar wel 

kregen ze boodschappen toegestopt. Erik vertelt 

het verhaal met een zekere schaamte. Het is een 

grappig verhaal; hij lacht ook zelf bij het vertellen. 

Tegelijk is ook heel erg duidelijk dat het hier gaat 

over een zware periode in zijn leven. Die periode 

‘Dit verhaal gebeurt 
nog iedere dag’ 
Bijbellezen in straat- en drugspastoraat

l

AMG
Aantekening
de twee regels onder Anne

inspringen



5 1h a n d e l i n g e n  2 0 1 4   I   15 0



ligt weliswaar achter hem, maar met de gevolgen 

leeft Erik nog elke dag. 

Sarah vertelt over de keer dat het gevoel over 

haar kwam dat ze een bepaalde vrouw op de 

markt geld moest geven. Zij kende deze vrouw 

verder niet. Sarah ervoer het geld geven als een 

opdracht van God. Later kwam die vrouw naar 

haar toe en vertelde dat ze op het punt stond 

om naar het buitenland te vertrekken voor een 

zendingsreis. Op die reis zou ze gaan leven van 

giften. Haar ouders waren zeer sceptisch over dit 

plan, maar waren door de 

gift van Sarah overtuigd 

geraakt dat het zou gaan 

lukken. Voor Sarah werd 

dit, denk ik, vooral een 

bevestiging dat God aanwezig is in het leven van 

mensen. De anekdote is voor haar bewijs dat ook 

zij erop mag vertrouwen dat God bij haar is. 

Intercultureel bijbellezen in straatpastoraat

Met een aantal deelnemers van het Straatpasto-

raat hebben we het verhaal van de verkrachting 

van Tamar (2 Samuel 13) ter hand genomen. 

In het verhaal wordt Tamar verkracht door 

haar broer. Het verhaal vertelt vervolgens hoe 

aan Tamar het zwijgen wordt opgelegd. Eerst 

lazen we het bijbelgedeelte en vervolgens kreeg 

iedereen in de groep de kans om op het verhaal 

te reageren. 

‘Dit verhaal gebeurt nog iedere dag’, zegt James. 

‘Vrouwen worden onderdrukt in deze wereld. 

Vooral in de Arabische landen. Dat weet ik, ik 

heb daar gereisd.’ Het is een typerende reactie. De 

lezing van het verhaal van Tamar wordt direct 

betrokken op de situatie in onze huidige wereld en 

direct verbonden met eigen ervaringen. Sommi-

gen in de groep hebben zelf ervaring met seksueel 

geweld. Het misbruik in de Rooms-Katholieke 

Kerk wordt genoemd. Het zwijgen dat de kerk de 

slachtoffers oplegde is voor de groep hetzelfde als 

het zwijgen dat Tamar is opgelegd. 

Een andere reactie komt van Derk. Hij is vooral 

bezig met het vinden van een oplossing voor Ta-

mar. ‘Gaat iemand aan Tamar duidelijk maken 

dat zij hier doorheen kan 

komen, dat ze geen slacht-

offer hoeft te blijven?’ Het 

verhaal van Tamar snijdt 

door het levensverhaal 

van Derk. Hij was zelf slachtoffer en met hulp is 

hij daar doorheen gekomen. Nu hij 2 Samuel 13 

leest, wenst hij voor Tamar hetzelfde. De groep 

bespreekt het verhaal van Tamar alsof het hier 

en nu gebeurt, alsof het in de krant staat. Tamar 

heeft hulp nodig, maar wie gaat haar die bieden? 

Gemeenschap
De deelnemers aan het straat- en drugspasto-

raat luisteren naar elkaar en reageren op elkaar 

door hun persoonlijke verhaal in het verhaal 

van de Bijbel en van anderen te plaatsen. Dat 

is alleen mogelijk als de deelnemers zich veilig 

weten. De groepen zijn daarom naar binnen 

gericht. De ervaringen van de wereld buiten 

worden gebracht in een plek die anders is, waar 

gebruikelijke vooroordelen en afwijzing niet 

spelen. drugs- en straatpastoraat vormen voor 

de deelnemers een toevluchtsoord (vgl. Brou-

wer 2008, 32). 

Het verhaal is één van de sprekers 
en heeft een stem in samenspraak 

met de eigen ervaringen

Dat is geen automatisme. Het vraagt van deel-

nemers en leiding om een geest van zorgzaam-

heid en inclusiviteit te koesteren. Het is deze 

identiteit die deze gemeenschappen beteke-

nis verleent. In mijn ervaring zijn drugs- en 

straatpastoraat bezielde gemeenschappen. De 

bijbelverhalen en het gesprek geven ruimte. 

Het zo samen lezen herken ik als een vorm van 

kwartier maken. Er wordt ruimte gemaakt, ook 

voor nieuwelingen, een plek waar iedereen met 

zijn verhaal terecht kan (De Roest 2010, 70-71, 

127-128, 344).

Uitgangspunt is steeds die van de missio Dei. 

Het is allereerst God zelf die aanwezig is in 

deze wereld. Slechts in 

het spoor daarvan zoekt 

de kerk en dus ook het 

drugs- en straatpastoraat, 

hun weg in de samenleving. Op die manier kan 

in allerlei situaties en gesprekken de aanwezig-

heid van God ontdekt worden. De waarheid 

wordt daarbij steeds opnieuw in de relaties 

ontdekt, de kerk als instituut is hier stil. Of, 

meer algemeen gezegd, de vooronderstelling is 

dat onder de deelnemers waardevolle inzichten 

zijn die ertoe doen. De gemeenschap bijeen is 

een vindplaats van het goede (Baart 2001, 790; 

Stoppels 1996, 59, 235). 

Deze manier van werken past binnen de pre-

sentietheorie. Waar met een vorm van presentie 

wordt gewerkt, is er (vrijwel altijd) ook een be-

weging naar het vormen van een gemeenschap. 

Het tekort aan herbergzaamheid dat op andere 

plekken wordt ervaren, brengt groepen samen 

(Stoppels 1996, 257-258).

Leesstrategie
In beide voorbeelden weten de deelnemers in 

het drugs- en straatpastoraat het bijbelverhaal 

op een hele directe manier te koppelen aan hun 

eigen ervaringen. Het verhaal opent voor hen 

een ruimte waar ze hun eigen ervaringen in 

kunnen plaatsen. Het bijbelverhaal functioneert 

daarbij als één van de sprekers in de kring, 

naast de verhalen van henzelf. 

De deelnemers van het drugs- en straatpasto-

raat betrekken heel actief hun eigen ervaringen 

bij het lezen van de teksten. Hun leesstrategie 

lijkt op het eerste gezicht goed aan te sluiten bij 

de Reader-Response Theory, waarbij de actieve 

rol van de lezer sterk 

wordt benadrukt (Thi-

selton 2009, 306). Het 

is autobiografisch lezen. 

Het eigen leven vormt de context waarbinnen 

de verhalen betekenis krijgen (Zwiep 2013, 

406-409). Vrij en onbevangen theologiseren de 

gesprekspartners over de bijbelverhalen. Er is 

openheid en een bereidheid te luisteren en te 

leren van de anderen (De Roest 2010, 334).

De wereld van de tekst en de lezer sluiten 

naadloos op elkaar aan. Historische en cultu-

rele afstand spelen geen rol. Er is sprake van 

horizonversmelting zoals Gadamer daarover 

spreekt. De deelnemers in Straat- en Drugs-

pastoraat hebben geen interesse in aspecten 

zoals wie de auteur is. Net als bij bijvoorbeeld 

Gadamer en Barthes, doet de biografie van de 

auteur er niet meer toe (Zwiep 2013, 187, 196-

197, 375). 

Hoewel aspecten uit de leesstrategie van de 

deelnemers van het Straat- en Drugspastoraat 

op deze manier wel te duiden zijn met herme-

Er is openheid en 
een bereidheid te luisteren 
en te leren van de anderen

l

praktijk5 2 h a n d e l i n g e n  2 0 1 4   I   1 5 3

AMG
Aantekening
onderkast:
straat- en drugspastoraat

AMG
Aantekening
idem, 2x onderkast



praktijk5 4 h a n d e l i n g e n  2 0 1 4   I   1 5 5

neutische modellen, is het denk ik toch de vraag 

of deze modellen wel zo op deze leesstrategie 

gelegd kunnen worden. De modellen nemen 

immers aan dat de lezer op zoek gaat naar een 

betekenis in de tekst. Maar is niet het opvallen-

de dat deze deelnemers juist niet op zoek gaan 

naar betekenis binnen de tekst? Wie de auteur 

is, met welk doel de tekst geschreven is, wat de 

tekst zelf wil zeggen; het zijn vragen die bij deze 

lezers helemaal niet aan de orde zijn. 

Dat wil niet zeggen dat het gelezen bijbelver-

haal geen rol heeft. Het bijbelverhaal geeft hen 

ruimte voor de eigen ervaring. Het verhaal is 

één van de sprekers en heeft een stem in samen-

spraak met de eigen erva-

ringen. Het gesprek heeft 

betekenis voor de deelne-

mers omdat eigen erva-

ringen worden gesteld en 

geproefd naast de verhalen van anderen en het 

bijbelverhaal. Wellicht is dit vergelijkbaar met 

hoe bijvoorbeeld Gadamer, maar ook Wittgen-

stein, spreken over dat het vinden van betekenis 

niet los kan staan van ervaring en toepassing 

(Thiselton 2009, 220-221). 

De pastor
Deze manier van lezen waarbij de eigen context 

naast het bijbelverhaal wordt gelegd, autobio-

grafisch lezen dus, loopt het risico om te ont-

sporen en te blijven steken in niet meer dan een 

persoonlijk getuigenis. De aanwezigheid van 

een pastor geeft enige bescherming tegen deze 

valkuil. De pastor blijft in het gesprek steeds de 

deskundige en behoedt het gesprek voor ont-

sporen. Ik merk elke keer weer dat een goede 

voorbereiding, als bij een preek, zich altijd 

loont. Ook al zijn in de voorbereiding allerlei 

elementen naar voren gekomen die geen plaats 

in het verhaal hebben gekregen, er is altijd op 

zijn minst de kans dat die in het gesprek toch 

alsnog aan bod zullen komen. 

Deze rol van de pastor is hierin niet eenvou-

dig. Het is niet de pastor die voorop gaat en de 

levensvragen aan de orde stelt, maar de deel-

nemers doen dat. God toont zijn aanwezigheid 

in het leven van de deelnemers. De rol van de 

pastor is die van een ontdekkingsreiziger die 

niets nieuws brengt, maar slechts naar voren 

haalt wat al aanwezig is. 

Dit vraagt van de pastor om aan te sluiten bij 

de alledaagse ervaring. 

Dat is een risicovolle 

onderneming, omdat veel 

zekerheden los moeten 

worden gelaten (Baart 

2005, 293). De eigengemaakte kennis biedt geen 

voordelen en ook de vertrouwde leidinggeven-

de positie biedt in het alledaagse geen houvast. 

Iedereen staat naast elkaar in de ervaring van 

alledag.

Toch blijft voor mij een gedegen voorberei-

ding essentieel. Als ik onvoldoende studie maak 

van de bijbeltekst, merk ik dat het gesprek niet 

goed loopt. Ik merk ook dat ik mijzelf moet 

blijven scherpen in zaken als theologie en 

groepsdynamiek . Daarvoor zijn voor mij studie 

en intervisie essentieel. Het zijn immers juist 

mijn (academische) vaardigheden die mijn rol 

van ontdekkingsreiziger mogelijk maken. De 

pastor is degene die Gods aanwezigheid in het 

alledaagse herkent. 

De pastor is een ontdekker, steeds 
bereid om alles los te laten en zonder 

controle het gesprek aan te gaan

Tot slot
De leesstrategie van de deelnemers aan het 

Drugs- en Straatpastoraat is te duiden met de 

gangbare hermeneutische modellen. Toch zijn 

modellen wellicht maar beperkt toepasbaar, 

omdat deze lezers niet op zoek gaan naar be-

tekenis. Presentietheorie en inzichten uit ec-

clesiologie en homiletiek laten zien hoe binnen 

Straat- en Drugspastoraat een beweging is naar 

gemeenschapsvorming. De rol van de pastor 

hierin is die van een ontdekker die steeds bereid 

is om alles los te laten en zonder controle het 

gesprek aangaat, in het vertrouwen dat de groep 

zelf de vindplaats van het goede zal zijn.

Uiteraard zijn alle namen in dit artikel gefingeerd. 

Literatuur
Baart, A. (2001). Een theorie van de presentie. Utrecht: 

Lemma.
Baart, A. (2005). Diaconaal handelen. In: H. Crijns, W. El-

horst, L. Miedema, H. Noordegraaf, P. Robbers-van Berkel, 
S. Stoppels & H. van Well (eds), Barmhartigheid en gerech-
tigheid. Handboek diaconiewetenschap. Kampen: Kok.

Brouwer, R. (2008). Preken in context. Over de ‘homileti-
sche situatie’. In: H. van der Meulen (red.). Als een leer-
ling leren preken. Preekvoorbereiding stapsgewijs. Zoeter-
meer: Boekencentrum.

Roest, H. de (2010). Een huis voor de ziel. Gedachten over 
de kerk voor binnen en buiten (2e druk). Zoetermeer: 
Meinema.

Stoppels, S. (1996). Gastvrijheid. Het inloopcentrum als 
vorm van kerkelijke presentie. Kampen: Kok.

Thiselton, A.C. (2009). Hermeneutics. An Introduction. 
Grand Rapids: Eerdmans.

Zwiep, A. (2013). Tussen tekst en lezer. Een historische inlei-
ding in de bijbelse hermeneutiek. Deel II: Van moderniteit 
naar postmoderniteit. Amsterdam: VU University Press.

Luc (drs. L.) Tanja is straatpastor bij de Protestantse Diaconie 
Amsterdam en vrijwilliger bij het Drugspastoraat Amster-
dam.  
l.tanja@diaconie.org??

l

AMG
Aantekening
beide vraagtekens verwijderen uit e-mailadres

AMG
Aantekening
onderkast:

drugs- en straatpastoraat

AMG
Aantekening
onderkast:

straat- en drugspastoraat



h a n d e l i n g e n  2 0 1 4   I   1in beeld

i n  b e e l d   |   R e n é  R o s m o l e n

De schoonheid van onthaasting

De foto hiernaast en op de achterkant van Handelingen is genomen in Terminus ‘De 

Onthaasting’. U kijkt naar medewerkers van deze lunchroom in Amersfoort. Samen 

vormen zij een gemeenschap. Het kenmerkende van deze gemeenschap is dat er mensen 

werken met een (verstandelijke) beperking. Zij worden begeleid en krijgen de mogelijkheid om 

invulling te geven aan hun droom: werken in de horeca. Wie als gast bij ‘De Onthaasting’ komt om 

te lunchen, te borrelen of te vergaderen wordt onthaald in een ontspannen, ‘onthaaste’ sfeer. 

Hoe verbeeld je deze gemeenschapsvorming? Fotograaf Peter van Hal uit Leusden heeft daarbij 

een eigen keuze gemaakt. Creatief en origineel. Als ambachtelijk fotograaf heeft hij voor de foto 

hiernaast gebruikgemaakt van de Collodion-techniek. Deze werkwijze wordt ook wel ‘wet plate’ 

genoemd, één van de vroegste vormen van fotografie. Het is een ingewikkeld en onvoorspelbaar 

proces door het gebruik van glas, zilver, chemie en lange sluitertijden. 

Waarom past hij juist deze techniek toe? Door deze manier van werken wordt het eigene van de 

gemeenschap van ‘De Onthaasting’ in beeld gebracht. Digitale fotografie streeft naar perfectie en 

snelheid. ‘Wet plate’ is een traag proces en laat beperkingen zien. ‘Wet plate’ is onthaasting, zowel 

wat betreft de fototechniek als de thematiek. Het is daarom dat ik zo getroffen werd door deze 

beelden, die zo goed passen bij de gemeenschap die in ‘De Onthaasting’ gevormd wordt.

Ik kijk naar deze zwart-witfoto. Verre van perfect, maar met een eigen schoonheid. Het is de 

schoonheid van de imperfectie. Van het trage maken. Van het trage kijken. Deze foto geeft voorrang 

aan de vertraging. Ik laat mijn blik rusten. Ik kijk naar de schoonheid van de onthaasting. l

Peter van Hal, ‘Medewerkers van de 

Amersfoortse lunchroom ‘De Onthaasting’

>

5 6

AMG
Aantekening
eerste aanhalingsteken voor Medewerkers 

verwijderen



5 9slotreflectie

s l o t r e f l e c t i e   |   C i s k a  S t a r k  &  M a r t i n  W a l t o n

h a n d e l i n g e n  2 0 1 4   I   1

Waarom de kring niet 
rond wordt
Gemeenschapsvorming in vieringen in 
bijzondere settingen

Langs de rand,
buiten de kring,
weet ik mij
geborgen.

Onzichtbaar
ben ik,
onbesproken.
Zwijgzaam,
stil en 
onbewogen.

Anders wil ik
zijn en mogen,
kijk maar naar
mijn ogen.

Marijke Vlugt 1

Deelgenoten-lotgenoten-bondgenoten
Vieringen in bijzondere settingen hebben twee 

brandpunten. Het eerste betreft het delen van 

een levensbeschouwelijke interesse. Dat kan de 

vorm nemen van gedeeld geloof en godsdien-

stigheid. Het kan ook de vorm nemen van een 

algemener betrokkenheid bij bezinning op le-

vensvragen. Mensen komen ook naar vieringen 

omdat de sfeer anders is, of omdat daar dingen 

van het leven op een andere manier ter sprake 

komen. Wie geen toegang heeft tot een religi-

euze bijeenkomst van eigen kleur, sluit zich aan 

bij wat voorhanden is. Mensen komen om iets 

te delen en om in iets te delen. Wij noemen dat 

deelgenootschap.

Een tweede brandpunt is de aanleiding waar-

om mensen zich op dat moment op die plek 

bevinden. In een ziekenhuis of instelling voor 

ouderenzorg is dat een gevolg van opname. In 
l

AMG
Aantekening
hier wel goed zo te zien

AMG
Aantekening
inderdaad beter om hier de beginkapitaal achterwege te laten?



slotreflectie6 0 h a n d e l i n g e n  2 0 1 4   I   1 6 1

de gevangenis is veroordeling de aanleiding, bij 

defensie stationering of uitzending. Voor een 

dakloze ligt het in de levensomstandigheden. 

De weg ernaartoe kan voor ieder verschillend 

zijn, maar op een of andere manier delen de 

aanwezigen om wie de viering wordt georgani-

seerd in dezelfde aanleiding, hetzelfde lot. Zij 

zijn lotgenoten.

Vaak wordt de intentie van een viering in 

beeld gebracht door het figuur van een kring. 

De mensen vormen een kring rondom een 

tafel of een kaars, of overdrachtelijk rondom 

een thema. Dat er sprake is van een tweede 

brandpunt, maakt dat de kring niet zomaar een 

mooie cirkel is, maar naar de vorm van een el-

lips neigt. In specifieke contexten speelt de spe-

cificiteit van de situatie ook inhoudelijk een rol.

Tegelijk is er een derde aspect. Want waar 

gevierd wordt, vormt zich een gemeenschap. Er 

kan een ‘bondgenootschap’ ontstaan dat niet 

alleen afleidbaar is uit het ‘deelgenootschap’ en 

het ‘lotgenootschap’. Over de condities waarin 

die gemeenschap (het bondgenootschap) zich 

vormt en de benodigde competenties van de 

geestelijk verzorger of andere voorganger gaat 

deze afsluitende reflectie. Kan zich een kring 

vormen? Of zijn andere beelden nodig?

Geen vanzelfsprekendheid
Dat een bondgenootschap zich vormt, is geen 

vanzelfsprekendheid. Mensen komen naar de 

vieringen uit allerlei verschillende motieven. 

Voor sommigen ligt de reden in het reeds aan-

wezige geloof. Voor een ander kan een ziekte of 

crisis een actuele aanleiding zijn om een plaats 

van bezinning opnieuw of voor het eerst te 

zoeken. Voor weer anderen spelen motieven van 

gewoonte, het zoeken van afleiding of het in 

contact met anderen willen komen een rol. De 

gratis koffie na afloop of het ontvluchten van de 

leegte van de zondag kan in een psychiatrische 

inrichting van invloed zijn. In een gevange-

nis is het mede een kans om op zondag uit je 

cel te komen; op uitzending een moment om 

even in een andere wereld te zijn. De verschil-

lende motieven betekenen dat de aanwezigen 

verschillende belangen hebben bij wat in de 

viering gebeurt. Er kan ook concurrentie ont-

staan tussen verschillende levensbeschouwelijke 

tradities en verwachtingen. De pluraliteit brengt 

diverse mensen bij elkaar, maar kan eerder naar 

verstrooiing dan naar gemeenschapsvorming 

tenderen. 

Niet alleen de verschillende motieven en be-

langen vormen een mogelijke hindernis. Ook 

kan de aard van het lotgenootschap zelf drem-

pels opwerpen. In situaties van ernstige ziekte 

of langdurige revalidatie, van de stress van 

uitzending of druk van vragen van schuld en 

onschuld, kan de last van de eigen aandoening 

of van de situatie het deelnemen aan een ge-

meenschap in wederkerigheid in de weg staan. 

In vele gevallen is het communicatief vermogen 

aangetast of beperkt. Waar men elkaar 24 uur 

per dag, zeven dagen per week kan tegenkomen, 

is open communicatie een risico dat men liever 

niet neemt. De vaak ongeschreven codes van 

omgang met elkaar, op straat of in een woon-

kamer in een ouderenvoorziening of in een 

bataljon op uitzending, passen vaak niet in het 

streven naar uitwisseling en wederkerigheid 

rondom levensbeschouwelijke thema’s in en 

rondom een viering. 

Daar waar de vieringen interactieve elemen-
l

ten bevatten kunnen de verschillende belangen 

en verschillende codes verstorend werken. Die 

verschillende belangen en vermogens kunnen 

elkaar ook versterken in het opwerpen van 

drempels voor gemeenschapsvorming. Som-

mige deelnemers komen naar de viering puur 

voor de eigen beleving of voor contact met de 

geestelijk verzorger. Zij hebben weinig interesse 

in of zijn beperkt in staat tot interactie met 

andere aanwezigen, laat staan wederkerigheid. 

In de interactieve momenten tijdens de viering 

lopen vaak alle communicatielijnen via de 

voorganger. Bij het koffiedrinken is de interactie 

tussen de leden van de doelgroep beperkt. Dat 

kan verschillende redenen hebben. Mensen zijn 

door langdurige contacten met elkaar soms uit-

gepraat. Of men zoekt een luisterend oor maar 

geeft niet thuis bij het verhaal van de ander.

‘Kring’ van vrijwilligers
In vele settingen vormt zich rondom de pri-

maire doelgroep een tweede ‘kring’ van vrijwil-

ligers. Ook de vrijwilligers hebben verschillende 

motieven om aanwezig te zijn. Voor de een gaat 

het om een acte van dienstbaarheid, in het ene 

geval belangeloos, in het andere geval vanuit 

een zoeken naar erkenning. De een heeft een 

natuurlijke affiniteit met de doelgroep, een an-

der probeert het verdriet om de gestorven broer 

met een verstandelijke beperking te verwerken. 

Weer een ander is vastgelopen in de plaatselijke 

kerkgemeenschap en heeft een alternatief in de 

diensten in de instelling gevonden. De direct-

heid die men elders mist, vindt men in de in-

stellingsviering, evenals een theologie die dicht 

bij het leven staat. Soms heeft de emotionele 

laag die de bewoners of patiënten aan de dag 

leggen een plaatsvervangende rol. De vrijwil-

ligers waarderen die emoties zeer, maar uiten 

zichzelf niet op soortgelijke wijze. 

De betrokkenheid van de vrijwilligers is goud 

waard. Niet alleen zou de dienst organisatorisch 

niet lopen zonder hun inzet, hun aanwezig-

heid is voor sommige bewoners en patiënten 

een extra motief om in de viering te komen. De 

vrijwilligers verlevendigen vaak de interactie, 

tijdens maar zeker ook rondom de viering. De 

betrokkenheid van de vrijwilligers wordt echter 

een gevaar waar de belangen van de vrijwilligers 

zelf een te grote rol spelen of waar spanningen 

onder vrijwilligers de gemeenschapsvorming 

belasten.

In deze situatie met substantiële hindernis-

sen is de beweging van deelgenootschap en 

lotgenootschap naar bondgenootschap niet 

vanzelfsprekend. Daar moet zorg voor gedragen 

worden. Die zorg steunt op bepaalde condities 

en competenties, maar hangt ook samen met 

een basaal gegeven over zingeving.

Zingeving en gemeenschapsviering
In huidige benaderingen van zingeving binnen 

geestelijke verzorging ligt een paradox besloten. 

Aan de ene kant wordt het individuele karakter 

van zingeving en geloven benadrukt. Mensen 

worden op de maat van hun eigen levensover-

tuiging en levensbeschouwelijke visie bediend. 

De ontwikkeling van praktijken van geestelijke 

verzorging spiegelen daarmee maatschappelijke 

en culturele ontwikkelingen: individualisering, 

relativering van levensbeschouwelijke tradities 

en instituties, secularisering.

Aan de andere kant geven onderzoek naar 

zingeving en definities van spiritualiteit telkens 



slotreflectie

weer aan hoe centraal relaties en verbinding 

zijn voor mensen. De paradox is dat zingeving 

wordt geïndividualiseerd, maar dat relaties in 

die zingeving centraal staan. Dat mensen toene-

mend via bricolage hun levensbeschouwing op 

eigen wijze vormgeven is evident. Tegelijk bevat 

de term ‘individualisering’ ook een misleidend 

element. Het betekent namelijk dat wij weinig 

zicht hebben op hoe levensbeschouwelijke 

socialisatie nu nog feitelijk verloopt. Voor hun 

zingeving en levensbeschouwing blijven men-

sen afhankelijk van hun sociale kring en van het 

culturele aanbod om hen heen. De ene toont 

zelfredzaamheid en vindt daarin een weg. Een 

ander levert zich uit aan een spirituele mode of 

aan de code in zijn of haar sociale kring.

Een wijsheid van spirituele tradities is dat 

vragen op het gebied van geloof, zingeving en 

levensbeschouwing niet met een antwoord ge-

holpen zijn, maar met het (samen)gaan van een 

weg of met de inbedding in een gemeenschap 

die dezelfde vragen deelt. Anders gezegd: een 

wezenlijk element van zingeving en levensbe-

schouwing is bondgenootschap. De vraag is 

dan hoe mensen daartoe uitgenodigd kunnen 

worden en hoe gemeenschap gevormd kan 

worden. De praktijkreflecties geven ons zicht op 

verschillende mogelijkheden.

Condities van bondgenootschap
Onder welke (praktisch-theologische) condities 

ontstaat bondgenootschap in de beschreven 

praktijken? De condities zijn niet van een ge-

heel andere soort dan bij vieringen in meer 

traditionele of gevestigde situaties. Tegelijk 

vraagt iedere conditie om specificiteit die zich 

verhoudt tot de context (instelling, uitzending), 

tot de bijzondere situatie van de deelnemers 

(lotgenootschap) en tot de verscheidenheid aan 

motieven en communicatieve (on)mogelijkhe-

den. Wij lopen een aantal aspecten langs.

Scheppen van heilige ruimte
Vieringen in instellingen of in bijzondere set-

tings vinden vaak plaats in functionele ruimtes 

die voor alledaagse doeleinden gebruikt wor-

den. Vaak met minimale middelen worden die 

seculiere ruimtes ‘omgebouwd’ tot heilige ruim-

tes, terwijl het functionele karakter zichtbaar 

blijft. Dat vraagt om symbolen die de aandacht 

trekken en de aandacht bevorderen. Met grote 

zorgvuldigheid en beperkte middelen wordt 

een ‘aparte’ ruimte geschapen (De Kooter). 

Quartier laat in zijn artikel zien hoezeer juist de 

aparte ruimte zichtbaar verwijst naar het eigene 

van de liturgie, namelijk dat het in de dominan-

te structuur van het alledaagse waaraan mensen 

overgeleverd zijn een ‘anti-structuur’ vormt.

Rituele verbeelding
Met symbolen en beeldtaal worden verbindin-

gen gelegd met de context. Het beeld van de 

woestijn in relatie tot de innerlijke ervaringen 

van sommige psychiatrische patiënten of de 

uiterlijke omgeving tijdens een militaire uit-

zending kunnen verkend worden. Bij vieringen 

met mensen die dementeren of mensen met een 

verstandelijke beperking komt het op zintuig-

lijkheid aan. Tegelijk moet de bijzondere situ-

atie niet allesoverheersend zijn, want daardoor 

zouden mensen tot hun aandoening of beper-

kende rol gereduceerd worden. Anders gezegd: 

zowel het deelgenootschap (het deel hebben aan 

het levensbeschouwelijke en aan de mensenge-

6 2 6 3h a n d e l i n g e n  2 0 1 4   I   1

l

meenschap in volle zin) als het lotgenootschap 

(de specificiteit van de doelgroep) moeten een 

plaats krijgen en met elkaar verbonden worden. 

Als het gaat om rituele verbeelding, zien we 

vaak een terugkeren tot de kern van existenti-

ële symbolen die op participatieve wijze vorm 

krijgen, zoals het aansteken van een kaarsje bij 

gebedsintenties. Juist ook bij uitvaarten blijkt 

rituele verbeelding van de waarde van de over-

ledene verbinding te scheppen tussen de indivi-

duele én de gemeenschappelijke gedachtenis.

Performatieve bezinning
De voorbeelden uit de praktijk laten zien dat 

voorgangers evocatieve en esthetische vormen 

weten te vinden en aanwenden om vieringen 

gestalten te geven en om mensen aan te spre-

ken dan wel erbij te betrekken. In de tijdelijk 

samenstelde groep van de bezoekers kan ge-

meenschap niet verondersteld worden, maar zal 

performatief bevorderd moeten worden. Wil 

de combinatie van deelgenootschap en lotge-

nootschap tot een basis voor bondgenootschap 

worden, dan moet er met mensen iets gebeuren. 

Dat vraagt ook om expressiviteit. In het inter-

view laat Brandsma zien hoezeer het proces van 

het zelf vormen van een zangkoor door gede-

tineerden leidt tot een bijzondere manier van 

gemeenschapsvorming. De voorganger staat 

daarbij garant voor de randvoorwaarden en de 

viering draagt bij aan de expressie van gemeen-

schap.

Oecumenische gastvrijheid
Al vele decennia zijn vieringen in instellingen 

of in den vreemde oecumenische oefenplaatsen, 

waarbij men vooral aan het samenkomen van 

verschillende protestantse en katholieke confes-

sies moet denken. Liturgische vormgeving en 

taal bieden onderdak aan verschillende tradi-

ties en vormen. Langzamerhand vinden meer 

grensoverschrijdingen plaats: moslims die een 

christelijke viering bezoeken en christenen en 

humanisten die een boeddhistische meditatie 

bijwonen. Dat vraagt om taal die inhoudelijk 

blijft maar tegelijk inclusief is. Het vraagt om 

beelden en rituelen die toegankelijk en tegelijk 

evocatief zijn. Juist de grensoverschrijdende 

momenten waar intra- en extramuraal samen-

komen, blijken aan beide zijden van de muren 

bijzondere betekenis te krijgen. Bewoners van 

een instelling voelen zich opgenomen in een 

groter geheel (Dekkers: plaatselijke kerk, Taco 

Bos: klooster) als vorm van maatschappelijke 

integratie, terwijl de instellingsvoorganger in 

de plaatselijke kerk de ‘andere wereld’ repre-

senteert waaraan men gewoonlijk voorbijgaat. 

Deze grensoverschrijdende vormen van vieren 

scheppen bondgenootschappen. 

Ruimte voor vrijblijvendheid
De vieringen in bijzondere settingen zijn situ-

ationeel. De samenstelling van de ‘gemeente’ 

is temporeel begrensd. Ook al blijven mensen 

soms levenslang in de zorg, het is niet meer 

vanzelfsprekend dat zij op dezelfde plek en met 

dezelfde voorzieningen zullen blijven wonen. 

De veranderingen van samenstelling betekent 

een voortdurende ongelijktijdigheid in de mate 

van gewenning onder de bezoekers, van ver-

trouwen, van zich thuis voelen (Taco Bos). Om-

dat mensen vaak niet vrijwillig in een instelling 

verblijven, dragen zij soms hun verzet of am-

bivalentie tegenover de nieuwe situatie over op 



slotreflectie6 4 6 5h a n d e l i n g e n  2 0 1 4   I   1

de vieringen of de voorganger zelf. ‘Hoe kun je 

beweren dat …’ Voor anderen is de viering juist 

de oase waar zij tot leven komen. Omdat het 

omgaan met grenzen in kwetsbare situaties een 

probleem kan zijn, wisselen sommigen af tussen 

een grote mate van emotionele aanwezigheid 

en kritische afstandelijkheid. Ook de eerder ge-

noemde factoren van sociale codes en van (te) 

dicht op elkaars huid leven in een zorggemeen-

schap, kunnen de ambivalentie versterken. Waar 

in een kerkelijke gemeente de betrokkenheid als 

bouwsteen van gemeenschap wordt gezien, is 

vaak in bijzondere settings de mogelijkheid van 

vrijblijvendheid van even groot belang voor de 

gemeenschapsvorming, een ‘floating commu-

nity’ (Taco Bos). 

Varianten van ontmoeten en vieren 
In de veelkleurige praktijkverhalen zien we dat 

de vieringen en bezinningsmomenten niet op 

zichzelf staan, maar in allerlei variaties ingebed 

worden in de momentane leefgemeenschap-

pen. Taco Bos schrijft over varianten van stil-

teavonden en vieringen. Dekkers beschrijft de 

speciale vieringen voor doelgroepen binnen 

de instelling. Tanja beschrijft vieringen én bij-

belstudiekringen, en Brandsma is opgehouden 

met vieringen in het Exodushuis maar leidt wel 

zingevingsavonden. Steeds wordt gezocht naar 

de passende vorm bij de soort gemeenschap 

afgestemd op de mogelijke deelnemers. Vieren 

is één van de vormen.

Herwaardering van de marge
Zorg is geen populair maatschappelijk gegeven. 

Niet alleen wordt werken in de zorg in vele op-

zichten ondergewaardeerd, zij die afhankelijk 

zijn van zorg voelen zich vaak in de marge van 

de samenleving staan: te weinig gezien in hun 

zorgnood, te weinig in staat om deel te nemen 

aan sociale omgang. Voor velen is stigmati-

sering ook een last. Ook militairen kunnen 

terechtkomen in een geïsoleerde positie ten 

opzichte van een maatschappij die hun erva-

ringen en motieven niet begrijpt. De margi-

nalisering heeft vaak invloed op gevoelens van 

zelfwaardering. Vieringen zijn vaak een vorm 

van ‘empowerment’. Empowerment vraagt om 

erkenning van de waarde van hun specifieke 

ervaringen, ook al zijn die ervaringen vaak on-

gewenst. Het vraagt om taal en beelden die een 

performatief effect op gevoelens van waardig-

heid kunnen hebben. Het vraagt ook om de ‘re-

lokalisering’ van hun onbegrepen ervaringen 

en marginale positie in relatie tot de centrale 

vragen van mens-zijn en maatschappijvorming. 

De meest voor de hand liggende vraag is wat 

kwetsbaarheid voor mensen betekent. Maar 

ook waarom mensen niet alleen voor dementie 

bang zijn, maar ook voor mensen die demen-

teren? Waarom willen anderen niet horen wat 

ik als verslaafde of als gedetineerde asielzoeker 

meemaak? Daarmee wordt bevorderd, op zijn 

minst symbolisch, dat mensen in de marge 

weer deel uitmaken van de mensgemeenschap 

en iets bij te dragen hebben aan maatschappe-

lijke vragen.

Existentiële betrokkenheid
Als het gaat om de inbreng van bijbelverhalen 

of andere teksten, zien we dat de enscenering 

ervan een belangrijke rol speelt. Gezamenlijk 

gaan de voorganger en aanwezigen ‘de boot in’ 

en beleven de storm op het meer. Niet de ver-

halen op zich spreken een taal, maar pas wan-

neer ze zich realiseren in de werkelijkheid van 

de gemeenschap worden ze toegeëigend door 

de deelnemers. Existentiële thema’s, herken-

ning en identificatie gaan voor systematisch-

theologische overwegingen. Zowel Brandsma 

als Tanja spreken over de bevestiging die men-

sen zoeken in het geloof, in de teksten en bij de 

voorganger. Het veelal autobiografisch lezen 

van teksten door deelnemers aan de bijeen-

komsten vormt een specifieke hermeneutische 

uitdaging voor de voorganger om de deelne-

mers te begeleiden in hun betekenisgeving.

In het algemeen kan men zeggen dat de spe-

cificiteit van de situatie allerlei polaire of dia-

lectische verhouding op scherp zet: afstand en 

nabijheid, traditie en context, verbale en non-

verbale vormen, bijzonderheid en algemeen-

heid. Dat maakt dat de condities niets nieuws 

onder de zon bevatten en tegelijk iedere keer 

anders en nieuw verstaan moeten worden. Wat 

vraagt dat van de voorganger?

Competenties van voorgangers
Als het gaat om een theologische of zinge-

vingscompetentie, zien we dat de voorgangers 

heel duidelijk een visie hebben op het belang 

van zingeving, liturgie en gemeenschap en op 

hun eigen rol hierin. Dat wordt ook van hen 

gevraagd in de toenemende druk op functiona-

lisering en resultaatgerichtheid binnen de zorg. 

De liturgische visie van Quartier laat zien hoe-

zeer voor de voorgangers zelf geldt dat zij ook 

in hun persoonlijke spiritualiteit ontvankelijk 

blijven voor de ‘anti-structuur’ van gebed en 

liturgie.

Voor het voorgaan in de vieringen zijn uiter-

aard hermeneutische, rituele en verbeeldende 

competenties gevraagd. De concrete uitdagingen 

hierbij liggen op het gebied van specificiteit. 

Iedere setting roept een ander levensgevoel 

en andere levensvragen op. De voorganger 

benoemt deze in taal en ritueel en plaatst  die 

specificiteit in een breder levensbeschouwelijke 

kader. Dat biedt erkenning van de particuliere 

ervaringen en voegt ze tegelijk in in het alge-

meen menselijke.

Iets soortgelijks geldt voor communicatieve 

competenties. De voorganger zal allereerst een 

bepaalde veiligheid kunnen scheppen. Dat kan 

soms door ‘onveiligheid’ heen, zoals Brandsma 

laat zien. Niemand wordt uitgelachen. Niemand 

moet meedoen. Alleen in een veilige atmosfeer 

komt het uitnodigend karakter tot bloei. Iedere 

setting heeft daarbij een eigen taalspel en com-

municatieve codes. Ruzies en spanningen zijn 

evident aanwezig. Soms moet de voorganger 

bekwaam zijn in het aanleggen van omwegen 

en noodleidingen. De meertaligheid, ook in 

non-verbale communicatie is essentieel. De 

wens om gemeenschap te vormen vraagt van 

de voorganger dat hij of zij performatief en 

expressief deze boodschap overbrengt, ofwel 

belichaamt.

De oecumenische openheid vereist een 

‘inclusiviteits’-competentie in het vinden en 

aanwenden van symbolen, beelden en taal. Om 

betekenis te hebben moet een symbool gewor-

teld zijn in een traditie. Tegelijk moet het sym-

bool zo ontsloten worden dat het toegankelijk 

is voor een zo breed mogelijk publiek. Door de 

specifieke ervaringen van de aanwezigen aan 

een traditioneel of algemeen menselijk symbool 
l



trendbericht6 6 6 7h a n d e l i n g e n  2 0 1 4   I   1

te relateren, biedt de voorganger erkenning van 

die ervaringen en verbindt deze met die van 

andere mensen. 

Alles wijst erop dat de vieringen qua voorbe-

reiding om zorgvuldigheid vragen om tot een 

kern te komen maar qua uitvoering tevens een 

groot improvisatievermogen vereisen. Dat geldt 

evenzeer bij het aankleden van een ruimte als 

bij de interactie in de viering. Het geldt ook met 

het oog op de omgang met mensen voor en na 

de viering, met hun onderscheiden motieven, 

belangen, vermogens en verwachtingen. Indivi-

dualiteit van de betrokkenen staat veelal onder 

hoogspanning en valt niet zomaar in te voegen 

in een gemeenschappelijkheid. Dat vereist van 

de voorganger  een dialectisch vermogen om 

met de verhoogde waar men zich bevindt, ten 

tweede om met de snelle wisselingen tussen 

polen te kunnen meebewegen spanning tus-

sen de polariteiten om te gaan, ten eerste om te 

kunnen onderscheiden.

Pelgrimsstoet 
De dynamiek van polariteiten, de tijdelijkheid 

en vrijblijvendheid verzetten zich tegen vaste 

vormen. De vorm van de gemeenschap is on-

zeker, de samenstelling ook. De bestendiging 

is daardoor een probleem, maar dat is ook 

niet het eerste doel. Het doel is het vormen 

van bondgenootschap vanuit het gegeven van 

deelgenootschap en lotgenootschap. De prak-

tijkvoorbeelden tonen creatieve en gelukte 

mogelijkheden ertoe. Deze reflectie wijst op de 

nodige condities en competenties. Iedere keer 

haken nieuwe mensen aan en haken andere 

mensen af, om allerlei persoonlijke en situati-

onele redenen. Het beeld van de kring voldoet 

niet, maar dat van een ellips evenmin. Het beeld 

van een pelgrimsstoet, zoals ook bij Quartier 

aanwezig, biedt misschien mogelijkheden: men-

sen in verschillende samenstellingen onderweg, 

deelgenoot in de reis en de verwachtingen die 

de reis oproept, lotgenoten in de ontberingen 

en omstandigheden, bondgenoten in het met 

elkaar een eindje meelopen.

Noot
1 �In: Koehoorn, J. (red.) (1991). Wie geen doel heeft kan niet 

verdwalen. Deventer: Brinkgreven, 141.

Ciska (dr. F.) Stark is docent Praktische Theologie en directeur 
Onderwijs van de Protestantse Theologische Universiteit te 
Amsterdam/Groningen. 
fstark@pthu.nl

Martin (prof. M.N.) Walton is bijzonder hoogleraar Geestelij-
ke verzorging aan de Protestantse Theologische Universiteit 
locatie Groningen 
mwalton@pthu.nl

l

t r e n d b e r i c h t   |   H e n k  d e  R o e s t

Vanaf de geboorte van de discipline hebben vragen naar de themas 
die door praktisch theologen onderzocht zouden moeten worden 
en vragen naar de methoden om kennis te verkrijgen het onderzoek 
voortdurend begeleid. Kritische vragen zijn ook gesteld ten aanzien 
van de theorieën die de praktische theologie gebruikt om de verza-
melde data beter te kunnen begrijpen. Daarnaast zijn regelmatig 
vragen gesteld over het theologisch karakter van de praktische theo-
logie. Door al deze vragen is de praktische theologie in haar onder-
linge discussies vaak met zichzelf bezig geweest. Tegenwoordig zien 
we echter dat deze vragen vooral in relatie tot concrete empirische 
onderzoeken opkomen.

Praktische theologie 
2007-2012

‘Keine der theologische Disziplinen hat so hart-

näckig ihr eigenes Selbstverständnis zu ihrem 

Thema gemacht wie die Praktische Theologie‘, 

stelt Albrecht Grözinger in 1989. In een over-

zichtsartikel over de Nederlandse praktische 

theologie in 2002 schrijft Molendijk, dat hij als 

buitenstaander de indruk heeft dat er binnen 

de praktische theologie continu gediscussieerd 

wordt over de fundamenten van het vak. De 

praktische theologie worstelt met zichzelf. 

Nu kunnen we dat zo niet meer zeggen, 

hoewel fundamentele epistemologische, onto-

logische en methodologische vragen nog steeds 

worden gesteld en mijns inziens ook gesteld 

moeten worden. Tegenwoordig zien we echter 

dat deze vragen vooral in relatie tot concrete 

empirische onderzoeken opkomen. Achtereen-

volgens staan we stil bij de onderzoeksthema’s 

van de laatste jaren, de wetenschappelijkheid 

van de empirische theologie, de geadresseerden 

en ten slotte de theologische dimensie. 

Onderzoeksthema’s
Ook in de in dit trendbericht besproken publi-

caties wordt de vraag waar de praktische theolo-

gie onderzoek naar doet (of dient te doen) re-

gelmatig gesteld. Eerdere debatten lijken daarin 

te worden meegenomen. Uitvoerig behandelt 

bijvoorbeeld Ruard Ganzevoort in zijn presiden-

tial address voor de conferentie van de Internati-
l

AMG
Aantekening
1 witregel toevoegen boven Ciska ....

AMG
Aantekening
punt achter

Groningen.

AMG
Aantekening
apostrof invoegen

thema's

AMG
Aantekening
moet hier niet een beginkapitaal?

'K



6 9h a n d e l i n g e n  2 0 1 4   I   1

onal Academy of Practical Theology (IAPT) van 

2008 in Chicago de vraag naar gemeenschappe-

lijke kenmerken van het internationale praktisch 

theologische onderzoek (Ganzevoort 2009). Hij 

ziet een groeiende consensus en spreekt over een 

gemeenschappelijk centraal domein van de ‘ge-

leefde religie’. Ganzevoort onderscheidt daarbin-

nen zes concentrische cirkels: ambt (de leiding 

van een geloofsgemeenschap), kerk, geloof, re-

ligie, cultuur en samenleving. Alle onderzoeken 

die hij kent richten zich op een of meer van deze 

cirkels. Ook in de keuze voor de methoden ziet 

hij overeenstemming ontstaan. 

Van der Ven stelde eerder dat de praktische 

theologie zich ontwikkelt van een toepassings-

discipline van systematische theologie (‘theolo-

gia applicata’), via een studie van de religieuze 

zelfinterpretatie van gelovigen en gemeenschap-

pen (‘narratieve benadering’, ‘lived faith’ bena-

dering), en religieuze praktijken (‘lived religion’-

benadering), naar een praktische religieweten-

schap (georiënteerd op theorievorming over 

religie in private en publieke contexten). 

‘Geleefde religie’
De eerdere benaderingen, en zelfs wat is aange-

duid als het ‘clericale paradigma’ (Farley)), ko-

men we echter, zoals blijkt uit dit trendbericht, 

nog volop tegen. Bij de focus op ‘geleefde religie’ 

gaat het, zoals blijkt uit Dinter & Söderblom 

(2008), een bundel met 31 essays ter ere van 

Hans-Günter Heimbrock, om een grote variëteit 

aan overtuigingen en praktijken. Het gaat om 

fenomenologisch onderzoek naar de religiositeit 

van individuen en groepen in het alledaagse 

leven. Deze bloeit, in allerlei vormen en aandui-

dingen, ook buiten de ‘georganiseerde religie’. 

Daarbij kan het ook gaan om indrukwekkende 

gebeurtenissen die mensen brengen tot een 

vorm van intense bewondering of die een gevoel 

van devotie teweegbrengen. 

Een voorbeeld van onderzoek is de analyse 

van de ‘landing van de eerste Airbus 380 in 

Frankfurt en het beleven van dat moment in een 

menigte’: ‘people are holding their breath, widly 

taking photos (...) screaming and clapping in 

their hands (...) everybody glued their eyes to the 

gigantic plane as if the new Messiah was about to 

arrive’. De analyse vindt plaats met behulp van 

theorievorming aangaande pelgrimages en ritu-

elen (Söderblom, in: Dinter & Söderblom 2008, 

25-38). 

Andere bijdragen gaan over de hoge saillantie 

van alledaagse spiritualiteit voor hen die zichzelf 

‘spiritueel’ noemen, maar ook over de vlooien-

markt in Zürich, de symboolwaarden van de 

mobiele telefoon, creatieve verwerkingen van 

bijbelverhalen in werkschriftjes van leerlingen 

in het godsdienstonderwijs, chillen in kerkelijk 

jeugdwerk en dialoog en conflict in de klas 

tijdens het vak godsdienst. In de conceptuele 

perspectieven wordt onder andere in een zeer 

lezenswaardige bijdrage de performativiteit van 

de perceptie geanalyseerd: wat doet aandach-

tig waargenomen worden met mensen in de 

pastorale gespreksvoering? Telkens gaat het in 

de bijdragen om de rijkdom van het concrete, 

lichamelijke, materiële en ruimtelijke, maar ook 

om de betekenis van de verbeelding in de ge-

leefde ervaring. 

‘Religieuze identiteit’
In een andere verzamelbundel met lezingen van 

de in 2006 in Berlijn gehouden IATP-conferentie 
l



trendbericht7 0 h a n d e l i n g e n  2 0 1 4   I   1 7 1

(Gräb & Chardonnier 2009) wordt het domein 

van de praktische theologie bepaald als ‘chris-

telijke gemeenschappen, binnen en buiten de 

traditionele kerkgenootschappen’ en als de 

culturele context waarbinnen de ‘praktijken van 

christelijke én andere religieuze gemeenschap-

pen’ zich bevinden. Daarmee bestuderen prak-

tisch theologen ook de ‘transformatie van religie 

in de moderne samenleving’. 

De conferentiebundel met 47 bijdragen maakt 

duidelijk dat het daarbij bijvoorbeeld kan gaan 

om thema’s als ‘spirituele narratieven van jonge 

mensen die wees zijn en getroffen zijn door HIV, 

aids en armoede (Müller), ‘jeugd en spirituali-

teit in de context van het internet’ (Schmiedt-

Streck), ‘gendernormen en hun gevolgen voor 

lichaam en ziel’ (Karle) en om de ‘spiritualiteit 

van kinderen’ (Dillen). Het concept ‘religieuze 

identiteit’ blijkt een sleutelbegrip. Contra Mo-

lendijk is er geen sprake van rondtollen rond de 

vraag wat praktische theologie is of zou moeten 

zijn. 

Daarnaast blijkt de indeling in subdisciplines 

steeds meer obsoleet. Dat laat zich overigens ook 

demonstreren door monografieën als Lienau 

(2009), Capucao (2009), Zaccaria (2009), Quar-

tier (2007) en Robinson (2007). Kunnen we de 

laatste twee, over respectievelijk begrafenisritu-

elen en huwelijksrituelen, nog plaatsen binnen 

de subdiscipline van de ‘casualia’, dat wil zeggen 

de geloofscommunicatie en de begeleiding bij 

gelegenheden, drempel- of scharniermomenten 

in de levensloop, de eerste drie overstijgen de 

gangbare indeling. 

Lienau (2009) onderzoekt de online-gebed-

spraktijk, formuleert een grounded theory op 

basis van 487 gebedsteksten van twee websites 

en zes interviews en laat zien hoezeer het inter-

net de drempel om vrij, vrijuit en zeer persoon-

lijk te bidden verlaagt. Opvallend is hoe weinig 

gebruik wordt gemaakt van gecodificeerde, li-

turgische of door bijbelpassages (bijv. psalmen) 

gestempelde taal. 

Zaccaria (2009) onderzoekt zowel de (speci-

fieke kenmerken van) de participatie (bestaande 

uit ‘belonging en ‘ritualising’), alsook de beliefs 

van ‘gewone parochianen’ in een Zuid-Italiaans 

diocees, evenals de relatie daartussen. Deze 

exploratieve, kwantitatieve, studie naar volks-

religiositeit neemt de (gemeenschappelijke) 

aanbidding van relieken, maar ook pelgrimages, 

processies en het bidden van de rozenkrans on-

der de loep, maar ook het effect daarvan op een 

aantal sets of beliefs (overtuigingen aangaande 

God, Jezus, de kerk en het lijden) en de accenten 

die zij daarin leggen. 

Capucao (2009) onderzoekt de relatie tussen 

religiositeit en etnocentrisme door in te zoomen 

op de vraag of bepaalde visies van hedendaagse 

Nederlandse katholieken in de vier grote steden 

(N=451), op God, Jezus, de Geest, heil en de 

kerk, invloed uitoefenen op hun houding ten 

opzichte van minderheden en op eventuele 

etnocentrische opvattingen. 

‘God lezen’
Het achterhaald raken van subdisciplinaire 

indelingen blijkt ook uit het indrukwekkende 

boek van Elaine Graham (2009) waarin essays 

van bijna twintig jaar praktisch-theologische 

reflectie zijn verzameld. Praktische theologie 

gaat volgens haar over God-talk-in-the-world. 

Het ‘spreken over God’ vindt plaats in woorden, 

maar ook in beeldende kunst, popsongs en zelfs 

in de architectuur en daarin kunnen theologen 

‘God lezen’. Het betekent dat ook de stemmen 

van de populaire cultuur een bron voor theo-

logische reflectie zijn, omdat het gaat om een 

kader waarin mensen hun grondovertuigingen 

en fundamentele waarden tot uitdrukking zien 

komen (2009, 171). Zowel de stemmen van de 

‘high culture’ als de populaire cultuur leveren 

in romans, toneel, films of muziek, zogeheten 

‘betekenismatrices’: archetypen, mythen, helden 

en soteriologieën (bijv. in films als The Matrix of 

The Shawshank Redemption) die formatief zijn 

voor de ‘stories we live by’. In navolging van Clif-

ford Geertz spreekt zij over cultuur als ‘een door 

mensen gesponnen web van betekenissen’ of, 

eenvoudiger, ‘wat mensen van de wereld maken’. 

Graham ziet de praktische theologie als een 

brug tussen hedendaagse, cultureel gestempelde, 

ervaringen en de bronnen en normen van de 

traditie. Ze spreekt over het interdisciplinair 

analyseren van de ‘lived experience of the people 

of faith’. De praktische theologie genereert hier-

door praktische wijsheid, dat het leven van de 

hele kerk – en niet alleen van de ordained minis-

try – richting geeft. 

Bonnie Miller McLemore (2012a; 2012b) 

stelt dat inzicht in de dynamiek van geloofs-

praktijken en in geloofservaringen bevorderlijk 

dient te zijn voor een ‘embodied Christian faith’ 

(2012b, 5) en dat praktische theologie als een 

academische discipline invloed heeft op de 

transformatie daarvan (2012b, 10). De indeling 

van de door haar geredigeerde lijvige Wiley-

Blackwell Companion to Practical Theology (met 

56 auteurs!) wordt bepaald door haar opvatting 

van praktische theologie. Ze beschouwt deze 

als een activiteit van gelovigen in het alledaagse 

leven, als een methode om ‘theologie in prak-

tijk’ te bestuderen, als een overkoepelende term 

voor het curriculum van de subdisciplines in het 

theologisch seminarie (in de Amerikaanse bete-

kenis) en als academische discipline. Het dient 

de praktische theologie volgens haar telkens te 

gaan om het verrijken van de ‘life of faith for the 

sake of the world’, om ‘geloof-in-actie’ of ‘geleefd 

geloof ’ (2012a, 104). 

Er is bij Miller-McLemore en de auteurs van 

de Companion echter ook een grote openheid 

voor het ontdekken van religieuze betekenis-

sen en betekenisgeving in het alledaagse leven 

(2012b, Part I). Nieman en Cahalan maken in 

een essay een met Miller McLemore vergelijk-

baar onderscheid tussen praktische theologie als 

een manier voor christenen om tot een theolo-

gisch oordeel te komen, als een vorm van theolo-

gisch handelen en reflecteren door voorgangers 

en kerkelijke leidinggevenden en als een theolo-

gische discipline die zowel gericht is op doceren 

en leren als op onderzoek. Het gemeenschap-

pelijke doel van praktische theologie formuleren 

zij als het bevorderen van gelovig discipelschap, 

opgevat als een gemeenschappelijk gedeelde 

roeping tot gelovig leven – en de focus is gericht 

op het leidinggeven dat voor dit discipelschap 

nodig is (Cahalan & Nieman, in: Bass & Dykstra 

2008, 62-90, m.n. 67vv). Het gaat de auteurs van 

laatstgenoemde bundel om een manier van leven 

die gevormd is door het evangelie, met het oog 

op het welzijn van alle mensen (‘opdat zij leven 

en overvloed hebben’). Wat de theologische (bijv. 

christologische en/of eschatologische) criteria 

voor dat leven zijn, blijft echter onhelder (Bass & 

Dykstra 2008). 
l

AMG
Aantekening
afbreken als:

gebeds-
praktijk

AMG
Aantekening
pijltje kan ook gewoon rechts



trendbericht7 2 h a n d e l i n g e n  2 0 1 4   I   1 7 3

Wetenschappelijk karakter
In 1987 poneerden Adriaanse, Krop en Leertou-

wer in hun boek over ‘het verschijnsel theolo-

gie’, dat de praktische theologie ‘als toegepaste 

wetenschap een bestaan leidt aan de rand van 

het universitaire leven’ (Adriaanse et al. 1987, 

89). Intussen heeft de empirische theologie in 

het spoor van Hans van der Ven, Hans-Günter 

Heimbrock, Friedrich Schweitzer, Leslie Francis 

en anderen een hoge vlucht genomen. In Ne-

derland, Duitsland en in toenemende mate in 

Groot-Brittannië, Australië, Zuid-Afrika en de 

Verenigde Staten, laat (veel) praktisch-theolo-

gisch en praktisch-religiewetenschappelijk on-

derzoek zich niet langer vorm en inhoud geven 

zonder empirische methoden en zorgvuldige 

methodologische verantwoording. 

De praktische religiewetenschap blijkt zich 

volop in wetenschapstheoretische discussies 

over waarheid en methode, naar de verhouding 

tussen deductie en inductie (Schilderman, in: 

Francis, Robbins & Astley 2009, 27-41) en naar 

de verhouding tussen data en theorievorming 

te bewegen (Hermans, in: Francis, Robbins 

& Astley 2009, 73-99) en zich met kwalitatief 

hoogstaand onderzoek in het hart van theologie 

én religiewetenschap te positioneren. De posi-

tieve oordelen bij de onderzoeksvisitaties van 

de laatste jaren, ook van praktisch theologisch 

onderzoek aan confessionele instellingen, beves-

tigen dit beeld. 

Empirisch onderzoek lost hiermee een belofte 

in, die eerder ook ten aanzien van de praktische 

theologie in bredere zin werd geformuleerd. 

De eerder genoemde Elaine Graham (2009, xii) 

beweert, sprekend over de jaren negentig, dat er 

sprake was van een ‘renaissance as an academic 

discipline’. Rick Osmer (2008) geeft aan dat de 

praktische theologie tegenwoordig – met een, ik 

voeg toe, zorgvuldige en telkens noodzakelijke 

empirisch-methodologische verantwoording 

vanwege de navolgbaarheid – antwoord geeft 

op descriptieve vragen (‘what is going on?)’ en 

interpretatieve vragen (‘why is this going on?’). 

Daarna worden pas normatieve (‘what ought 

to be going on?’) en strategische vragen (‘how 

might we respond?’) behandeld. Daardoor wordt 

voorkomen dat theologie en religiewetenschap 

abstraheren van de werkelijkheid, de ‘real life 

situation. 

Osmer acht deze volgorde in de werkwijze 

overigens ook van belang voor degenen die 

leiding geven aan een geloofsgemeenschap (‘em-

pirical research by congregational leaders’) en 

voorziet de genoemde stappen van een bijbels-

theologische kwalificatie. Hij spreekt over ‘pries-

terlijk luisteren’, ‘wijsheid’, ‘profetisch onder-

scheidingsvermogen’ en ‘dienend leiderschap’. 

Voorbeelden van empirisch onderzoek
Ook scholars in de praktische theologie houden 

zich echter tegenwoordig aan de genoemde volg-

orde, waarbij het regelmatig voorkomt dat nor-

mativiteit en strategie (toepassing) buiten het 

onderzoek vallen en het blijft bij het verzamelen 

van data, methodologische verantwoording, 

theorievorming en discussie. Daarmee wint het 

onderzoek echter aan gezag. 

Daarvan zijn meerdere voorbeelden te geven. 

Kon bijvoorbeeld in 1975 Rudolf Bohren in het 

boek Das Gott schön werde nog prachtig, met 

verwijzing naar het werk van de Heilige Geest, 

schrijven over het belang van het waarnemen 

van gaven van mensen (charismata), tegen-
l

woordig is het ondenkbaar dat dit belang niet 

onderbouwd wordt door methodisch uiterst 

zorgvuldig opgezet kwantitatief en kwalitatief 

empirisch onderzoek (Baumert 2011; Klein, in: 

Gräb & Charbonnier 2009, 333-342). 

Een ander voorbeeld is een empirisch on-

derzoek naar rolopvattingen van predikanten. 

Hieruit blijkt dat predikanten sterk binnenker-

kelijk zijn gericht en missionaire communicatie 

vanwege de omvang van de gemeente, de ruime 

taakomschrijving en vooral de werkdruk, niet 

tot de prioriteiten van het predikantswerk wordt 

gerekend (Van Holten 2009). Dit tempert de 

normatieve toonzetting van het huidige missio-

naire elan. 

Een derde voorbeeld is een studie naar de 

beleving van preken (Pleizier 2010). Methodo-

logisch munt deze studie uit in de precisering 

van de stappen die in de ontwikkeling van een 

grounded theory worden gezet. De resultaten van 

dit kwalitatieve onderzoek laten zien, dat hoor-

ders zich niet alleen kunnen identificeren met 

de topics van een preek, maar ook met de taal 

en met narratieve situaties. Identificatie vindt 

echter ook plaats in relatie tot de voorganger. De 

wijze waarop de voorganger aangeeft de situatie 

van de hoorders te kennen speelt daarin een 

grote rol. Hoorders blijken echter niet alleen te 

luisteren vanuit de eigen situatie, maar ook met 

de situaties van anderen in gedachten. Pleizier 

spreekt over ‘third person identifications’. Het 

voorbeeld van dit onderzoek laat zien hoezeer 

empirisch onderzoek corrigerend werkt ten 

opzichte van een ontwerpende homiletiek. 

Een vierde voorbeeld is het etnografische 

onderzoek van Brouwer (2009). Brouwer be-

schrijft en analyseert door middel van partici-

perende observatie. Op basis van een kolossale 

hoeveelheid fieldnotes en met een aangescherpte 

methodische waarneming die zorgvuldig wordt 

toegelicht vertelt én ontleedt hij het fascinerend 

verhaal van een doorsnee protestantse geloofs-

gemeenschap in haar context. Daarbij brengt 

hij de geschiedenis van de gemeente in episodes 

in beeld, de kerkopbouwkundige dromen van 

het begin, de invloed van de voorgangers op de 

verschuivende profielen van de gemeente, de 

oorsprong van onderscheiden stromingen bin-

nen de gemeente. Hij beschrijft kritisch hoe de 

brugfunctie naar de wijk, naar andere religieuze 

gemeenschappen en naar thema’s in de wijk, ‘een 

armoedig bestaan leidt’. Brouwer toont aan dat 

het bijbels-theologische begrip koinonia zich laat 

vertalen in de taal van het social capital en zich 

daarmee laat ‘betrappen’ en ‘zichtbaar maken’, 

niet alleen in de interne verbindingen van een 

gemeente, maar ook in de externe. Hij toont aan 

dat er in deze gemeente, mogelijk exemplarisch 

voor andere geloofsgemeenschappen, een span-

ning is ‘tussen ambitie en realiteit’ (Brouwer 

2009, 29). 

Een vijfde voorbeeld van empirisch onderzoek 

is het zeer uitgebreide onderzoek naar de cate-

chese rond de Konfirmation dat onder leiding 

van Friedrich Schweizer en anderen in 2007 met 

meer dan 11.000 jonge respondenten, 5700 ou-

ders en 1600 catecheten is uitgevoerd. In welke 

onderwerpen zijn Konfirmanden geïnteresseerd? 

Hoe kunnen catecheten leren reageren op voor 

hen verrassende of schokkende theologische uit-

spraken van jongeren? Hebben catecheseretraites 

(weekenden) de voorkeur boven wekelijkse 

bijeenkomsten? Het onderzoek onderstreept de 

grote rol die ouders, het gezin en zelfs groot-



trendbericht7 4 h a n d e l i n g e n  2 0 1 4   I   1 7 5

ouders spelen bij de motivatie van de jongeren 

(Böhme-Lischewski et al. 2010; Schweizer et al. 

2010). Zorgvuldige waarneming is voor al deze 

onderzoeken fundamenteel. 

Geadresseerden
Bovenstaande vijf voorbeelden zijn afkomstig 

uit subdisciplines van de praktische theologie, 

die zich de afgelopen vijfentwintig jaar in een 

voortgaand differentiatie- en specialisatieproces 

tot Expertendisziplinen hebben ontwikkeld. In 

andere trendberichten in Handelingen wordt 

telkens aan een van deze subdisciplines aandacht 

geschonken. Als nieuwe loot geldt sinds eind 

jaren negentig de subdiscipline van de congrega-

tional studies of praktische ecclesiologie   gericht 

op het beschrijven en interpreteren van geloofs-

gemeenschappen, naast de vooral op verandering 

en innovatie gerichte, gemeente- of kerkopbouw. 

Opmerkelijk is in alle subdisciplines de oriënta-

tie op degenen die in een geloofsgemeenschap 

leiding geven, die betrokken zijn bij bijvoorbeeld 

pastoraat, catechese, preekvoorbereiding, ge-

meenschapsvorming of diaconaat. Het lijken de 

concerns van de begeleiding van geloofsgemeen-

schappen die bepalend zijn. Dat roept de vraag 

op, wie praktisch theologen naar eigen zeggen op 

het oog hebben met hun onderzoek. 

John Reader (2008) onderzoekt de impact van 

de globalisering, de betekenis van het ‘lokale’ 

en de toenemende betekenis van face-to-face 

ontmoetingsgelegenheden. Worship en de me-

dia komen aan bod, maar ook marketingthe-

orieën, evenals het consumentisme, de nieuwe 

economie (en uitbuiting), nieuwe spiritualiteit 

en detraditionalisering. Alle veranderingen die 

teweeg worden gebracht door globalisering wor-

den echter geanalyseerd met het oog op worship, 

pastoral care and youth ministry, waarin niet 

langer met vertrouwde categorieën kan worden 

gewerkt. De adressanten zijn Christian ministers. 

In de eerder genoemde Miller McLemore 

(2012a; 2012b) zijn de adressanten van de prak-

tische theologie de voorgangers (de ‘ministry’) 

en de gelovigen (2012a, 109). Door situaties, 

episodes en contexten beter te begrijpen, stelt 

Osmer (2008), kunnen ‘congregational leaders’ 

nieuwe perspectieven ontwikkelen op wat in een 

geloofsgemeenschap plaatsvindt en � daardoor, 

zo luidt de vooronderstelling � adequatere stra-

tegieën ontwikkelen voor wat plaats zou moeten 

vinden. Ook voor Nieman & Cahalan luidt 

het antwoord op de vraag voor wie praktisch 

theologisch onderwijs én onderzoek is bedoeld: 

de voorganger en kerkelijke werker, maar na-

drukkelijk met het oog op de toerusting van de 

gelovigen zodat zij zich in de wereld gezonden 

weten. Hoewel praktische theologie bij hen ge-

richt is op discipelschap en daarbinnen vooral 

op voorgangers in geloofsgemeenschappen, gaat 

het om de ‘mission in the world’(m.n. 79). 

Dat veel praktisch-theologisch onderzoek 

vooral de leiding van geloofsgemeenschappen 

op het oog heeft blijkt ook uit onderzoeken van 

Doornenbal (2012) en Smit (2011). De empirie 

die in deze studies wordt onderzocht is hier juist 

het curriculum dat ten behoeve van de oplei-

ding tot pastor of tot leider van een gemeente is 

ingericht. Is er voldoende ruimte voor het leren 

van competenties om met mensen met een ver-

standelijke beperking om te gaan en wat houden 

deze competenties in (Smit)? En is er genoeg 

aandacht voor hedendaagse convergerende 

inzichten aangaande leiderschap zoals deze in 
l

nieuwere managementliteratuur en binnen de 

emerging church conversation en in de reflecties 

op de missional church zijn ontwikkeld (Door-

nenbal)? 

In zekere zin komt de praktische theologie in 

deze studies terug bij haar oorsprong. 

Het was een curriculumherziening die 

ten grondslag lag aan de eerste leerstoel 

in Wenen en latere herzieningen werden 

vrijwel altijd gemotiveerd en gelegitimeerd 

door het verlangen naar een grondiger 

praktijkoriëntatie voor de Kirchenleitung. Dat 

laatste komt overigens ook helder naar voren 

in het overzicht dat Osmer & Mikoski (2011) 

schreven over tweehonderd jaar praktische 

theologie in Princeton Theological Seminary. 

Het ging telkens om het bieden van guidance 

for future pastors, waarbij opvalt hoe het 

bewustzijn van de invloed van de context van 

de geloofsgemeenschap en de noodzaak om 

deze grondig te analyseren toenam, zonder 

de diepe betrokkenheid op de openbaring en 

theologische reflectie op te geven. 

We kunnen overigens niet stellen dat empi-

risch onderzoek in de praktische theologie altijd 

pastores en/of geloofsgemeenschappen op het 

oog heeft. Weliswaar geldt de kerk als een van de 

‘publics’ van de theologie, maar onderzoek vindt 

ook plaats met het oog op de wetenschap en de 

samenleving (‘other audiences’). Daarbij kan 

bijvoorbeeld worden gedacht aan de leiding van 

scholen, maar ook aan politici, beleidsmakers en 

ambtenaren. 

In een bundel bijdragen aan de conferentie 

van 2006 van de International Society for Empi-

rical Research in Theology (ISERT) acht Francis 

bijvoorbeeld onderzoek naar de consequenties 

van religiositeit en religieuze tradities, naar 

spiritueel en sociaal kapitaal, van belang voor 

‘custodians of religious traditions’, maar nadruk-

kelijk ook voor ‘those who are concerned with the 

stability of the social order and with the well-being 

of individuals’ (Francis, in: Francis, Robbins & 

Astley 2009, 127-152, m.n.128). 

Een voorbeeld is ook de bundel met bijdragen 

aan de ISERT-conferentie van 2008, over de be-

tekenis van religie in en voor het publieke do-

mein (Francis & Ziebertz 2011). In de bijdragen 

valt niet alleen de grote finesse en accuratesse 

op waarmee empirisch religiewetenschappelijk 

onderzoek wordt uitgevoerd, bijvoorbeeld naar 

de visie van jongeren uit verschillende religies 

ten aanzien van religieus gelegitimeerd geweld in 

conflictsituaties, naar de mate van instemming 

met ‘klassieke’ onderdelen van de religieuze leer 

of naar de vraag of er aandacht is voor religieuze 

achtergronden bij het begin van het basisonder-

wijs, maar ook dat het adres van deze studies, 

zeker in het post-9/11-tijdperk, veel meer de 

bredere samenleving, en daarbinnen vooral de 

domeinen van cultuur, educatie en politiek be-

treft dan de kerkelijke leiding. 

Het maakt wel benieuwd of en in hoeverre 

beleidsmakers en leidinggevenden kennis nemen 

van dit belangwekkende onderzoek en of en in 

hoeverre het werkelijk traceerbare invloed uit-

oefent op discussies en te nemen beslissingen. 

Het ‘gat’ tussen wetenschappelijke publicatie 

en praktisch geïnteresseerd publiek wordt mis-

schien nog het snelst gedicht in die contexten 

waarin onderzoek noodzakelijk of althans van 

belang geacht wordt. Dat lijkt in toenemende 

mate de kerk te zijn, omdat zowel in de initiële 

AMG
Aantekening
spatie teveel voor

gericht

weghalen

AMG
Aantekening
spatie teveel voor

daardoor

weghalen

AMG
Aantekening
spatie teveel na

vooronderstelling

weghalen



trendbericht7 6 h a n d e l i n g e n  2 0 1 4   I   1 7 7

l

opleiding als in de permanente educatie onder-

zoeksresultaten worden ingebracht, maar het 

geldt vooral voor scholen en de zorgsector; set-

tingen die feitelijk ook veel onderzocht worden, 

doorgaans in interdisciplinaire samenwerkings-

verbanden. 

Een theologische discipline?
Leslie Francis geeft in een overzicht van on-

derzoek naar religiositeit binnen verschillende 

religies en denominaties aan dat een empirisch-

theologische benadering een meerwaarde kan 

hebben boven een sociaalwetenschappelijke 

benadering (Francis, in: Francis, Robbins & 

Astley 2009, 127-152).

Dit geldt volgens hem voor verschillende di-

mensies van religiositeit, te weten lidmaatschap, 

zelfidentificatie en toebehoren (affiliation), ge-

loofsovertuiging (belief), praktijk (practice) en 

houding (attitude). Ten aanzien van affiliation 

kunnen empirische theologen een scherper 

oog hebben voor de theologische verschillen 

binnen de christelijke traditie. Ze zijn zich ten 

aanzien van beliefs, de conceptualiseringen van 

geloofsovertuigingen en het meten van de mate 

van instemming daarmee, beter bewust van de 

moeilijkheden. Ze begrijpen religious practices, 

zoals het gebed, wat betreft complexiteit, subtili-

teit en theologische verschillen, beter dan sociale 

wetenschappers. Ten slotte is een empirisch 

theoloog juist als theoloog beter thuis in de af-

fectieve respons ten opzichte van religie door 

diens kennis van de innerlijke en spirituele as-

pecten van de christelijke traditie. 

Ik denk dat religiewetenschappers bij elk van 

deze claims van Francis vragen zullen stellen, 

vertrouwd als zij zijn met discussies rond ‘deel-

nemer-buitenstaander’-perspectieven of emic 

en etic benaderingen. Binnen de empirische 

theologie als geheel valt de laatste jaren wel op 

dat de theologische dimensie in het onderzoek 

verschraalt of in elk geval de vraag naar de aan-

wezigheid ervan doet stellen. Waar Van der Ven 

in de empirische cyclus in het begin van de jaren 

negentig nog nadrukkelijk opteerde voor theolo-

gische inductie, zich in de systematische theolo-

gie bewoog, bijvoorbeeld om theodiceemodellen 

te formuleren ten einde deze te kunnen ‘testen’, 

en waar hij ook een belangrijke rol toekende aan 

de theologie ten aanzien van de normativiteit, 

lijkt de theologie in het hedendaagse praktisch-

religiewetenschappelijke onderzoek afwezig, 

ofschoon de resultaten van het onderzoek wel 

theologische implicaties bevatten. 

Toch verbindt bijvoorbeeld Chris Hermans 

aan het einde van een grondige analyse van de 

vraag naar kennisverwerving in empirisch on-

derzoek naar religie, een niet-reductionistische 

religietheorie met een theologisch incarnatie-

model. Het laatste impliceert, zoals eerder ook 

Van der Ven betoogde, dat er geen tegenstelling 

is tussen goddelijk en menselijk handelen: ‘In 

the act of faith (...) God takes over’ (Hermans, 

in: Francis, Robbins & Astley 2009, 97). ‘Niet-

reductionistisch’ geeft aan dat religieuze praktij-

ken niet kunnen worden teruggebracht tot een 

psychologische, neurologische of sociologische 

oorsprong, een ‘natural’ en ‘observable cause’. 

Zowel de theologie als een niet-reducerende 

theorie van de religie, zoals de theorie van Wil-

liam James, rekenen met de realiteit van ‘sporen 

en tekenen van een transcendente werkelijk-

heid in de immanente werkelijkheid’ (‘there are 

(onderstr. dR) traces and signs’). Beide beogen 

recht te doen aan het perspectief van deelne-

mers aan religieuze praktijken. Een theologische 

conceptualisering kan behulpzaam zijn voor een 

wetenschappelijke interpretatie. Daar ligt mijns 

inziens het gelijk van Francis. 

In andere bijdragen in Francis, Robbins & 

Astley 2009 zien we hoe onderzocht wordt in 

welke mate theologische veronderstellingen 

over het bijzondere van christelijk onderwijs 

in de praktijk zichtbaar zijn in bijvoorbeeld de 

kwaliteit van het onderwijs, de kwaliteit van de 

relaties tussen leerlingen en tussen leerling en 

docent en in de voorbereiding voor het latere 

leven. Zijn de, theologisch gestempelde, doel-

stellingen van de scholen consistent met de 

ervaringen van leerlingen, wanneer zij op hun 

onderwijs terugzien? (Ap Siôn, Francis & Baker, 

in: Francis, Robbins & Astley 2009, 217-245). 

Een met Hermans vergelijkbare, zij het anders 

beargumenteerde, stap zetten Swinton en Mo-

wat (2007). Zij pleiten voor een integratie van 

praktische theologie en kwalitatief onderzoek 

en houden vast aan de reële mogelijkheid van 

openbaring, al zien ze de begrenzing van kwali-

tatief onderzoek om dit aan het licht te brengen 

scherp onder ogen. Kwalitatief onderzoek kan 

op z’n hoogst de contexten, episodes en tradities 

beschrijven waarbinnen de openbaring wordt 

geïnterpreteerd en waarbinnen deze geacht 

wordt bepalend te zijn voor het leven. Het biedt 

inzicht in praktijken die door openbaring zijn 

ontstaan. Praktische theologie kan een adequa-

tere afstemming van Gods zelfcommunicatie 

(lees: openbaring) en christelijke praktijken 

mogelijk maken. 

In het hoofdstuk van Swinton in Miller-

McLemore (2012a) zien we overigens hoe de 

notie van de beperking een ontologische, antro-

pologische realiteit vormt. Het is een bepalende 

karakteristiek van het mens-zijn. Elke mens is 

mede afhankelijk van anderen, niet alleen de 

gehandicapte mens. 

Pete Ward (2009) verbindt cultuurstudies met 

de leer van de Triniteit, met behulp van theolo-

gische reflecties van onder andere Zizioulas, Karl 

Barth en Gregorius van Nyssa, om te laten zien 

hoe het evangelie door tal van christelijke prak-

tijken in de breedte van de cultuur wordt bemid-

deld en hoe de kerk, in al haar fluïde vormen, het 

‘leven in God’ uitbreidt buiten de institutionele 

kaders. De kerk schetst hij als een ‘cultureel veld’. 

Cultuuranalyse biedt de theologie nieuwe waar-

nemingsmogelijkheden om te zien hoe de Geest 

van God instroomt in allerlei culturele expres-

sies. Ward stelt ook dat de perichorese van God 

het leven van een geloofsgemeenschap bepaalt 

en dat deze omgekeerd in gemeenschap met God 

verkeert. In deze vorm van praktische theologie 

worden in feite missiologie, systematische theo-

logie en cultuuronderzoek bij elkaar gebracht. 

Ten slotte noem ik in dit trendbericht hier nog 

de bundel die verscheen bij het afscheid van 

Evert Jonker (Asscher et al. 2011). Volgens diver-

se bijdragen gaat het in de praktische theologie 

in de lijn van Jonker om aandachtig, fijnzinnig, 

geconcentreerd en opmerkzaam waarnemen, 

wat tijd vergt, geduld en opschorting van het 

oordeel. Dit waarnemen gebeurt met een open 

oog voor het geheim van het geloof van de an-

der en voor de mogelijkheid dat God ter sprake 

komt. Geleefde religie en geleefd geloof worden 

waargenomen en geëvalueerd, maar het gaat ook 

om het ontwerpen van en methodisch reflecte-



a c t u e e l

7 8 h a n d e l i n g e n  2 0 1 4   I   1 7 9

ren op gelovig leren (bijv. om te bidden, om te 

hopen) en op het geloofsgesprek. De christelijke 

symbooltaal, de verbeelding van de ander, maar 

ook cultur taal die de existentie raakt, waarin de 

hoop wordt gewekt. 

Literatuur
Adriaanse, H.J., Krop, H.A. & L. Leertouwer, L. (1987). Het 

verschijnsel theologie. Over de wetenschappelijke status van 
de theologie. Meppel : Boom.

Asscher, E., Heyen, H. & Schaap-Jonker, H. (red.) (2011). 
Hartstocht voor het mogelijke. Praktisch-theologische verken-
ningen opgedragen aan Evert Jonker. Bergambacht: 2VM.

Baumert, M. (2011). Natürlich � übernatürlich: Charismen 
entdecken und weiterentwickeln. Ein praktisch-theologi-
scher Konkretion. Frankfurt a. M.: Peter Lang. 

Bass, D.C. & Dykstra, C. (2008). For Life Abundant. Practical 
Theology, Theological Education, and Christian Ministry. 
Grand Rapids: Eerdmans.

Böhme-Lischewski, Th., Elsebast, V., Haeske C., Ilg, W. & F. 
Schweizer (Hrsg.). (2010). Konfirmandenarbeit gestalten. 
Perspektiven und Impulse für die Praxis aus der Bundes-
weiten Studie zur Konfirmandenarbeit in Deutschland. 
Gütersloh: Gütersloher Verlagshaus. 

Brouwer, R. (2009). Geloven in gemeenschap. Het verhaal 
van een protestantse geloofsgemeenschap. Kampen: Kok.

Capucao, D.D. (2010). Religion and Ethnocentrism. An 
empirical-theological study of the effects of religious attitu-
des towards attitudes towards minorities among Catholics 
in The Netherlands. Leiden: Brill.

Dinter, A. & Söderblom, K. (ed.). (2008). Lived Religion. Con-
ceptual, Empirical and Practical Theological Approaches. 
Essays in Honor of Hans-Günter Heimbrock. Leiden: Brill. 

Doornenbal, R. (2012). Crossroads. An Exploration of the 
Emerging-Missional Conversation with a Special Focus on 
‘Missional Leadership’ and Its Challenges for Theological 
Education. Delft: Eburon.

Francis, L.J., Robbins, M. & Astley, J. (Eds) (2009). Empirical 
Theology in Texts and Tables. Qualitative, Quantative and 
Comparative Perspectives. Leiden: Brill.

Francis, L.J. & Ziebertz, H.G. (Eds.) (2011). The Public 
Significance of Religion. Leiden: Brill.

Ganzevoort, R.R. (2009). Forks in the Road when Tracing the 
Sacred. Practical Theology as Hermeneutics of Lived Reli-
gion, [online] … [graag aanvullen, Henk]

Gräb, W. & Charbonnier, L. (Eds.) (2007). Secularization 
Theories, Religious Identity and Practical Theology. Deve-
loping International Practical Theology for the 21st Century 

International Academy of Practical Theology. Berlin: Lit.
Graham, E. (2009). Words Made Flesh. Writings in Pastoral 

and Practical Theology. London: SCM Press.
Holten, J. van (2009). Rol en roeping. Een praktisch-theo-

logisch onderzoek naar de rolopvatting van aanstaande, 
beginnende en oudere predikanten gerelateerd aan hun 
roepingbegrip. Zoetermeer: Boekencentrum.

Lienau, A.-K. (2009). Gebete im Internet. Eine praktisch-
theologische Untersuchung. Erlangen: Verlag Christliche 
Publizistik. 

Merzyn, K. (2010). Der Rezeption der kirchlichen Trauung. 
Eine empirisch-theologische Untersuchung. Leipzig: Evan-
gelische Verlagsanstalt. 

Mikoski, G.S. &Osmer, R.R. (2011). With Piety and Lear-
ning. The Historicy of Practical Theology at Princeton 
Theological Seminary. Berlin: Lit

Miller-McLemore, B.J. (2012a). Christian Theology in Prac-
tice. Discovering a Discipline. Grand Rapids: Eerdmans.

Miller-McLemore, B.J. (2012b). The Wiley-Blackwell Com-
panion to Practical Theology. Chichester: Wiley-Blackwell.

Osmer, R.R. (2008). Practical Theology. An Introduction. 
Grand Rapids: Eerdmans.

Quartier, Th. (2007). Bridging the gaps: an empirical study of 
catholic funeral rites. 

Pleizier, T. (2010). Religious Involvement in Hearing Ser-
mons. A Grounded Theory study in empirical theology and 
homiletics. Delft: Eburon.

Reader, J. (2008). Reconstructing Practical Theology. The 
Impact of Globalization. Aldershot: Ashgate.

Robinson, R. (2007). Celebrating unions. An empirical study 
of notions about church marriage rituals. 

Schweizer, F., Ilg, W. & Simojoki, H. (2010). Confirmation 
Work in Europe. Empirical Results, Experiences and Chal-
lenges. A Comparative Study in Seven Countries. Güter-
sloh: Gütersloher Verlagshaus. 

Smit, J. (2011). Competenties voor pastorale communica-
tie met mensen met een verstandelijke beperking. Een 
praktisch-theologisch onderzoek naar leerprocessen van 
pastores. Amersfoort: Wilco.

Swinton, J. & Mowat, H. (2007). Practical Theology and 
Qualitative Research. London: SCM Press.

Ward, P. (2008). Participation and Mediation. A Practical 
Theology for the Liquid Church. London: SCM Press.

Zaccaria, F. (2009). Participation and Beliefs in Popular Re-
ligiosity. An Empirical-Theological Exploration among 
Italian Catholics. Leiden: Brill.

Henk (prof.dr. H.P.) de Roest is hoogleraar Praktische Theolo-
gie aan de Protestantse Theologische Universiteit, vestiging 
Groningen.  
hpderoest@pthu.nl

l

‘Veranderende verhoudingen in tijden 
van onbehagen’
Wegens grote belangstelling nog een keer 

de driedaagse masterclass van de Stichting 

Contextueel Pastoraat onder leiding van 

drs. N. van Doorn en dr. J.N. Meulink-

Korf. Een verdiepingscursus die zich richt 

op de contextuele benadering in actuele 

veranderingen. Onderwerpen zijn de 

betekenis van de veranderingen in de 

zorg voor de verhouding tussen ouders en 

kinderen en tussen kinderen onderling, en de 

invloed van veranderende liefdesrelaties op 

betrouwbaarheid in familie en vriendschappen. 

We richten ons op de praktijk van pastorale 

begeleiding en contextuele bezinning. De 

masterclass is bedoeld voor wie de opleiding 

Contextueel Pastoraat heeft gevolgd, of een 

andere vergelijkbare opleiding. 

Acht dagdelen gedurende 19-21 mei. Kosten 

all inclusive: € 520,00. Dominicanenklooster te 

Huissen. Beperkt aantal deelnemers, plaatsing in 

volgorde van aanmelding. Aanmelden voor 1 mei 

bij Ineke Breugem via info@contextueelpastoraat.

nl. PE-punten zijn toegekend door PKN en SKGV.

Leergang Verlieskunde
In het werk van de pastor en geestelijk verzorger 

zijn verlies en rouw belangrijke thema’s. In 

de leergang Verlieskunde onderzoeken wij 

hoe pastoranten omgaan met verlies en rouw 

en op welke wijze de professional hen hierin 

kan begeleiden. Doel is de mogelijkheden van 

communicatie te verbreden en te verfijnen 

en die toe te passen op de verschillende 

werkterreinen: pastoraat, geestelijke 

begeleiding, groepswerk, preek, uitvaart. 

De leergang is bedoeld voor predikanten en 

kerkelijk werkers, geestelijk verzorgers in 

algemeen ziekenhuizen, verpleeghuizen, ggz-

instellingen, defensie en justitie.

Drie keer een tweedaagse: 22-23 september, 27-28 

oktober, 1-2 december plus een terugkomdag voorjaar 

2015. Zon en Schild van GGz Centraal, Amersfoort. 

PKN: 4,5 punten in het vrije deel van de Permanente 

Educatie; VGVZ: 31 punten.

Informatie: Karen van Huisstede,  

kevanhuisstede@planet.nl;Hennie Kievit, 

h.kievit@ggzcentraal.nl. Aanmelden tot 1 september.

Cursussen KPV-centrum 
Radboudumc 
- �Introductiecursus Geestelijke Verzorging en 

Organisatie 

In deze cursus worden de professionaliteit en 

identiteit van de geestelijk verzorger in het 

kader geplaatst van de (gezondheidszorg)

organisatie waarbinnen hij of zij werkt. De 

cursus biedt handvatten om eigen ideeën m.b.t. 

geestelijke verzorging om te zetten in beleid en 

om dat beleid af te stemmen op het beleid van 

de zorgorganisatie. Trainer: dr. Wim Smeets, 

m.m.v. andere trainers. 24-28 november; € 500, 

verblijf: € 205.

- �Actief Pastoraat en Geestelijke Verzorging 

Oefening in actief ambachtelijk luisteren 

AMG
Aantekening
kolombegin gelijk trekken
2e kolom 1 regeltje zaken

AMG
Aantekening
schrap hier de naam Karen van Huisstede, 

om een regel te winnen

AMG
Aantekening
en de naam Hennie Kievit, 
ook

Na Informatie:

volgend de beide e-mailadressen alleen, gescheiden door ; en spatie

AMG
Aantekening
afbreekstreepje na
(gezondheidszorg)-
organisatie

AMG
Aantekening
 € 500,--
naar volgende regel

AMG
Aantekening
spatie weg tussen Meppel:

AMG
Aantekening
spatie teveel weg achter Natürlich

AMG
Aantekening
punt weg achter

(Hrsg.)

AMG
Aantekening
weghalen:

... [graag aanvullen, Henk]

AMG
Aantekening
punt achter

Lit.



actueel8 0

met verschillende materialen en werkvormen. 

Opleiders: dr. Anne Marijke Spijkerboer 

(onderzoeker verhouding kunst en theologie); 

drs. Harbert Booij (beeldend kunstenaar en 

docent theologie). Organisatie: drs. Hennie 

Kievit (KPV-opleider). PKN: 5,75 punten vrije 

deel Permanente Educati; VGVZ: 24 punten.

Data: 12 september, 10 oktober, 14 november,  

12 december 2014; 16 januari, 13 februari, 13 maart,  

10 april, 8 mei, 5 juni 2015. KPV-Centrum Zon en Schild 

te Amersfoort. Aanmelden tot 15 augustus:  

h.kievit@ggzcentraal.nl; telefoon: 033- 4609833. 

Informatie: Anne Marijke Spijkerboer: 

annemarijkespijkerboer@xs4all.nl 

Uit het PAO-aanbod PThU 
• �De wereld op de stoep: een update missiologie 

en diaconiewetenschap. Prof.dr. Mechteld Jan-

sen, prof.dr. Herman Noordegraaf en prof.dr. 

Joep de Hart, 7 april en 19 mei, Amsterdam.

• �Werken aan rouw. Dr. R.J. de Vries, dr. L.Th. 

Witkamp, 12-13 mei, Doorn.

• �‘Alles is familie’. Dr. E.P. Schaafsma, dr. A.C. 

Mulder Groningen, 20 mei en 17 juni 2014

• �Liturgie in de netwerksamenleving. Prof. dr. 

M. Barnard, 2 en 30 juni, Amsterdam.

• �Gemeente-zijn tussen modernisme, opwek-

king en confessie .Dr. T.L. Hettema, dr. L. Mie-

tus, 4 juni en 2 juli, Amsterdam.

• �Re-imagining youth ministry as place-sharing. 

Dr. Andrew Root, drs. Harmen van Wijnen 

en dr. Danielle van de Koot, 10, 11 en 12 juni, 

Amsterdam.

en spreken. Cursisten gebruiken casuïstisch 

materiaal en zij nodigen eenmalig een pastorant 

uit voor het voeren van een gesprek achter een 

one-way-screen. Cursus in het kader van het 

samenwerkingsverband met het VUmc. 3 en 

17 september, 1 en 29 oktober, 12 november, 

17 december 2014; 7 en 21 januari, 5 februari 

2015; VUmc Amsterdam; € 945; info en 

aanmelding: www.vumc.nl/pgv.

- �Masterclass levensbeschouwelijke counseling 

Verdieping en verbreding van basisvaardig

heden levensbeschouwelijke counseling, 

die geleerd zijn in de basisopleiding aan 

universiteit of hbo. De masterclass is een goede 

voorbereiding of aanvulling op de cursus 

morele counseling en moreel beraad. Trainers: 

drs. Jack de Groot en drs. Hans Evers (LUMC). 

8 en 22 september, 6 oktober, 3 en 17 november, 

1 december; € 900, avondmaaltijden € 60.

Vroege aanmelding wordt aanbevolen. Alle trainingen en 

cursussen zijn geaccrediteerd door de SKGV, de meeste 

ook door de PKN (PE). Informatie: secretariaat Dienst 

Geestelijke Verzorging en Pastoraat, (024) 3613320; 

www.umcn.nl/kpv.

5e Leergang Kunst en Theologie
Doel van deze vijfde leergang Kunst en K/

Werk is de mogelijkheden van het gebruik van 

kunst te onderzoeken in liturgie, pastoraat en 

vorming en toerusting. De opleiding is voor 

geestelijk verzorgers, predikanten en kerkelijk 

werkers. De opleidingsdagen kennen de 

drieslag: theorie, casuïstiek en zelf aan het werk 

AMG
Aantekening
cursustitels cursief, 6x achter de stip eerste woorden t/m de eerste punt

AMG
Aantekening
achter confessie

punt en spatie omwisselen

AMG
Aantekening
deze

vervangen door: de

hopelijk past K//Werk

dan als 1 woord op de 1e regel

AMG
Aantekening
e

toevoegen:

Educatie

AMG
Aantekening
tel.nr. zetten als:

033 460 98 33.

AMG
Aantekening
komma na Mulder,


