AAN DE LEZER | HANS SCHILDERMAN

Lotgenoten

n onze samenleving doet zich een merkwaardige ontwikkeling

voor. Waar we allerlei vormen van residentiéle zorg tot voor

kort georganiseerd hebben binnen instellingen met een huis- en
thuiskarakter, moet de zorg nu terug de samenleving in. Dat geldt dan
vaak kwetsbare mensen die bovenal lotgenoten zijn: ouden van dagen,

patiénten, cliénten, gedetineerden en anderen die hun athankelijkheid op
eigen wijze maar in gemeenschap beleven. Terug de samenleving in betekent
weer autonoom en veerkrachtig worden, zelf zorg kiezen, maatschappelijk ondernemer worden
van je eigen handicaps! De paradox is echter dat met de terugkeer in de samenleving de zorg
individualiseert. De gemeenschap uit, de samenleving in.

Tijd om stil te staan bij de vraag hoe gemeenschapsbinding in uiteenlopende settingen
van onze samenleving eigenlijk werkt. Dan gaat het om mensen in zorginstellingen, maar
ook om gedetineerden in gevangenissen en militairen in het leger waar ieder immers ook op
elkaar aangewezen is. Liturgie, vormen van bezinning en viering bieden mogelijkheden om
gemeenschap te ervaren. Wat zijn de ervaringen met liturgie, welke vormen werken in vieringen
en bijeenkomsten? Drukken de rituelen de juiste betekenissen uit, en binden ze groepen ook als
lotgenoten? Welke raakvlakken zijn er met hulp, zorg, pastoraat en therapie? Zijn de oude symbolen
toekomstbestendig? En welke uitdagingen liggen er voor de liturgie als zorginstellingen alleen nog
mensen met de echt zware ziektebeelden herbergen?

Dergelijke vragen staan in deze Handelingen centraal. Ze worden vanuit uiteenlopende settingen
verantwoord door pastores en geestelijk verzorgers. Dat levert soms ontroerende schetsen op.
Een kernvraag daarbij is of en hoe we de identiteit van kwetsbare en afhankelijke mensen in
onze samenleving kunnen blijven benoemen en borgen in woord en gebaar. De liturgie en de
bezinningsbijeenkomstvormen bieden daarbij mogelijkheden die verder reiken dan vroomheid
of esthetiek. Ze drukken het belang uit om zorg te blijven dragen voor een gemeenschap van
lotgenoten die immers zonder een thuis niet kan bestaan. <

Hun%gldermun is hoofdredacteur van Handelingen, en hoogleraar Religie en Zorg aan de Faculteit Filosofie,
Theologie en Religiewetenschappen van de Radboud Universiteit Nijmegen.
h.schilderman@ftr.ru.nl

HANDELINGEN 2014 | 1 1


AMG
Aantekening
invoegen achter Hans:
(prof.dr. J.B.A.M.) 


INLEIDING | CiSKA STARK & l\gARTIN WALTON

Alleen samen?

Paradoxen van gemeenschapsvorming bij
vieringen in een instelling

Soms heet het een viering of een kerkdienst. Soms een bezinningsmoment.
Het vindt plaats in de kapel van het ziekenhuis, in een voor de gelegenheid
omgebouwde fitnessruimte in de gevangenis of in een legertent op het plat-
teland van Afghanistan. Vieringen in de marge van het ‘gewone’ leven, op
plaatsen waar het samenleven gekleurd wordt door de specifieke situatie die
mensen voor korte of langere tijd, vrijwillig of onvrijwillig samenbrengt.

n liturgisch-homiletische handboeken

wordt dit type liturgie steevast achteraan

behandeld onder een opschrift zoals ‘bij-
zondere doelgroepen en bijzondere situaties),
waarna exemplarisch een aantal totaal verschil-
lende contexten beschreven wordt. ‘Vieringen
in de diaspora’ is een meer gemeenschappelijke
noemer waarop Oskamp en Schuman deze vie-
ringen samenbrengen, refererend aan de wereld-
wijde ‘verstrooiing’ van de joodse gemeenschap
en hun tempeldienst (1998, 407). Deze notie van
ontheemding verraadt iets van de paradoxen die
deze vieringen kenmerkt: op nieuwe plaatsen
ontwikkelt zich zowel gemeenschap als traditie,
en die is zowel vrij als gebonden aan de meer
reguliere praktijken van kerken en parochies.

‘Anders’
Liturgisch voltrekken de vieringen zich veelal

min of meer op dezelfde wijze als vieringen in

een reguliere context. Toch ervaren de voorgan-
gers dat zij specifieke competenties nodig heb-
ben om voor te gaan en dat er iets is wat deze
vieringen ‘anders’ maakt dan die in een regulie-
re wijkgemeente. Bezoekers of vrijwilligers in de
instelling prefereren nogal eens de setting van
deze diensten boven die van hun wijkgemeente.
Toch is er weinig onderzoek gedaan naar wat
er zo ‘anders’ en wellicht voor sommigen juist
aantrekkelijk is aan deze vieringen. In beschrij-
vingen wijst men op aandacht voor factoren
die feitelijk in iedere liturgische bezinning een
rol spelen. Dan gaat het om een zorgvuldige
afstemming met de diverse of de juist uniforme
doelgroep, het in acht nemen van de context
van de participanten en de sfeer en de ruimte
waarin gevierd wordt. Specifiek zijn vaak ook
de mogelijkheden en beperkingen van com-
municatie en interactie tussen de deelnemers en
de voorganger(s) en de tijd waarop en waarin

de viering plaatsvindt. Daarnaast wijst men op
de wijze waarop de Bijbel of andere bezinnende
teksten en muziek ter sprake komen in de vie-
ringen en hoe die vervolgens beleefd worden
(Bolt 2011).

Specifieke context

Als focus voor dit themanummer richten we
ons te midden van al deze factoren met name
op de doelgroep die samenkomt, vanwege de
specifiecke homogeniteit én diversiteit. Homo-
geniteit bijvoorbeeld vanwege een gedeeld lot
(ziekte, detentie) en diversiteit vanwege onder-
scheid in sociaaleconomische en culturele ach-
tergrond (interdenominationeel, wel- of niet
christelijk of gelovig). De doelgroep is veelal
aanwezig bij vieringen vanwege een specifieke
fase in hun levensloop. Verschillende aspecten
spelen hierbij een rol.

De participanten kiezen ervoor om een vie-
ring bij te wonen, maar hun omstandigheden
wijken af van die van de gemiddelde kerkganger
of parochiaan. Ten eerste het aspect van vrij-
willigheid (indiensttreding bij de krijgsmacht
of vrijwilliger in een zorginstelling) versus
niet-vrijwillig verblijf vanwege bijvoorbeeld
afgedwongen detentie of noodgedwongen zie-
kenhuisopname. Ten tweede is de factor lang of
kort verblijf van belang, en dus of het primair
gaat om een leefgemeenschap of een momen-
tane gemeenschap. Ten slotte is er ook de factor
é of extramuraal.

Naast de primaire doelgroep van de ‘(nood)
gedwongen’ verblijvenden zijn er altijd anderen
aanwezig: vooral vrijwilligers (voormalig ver-
blijvenden, partners, afgevaardigden van een

HANDELINGEN 2014 | 1

kerkgenootschap, toevallige passanten) en soms
tevens personeel. Tezamen met de voorganger
vormen zij een momentane of meer permanen-
te gemeenschap. Op dit specifieke aspect van
gemeenschapsvorming in de context van de instel-
lingsvieringen bij permanent en tijdelijk verblijf
richten wij ons.

Spanningsveld

De keuze voor gemeenschap is niet vanzelfspre-
kend. De binding tussen ‘belonging, ‘believing’
en ‘behaving’ is een losse geworden in onze
cultuur (Murray 2004, 13). Liturgie sticht niet
vanzelf gemeenschap. Er is een spanning tus-
sen het klassiek ecclesiae-gemeenschapsconcept
en de flexibele momentane gemeenschappen
die we voor ogen hebben (Post 2006,110). De
keuze voor dit thema zoekt dit spanningsveld
juist op en hangt samen met wat Van der Ven
onderscheidt als de kernfunctie van de kerk in
een samenleving die door urbanisering en indi-
vidualisering wordt gekenschetst (Van der Ven
1993, 213).

Individualisering biedt zowel kansen als gren-
zen, risico’s als uitdagingen voor gemeenschaps-
vorming. In instellingsvieringen is de aandacht
voor de mens als zijnde een waardevol individu
voor Gods aangezicht veelal een belangrijke
positieve insteek. Van verbinding met anderen
wordt in de bijzondere setting van een zorgin-
stelling of anders veel gevraagd. De kracht van
de kerk als geloofsgemeenschap bestaat in haar
mogelijkheid om aan groeps-, netwerk- en ge-
meenschapsvorming bij te dragen. Daarbij gaat
het in de visie van Van der Ven bij gemeenschap
niet meer om de aloude scheiding tussen ge-

>


AMG
Aantekening
het lijkt of deze auteursnamen dichter op elkaar staan dan bijv. op p.1 en 7 en 13 - kun je even kijken? p.21 vergelijkt goed met de naam CISKA

AMG
Aantekening
inspringen:

Naast de


meenschap en maatschappij , waarbij de orga-
nische eenheid van het pre-industriéle tijdperk
afgezet wordt tegen de mechanische en functio-
nele eenheid van de industriéle samenleving.
Waar de kerk veelal vereenzelvigd wordt met
dit organische type van gemeenschapsvorming,
ziet Van der Ven de kerk als een gemeenschap
in de lijn van Parsons, die oog heeft voor alle
interacties in de samenleving als vormen van
gemeenschap. Dat geldt voor zowel residenti-
ele interacties (gezin, fysieke nabijheid), voor
professionele interacties (beroep of functie) of
jurisdictionele interacties (wettelijke, zoals de
burgerlijke gemeente). In een netwerksamenle-
ving bepaalt de variatie in dichtheid en sterkte
van groepen en netwerken, dat wil zeggen de
hoeveelheid relaties en de mate waarin mensen
daaraan deelhebben, uiteindelijk de mate van
gemeenschapsvorming (Van der Ven, 221).

Liturgie en gemeenschap

Dit is een spannende benadering voor het be-
schouwen van liturgie in de instellingsvierin-
gen. De gegeven vormen van gemeenschap zijn
namelijk deels voorgegeven of afgedwongen,
maar komen nu in een liturgische setting bij
elkaar. In de liturgische praktijk merken voor-
gangers dat juist verschillende verwachtingen
en veronderstellingen omtrent participatie en
gemeenschap aanleiding kunnen zijn tot con-
flicten en verlies aan gemeenschap.

Het eigene van de liturgie zelf heeft trouwens
ook betrekking op de gemeenschapsvorming,
al wordt daar theologisch verschillend over
gedacht. In rooms-katholieke zin ligt meer
nadruk op de objectiviteit van het liturgisch
handelen dan in veel protestantse liturgie. De

liturgische gemeenschap gaat in dit denken bo-
ven die van de verzamelde individuen uit want
de Kerk is daar waar de liturgie gevierd wordt.
Tegelijkertijd veronderstelt het voltrekken van
liturgie een vorm van gemeenschap, namelijk
die van betrokkenheid op hetgeen in het rituele
handelen present gesteld wordt. Daarnaast geldt
dat gemeenschap ook een beoogd gevolg is van
het rituele en liturgische handelen.

Als het gaat om de mate waarin de liturgie
gemeenschap sticht, wijst de protestantse prak-
tisch-theoloog Heitink op een viertal factoren
die constitutief zijn voor de vorming van een
geloofsgemeenschap. Als eerste is de congrega-
tie, de verzamelde gemeente die in haar samen-
komst de liturgie viert, constitutief voor ge-
meenschapsvorming. Van der Ven zou hier spre-
ken van het Lichaam van Christus. Heitink wijst
daarbij op de factor initiatie, de begeleiding
van de verzamelde gemeente in hun inwijding
en deelname. Hoe groter de onbekendheid met
een liturgische setting en hoe diverser de ver-
zamelde gemeente, hoe meer dit van belang zal
zijn. Constitutief voor gemeenschapsvorming
is uiteraard ook de participatie, waarbij Van de
Ven ons alert maakt op de verschillen in sterkte
en interacties hiervan. Als vierde factor voor
gemeenschapsvorming noemt Heitink de con-
templatie, de geloofservaring en aanbidding, de
mystieke factor van het geloofsgeheim. Daarmee
nadert hij de functionele én sacrale benadering
van Van der Ven (Heitink 2007, 40).

Op scherp staan

Met op de achtergrond deze noties omtrent ge-
meenschapsvorming is de vraag voor dit thema-
nummer welke specifieke sociale, communicatieve

en symbolische kwaliteiten de gemeenschapsvor-
ming in vieringen in instellingen kenmerken, hoe
dit zich verhoudt tot een context van individuali-
sering en hoe voorgangers daarop anticiperen.

In het eerste artikel verkent Thomas Quar-
tier de mogelijkheden tot het vormen van een
spirituele leefgemeenschap in lijn met de Regel
van Benedictus. Daarna zien we hoe dit vorm
krijgt in de context van de psychiatrie, waar
Taco Bos de problematiek van het onvermogen
en het verlangen tot participatie beschrijft. An-
nemieke Dekker in de context van Bartiméus,
en Jolien Bos in de context van een zorginstel-
ling voor ouderen, schetsen hoe de deelnemers
aan een soms onvrijwillige leefgemeenschap
zich met elkaar, met vrijwilligers en met een
geloofsgemeenschap buiten de muren kunnen
verbinden.

Als het gaat om geestelijke zorg, zijn het niet
alleen geestelijk verzorgers met een opdracht
vanuit de kerken, maar ook de geestelijk ver-
zorgers vanuit een humanistische opdracht die
bezinningsbijeenkomsten organiseren. Norbert
de Kooter toont de eigenheid hiervan in een
context waarin gemeenschap volgens vaste
codes allereerst ook solidariteit betekent. Het
interview met Harry Brands illustreert hoe een
voorganger het individuele zelfverstaan van de
gedetineerde kan stimuleren, juist doordat hij
als ‘tegenover’ zijn rol inneemt.

Waar mensen met geheel verschillende
levensverhalen en vanuit verschillende ge-
loofstradities samenkomen, beschrijven Anne
Gietema en Wout Huizing de betekenis van de
vieringen waarin verschillen wegvallen en ieder
in de eigenheid gekend wordt. Als straatpastor
toont Luc Tanja ten slotte hoe een gemeen-

HANDELINGEN 2014 | 1

schappelijk lezen van de Bijbel herkenning en
vervreemding oproept.

Al met al contexten van vieringen waarin ei-
genlijk per definitie alles op scherp staat. Steeds
klinkt als thema op: wat betekent gemeenschap
in déze context, hoe krijgt het vorm en welke
(on)mogelijkheden bieden ritualiteit en liturgie
om bij te dragen aan gemeenschapsvorming? In
een slotreflectie op de bijdragen reageren Ciska
Stark en Martin Walton vanuit de drieslag van
‘lotgenootschap-deelgenootschap en bondge-
nootschap’. <

Literatuur

Bolt, E-W. (2011). Het ‘eigene’ van oecumenische
vieringen in instellingen. Een praktisch theologisch
onderzoek naar factoren om het ‘eigene’ te vatten.
Masterscriptie PThU: Kampen.

Heitink, G. (2007). Een kerk met karakter. Tijd voor
heroriéntatie. Kampen: Kok.

Murray, S. (2004). Church after Christendom. Milton
Keynes: Paternoster.

Oskamp, P., Schuman, N.A. (1998). De weg van de
liturgie. Tradities, achtergronden, praktijk. Zoeter-
meer: Meinema.

Post, P. (2007). Liturgische bewegingen. Thema’s,
trends en perspectieven in tien jaar liturgiestudie
Een literatuurverkenning 1995-2005. Zoetermeer:
Meinema.

Ven, J. van der (1993). Ecclesiologie in context. Hand-
boek Praktische Theologie. Kampen: Kok.

Ciska (dr. E.) Stark is docent Praktische Theologie en
directeur Onderwijs van de Protestantse Theologi-
sche Universiteit te Amsterdam/Groningen.
fstark@pthu.nl

Martin (prof. M.N.) Walton is bijzonder hoogleraar
Geestelijke Verzorging aan de Protestantse Theologi-
sche Universiteit locatie Groningen.
mwalton@pthu.nl



VERKENNING |

Liturgische

THoOMAsS QUARTIER

spiritualiteit: bron
voor gemeenschap

In een ziekenhuis, een verpleeghuis, maar ook een intramurale
instelling in de jeugdzorg of een gevangenis, leven mensen onder één
dak. Onontkoombaar, al is het vaak maar voor een beperkte tijd. Je
kunt het als bedreiging zien, als onaangename bijkomstigheid, maar

ook als kans.

et zou wel eens een belangrijke taak

binnen de geestelijke zorg kunnen

zijn om juist dit element van ge-
meenschap meer te cultiveren; er vorm aan te
geven en te koesteren, bijvoorbeeld op rituele
wijze (Quartier 2013-1). Maar dat valt nog niet
mee, aangezien cliénten van de genoemde instel-
lingen meestal noch voor de mensen noch voor
de aanleiding van hun verblijf hebben gekozen.
Desalniettemin of misschien juist daarom hun-
keren ze naar momenten van verbondenheid. Ik
wil in deze bijdrage proberen om de liturgisch
spirituele mogelijkheden voor de ervaring van
gemeenschap in dergelijke leefgemeenschappen
te verkennen (Waaijman 2010).

< Benedictijnse Abdij van Cluny, Frankrijk

S

HANDELINGEN 2014 | 1

Regel van Benedictus

Daarvoor is het besef nodig dat de gemeen-
schap, hoe toevallig en broos ook, met
liturgische spiritualiteit samenhangt (Quartier
2013-2). Welk karakter die gemeenschap

ook heeft, ze komt nooit zomaar uit de lucht
vallen, en men dient er gezamenlijk werk van
te maken. Dat is de eigenlijke betekenis van
het woordje liturgie. Spiritueel gesproken is
dat een oud inzicht dat al in de zesde eeuw
door Benedictus van Nursia werd benoemd, in
het beroemde ‘werk Gods’ (opus Dei), als het
getijdengebed in de kapel, op vaste momenten.
Hij zag de gemeenschap van monniken als
bevoorrechte plaats, waarin mensen hun eigen
leven met elkaar met het oog op transformatie
konden ontwikkelen: het ‘zoeken van God’

>


AMG
Aantekening
verkenning

toevoegen in onderrand


aldus Benedictus in zijn Regel (RB 58, 7;
vertaling Vromen 1997).

Er zijn opmerkelijke overeenkomsten tussen
de gemeenschap waar de heilige Benedictus
zijn Regel voor schreef en de leefgemeenschap-
pen in huidige instellingen. Ten eerste is er het
‘toevallige’ karakter van de gemeenschap. In een
instelling heeft men niet voor elkaar gekozen,
maar is men door omstandigheden samen. En
ook een monnik kiest zijn medebroeders niet
uit. Ten tweede het besef van de gebroken-
heid van het eigen bestaan. Monniken van Sint
Benedictus vertrekken, als het goed is, altijd
vanuit het besef dat de vervulling van het leven
nog uitstaat,dat het hier en nu niet het einde
is. Transformatie is dan het zoeken naar een
uiteindelijk perspectief, en dat is wat monniken
delen met velen, ook met cliénten.

Hier beginnen echter ook de verschillen. Wat
betreft het toevallige karakter hebben monni-
ken er natuurlijk wél voor gekozen om deel uit
te maken van een gemeenschap. En ze blijven
er; de benedictijnse stabilitas noopt hen het hele
leven in dezelfde gemeenschap door te brengen.
Dat geldt (gelukkig) voor veel cliénten niet. Het
leven in een benedictijnse kloostergemeenschap
is dus niet hetzelfde als in een instelling. Maar
in beide gemeenschappen zijn er plekken en
momenten nodig om gemeenschap te ervaren,
om vol te kunnen houden en om boven zichzelf
uit te kunnen groeien, een samenleven mogelijk
te maken en het ultieme perspectief niet te ver-

waarlozen.

Liturgische plekken en momenten
Wat bewerkstelligen die plekken en momenten
nu concreet in de benedictijnse spiritualiteit,

en wat zou dat kunnen betekenen voor huidige
instellingen? Voor Benedictus is de liturgie de
kern van het leven. Het valt allemaal samen op
de momenten dat men samen voor God staat
(RB 19, 1-2). In het leven van de individuele
mens kunnen dingen soms bij elkaar komen, bij
elkaar passen, er ontstaat een balans (RB 19, 7).
Men komt met anderen letterlijk bij elkaar, en
dan kunnen er flitsen van vrijheid zijn, waarin
men alle beperkingen wegvallen. Dan krijgt de
zoektocht naar saamhorigheid en perspectief
concreet vorm, en de ‘verheerlijking Gods” (RB
57,9) overheerst: het positieve, de blijdschap
over het wonder van het leven dat men samen
mag ervaren. Daarvoor is het hele levensritme
vol met liturgische momenten: getijdengebed,
eucharistie, maar ook andere ritualiseringen
van het leven. Als daar echter de kaders niet
voor geboden worden, is de mens een vergeet-
achtig wezen. Hij is juist in fases waarin het niet
mee zit, fases van verveling en neerslachtigheid
(akedia), vaak niet uit zichzelf in staat om op
koers te blijven. De liturgische momenten en
plekken herinneren de mens eraan om open te
staan, zich niet af te sluiten, voor zichzelf, voor
de ander en wellicht ook voor God.

Dit is vanuit de rituologie goed te begrijpen.
Als men namelijk de gewone maatschappelijke
status kwijt is, vervalt men in een ‘antistruc-
tuur’. Die transformeert de mens, maar alleen
in wisselwerking met een ‘structuur’. Als men de
structuur vergeet, verzandt men in de antistruc-
tuur. Turner noemt deze wisselwerking ‘limi-
naliteit. Men bevindt zich in een liminele staat,
als het leven niet door de gebruikelijke sociale
orde bepaald wordt, de plekken en momenten
die houvast geven niet evident zijn. Dat geldt

zeker voor mensen in een instelling. Ze zijn,
ongewild, hun zekerheden kwijt. Maar het geldt
ook voor een monnik. Ook deze staat buiten

de orde van het alledaagse van de samenleving.
Natuurlijk, hij heeft er zelf voor gekozen, maar
hij heeft het ook niet zomaar in zijn zak (Bian-
chi 2011).

Welnu, in deze fase van liminaliteit is het ri-
tuele handelen het moment waar het even alle-
maal klopt. En dan ontstaat, weer volgens Tur-
ner, gemeenschap — communitas (Turner 1969).
Dit is het geénsceneerde verbond van mensen
die samen in hetzelfde schuitje zitten. Structuur

en antistructuur vullen elkaar in sociale zin aan.

Zou niet de liturgie in een instelling hier haar
belangrijkste functie kunnen hebben? De dich-
ter Jan Wit zegt het heel mooi: ‘Wie de getijden
verwaarloost, wordt door het getij overspoeld.
Liturgische momenten en
plekken herinneren ons
samen eraan de getijden
niet te verwaarlozen. De
liturgie wordt dan het rituele moment waarop
men inderdaad een ‘momentane gemeenschap’
kan vormen, in de bewoording van Post (Post
2005). juist in een instelling waar men een tijd-
lang verblijft.

Maar wat zijn die liturgische plekken en mo-
menten dan? In de geestelijke zorg lijkt het er
soms op dat alleen nieuwe ritualiseringen nog
aan kunnen sluiten bij de behoefte van huidige
cliénten en dat klassieke vormen van liturgie
hebben afgedaan. In het licht van de liturgische
spiritualiteit kunnen daar echter wel degelijk
oude inzichten aan ten grondslag liggen, en
oude vormen kunnen verassend zijn. Het gaat
erom dat ze (in de liturgisch spirituele zin)

HANDELINGEN 2014 | 1

Zonder een aparte
plek viert de
vergeetachtigheid hoogtij

echt beleefd worden als getijden. Wellicht valt
er iets te leren over de enscenering van dat ene
moment op de aangewezen plaats vanuit bene-
dictijnse bronnen?

De aparte plek
Wanneer Sint Benedictus over het gebed
schrijft, hoort daar een speciale plek bij. Aan
de bidplaats (oratorium) wijdt hij een apart
hoofdstuk van zijn Regel. Natuurlijk is dit in
een klooster de centrale plek waar het hele
leven omheen cirkelt. Dat zal in de meeste in-
stellingen niet het geval zijn. Sterker nog, de
kapel of het stiltecentrum staan vaak genoeg
ter discussie. Vanuit het benedictijnse idee
van een leefgemeenschap kun je daar serieuze
vragen bij stellen. Want zonder een aparte plek
viert de vergeetachtigheid hoogtij, de kleine en
grote rituelen van het
leven worden niet in ere
gehouden en de enke-
ling heeft geen plek om
naartoe te gaan als hij ruimte voor zijn zoeken
nodig heeft.

Voor deze gevaren wordt in de Regel uit-
drukkelijk gewaarschuwd. Ten eerste is het
van belang dat de plek herkenbaar en echt
gereserveerd is: ‘De bidplaats moet zijn wat de
naam zegt, en men mag er verder niets doen of
opbergen’ (RB 52, 1). Een opslagplaats of een
multifunctionele kantine waar op zondag een
altaar binnen wordt gerold, is niet benedictijns
en dient in deze liturgisch spirituele zin de ge-
meenschap ook niet. Het centrum moet ruimte
krijgen, zo kunnen we Benedictus vertolken.
Daar komt bij dat men met die speciale plek
eerbiedig om moet gaan, niet enkel op de mo-



menten dat er expliciet liturgie gevierd wordt.
De plek waar men de getijden cultiveert, repre-
senteert een betekenis die altijd het alledaagse
overstijgt en daarom stil, rustig en afgezonderd
blijft, vierentwintig uur per dag: ‘Wanneer

het werk Gods geéindigd is, gaan allen in de
grootste stilte naar buiten en men beware de
eerbied voor God’ (RB 52, 2). Ook hier kunnen
we een pleidooi in lezen voor respect voor de
oppervlakkig bekeken nutteloze, maar voor de
gemeenschap broodnodige plek.

Het andere gevaar dat ik noemde, dat men-
sen geen plek hebben om naartoe te gaan, is
het grootste risico van een niet met eerbied
behandelde aparte liturgische plek. Men dient
er vooral altijd weer ruimte voor te maken ‘zo-
dat een broeder die misschien in afzondering
wil bidden, niet door de

Een ‘storend moment’
kan op kleine schaal
een mooi startpunt zijn

onbetamelijkheid van de
ander gestoord wordt’
(RB 52, 3). De ‘vrijplaats-
functie’ die vaak ter sprake komt in de context
van de geestelijke zorg zien we hier duidelijk
terug. Er moet een liminele ruimte zijn die

juist structuur biedt, als de antistructuur in een
instelling overheersend wordt. En hij moet de
starre structuur van alledag door antistructuur
kunnen doorbreken.

Natuurlijk moeten we de termen die Benedic-
tus gebruikt op een open, hermeneutische wijze
lezen. Wat betekent tegenwoordig bidplaats?
Welnu, mijns inziens is het benedictijnse ge-
bed vooral een manier om ruimte te scheppen
binnen jezelf (Quartier 2011-1). Daar dient de
fysieke ruimte plek aan te geven. Die ruimte
wordt ontsloten door handelingen: wellicht ge-
woon zitten, op een uitnodigende stoel, wellicht

een kaars branden. Als men deze ruimte voor
getijden in termen van Jan Wit ‘verwaarloost,
is dat een gemis in elke instelling. Want dan
ontstaat er wellicht minder gemeenschap in de
onvrijwillige leefgemeenschap.

Het storende moment

Naast de aparte plek, vallen in het benedictijnse
leven vooral de heilige momenten op. Niet al-
leen omdat men ze in de kapel doorbrengt,
maar ook omdat ze heilig zijn, niet te ver-
waarlozen en onomstotelijk: ‘Op het uur van
het koorgebed legt ieder, zodra hij het teken
gehoord heeft, alles neer wat hij onder handen
heeft, en haast zich met spoed ernaar toe, maar
altijd met de nodige ernst om geen reden te
geven tot grappenmakerij’ (RB 43, 1-2). We zien
hier iets heel vergelijk-
baars als bij de plaats:
koester de aparte mo-
menten. Je moet bereid
zijn je in de routine van alledag te laten storen.
Je wordt gestoord, onderbroken in wat je ook
doet, en dat is heilzaam.

Deze onderbreking door het positief storende
moment kan ook de trieste eentonigheid on-
derbreken. Denk aan een zondagse dienst, een
dagsluiting, een weeksluiting of andere kleine
of grote rituele momenten in een instelling. Als
ze niet regelmatig terugkomen, als je de klok er
niet op gelijk kunt zetten, gaan ze gewoon aan
mensen voorbij. Niet omdat ze het als cliénten
te druk hebben, maar omdat ze dan in hun
menselijkheid ‘de getijden verwaarlozen’, gewild
of ongewild. En denk ook aan de professionals
of vrijwilligers. Het lijkt er soms op dat ze de
rituele momenten als service aan hun cliénten

aanbieden, die nog bij de andere drukke ver-
plichtingen komen. Dat zou niet benedictijns
zijn. Nee, iedereen haast zich met eerbied er-
naartoe. Het gaat namelijk niet om aangeklede
pauzes, maar om de meest wezenlijke momen-
ten van de gemeenschap: ‘Er mag dus niets
boven het werk Gods gesteld worden’ (RB 43,
3). Wie zegt dat niet ook professionals en vrij-
willigers op bepaalde getijden de aparte plek op
kunnen zoeken?

Nu weet ik ook dat de geestelijk verzorger
niet iedereen in de ‘leefgemeenschap’ van een
instelling warm zal kunnen maken voor de
liturgische momenten. Maar toch kan men
er met kleine stappen werk van maken. Denk
aan een moment van dodenherdenking ieder
jaar, denk aan de grote feesten of de seizoenen.
Denk echter ook aan de

Ankerpunt in alles
wat de cliénten
dreigt te overspoelen

wekelijkse vieringen of
groepsbijeenkomsten.
Hoe zeer ze ook ter dis-
cussie staan en aan hervorming toe zijn, voor
een liturgisch spirituele gemeenschap in een
instelling zijn ze onmisbaar. Het moet in de
liminele staat vanzelfsprekend zijn antistruc-
tuur en structuur echt af te wisselen, je door

de onderbrekende momenten te laten storen:
hoe druk je het ook hebt of hoe triest je leven
ook lijkt. Een spiritualiteit van de storing, op
het vaste moment en de aparte plek, dat kan op
kleine schaal een mooi startpunt zijn.

Welkom heten

Hoe kan een instelling de plekken en momen-
ten echter concreet cultiveren in een tijd waar
de vanzelfsprekendheid er niet is? Het kan er
— in benedictijnse zin — niet om gaan dat men

HANDELINGEN 2014 | 1

steeds weer wat nieuws moet bieden omdat
dat meer mensen zou trekken. Integendeel, het
gaat erom stabiliteit in de onzekerheid te bren-
gen, een ankerpunt te vormen in alles wat de
cliénten dreigt te overspoelen. Verder moet de
verstarde structuur gestoord worden, door een
veilig gestelde vrijplaats. In rituele zin hebben
mensen namelijk niet zo zeer de behoefte weer
eens een keer naar hun persoonlijke wensen
gevraagd te worden. Ze zoeken een herkenbare
plek. En ze zoeken een vast moment. Het pro-
bleem is tegenwoordig dat die herkenbaarheid
en dat vastomlijnde voor veel mensen niet meer
voorhanden is.

Dat is een wezenlijk verschil tussen het kloos-
ter en een instelling. In het klooster herkennen
de monniken waar het in de kapel en tijdens de
gebedsdiensten om gaat.
Maar Benedictus zou de
eerste zijn die openheid
schept voor degenen
die dat niet met de paplepel ingegeven hebben
gekregen. Dat is te merken, wanneer hij over de
gasten spreekt: ‘Aan ieder wordt de eer bewe-
zen die men hem verschuldigd is, maar heel in
het bijzonder aan de geloofsgenoten en aan de
vreemdelingen (peregrinis)’ (RB 53, 1-2). Juist
de peregrini horen ruimte en tijd te krijgen.

Het is opvallend dat dit woord trouwens zowel
vreemdeling als pelgrim betekent (Quartier
2011-2). Iedereen, ook degene die er helemaal
niet mee vertrouwd is, is zoekend en hoort in
die zin bij de gemeenschap. Dat lees ik in het
woord pelgrim.

Als de geestelijke zorg de mensen onafhan-
kelijk van hun achtergrond waardeert en er
gewoon is, dan ontstaan er — in benedictijnse



zin — plekken en momenten (vgl. Quartier
2012). Mensen komen langs, en anderen heten
hen welkom. Dat geldt ook in een instelling. Ze
komen langs, blijven even op de ‘getijden van
het leven’. De instelling moet veilig stellen dat er
plekken en momenten blijven waar ze welkom
zijn, bijvoorbeeld door geestelijke zorg. Een
belangrijke kern daarvan is altijd liturgisch, dat
kunnen we van de liturgische spiritualiteit le-
ren. Mensen welkom heten begint bij Benedic-
tus met ‘gebed’: ‘Eerst moeten zij samen bidden,
en dan begroeten zij elkaar met de vredeskus’
(RB 53, 3).

Liturgische spiritualiteit betekent in een instel-
ling dus er weer vertrouwen in te hebben dat
de aparte plek en het storende moment echt
gemeenschap kunnen vormen. En als dat soms
weinig respons lijkt te krijgen, wie weet, wie
allemaal eigen liturgische momenten beleven
in het stiltecentrum? En dat is net zo legitiem
als aan de gezamenlijke vieringen mee te doen.
Alleen: als men het aparte en het storende ver-
waarloost, wordt men snel overspoeld en de
gemeenschap is er niet meer of ontstaat niet.
Een groot gemis, voor verschillende groepen in
de instelling die tot gemeenschap zouden kun-
nen worden, zichtbaar of onzichtbaar! <

Literatuur

Bianchi, E. (2011). Wir sind nicht besser. Das Ordensleben in
der Kirche und inmitten der Menschen. St. Ottilien: EOS
Verlag, 42ev.

Post, P. (2005). Gezocht verband. Een verkenning van nieuw
opkomende rituelen. In: S. Girtner (red.), Bandeloos?
Zoeken naar samenzijn in een individualistische cultuur.
Nijmegen: SUN, 82-97.

Quartier, Th. (2013). Structuur, momenten, betekenis.
Benedictijnse aandacht voor tijd in de zorg. In: M. Pij-

nenburg & C. Leget (eds), De tijd, het geld en de wijsheid.

Een bezinning op het tijdsprobleem in de gezondheidszorg.
Prudentia-reeks. Den Haag: Boom/Lemma.

Quartier, Th. (2013). Liturgische spiritualiteit. Benedictijnse
impulsen. Heeswijk: Berne Media.

Quartier, Th. (2011). Gebed als levenshouding. Rituele
perspectieven op Benedictus’ leer en leven. Benedictijns
Tijdschrift, 72(3), 131-141.

Quartier, Th. (2011). Te gast bij Benedictus. Rituologische
verkenningen van abdijbezoeken. Handelingen. Tijd-
schrift voor Praktische Theologie, 38(1), 49-59.

Quartier, Th. (2012). Laboratorium van het Heilige. Het
liturgische ‘experiment’ van dom Paul Delatte als impuls
voor Kerk en wereld. De Kovel. Monastiek tijdschrift voor
Vlaanderen en Nederland, 5(21), 42-53.

Sint Benedictus’ Regel voor Monniken. Vertaald en ingeleid
door E. Vromen OSB. Doetinchem: Willibrordsabdij,
1997.

Turner, V. (1969). The ritual process. Structure and Anti-
structure. Chicago: Aldine.

Waaijman, K. (2010). Handboek s piritualiteit. Vormen,
grondslagen en methoden. Kampen: Ten Have.

Thomas (dr. T.) Quartier is universitair docent Praktische

Religiewetenschap aan de Radboud Universiteit Nijmegen.

t.quartier@ftr.ru.nl

S

PRAKTI)K | TAco Bos

‘No man is an island’

De ernst van iemands psychische aandoening moet groot zijn, wil de arts
tegenwoordig besluiten tot opname. GGZ-instellingen krimpen. Meer
dan ooit is een opname tijdelijk. Is gemeenschapsvorming in deze setting
mogelijk en wenselijk? Ligt hier een taak voor geestelijk verzorgers?

Impressie

Een bont gezelschap bevolkt de GGZ-instelling waar ik werk. Neem mevrouw D. Ik weet haar naam,
omdat de verpleging mij die heeft meegedeeld. Zelf vertelt ze niemand hoe ze heet. Wie haar toch bij
haar naam noemt, keert ze boos de rug toe. Henk-Jan is gedwongen opgenomen. Hij blijft vertellen dat
dit onterecht is: ‘Het is één groot misverstand. Ik heb een klacht ingediend en ben hier binnen een week
foetsie” Mevrouw Van Bergen, een keurige dame op leeftijd, is weliswaar vrijwillig opgenomen, maar
wil eveneens graag weg: ‘Dominee, u zult begrijpen: ik hoor echt niet thuis tussen deze gekken!” Ook

is er mevrouw Landman, al jaren zwaar depressief. Wanneer je drie zinnen met haar wisselt, ervaart
zij dat als een lang en uitputtend gesprek. Met Karim, getraumatiseerd geraakt in Afghanistan, kan ik
alleen communiceren met hulp van de telefonische tolkendienst en zonder rechtstreeks oogcontact. Dan
is er Johan: hij loopt door de gang, gebukt onder angsten en wanen. Voortdurend hoort hij stemmen
waarmee hij mompelend in gesprek gaat. Als ik hem begroet, groet hij mij vriendelijk terug. In dezelfde
gang klop ik om drie uur ‘s middags op de kamerdeur van Gaston. Helaas, zijn dag- en nachtritme is zo
verstoord dat hij nog diep in slaap is. Ik loop door naar de kamer van Jolanda, maar zie op het naam-
bordje een mij onbekende naam. Jolanda blijkt eergisteren met ontslag te zijn gegaan. Mij ervan bewust
dat deze langdurige zorgafdeling meer dan ooit een doorgangshuis is, maak ik kennis met een nieuwe
cliént, die verrast uitroept: ‘U had ik nét nodig!’

Onvermogen en verlangen
Bovenstaande impressie schetst onvermogen tot

niet meer begrepen. Juist deze gevoelens
voeden de hunkering naar betekenisvolle
én verlangen naar contact en verbondenheid. verbinding met anderen. Hulpverleners en
Deze paradox kenmerkt veel mensen met een naaststaanden ervaren vaak een bijzonder appel
psychiatrische aandoening. Mensen hebben tot connectie en communicatie. Werken aan
te kampen met eenzaambheid, leegte, moeheid gemeenschapsvorming in de GGZ begint, lijkt
en vervreemding. Velen begrijpen zichzelf mij, bij het opmerken van dit gecompliceerde

niet meer of voelen zich door hun omgeving en paradoxale appel. >

HANDELINGEN 2014 | 1 13


AMG
Aantekening
hier ook geen beginkapitaal, is mooi zo met het voorbeeld


Tekening: Ida Kalkhuis, cliént bij Pro Persona GGZ

Behandeling van individuen

Niet alleen de aandoening compliceert
gemeenschapsvorming, ook de behandeling.
De behandeling is immers niet primair
gericht op gemeenschap. In de GGZ worden
losse individuen op maat behandeld voor
hun persoonlijke ziekte of stoornis. Allerlei
regelgeving bevordert dat behandelaars

en directies zich richten op individuele
goede zorg. Zo vergoeden zorgverzekeraars
alleen behandelaanbod wat herleidbaar

is tot individuele cliénten en vormt de

basis van de Wet op de Geneeskundige
Behandelovereenkomst respect voor hun
autonomie. Het ervaringsgegeven dat deze
autonome individuen wel, voor kortere of
langere tijd, het leven delen met anderen, lijkt

in dit licht slechts een toevallig neveneffect van
de behandeling.

In het kader van gemeenschapsvorming
interesseert mij de vraag: wat doet het eigenlijk
met iemand om, sinds de eerste opnamedag,
ongevraagd, intensief op te trekken met een
aantal voorheen volstrekt vreemden, die net als
hem- of haarzelf lijJden onder een psychische
aandoening? Op de afdeling maken mensen
elkaars praten en zwijgen mee, elkaars lachen
en huilen, eetgewoonten, muziek en geroddel,
vriendschap en ruzie, angsten en wanen, en
soms schimmige transacties met sigaretten,
seks of drugs. Op het instellingsterrein komen
zij elkaar tegen in het vrijetijdsgebouw,
bij arbeidstherapie en in de kerk. Kunnen
deze soms ongewenste, soms gewenste,
lotgenotencontacten kansen bieden tot
gemeenschapsvorming?

Veiligheid
Dit brengt mij op een derde complicatie voor
gemeenschapsvorming, naast de psychiatrische
aandoening en de individualistische
behandelvisie, namelijk: veiligheid. Psychiatrie
kan gepaard gaan met angsten en agressie. Hoe
veilig voelen cliénten zich in de GGZ-kliniek?
Enerzijds vormen paranoide angsten een
hevig ziektesymptoom. Anderzijds kan angst
voor verbaal of lijfelijk geweld door een
medecliént reéel zijn. Op sommige afdelingen
is de helft van de cliénten gedwongen
opgenomen. Dit betekent dat zij op het
moment van opname daadwerkelijk een
gevaar vormden voor zichzelf of anderen.
Angst en agressie hebben een grote impact
op relaties. Soms zijn hierdoor reeds voor

de opname de familieverhoudingen ernstig
beschadigd. Als familiecontact voor langere tijd
onmogelijk is geworden, is de cliént voor zijn
gemeenschapsbehoefte des te meer aangewezen
op contacten binnen de kliniek.

Eenmaal opgenomen, weten overigens
veel cliénten niet eens van elkaar, wie daar
vrijwillig is en wie gedwongen. Wel heerst bij de
meesten onderhuids het gevoel hier iiberhaupt
liever niet te zijn. In deze context zien
verpleegkundigen het creéren van een veilig en
gezellig leefmilieu als een speciale opgave.

Hulpverlening en
gemeenschapsvorming
Ondanks alle autonomie- en
individualiseringstendensen, ontkent
de psychiatrie niet dat de mens deel is
van een groter geheel. Ik noemde al hoe
verpleegkundigen zich verantwoordelijk voelen
voor een leefbaar klimaat. Sociale psychiatrie
en sociotherapie hebben hun stempel op de
GGZ gedrukt en veel ambulante zorg kent tot
op vandaag groepsbehandeling als gangbare
therapievorm.

Het voert te ver om alle gemeenschaps-
vormende activiteiten in de GGZ hier voluit
te beschrijven. Als geestelijk verzorger voel
ik vooral affiniteit met de rehabilitatie- en
herstelbenadering (Bos e.a. 2011). Deze
benadering zet in op een zo volwaardig
mogelijk leven voor mensen met een langdurige
psychiatrische aandoening. Wonen, werken en
leren, alsook relaties en zingeving, worden hier
benoemd als belangrijke levensdomeinen. Bij de
twee laatstgenoemde kan de geestelijk verzorger
natuurlijkerwijs aanhaken. Hulpverleners zullen

HANDELINGEN 2014 | 1

dit weten te waarderen, terwijl zij bovendien
van de geestelijk verzorger iets kunnen leren
over sociale en rituele vormen van zingeving,
waar zij wellicht vooral aan individuele
cognitieve en affectieve vormen hadden
gedacht.

Interessant is in dit verband het onderzoek
van psychiater Braam (2000, 89-99). Hij
wijst erop dat milde vormen van religieuze
betrokkenheid de kans op depressieve klachten
kunnen verminderen. Volgens zijn onderzoek
werkt bijvoorbeeld regelmatig kerkbezoek
compenserend tegen een laag gevoel van
mastery en een klein sociaal netwerk.

Zingeving en gemeenschapsvorming
Waarom zouden geestelijk verzorgers
gemeenschapsvorming tot hun taak rekenen?
Ik zie gemeenschapsverlangen als een verlangen
naar zingeving. Zoals gezegd blijft in het denken
over zingeving de sociaal-relationele dimensie
nogal eens onderbelicht. Iemand die deze
dimensie krachtig benadrukt, is GGZ-geestelijk
verzorger Cor Arends, in zijn boek over
vermaatschappelijking, met de veelzeggende
titel Het verlangen erbij te horen (2003). Arends
ziet bij (ex-)psychiatrische patiénten een diepe
behoefte om volwaardig mee te doen. Het

gaat om meer dan gezelligheid. Centraal staat
het besef van waardigheid en empowerment.

In het kader van vermaatschappelijking wijst
Arends op vooroordelen, stigmatisering en
uitsluitingsmechanismen. Deze spelen buiten
de kliniek een grotere rol dan daarbinnen,
maar het gemeenschapsverlangen lijkt mij in
beide situaties even sterk. Dit biedt de GGZ-
geestelijk verzorger een specifieke motivatie om



gemeenschapsvormend te werken.

Daarnaast kent de GGZ-geestelijk verzorger
een meer algemene motivatie. Gemeenschaps-
verlangen als zingevingsverlangen kenmerkt
ieder mens. Juist dit gegeven maakt gemeen-
schapsvorming bij uitstek tot taak van de gees-
telijk verzorger. Als niet-medicus behandelt de
geestelijk verzorger geen patiénten, maar zoekt
mensen op in hun situatie. leder mens is een-
zaam. En ieder mens kent, naast de behoefte
aan autonomie, behoefte tot gemeenschap. Dit
kenmerkt de condition humaine, zo leren ons
denkers en dichters.

Een voorbeeld is de bekende dichtregel
van de zeventiende-eeuwse priester John
Donne: ‘No man is an island, entire of itself’
De filosoof Martin Buber stelt dat alle ware
leven relatie is. Zorgethica Joan Tronto wijst
op het ervaringsgegeven
dat geen mens het als

autonoom individu

Gecompliceerd en paradoxaal
appel tot connectie

Voorbeelden

Hierboven heb ik redenen en motieven
genoemd waarom geestelijk verzorgers in
GGZ-instellingen gemeenschapsvormend
zouden werken. Hoe zien zulke activiteiten er
in praktijk uit? Een belangrijke vorm zijn de
zondagse vieringen; hieraan wordt elders in dit
blad aandacht besteed. Daarnaast organiseren
mijn collega’s en ik in onze instelling een palet
aan gemeenschapsvormende activiteiten,
waarvan ik hier enkele voorbeelden noem.

Ontmoetingsgroep

Al tien jaar komt op Octaaf, een grote afdeling
voor langdurige zorg, wekelijks de ontmoe-
tingsgroep bij elkaar. Het aantal deelnemers
varieert van drie tot twaalf. Een vaste kern doet
regelmatig mee, maar iedere bijeenkomst kan

los bijgewoond worden.

De geestelijk verzorger
brengt meestal een

en communicatie

lang uithoudt zonder

anderen. En veel christelijke theologen denken
consequent relationeel, de aandacht voor
gemeenschap funderend in een relationeel
godsbegrip. Dan zien zij het verlangen van
ieder schepsel om te kennen en gekend te
worden, om verbinding en liefde te ervaren,
als een verlangen van ook de Schepper zelf.

In de Schrift wordt diens Rijk als verhoopte
universele liefdesgemeenschap op kleurrijke
wijze geschetst als een hemels feestmaal. En

de kerkgemeenschap wordt daar getekend als
lichaam, waar ieder lid geheel zichzelf mag zijn,
terwijl men tegelijk voluit bij elkaar hoort —
helaas nog al te vaak meer ideaal dan praktijk.

thema in, dat betrek-
king heeft op ‘de grote of kleine dingen van het
leven’. Dit kan variéren van een krantenartikel
tot een gedicht of schilderij, van een uitspraak
van een filosoof tot de feesten of seizoenen. De
groep zou ook zingevingsgroep kunnen heten,
maar het aspect van ontmoeting staat voorop.
Het gaat om uitwisseling met elkaar, elkaar
bevragen, samen lachen, ons verwonderen, en
elkaars inzichten, ervaringen, overtuigingen en
talenten delen. De groep bestaat uit lotgeno-
ten. Regelmatig vinden de deelnemers steun,
herkenning of bemoediging bij elkaar rondom
onderwerpen als omgaan met ziekte, medicatie
of rouwen om verloren toekomstperspectief of
gemiste kansen.

Opening kunstexpositie

Enkele malen per jaar organiseren wij de
opening van een expositie. De kunstwerken
zijn gemaakt door een cliént, familielid of
kunstenaar van buiten. De uitnodigingen
worden breed verspreid. Zo vormt zich

op zomaar een vrijdagmiddag een ad-
hocgemeenschap van cliénten en familieleden,
verpleegkundigen en behandelaren, directie

en managers, dorpsbewoners en vrijwilligers.
De kunstenaar wordt in het zonnetje gezet met
een toespraak en bloemen. Onder een hapje

en een drankje vinden velerlei ontmoetingen
plaats. Niemand wordt aangesproken op zijn
of haar cliént-zijn. Het voelt alsof een feestelijk
‘gewoon’ maatschappelijk evenement even is
neergedaald in de ongewone setting van de
psychiatrische kliniek.

Rustpunt

Elke woensdagmiddag leidt een geestelijk
verzorger in de kerk een kort meditatief
moment genaamd Rustpunt. Met zo'n tien
personen zitten we in de kring. Praten hoeft
niet. Er is muziek, stilte, een ademoefening,
een gedicht of kort verhaal en gelegenheid

een kaarsje te branden. Soms sluit een
familielid of dorpsbewoner aan. De inhoud

is niet specifiek kerkelijk of christelijk. De

sfeer laat zich omschrijven als spiritueel,
verstild en bezinnend. Bij het kaarsen branden
noemen sommigen een naam of intentie.

Vaak pakt deze bijeenkomst onverwacht
gemeenschapsstichtend uit. Zo brandde iemand
een kaarsje ‘voor ons allen, zoals wij hier bijeen

zijn.

HANDELINGEN 2014 | 1

Vespers Koningsoord

Tweemaal per maand vertrekt een groep van
tien cliénten met een geestelijk verzorger en
enkele vrijwilligers naar Abdij Koningsoord
bij Oosterbeek, om daar de vespers bij te
wonen. Velen ervaren het verlaten van het
ziekenhuisterrein en het opgenomen worden in
de sfeer van gebed, aanbidding en woordeloze
acceptatie, als helend en herscheppend. ‘De
gebedsdienst, het zingen van de zusters en

de stiltemeditatie doen heel veel met mij),
verklaarde één van de deelnemers. Met de
zusters Trappistinnen is een bijzondere band
gegroeid: zij kennen een aantal deelnemers

intussen bij name.

Criteria en aandachtspunten

Zijn er criteria of dynamieken, waarmee de
geestelijk verzorger die in de GGZ-kliniek
gemeenschapsvormend werkt, rekening dient te

houden? Uit ervaring noem ik er een aantal.

Oprechte interesse

Authentieke gemeenschap gedijt in een sfeer
van oprechte interesse in elkaar. Levendiger en
bevredigender wordt een groepsbijeenkomst,
naarmate ieders eigenheid meer erkend en
benut wordt. Dat betekent: niet over verschillen
heen walsen. Het betekent ook: proberen ieder
in zijn of haar eigenheid aan het woord te

laten komen. Dit klinkt eenvoudiger dan het

is. De onderlinge verschillen in achtergrond

en niveau zijn groot. En het voer n een
coherent gesprek wordt soms beli;%lijkt door

de psychiatrische symptomen. [>


AMG
Aantekening
pijltje mag wel verder naar de rand, vergelijk andere doorverwijspijltjes op 19 en 21


Lichte vormen

Veel patiénten willen zelf kiezen hoe

intensief ze met iets meedoen. Dan is het

zaak een zwijger niet tot spreken te dwingen
en een laatkomer niet terecht te wijzen.
Gedeeltelijke of onregelmatige deelname aan
de ontmoetingsgroep is prima, ook wanneer
het een themareeks betreft. Het helpt om naast
reguliere ook eenmalige groepsactiviteiten aan
te bieden, zoals de opening van een expositie.
Deze bieden mensen gelegenheid zich zonder
druk even volop deel te voelen van een
andersoortige gemeenschap dan hun dagelijkse
leefgroep.

Afstand en nabijheid
Gemeenschapsvorming in de psychiatrische
kliniek moet het hebben van een goede balans
tussen afstand en nabijheid. Bij het Rustpunt
kan iemand die zich verlegen of angstig

voelt op de achtergrond meedoen, desnoods
letterlijk op afstand van de kring. Pastoraal
gezien zijn nabijheid
en betrokkenheid
hoog geachte waarden.
Echter, een te grote
nabijheid of te intense betrokkenheid kan
iemands psychische draagkracht makkelijk
overschrijden. De geestelijk verzorger doet er
goed aan zich in dit verband te verdiepen in de
psychiatrische theorie van ‘expressed emotion’.

Veiligheid en vertrouwen

Wie in de kliniek aan gemeenschapsvorming
wil doen, zal vertrouwen en veiligheid hoog in
het vaandel moeten hebben. Het leren kennen
van namen, gezichten en persoonlijke verhalen

Een kaarsje ‘voor
ons allen, zoals wij
hier bijeen zijn’

vergt een voortdurende investering. En het
tijdi nzen stellen tijdens een groepsgesprek
kan %g zijn voor een veilige sfeer.

Respect voor privacy is eveneens van belang.
Geestelijk verzorgers mogen hun bedenkingen
hebben bij de sterk geindividualiseerde
hedendaagse zorg, dit ontslaat hen niet van de
verplichting privacy serieus te nemen. Tussen
gemeenschapsbevordering en privacy kan

een spanningsveld bestaan. Hoe formuleer je
bijvoorbeeld een uitnodiging aan naaststaanden
van overleden cliénten voor de jaarlijkse
gedachtenisviering? Niet iedereen hoeft het
zomaar op prijs te stellen dat de naam van hun

familielid in zo’n viering genoemd wordt.

Volwaardigheid en wederkerigheid
Zingevend is een groepsactiviteit vooral,
wanneer deelnemers niet in hun patiént-zijn
worden aangesproken, maar als volwaardig
mens. Wederkerigheid is dan essentieel. Dit
betekent bijvoorbeeld, dat de rol van gevers en
ontvangers niet vastligt.
Ieder kan geven, ieder
kan ontvangen, de
gespreksleider niet
uitgezonderd. Van zowel geestelijk verzorgers
als andere hulpverleners weet ik dat zij tot
verdieping van hun werk kwamen, toen zij
eenmaal konden erkennen dat zij zelf veel
ontvangen in hun contact met cliénten.

Gevarieerd en divers
Levensbeschouwelijk gezien passen bij
de ontzuiling ‘floating communities”
gemeenschappen waaraan iemand een

poosje mee kan doen, zonder zich voor altijd

vast te leggen. Ook bij ons is deze trend
merkbaar. Iemand bleek zoekend en schoof
een tijdlang zowel bij de zondagse viering
aan, als bij het islamitisch gebed op vrijdag.
Gemeenschapsvorming kent vele soorten en
maten. Sommige vormen van gemeenschap
zijn nagenoeg onzichtbaar. De omvangrijke
adressenlijst voor onze jaarlijkse kerstkaart
voor cliénten, medewerkers en anderen, duidt
op uitgebreide deels zichtbare, deels verborgen
netwerken, waarin velen zich gekend weten.

Maatschappelijke integratie

Eenmaal opgenomen, hebben veel cliénten
alleen nog met professionele hulpverleners
en lotgenoten te maken. Daarom is
gemeenschapsvorming in een psychiatrische
kliniek erbij gebaat, wanneer ook mensen
van buiten de kliniek
meedoen. Dit kan
stigmatisering en
hospitalisering
tegengaan. Het kan voor beide groepen helend
en inspirerend uitwerken. Arends noemt het
ervaren van diepgang, echtheid, en een besef
van wat leven is (2003, 16). Een inspirerend
voorbeeld was het uitnodigen van een reeks
gasten in de ontmoetingsgroep, variérend van
een kunstenaar tot de burgemeester. Een ander
voorbeeld is het heilzame contact dat sommige
cliénten onderhouden met hun kerkelijke
thuisgemeente.

Familie en naaststaanden

Bijzondere kansen tot gemeenschapsvorming
heeft de geestelijk verzorger met familie.
Jaarlijks nodigen wij contactpersonen

HANDELINGEN 2014 | 1

Verlangen van ieder
schepsel om te kennen
en gekend te worden

uit voor de kerstviering en het gedenken

van overledenen. Stervensbegeleiding of
voorbereiding van de uitvaart zijn vanouds
gelegenheden tot intensief familiecontact. Soms
kan pas dan enige verzoening plaatsvinden met
de overledene, verstoorde verhoudingen of de
tragiek van de psychiatrische aandoening.

Organisatie en training

Wellicht onnodig te vermelden is dat de
gemeenschapsvormende activiteiten van
geestelijk verzorgers nogal wat organisatie en
voorbereiding vergen. De vele to-do-lijstjes,
draaiboeken, namenlijsten en themamappen
spreken boekdelen. Van buitenaf wordt dit
organisatorische aspect nogal eens onderschat.
Daarnaast helpt het als geestelijk verzorgers
zich bekwamen in groepsdynamiek in een
psychiatrische setting.
Dit kan door het
opbouwen van ervaring,
reflectie en gerichte
training, bijvoorbeeld de cursus rond het boek
van Boelhouwer e.a. (2011).

Beroepsopvatting
Gemeenschapsbevorderend werken stelt
vragen aan de beroepsopvatting van de
geestelijk verzorger in de GGZ-kliniek. Ziet hij
zichzelf vooral als zingevingsdeskundige die,
vergelijkbaar met psychologen, individuele
cliéntencontacten onderhoudt in zijn
spreekkamer? Of ziet hij voor zichzelf ook een
vrijere, meer initiatiefrijke en publieke rol in de
instelling, gericht op gemeenschapsvorming?

>


AMG
Aantekening
inspringen:

Respect ...


Gemeenschapsvorming en
ambulantisering
Terwijl ambulante zorg momenteel
in de spotlights staat, is dit artikel een
pleidooi om opgenomen cliénten en hun
gemeenschapsbehoefte niet te vergeten. Juist in
de kliniek kan gerichte gemeenschapsvorming
veel verschil maken, met het oog op humane
zorg, menselijke waardigheid en zingeving.
Tegelijk is de vraag terecht: hoe zit het met
gemeenschapsvorming voor de groeiende groep
-)psychiatrische cliénten buiten de kliniek?
e herstelbenadering wijst op het belang van
integratie in maatschappelijke verbanden
en steunsystemen (GGZ Nederland 2009),
waaronder kerkgemeenschappen of andere
levensbeschouwelijke organisaties. Kan hier
iets geleerd worden van ervaringen opgedaan
in de kliniek? Zeker willen veel ambulante
(ex-)cliénten graag volwaardig meedoen in
de maatschappij. Toch blijken sommigen,
aanvullend, groepsactiviteiten met lotgenoten
op prijs te stellen. Als voorbeeld van dit laatste
beschrijft collega Stefien Jansen (2013) het
recente Nijmeegse initiatief ‘Pleisterplaats
voor de Ziel’ Als tussenvormen mogen gelden
kerkelijk initiatieven zoals ‘Ruimte voor
anders-zijn, inloopcentra, buurtvieringen en
dialoogbijeenkomsten. Dit valt echter buiten
het bestek van dit artikel. <]

20

Literatuur

Arends, C.E. (2003). Het verlangen erbij te horen. Transmu-
ralisering en geestelijke verzorging in de GGZ. Tilburg:
KSGV.

Boelhouwer, M., Wal, P. van der, Kirkland, K., Mcilveen, H.
(2011). ’k Zou zo graag een ketting rijgen. Levensthema’s
voor kringgesprekken met ouderen. Herziene en uitge-
breide uitgave. Zoetermeer: Boekencentrum.

Bos, T., Hyvarinen, L., Roermund, K. van (2011). Heel de
mens. Herstelondersteunende Zorg en Geestelijke Ver-
zorging. In: Tijdschrift voor rehabilitatie en herstel van
mensen met psychische beperkingen, 2011/1, 4-14. Amster-
dam: Uitgeverij SWP.

Braam, A. (2001). Religion and depression in later life. An
empirical approach. Thesis. Revised Edition. Amsterdam:
Rozenberg Publishers.

GGZ Nederland (2009). Naar herstel en gelijkwaardig
burgerschap voor mensen met ernstige psychische aandoe-
ningen. Visiedocument langdurige zorg. Utrecht: GGZ
Nederland.

Jansen, S. (2013). Geestelijke verzorging in een RIBW. Een
praktijkverhaal uit Nijmegen. In: Tijdschrift Geestelijke
Verzorging 2013/71, 51-53). Amsterdam: VGVZ.

Taco (drs. T.) Bos is geestelijk verzorger Multicomplexe Zorg
Propersona Wolfheze/Arnhem.
t.bos@propersona.nl

S

INTERVIEW | CiskA STARK

Een hele grote =
dosis argwaan

Harry Brandsma is theoloog en theatermaker. Dat komt van pas in
zijn werk als geestelijk verzorger in de gevangenis en als medewerker
bij Exodus Nederland. Daar begeleidt hij ex-gedetineerden bij hun
terugkeer in de maatschappij.

Wat zie jij als de kern van de geestelijke
zorg bij justitie?

Ik krijg mensen langs die zeggen: ‘Dominee,
wilt u bijbels hebben? Wij willen mensen tot
Jezus brengen. Maar de opdracht is om in de
gevangenis aanwezig te zijn, en in mijn optiek
hoeven we Jezus er helemaal niet te brengen
want die is er al. Voor wie goed kijkt, en luistert.
Er is helemaal niks te brengen. Heil is er, ook
daar. Als heil niet in de
diepste stront ook is,

is er geen heil. Wij zijn
hier als geestelijk verzor-
gers niet om mensen te bekeren. Wij zijn hier
om gedetineerden die vanuit hun achtergrond
met een predikant, of pandit of boeddhist of
humanistisch raadsman, willen spreken, te
faciliteren. Dat er zo af en toe ook mensen die
niet gelovig zijn met mij willen spreken, is mooi
meegenomen. Maar de kern is voor mij: iemand
mag vertellen wie hij denkt dat hij is.

HANDELINGEN 2014 | 1

Fout is fout.
Maar hoe fout ook, een
mens is meer dan zijn daden

Waarom is de individualiteit zo
belangrijk?

Ik ben gefascineerd door het kwaad, en zeker
door geweld. Hoe komt het dat ik geweld ge-
bruik, dat andere mensen geweld gebruiken?
Geweld zit in iedereen. Het zit ook in de theolo-
gie. Zodra je gaat zeggen: ‘ik weet hoe het zit’ of:
‘zo moet je het lezen’ of: ‘dat is hermeneutisch
juist, ben je al gewelddadig bezig. Je bent dan
namelijk niet gericht
op de ontmoeting met
de ander, maar alleen
op je eigen individuele
waarheid. Daar ben ik allergisch voor. In de ge-
vangenis geldt daarom niet de vraag: hoe komt
het? Maar vooral: wat doe je ermee? Geweld op
zich hoeft niet iets kwaadaardigs te zijn, het kan
ook een inspiratiebron zijn. Want het haakt aan
op geschiedenissen die je als individu meege-
maakt hebt. >

21


AMG
Aantekening
de vragen zo gezet

geeft een mooi rustiger beeld

AMG
Aantekening
hier dan geen beginkapitaal, is goed zo

AMG
Aantekening
inspringen:

De herstelbenadering


Harry Brandsma

Haabkt het ook aan jouzelf als geestelijk
verzorger?

Ehm ... ik was altijd een erge driftkikker. Daar
was niet echt veel plaats voor in de synodaal-ge-
reformeerde traditie waarin ik opgroeide. Maar
mijn ouders hebben mij zorg bijgebracht voor
de wereld. Daarom doe ik dit werk. Want achter
geweld en driften zit altijd een verlangen, een
verlangen naar thuiskomst en gedragen wor-
den. Als ik daarover spreek, word ik haast een
mysticus: het gaat mij er niet om hoe mensen
gedragen worden en of God bestaat, maar wat
dat besef doet met mensen.

Hoe zie je dat in vieringen?
Zondag preekte ik in de gevangenis over hoe

belangrijk het kan zijn dat wij niet het laatste

22

oordeel hebben. Want wraak reproduceert
wraak. Dan zeg ik: ‘Is het niet veel interessanter,
mannen, om te zeggen: wat zou het goed zijn
als er een instantie is die op een gegeven mo-
ment een oordeel kan vellen?’ Dat snappen de
gedetineerden. Want zij kennen ook onrecht.
Zij weten ook dat er grote boeven en schurken
zijn die ermee weg komen in deze wereld, die
niet bestraft worden. Het is mooi om te beden-
ken dat er een plek is waar mensen niet ont-
snappen. En dat die plek niet bij ons ligt. Dat
kan ons mild, milder maken, omdat je dan niet
in je wraak hoeft te blijven zitten. Dat snappen
gedetineerden heel goed. Want ze stikken van
de wraak. Omdat ze niet welkom zijn.

Het is mijn werk om te kijken hoe je met
het kwaad kunt omgaan zonder dat je het als
demonisch veroordeelt. Als het demonisch
is, plaats je het namelijk meteen buiten jezelf.
Wanneer mensen zeggen dat iets onmenselijk is,
zetten ze iemand dus weg: afgeschreven. Terwijl
het veel interessanter is om te bedenken dat het
kwaad ook menselijk is. Een medemens kan in
staat zijn tot dingen die ik hier niet kan herha-
len. Maar perversiteit zit ook tussen onze eigen
oren.

Een voorbeeld. Ik begeleid een pedofiel terug
in de maatschappij. Hij is echt niet volslagen
slecht, hij heeft mij nooit bedrogen. Hij is zelf
op jonge leeftijd verkracht. Als iemand hem nu
ook maar ergens waarneemt, heeft hij iedereen
weer over zich heen. In onze hoofden is het na-
melijk al veel groter geworden. Pedojagers bui-
ten dat uit. Fout is fout, laat dat duidelijk zijn.
Maar hoe fout ook, een mens is meer dan zijn
daden. Zie je een betoging met de spandoek-
tekst ‘een pedo is geen mens), dan is er iets mis.

Dat is het moralisme in de samenleving. Ik ben
wars van moralisme. Moralisme is uiterst ge-
welddadig. Ik noem dat wel ‘de perversiteit van
het christendom’: we lijken het op een of andere
vreemde manier nodig te hebben dat iemand
anders niet is zoals wij, maar 6f totaal slecht 6f
totaal athankelijk, hulpbehoevend.

Wat heb je nodig om dit werk als
geestelijk verzorger te doen?

Een hele grote dosis argwaan. Argwaan ten
aanzien van je eigen motieven, je eigen fantasie.
Argwaan ten opzichte
van de motieven waar-
om gedetineerden bij
je komen. Een maand
geleden zegt een gedetineerde tegen me: ‘Harry,
ik praat nu al twee jaar met jou, ik ga steeds
minder geloven. Ik begin te lachen en zeg tegen
hem: ‘Tk heb nog nooit zo’n groot compliment
gehoord. Weet je waarom? Toen jij hier binnen-
kwam, wist jij precies waar je God had ontmoet,
hoe die tot je gesproken had. Je wist het tijdstip
waarop je bekeerd werd. Misschien kunnen we
nu eens kijken wat er allemaal achter zit. Hij
werd stil. Want hij snapt precies waar het over
gaat. Of hij het durft, is iets anders. Maar dat is
dus de argwaan.

Mensen, ik ook, willen allemaal graag thuisko-
men en gekend zijn. Dat kunnen wij als geestelijk
verzorgers bieden vanuit onze verhalen, dat er
Iets is waarin je mag thuiskomen en gekend zijn.
Maar dat is in voorlopigheid, niet vastomlijnd
of definitief. Omdat dat moeilijk is, wordt het
vastgehouden als een gegeven. Ik kan me voor-
stellen dat deze gedetineerde op dat moment
dat houvast nodig had. Daarom zie je ook dat

HANDELINGEN 2014 | 1

Dat kunnen wij bieden:
dat er Iets is waarin je mag
thuiskomen en gekend zijn

het magisch denken heel sterk ontwikkeld is in
de gevangenis. Ik zeg niet dat dat verkeerd is,
maar dat wordt het wel als ik als predikant de
gevangenen alleen in hun magisch denken fa-
ciliteer. Zo van: als jij nu met mij bidt, komt het
goed met je — want dat verlangen zit er meestal
onder. Nee, vanuit het wantrouwen vraag ik: wat
vraag je nu aan mij?. Dan moeten ze nadenken.
Eigenlijk wil iedereen dat op zijn manier wel,
maar de omgeving helpt daar vaak niet aan mee.
Er zitten trouwens ook meer minderbegaafden
in de gevangenis. Bij zo iemand kan het houvast
van een God die er voor
je is, van Jezus die voor
je gestorven is en dat je
daarom een goed mens
kunt worden, heel vruchtbaar zijn. Dat ga ik
natuurlijk niet onderuit halen.

Hoe vertel jij over God?

Een gedetineerde komt binnen, iemand met wie
ik anderhalf jaar gewerkt heb. Hij zegt: ‘Domi-
nee, God heeft me vergeven. ‘Nou, jij weet meer
over God dan ik, terwijl het mijn vak is. Hoe zit
dat eigenlijk?” Hij is helemaal stil. Ik vraag hem:
"Heeft iemand van die overvallen jou al eens
vergeven voor wat je gedaan hebt?’ ‘Nee, nog
niet” ‘Dan wordt het tijd dat we daar eens naar
zoeken.

Anderhalf jaar later heeft hij een van zijn
slachtoffers ontmoet. Voor allebei is het heel
vruchtbaar geweest. Als ik in de valkuil was
gevallen van: Jongen, dat is mooi dat God jou
vergeven heeft, had ik hem in de fantasie ge-
laten dat het allemaal al goed was. Dit is mijn
werkwijze. Hij is nu bij een evangelicale ge-
meente en voelt zich daar thuis. >

23



Hij heeft verantwoordelijkheid genomen voor
het feit dat hij ooit in al zijn onbenulligheid en
stommigheid een revolver heeft gehad en over-
vallen is gaan plegen, met vrienden.

God is niet abstract. Of Hij bestaat of niet, is
niet interessant, het gaat over concrete mensen

en concrete situaties.

Wat heb je meer nodig dan argwaan?
Ik ben ook nog theatermaker, dat helpt. En ik
ben voor de duvel niet bang. Ik kan tegen een
gedetineerde zeggen: ‘Jongen, wat doe je hier,
sodemieter op.’ Dat pikken ze van mij. Alleen
maar present zijn, nee, dat is het niet. Natuur-

overleg met de werkmeesters en ik ben erbij.

Een paar afdelingen samen zijn gaan oefenen.

Dat gaat even goed. Opeens loopt het uit de
hand. Eerst wil de pianist weg. Hij is geen pia-
nist maar zo'n olietrommelbespeler, meer een
drummer, maar hij kan wel op het keyboard
ritme aangeven en dat doet hij op zijn eigen
manier. Anderen hebben daar kritiek op, en
opeens deugt er niets meer en wil hij weglopen.
Ik zeg: ‘Je gaat helemaal niet weg. We gaan nu
met elkaar zitten. Iedereen wil de Heer loven.
Iedereen is specialist op zijn eigen terrein. Hoe
lossen we dit nu op?’

Er ontstaat een hele discussie over het spelen,

lijk ben ik present, en over de vertaling
, Maar ze geloven .
maar er is ook het van een lied. Jij neemt
nog steeds dat het anders kan. . L
tegenover. Het gaat ] me niet serieus, ik ken
En ik ook

om introspectie én

empathie. Ik heb veel gehad aan Levinas, maar
ook aan contextuele therapie. Ik probeer men-
sen in hun context te zien. Ook de Bijbel zelf.
Die bestaat uit metaforen, verwijzingen, het is
samenspraak en beeldspraak. Daar gaat het bij
mij over in de kerkdienst.

Draagt de viering bij aan
gemeenschapsvorming?

Een voorbeeld. Na een kerkdienst zeggen een
paar gedetineerden: ’Dominee, we willen een
koor. ‘Dat is goed, morgen om 8 uur sta je
klaar. Tk zal ze hebben, dacht ik, ze staan nooit
om 8 uur klaar. Ze komen namelijk vooral voor
de gezelligheid naar de kerk, even achter de
celdeur vandaan. Maar om 8 uur stonden ze
klaar. Het eerste wat ze zeiden was: ’Jij moet de
leiding nemen. Maar ik vond: ‘Zoek het maar
uit, jullie willen een koor. Ga maar oefenen. Ik

24

het lied al lang’ ‘Zo
staat het op internet. Iedereen verschuilt zich
achter een eigen verdediging. Dat zijn ze ge-
wend. Ze doen nooit anders. Na tien minuten
overheerst toch de wens om te zingen en zijn ze
eruit, maar de mannen hebben tranen in hun
ogen. Geen krokodillentranen, maar omdat er
iets is gebeurd wat henzelf aangaat. Het komt
namelijk bij hun bestaan, bij het besef dat er
geluisterd wordt. Dat je er mag zijn in een in-
gewikkelde wereld. Als ik dan die tranen zie,
geniet ik mateloos.

Daarna gaan ze weer met elkaar zingen. De
laatste regel is dat de liefde van God voor ie-
dereen mag zijn. Ik zeg: ‘Mannen, dat is af en
toe wel heel erg moeilijk he.* Ze lachen een
beetje. En zondag lopen ze vanuit de kerk over
het binnenterrein naar hun eigen afdeling, over
de gangen één of ander Johannes de Heer-lied
zingend. Ja,dan geniet ik. Moet ik dan zeggen

dat Jezus gebracht moet worden in de gevange-
nis? Flikker toch op, die is er allang al’

Hoe verhoudt zich dan het individu tot
God ?

Mijn theologie is: God is het podium waarop
we onszelf mogen hernemen. Je hoeft niet sa-
men te vallen met jezelf, dat is het ergste wat

er is. Dat gaat dus heel erg in tegen de ontwik-
keling van ‘worden wie je bent. Worden wie je
bent, is juist wat je bij gedetineerden ziet: ze
zijn vaak heel eendimensionaal. ‘Dit is wat ik
ben, dominee’ Dan moet je dus zeggen: ‘Zo, dus
dit ben je. Nou, vertel maar eens hoe dat komt.
Waar zit het, wat zijn de tegenhangers? Waar
zitten jouw verlangens,
wat zou je willen?’

Ik ben niet op zoek
naar een soort onto-
logische kern. Veel interessanter voor mij is
de narratieve benadering waarin je zegt: kijk,
wij zijn geweven in een net. Ik ben dominee,
dus ik gebruik vooral bijbelse verhalen om dat
te snappen. Als God een podium is waarop
we onszelf mogen hernemen, gaat het er niet
om iemand anders te worden, maar om dat-
gene wat gebeurd is te transformeren naar een
andere mogelijkheid of naar een ander eind.
Iedereen kan op zijn manier en op zijn niveau
verantwoordelijkheid dragen voor datgene wat
hij doet en heeft gedaan.

Daar zit ook de bevrijding. Niet in het vast-
zetten van de knellende banden, maar juist in
de erkenning dat wij zondaars zijn. Voordat je
het weet kom je anders terecht in het schema
van ‘wij zijn goed en anderen niet’. Dat is de
angst om kwetsbaar te zijn. Ik zie die kwets-

HANDELINGEN 2014 | 1

‘Jezus in de gevangenis
brengen?
Die is er allang!l’

baarheid als ik de gedetineerden direct aan-
spreek en zij hun tranen tonen. Dat noem ik
wel eens ‘zelfverraad’, want ze verraden zichzelf.
Dat is toch mooi?

Hoe kunnen kwetsbare mensen weer
terecht in de samenleving? Helpen de
vieringen in het Exodushuis daarbij?

Ik begeleid ex-gedetineerden terug de samenle-
ving in. In het Exodushuis zijn geen vieringen
meer. Er zat een mooi idee achter, er waren één
keer in de drie maanden vieringen. Nu vullen
we dat niet meer exclusief christelijk in, maar
met thema-avonden.

Twee jaar geleden heb ik wel een voetwassing
gedaan. Ze verklaarden
me voor gek: ‘Dat doen
ze nooit. Ik zei: ‘Dat
doen ze wel, natuurlijk
doen ze dat.! We zaten buiten, in een kring. Tk
heb teksten gelezen, uitgelegd wat Jezus doet
op Witte Donderdag. Dat je je ten dienste stelt,
niet ondergeschikt maakt — zo nauw luistert
dat verschil: je stelt je ten dienste van de ander
en symboliseert dat doordat je hem de voeten
wast. In die cirkel hebben de ex-gedetineerden
elkaars voeten gewassen.. Als je een goed ver-
haal hebt en het goed uitlegt, en de symboliek
helder houdt, dan wordt het gesnapt. Ik geniet
daarvan.

Terug naar de vieringen in de gevangenis. We
waren eens aan het lezen in de Spreuken uit de
Bijbel. ‘Dominee, dat gaat helemaal over mij.
Hij leest het voor en ik zeg: ‘Nou, dan doe jij
de preek toch’ ‘Mag dat dan?’ ‘Zeker. Jij zegt nu
tegen mij dat het over jou gaat, dus jij hebt ook
iets te vertellen aan de andere mannen. Over [>

25



deze tekst. ‘Dat durf ik niet. Tk zorg ervoor dat
jij niet uitgel wordt, dat mensen luisteren.
We gaan het I%j'n voorbereiden. Durf je dat?’
Toen heeft hij de preek gedaan. Theologisch is
er misschien van alles op af te dingen. Het was
iemand die zijn vrouw en kind verloren heeft en
aan lager wal geraakt is, zijn hele leven is stuk.
Maar die preek komt erop neer het kwaad zal
overwonnen worden en hij zal weer opstaan.
Dat is wat hij de medegedetineerden vertelt.
Hoe de mensen op hem reageren, prachtig! Het

was een ‘coming out’

Zie je verschil tussen kerkdiensten binnen
en buiten de gevangenis?

In een gewone kerkdienst buiten de gevange-
nis ga ik ook wel eens voor. Ook dan ga ik in
gesprek met de gemeente. Als je een gevange-
nisdominee in de kerk vraagt, komt ook het
kwaad in de kerk binnen. Dus heb ik het over
kwaad. Dat maakt mensen onrustig en onge-
makkelijk. Ik heb het over de vraag: wat heeft
de gevangene aan ons te brengen? En niet over:
wat moeten wij hen brengen? Zoals Zacheiis tot
wie Jezus zegt: ‘Ik wil bij jou komen eten. Dat
ongemalkkelijke. Dat we tegen datgene wat ver-
afschuwd wordst, uitschot is, durven te zeggen:
‘Tk kom bij je eten. Zoiets is dan mijn preek.

In de gevangenis preek ik altijd uit het hoofd,
zeven of acht minuten. Van tevoren weet ik
nooit precies hoe het loopt. Pas was ik heel erg
getroffen door die zin in Lucas 17, bij de rijke
man en de arme Lazarus: ‘Kan er niet iemand
uit de dood komen om ons te waarschuwen?’
Het antwoord is bijzonder scherp: ‘We hebben
Mozes en de profeten, dus ... als er een dode
komt, wordt daar ook niet naar geluisterd” Dan

26

zeg ik: ‘Kijk, als je eenmaal besloten hebt een
bepaalde weg te gaan en je wilt niet luisteren
dan luister je ook niet.” Dat snappen ze. M

ze geloven nog steeds dat het anders kan. En ik
ook. <

Ciska (dr. E.) Stark is docent Praktische Theologie en directeur
Onderwijs van de Protestantse Theologische Universiteit te
Amsterdam/Groningen.
fstark@pthu.nl

PRAKTI)JK | ANNEMIEKE DEKKER

Met overgave

meevieren

Hoe wordt er gevierd met mensen met een meervoudige beperking
in de zorginstelling Bartiméus? Wat maakt hen tot een gemeenschap
en wat is de plaats van het pastoraat en de vieringen in deze

gemeenschap?

@méus
Sinds 2007 ben ik als pastor/geestelijk verzorger
verbonden aan Bartiméus, een zorginstelling
voor mensen met een visuele en een meervou-
dige beperking. Op het
terrein van de instel-

Niets is vreemd,

de woningen in Doorn en Driebergen is Wijke
Greidanus, één van de wijkpredikanten van de
protestantse gemeente van Driebergen, aan-
gesteld. Het is een bijzondere samenwerking
vanuit de optiek van
gemeenschapsvorming

wanneer iemand er

ling in Doorn wonen
meer dan driehonderd
bewoners. Het merendeel woont er, sinds het
begin van de nieuwbouw in 2012, in kleinscha-
lige woningen. De organisatie Bartiméus is veel
breder. Zij levert diensten, onderwijs, werker-
varing en expertise aan mensen met een visuele
beperking in een groot deel van Nederland, in
tal van plaatsen zoals onder andere in Zeist,
Ermelo en Deventer. In Driebergen, Doorn en
Zeist zijn er socio-woningen, waar mensen be-
geleid zelfstandig kunnen wonen.

Samen met mijn collega Wija van der Kaaden
behartig ik het pastoraat in Doorn. Voor Zeist
en Ermelo zijn twee andere collega’s werkzaam,
Bernard Baakman en Hanneke Willemse. Voor

HANDELINGEN 2014 | 1

stem aan geeft

en integratie met de
bestaande kerkelijke
gemeente, maar ik beperk mij in dit artikel tot

mijn eigen werkterrein.

Woongemeenschap

De cliénten die op ons terrein wonen, vormen
in de eerste plaats een woongemeenschap. Zij
wonen op een beschermde plek, toegespitst

op hun mogelijkheden en beperkingen. In de
nieuwe kleinschaligheid heeft iedere cliént een
eigen kamer en deelt men een gemeenschap-
pelijke huiskamer met de andere bewoners. Zij
wonen bij elkaar op basis van hun zorgbehoefte.
De begeleiders bieden hen structuur en houvast

in de dagelijkse verzorging en routine. Er wordt >

27


AMG
Aantekening
spatie teveel na

hij (de preek)

weghalen

AMG
Aantekening
En ik ook.

kan wel helemaal op laatste regel

AMG
Aantekening
hier wel een beginkapitaal:

S

het kopje Bartiméus

kan zonder problemen weg


gewoond, geleefd, gewerkt, gegeten. Er is vrije
tijd, er zijn hobby’s, er zijn vakanties en uitstap-
jes. Men ontvangt bezoek van familie, vrienden
en vrijwilligers.

Je zou het terrein kunnen vergelijken met een
dorp. Een mini-gemeenschap, waar men elkaar
nog zoveel mogelijk
kent. Ondanks de ver-
anderingen die in de
laatste jaren hebben
plaatsgevonden op het terrein — de nieuwbouw
en de overgang naar kleinschaligheid, is het
leven er nog redelijk overzichtelijk en herken-
baar. Er is een restaurant, er is een supermarkt,
een bankgebouwtje, een soos. Er zijn dagbeste-
dingsruimten en er is een kapel met een kleine
klokkentoren en een carillon.

Op het terrein en in de buurt zijn er verschil-
lende werkplekken, waar mensen hun dagbe-
steding hebben, zoals een kaarsenmakerij, een
moestuin, een boerderij, een atelier, een bakke-
rij, een fietsenwerkplaats, een autowasserij. De

beschutting van een eigen terrein is functioneel.

In toenemende mate is er aandacht voor om-
gekeerde integratie van de wereld buiten — naar
binnen het terrein. Zo wordt er in de zomer
iedere dinsdag op de bospaden jeu de boules
gespeeld door mensen van elders en zorgen
bewoners voor de catering. Ook de moestuin
vormt een trekpleister voor bezoekers en er
worden tal van activiteiten georganiseerd sa-
men met bewoners en vrijwilligers die de tuin
onderhouden.

Pastorale gemeenschap
Bartiméushage werd in 1975 gebouwd. Het

pastoraat is begonnen in 1977 (Meininger

28

De kapel met haar vieringen
vormt een vast herkenningspunt
in hun leven

1979). Alle bewoners, ongeacht hun religieuze
achtergrond, kunnen een beroep doen op de
pastor/geestelijk verzorger. Er kunnen allerlei
levensvragen aan de orde komen, maar vooral
rouw- en verliesverwerking. Mensen met een
beperking moeten — naarmate ze ouder worden
— soms veel inleveren.
Verlies van dierbaren
en medebewoners
kunnen ingrijpende
gebeurtenissen zijn. Niet altijd is het makkelijk
te peilen welke impact een bepaalde levensge-
beurtenis op een bewoner heeft. Dan zoek je als
pastor, eventueel in overleg met andere discipli-
nes, hoe je aandacht op maat kunt bieden.

Esther is een vrouw die onlangs haar vader
verloor. Ze is vaak verdrietig. Ze bidt bij de
voorbeden in de kapel voor haar vader die in

de hemel is. Na de dienst gaan we samen nog
even naar de piano, waar we met de pianist en
haar eigen begeleider een lied zingen dat bij
zijn begrafenis heeft geklonken. Dan haalt ze
opgelucht adem en glimlacht. Zo kan ze er weer
tegen.

Viergemeenschap
In de afgelopen 35 jaar zijn er door de pastores
tal van werkvormen voor de vieringen ontwik-
keld. Zo zijn er de tweewekelijkse kapelvierin-
gen (Baakman 2004; 2006). Voor veel cliénten
die op het terrein komen wonen en hun leven
lang hier verblijven, vormt de kapel met haar
vieringen een vast herkenningspunt in hun
leven.

Veel bewoners hebben een christelijke ach-
tergrond. Meestal is die achtergrond bepalend

voor hun deelname. Zij komen hier met hun
ouders en andere familieleden. Zij vieren er
Kerst, Pasen en Pinksteren. Zij nemen er af-
scheid van medebewoners. Zij noemen in de
voorbeden de belangrijke gebeurtenissen in
hun leven en de namen van hun familieleden.
Ze herkennen de tijden van het kerkelijk jaar
aan de liederen in de dienst en de melodieén
van het carillon. De rituelen, en het aansteken
van de kaarsen, de symboliek en de geuren, al
deze elementen bren-
gen herkenning en
structuur in de chaos
van het leven van men-
sen met hun beperking. Zij ervaren licht in het
donker, ze leren dat vreugde en verdriet elkaar
kunnen afwisselen, dat tranen gedroogd kun-
nen worden en dat er Eén is die al ons bidden
hoort.

Geraakt

Toen ik in 2001 voor het eerst als bezoeker

een kapelviering bijwoonde in de kapel van
Bartiméus werd ik geraakt door de heldere
structuur van de liturgie en de vanzelfsprekend-
heid, waarmee de bewoners de dienst in al haar
facetten meevierden. De vieringen ademen een
rijke traditie. Bewoners kennen de verhalen uit
de Bijbel, de levensthema’s die erin opklinken,
morele keuzes die gemaakt kunnen worden.

Ze weten wat stilte en eerbied is. Ze kennen de
liederen met tekst en melodie, voor een belang-
rijk deel gevormd door de bundel van Hanna
Lam en Wim ter Burg. In de loop der jaren is
er nieuw geschreven muziek aan het repertoire
toegevoegd, in samenwerking met de vaste pia-
nisten en de muziek-agoog van Bartiméus.

HANDELINGEN 2014 | 1

Dan haalt ze opgelucht adem
en glimlacht.
Zo kan ze er weer tegen.

Zelden heb ik een dienst in een kerk bijge-
woond, waarin kerkgangers op zo’'n vanzelf-
sprekende wijze participeren. Een woord, een
gebed: niets is vreemd, wanneer iemand er stem
aan geeft. Het idee dat je er toe doet, met alles
wat in je is — je eigenheid en je beperking —, heb
ik als waardevol beleefd.

Later heb ik als voorganger gemerkt, dat veel
mensen die zo af en toe een dienst bijwonen,
soortgelijke ervaringen opdoen. Dat zijn bij-
voorbeeld vrijwilligers,
die cliénten halen en
brengen naar de dienst.
Sinds zo’n vijftien
jaar komen jongeren van de Tuindorpkerk in
Utrecht, samen met hun ouders, in een vaste
regelmaat om cliénten naar de kapel brengen.
Traditie is het jaarlijkse uitstapje voor kapelgan-
gers naar de Tuindorpkerk in Utrecht, waar we
gastvrij worden ontvangen door gemeentele-
den, jong en oud, door gemeenteleden.

Ik zit in de bus naast Mieke die opgetogen is
omdat ze voor het eerst meegaat naar Utrecht.
Ze straalt en geniet van het vooruitzicht om
eens in een echte kerk te zijn. Vooral het orgel
lijkt haar prachtig. Tijdens de dienst mag zij
voorbede doen. Ze gaat staan en ik kom als
voorganger met de microfoon bij haar. Ze bidt
voor alle mensen in haar leven die ze moet mis-
sen en ze dankt voor hen die er nu voor haar
zijn. Ik krijg een dikke knuffel van haar. De
kerkgangers lachen instemmend. Bij de koffie
wordt er van alles onderling uitgewisseld. ‘We
zijn weer bij onze vrienden geweest’, zegt Evert
voldaan, als we weer in de bus zitten.

29






Voor mensen met een zeer ernstige beperking
zijn er één keer per maand middagdiensten.
Hierbij wordt gebruikgemaakt van zoveel mo-
gelijk belevingsgerichte middelen om te voelen,
te horen, te ruiken en te proeven (Van der Kaa-
den 2006).

Naast de vieringen in de kapel zijn er de
sfeervieringen op de woning: op de vrije woens-
dagmiddag en -avond kom ik als pastor in de
huiskamer van vele woningen om zoveel mo-
gelijk individueel en belevingsgericht te vieren
samen met begeleiders. De adventsprojecten,
veertig- en vijftigdagenprojecten (cd’s en ver-
halen voor de woning ter voorbereiding van de
grote feesten) vormen een vast onderdeel van

de jaarcyclus.

Vertrouwd maken

Van medewerkers verwacht Bartiméus dat zij
zich inzetten voor bewoners om hun eigen leef-
wereld en zingeving vorm te geven. Juist in een
veranderende maatschappelijke context, waarin
veel medewerkers geen religieuze achtergrond
meer hebben, is het nodig dat de pastor hen
vertrouwd probeert te maken met de religieuze
leefwereld van de bewoners. Het zal niet verba-
zen, dat hierin een grote uitdaging schuilt voor
ons als pastores. Het begint bij de introductie-
cursus voor nieuwe medewerkers, waarin we
met hen in gesprek gaan over het belang van
zingeving in het leven van de bewoners. Als het
mogelijk is, proberen we ook medewerkers te
betrekken in een ritueel. Soms ervaart men de
kracht ervan in de praktijk.

32

Onlangs was er een bewoner overleden op een
woning. Eén van de momenten in het afscheid
was het begeleiden van de overledene van de
woning naar het mortuarium. Daar stond de
herinneringskaars, die we samen hebben aan-
gestoken. Samen met de ouders en begeleiders
hebben we elkaar een hand gegeven in een
kring rondom de kist en het Onze Vader gebe-
den. <

Literatuur

Baakman, B. (2004). Ik en jij. De ultieme uitdaging in de
liturgische ontmoeting met de vreemde Ander/ander. In:
H.P. Meininger (red.), Van en voor anderen. Wegwijzers
naar een inclusieve geloofsgemeenschap met mensen die
een verstandelijke handicap hebben. Zoetermeer: Mei-
nema, 37ev.

Baakman, B. (2006). Omgaan met symbolen en rituelen. In:
J. Doolaard (red.), Nieuw Handboek Geestelijke Verzor-
ging. Kampen: Kok, 618ev.

Kaaden-Huttinga, W. van der (2006). Geloven ervaren: een
belevenis. Een praktisch theologisch onderzoek naar bemid-
deling van christelijk geloven aan mensen met een ernstige
meervoudige beperking. Doctoraalscriptie.

Meininger, H.P. (1979). Lezing oudervereniging Bartimeus-
hage. 21 april 1979.

Annemieke (drs. A.) Dekker is geestelijk verzorger bij Barti-
méus, voor mensen die leven met een visuele beperking.
adekker@bartimeus.nl

PRAKTI)JK | NORBERT DE KOOTER

Een moment van

bezinning

Sinds 1964 werken er humanistisch geestelijk verzorgers bij Defensie.
Op dit moment is de humanistische dienst, naast de protestantse en

de rooms-katholieke, uitgegroeid tot één van de drie grote diensten.
De geestelijk verzorgers werken op verschillende locaties en bij diverse
eenheden in Nederland en daarbuiten, ook tijdens uitzendingen. Het
is vooral tijdens deze uitzendingen en tijdens oefeningen dat geestelijk
verzorgers bezinningsmomenten organiseren.

ijn eerste bezinningsmoment hield
ik ruim elf jaar geleden tijdens een

uitzending naar Banja Luka, Bosnié.

Als geestelijk verzorger was ik tijdens die uit-
zending aan een eenheid verbonden waarmee
ik ook de voorbereidingen had meegemaakt.
Voor ruim een half jaar was ik ‘hun’ GV’er. Het
verzorgen van de bezinningsmomenten is dan
slechts een bescheiden maar niet onbelangrijk
deel van de werkzaamheden die je uitvoert.

Als geestelijk verzorger maak je deel uit van
de eenheid waarbij je werkt. Dat betreft ook
aspecten van de dagelijkse routine: je sluit aan
bij de ochtendbriefing, het appel, je drinkt
samen koffie, eet samen, ontspant in dezelfde
ruimte als iedereen. Daarnaast zoek je, afgezien
van je individuele begeleidingsgesprekken, ex-
pliciet contact met de verschillende ‘werelden’

HANDELINGEN 2014 | 1

waarbinnen mensen leven: je loopt mee met
een patrouille, je gaat een dag mee met de ge-
nie, je bezoekt de verschillende werkplekken op
het kamp en soms ook daarbuiten en ontmoet
zo de mensen in hun eigen leefwereld. Daar-
door zit je als GV’er ook in dezelfde fase van de
uitzending en maak je de praktische, mentale
en emotionele ontwikkeling van ‘op uitzending
zijn’ ook zelf door. Daarbijj sluit ik als geestelijk
verzorger ook in de bezinningsmomenten graag
aan. Mijn eerste bezinning ging over het thema

‘Waarom bezinnen?’

‘Een bezinning is een moment om stil te staan.
Letterlijk stil staan: tot rust komen of de rust
nemen om stil te zijn. Maar het is ook ‘ergens
bij stilstaan actief: jezelf een vraag durven stel-

len. Je afvragen wat het betekent om op uitzen- [>

33



ding te zijn. Waar we zijn en wat we doen. En
misschien vooral waarom we dat doen.’
(Bosnié, 2002)

In deze bezinning heb ik stilgestaan bij de functie
van een bezinning in de context van een uitzen-
ding. Dit onderwerp was zowel voor mijzelf als
voor de mensen met wie ik aan het begin van
een half jaar leven en werken in Bosnié stond,
een logisch onderwerp. Ik ging iets doen wat
nieuw voor mij was, zowel de uitzending zelf

als het verzorgen van
bezinningen. Ik wilde
graag delen wat mijn
motivatie was en vooral
helderheid scheppen over wat mensen van mij
tijdens deze momenten van bezinning kunnen
verwachten.

Het organiseren en inhoud geven van een
bezinning was nieuw voor mij en om die reden
ook spannend. Aan de Universiteit voor Huma-
nistiek was ik opgeleid in het spreken bij een
uitvaart, had ik groepsdynamica gehad en was
ik getraind in vormingswerk, maar een bezin-
ning houden is echt iets anders. Ik was zoeken-
de naar de juiste invulling en de juiste vorm.

Structuur
In de loop van de tijd heeft het bezinningsmo-
ment voor mij een min of meer vaste structuur
gekregen. Dit is voor mijzelf een prettige kap-
stok bij het vormgeven van de bezinning. Ook
voor de mensen die een bezinning bezoeken,
wordt het in de loop van een uitzending een
herkenbaar kader.

Bij binnenkomst klinkt op de achtergrond
rustige muziek. Omdat een bezinning vaak in

34

Voor mij is het verzorgen van een
bezinning geen spel, noch een wijze van
zending bedrijven

een ruimte plaatsvindt die ook andere functies
heeft, verdient de aankleding van die ruimte
aandacht. Tk zorg altijd dat de rustige sfeer
wordt ondersteund door een ordelijke ruimte,
stoelen netjes opgesteld, andere meubelstukken
aan de kant, liefst uit het zicht. Een tafel met
daarop een kleed, kaarsen en soms een boeket.
De verlichting aangepast. Het zijn soms de de-
tails die maken dat de sfeer in een ruimte past
bij een bezinnend moment.

Dan begint de eigenlijke bezinning: ik heet
mensen welkom, in-
troduceer het thema
en laat muziek horen
waarvan de tekst aan-
sluit bij het thema of de sfeer van een bezinning
ondersteunt. Ik brand een of meer kaarsen, bied
mensen de gelegenheid zelf een kaars te branden
en draai opnieuw muziek. Dan deel ik mijn ge-
dachten met de groep rond het gekozen thema.
De overweging vormt het hart van de bezin-
ning. Hierin wordt het thema besproken en van
meerdere kanten belicht. Ik kom daar later nog
op terug.

Vervolgens lees ik een bijpassend gedicht of
verhaal, laat ik voor de derde keer muziek horen
en kom tot een afsluiting. Ergens in de over-
denking betrek ik de aanwezigen expliciet bij de
inhoud, door bijvoorbeeld een vraag te stellen
waarover ik mensen aan het woord laat. Vaak is
dat kort; soms ontstaat er een wat uitgebreider
gesprek.

Door deze vaste structuur, maar ook door
een aantal elementen uit de bezinning krijgt het
moment ontegenzeggelijk een ritueel karakter.
Ik sluit daarmee aan bij het pleidooi dat Moo-
ren & Tuinman eerder in dit tijdschrift hielden

voor meer rituelen binnen de praktijk van de
humanistisch geestelijke verzorging, omdat
rituelen de zinervaring van mensen ondersteu-

nen en versterken (2009).

Primitieve omstandigheden

Bedenk wel dat een moment van bezinning bjj
Defensie onder zeer uiteenlopende omstandig-
heden kan plaatsvinden. Vaak is de locatie een

ruimte op het vaste kamp met stoelen, licht en
andere faciliteiten. Soms zijn de omstandighe-

den primitief en moet je het doen met de mid-
delen die voorhanden zijn.

Ik herinner mij een kerstavond op een pa-
trouillebasis in Uruzgan (Afghanistan) waar
ik, met slechts de spullen uit mijn rugtas, in
een tent een bezinning heb gehouden. Er was
slechts een versierde kerstboom in de tent die
dienst deed als ontspanningsruimte, met van
pallets gefabriceerde bankjes en tafeltjes. De
enige spullen die ik bij me had voor de bezin-
ning waren boxjes om de muziek van mijn iPod
te versterken. De woorden die ik wilde spreken
had ik puntsgewijs aangetekend in mijn op-
schrijtboekje. Dat werd een bijeenkomst met
een bijzondere intieme sfeer die aansloot bij het
overheersende gevoel: we zijn ver van huis on-
der primitieve omstandigheden, maar maken er
met elkaar het beste van.

Deze bezinning mondde uit in een gesprek
over wat Kerst voor iedereen afzonderlijk be-
tekende en hoe het is om juist die periode van
huis te zijn. Het gesprek ging niet alleen over
het te moeten missen van de ‘overdaad’ die
sommigen met Kerst associéren, maar vooral
over de mensen in Nederland die ons dierbaar
zijn. Het was uitzonderlijk dat dit gesprek zo

HANDELINGEN 2014 | 1

lang voortduurde met de hele groep, dat ge-
beurt onder andere omstandigheden niet snel.

Iedereen is welkom

De geestelijke verzorging bij Defensie is zo ge-
organiseerd dat je werkt bij een eigen eenheid
of tijdens uitzendingen de enige geestelijk ver-
zorger bent op die locatie. Ik probeer daarom
in mijn bezinning niemand buiten te sluiten,
iedereen is welkom: humanist, agnost, ietsist,
maar ook mensen die thuis naar de kerk zou-
den gaan. Ik wil iedereen die omstandigheden
bieden waarbij hij zich thuis voelt en kan bezin-
nen. leder mens heeft volgens mij de behoefte
om te reflecteren, stil te staan bij de zaken die
belangrijk zijn in het leven. Die reflectie pro-
beer ik in een bezinning te faciliteren.

Dat is iets anders dan ‘algemene’ geestelijke
zorg. Ik geloof niet dat ‘algemene’ geestelijke
verzorging bestaat. Ik ben humanist en zal van-
uit die achtergrond een bezinning vormgeven.
Dat betekent onder meer dat ik expliciet ruimte
laat voor verschil. Voor mij is menselijke waar-
digheid en het besef dat wij gelijk in menselijke
waardigheid zijn ondanks onze verschillen,
een fundamenteel humanistisch uitgangspunt.
Als ik vraag om ‘een moment stilte om je af
te vragen wat het thema voor jou persoonlijk
betekent, of om te bidden als je dat wenst, dan
probeer ik oprecht de ander in zijn overtuiging
te respecteren.

Omdat we territoriaal georganiseerd zijn,
waarbij slechts één geestelijik verzorger bij een
eenheid is geplaatst, verwacht ik ook dat andere
geestelijk verzorgers eenzelfde openheid aan
de dag leggen in hun bijeenkomsten en niet

uitsluitend ‘voor eigen parochie preken’. Van de [>

35



meeste collega’s bij Defensie weet ik dat zij daar
op zeer zorgvuldige wijze mee omgaan.

Ervaring van zin

Kaarsen branden, een moment van stilte, een
overdenking en muziek. Hoewel er over het
algemeen sprake is van wederzijds respect, heb
ik ook wel eens een collega horen zeggen dat
humanisten op deze wijze ‘kerkje spelen’ en dus
niet oprecht zouden zijn. En tijdens een uitzen-
ding waar ook een confessionele collega aanwe-
zig was en ik wilde overleggen over een verde-
ling van de momenten van bezinning. kreeg ik
te horen: ‘niet op mijn zondagmorgen!’

Ik schrok van een dergelijke reactie, omdat ik
ze niet had verwacht. Voor mij is het verzorgen
van een bezinning geen spel, noch een wijze
van zending bedrij-
ven. In mijn beleving
is het een menselijke
behoefte om soms stil
te staan. Stilstaan bij de dingen die we doen en
meemaken, stilstaan bij wie of wat ons raakt en
wat belangrijk is in ons leven, stilstaan bij wie
we zijn en hoe we willen leven.

Die behoefte aan reflectie komt voort uit de
algemeen menselijke behoefte om een zinvol
leven te leiden. Volgens Frankl ‘wordt de mens
niet alleen gedreven door het lustprincipe
(Freud) of door een machtsstreven (Adler),
maar eerst en vooral door de wil een zinvol
leven te leiden. Deze wil is naar zijn mening zo
fundamenteel, dat beide andere strevingen ge-
zien moeten worden als ‘derivates of the original
will to meaning’ (Frankl 1973, 17)” (Mooren
2010, 199-200). Mooren benoemt vervolgens
een viertal bronnen van zin: het handelen, de

36

Vaak sluit je bij de verbondenheid aan:
de militair is afhankelijk van zijn groep
om te overleven

ervaring, gemeenschap en zingevingskaders.
Expliciet de aandacht vestigen op wat we doen,
hoe we dat ervaren, hoe we ons verhouden tot
anderen en stilstaan bij de betekenis en de zin
die we daar aan geven, zoals (humanistisch)
geestelijk verzorgers doen tijdens een bezin-
ning, kan dus bijdragen aan de ervaring van zin.

Humanistisch uitgangspunt

Dat iedereen welkom is bij de door mij verzorg-
de momenten van bezinning is niet het enige
humanistische kenmerk en ook niet exclusief
humanistisch. De inhoud van de bezinning is
ongetwijfeld ook anders dan een dienst door
een confessionele collega. Ik zal niet voorgaan
in gebed. Er klinkt bij mij geen psalm of kerke-
lijk lied. Ik zal geen bijbellezing houden hoewel
ik soms wel uit de
Bijbel citeer (zoals ik
ook uit andere bron-
nen citeer). En ik zal in
mijn overdenkingen en teksten, bij de muziek
die ik kies en de gedichten die ik voordraag,
altijd uitgaan van de mens en van menselijke
vermogens om de wereld en onszelf te leren

ke en te begrijpen.

Dit sluit aan bij een ander humanistisch uit-
gangspunt, namelijk dat de mogelijkheid en
daarmee de uitdaging die het leven ons biedt

is ‘te worden wie we in potentie kunnen zijn’
Of in de woorden van de grondlegger van het
levensbeschouwelijk humanisme in Neder-
land, Jaap van Praag: ‘de aanleg die de mens

als zodanig kenmerkt, zo volledig mogelijk tot
ontplooiing te brengen’ (Van Praag 1953, 31).
Daartoe moeten we het leven niet gelaten laten
passeren, maar onszelf vragen durven stellen,

ons laten uitdagen en scholen, kritisch naar
onszelf durven kijken en durven twijfelen en tot
nieuwe inzichten komen waarbij we oude denk-
beelden achter ons moeten laten — onderzoek
alles en behoudt het goede.

Thema’s

Ook uit de themakeuze valt natuurlijk af te
lezen dat het een humanistische bezinning
betreft. ‘Durf te kiezen!” als thema of ‘Wie ben
ik?’ sluiten aan bij humanistische waarden van
zelfbeschikking en zelfontplooiing.

Maar een groot aantal thema’s krijgen pas
in hun uitwerking een specifieke invulling. De
manier waarop ik tegen ‘Vrijheid” aankijk of
tegen ‘Geluk, verschilt mogelijk van het per-
spectief van een ander. Wat mijn visie huma-
nistisch maakt, is dat ik dergelijke thema’s altijd
benader vanuit verschillende gezichtspunten en
dat ik mijn standpunt altijd voorlopig inneem
en daarbij opensta voor tegenargumenten en
voortschrijdend inzicht. Het humanisme erkent
namelijk de menselijke oorsprong van onze
ideeén, van onze moraal en van onze gedachten
over mens en wereld. En onder erkenning van
onze menselijke feilbaarheid kent het huma-
nisme dus geen absolute uitgangspunten (dog-
matiek).

Toch ben ik als humanist en met mijn huma-
nistische opvattingen en denkbeelden wel in
beeld. Ik laat in mijn bezinningen zien waar ik
sta in relatie tot het thema. Dat kan ook niet an-
ders, naar mijn idee, maar roept wel een zekere
spanning op. De spanning tussen de voorlopig-
heid van mijn opvattingen aan de ene kant en
aan de andere kant de overtuiging dat ik goede
argumenten heb voor wat ik denk.

HANDELINGEN 2014 | 1

Gemeenschap
De gemeenschap waarbinnen ik mijn bezin-
ningen verzorg wordt sterk gekleurd door de
context van Defensie. Militairen kennen een
grote onderlinge loyaliteit en een sterke be-
roepsidentiteit. Zeker in de voorbereiding op en
tijdens een uitzending is er een hoge mate van
saamhorigheid en onderlinge verbondenheid.
Daar moet je je als geestelijk verzorger bewust
van zijn en je toe verhouden. Soms méet je iets
met de scherpe randen van dit gegeven — zo
belangrijk als de groep is, zo pijnlijk is het wan-
neer je daar net buiten valt. Vaak sluit je bij de
verbondenheid aan, omdat je je bewust bent
van de functie die een dergelijke onderlinge
loyaliteit heeft: de militair is in het uiterste geval
athankelijk van zijn groep om te overleven.
Tegelijk is de gemeenschap een belangrijke
bron van zin. Mooren (2010) beschrijft (de
ervaring van) gemeenschap als een belangrijke
bron van zin die doorlopend meespeelt in de
humanistisch geestelijke verzorging, ook bij
het organiseren van bijeenkomsten. ‘Verschil-
lende schrijvers relateren zingeving aan de be-
hoefte opgenomen te zijn in sociale verbanden,
schrijft Mooren en verwijst naar Baumeister die
spreekt van een ‘need to belong’ en McAdams,
die communion beschouwt als een van de twee
belangrijke motivationele disposities bij men-
sen’ (Mooren 2010, 203-204). Vanuit die weten-
schap worden onderwerpen als groepsvorming,
(beroeps)identiteit, in- en uitsluiting, maar ook

relaties m ilie bijvoorbeeld, in gesprekken
en tijdens ningen regelmatig gethemati-
seerd. >

37


AMG
Aantekening
doorverwijspijltje beter  in de kantlijn rechts

AMG
Aantekening
alinea inspringen

Dit sluit aan


Pieter Henket ‘Rise;, Hollywood, 2009

Het is dan ook niet voor niets dat de dienst
humanistisch geestelijke verzorging bij Defensie
het houden van bezinningsmomenten tijdens
oefeningen en uitzendingen ziet als belangrijke
mogelijkheid om de ervaring van zin van mili-
tairen te ondersteunen. Het is om die reden dat
zij dit tot een van de kerntaken van de geeste-
lijke verzorging rekent. <

Literatuur

Mooren, J.H.M. & L.N. Tuinman (2009). Eigenheid en ver-
bondenheid. Over humanisme en rituelen. In: Handelin-
gen. Tijdschrift voor Praktische Theologie, 2009/4, 26-37.

Mooren, J.H.M. (2010). Zinvol leven en de praktijk van
het humanistisch raadswerk. In: H. Alma & A. Smaling
(eds.). Waarvoor je leeft. Studies naar humanistische bron-

38

nen van zin. Amsterdam: Humanistic University Press/
SWP, 199-208.

Praag, J.P. van (1953). Geestelijke verzorging op humanisti-
sche grondslag. Utrecht: Humanistisch Verbond.

Norbert (drs. N.D.) de Kooter is afgestudeerd aan de Univer-
siteit voor Humanistiek (Geestelijke Begeleiding) en werkt
sinds 1999 als humanistisch geestelijk verzorger bij Defen-
sie. Op—tiegioment vervult hij de functie van stafmedewer-
ker ir[ ; ]lijk beleid van de dienst.

[e-mailadres]

PRAKTIJK | JOLIEN BOs-DE LANGE

‘Varen, varen over de

)

baren ...

S

‘Stommerd! Ik vind het niet leuk dat jij dat steeds doet hoor. Ga weg
jij!’ klinkt het hard door de kerk. Terwijl ik iedereen welkom heet, moet
er nog iets uitgevochten worden. Wanneer de gemoederen zijn bedaard,
kunnen we verder. Om vervolgens nogmaals onderbroken te worden:
‘Mijn zus krijgt een baby!} klinkt het enthousiast vanaf de eerste rij.

omaar een voorbeeld van een onrustig

en oprecht begin van een viering bin-

nen een instelling voor mensen met een
verstandelijke beperking. Het laat belangrijke
kenmerken zien van deze gemeenschap. Een
groep van mensen die vele jaren, soms bijna
een leven lang, met elkaar ssmenwoont. Zonder
overleg met henzelf zijn zij bij elkaar geplaatst
en dat maakt dat zij het zowel samen moeten
als mogen rooien. Het moeten spreekt uit de
ruzies die plaatsvinden, ook in de kerk. Het
mogen is zichtbaar in vriendschappen en klinkt
door in alles wat bewoners graag met elkaar
delen. Juist de viering in de kerk blijkt de plaats
waar je kunt laten horen wat je op je hart hebt.
Of je nu een kleuter bent of hoogbejaard, of je
je verbaal kunt uiten of enkel met lichaamstaal,
medeleven is verzekerd. Want even spontaan als
er ruzies beginnen, zo spontaan klinken er ook
gelukwensen bij goed nieuws.

HANDELINGEN 2014 | 1

Deze felicitaties betreffen ook de familieleden,
vrijwilligers en medewerkers die de diensten
bezoeken. Zij maken deel uit van de gemeen-
schap en daarom is het tevens feest wanneer een
vrijwilliger oma wordt. En meer dan dat. De be-
trokkenheid blijft niet steken op het samen eten
van gebak, maar krijgt een diepere laag wan-
neer bewoners bij de voorbeden noemen dat

zij willen bidden voor het kleinkind. Door hen
wordt de naam van de pasgeborene voor God
neergelegd. Hoewel zij het kind niet kennen,
bidden zij dat het een goed leven mag hebben.
En ondertussen koesteren sommige bewoners
de hoop dat de kersverse oma ervoor zal zorgen
dat het kind te midden van deze gemeenschap
gedoopt wordt. Want dat betekent dat zij deel
uit kunnen maken van een bijzonder feest. Een
feest dat zij niet zomaar meemaken, omdat er
onder hen doorgaans geen kinderen worden
geboren.

39


AMG
Aantekening
mooier om dit kolombegin ook onder het bijschrift te laten zakken denk ik, 2 regels lager

AMG
Aantekening
(e-mailadres)

vervangen door:

nd.d.kooter@mindef.nl

AMG
Aantekening
kan deze intro ook ver-cursief?

het is een voorbeeld.


Verdieping

Vrijwilligers die eenmaal geraakt zijn door de
open en eerlijke sfeer die er heerst in de vierin-
gen, blijven terugkomen. Soms tientallen jaren
lang. Zij komen niet voor een stevige, lange
preek , want deze wordt niet gehouden. Je kunt
zelfs zeggen dat er op cognitief niveau niet heel
veel voor hen te halen valt. Hoewel op dit punt
misschien de schijn bedriegt. Een gang door de
liturgie laat zien hoe er wordt gepoogd om één
belangrijke boodschap uit een bijbelgedeelte
handen en voeten te laten krijgen. Deze eenvoud
maakt dat bewoners het kunnen koppelen aan
hun eigen leven en vandaaruit reageren. Dit
raakt henzelf, maar ook de vrijwilligers, mede-
werkers en familieleden en zet aan tot verdere
reflectie.

Een voorbeeld

Het verhaal uit Lucas 5 over de vele vissen die,
tegen alle logica in, gevangen worden, staat cen-
traal. In dit bijbelgedeelte spoort Jezus een aantal
vissers aan om hun netten op klaarlichte dag
nogmaals uit te werpen. De vissers doen het, on-
danks dat ze de hele nacht niets hebben gevangen
en verwachten dat het nu zeker niet zal lukken.
De netten raken echter zeer goed gevuld en de vis-
sers zijn verbijsterd en bang. Maar Jezus stelt hen
gerust en vertelt hen dat ze voortaan vissers van
mensen mogen zijn.

Met een paar stoelen wordt midden in de kerk
een boot nagebootst. Ik neem plaats in de boot en
vraag wie er met mij mee wil. Diverse bewoners
stappen enthousiast in. Enkele mensen in rolstoe-
len rijden naar voren en maken de boot tot een
schip dat zo breed is, dat je er niet meer omheen
kunt. Zo steken we samen van wal. De organist

begint te spelen: ‘Varen, varen, over de baren ...
En ondertussen laten wij met elkaar de denk-
beeldige roeispanen door het water gaan. Mariélle
leeft zich helemaal in. Tk word zeeziek! Ik heb
gisteren pizza gegeten!” We zoeken een plekje op
waar de boot wat stiller kan liggen.

Ik heb uitgelegd dat we waarschijnlijk niets
zullen vangen. Het is vannacht niet gelukt en
overdag laten de vissen zich niet zomaar vangen.
We besluiten het toch maar te proberen, omdat
Jezus het zegt. De verwondering over de veelheid
vis in ons net is daadwerkelijk groot. Ook de toe-
schouwers zien ze zwemmen. We varen verder en
mensen in de boot nodigen nog meer mensen uit
om mee te varen. Hier gebeurt zo iets bijzonders;
daar moet je bij zijn.

Door de enthousiaste uitnodiging van de mensen
in de boot aan wie nog aan de kant zitten, krijgt
het verhaal een eigen accent. De nadruk komt

te liggen op het samen genieten van het vangen
van zoveel vis. ledereen wordt uitgenodigd; de
ruziemaker en de brenger van goed nieuws, een
moeder, vrijwilliger en groepsleider. Samen roeien
ze zich het zweet op de rug om te genieten van het
wonder. In de boot wordt zichtbaar en voelbaar
hoe we samen een gemeenschap zijn. Er wordt
gefoeterd op elkaar, maar als het erop aankomt is
er de wil om samen door het leven heen te laveren
en te delen van wat je bezighoudt.

Wisselwerking

Deze gemeenschapszin dringt ook door in het
dagelijkse leven buiten de kerkzaal. Het zijn
geen gescheiden werelden, hoewel er wel on-
derscheid is. Het blijkt uit de vele vragen door
de week naar wanneer er weer kerk is en of we

dan kunnen bidden voor ... Op deze manier
laten bewoners alles wat er leeft samenkomen
in de liturgie. En daar krijgt het met behulp
van rituelen een extra dimensie. Vreugde en
verdriet worden gedeeld als gemeenschap voor
Gods aangezicht. Met nadruk betrekken de
bewoners zo God bij de gemeenschap. Of is het
andersom? Zijn wij een gemeenschap door God
gevormd die telkens weer
samenkomt rondom het
licht van de paaskaars
om vandaaruit weer de
week in te kunnen gaan? Misschien moeten we
zeggen dat het niet het een of het ander is, maar
dat juist de wisselwerking tussen deze twee
zorgt voor een levendige gemeenschap.

Het samenbindende karakter is hoe dan ook
groot. En dat heeft, denk ik, effect op de organi-
satie als geheel. De gemeenschapszin geeft een
zachte, vriendelijke uitdrukking aan het soms
harde, zakelijke gezicht van een organisatie, die
het hoofd boven water moet houden te midden
van bezuinigingen. De betrokkenheid op elkaar
kan een gunstige uitwerking hebben op beleids-
keuzes. De gevolgen daarvan krijgen immers
sneller een menselijk gezicht.

Ook is de waarde van een gemeenschap
in een instelling terug te vinden wanneer er
gerouwd wordt. De rituelen die gezamenlijk
uitgevoerd worden rondom een sterfbed en bij
een uitvaart helpen de bewoners, medewerkers,
familieleden en vrijwilligers om afscheid te ne-
men en verder te kunnen. Bij een uitvaart zijn
daarnaast veel mensen aanwezig die nauwelijks
of geen binding hebben met de instelling. Bijna
per definitie zijn zij verbaasd en geraakt door de
wijze waarop deze gemeenschap afscheid neemt

HANDELINGEN 2014 | 1

Bewoners laten alles
wat er leeft samenkomen
in de liturgie

van een overledene. Het raakt hen hoe er intens
wordt meegedaan door de kerkgangers aan het
vorm geven aan een waardig afscheid. Verbaal
met het ophalen van herinneringen, maar ook
non-verbaal door bijvoorbeeld de tedere en
plechtige wijze waarop iemand een roos op de
kist kan leggen. Vaak klinkt er na afloop: ‘Dit
heb ik nog nooit meegemaakt. Op deze manier
zou ik het voor mijzelf
ook wel willen. Ik begrijp
deze reactie en tegelij-
kertijd denk ik dat dit
type uitvaart niet los van de gemeenschap ver-
krijgbaar is. Daarin zit juist de kracht verstopt.
Het intens samenleven met elkaar maakt deze
manier van afscheid nemen mogelijk.

Competentie
Het moge duidelijk zijn dat het voorgaan in
vieringen in een instelling voor mensen met
een verstandelijke beperking vraagt om een
bepaalde attitude van de voorganger, een aantal
vaardigheden en kennis. Gezamenlijk vormen
deze aspecten de benodigde competentie.

Misschien is het belangrijkste wel dat je met
veel rust en ruimte in jezelf aanwezig kunt zijn.
Een open en ontvankelijke attitude is onont-
beerlijk. Een voorganger met drukte zorgt er
namelijk binnen een mum van tijd voor dat er
drukte in de zaal is. Het vermogen om aan te
voelen hoe het met de voorganger gesteld s, is
door veel van de kerkgangers goed ontwikkeld.
Er treedt al snel een spiegeleffect op.

Natuurlijk valt daar ook mee te spelen. Daar-
mee komen we bij het aspect van vaardigheden.
Bij het vertellen van het bijbelverhaal geeft het

mogelijkheden om mensen mee te nemen in de [>

41



belevingen die het verhaal biedt. Met een flinke
dosis creativiteit en improvisatievermogen kiest
de voorganger waar zij wel en niet op ingaat

en op welke manier. Het is een kwestie van ba-
lanceren om te voorkomen dat het een chaos
wordt waar je samen niet meer uitkomt.

Op het gebied van kennis vraagt dit van een
voorganger om overzicht te kunnen bewaren
over de reacties die opgeroepen worden door
de liturgie. Ook vraagt het om het goed op orde
hebben van de exegese van het bijbelverhaal.

Deze manier van vieren vraagt veel van een
voorganger op het moment van voorgaan zelf.
Jammer genoeg geldt ook voor voorgangers dat
ze niet altijd hun dag hebben. Ook kan het zijn
dat je een verkeerde inschatting maakt in het
aansnijden van een thema dat voortkomt uit
de exegese, waardoor er amper reacties op gang
komen. Het is dan belangrijk om te kunnen ac-
cepteren dat een viering niet altijd klinkt als een
klok. Soms is het gewoon zo dat je blij bent dat
het laatste ‘amen’ heeft geklonken en de koffie
klaar staat. Het is inherent aan een wijze van
voorgaan waarbij er veel ruimte gelaten wordt
aan de inbreng van anderen, dat het ook min-
der geordend en soepel kan verlopen.

Hoe een viering ook verloopt, chaotisch of
geordend, vreugdevol of met veel ruimte voor
verdriet, het is telkens weer de gemeenschap die
voor een belangrijk deel de toon zet. Dat maakt
dat het een levendig en actueel gebeuren is. Uit-
vaarten uitgezonderd, besluiten we een viering
altijd vol enthousiasme met het toezingen van
de jarigen. We doen dat met woorden die we

< Niels Bjerre, ‘Kinderen van God’, Aarhus

Kunstmuseum, Denemarken

HANDELINGEN 2014 | 1

elkaar vanuit de grond van ons hart toewensen:
dat we lang zullen leven in (Gods) gloria. <

Literatuur

Sleumer, B. (2006). Vieringen voor en met mensen met een
verstandelijke beperking. In: J. Doolaard (red.), Nieuw
Handboek Geestelijke Verzorging, Kampen: Kok, 623-633.

Smit, J. (2011). Competenties voor de pastorale communicatie
met mensen met een verstandelijke beperking. Nunspeet:
Stichting Philadelphia Zorg.

Jolien (ds. J.) Bos-de Lange is geestelijk verzorger bij De
Twentse Zorgcentra, een organisatie die zorg biedt aan
n met een verstandelijke beperking.
.bosdelange@dtzc.nl

43


AMG
Aantekening
jolien

niet kapitaal in het e-mailadres


PRAKTI)JK | ANNE GIETEMA & WOUTER HulzING

Vieringen in de
ouderenzorg

Wat ouderen in de zorginstelling samenbrengt, is hun

zorgafhankelijkheid. Ze hebben elkaar niet uitgezocht. Hoe dan

werken aan verbinding en gemeenschappelijkheid? Kunnen zij wel
@ een geloofsgemeenschap vormen?

‘Dag mevrouw Goossen. Fijn dat u er bent!”

‘Goedemiddag, meneer Berens. Mooi dat het gelukt is om te komen. Hoe is het met uw verkoudheid?’
‘Wat goed om u te zien, mevrouw Renkema. Is het toch weer gelukt? Uw plekje, waar u meestal zit, is nog
onbezet. Ga lekker zitten. Uw buurman komt er ook al aan.’

Bewoners druppelen binnen voor de kerkdienst in het verzorgingshuis. Door de vrijwilligers en de do-
minee worden ze één voor één nadrukkelijk welkom geheten en vaak bij de naam genoemd. In de korte
contacten is er even aandacht en worden nieuwtjes uitgewisseld. De kerkgangers ervaren dat ze erbij horen.

Mevr. Glas woont al jaren in het verpleeghuis. Ze is dement en moeilijk te bereiken. Ze spreekt slechts
enkele woorden per dag, zit meestal zwijgend aan tafel, samen met haar vijf tot zes medebewoners. leder-
een weet dat ze op de zondagen opleeft. In de kerk voelt ze zich blijkbaar op haar best. Ze oogt een beetje
trots dat ze naast haar man zit in de kerk. Ze zingt een psalm mee. Ze sluit keurig haar ogen als er wordt
gebeden. En als het Onze Vader klinkt, bidt ze hardop mee. Ze krijgt aandacht, niet alleen van haar man,
maar ook van de vrijwilligers en de andere familie van medebewoners. Ze zegt nog steeds weinig, maar
in haar ogen valt te lezen dat ze blij is met wat er op zo’n moment gebeurt.

Twee fragmenten uit de praktijk van het ver- In instellingen waar mensen gedurende langere
zorgings- en verpleeghuis. Op vele momenten tijd verblijven of wonen, ontstaan relaties en

en op verschillende wijze vinden vieringen en verbindingen. Bewoners en hun naasten, vrij-
kerkdiensten plaats met en voor ouderen diein  willigers en professionals vormen een werk-,

de centra verblijven (Daemen en Kanis 2006). woon- en leefgemeenschap. Men ontmoet

Ze behoren nog altijd tot de kernactiviteiten elkaar in allerhande situaties. Tegelijk kan er

van veel geestelijk verzorgers. ook sprake zijn van een geloofsgemeenschap. >

HANDELINGEN 2014 | 1 45



AMG
Aantekening
hier beter niet de beginkapitaal - het is mooi zo denk ik


Die krijgt met name vorm en gezicht in de
ontmoetingen in en rondom kerkdiensten, vie-
ringen en groepsbijeenkomsten (Irik en Maijer
2010). Door geregeld samen te vieren en bijeen
te komen wordt die gemeenschap gesticht,
gestimuleerd en onderhouden. Maar dat gaat
niet vanzelf. De uitdaging is om als voorgan-
ger verbindend te spreken en de aansluiting te
zoeken bij de belevings- en geloofswereld van
de aanwezigen. Door het ritueel van de viering
kan gezamenlijkheid en gemeenschap worden
ervaren. Dat vraagt inlevingsvermogen én des-

kundigheid van degene die voorgaat.

Elk mens is uniek. Dat betekent dat in elke
viering binnen de context van de ouderenzorg
er een grote diversiteit bestaat. Veelal zijn de
vieringen oecumenisch
van karakter, voorgangers
geven er een eigen kleur
aan. Er is bovendien nog-
al eens een mix van ‘somatiek en pg’ (psychoge-
riatrie), zoals het in het zorgjargon heet.

Daarnaast zijn er grote verschillen in het le-
ven dat mensen geleefd hebben en leven. Maat-
schappelijke carrieres tellen niet meer. De één is
moeder, oma en overgrootmoeder binnen een
grote familie, een ander is een leven-lang al-
leengaand. De een ervaart de ouderdom als een
zegen, de ander als een enorme opgave. Er zijn
er die door het leven geschonden zijn, teleurge-
steld, verbitterd. Er zijn er ook die vooral dank-
baar terugblikken. Kortom, de verscheidenheid
onder ouderen is groot.

Wat hen in de zorginstelling samenbrengt is
hun zorgathankelijkheid. Ze hebben elkaar niet
uitgezocht. Hoe dan werken aan verbinding

46

De vieringen zijn oecumenisch
van karakter, voorgangers geven er
eett==yn kleur aan

en gemeenschappelijkheid? Kunnen zij wel

een geloofsgemeenschap vormen? Het lijkt een
waagstuk om met mensen die jaren hebben
geleefd in de sfeer van de ‘verzuiling’ en dus ook
in godsdienstig opzicht zeer van elkaar verschil-
len, samen liturgie te vieren. Wat kan helpen, is
de misschien wel meest gehoorde opmerking
die ouderen maken in dit verband: ‘Maar we
geloven toch allemaal in één God!?” Vroegere
scheidsmuren vallen veelal weg. Is dat niet één
van de voorbeelden van de wijsheid van de
ouderdom?

Dat geloof in die ene God voegt samen en
schept onderlinge herkenning en verbonden-
heid. Elke geestelijk verzorger zal het kunnen
beamen: het bij elkaar komen, het samen zin-
gen, het samen luisteren
naar een overdenking,
het samen bidden, schept
onderlinge gemeenschap.
Want vieren doe je simen: ‘Waar twee of drie

in mijn Naam aanwezig zijn, daar ben ik in hun
midden’ (Matteiis 18:20).

In dat samen vieren ontstaat ook de verbon-
denheid met een groter geheel. Het is de kracht
van het ritueel — in dit geval de viering — dat
ons doet beseffen dat we niet alleen in verbin-
ding zijn met elkaar, maar ook m wereld
en met God (Menken-Bekius [jaartal?]). In het
vieren wordt ervaarbaar dat wij niet samenval-
len met wat ons overkomt. In gebeden wordt
uitgesproken dat kwaad, ziekte, lijden en dood
nooit het laatste woord hebben, maar omvat

door Gods barmhartige liefde.
Zo is in het ritme van de week — met vele da-
gelijkse rituelen! — het samenkomen in Gods

naam een moment van rust, bezinning, bemoe-
diging en houvast. Bij de dementerende bewo-
ners is het veelal een intuitieve ervaring, een
herinnering aan eerder, een ervaring van een
min of meer herkenbare sfeer. Vandaaruit kan
de gemeenschap ervaren worden met hen die
op dat moment aanwezig zijn.

Aansluiting vinden op de geloofs- en levens-
wereld van de ouderen is de opgave voor elke
voorganger. Het gaat om de verbinding tussen
de context van alledag
en het vieren voor Gods
aangezicht. De viering
sluit aan bij gezamenlijke
ervaringen in de zorginstelling. Dat begint met
de verwelkoming, zoals in bovenstaand voor-
beeld is beschreven. Op individueel niveau er-
vaart iemand dat er aandacht voor hem of haar
is. Dat hij of zij erbij hoort.

Vervolgens zal de koppeling er moeten zijn

met thema’s die specifiek zijn voor deze context:

mensen die van zorg athankelijk zijn én op leef-
tijd. Feit is dat mensen zoeken naar zin in hun
situatie van athankelijkheid en het omgaan met
de ‘gebreken van de ouderdom’ (visus, doof-
heid, mobiliteit, vergeetachtigheid et cetera).
Vreugde en verdriet in familierelaties staan
veelal op de voorgrond, terwijl velen hun een-
zaamheid verborgen willen houden. He@f
van het ‘staan in het einde’ (Andriessen [jaar-
tal?]) en leven met verlies en rouw zijn andere
levensthema’s.

Deze thema’s moeten herkend en erkend
worden in de liturgie. Dat kan in de gebeden,
in de keuze van de te zingen liederen en in de
wijze van overdenken. Dit betekent wél dat een

HANDELINGEN 2014 | 1

In het vieren wordt ervaarbaar
dat wij niet samenvallen met
wat ons overkomt

voorganger zelf met deze thema’s in contact
moet zijn en hierover open, zoekend en tastend
moet kunnen communiceren. De gemeenschap
wordt gevormd als er in de liturgie momenten
zijn om vreugde en verdriet te delen, angst en
vragen te benoemen en er ruimte is voor het
uiten van dankbaarheid, verwondering en ver-
bijstering. Deze innerlijke ervaringen worden
uit-gedrukt, naar buiten gebracht in woorden
en liederen, in symbolen en gebaren. In kleuren
en geuren. Met name in vieringen met mensen
met dementie zal gezocht
worden naar het aanspre-
ken van de zintuigen.
Worden ouderen in de
viering 66k aangesproken op wat zij hebben
door te geven en kunnen voor-leven? En is er
voldoende aandacht voor gevoelens van schuld,
falen en tekortschieten vanuit de ervaring dat
volgende generaties dndere keuzes maken dan
wat ouderen hadden willen méé-geven? Worden
ouderen uitgedaagd het gesprek met de ‘vol-
gende geslachten’ open aan te gaan?

In alledaagse voorbeelden kan worden ge-
wezen op de verbinding tussen geloof en leven
binnen de instelling. Hoe je plaats biedt aan
iemand bij de koffietafel, hoe je reageert bij de
lift als iedereen in wil stappen, hoe je je opstelt
bij roddels of in je houding ten opzichte van het
personeel.

Ouderen dienen dus niet alleen aangesproken
te worden op hun athankelijkheid en zorg. Zij
zijn zelf de eersten die dit onderstrepen. Bij de
voorbeden vragen ze gebed voor medebewo-
ners, vrijwilligers en familieleden en ook voor
anderen en voor deze wereld. Daarop sluit ook
de collecte aan: niet ten behoeve van zichzelf,

47


AMG
Aantekening
liever afbreken als:

(psycho-
geriatrie),

AMG
Aantekening
verwijderen:

[jaartal?]

blijft stan:
(Menken-Bekius).

AMG
Aantekening
alinea inspringenL

Zo is 

AMG
Aantekening
verwijderen:
 [jaartal?]

blijft over:

(Andriessen)


maar voor de nood in deze wereld.

De gemeenschap rondom de vieringen is gro-
ter dan alleen bewoners. Veel vrijwilligers en fa-
milieleden spreken elkaar rond de kerkdiensten.
Sommigen leren elkaar hier kennen en spreken
elkaar daardoor ook door de week tijdens hun
bezoeken aan hun familielid. Ook voor familie-
leden doet het ertoe dat zij tijdens de kerkdienst
erkenning ontvangen voor hun zorg- en levens-
situatie. Ook zij zoeken de ervaring om deel uit
te maken van een grotere groep, die soortgelijke
dingen meemaakt. In en rondom de vieringen
wordt gemeenschap ervaren door het noemen
van namen, door het meeleven met elkaar, het
herinnerd worden aan een eerdere ontmoeting.
Daarnaast ook door het noemen van verjaar-
dagen, het noemen van jubilea, het meeleven
bij ziekte of bij mooie ervaringen (de geboorte
van een achterkleinkind bijvoorbeeld) van de

aanwezigen.

48

Hopelijk leiden bezuinigingen in de zorg niet
tot het beperken van vieringen en groepsbij-
eenkomsten. Juist daar wordt de gemeenschap
ervaren in het persoonlijk gekend en gezien
worden en het samen vieren van het ritueel. Dit
is van belang voor ouderen, omdat ze binnen
onze samenleving vaak minder gezien en er-
kend worden. In de vieringen ervaren ouderen
gemeenschap met elkaar én met God die hen
niet verlaat (Psalm 71:18) maar draagt en steunt
(Jesaja 46:4). <

%drs. A.) Gietema is geestelijke verzorger bij Lentis (voor

sische geestelijke zorg en zorg vor ouderen) in Groningen.

a.gietema@lentis.nl

Wout (drs. W.) Huizing is pastoraal supervisor aan het
Baptisten Seminarium en stafmedewerker van Reliéf, een
christelijke vereniging van zorgaanbieders in Utrecht.
wouthuizing@casema.nl

PRAKTIJK | Luc TANJA

‘Dit verhaal gebeurt
nog iedere dag’

Bijbellezen in straat- en drugspastoraat

Bijbelverhalen heel gewoon direct in het eigen leven plaatsen, is de
kenmerkende manier van lezen binnen zowel het Drugspastoraat als
het Straatpastoraat in Amsterdam.

wee voorbeelden van bijbellezen

komen in dit artikel aan bod. Ik doe

verslag van een viering binnen het
drugspastoraat en een ervaring met bijbellezen
in het straatpastoraat. Vervolgens ga ik in op
het soort gemeenschap dat in deze groepen
ontstaat. Daarna zal ik nagaan in hoeverre de
gangbare hermeneutische modellen inzicht
geven in de leesstrategie van de deelnemers van
drugs- en straatpastoraat. Ten slotte probeer ik
aan te geven wat deze manier van bijbellezen
van de pastor vraagt.

Bijbellezen in viering drugspastoraat
De preek in de vieringen van het drugspastoraat
gaat net wat anders dan in de meeste kerkdien-
sten. Eerst is er het ‘verhaal’ dat uitloopt op een
vraag, dan de lezing, gevolgd door het gesprek.
Bij de lezing over de onrechtvaardige rentmees-
ter (Lucas 16:1-8) stelde ik bijvoorbeeld de

HANDELINGEN 2014 | 1

vraag: ‘Hoe gebruiken wij ons geld en bezit?’ In
het verhaal liet ik zien dat in dit bijbelgedeelte
twee manieren van met bezit omgaan voorko-
men. Eerst gooit de rentmeester geld over de
balk, later gebruikt hij de boekhouding om zijn
relatie met de mensen om hem heen te verbe-
teren.

Beide manieren zien we ook nu in Amster-
dam om ons heen. In het gesprek kwamen on-
der andere deze twee bijdragen aan bod.

Erik vertelt over de tijd dat hij alcoholist was. In
die tijd is hij eens met een vriend gaan bedelen bij
een supermarkt. Gewoon om te kijken of ze geld
zouden krijgen. Veel geld kregen ze niet, maar wel
kregen ze boodschappen toegestopt. Erik vertelt

het verhaal met een zekere schaamte. Het is een
grappig verhaal; hij lacht ook zelf bij het vertellen.
Tegelijk is ook heel erg duidelijk dat het hier gaat
over een zware periode in zijn leven. Die periode [>

49


AMG
Aantekening
de twee regels onder Anne

inspringen





ligt weliswaar achter hem, maar met de gevolgen
leeft Erik nog elke dag.

Sarah vertelt over de keer dat het gevoel over
haar kwam dat ze een bepaalde vrouw op de
markt geld moest geven. Zij kende deze vrouw
verder niet. Sarah ervoer het geld geven als een
opdracht van God. Later kwam die vrouw naar
haar toe en vertelde dat ze op het punt stond
om naar het buitenland te vertrekken voor een
zendingsreis. Op die reis zou ze gaan leven van
giften. Haar ouders waren zeer sceptisch over dit
plan, maar waren door de
gift van Sarah overtuigd
geraakt dat het zou gaan
lukken. Voor Sarah werd
dit, denk ik, vooral een
bevestiging dat God aanwezig is in het leven van
mensen. De anekdote is voor haar bewijs dat ook
zij erop mag vertrouwen dat God bij haar is.

Intercultureel bijbellezen in straatpastoraat
Met een aantal deelnemers van het Straatpasto-
raat hebben we het verhaal van de verkrachting
van Tamar (2 Samuel 13) ter hand genomen.
In het verhaal wordt Tamar verkracht door
haar broer. Het verhaal vertelt vervolgens hoe
aan Tamar het zwijgen wordt opgelegd. Eerst
lazen we het bijbelgedeelte en vervolgens kreeg
iedereen in de groep de kans om op het verhaal

te reageren.

‘Dit verhaal gebeurt nog iedere dag’, zegt James.
Vrouwen worden onderdrukt in deze wereld.
Vooral in de Arabische landen. Dat weet ik, ik
heb daar gereisd.” Het is een typerende reactie. De
lezing van het verhaal van Tamar wordt direct

52

Het verhaal is één van de sprekers
en heeft een stem in samenspraak
met de eigen ervaringen

betrokken op de situatie in onze huidige wereld en
direct verbonden met eigen ervaringen. Sommi-
gen in de groep hebben zelf ervaring met seksueel
geweld. Het misbruik in de Rooms-Katholieke
Kerk wordt genoemd. Het zwijgen dat de kerk de
slachtoffers oplegde is voor de groep hetzelfde als
het zwijgen dat Tamar is opgelegd.

Een andere reactie komt van Derk. Hij is vooral
bezig met het vinden van een oplossing voor Ta-
mar. ‘Gaat iemand aan Tamar duidelijk maken
dat zij hier doorheen kan
komen, dat ze geen slacht-
offer hoeft te blijven?” Het
verhaal van Tamar snijdt
door het levensverhaal
van Derk. Hij was zelf slachtoffer en met hulp is
hij daar doorheen gekomen. Nu hij 2 Samuel 13
leest, wenst hij voor Tamar hetzelfde. De groep
bespreekt het verhaal van Tamar alsof het hier
en nu gebeurt, alsof het in de krant staat. Tamar
heeft hulp nodig, maar wie gaat haar die bieden?

Gemeenschap

De deelnemers aan het straat- en drugspasto-
raat luisteren naar elkaar en reageren op elkaar
door hun persoonlijke verhaal in het verhaal
van de Bijbel en van anderen te plaatsen. Dat
is alleen mogelijk als de deelnemers zich veilig
weten. De groepen zijn daarom naar binnen
gericht. De ervaringen van de wereld buiten
worden gebracht in een plek die anders is, waar
gebruikelijke vooroordelen en afwijzing niet
spelen. drugs- en straatpastoraat vormen voor
de deelnemers een toevluchtsoord (vgl. Brou-
wer 2008, 32).

Dat is geen automatisme. Het vraagt van deel-
nemers en leiding om een geest van zorgzaam-
heid en inclusiviteit te koesteren. Het is deze
identiteit die deze gemeenschappen beteke-

nis verleent. In mijn ervaring zijn drugs- en
straatpastoraat bezielde gemeenschappen. De
bijbelverhalen en het gesprek geven ruimte.
Het zo samen lezen herken ik als een vorm van
kwartier maken. Er wordt ruimte gemaakt, ook
voor nieuwelingen, een plek waar iedereen met
zijn verhaal terecht kan (De Roest 2010, 70-71,
127-128, 344).

Uitgangspunt is steeds die van de missio Dei.
Het is allereerst God zelf die aanwezig is in
deze wereld. Slechts in
het spoor daarvan zoekt
de kerk en dus ook het
drugs- en straatpastoraat,
hun weg in de samenleving. Op die manier kan
in allerlei situaties en gesprekken de aanwezig-
heid van God ontdekt worden. De waarheid
wordt daarbij steeds opnieuw in de relaties
ontdekt, de kerk als instituut is hier stil. Of,
meer algemeen gezegd, de vooronderstelling is
dat onder de deelnemers waardevolle inzichten
zijn die ertoe doen. De gemeenschap bijeen is
een vindplaats van het goede (Baart 2001, 790;
Stoppels 1996, 59, 235).

Deze manier van werken past binnen de pre-
sentietheorie. Waar met een vorm van presentie
wordt gewerkt, is er (vrijwel altijd) ook een be-
weging naar het vormen van een gemeenschap.
Het tekort aan herbergzaamheid dat op andere
plekken wordt ervaren, brengt groepen samen
(Stoppels 1996, 257-258).

HANDELINGEN 2014 | 1

Er is openheid en
een bereidheid te luisteren
en te leren van de anderen

Leesstrategie

In beide voorbeelden weten de deelnemers in
het drugs- en straatpastoraat het bijbelverhaal
op een hele directe manier te koppelen aan hun
eigen ervaringen. Het verhaal opent voor hen
een ruimte waar ze hun eigen ervaringen in
kunnen plaatsen. Het bijbelverhaal functioneert
daarbij als één van de sprekers in de kring,
naast de verhalen van henzelf.

De deelnemers van het drugs- en straatpasto-
raat betrekken heel actief hun eigen ervaringen
bij het lezen van de teksten. Hun leesstrategie
lijkt op het eerste gezicht goed aan te sluiten bjj
de Reader-Response Theory, waarbij de actieve
rol van de lezer sterk
wordt benadrukt (Thi-
selton 2009, 306). Het
is autobiografisch lezen.
Het eigen leven vormt de context waarbinnen
de verhalen betekenis krijgen (Zwiep 2013,
406-409). Vrij en onbevangen theologiseren de
gesprekspartners over de bijbelverhalen. Er is
openheid en een bereidheid te luisteren en te
leren van de anderen (De Roest 2010, 334).

De wereld van de tekst en de lezer sluiten
naadloos op elkaar aan. Historische en cultu-
rele afstand spelen geen rol. Er is sprake van
horizonversmelting zoals er daarover
spreekt. De deelnemers in Straat- en Drugs-
pastoraat hebben geen interesse in aspecten
zoals wie de auteur is. Net als bij bijvoorbeeld
Gadamer en Barthes, doet de biografie van de
auteur er niet meer toe (Zwiep 2013, 187, 196-
197, 375).

Hoewel aspecten uit d trategie van de
deelnemers van het Straat- en Drugspastoraat
op deze manier wel te duiden zijn met herme- [>

53


AMG
Aantekening
onderkast:
straat- en drugspastoraat

AMG
Aantekening
idem, 2x onderkast


neutische modellen, is het denk ik toch de vraag
of deze modellen wel zo op deze leesstrategie
gelegd kunnen worden. De modellen nemen
immers aan dat de lezer op zoek gaat naar een
betekenis in de tekst. Maar is niet het opvallen-
de dat deze deelnemers juist niet op zoek gaan
naar betekenis binnen de tekst? Wie de auteur
is, met welk doel de tekst geschreven is, wat de
tekst zelf wil zeggen; het zijn vragen die bij deze
lezers helemaal niet aan de orde zijn.

Dat wil niet zeggen dat het gelezen bijbelver-
haal geen rol heeft. Het bijbelverhaal geeft hen
ruimte voor de eigen ervaring. Het verhaal is
één van de sprekers en heeft een stem in samen-
spraak met de eigen erva-

loont. Ook al zijn in de voorbereiding allerlei
elementen naar voren gekomen die geen plaats
in het verhaal hebben gekregen, er is altijd op
zijn minst de kans dat die in het gesprek toch
alsnog aan bod zullen komen.

Deze rol van de pastor is hierin niet eenvou-
dig. Het is niet de pastor die voorop gaat en de
levensvragen aan de orde stelt, maar de deel-
nemers doen dat. God toont zijn aanwezigheid
in het leven van de deelnemers. De rol van de
pastor is die van een ontdekkingsreiziger die
niets nieuws brengt, maar slechts naar voren
haalt wat al aanwezig is.

Dit vraagt van de pastor om aan te sluiten bij

de alledaagse ervaring.

ringen. Het gesprek heeft De pastor is een ontdekker, steeds Dat is een risicovolle
betekenis voor de deelne- ~ bereid om alles los te laten en zonder  onderneming, omdat veel
mers omdat eigen erva- controle het gesprek aan te gaan zekerheden los moeten

ringen worden gesteld en

geproefd naast de verhalen van anderen en het
bijbelverhaal. Wellicht is dit vergelijkbaar met
hoe bijvoorbeeld Gadamer, maar ook Wittgen-
stein, spreken over dat het vinden van betekenis
niet los kan staan van ervaring en toepassing
(Thiselton 2009, 220-221).

De pastor

Deze manier van lezen waarbij de eigen context
naast het bijbelverhaal wordt gelegd, autobio-
grafisch lezen dus, loopt het risico om te ont-
sporen en te blijven steken in niet meer dan een
persoonlijk getuigenis. De aanwezigheid van
een pastor geeft enige bescherming tegen deze
valkuil. De pastor blijft in het gesprek steeds de
deskundige en behoedt het gesprek voor ont-
sporen. Ik merk elke keer weer dat een goede
voorbereiding, als bij een preek, zich altijd

54

worden gelaten (Baart
2005, 293). De eigengemaakte kennis biedt geen
voordelen en ook de vertrouwde leidinggeven-
de positie biedt in het alledaagse geen houvast.
Iedereen staat naast elkaar in de ervaring van
alledag.

Toch blijft voor mij een gedegen voorberei-
ding essentieel. Als ik onvoldoende studie maak
van de bijbeltekst, merk ik dat het gesprek niet
goed loopt. Ik merk ook dat ik mijzelf moet
blijven scherpen in zaken als theologie en
groepsdynamiek . Daarvoor zijn voor mij studie
en intervisie essentieel. Het zijn immers juist
mijn (academische) vaardigheden die mijn rol
van ontdekkingsreiziger mogelijk maken. De
pastor is degene die Gods aanwezigheid in het
alledaagse herkent.

Tot slot

D%}trategie van de deelnemers aan het
Drugs- en Straatpastoraat is te duiden met de
gangbare hermeneutische modellen. Toch zijn
modellen wellicht maar beperkt toepasbaar,
omdat deze lezers niet op zoek gaan naar be-
tekenis. Presentietheorie en inzichten uit ec-

cle ie en homiletiek laten zien hoe binnen
Straat- en Drugspastoraat een beweging is naar
gemeenschapsvorming. De rol van de pastor
hierin is die van een ontdekker die steeds bereid
is om alles los te laten en zonder controle het
gesprek aangaat, in het vertrouwen dat de groep
zelf de vindplaats van het goede zal zijn. <

Uiteraard zijn alle namen in dit artikel gefingeerd.

Literatuur

Baart, A. (2001). Een theorie van de presentie. Utrecht:
Lemma.

Baart, A. (2005). Diaconaal handelen. In: H. Crijns, W. El-
horst, L. Miedema, H. Noordegraaf, P. Robbers-van Berkel,
S. Stoppels & H. van Well (eds), Barmhartigheid en gerech-
tigheid. Handboek diaconiewetenschap. Kampen: Kok.

Brouwer, R. (2008). Preken in context. Over de ‘homileti-
sche situatie’. In: H. van der Meulen (red.). Als een leer-
ling leren preken. Preekvoorbereiding stapsgewijs. Zoeter-
meer: Boekencentrum.

Roest, H. de (2010). Een huis voor de ziel. Gedachten over
de kerk voor binnen en buiten (2e druk). Zoetermeer:
Meinema.

Stoppels, S. (1996). Gastvrijheid. Het inloopcentrum als
vorm van kerkelijke presentie. Kampen: Kok.

Thiselton, A.C. (2009). Hermeneutics. An Introduction.
Grand Rapids: Eerdmans.

Zwiep, A. (2013). Tussen tekst en lezer. Een historische inlei-
ding in de bijbelse hermeneutiek. Deel II: Van moderniteit
naar postmoderniteit. Amsterdam: VU University Press.

Luc (drs. L.) Tanja is straatpastor bij de Protestantse Diaconie

Amsterdam en vrijwi%ij het Drugspastoraat Amster-
dam.

Ltanja@diaconie.org??

HANDELINGEN 2014 | 1

55


AMG
Aantekening
beide vraagtekens verwijderen uit e-mailadres

AMG
Aantekening
onderkast:

drugs- en straatpastoraat

AMG
Aantekening
onderkast:

straat- en drugspastoraat


IN BEELD | RENE ROSMOLEN

De schoonheid van onthaasting

e foto hiernaast en op de achterkant van Handelingen is genomen in Terminus ‘De

Onthaasting’. U kijkt naar medewerkers van deze lunchroom in Amersfoort. Samen

vormen zij een gemeenschap. Het kenmerkende van deze gemeenschap is dat er mensen
werken met een (verstandelijke) beperking. Zij worden begeleid en krijgen de mogelijkheid om
invulling te geven aan hun droom: werken in de horeca. Wie als gast bij ‘De Onthaasting’ komt om
te lunchen, te borrelen of te vergaderen wordt onthaald in een ontspannen, ‘onthaaste’ sfeer.

Hoe verbeeld je deze gemeenschapsvorming? Fotograaf Peter van Hal uit Leusden heeft daarbij
een eigen keuze gemaakt. Creatief en origineel. Als ambachtelijk fotograaf heeft hij voor de foto
hiernaast gebruikgemaakt van de Collodion-techniek. Deze werkwijze wordt ook wel ‘wet plate’
genoemd, één van de vroegste vormen van fotografie. Het is een ingewikkeld en onvoorspelbaar
proces door het gebruik van glas, zilver, chemie en lange sluitertijden.

Waarom past hij juist deze techniek toe? Door deze manier van werken wordt het eigene van de
gemeenschap van ‘De Onthaasting’ in beeld gebracht. Digitale fotografie streeft naar perfectie en
snelheid. ‘Wet plate’ is een traag proces en laat beperkingen zien. ‘Wet plate’ is onthaasting, zowel
wat betreft de fototechniek als de thematiek. Het is daarom dat ik zo getroffen werd door deze
beelden, die zo goed passen bij de gemeenschap die in ‘De Onthaasting’ gevormd wordt.

Ik kijk naar deze zwart-witfoto. Verre van perfect, maar met een eigen schoonheid. Het is de

schoonheid van de imperfectie. Van het trage maken. Van het trage kijken. Deze foto geeft voorrang
aan de vertraging. Ik laat mijn blik rusten. Ik kijk naar de schoonheid van de onthaasting. <

Peter van Hal, ‘Medewerkers van de

Amersfoortse lunchroom ‘De Onthaasting’

56



AMG
Aantekening
eerste aanhalingsteken voor Medewerkers 

verwijderen


SLOTREFLECTIE | CISKA STARK & MARTIN WALTON

Waarom de kring niet
rond wordt

Gemeenschapsvorming in vieringen in
bijzondere settingen

S

Langs de rand, Deelgenoten-lotgenoten-bondgenoten
buiten de kring, Vieringen in bijzondere settingen hebben twee
weet ik mij brandpunten. Het eerste betreft het delen van
geborgen. een levensbeschouwelijke interesse. Dat kan de
vorm nemen van gedeeld geloof en godsdien-

Onzichtbaar stigheid. Het kan ook de vorm nemen van een
ben ik, algemener betrokkenheid bij bezinning op le-
onbesproken. vensvragen. Mensen komen ook naar vieringen
Zwijgzaam, omdat de sfeer anders is, of omdat daar dingen
stil en van het leven op een andere manier ter sprake
onbewogen. komen. Wie geen toegang heeft tot een religi-

euze bijeenkomst van eigen kleur, sluit zich aan

oy . bij wat voorhanden is. Mensen komen om iets
Anders wil ik )

zijn en mogen,
kijk maar naar
mijn ogen.

te delen en om in iets te delen. Wij noemen dat
deelgenootschap.

Een tweede brandpunt is de aanleiding waar-
om mensen zich op dat moment op die plek
bevinden. In een ziekenhuis of instelling voor

Marijke Vlugt '

ouderenzorg is dat een gevolg van opname. In >

HANDELINGEN 2014 | 1 59



AMG
Aantekening
hier wel goed zo te zien

AMG
Aantekening
inderdaad beter om hier de beginkapitaal achterwege te laten?


de gevangenis is veroordeling de aanleiding, bij
defensie stationering of uitzending. Voor een
dakloze ligt het in de levensomstandigheden.
De weg ernaartoe kan voor ieder verschillend
zijn, maar op een of andere manier delen de
aanwezigen om wie de viering wordt georgani-
seerd in dezelfde aanleiding, hetzelfde lot. Zij
zijn lotgenoten.

Vaak wordt de intentie van een viering in
beeld gebracht door het figuur van een kring.
De mensen vormen een kring rondom een
tafel of een kaars, of overdrachtelijk rondom
een thema. Dat er sprake is van een tweede
brandpunt, maakt dat de kring niet zomaar een
mooie cirkel is, maar naar de vorm van een el-
lips neigt. In specifieke contexten speelt de spe-
cificiteit van de situatie ook inhoudelijk een rol.

Tegelijk is er een derde aspect. Want waar
gevierd wordt, vormt zich een gemeenschap. Er
kan een ‘bondgenootschap’ ontstaan dat niet
alleen afleidbaar is uit het ‘deelgenootschap’ en
het ‘lotgenootschap’. Over de condities waarin
die gemeenschap (het bondgenootschap) zich
vormt en de benodigde competenties van de
geestelijk verzorger of andere voorganger gaat
deze afsluitende reflectie. Kan zich een kring
vormen? Of zijn andere beelden nodig?

Geen vanzelfsprekendheid

Dat een bondgenootschap zich vormt, is geen
vanzelfsprekendheid. Mensen komen naar de
vieringen uit allerlei verschillende motieven.
Voor sommigen ligt de reden in het reeds aan-
wezige geloof. Voor een ander kan een ziekte of
crisis een actuele aanleiding zijn om een plaats
van bezinning opnieuw of voor het eerst te
zoeken. Voor weer anderen spelen motieven van

gewoonte, het zoeken van afleiding of het in
contact met anderen willen komen een rol. De
gratis koffie na afloop of het ontvluchten van de
leegte van de zondag kan in een psychiatrische
inrichting van invloed zijn. In een gevange-

nis is het mede een kans om op zondag uit je

cel te komen; op uitzending een moment om
even in een andere wereld te zijn. De verschil-
lende motieven betekenen dat de aanwezigen
verschillende belangen hebben bij wat in de
viering gebeurt. Er kan ook concurrentie ont-
staan tussen verschillende levensbeschouwelijke
tradities en verwachtingen. De pluraliteit brengt
diverse mensen bij elkaar, maar kan eerder naar
verstrooiing dan naar gemeenschapsvorming
tenderen.

Niet alleen de verschillende motieven en be-
langen vormen een mogelijke hindernis. Ook
kan de aard van het lotgenootschap zelf drem-
pels opwerpen. In situaties van ernstige ziekte
of langdurige revalidatie, van de stress van
uitzending of druk van vragen van schuld en
onschuld, kan de last van de eigen aandoening
of van de situatie het deelnemen aan een ge-
meenschap in wederkerigheid in de weg staan.
In vele gevallen is het communicatief vermogen
aangetast of beperkt. Waar men elkaar 24 uur
per dag, zeven dagen per week kan tegenkomen,
is open communicatie een risico dat men liever
niet neemt. De vaak ongeschreven codes van
omgang met elkaar, op straat of in een woon-
kamer in een ouderenvoorziening of in een
bataljon op uitzending, passen vaak niet in het
streven naar uitwisseling en wederkerigheid
rondom levensbeschouwelijke thema’s in en
rondom een viering.

Daar waar de vieringen interactieve elemen-

ten bevatten kunnen de verschillende belangen
en verschillende codes verstorend werken. Die
verschillende belangen en vermogens kunnen
elkaar ook versterken in het opwerpen van
drempels voor gemeenschapsvorming. Som-
mige deelnemers komen naar de viering puur
voor de eigen beleving of voor contact met de
geestelijk verzorger. Zij hebben weinig interesse
in of zijn beperkt in staat tot interactie met
andere aanwezigen, laat staan wederkerigheid.
In de interactieve momenten tijdens de viering
lopen vaak alle communicatielijnen via de
voorganger. Bij het koffiedrinken is de interactie
tussen de leden van de doelgroep beperkt. Dat
kan verschillende redenen hebben. Mensen zijn
door langdurige contacten met elkaar soms uit-
gepraat. Of men zoekt een luisterend oor maar
geeft niet thuis bij het verhaal van de ander.

‘Kring’ van vrijwilligers

In vele settingen vormt zich rondom de pri-
maire doelgroep een tweede ‘kring’ van vrijwil-
ligers. Ook de vrijwilligers hebben verschillende
motieven om aanwezig te zijn. Voor de een gaat
het om een acte van dienstbaarheid, in het ene
geval belangeloos, in het andere geval vanuit
een zoeken naar erkenning. De een heeft een
natuurlijke affiniteit met de doelgroep, een an-
der probeert het verdriet om de gestorven broer
met een verstandelijke beperking te verwerken.
Weer een ander is vastgelopen in de plaatselijke
kerkgemeenschap en heeft een alternatief in de
diensten in de instelling gevonden. De direct-
heid die men elders mist, vindt men in de in-
stellingsviering, evenals een theologie die dicht
bij het leven staat. Soms heeft de emotionele
laag die de bewoners of patiénten aan de dag

HANDELINGEN 2014 | 1

leggen een plaatsvervangende rol. De vrijwil-
ligers waarderen die emoties zeer, maar uiten
zichzelf niet op soortgelijke wijze.

De betrokkenheid van de vrijwilligers is goud
waard. Niet alleen zou de dienst organisatorisch
niet lopen zonder hun inzet, hun aanwezig-
heid is voor sommige bewoners en patiénten
een extra motief om in de viering te komen. De
vrijwilligers verlevendigen vaak de interactie,
tijdens maar zeker ook rondom de viering. De
betrokkenheid van de vrijwilligers wordt echter
een gevaar waar de belangen van de vrijwilligers
zelf een te grote rol spelen of waar spanningen
onder vrijwilligers de gemeenschapsvorming
belasten.

In deze situatie met substantiéle hindernis-
sen is de beweging van deelgenootschap en
lotgenootschap naar bondgenootschap niet
vanzelfsprekend. Daar moet zorg voor gedragen
worden. Die zorg steunt op bepaalde condities
en competenties, maar hangt ook samen met

een basaal gegeven over zingeving.

Zingeving en gemeenschapsviering
In huidige benaderingen van zingeving binnen
geestelijke verzorging ligt een paradox besloten.
Aan de ene kant wordt het individuele karakter
van zingeving en geloven benadrukt. Mensen
worden op de maat van hun eigen levensover-
tuiging en levensbeschouwelijke visie bediend.
De ontwikkeling van praktijken van geestelijke
verzorging spiegelen daarmee maatschappelijke
en culturele ontwikkelingen: individualisering,
relativering van levensbeschouwelijke tradities
en instituties, secularisering.

Aan de andere kant geven onderzoek naar

zingeving en definities van spiritualiteit telkens [>



weer aan hoe centraal relaties en verbinding
zijn voor mensen. De paradox is dat zingeving
wordt geindividualiseerd, maar dat relaties in
die zingeving centraal staan. Dat mensen toene-
mend via bricolage hun levensbeschouwing op
eigen wijze vormgeven is evident. Tegelijk bevat
de term ‘individualisering’ ook een misleidend
element. Het betekent namelijk dat wij weinig
zicht hebben op hoe levensbeschouwelijke
socialisatie nu nog feitelijk verloopt. Voor hun
zingeving en levensbeschouwing blijven men-
sen afhankelijk van hun sociale kring en van het
culturele aanbod om hen heen. De ene toont
zelfredzaamheid en vindt daarin een weg. Een
ander levert zich uit aan een spirituele mode of
aan de code in zijn of haar sociale kring.

Een wijsheid van spirituele tradities is dat
vragen op het gebied van geloof, zingeving en
levensbeschouwing niet met een antwoord ge-
holpen zijn, maar met het (samen)gaan van een
weg of met de inbedding in een gemeenschap
die dezelfde vragen deelt. Anders gezegd: een
wezenlijk element van zingeving en levensbe-
schouwing is bondgenootschap. De vraag is
dan hoe mensen daartoe uitgenodigd kunnen
worden en hoe gemeenschap gevormd kan
worden. De praktijkreflecties geven ons zicht op
verschillende mogelijkheden.

Condities van bondgenootschap

Onder welke (praktisch-theologische) condities
ontstaat bondgenootschap in de beschreven
praktijken? De condities zijn niet van een ge-
heel andere soort dan bij vieringen in meer
traditionele of gevestigde situaties. Tegelijk
vraagt iedere conditie om specificiteit die zich
verhoudt tot de context (instelling, uitzending),

tot de bijzondere situatie van de deelnemers
(lotgenootschap) en tot de verscheidenheid aan
motieven en communicatieve (on)mogelijkhe-

den. Wij lopen een aantal aspecten langs.

Scheppen van heilige ruimte

Vieringen in instellingen of in bijzondere set-
tings vinden vaak plaats in functionele ruimtes
die voor alledaagse doeleinden gebruikt wor-
den. Vaak met minimale middelen worden die
seculiere ruimtes ‘omgebouwd’ tot heilige ruim-
tes, terwijl het functionele karakter zichtbaar
blijft. Dat vraagt om symbolen die de aandacht
trekken en de aandacht bevorderen. Met grote
zorgvuldigheid en beperkte middelen wordt
een ‘aparte’ ruimte geschapen (De Kooter).
Quartier laat in zijn artikel zien hoezeer juist de
aparte ruimte zichtbaar verwijst naar het eigene
van de liturgie, namelijk dat het in de dominan-
te structuur van het alledaagse waaraan mensen

overgeleverd zijn een ‘anti-structuur’ vormt.

Rituele verbeelding

Met symbolen en beeldtaal worden verbindin-
gen gelegd met de context. Het beeld van de
woestijn in relatie tot de innerlijke ervaringen
van sommige psychiatrische patiénten of de
uiterlijke omgeving tijdens een militaire uit-
zending kunnen verkend worden. Bij vieringen
met mensen die dementeren of mensen met een
verstandelijke beperking komt het op zintuig-
lijkheid aan. Tegelijk moet de bijzondere situ-
atie niet allesoverheersend zijn, want daardoor
zouden mensen tot hun aandoening of beper-
kende rol gereduceerd worden. Anders gezegd:
zowel het deelgenootschap (het deel hebben aan
het levensbeschouwelijke en aan de mensenge-

meenschap in volle zin) als het lotgenootschap
(de specificiteit van de doelgroep) moeten een
plaats krijgen en met elkaar verbonden worden.
Als het gaat om rituele verbeelding, zien we
vaak een terugkeren tot de kern van existenti-
ele symbolen die op participatieve wijze vorm
krijgen, zoals het aansteken van een kaarsje bij
gebedsintenties. Juist ook bij uitvaarten blijkt
rituele verbeelding van de waarde van de over-
ledene verbinding te scheppen tussen de indivi-
duele én de gemeenschappelijke gedachtenis.

Performatieve bezinning

De voorbeelden uit de praktijk laten zien dat
voorgangers evocatieve en esthetische vormen
weten te vinden en aanwenden om vieringen
gestalten te geven en om mensen aan te spre-
ken dan wel erbij te betrekken. In de tijdelijk
samenstelde groep van de bezoekers kan ge-
meenschap niet verondersteld worden, maar zal
performatief bevorderd moeten worden. Wil
de combinatie van deelgenootschap en lotge-
nootschap tot een basis voor bondgenootschap

worden, dan moet er met mensen iets gebeuren.

Dat vraagt ook om expressiviteit. In het inter-
view laat Brandsma zien hoezeer het proces van
het zelf vormen van een zangkoor door gede-
tineerden leidt tot een bijzondere manier van
gemeenschapsvorming. De voorganger staat
daarbij garant voor de randvoorwaarden en de
viering draagt bij aan de expressie van gemeen-
schap.

Oecumenische gastvrijheid
Al vele decennia zijn vieringen in instellingen
of in den vreemde oecumenische oefenplaatsen,

waarbij men vooral aan het samenkomen van

HANDELINGEN 2014 | 1

verschillende protestantse en katholieke confes-
sies moet denken. Liturgische vormgeving en
taal bieden onderdak aan verschillende tradi-
ties en vormen. Langzamerhand vinden meer
grensoverschrijdingen plaats: moslims die een
christelijke viering bezoeken en christenen en
humanisten die een boeddhistische meditatie
bijwonen. Dat vraagt om taal die inhoudelijk
blijft maar tegelijk inclusief is. Het vraagt om
beelden en rituelen die toegankelijk en tegelijk
evocatief zijn. Juist de grensoverschrijdende
momenten waar intra- en extramuraal samen-
komen, blijken aan beide zijden van de muren
bijzondere betekenis te krijgen. Bewoners van
een instelling voelen zich opgenomen in een
groter geheel (Dekkers: plaatselijke kerk, Taco
Bos: klooster) als vorm van maatschappelijke
integratie, terwijl de instellingsvoorganger in
de plaatselijke kerk de ‘andere wereld’ repre-
senteert waaraan men gewoonlijk voorbijgaat.
Deze grensoverschrijdende vormen van vieren

scheppen bondgenootschappen.

Ruimte voor vrijblijvendheid

De vieringen in bijzondere settingen zijn situ-
ationeel. De samenstelling van de ‘gemeente’

is temporeel begrensd. Ook al blijven mensen
soms levenslang in de zorg, het is niet meer
vanzelfsprekend dat zij op dezelfde plek en met
dezelfde voorzieningen zullen blijven wonen.
De veranderingen van samenstelling betekent
een voortdurende ongelijktijdigheid in de mate
van gewenning onder de bezoekers, van ver-
trouwen, van zich thuis voelen (Taco Bos). Om-
dat mensen vaak niet vrijwillig in een instelling

verblijven, dragen zij soms hun verzet of am-

bivalentie tegenover de nieuwe situatie over op [>

63



de vieringen of de voorganger zelf. ‘Hoe kun je
beweren dat ...” Voor anderen is de viering juist
de oase waar zij tot leven komen. Omdat het
omgaan met grenzen in kwetsbare situaties een
probleem kan zijn, wisselen sommigen af tussen
een grote mate van emotionele aanwezigheid

en kritische afstandelijkheid. Ook de eerder ge-
noemde factoren van sociale codes en van (te)
dicht op elkaars huid leven in een zorggemeen-
schap, kunnen de ambivalentie versterken. Waar
in een kerkelijke gemeente de betrokkenheid als
bouwsteen van gemeenschap wordt gezien, is
vaak in bijzondere settings de mogelijkheid van
vrijblijvendheid van even groot belang voor de
gemeenschapsvorming, een ‘floating commu-

nity’ (Taco Bos).

Varianten van ontmoeten en vieren

In de veelkleurige praktijkverhalen zien we dat
de vieringen en bezinningsmomenten niet op
zichzelf staan, maar in allerlei variaties ingebed
worden in de momentane leefgemeenschap-
pen. Taco Bos schrijft over varianten van stil-
teavonden en vieringen. Dekkers beschrijft de
speciale vieringen voor doelgroepen binnen

de instelling. Tanja beschrijft vieringen én bij-
belstudiekringen, en Brandsma is opgehouden
met vieringen in het Exodushuis maar leidt wel
zingevingsavonden. Steeds wordt gezocht naar
de passende vorm bij de soort gemeenschap
afgestemd op de mogelijke deelnemers. Vieren
is één van de vormen.

Herwaardering van de marge

Zorg is geen populair maatschappelijk gegeven.
Niet alleen wordt werken in de zorg in vele op-
zichten ondergewaardeerd, zij die athankelijk

64

zijn van zorg voelen zich vaak in de marge van
de samenleving staan: te weinig gezien in hun
zorgnood, te weinig in staat om deel te nemen
aan sociale omgang. Voor velen is stigmati-
sering ook een last. Ook militairen kunnen
terechtkomen in een geisoleerde positie ten
opzichte van een maatschappij die hun erva-
ringen en motieven niet begrijpt. De margi-
nalisering heeft vaak invloed op gevoelens van
zelfwaardering. Vieringen zijn vaak een vorm
van ‘empowerment’. Empowerment vraagt om
erkenning van de waarde van hun specifieke
ervaringen, ook al zijn die ervaringen vaak on-
gewenst. Het vraagt om taal en beelden die een
performatief effect op gevoelens van waardig-
heid kunnen hebben. Het vraagt ook om de ‘re-
lokalisering’ van hun onbegrepen ervaringen
en marginale positie in relatie tot de centrale

vragen van mens-zijn en maatschappijvorming.

De meest voor de hand liggende vraag is wat
kwetsbaarheid voor mensen betekent. Maar
ook waarom mensen niet alleen voor dementie
bang zijn, maar ook voor mensen die demen-
teren? Waarom willen anderen niet horen wat
ik als verslaafde of als gedetineerde asielzoeker
meemaak? Daarmee wordt bevorderd, op zijn
minst symbolisch, dat mensen in de marge
weer deel uitmaken van de mensgemeenschap
en iets bij te dragen hebben aan maatschappe-
lijke vragen.

Existentiéle betrokkenheid

Als het gaat om de inbreng van bijbelverhalen
of andere teksten, zien we dat de enscenering
ervan een belangrijke rol speelt. Gezamenlijk
gaan de voorganger en aanwezigen ‘de boot in’
en beleven de storm op het meer. Niet de ver-

halen op zich spreken een taal, maar pas wan-
neer ze zich realiseren in de werkelijkheid van
de gemeenschap worden ze toegeéigend door
de deelnemers. Existentiéle thema’s, herken-
ning en identificatie gaan voor systematisch-
theologische overwegingen. Zowel Brandsma
als Tanja spreken over de bevestiging die men-
sen zoeken in het geloof, in de teksten en bij de
voorganger. Het veelal autobiografisch lezen
van teksten door deelnemers aan de bijeen-
komsten vormt een specifieke hermeneutische
uitdaging voor de voorganger om de deelne-
mers te begeleiden in hun betekenisgeving.

In het algemeen kan men zeggen dat de spe-
cificiteit van de situatie allerlei polaire of dia-
lectische verhouding op scherp zet: afstand en
nabijheid, traditie en context, verbale en non-
verbale vormen, bijzonderheid en algemeen-
heid. Dat maakt dat de condities niets nieuws
onder de zon bevatten en tegelijk iedere keer
anders en nieuw verstaan moeten worden. Wat
vraagt dat van de voorganger?

Competenties van voorgangers

Als het gaat om een theologische of zinge-
vingscompetentie, zien we dat de voorgangers
heel duidelijk een visie hebben op het belang
van zingeving, liturgie en gemeenschap en op
hun eigen rol hierin. Dat wordt ook van hen
gevraagd in de toenemende druk op functiona-
lisering en resultaatgerichtheid binnen de zorg.
De liturgische visie van Quartier laat zien hoe-
zeer voor de voorgangers zelf geldt dat zij ook
in hun persoonlijke spiritualiteit ontvankelijk
blijven voor de ‘anti-structuur’ van gebed en
liturgie.

HANDELINGEN 2014 | 1

Voor het voorgaan in de vieringen zijn uiter-
aard hermeneutische, rituele en verbeeldende
competenties gevraagd. De concrete uitdagingen
hierbij liggen op het gebied van specificiteit.
Iedere setting roept een ander levensgevoel

en andere levensvragen op. De voorganger
benoemt deze in taal en ritueel en plaatst die
specificiteit in een breder levensbeschouwelijke
kader. Dat biedt erkenning van de particuliere
ervaringen en voegt ze tegelijk in in het alge-
meen menselijke.

Iets soortgelijks geldt voor communicatieve
competenties. De voorganger zal allereerst een
bepaalde veiligheid kunnen scheppen. Dat kan
soms door ‘onveiligheid” heen, zoals Brandsma
laat zien. Niemand wordt uitgelachen. Niemand
moet meedoen. Alleen in een veilige atmosfeer
komt het uitnodigend karakter tot bloei. Iedere
setting heeft daarbij een eigen taalspel en com-
municatieve codes. Ruzies en spanningen zijn
evident aanwezig. Soms moet de voorganger
bekwaam zijn in het aanleggen van omwegen
en noodleidingen. De meertaligheid, ook in
non-verbale communicatie is essentieel. De
wens om gemeenschap te vormen vraagt van
de voorganger dat hij of zij performatief en
expressief deze boodschap overbrengt, ofwel
belichaamt.

De oecumenische openheid vereist een
‘inclusiviteits’-competentie in het vinden en
aanwenden van symbolen, beelden en taal. Om
betekenis te hebben moet een symbool gewor-
teld zijn in een traditie. Tegelijk moet het sym-
bool zo ontsloten worden dat het toegankelijk
is voor een zo breed mogelijk publiek. Door de

specifieke ervaringen van de aanwezigen aan

een traditioneel of algemeen menselijk symbool [>

65



te relateren, biedt de voorganger erkenning van
die ervaringen en verbindt deze met die van
andere mensen.

Alles wijst erop dat de vieringen qua voorbe-
reiding om zorgvuldigheid vragen om tot een
kern te komen maar qua uitvoering tevens een
groot improvisatievermogen vereisen. Dat geldt
evenzeer bij het aankleden van een ruimte als
bij de interactie in de viering. Het geldt ook met
het oog op de omgang met mensen voor en na
de viering, met hun onderscheiden motieven,
belangen, vermogens en verwachtingen. Indivi-
dualiteit van de betrokkenen staat veelal onder
hoogspanning en valt niet zomaar in te voegen
in een gemeenschappelijkheid. Dat vereist van
de voorganger een dialectisch vermogen om
met de verhoogde waar men zich bevindt, ten
tweede om met de snelle wisselingen tussen
polen te kunnen meebewegen spanning tus-
sen de polariteiten om te gaan, ten eerste om te
kunnen onderscheiden.

Pelgrimsstoet

De dynamiek van polariteiten, de tijdelijkheid
en vrijblijvendheid verzetten zich tegen vaste
vormen. De vorm van de gemeenschap is on-
zeker, de samenstelling ook. De bestendiging
is daardoor een probleem, maar dat is ook
niet het eerste doel. Het doel is het vormen
van bondgenootschap vanuit het gegeven van
deelgenootschap en lotgenootschap. De prak-
tijkvoorbeelden tonen creatieve en gelukte
mogelijkheden ertoe. Deze reflectie wijst op de
nodige condities en competenties. ledere keer
haken nieuwe mensen aan en haken andere
mensen af, om allerlei persoonlijke en situati-

onele redenen. Het beeld van de kring voldoet

66

niet, maar dat van een ellips evenmin. Het beeld
van een pelgrimsstoet, zoals ook bij Quartier
aanwezig, biedt misschien mogelijkheden: men-
sen in verschillende samenstellingen onderweg,
deelgenoot in de reis en de verwachtingen die
de reis oproept, lotgenoten in de ontberingen
en omstandigheden, bondgenoten in het met
elkaar een eindje meelopen. <]

Noot

! In: Koehoorn, J. (rec@é__’?jl). Wie geen doel heeft kan niet

verdwalen. Devent kgreven, 141.

Ciska (dr. F.) Stark is docent Praktische Theologie en directeur
Onderwijs van de Protestantse Theologische Universiteit te
Amsterdam/Groningen.
fstark@pthu.nl

Martin (prof. M.N.) Walton is bijzonder hoogleraar Geestelij-
ke verzorging aa testantse Theologische Universiteit
locatie Groningen
mwalton@pthu.nl

TRENDBERICHT | HENK DE ROEST

Praktische theologie

2007-2012

Vanaf de geboorte van de discipline hebben vragen naar de themas
die door praktisch theologen onderzocht zouden moeten worden

en vragen naar de methoden om kennis te verkrijgen het onderzoek
voortdurend begeleid. Kritische vragen zijn ook gesteld ten aanzien
van de theorieén die de praktische theologie gebruikt om de verza-
melde data beter te kunnen begrijpen. Daarnaast zijn regelmatig
vragen gesteld over het theologisch karakter van de praktische theo-
logie. Door al deze vragen is de praktische theologie in haar onder-
linge discussies vaak met zichzelf bezig geweest. Tegenwoordig zien

we echter dat deze vragen vooral in relatie tot concrete empirische

@ onderzoeken opkomen.

‘Keine der theologische Disziplinen hat so hart-
niickig ihr eigenes Selbstverstindnis zu ihrem
Thema gemacht wie die Praktische Theologie',
stelt Albrecht Grozinger in 1989. In een over-
zichtsartikel over de Nederlandse praktische
theologie in 2002 schrijft Molendijk, dat hij als
buitenstaander de indruk heeft dat er binnen
de praktische theologie continu gediscussieerd
wordt over de fundamenten van het vak. De
praktische theologie worstelt met zichzelf.

Nu kunnen we dat zo niet meer zeggen,
hoewel fundamentele epistemologische, onto-
logische en methodologische vragen nog steeds
worden gesteld en mijns inziens ook gesteld
moeten worden. Tegenwoordig zien we echter

HANDELINGEN 2014 | 1

dat deze vragen vooral in relatie tot concrete
empirische onderzoeken opkomen. Achtereen-
volgens staan we stil bij de onderzoeksthema’s
van de laatste jaren, de wetenschappelijkheid
van de empirische theologie, de geadresseerden
en ten slotte de theologische dimensie.

Onderzoeksthema’s

Ook in de in dit trendbericht besproken publi-
caties wordt de vraag waar de praktische theolo-
gie onderzoek naar doet (of dient te doen) re-
gelmatig gesteld. Eerdere debatten lijken daarin
te worden meegenomen. Uitvoerig behandelt
bijvoorbeeld Ruard Ganzevoort in zijn presiden-

tial address voor de conferentie van de Internati- >

67


AMG
Aantekening
1 witregel toevoegen boven Ciska ....

AMG
Aantekening
punt achter

Groningen.

AMG
Aantekening
apostrof invoegen

thema's

AMG
Aantekening
moet hier niet een beginkapitaal?

'K


onal Academy of Practical Theology (IAPT) van
2008 in Chicago de vraag naar gemeenschappe-
lijke kenmerken van het internationale praktisch
theologische onderzoek (Ganzevoort 2009). Hij
ziet een groeiende consensus en spreekt over een
gemeenschappelijk centraal domein van de ‘ge-
leefde religie’ Ganzevoort onderscheidt daarbin-
nen zes concentrische cirkels: ambt (de leiding
van een geloofsgemeenschap), kerk, geloof, re-
ligie, cultuur en samenleving. Alle onderzoeken
die hij kent richten zich op een of meer van deze
cirkels. Ook in de keuze voor de methoden ziet
hij overeenstemming ontstaan.

Van der Ven stelde eerder dat de praktische
theologie zich ontwikkelt van een toepassings-
discipline van systematische theologie (‘theolo-
gia applicata’), via een studie van de religieuze
zelfinterpretatie van gelovigen en gemeenschap-
pen (‘narratieve benadering), ‘lived faith’ bena-
dering), en religieuze praktijken (‘lived religion’-
benadering), naar een praktische religieweten-
schap (georiénteerd op theorievorming over
religie in private en publieke contexten).

‘Geleefde religie’

De eerdere benaderingen, en zelfs wat is aange-

duid als het ‘clericale paradigma’ (Farley)), ko-
men we echter, zoals blijkt uit dit trendbericht,
nog volop tegen. Bij de focus op ‘geleefde religie’
gaat het, zoals blijkt uit Dinter & Soderblom
(2008), een bundel met 31 essays ter ere van
Hans-Giinter Heimbrock, om een grote variéteit
aan overtuigingen en praktijken. Het gaat om
fenomenologisch onderzoek naar de religiositeit
van individuen en groepen in het alledaagse
leven. Deze bloeit, in allerlei vormen en aandui-

dingen, ook buiten de ‘georganiseerde religie’

HANDELINGEN 2014 | 1

Daarbij kan het ook gaan om indrukwekkende
gebeurtenissen die mensen brengen tot een
vorm van intense bewondering of die een gevoel
van devotie teweegbrengen.

Een voorbeeld van onderzoek is de analyse
van de ‘landing van de eerste Airbus 380 in
Frankfurt en het beleven van dat moment in een
menigte’: ‘people are holding their breath, widly
taking photos (...) screaming and clapping in
their hands (...) everybody glued their eyes to the
gigantic plane as if the new Messiah was about to
arrive. De analyse vindt plaats met behulp van
theorievorming aangaande pelgrimages en ritu-
elen (Soderblom, in: Dinter & Soderblom 2008,
25-38).

Andere bijdragen gaan over de hoge saillantie
van alledaagse spiritualiteit voor hen die zichzelf
‘spiritueel’ noemen, maar ook over de vlooien-
markt in Ziirich, de symboolwaarden van de
mobiele telefoon, creatieve verwerkingen van
bijbelverhalen in werkschriftjes van leerlingen
in het godsdienstonderwijs, chillen in kerkelijk
jeugdwerk en dialoog en conflict in de klas
tijdens het vak godsdienst. In de conceptuele
perspectieven wordt onder andere in een zeer
lezenswaardige bijdrage de performativiteit van
de perceptie geanalyseerd: wat doet aandach-
tig waargenomen worden met mensen in de
pastorale gespreksvoering? Telkens gaat het in
de bijdragen om de rijkdom van het concrete,
lichamelijke, materiéle en ruimtelijke, maar ook
om de betekenis van de verbeelding in de ge-

leefde ervaring.

‘Religieuze identiteit’

In een andere verzamelbundel met lezingen van

de in 2006 in Berlijn gehouden IATP-conferentie [>

69




(Grib & Chardonnier 2009) wordt het domein
van de praktische theologie bepaald als ‘chris-
telijke gemeenschappen, binnen en buiten de
traditionele kerkgenootschappen’ en als de
culturele context waarbinnen de ‘praktijken van
christelijke én andere religieuze gemeenschap-
pen’ zich bevinden. Daarmee bestuderen prak-
tisch theologen ook de ‘transformatie van religie
in de moderne samenleving’

De conferentiebundel met 47 bijdragen maakt
duidelijk dat het daarbij bijvoorbeeld kan gaan
om thema’s als ‘spirituele narratieven van jonge
mensen die wees zijn en getroffen zijn door HIV,
aids en armoede (Miiller), ‘jeugd en spirituali-
teit in de context van het internet’ (Schmiedt-
Streck), ‘gendernormen en hun gevolgen voor
lichaam en ziel’ (Karle) en om de ‘spiritualiteit
van kinderen’ (Dillen). Het concept ‘religieuze
identiteit’ blijkt een sleutelbegrip. Contra Mo-
lendijk is er geen sprake van rondtollen rond de
vraag wat praktische theologie is of zou moeten
zijn.

Daarnaast blijkt de indeling in subdisciplines
steeds meer obsoleet. Dat laat zich overigens ook
demonstreren door monografieén als Lienau
(2009), Capucao (2009), Zaccaria (2009), Quar-
tier (2007) en Robinson (2007). Kunnen we de
laatste twee, over respectievelijk begrafenisritu-
elen en huwelijksrituelen, nog plaatsen binnen
de subdiscipline van de ‘casualia’, dat wil zeggen
de geloofscommunicatie en de begeleiding bij
gelegenheden, drempel- of scharniermomenten
in de levensloop, de eerste drie overstijgen de
gangbare indeling.

Lienau (2009) onderzoekt de online-gebed-
spraktijk, formuleert een grounded theory op
basis van 487 gebedsteksten van twee websites

70

en zes interviews en laat zien hoezeer het inter-
net de drempel om vrij, vrijuit en zeer persoon-
lijk te bidden verlaagt. Opvallend is hoe weinig
gebruik wordt gemaakt van gecodificeerde, li-
turgische of door bijbelpassages (bijv. psalmen)
gestempelde taal.

Zaccaria (2009) onderzoekt zowel de (speci-
fieke kenmerken van) de participatie (bestaande
uit ‘belonging en ‘ritualising’), alsook de beliefs
van ‘gewone parochianen’ in een Zuid-Italiaans
diocees, evenals de relatie daartussen. Deze
exploratieve, kwantitatieve, studie naar volks-
religiositeit neemt de (gemeenschappelijke)
aanbidding van relieken, maar ook pelgrimages,
processies en het bidden van de rozenkrans on-
der de loep, maar ook het effect daarvan op een
aantal sets of beliefs (overtuigingen aangaande
God, Jezus, de kerk en het lijden) en de accenten
die zij daarin leggen.

Capucao (2009) onderzoekt de relatie tussen
religiositeit en etnocentrisme door in te zoomen
op de vraag of bepaalde visies van hedendaagse
Nederlandse katholieken in de vier grote steden
(N=451), op God, Jezus, de Geest, heil en de
kerk, invloed uitoefenen op hun houding ten
opzichte van minderheden en op eventuele
etnocentrische opvattingen.

‘God lezen’

Het achterhaald raken van subdisciplinaire
indelingen blijkt ook uit het indrukwekkende
boek van Elaine Graham (2009) waarin essays
van bijna twintig jaar praktisch-theologische
reflectie zijn verzameld. Praktische theologie
gaat volgens haar over God-talk-in-the-world.
Het ‘spreken over God’ vindt plaats in woorden,
maar ook in beeldende kunst, popsongs en zelfs

in de architectuur en daarin kunnen theologen
‘God lezen’ Het betekent dat ook de stemmen
van de populaire cultuur een bron voor theo-
logische reflectie zijn, omdat het gaat om een
kader waarin mensen hun grondovertuigingen
en fundamentele waarden tot uitdrukking zien
komen (2009, 171). Zowel de stemmen van de
‘high culture als de populaire cultuur leveren
in romans, toneel, films of muziek, zogeheten
‘betekenismatrices’: archetypen, mythen, helden
en soteriologieén (bijv. in films als The Matrix of
The Shawshank Redemption) die formatief zijn
voor de ‘stories we live by’ In navolging van Clif-
ford Geertz spreekt zij over cultuur als ‘een door
mensen gesponnen web van betekenissen’ of,
eenvoudiger, ‘wat mensen van de wereld maken’.

Graham ziet de praktische theologie als een
brug tussen hedendaagse, cultureel gestempelde,
ervaringen en de bronnen en normen van de
traditie. Ze spreekt over het interdisciplinair
analyseren van de ‘lived experience of the people
of faith’. De praktische theologie genereert hier-
door praktische wijsheid, dat het leven van de
hele kerk — en niet alleen van de ordained minis-
try — richting geeft.

Bonnie Miller McLemore (2012a; 2012b)
stelt dat inzicht in de dynamiek van geloofs-
praktijken en in geloofservaringen bevorderlijk
dient te zijn voor een ‘embodied Christian faith’
(2012b, 5) en dat praktische theologie als een
academische discipline invloed heeft op de
transformatie daarvan (2012b, 10). De indeling
van de door haar geredigeerde lijvige Wiley-
Blackwell Companion to Practical Theology (met
56 auteurs!) wordt bepaald door haar opvatting
van praktische theologie. Ze beschouwt deze
als een activiteit van gelovigen in het alledaagse

HANDELINGEN 2014 | 1

leven, als een methode om ‘theologie in prak-
tijk’ te bestuderen, als een overkoepelende term
voor het curriculum van de subdisciplines in het
theologisch seminarie (in de Amerikaanse bete-
kenis) en als academische discipline. Het dient
de praktische theologie volgens haar telkens te
gaan om het verrijken van de ‘life of faith for the
sake of the world, om ‘geloof-in-actie’ of ‘geleefd
geloof’ (2012a, 104).

Er is bij Miller-McLemore en de auteurs van
de Companion echter ook een grote openheid
voor het ontdekken van religieuze betekenis-
sen en betekenisgeving in het alledaagse leven
(2012b, Part I). Nieman en Cahalan maken in
een essay een met Miller McLemore vergelijk-
baar onderscheid tussen praktische theologie als
een manier voor christenen om tot een theolo-
gisch oordeel te komen, als een vorm van theolo-
gisch handelen en reflecteren door voorgangers
en kerkelijke leidinggevenden en als een theolo-
gische discipline die zowel gericht is op doceren
en leren als op onderzoek. Het gemeenschap-
pelijke doel van praktische theologie formuleren
zij als het bevorderen van gelovig discipelschap,
opgevat als een gemeenschappelijk gedeelde
roeping tot gelovig leven — en de focus is gericht
op het leidinggeven dat voor dit discipelschap
nodig is (Cahalan & Nieman, in: Bass & Dykstra
2008, 62-90, m.n. 67vv). Het gaat de auteurs van
laatstgenoemde bundel om een manier van leven
die gevormd is door het evangelie, met het oog
op het welzijn van alle mensen (‘opdat zij leven
en overvloed hebben’). Wat de theologische (bijv.
christologische en/of eschatologische) criteria
voor dat leven zijn,ﬁ%j echter onhelder (Bass &
Dykstra 2008). [>

71


AMG
Aantekening
afbreken als:

gebeds-
praktijk

AMG
Aantekening
pijltje kan ook gewoon rechts


Wetenschappelijk karakter

In 1987 poneerden Adriaanse, Krop en Leertou-
wer in hun boek over ‘het verschijnsel theolo-
gie’ dat de praktische theologie ‘als toegepaste
wetenschap een bestaan leidt aan de rand van
het universitaire leven’ (Adriaanse et al. 1987,
89). Intussen heeft de empirische theologie in
het spoor van Hans van der Ven, Hans-Giinter
Heimbrock, Friedrich Schweitzer, Leslie Francis
en anderen een hoge vlucht genomen. In Ne-
derland, Duitsland en in toenemende mate in
Groot-Brittannié, Australié, Zuid-Afrika en de
Verenigde Staten, laat (veel) praktisch-theolo-
gisch en praktisch-religiewetenschappelijk on-
derzoek zich niet langer vorm en inhoud geven
zonder empirische methoden en zorgvuldige
methodologische verantwoording.

De praktische religiewetenschap blijkt zich
volop in wetenschapstheoretische discussies
over waarheid en methode, naar de verhouding
tussen deductie en inductie (Schilderman, in:
Francis, Robbins & Astley 2009, 27-41) en naar
de verhouding tussen data en theorievorming
te bewegen (Hermans, in: Francis, Robbins
& Astley 2009, 73-99) en zich met kwalitatief
hoogstaand onderzoek in het hart van theologie
én religiewetenschap te positioneren. De posi-
tieve oordelen bij de onderzoeksvisitaties van
de laatste jaren, ook van praktisch theologisch
onderzoek aan confessionele instellingen, beves-
tigen dit beeld.

Empirisch onderzoek lost hiermee een belofte
in, die eerder ook ten aanzien van de praktische
theologie in bredere zin werd geformuleerd.

De eerder genoemde Elaine Graham (2009, xii)
beweert, sprekend over de jaren negentig, dat er
sprake was van een ‘renaissance as an academic

72

discipline. Rick Osmer (2008) geeft aan dat de
praktische theologie tegenwoordig — met een, ik
voeg toe, zorgvuldige en telkens noodzakelijke
empirisch-methodologische verantwoording
vanwege de navolgbaarheid — antwoord geeft
op descriptieve vragen (‘what is going on?)’ en
interpretatieve vragen (‘why is this going on?’).
Daarna worden pas normatieve (‘what ought

to be going on?) en strategische vragen (‘how
might we respond?) behandeld. Daardoor wordt
voorkomen dat theologie en religiewetenschap
abstraheren van de werkelijkheid, de ‘real life
situation.

Osmer acht deze volgorde in de werkwijze
overigens ook van belang voor degenen die
leiding geven aan een geloofsgemeenschap (‘erm-
pirical research by congregational leaders’) en
voorziet de genoemde stappen van een bijbels-
theologische kwalificatie. Hij spreekt over ‘pries-
terlijk luisteren’, ‘wijsheid), ‘profetisch onder-
scheidingsvermogen’ en ‘dienend leiderschap’

Voorbeelden van empirisch onderzoek
Ook scholars in de praktische theologie houden
zich echter tegenwoordig aan de genoemde volg-
orde, waarbij het regelmatig voorkomt dat nor-
mativiteit en strategie (toepassing) buiten het
onderzoek vallen en het blijft bij het verzamelen
van data, methodologische verantwoording,
theorievorming en discussie. Daarmee wint het
onderzoek echter aan gezag.

Daarvan zijn meerdere voorbeelden te geven.
Kon bijvoorbeeld in 1975 Rudolf Bohren in het
boek Das Gott schon werde nog prachtig, met
verwijzing naar het werk van de Heilige Geest,
schrijven over het belang van het waarnemen
van gaven van mensen (charismata), tegen-

woordig is het ondenkbaar dat dit belang niet
onderbouwd wordt door methodisch uiterst
zorgvuldig opgezet kwantitatief en kwalitatief
empirisch onderzoek (Baumert 2011; Klein, in:
Grib & Charbonnier 2009, 333-342).

Een ander voorbeeld is een empirisch on-
derzoek naar rolopvattingen van predikanten.
Hieruit blijkt dat predikanten sterk binnenker-
kelijk zijn gericht en missionaire communicatie
vanwege de omvang van de gemeente, de ruime
taakomschrijving en vooral de werkdruk, niet
tot de prioriteiten van het predikantswerk wordt
gerekend (Van Holten 2009). Dit tempert de
normatieve toonzetting van het huidige missio-
naire elan.

Een derde voorbeeld is een studie naar de
beleving van preken (Pleizier 2010). Methodo-
logisch munt deze studie uit in de precisering
van de stappen die in de ontwikkeling van een
grounded theory worden gezet. De resultaten van
dit kwalitatieve onderzoek laten zien, dat hoor-
ders zich niet alleen kunnen identificeren met
de topics van een preek, maar ook met de taal
en met narratieve situaties. Identificatie vindt
echter ook plaats in relatie tot de voorganger. De
wijze waarop de voorganger aangeeft de situatie
van de hoorders te kennen speelt daarin een
grote rol. Hoorders blijken echter niet alleen te
luisteren vanuit de eigen situatie, maar ook met
de situaties van anderen in gedachten. Pleizier
spreekt over ‘third person identifications. Het
voorbeeld van dit onderzoek laat zien hoezeer
empirisch onderzoek corrigerend werkt ten
opzichte van een ontwerpende homiletiek.

Een vierde voorbeeld is het etnografische
onderzoek van Brouwer (2009). Brouwer be-
schrijft en analyseert door middel van partici-

HANDELINGEN 2014 | 1

perende observatie. Op basis van een kolossale
hoeveelheid fieldnotes en met een aangescherpte
methodische waarneming die zorgvuldig wordt
toegelicht vertelt én ontleedt hij het fascinerend
verhaal van een doorsnee protestantse geloofs-
gemeenschap in haar context. Daarbij brengt

hij de geschiedenis van de gemeente in episodes
in beeld, de kerkopbouwkundige dromen van
het begin, de invloed van de voorgangers op de
verschuivende profielen van de gemeente, de
oorsprong van onderscheiden stromingen bin-
nen de gemeente. Hij beschrijft kritisch hoe de
brugfunctie naar de wijk, naar andere religieuze
gemeenschappen en naar thema’s in de wijk, ‘een
armoedig bestaan leidt. Brouwer toont aan dat
het bijbels-theologische begrip koinonia zich laat
vertalen in de taal van het social capital en zich
daarmee laat ‘betrappen’ en ‘zichtbaar maken’,
niet alleen in de interne verbindingen van een
gemeente, maar ook in de externe. Hij toont aan
dat er in deze gemeente, mogelijk exemplarisch
voor andere geloofsgemeenschappen, een span-
ning is ‘tussen ambitie en realiteit’ (Brouwer
2009, 29).

Een vijfde voorbeeld van empirisch onderzoek
is het zeer uitgebreide onderzoek naar de cate-
chese rond de Konfirmation dat onder leiding
van Friedrich Schweizer en anderen in 2007 met
meer dan 11.000 jonge respondenten, 5700 ou-
ders en 1600 catecheten is uitgevoerd. In welke
onderwerpen zijn Konfirmanden geinteresseerd?
Hoe kunnen catecheten leren reageren op voor
hen verrassende of schokkende theologische uit-
spraken van jongeren? Hebben catecheseretraites
(weekenden) de voorkeur boven wekelijkse
bijeenkomsten? Het onderzoek onderstreept de
grote rol die ouders, het gezin en zelfs groot-

73



ouders spelen bij de motivatie van de jongeren
(Bohme-Lischewski et al. 2010; Schweizer et al.
2010). Zorgvuldige waarneming is voor al deze
onderzoeken fundamenteel.

Geadresseerden
Bovenstaande vijf voorbeelden zijn afkomstig
uit subdisciplines van de praktische theologie,
die zich de afgelopen vijfentwintig jaar in een
voortgaand differentiatie- en specialisatieproces
tot Expertendisziplinen hebben ontwikkeld. In
andere trendberichten in Handelingen wordt
telkens aan een van deze subdisciplines aandacht
geschonken. Als nieuwe loot geldt sinds eind
jaren negentig de subdiscipline van de ega-
tional studies of praktische ecclesiologie gericht
op het beschrijven en interpreteren van geloofs-
gemeenschappen, naast de vooral op verandering
en innovatie gerichte, gemeente- of kerkopbouw.
Opmerkelijk is in alle subdisciplines de oriénta-
tie op degenen die in een geloofsgemeenschap
leiding geven, die betrokken zijn bij bijvoorbeeld
pastoraat, catechese, preekvoorbereiding, ge-
meenschapsvorming of diaconaat. Het lijken de
concerns van de begeleiding van geloofsgemeen-
schappen die bepalend zijn. Dat roept de vraag
op, wie praktisch theologen naar eigen zeggen op
het oog hebben met hun onderzoek.

John Reader (2008) onderzoekt de impact van
de globalisering, de betekenis van het ‘lokale’
en de toenemende betekenis van face-to-face
ontmoetingsgelegenheden. Worship en de me-
dia komen aan bod, maar ook marketingthe-
orieén, evenals het consumentisme, de nieuwe
economie (en uitbuiting), nieuwe spiritualiteit
en detraditionalisering. Alle veranderingen die
teweeg worden gebracht door globalisering wor-

74

den echter geanalyseerd met het oog op worship,
pastoral care and youth ministry, waarin niet
langer met vertrouwde categorieén kan worden
gewerkt. De adressanten zijn Christian ministers.

In de eerder genoemde Miller McLemore
(2012a; 2012b) zijn de adressanten van de prak-
tische theologie de voorgangers (de ‘ministry’)
en de gelovigen (2012a, 109). Door situaties,
episodes en contexten beter te begrijpen, stelt
Osmer (2008), kunnen ‘congregational leaders
nieuwe perspectieven ontwikkelen tin een
geloofsgemeenschap plaatsvindt en “daardoor,
z0 luidt de vooronderste adequatere stra-
tegieén ontwikkelen voor wat plaats zou moeten
vinden. Ook voor Nieman & Cahalan luidt
het antwoord op de vraag voor wie praktisch
theologisch onderwijs én onderzoek is bedoeld:
de voorganger en kerkelijke werker, maar na-
drukkelijk met het oog op de toerusting van de
gelovigen zodat zij zich in de wereld gezonden
weten. Hoewel praktische theologie bij hen ge-
richt is op discipelschap en daarbinnen vooral
op voorgangers in geloofsgemeenschappen, gaat
het om de ‘mission in the world (m.n. 79).

Dat veel praktisch-theologisch onderzoek
vooral de leiding van geloofsgemeenschappen
op het oog heeft blijkt ook uit onderzoeken van
Doornenbal (2012) en Smit (2011). De empirie
die in deze studies wordt onderzocht is hier juist
het curriculum dat ten behoeve van de oplei-
ding tot pastor of tot leider van een gemeente is
ingericht. Is er voldoende ruimte voor het leren
van competenties om met mensen met een ver-
standelijke beperking om te gaan en wat houden
deze competenties in (Smit)? En is er genoeg
aandacht voor hedendaagse convergerende
inzichten aangaande leiderschap zoals deze in

nieuwere managementliteratuur en binnen de
emerging church conversation en in de reflecties
op de missional church zijn ontwikkeld (Door-
nenbal)?

In zekere zin komt de praktische theologie in
deze studies terug bij haar oorsprong.

Het was een curriculumherziening die

ten grondslag lag aan de eerste leerstoel

in Wenen en latere herzieningen werden
vrijwel altijd gemotiveerd en gelegitimeerd
door het verlangen naar een grondiger
praktijkoriéntatie voor de Kirchenleitung. Dat
laatste komt overigens ook helder naar voren
in het overzicht dat Osmer & Mikoski (2011)
schreven over tweehonderd jaar praktische
theologie in Princeton Theological Seminary.
Het ging telkens om het bieden van guidance
for future pastors, waarbij opvalt hoe het
bewustzijn van de invloed van de context van
de geloofsgemeenschap en de noodzaak om
deze grondig te analyseren toenam, zonder
de diepe betrokkenheid op de openbaring en
theologische reflectie op te geven.

We kunnen overigens niet stellen dat empi-
risch onderzoek in de praktische theologie altijd
pastores en/of geloofsgemeenschappen op het
o0og heeft. Weliswaar geldt de kerk als een van de
‘publics van de theologie, maar onderzoek vindt
ook plaats met het oog op de wetenschap en de
samenleving (‘other audiences’). Daarbij kan
bijvoorbeeld worden gedacht aan de leiding van
scholen, maar ook aan politici, beleidsmakers en
ambtenaren.

In een bundel bijdragen aan de conferentie
van 2006 van de International Society for Empi-
rical Research in Theology (ISERT) acht Francis

HANDELINGEN 2014 | 1

bijvoorbeeld onderzoek naar de consequenties
van religiositeit en religieuze tradities, naar
spiritueel en sociaal kapitaal, van belang voor
‘custodians of religious traditions, maar nadruk-
kelijk ook voor ‘those who are concerned with the
stability of the social order and with the well-being
of individuals’ (Francis, in: Francis, Robbins &
Astley 2009, 127-152, m.n.128).

Een voorbeeld is ook de bundel met bijdragen
aan de ISERT-conferentie van 2008, over de be-
tekenis van religie in en voor het publieke do-
mein (Francis & Ziebertz 2011). In de bijdragen
valt niet alleen de grote finesse en accuratesse
op waarmee empirisch religiewetenschappelijk
onderzoek wordt uitgevoerd, bijvoorbeeld naar
de visie van jongeren uit verschillende religies
ten aanzien van religieus gelegitimeerd geweld in
conflictsituaties, naar de mate van instemming
met ‘klassieke” onderdelen van de religieuze leer
of naar de vraag of er aandacht is voor religieuze
achtergronden bij het begin van het basisonder-
wijs, maar ook dat het adres van deze studies,
zeker in het post-9/11-tijdperk, veel meer de
bredere samenleving, en daarbinnen vooral de
domeinen van cultuur, educatie en politiek be-
treft dan de kerkelijke leiding.

Het maakt wel benieuwd of en in hoeverre
beleidsmakers en leidinggevenden kennis nemen
van dit belangwekkende onderzoek en of en in
hoeverre het werkelijk traceerbare invloed uit-
oefent op discussies en te nemen beslissingen.
Het ‘gat’ tussen wetenschappelijke publicatie
en praktisch geinteresseerd publiek wordt mis-
schien nog het snelst gedicht in die contexten
waarin onderzoek noodzakelijk of althans van
belang geacht wordt. Dat lijkt in toenemende
mate de kerk te zijn, omdat zowel in de initiéle

75


AMG
Aantekening
spatie teveel voor

gericht

weghalen

AMG
Aantekening
spatie teveel voor

daardoor

weghalen

AMG
Aantekening
spatie teveel na

vooronderstelling

weghalen


opleiding als in de permanente educatie onder-
zoeksresultaten worden ingebracht, maar het
geldt vooral voor scholen en de zorgsector; set-
tingen die feitelijk ook veel onderzocht worden,
doorgaans in interdisciplinaire samenwerkings-
verbanden.

Een theologische discipline?

Leslie Francis geeft in een overzicht van on-
derzoek naar religiositeit binnen verschillende
religies en denominaties aan dat een empirisch-
theologische benadering een meerwaarde kan
hebben boven een sociaalwetenschappelijke
benadering (Francis, in: Francis, Robbins &
Astley 2009, 127-152).

Dit geldt volgens hem voor verschillende di-
mensies van religiositeit, te weten lidmaatschap,
zelfidentificatie en toebehoren (affiliation), ge-
loofsovertuiging (belief), praktijk (practice) en
houding (attitude). Ten aanzien van affiliation
kunnen empirische theologen een scherper
00g hebben voor de theologische verschillen
binnen de christelijke traditie. Ze zijn zich ten
aanzien van beliefs, de conceptualiseringen van
geloofsovertuigingen en het meten van de mate
van instemming daarmee, beter bewust van de
moeilijkheden. Ze begrijpen religious practices,
zoals het gebed, wat betreft complexiteit, subtili-
teit en theologische verschillen, beter dan sociale
wetenschappers. Ten slotte is een empirisch
theoloog juist als theoloog beter thuis in de af-
fectieve respons ten opzichte van religie door
diens kennis van de innerlijke en spirituele as-
pecten van de christelijke traditie.

Ik denk dat religiewetenschappers bij elk van
deze claims van Francis vragen zullen stellen,

vertrouwd als zij zijn met discussies rond ‘deel-

76

nemer-buitenstaander’-perspectieven of emic
en etic benaderingen. Binnen de empirische
theologie als geheel valt de laatste jaren wel op
dat de theologische dimensie in het onderzoek
verschraalt of in elk geval de vraag naar de aan-
wezigheid ervan doet stellen. Waar Van der Ven
in de empirische cyclus in het begin van de jaren
negentig nog nadrukkelijk opteerde voor theolo-
gische inductie, zich in de systematische theolo-
gie bewoog, bijvoorbeeld om theodiceemodellen
te formuleren ten einde deze te kunnen ‘testen,
en waar hij ook een belangrijke rol toekende aan
de theologie ten aanzien van de normativiteit,
lijkt de theologie in het hedendaagse praktisch-
religiewetenschappelijke onderzoek afwezig,
ofschoon de resultaten van het onderzoek wel
theologische implicaties bevatten.

Toch verbindt bijvoorbeeld Chris Hermans
aan het einde van een grondige analyse van de
vraag naar kennisverwerving in empirisch on-
derzoek naar religie, een niet-reductionistische
religietheorie met een theologisch incarnatie-
model. Het laatste impliceert, zoals eerder ook
Van der Ven betoogde, dat er geen tegenstelling
is tussen goddelijk en menselijk handelen: ‘In
the act of faith (...) God takes over’ (Hermans,
in: Francis, Robbins & Astley 2009, 97). ‘Niet-
reductionistisch’ geeft aan dat religieuze praktij-
ken niet kunnen worden teruggebracht tot een
psychologische, neurologische of sociologische
oorsprong, een ‘natural’ en ‘observable cause’.
Zowel de theologie als een niet-reducerende
theorie van de religie, zoals de theorie van Wil-
liam James, rekenen met de realiteit van ‘sporen
en tekenen van een transcendente werkelijk-
heid in de immanente werkelijkheid’ (‘there are
(onderstr. dR) traces and signs’). Beide beogen

recht te doen aan het perspectief van deelne-
mers aan religieuze praktijken. Een theologische
conceptualisering kan behulpzaam zijn voor een
wetenschappelijke interpretatie. Daar ligt mijns
inziens het gelijk van Francis.

In andere bijdragen in Francis, Robbins &
Astley 2009 zien we hoe onderzocht wordt in
welke mate theologische veronderstellingen
over het bijzondere van christelijk onderwijs
in de praktijk zichtbaar zijn in bijvoorbeeld de
kwaliteit van het onderwijs, de kwaliteit van de
relaties tussen leerlingen en tussen leerling en
docent en in de voorbereiding voor het latere
leven. Zijn de, theologisch gestempelde, doel-
stellingen van de scholen consistent met de
ervaringen van leerlingen, wanneer zij op hun
onderwijs terugzien? (Ap Sion, Francis & Baker,
in: Francis, Robbins & Astley 2009, 217-245).

Een met Hermans vergelijkbare, zij het anders
beargumenteerde, stap zetten Swinton en Mo-
wat (2007). Zij pleiten voor een integratie van
praktische theologie en kwalitatief onderzoek
en houden vast aan de reéle mogelijkheid van
openbaring, al zien ze de begrenzing van kwali-
tatief onderzoek om dit aan het licht te brengen
scherp onder ogen. Kwalitatief onderzoek kan
op zn hoogst de contexten, episodes en tradities
beschrijven waarbinnen de openbaring wordt
geinterpreteerd en waarbinnen deze geacht
wordt bepalend te zijn voor het leven. Het biedt
inzicht in praktijken die door openbaring zijn
ontstaan. Praktische theologie kan een adequa-
tere afstemming van Gods zelfcommunicatie
(lees: openbaring) en christelijke praktijken
mogelijk maken.

In het hoofdstuk van Swinton in Miller-
McLemore (2012a) zien we overigens hoe de

HANDELINGEN 2014 | 1

notie van de beperking een ontologische, antro-
pologische realiteit vormt. Het is een bepalende
karakteristiek van het mens-zijn. Elke mens is
mede athankelijk van anderen, niet alleen de
gehandicapte mens.

Pete Ward (2009) verbindt cultuurstudies met
de leer van de Triniteit, met behulp van theolo-
gische reflecties van onder andere Zizioulas, Karl
Barth en Gregorius van Nyssa, om te laten zien
hoe het evangelie door tal van christelijke prak-
tijken in de breedte van de cultuur wordt bemid-
deld en hoe de kerk, in al haar fluide vormen, het
‘leven in God’ uitbreidt buiten de institutionele
kaders. De kerk schetst hij als een ‘cultureel veld.
Cultuuranalyse biedt de theologie nieuwe waar-
nemingsmogelijkheden om te zien hoe de Geest
van God instroomt in allerlei culturele expres-
sies. Ward stelt ook dat de perichorese van God
het leven van een geloofsgemeenschap bepaalt
en dat deze omgekeerd in gemeenschap met God
verkeert. In deze vorm van praktische theologie
worden in feite missiologie, systematische theo-
logie en cultuuronderzoek bij elkaar gebracht.

Ten slotte noem ik in dit trendbericht hier nog
de bundel die verscheen bij het afscheid van
Evert Jonker (Asscher et al. 2011). Volgens diver-
se bijdragen gaat het in de praktische theologie
in de lijn van Jonker om aandachtig, fijnzinnig,
geconcentreerd en opmerkzaam waarnemen,
wat tijd vergt, geduld en opschorting van het
oordeel. Dit waarnemen gebeurt met een open
0og voor het geheim van het geloof van de an-
der en voor de mogelijkheid dat God ter sprake
komt. Geleefde religie en geleefd geloof worden
waargenomen en geévalueerd, maar het gaat ook
om het ontwerpen van en methodisch reflecte-

77

>



ren op gelovig leren (bijv. om te bidden, om te
hopen) en op het geloofsgesprek. De christelijke
symbooltaal, de verbeelding van de ander, maar
ook cultur taal die de existentie raakt, waarin de
hoop wordt gewekt. <

Literatuur

Adriaanse, H.J., Krop, H.A. & L. Leertouwer, L. (1987). Het
verschijnsel theologi de wetenschappelijke status van
de theologie. Meppels

Asscher, E., Heyen, H. & Schaap-Jonker, H. (red.) (2011).
Hartstocht voor het mogelijke. Praktisch-theologische verken-
ningen opgedragen aan Evert Bergambacht: 2VM.

Baumert, M. (2011). Natarlich@natﬁrlich: Charismen
entdecken und weiterentwickeln. Ein praktisch-theologi-
scher Konkretion. Frankfurt a. M.: Peter Lang.

Bass, D.C. & Dykstra, C. (2008). For Life Abundant. Practical
Theology, Theological Education, and Christian Ministry.
Grand Rapids: Eerdmans.

Bohme-Lischewski, sebast, V., Haeske C., Ilg, W. & E.
Schweizer (Hrsg.@m. Konfirmandenarbeit gestalten.
Perspektiven und Impulse fiir die Praxis aus der Bundes-
weiten Studie zur Konfirmandenarbeit in Deutschland.
Giitersloh: Giitersloher Verlagshaus.

Brouwer, R. (2009). Geloven in gemeenschap. Het verhaal
van een protestantse geloofsgemeenschap. Kampen: Kok.

Capucao, D.D. (2010). Religion and Ethnocentrism. An
empirical-theological study of the effects of religious attitu-
des towards attitudes towards minorities among Catholics
in The Netherlands. Leiden: Brill.

Dinter, A. & Soderblom, K. (ed.). (2008). Lived Religion. Con-
ceptual, Empirical and Practical Theological Approaches.
Essays in Honor of Hans-Giinter Heimbrock. Leiden: Brill.

Doornenbal, R. (2012). Crossroads. An Exploration of the
Emerging-Missional Conversation with a Special Focus on
‘Missional Leadership’ and Its Challenges for Theological
Education. Delft: Eburon.

Francis, L.J., Robbins, M. & Astley, J. (Eds) (2009). Empirical
Theology in Texts and Tables. Qualitative, Quantative and
Comparative Perspectives. Leiden: Brill.

Francis, L.J. & Ziebertz, H.G. (Eds.) (2011). The Public
Significance of Religion. Leiden: Brill.

Ganzevoort, R.R. (2009). Forks in the Road when Tracing the
Sacred. Practi ology as Hermeneutics of Lived Reli-
gion, [online] 5 aag aanvullen, Henk]

Griib, W. & Charbonnier, L. (Eds.) (2007). Secularization
Theories, Religious Identity and Practical Theology. Deve-
loping International Practical Theology for the 21 Century

78

International Academy of Practical Theology. Berlin: Lit.

Graham, E. (2009). Words Made Flesh. Writings in Pastoral
and Practical Theology. London: SCM Press.

Holten, J. van (2009). Rol en roeping. Een praktisch-theo-
logisch onderzoek naar de rolopvatting van aanstaande,
beginnende en oudere predikanten gerelateerd aan hun
roepingbegrip. Zoetermeer: Boekencentrum.

Lienau, A.-K. (2009). Gebete im Internet. Eine praktisch-
theologische Untersuchung. Erlangen: Verlag Christliche
Publizistik.

Merzyn, K. (2010). Der Rezeption der kirchlichen Trauung.
Eine empirisch-theologische Untersuchung. Leipzig: Evan-
gelische Verlagsanstalt.

Mikoski, G.S. &Osmer, R.R. (2011). With Piety and Lear-
ning. The Historicy of Practical @y at Princeton
Theological Seminary. Berlin: Li

Miller-McLemore, B.J. (2012a). Christian Theology in Prac-
tice. Discovering a Discipline. Grand Rapids: Eerdmans.

Miller-McLemore, B.J. (2012b). The Wiley-Blackwell Com-
panion to Practical Theology. Chichester: Wiley-Blackwell.

Osmer, R.R. (2008). Practical Theology. An Introduction.
Grand Rapids: Eerdmans.

Quartier, Th. (2007). Bridging the gaps: an empirical study of
catholic funeral rites.

Pleizier, T. (2010). Religious Involvement in Hearing Ser-
mons. A Grounded Theory study in empirical theology and
homiletics. Delft: Eburon.

Reader, J. (2008). Reconstructing Practical Theology. The
Impact of Globalization. Aldershot: Ashgate.

Robinson, R. (2007). Celebrating unions. An empirical study
of notions about church marriage rituals.

Schweizer, E, Ilg, W. & Simojoki, H. (2010). Confirmation
Work in Europe. Empirical Results, Experiences and Chal-
lenges. A Comparative Study in Seven Countries. Gliter-
sloh: Giitersloher Verlagshaus.

Smit, J. (2011). Competenties voor pastorale communica-
tie met mensen met een verstandelijke beperking. Een
praktisch-theologisch onderzoek naar leerprocessen van
pastores. Amersfoort: Wilco.

Swinton, J. & Mowat, H. (2007). Practical Theology and
Qualitative Research. London: SCM Press.

Ward, P. (2008). Participation and Mediation. A Practical
Theology for the Liquid Church. London: SCM Press.

Zaccaria, F. (2009). Participation and Beliefs in Popular Re-
ligiosity. An Empirical-Theological Exploration among
Italian Catholics. Leiden: Brill.

Henk (prof.dr. H.P.) de Roest is hoogleraar Praktische Theolo-
gie aan de Protestantse Theologische Universiteit, vestiging
Groningen.
hpderoest@pthu.nl

ACTUEEL

‘Veranderende verhoudingen in tijden
van onbehagen’

Wegens grote belangstelling nog een keer

de driedaagse masterclass van de Stichting
Contextueel Pastoraat onder leiding van

drs. N. van Doorn en dr. J.N. Meulink-

Korf. Een verdiepingscursus die zich richt

op de contextuele benadering in actuele
veranderingen. Onderwerpen zijn de

betekenis van de veranderingen in de

zorg voor de verhouding tussen ouders en
kinderen en tussen kinderen onderling, en de
invloed van veranderende liefdesrelaties op
betrouwbaarheid in familie en vriendschappen.
We richten ons op de praktijk van pastorale
begeleiding en contextuele bezinning. De
masterclass is bedoeld voor wie de opleiding
Contextueel Pastoraat heeft gevolgd, of een
andere vergelijkbare opleiding.

Acht dagdelen gedurende 19-21 mei. Kosten

all inclusive: € 520,00. Dominicanenklooster te
Huissen. Beperkt aantal deelnemers, plaatsing in
volgorde van aanmelding. Aanmelden voor 1 mei
bij Ineke Breugem via info@contextueelpastoraat.
nl. PE-punten zijn toegekend door PKN en SKGV.

Leergang Verlieskunde

In het werk van de pastor en geestelijk verzorger
zijn verlies en rouw belangrijke thema’s. In

de leergang Verlieskunde onderzoeken wij

hoe pastoranten omgaan met verlies en rouw
en op welke wijze de professional hen hierin
kan begeleiden. Doel is de mogelijkheden van

HANDELINGEN 2014 | 1

communica:@t verbreden en te verfijnen
en die toe te passen op de verschillende
werkterreinen: pastoraat, geestelijke
begeleiding, groepswerk, preek, uitvaart.

De leergang is bedoeld voor predikanten en
kerkelijk werkers, geestelijk verzorgers in
algemeen ziekenhuizen, verpleeghuizen, ggz-
instellingen, defensie en justitie.

Drie keer een tweedaagse: 22-23 september, 27-28
oktober, 1-2 december plus een terugkomdag voorjaar
2015. Zon en Schild van GGz Centraal, Amersfoort.
PKN: 4,5 punten in het vrije deel van de Permanente
Educatie; V¢ 1 punten.

Informatiezgjvan Huisstede, %}
kevanhuisstede@planet.nl;Hennie Kievit,

h.kievit@ggzcentraal.nl. Aanmelden tot 1 september.

Cursussen KPV-centrum

Radboudumc

- Introductiecursus Geestelijke Verzorging en
Organisatie

In deze cursus worden de professionaliteit en

identiteit van de geestelijk verzorger in h

kader geplaatst van de (gezondheidszorg;@

organisatie waarbinnen hij of zij werkt. De

cursus biedt handvatten om eigen ideeén m.b.t.

geestelijke verzorging om te zetten in beleid en

om dat beleid af te stemmen op het beleid van

de zorgorganisatie. Trainer: dr. Wim Smeet

m.m.v. andere trainers. 24-28 november; € 300,

verblijf: € 205.

- Actief Pastoraat en Geestelijke Verzorging

Oefening in actief ambachtelijk luisteren

79


AMG
Aantekening
kolombegin gelijk trekken
2e kolom 1 regeltje zaken

AMG
Aantekening
schrap hier de naam Karen van Huisstede, 

om een regel te winnen

AMG
Aantekening
en de naam Hennie Kievit, 
ook

Na Informatie:

volgend de beide e-mailadressen alleen, gescheiden door ; en spatie

AMG
Aantekening
afbreekstreepje na
(gezondheidszorg)-
organisatie

AMG
Aantekening
 € 500,--
naar volgende regel

AMG
Aantekening
spatie weg tussen Meppel:

AMG
Aantekening
spatie teveel weg achter Natürlich

AMG
Aantekening
punt weg achter

(Hrsg.)

AMG
Aantekening
weghalen:

... [graag aanvullen, Henk]

AMG
Aantekening
punt achter

Lit.


en spreken. Cursisten gebruiken casuistisch
materiaal en zij nodigen eenmalig een pastorant
uit voor het voeren van een gesprek achter een
one-way-screen. Cursus in het kader van het
samenwerkingsverband met het VUmc. 3 en

17 september, 1 en 29 oktober, 12 november,

17 december 2014; 7 en 21 januari, 5 februari
2015; VUmc Amsterdam; € 945; info en
aanmelding: www.vumec.nl/pgv.

- Masterclass levensbeschouwelijke counseling
Verdieping en verbreding van basisvaardig-
heden levensbeschouwelijke counseling,

die geleerd zijn in de basisopleiding aan
universiteit of hbo. De masterclass is een goede
voorbereiding of aanvulling op de cursus
morele counseling en moreel beraad. Trainers:
drs. Jack de Groot en drs. Hans Evers (LUMC).
8 en 22 september, 6 oktober, 3 en 17 november,
1 december; € 900, avondmaaltijden € 60.

Vroege aanmelding wordt aanbevolen. Alle trainingen en
cursussen zijn geaccrediteerd door de SKGV, de meeste
ook door de PKN (PE). Informatie: secretariaat Dienst
Geestelijke Verzorging en Pastoraat, (024) 3613320;

www.umen.nl/kpv.

5¢ Leergafz%'_junst en Theologie

Doel van dezevijfde leergang Kunst en K/
Werk is de mogelijkheden van het gebruik van
kunst te onderzoeken in liturgie, pastoraat en
vorming en toerusting. De opleiding is voor
geestelijk verzorgers, predikanten en kerkelijk
werkers. De opleidingsdagen kennen de

drieslag: theorie, casuistiek en zelf aan het werk

8o

met verschillende materialen en werkvormen.
Opleiders: dr. Anne Marijke Spijkerboer
(onderzoeker verhouding kunst en theologie);
drs. Harbert Booij (beeldend kunstenaar en
docent theologie). Organisatie: drs. Hennie
Kievit (KPV-opleider).
deel Permanente Educat

5,75 punten vrije
VZ: 24 punten.

Data: 12 september, 10 oktober, 14 november,

12 december 2014; 16 januari, 13 februari, 13 maart,

10 april, 8 mei, 5 juni 2015. KPV-Centrum Zon en Schild
te Amersfoort. Aanmelden tot 15 aug -
h.kievit@ggzcentraal.nl; telefoon: 033%3833.
Informatie: Anne Marijke Spijkerboer:

annemarijkespijkerboer@xs4all.nl

Uit het PA: bod PThU

+ De wereld op de stoep: een update missiologie
en diaconiewetenschap. Prof.dr. Mechteld Jan-
sen, prof.dr. Herman Noordegraaf en prof.dr.
Joep de Hart, 7 april en 19 mei, Amsterdam.

» Werken aan rouw. Dr. R.J. de Vries, dr. L.Th.
Witkamp, 12-13 mei, Doorn.

+Alles i ilie’ Dr. E.P. Schaafsma, dr. A.C.
Mulde%:l

« Liturgie in de netwerksamenleving. Prof. dr.

ningen, 20 mei en 17 juni 2014

M. Barnard, 2 en 30 juni, Amsterdam.
* Gemeente-zijn t modernisme, opwek-
king en confessie .Dr. T.L. Hettema, dr. L. Mie-
tus, 4 juni en 2 juli, Amsterdam.
* Re-imagining youth ministry as place-sharing.
Dr. Andrew Root, drs. Harmen van Wijnen
en dr. Danielle van de Koot, 10, 11 en 12 juni,

Amsterdam.


AMG
Aantekening
cursustitels cursief, 6x achter de stip eerste woorden t/m de eerste punt

AMG
Aantekening
achter confessie

punt en spatie omwisselen

AMG
Aantekening
deze

vervangen door: de

hopelijk past K//Werk

dan als 1 woord op de 1e regel

AMG
Aantekening
e

toevoegen:

Educatie

AMG
Aantekening
tel.nr. zetten als:

033 460 98 33.

AMG
Aantekening
komma na Mulder,


