AAN DE LEZER | HANS SCHILDERMAN

Concurrentie

od, kerk, theologie, ze komen in alle varianten voor. Dat geldt ook

voor dominees, zo begreep ik onlangs toen ik in Amsterdam op

billboards pastorale gesprekken advertised zag onder het kopje:
‘Het hoge woord er uit), aan te vragen bij het Levensvragenloket. Dat kan

pro deo, maar je mag er ook 120 euro per gesprek voor betalen. Ik dacht

dat we met ‘Rent a Priest’ en ‘www.moederoverste.nl’ al over de schrik heen
waren. Feit is echter dat we met een smeltkroes van veranderingen te maken hebben. Buiten de
muren geplaatste geestelijk verzorgers concurreren met spirituele consulenten of zingeving-zzp’ers.
Jonge dominees zoeken de grenzen van charitatief werk weer op, al vinden ze daar ongetwijfeld
diaconale vrijwilligers op hun pad of doorgewinterde heilsoldaten. Psychologen — inmiddels
eveneens bedreigd — hebben zingeving ontdekt en ontwikkelen zich tot adviseurs in levenskunst,
narratieve coaches of simpelweg mindfullness-therapeuten. Dat ze daarin rouwdeskundigen uit de
uitvaartbranche of palliatief ondersteuners naast zich moeten dulden, deert hen niet. De markt kan
kennelijk veel hebben, maar alles concurreert met iedereen.

Deze kleurenrijkdom valt misschien te waarderen, ze zorgt in ieder geval ook voor problemen.
Allereerst omdat ze aan de broodwinning van theologen en religiewetenschappers raakt. Maar die
variéteit roept natuurlijk vooral ook vragen op naar de concerns van de mensen die de zorg betreft:
gaat het om hun geloof, om spiritualiteit, zingevingsvragen, levenskunst, welzijn, kwaliteit van
leven? En zijn die mensen feitelijk beter af met de diensten die hen worden betoond? De vragen zijn
natuurlijk simpel te beantwoorden met een beroep op de werking van vraag en aanbod: de markt
bepaalt wel wat werkt. Maar dergelijke eenvoudige antwoorden lijken wat snel aan de normatieve
lading en spirituele betekenis van religies voorbij te gaan.

In dit themanummer van Handelingen willen we de vraag beantwoorden wat nodig is om
theologen goed voor te bereiden op het werkveld waarin zij als professionals werkzaam zullen
zijn. Hoe moet er geprogrammeerd worden in de initiéle en post-initiéle opleidingen? Voor welk
werkveld en welk publiek moet opgeleid worden? Wat is er nodig bij studenten theologie of
religiewetenschappen? Moeilijke vragen, maar wellicht ook weer niet lastiger dan de problemen
waarvoor veel pastores en geestelijk verzorgers in het veld tegenwoordig nu eenmaal staan. <

HANDELINGEN 2014 | 3 1



INLEIDING | Jos pe Kock & HENK VAN DEN BoscH

Levenslang leren

Wat is nodig om theologen adequaat voor te bereiden op het werkveld
waarin zij als professionals werkzaam zullen zijn? Het is onmogelijk om op
deze vraag een eenduidig antwoord te geven, alleen al vanwege het feit dat
er niet voor een eenduidig werkveld wordt opgeleid. Theologen kom je im-

mers tegen in diverse sectoren van de samenleving: in de kerk, vanzelfspre-
kend, maar ook in de zorg en in het onderwijs, bij justitie, defensie en in het
welzijnswerk. In al deze sectoren functioneert de theoloog als professional,

maar wat de diverse sectoren aan specifieke kwaliteiten van de professionals
verwachten verschilt nogal van sector tot sector.

1 deze professionals worden op hun

heel verschillende werkvelden voor-

bereid door de opleidingen voor
theologie en religiewetenschappen. In hoeverre
deze initiéle opleidingen zich adequaat van hun
voorbereidende taak kwijten, is onderwerp van
discussie.

Die discussie is overigens niet nieuw: dertig
jaar geleden merkte Edward Farley in zijn boek
Theologia: The Fragmentation and Unity of
Theological Education, een boek dat de aanzet
gaf tot een brede discussie over de inrichting
en doelstellingen van theologisch onderwijs,
op dat ‘complaints about theological education
are as old as theological education itself’ (3).

En zijn gelijk werd twee jaar geleden nog eens
bevestigd in het krachtige signaal van enkele
jonge theologen, verenigd in het manifest ‘Do-
minee 2.0}, dat hun opleiding niet aansluit bij
‘wat wij en de kerk in deze tijd nodig hebben,

een signaal dat zeer veel weerklank vond. De
ondertekenaars van het manifest verwoorden
het gevoel, niet alleen van veel gemeentepre-
dikanten in spe, maar ook van theologen die
worden opgeleid tot andere professies (http://

dominee2punt0.wordpress.com/het-manifest/).

Gelukkig is de theoloog als professional na
de afronding van de initiéle opleiding niet
uitgeleerd. Net als andere professionals wordt
ook de theoloog vandaag de dag geacht een
reflective practitioner te zijn, die levenslang zal
blijven leren. En met het oog daarop wordt een
breed arsenaal aan post-initiéle opleidingen en
cursussen aangeboden. Staat het ‘dat’ van post-
initieel onderwijs nauwelijks ter discussie, over
het ‘wat’ lopen de meningen aanzienlijk uiteen.
De verzuchting over het initiéle onderwijs die
hierboven werd opgetekend uit de mond van
enkele jonge theologen, wordt ook gehoord
waar het gaat over post-initieel onderwijs.

Zes perspectieven
Welke ontwikkelingen en thema’s in de diverse
werkvelden van theologen zijn richtinggevend
voor de professionalisering van theologen in
initieel en post-initieel onderwijs? In dit thema-
nummer belichten zes auteurs vanuit zes ver-
schillende perspectieven de professionalisering
van de theoloog.

Christa Anbeek beschrijft kort het verande-
rende religieuze landschap in Nederland, om
vervolgens te bekijken welke mogelijkheden

V' Seminarie Hydepark, Doorn

HANDELINGEN 2014 | 3

voor humanistische geestelijke zorg zich in dat
landschap aandienen. In dit kader introduceert
ze het begrip ‘zingevingsconsulent’, onderzoekt
ze hoe deze levensbeschouwelijke professionals
zich kunnen positioneren, en wat dat voor hun
opleiding te betekenen heeft.

Ter gelegenheid van de Nacht van de The-
ologie 2013 schreef Ruard Ganzevoort een
pamlflet, Spelen met heilig vuur, waarin hij een
lans breekt voor een publieke theologie die de
samenleving dient door oude en nieuwe spiri-
tuele bronnen te duiden. Het spreekt voor zich
dat deze opvatting van de professionalisering

>




van de theoloog verregaande repercussies heeft
voor de opleiding tot theoloog. In zijn bijdrage
tekent hij in een aantal lijnen een schets van het
curriculum van een in zijn ogen adequate theo-
logische opleiding.

Hans Schilderman reageert in zijn bijdrage
op het pleidooi van Ruard Ganzevoort. Schil-
derman laat zien dat de praktisch theoloog
dient rond te kijken, maar dan wel onder em-
pirische verdiscontering van relevante ontwik-
kelingen, in het bijzonder de individualisering,
waarvan hij het begrip in het betoog van Gan-
zevoort mist. Hij stelt nadrukkelijk vragen aan
een theologie die zich kennelijk als vorm van
entertainment verstaat.

Het werkveld van de professionele geeste-
lijke verzorging is uitermate dynamisch, een
dynamiek die wordt veroorzaakt door ontwik-
kelingen in de cultuur, in de zorg, en in het vak
van geestelijke verzorging zelf. Martin Walton
beschrijft de omstandigheden waarin de geeste-
lijke verzorging haar werk doet, om vervolgens
de vraag te kunnen beantwoorden wat een
geestelijk verzorger eigenlijk hoort te weten en
te kunnen, en hoe dientengevolge de opleiding
tot geestelijk verzorger eruit zou moeten zien.

Theo Witkamp is verantwoordelijk voor het
scholingsaanbod van de Protestantse Theolo-
gische Universiteit in de Permanente Educatie
van predikanten in de Protestantse Kerk in
Nederland. Juist vanuit het perspectief van de
professionalisering van de predikant bepleit hij
de noodzaak van permanente educatie. Stilletjes
hoopt hij dat de in de permanente educatie
uitgevoerde professionaliseringsslag een toe-
nemend esprit de corps van predikanten als bij-
effect met zich mee zal brengen.

Henk Geertsema, ten slotte, is directeur van

het Praktijkcentrum, instituut voor onderzoek
en advisering op het terrein van de praktische
theologie. In dit Praktijkcentrum komen hbo-
theologie en academische theologie samen rond
gemeenschappelijke thema’s, zoals bijvoorbeeld
de plaats van de theoloog als professional in
niet kerkelijk of levensbeschouwelijk gebonden
organisaties. Wat levert deze ontmoeting op met
het oog op de professionalisering van de theo-
loog? <

Jos (dr. A.) de Kock is godsdienstpedagoog en is als
universitair docent verbonden aan de Protes-
tantse Theologische Universiteit (www.pthu.nl).
Hij is onderzoeker bij het Onderzoekscentrum
voor Jeugd, Kerk en Cultuur (www.ojkc.nl),
chief editor van Journal of Youth & Theology
(www.iasym.net) en tevens lid van de redactie
van Handelingen.
adekock@pthu.nl

Henk (dr. H.M.) van den Bosch is als docent be-
roepsvorming en supervisor verbonden aan (het
seminarium van) de Protestantse Theologische
Universiteit. Hij is lid van de redactie van Han-
delingen.
hmvandenbosch@pthu.nl

PILOTVERSLAG | CHRISTA ANBEEK, GER PALMBOOM & JAAP SCHUURMANS

De levensbeschouwelijk
professional in transitie

In dit artikel wordt verslag gedaan van een project dat mogelijkheden voor
geestelijk begeleiders in de eerstelijnszorg onderzoekt. Het onderzoek
speelt zich af tegen de achtergrond van een veranderend religieus landschap
en de gevolgen die dit heeft voor de wijze waarop individuen omgaan met
religieuze en existentiéle vragen. Wat betekenen deze veranderingen voor
een mogelijk levensbeschouwelijk aanbod en welke competenties vraagt

dit van religieuze professionals? En welke implicaties zijn er op basis van
dit onderzoek te formuleren voor initieel en post-initieel theologisch en

levensbeschouwelijk onderwijs?

n de eerste plaats gaan we in op het veran-

derende religieuze landschap en de bijzon-

dere levensbeschouwelijke uitdagingen die
hierdoor lijken te ontstaan, met name wanneer
er sprake is van kwetsbaarheid. Vervolgens
wordt ingezoomd op het onderzoek naar moge-
lijkheden voor geestelijk begeleiders in de eer-
stelijnszorg. Aan de hand van enkele resultaten
uit dit onderzoek formuleren we aanbevelingen
voor de positionering van levensbeschouwelijke
professionals en welke implicaties dit zou heb-
ben voor levensbeschouwelijke opleidingen.'

Veranderend religieus landschap en de
uitdaging van kwetsbaarheid
Godsdienstsocioloog Staf Hellemans laat in zijn
studie Het tijdperk van de wereldreligies (2007)

HANDELINGEN 2014 | 3

zien hoe vanaf 1960 de pluralisering en globa-
lisering begint; honderden religies en religieuze
bewegingen buitelen over elkaar heen. Voor
individuen brengt deze ontwikkeling meer vrij-
heid, maar ook onoverzichtelijkheid. Je kunt
tegenwoordig kiezen voor boeddhisme, soefisme,
islam, hindoeisme, allerlei vormen van yoga; ook
niet-geloven is een optie, zoals onder anderen de
Canadese filosoof Charles Taylor benadrukt. Het
individu en de subjectieve beleving vormen het
middelpunt. Iedereen stelt naar eigen smaak en
inzicht een levensbeschouwing samen.

Dit zelf samenstellen van een levensbeschou-
wing lijkt een verworvenheid, maar kan ook een
complexe opgave zijn. Een uitgangspunt van
ons onderzoek is dat ervaringen met de kwets-
baarheid van het leven de zoektocht naar zin

>



urgenter maken (Anbeek 2010; 2013a; 2013b;
Vroom 2013). Onze samenleving kenmerkt
zich door een aantal dominante waarden, zoals:
vrijheid, autonomie, onathankelijkheid, succes-
vol zijn, gezond zijn, actief zijn, jong en soepel
zijn.” Op het moment dat iemand met kwets-
baarheid te maken krijgt,
bijvoorbeeld door het verlies
van werk of gezondheid, of
door ouderdom, dient zich
vaak een andere werkelijk-
heid aan die gekenmerkt wordt door heel an-
dere gegevens: athankelijkheid, onzekerheid,
vermoeidheid, niet langer actief kunnen zijn,
niet succesvol. Traditioneel waren het met name
religies in casu religieuze gemeenschappen die
hielpen om deze ervaringen van kwetsbaar
leven te duiden. Maar door het versnipperde
religieuze landschap zijn er geen duidelijke
overstijgende zingevingskaders meer voorhan-
den. ‘Vrijheid, blijheid’ lijkt de grootste gemene
deler. Deze vrijheid vormt een behoorlijke
uitdaging als mensen op de grenzen van het
bestaan stuiten. Als het leven op z'n kop staat,
minder vanzelfsprekend is dan het leek te zijn,
ons voor morele dilemma’s plaatst en zicht op
het einde geeft, juist dan doemt de vraag naar
zin en betekenis op. Hoe kunnen we richting
vinden en wat is het juiste om te doen?

Dat is geen gemakkelijke opgave. Zeker niet
als we bedenken dat zin of betekenis’ verschil-
lende dimensies van het bestaan omvat. Het
gaat niet alleen om een levensvisie, maar ook
om een levenswijze, om manieren van hande-
len, om een gemeenschap, een ethiek op grond
waarvan je keuzes kunt maken en om rituelen

om de chaos mee in te dammen.

van het leven maken de
zoektocht naar zin urgenter

Door de secularisatie zijn er tegenwoordig min-
der traditionele religieuze hulpverleners. Bo-
vendien missen zij door hun gebondenheid aan
één bepaalde religieuze overtuiging nogal eens
de aansluiting bij de meerderheid van de bevol-
king, die haar heil niet meer zoekt in een tradi-
tionele levensbeschouwing.

Ervaringen met de kwetsbaarheid ~ Zorginstellingen zijn wel

verplicht geestelijke verzor-
ging te faciliteren, maar dat
is voor de meeste sectoren
niet nader gekwantificeerd, waardoor er relatief
weinig geestelijk verzorgers zijn. In steeds meer
instellingen verdwijnen ze zelfs helemaal.

Nieuwe levensbeschouwelijke
uitdaging: een pilot

Met bovenstaande schets over het veranderende
religieuze landschap voor ogen besloot de
Universiteit voor Humanistiek een pilot (2010-
2013) te ondersteunen naar mogelijkheden
voor geestelijke begeleiding in de eerstelijns-
zorg. De pilot bestond uit vier onderdelen:

1. twee masterscripties waarin onderzoek werd
gedaan naar hulpverleners in de eerstelijns-
en tweedelijnszorg met het oog op het signa-
leren van en omgaan met zingevingsvragen
bij patiénten;

2. zingevingsconsulenten (geestelijk begelei-
ders)?® die binnen enkele huisartspraktijken,
in samenspraak met de huisarts, patiénten
bezochten. Zowel de huisartsen als de gees-
telijk begeleiders hielden logboeken van de
gesprekken bij;

3. zingevingsconsulenten die zelfstandig, zonder
tussenkomst van een huisarts, bij mensen

thuis gesprekken voerden. Ook hier werden
logboeken bijgehouden;
4. een focusgroep met huisartsen.

In het artikel Bestaansconsulenten binnen eer-
stelijns behandelteams (Anbeek 2013c) staan de
eerste drie onderdelen van deze pilot beschre-
ven; ook worden de eerste conclusies verwoord.
Hieronder volgen samengevat de belangrijkste
resultaten van dit eerste deel. Daarna presen-
teren we de belangrijkste resultaten die naar
voren zijn gekomen uit de analyse van de focus-
groep. Vervolgens wordt gereflecteerd op wat
dit voor de positionering van levensbeschouwe-
lijke professionals en hun opleiding zou kunnen
betekenen.

Eerste resultaten van het
onderzoeksproject

Het doel van de analyse van dertien verzamelde
casussen en de bijbehorende logboeken was het
verhelderen van de mogelijkheden, kansen en
drempels voor inzet van geestelijke verzorging
in eerste lijn. Hiertoe werden de volgende ana-
lysevragen gesteld:

I. Welke thematiek komt in de gesprekken
naar voren?

II. Wat doet de zingevingsconsulent?*

II1. Welke meerwaarde ervaren huisartsen en
patiénten?

IV. Welke drempels ervaren huisartsen, zinge-

vingsconsulenten en patiénten?

HANDELINGEN 2014 | 3

De thematiek

De thematiek die in de gesprekken naar voren
komt betreft de levensgeschiedenis en de ziek-
tegeschiedenis. Tevens de gevolgen van ziekte in
het dagelijks leven: bijvoorbeeld vermoeidheid,
misselijkheid en beperkingen. Verder wordt er
gesproken over de ideeén, gevoelens, verlangens
en zorgen over nabije toekomst. Ten slotte be-
treft het de thematiek rondom sterven, dood, de
wilsverklaring, levenseinde en euthanasie en de
uitvaart.

Wat doet de zingevingsconsulent?
Allereerst is er in alle gevallen sprake van een
huisbezoek; dit betekent dat de zingevingscon-
sulent binnenkomt in de leefwereld van de cli-
ent. Ten tweede is er sprake van het luisteren, de
cliént vrijuit laten praten. Uit de logboekanalyse
blijkt dat de zingevingsconsulent daarbij erken-
ning te bieden voor wat cliént doormaakt, en
zich beschikbaar te stellen, verbinding te zoeken
en troost te bieden.

Verder blijken de zingevingsconsulenten te
zoeken naar een alternatieve wijze van kijken en
omgaan met wat er aan de hand is. En helpen
zij de cliénten kracht- en vreugdebronnen aan
te boren. Ook helpen zij de cliént en naasten
met beslissingen nemen en het bespreekbaar
maken van aspecten rondom wilsverklaring,
euthanasiewensen, houding ten aanzien van
sterven en dood en ideeén over de uitvaart. Uit
de analyse blijkt dat zingevingsconsulenten op
deze wijze aan het werk gaan om de cliént te le-
ren kennen en een vertrouwensbasis te creéren.
Zij krijgen inzicht in hun biografie en kunnen
zo uiteindelijk helder krijgen wat er precies op
het spel staat, om zo ook te laten merken aan >



de cliént: je doet er toe’. De cliént is sturend, de
bestaans- of zingevingsconsulent volgend.

Welke meerwaarde ervaren huisartsen en
patiénten?

Zowel huisarts als cliént lijken tevreden, maar
hebben moeite om te verwoorden wat de op-
brengst is. Analyserend naar de opbrengst van
de inzet van geestelijk verzorgers werd door de
huisartsen de rust benoemd te weten dat naast
de medische ook de existentiéle dimensie de
aandacht krijgt.

Welke drempels ervaren huisartsen,
zingevingsconsulenten en patiénten?

Uit de pilotstudie komt een aantal dilemma’s
naar voren. Zo blijkt dat zowel huisartsen als
patiénten geen ‘taal” hebben voor levensvragen.
De religieuze taal is voor velen weggevallen,
maar daar is niets voor in de plaats gekomen.
Hierdoor worden levensvragen maar moeizaam
herkend.

Huisartsen geven aan dat het hun ontbreekt
aan handvatten en ervaring wanneer en hoe
een zingevingsconsulent inzetbaar is. Er is geen
financiering voor de inzet van een zingevings-
consulent. De kosten voor het inschakelen van
een zingevingsconsulent moet door de indivi-
duele patiént worden betaald.

Voor de zingevingsconsulent vormt de on-
duidelijke profilering een belemmering. Hoe
maakt de bestaansconsulent duidelijk wat hij te
bieden heeft en hoe onderscheidt hij of zij zich
daarmee van beroepen zoals de psycholoog of
de maatschappelijk werker?

Bij het uitvoeren van euthanasie werd de
zingevingsconsulent verschillende keren niet

betrokken, ondanks een voorafgaand intensief
contact. Zowel voor patiénten als voor de huis-
arts was niet duidelijk welke rol een bestaans-
consulent hier zou kunnen spelen.

Ten slotte is er onduidelijke samenspraak met
andere levensbeschouwelijke professionals die
door familie worden ingeschakeld. Een katho-
lieke pastor nam zonder overleg met de be-
staansconsulent de uitvaart voor zijn rekening,
terwijl de bestaansconsulent hier uitvoerig met
de patiént over van gedachten had gewisseld.

Het teamwork tussen de huisarts en zinge-
vingsconsulent is ook niet vanzelfsprekend. Er
dreigt het gevaar van twee solotrajecten. Team-
work zou verder ontwikkeld kunnen worden
door structureel overleg binnen de eerste lijn
van praktijkondersteuners, huisartsen en zinge-

vingsconsulent.

Als we in termen van competenties van de zin-
gevingsconsulent spreken, kunnen we zien dat
er met name een appel wordt gedaan op de re-
lationele, de hermeneutische en de dialogische
competentie. Deze spelen een belangrijke rol in
het contact met de patiént en de familie, zowel
als met de huisarts en met andere (zorg)profes-
sionals. De zelfreflectieve competentie is mede
van belang om te kunnen schakelen tussen de
verschillende leef- en professionele werelden
(zie tabel).

De focusgroep

Tot deze fase in het onderzoek heeft de focus
van de analyse van de onderzoeksgegevens met
name gelegen op de inzet van de zingevings-
consulenten. Er is wel gekeken naar wat cliénten
en huisartsen als ‘opbrengst’ van de gesprek-

VIER COMPETENTIES TEN BEHOEVE VAN GEESTELIJKE BEGELEIDING

1. Relationele competentie Het vermogen te investeren in (de opbouw en het bewaken van)

een relatie van veiligheid, gelijkwaardigheid en vertrouwen.

2. Hermeneutische competentie Het vermogen om verschillende, mogelijk tegenstrijdige,
betekenisdimensies in de verhalen en ervaringen van de ander te
herkennen, te duiden en te verwoorden teneinde zoveel mogelijk
recht te doen aan diens geleefde werkelijkheid.

Narratieve sensibiliteit De gevoeligheid en openheid voor de vele mogelijke (eventueel
tegenstrijdige) betekenisdimensies en nuances in de verhalen en
ervaringen van de ander.

3. Zelfreflectieve competentie Het vermogen om je eigen voorkeuren, ideeén, angsten,
verlangens, waarden et cetera te onderzoeken en deze in reactie op

de ander te (h)erkennen.

4. Dialogische competentie Het vermogen je open te stellen voor het verschil en de bereidheid
om je eigen vooronderstellingen op het spel te zetten en te

veranderen.

Overzicht van de vier competenties. Bron: Duyvenbode 2014, gebaseerd op Alma & Anbeek 2013

ken zagen. Deze twee punten zijn nog niet boven gekomen hoe huisartsen de geboden zorg

voldoende uit het verzamelde materiaal naar evalueerden (huisartsen zagen geen duidelijke

boven gekomen. Enerzijds bleek dat het lastig probleemoplossing; hadden te weinig zicht op

was om cliénten van de zingevingsconsulenten waar de gesprekken precies over gegaan waren;

achteraf te vragen wat zij zagen geen duidelijke ver-

van de gesprekken had- Voor huisartsen is op het gebied anderingen bij hun patién-

den gevonden (cliénten van zingeving een toeleidende rol ten).

mogelijk, al zijn er nogal wat dilemma’s ~ Om de visie van huisart-

waren overleden; het was

voor cliénten moeilijk om sen meer zichtbaar te krij-
onder woorden te brengen wat de ‘opbrengst’ gen is een focusgroep-interview georganiseerd.
van de gesprekken was geweest omdat er geen Aan dit interview deden zes praktijk houdende
problemen opgelost waren; cliénten hebben in huisartsen, vijf mannen en een vrouw, en een
vertrouwen met de zingevingsconsulenten over  huisarts in opleiding (vrouw) mee. De werving
gevoelige thematiek gesproken, waarna ze het van de huisartsen vond plaats door contacten
lastig vonden om hierover met een onbekende tussen de huisartsen onderling; een aantal van
buitenstaander in gesprek te gaan). Anderzijds hen is gespecialiseerd in de palliatieve zorg, van
is in de verzamelde data nog te weinig naar andere huisartsen was bekend dat ze interesse

HANDELINGEN 2014 | 3 9

>



hebben in zingevingsvragen. Het interview
werd geleid door een onderzoeker van het pro-
ject; daarnaast was een andere onderzoeker als
observant aanwezig. Hieronder de belangrijkste
bevindingen.

Het interview werd als volgt ingeleid: In de
palliatieve zorg worden jullie als huisartsen wel-
licht regelmatig geconfronteerd met zingevings-
vragen. Wat moet ik me in jullie praktijk daarbij
voorstellen? Komen jullie het vaak tegen? Wanneer
merk je dat? Wanneer merk
je dat niet?® Ondanks dat de
huisartsen in deze focus-
groep in beginsel positief
leken te staan tegenover
een eventueel in te schakelen zingevingsconsu-
lent, stond een groot deel van het focusgoep-in-
terview in het teken van de poging vat te krijgen
op het concept ‘zingevingsvragen’ en hoe de rol
van de huisarts en mogelijk de zingevingsconsu-
lent op dit vlak ingevuld zou kunnen worden.

Volgens de deelnemers spelen zingevingsvra-
gen vaak als er sprake is van verlieservaringen.
Het meest in het oog springend is dat in de
palliatieve zorg, maar verlieservaringen spelen
ook bij chronisch zieken, mensen die een naaste
verloren hebben of iets wat voor hen belangrijk
is hebben moeten opgeven. Verder ziet één van
de huisartsen zingevingsvragen als ‘welzijnsvra-
gen en eenzaamheid’ Een ander noemde ‘angst’

als mogelijk aspect.

Afbakening van het domein
‘zingevingsvragen’

Ondanks dat huisartsen zingevingsvragen of
-problematiek lijken te signaleren in de levens
van patiénten, bleek het bijzonder lastig om

De onduidelijke profilering van de
zingevingsconsulent zorgt voor
onzekerheid over de eigen rol

helder te krijgen wat zingevingsvragen precies
zijn. Ze komen ook niet als zodanig ter sprake.
Patiénten benoemen hun problemen niet in die
termen en huisartsen ‘vertalen’ de verwoorde
klachten vervolgens bijvoorbeeld als ‘medisch
onverklaarbare klacht, ‘moeheid’, of ‘boosheid’.

Door dit vage karakter hangt het dus van de
werkwijze en duiding door de huisarts af of
problemen waar patiénten mee worstelen als
zingevingsvragen geinterpreteerd worden. Of
huisartsen vervolgens ook
een rol zouden moeten
spelen in aandacht voor
zingevingsvragen is twee.
En omdat patiénten niet
uit zichzelf zullen vragen naar begeleiding door
een voor hen onbekende zingevingsconsu-
lent, lijkt hier een cruciale vraag te liggen. Als
huisartsen op het gebied van zingeving een rol
zouden moeten nemen, zullen zij hierin dus een
toeleidende rol nemen. Aan die mogelijk toelei-
dende rol zitten enkele lastige aspecten.

Past aandacht voor zingeving wel bij de
rol van de huisarts?

Alle deelnemende huisartsen herkenden situ-
aties waarin mogelijk zingevingsvragen bij pa-
tiénten aan de orde waren. In die gevallen kan
de huisarts een speciale rol spelen door de vra-
gen of klachten van patiénten aldus te verwoor-
den en vervolgens eventueel patiénten door te
verwijzen naar een zingevingsconsulent.

Soms kan het signaleren van de vragen door
de huisarts zelf reeds genoeg zijn om patiénten
te helpen. Pas wanneer huisartsen het gevoel
hebben dat ‘ze niet verder komen met een
patiént’ denken zij dat expliciet aandacht geven

aan zingevingsvragen nuttig zal zijn.

Huisartsen voelden zich daarbij ook onzeker
(onvoldoende kennis) of onmachtig (onvol-
doende tijd) om patiénten hierin te begeleiden.
Ook botst het regelmatig met de rol van huis-
arts: je moet vaak onder tijdsdruk handelen
(diagnosticeren; insturen of niet; medicijnen
voorschrijven). De zorgverzekeraar hanteert de
eenheid van tien minuten per consult, met een
maximum van twee aaneensluitende consulten,
ook voor visites.

In het focusgroep-
gesprek werd daarom
nader onderzocht of het
mogelijk en wenselijk is
om patiénten door te kunnen verwijzen naar
iemand die zich specifiek met zingevingsvragen
bezighoudt. Maar ook voor het verwijzen geldt
dat van de gebruikelijke werkmodus afgestapt
moet worden. Ook voor het ‘simpel’ signaleren
van zingevingsvragen moet je dus rust en ge-
duld hebben en beschouwend of reflecterend
kunnen kijken. Gezien het gevoel van huisart-
sen dat zij daar niet voldoende tijd en expertise
voor hebben, ligt hier dus al een probleem.

Wat moet iemand kunnen om zich met
zingevingsvragen bezig te houden?

Om patiénten te kunnen begeleiden in hun zin-
gevingsvragen vinden de deelnemende huisart-
sen dat de betreffende professional zich dient aan
te sluiten bij en af te stemmen op de patiént, om
op die wijze de vragen of blokkades van patién-
ten te kunnen verhelderen, te duiden en daar-
door mogelijk voor betrokkene beter hanteer-
baar te maken. Dit alles door de tijd te nemen, te
praten, te luisteren en te benoemen. Daarnaast

HANDELINGEN 2014 | 3

Snelle analyse en probleemoplossing
staan niet op de voorgrond, maar

wordt kennis van verschillende wereldvisies en
het omgaan met diversiteit genoemd.

Wie kunnen dat?

Verschillende disciplines werden hierbij ge-
noemd: een (academisch opgeleide) zingevings-
consulent (analoog aan de geestelijk verzorger
die binnen een zorginstellingen werkzaam is);
maatschappelijk werker, psycholoog, sociaal-
psychiatrisch verpleegkundige, vrijwilliger of
buurvrouw. Wie nu de
juiste persoon of wat nu

de juiste professie is, is

rust, geduld en beschouwende reflectie  wederom lastig te bepalen

vanwege de omissie van
een duidelijke begrenzing of definiéring van het
thema ‘zingevingsproblematiek’

Wat moet het effect/resultaat zijn van
aandacht voor zingevingsvragen?

Door aandacht aan zingevingsvragen te geven
kan wellicht voorkomen worden dat vragen die
niet medisch zijn toch bij de huisarts neerge-
legd (blijven) worden. Daarvoor is het nood-
zakelijk dat zowel de patiént als de huisarts dat
inziet. Beiden dienen daarvoor uit de gebruike-
lijke medische modus te stappen.

Eveneens hoopt de huisarts dat hij daardoor
ontlast wordt, omdat de vragen niet meer op
zijn bordje (blijven) liggen en er dus minder
beroep op hem gedaan zal worden. Maar het
zal wellicht niet enkel ontlasten (dus werkdruk
verminderen), het kan ook verdiepend en voe-
dend werken. Dat vergt echter tegelijkertijd een
investering van de huisarts.

Natuurlijk draagt die consulent iets bij, want

anders heb ik die consulent niet nodig. Als

>



V
=
S
=
o
=)
=)
-~
o
vy
<
.S
=
N
=
el
u.;...m.v
N
VU
=
=
S
S
s
S

s
5
S .
<
~
RS
~
)
s
(e
|
S
<
S
O
Q




die consulent dingen doet die ik ook kan,

dan is het puur ontlasting, maar hij doet wat
anders.[...]

Ik denk vooral dat die patiént er beter van
wordt. Ik heb niet de illusie dat het mij zal
ontlasten. Als het mij vier keer zoveel werk
kost, dan zal ik mij wel achter de oren krab-
ben. Ontlasten zal deels ook wel zo zijn, maar
het kost ook wat.[...]

Ook hier wordt het risico gesignaleerd dat door
de moeilijk te begrenzen en te definiéren ‘zinge-
vingsproblematiek’ en daarmee de vage doelen
die de aandacht voor deze problematiek zou
moeten dienen, tot onduidelijkheid en onbe-
grensde groei zal kunnen leiden.

Maar aanbod creéert ook vraag. Er is een lij-
densdruk die wij in onze spreekkamer ontvan-
gen en waar we ons best mee doen. Maar als je
niet duidelijk definieert welk doel zo’n begelei-
dingstraject heeft ... [...]

Behoefte van de huisarts ten aanzien van
zingevingsproblematiek
Gezien de onzekerheid die huisartsen ervaren
in het signaleren, begeleiden en ‘oplossen’ van
zingevingsproblematiek van patiénten, uiten
huisartsen de behoefte om hierover met gelijk-
waardige samenwerkings- en gesprekspartners
te kunnen reflecteren. Zij pleiten ervoor dat
zij in een of andere samenwerkingsvorm met
academisch opgeleide zingevingsconsulenten
patiéntencasuistiek zouden kunnen bespreken
en uitwisselen.

Daarnaast kan samenwerking huisartsen

helpen om — vanwege de andere invalshoek die

de zingevingsconsulent kiest — beter zicht te
krijgen op hoe de patiént tegenover zijn situatie
staat, waardoor hij zijn zorg daar ook beter op
kan afstemmen. Voorwaarde hiervoor is wel dat
huisarts en consulent hierover inhoudelijk mo-

gen uitwisselen.

Hoe patiénten overtuigen?

Zoals reeds gesteld: in de spreekkamer van de
huisarts benoemen patiénten zingevingsvragen
of -problemen niet in deze termen. Huisartsen
worstelen daarom hoe hen te overtuigen en

te verwijzen naar een voor hen nog onbekend
iemand met een onduidelijk aanbod om over
hun (zoals de huisarts dat benoemt) zingevings-
probleem te gaan praten. Daarbij is patiénten
bovendien ook niet direct te verhelderen wat de
uitkomst van dat soort gesprekken zal zijn.

Organisatievorm en financiering

Tijdens dit focusgroep-interview is er naast bo-
vengenoemde onderwerpen nog kort aandacht
besteed aan de vorm van organisatie en financie-
ring van het inschakelen van hulpverlening op
het gebied van zingevingsvragen. Qua organisa-
tie is de mogelijkheid dat huisarts en zingevings-
consulent in een hechte samenwerkingsrelatie
gaan werken, waarbij de zingevingsconsulent
bijvoorbeeld binnen het gezondheidscentrum
aanwezig en beschikbaar is. Wellicht dat dit voor
patiénten drempelverlagend werkt.

Het wordt daarbij wel als meerwaarde gezien
dat de zingevingsconsulent bij de mensen thuis
in gesprek gaat. Een andere vorm is dat de zin-
gevingsconsulent onafhankelijk en zelfstandig
is, en door de huisarts in te schakelen is. Een
nadeel hiervan zou kunnen zijn dat de huisarts

te weinig of pas achteraf geinformeerd blijft
over wat er ter sprake komt tussen zingevings-
consulent en patiént.

Dit punt raakt aan een belangrijke vraag die
bij beide organisatievormen speelt: hoe moet
de informatie-uitwisseling tussen huisarts en
zingevingsconsulent geregeld worden? Voor
geestelijk verzorgers binnen een intramurale
setting geldt veelal een vrijplaatsfunctie. De
huisartsen lieten duidelijk weten dat zij juist
behoefte hadden aan een hechte samenwer-
kingsrelatie, omdat zij van de inzichten en het
perspectief van de zingevingsconsulent konden
leren of dat zij samen konden reflecteren, zodat
daardoor hun kwaliteit van zorg zou kunnen
verbeteren. De zingevingsconsulent heeft hierin
dan dus naast een consulterende functie rich-
ting de patiént ook een consultfunctie richting
de huisarts. Hiervoor is het nodig dat de zin-
gevingsconsulent niet een strikte interpretatie
van de vrijplaats hanteert, maar bereid is om na
toestemming van de patiént informatie over de
gesprekken uit te wisselen.

Heel kort is het onderwerp ‘financiering’
verder nog aan bod gekomen. Daarbij wordt op
twee gedachten gehinkt. Enerzijds zou aandacht
aan zingevingsvragen zo goedkoop mogelijk en
daarmee laagdrempelig geregeld moeten wor-
den (door bijvoorbeeld speciaal getrainde vrij-
willigers), anderzijds wordt het toch ook wel als
speciale expertise gezien waarbij de huisarts te
rade kan gaan om zo de zorg zo goed mogelijk
op de situatie af te stemmen. Een ander punt
is de bron van financiering: moeten de mensen
het (deels) zelf betalen of moet het gefinancierd
worden vanuit de zorgverzekering of andere
gemeenschappelijke middelen?

HANDELINGEN 2014 | 3

Conclusies, aanbevelingen en
implicaties

Op grond van de pilot komen we tot een aantal
conclusies, waaraan we een aantal reflecties
verbinden wat dit voor de positionering van
levensbeschouwelijke professionals dient te
betekenen. Op basis hiervan formuleren we
vervolgens een aantal implicaties voor initieel
en post-initieel theologisch onderwijs.

Conclusies

1. De zingevingsconsulent lijkt goed en bete-
kenisvol werk te doen, maar weet dit niet in
een hedendaagse levensbeschouwelijke of
existentiéle taal te communiceren.® Hierdoor
dreigt psychologisering van het vakgebied
(luisteren, erkennen, bevestigen, aandacht
geven) en onderwaardering van de expertise
van de geestelijk begeleider (‘de buurvrouw
kan het 0ok’). Daarbij dreigt de levensbe-
schouwelijke dimensie en expertise uit beeld
te raken en zelfs te verdwijnen.

2. Uit de analyse van de logboeken komt naar
voren dat huisartsen en patiénten geen taal
hebben voor levensvragen. Ook uit de fo-
cusgroep blijkt dat er grote verwarring is
rondom begrippen als zingeving, levensvra-
gen en spiritualiteit. Deze conclusie kwam
ook naar voren in de twee masterscripties die
in het kader van dit project geschreven zijn
(Hulshof 2012; De la Hayze 2012). De ter-
men zingeving, levensvragen en spiritualiteit
zorgen bij een breder publiek maar ook bij
medische professionals voor verwarring en
onduidelijkheid.

3. De onduidelijke profilering van de zinge-
vingsconsulent zorgt voor onzekerheid over [>



de eigen rol. Omdat de eigen levensbeschou-
welijke expertise onvoldoende in beeld is,
ontstaat er rolverwarring ten aanzien van
aanpalende zorgverleners, zoals psychologen,
maatschappelijk werkers en vrijwilligers.

4. Huisartsen signaleren zingevingsvragen en
geven aan dat hier een andere expertise en
andere competenties geboden zijn dan de
medische. Snelle analyse en probleemoplos-
sing staan niet op de Voorgrond, maar rust,
geduld en beschou-
wende reflectie. Hier
zou een speciaal op-
geleide professional,
die kennis heeft van
verschillende wereldvisies en het omgaan met
diversiteit, een rol kunnen spelen. Als voor-
deel van een academisch opgeleide professio-
nal wordt de mogelijkheid van gelijkwaardige
samenwerking en reflectie genoemd, wat tot
betere zorg zou kunnen leiden, maar ook tot
verdieping en voeding van de professional
zelf.

5. Voor de organisatie en financiering van gees-
telijke begeleiding zijn nog de nodige samen-
spraak, beroepsverheldering (beroepsgeheim
in plaats van vrijplaats), vindingrijkheid en
ondernemingszin geboden.

Aanbeveling 1

Op grond van conclusie 1, 2 en 3 lijkt er werk
aan de winkel voor de opleidingen om een he-
dendaagse (inter)levensbeschouwelijke taal te
ontwikkelen, die het domein van de particuliere
religies maar ook van de psychologie weet te
overstijgen. Dit is geen eenvoudige klus, maar
wel een noodzakelijke. Sommige denkers wijzen

Uitdaging voor de opleidingen om

zin van de hedendaagse professional

op de overbodigheid van levensbeschouwelijke
inhouden (De Botton 2011), anderen op het
ontbreken van een taal die de dagelijkse erva-
ringen van mensen verbindt met maatschap-
pelijke, levensbeschouwelijke en politieke visies,
waardoor belangrijk engagement onzichtbaar
en onbesproken blijft (Van den Brink 2012).
Uit ons onderzoek blijkt dat er een wereld ver-
loren dreigt te gaan als levensbeschouwelijke
professionals, of het nu geestelijk begeleiders of
predikanten zijn, geen
taal meer hebben om

te werken aan een gezonde ondernemings-  aan buitenstaanders uit

te kunnen leggen over
welke dimensie van het
menselijk bestaan hun expertise gaat.

In onze visie dienen concrete ervaringen van
kwetsbaarheid en een veelheid aan religieuze en
culturele (literatuur, kunst) bronnen en ver-
halen (die vaak gaan over kwetsbaarheid) het
uitgangspunt te zijn voor een dergelijke nieuwe,
hedendaagse levensbeschouwelijke taal. In De
berg van de ziel en Aan de heidenen overgeleverd
(Anbeek 2013b; 2013a) wordt een eerste aanzet
tot een mogelijke uitwerking gegeven, waarbij
de zoekvragen van de systematische theologie
als leidraad zijn genomen. Er zijn echter ook
andere aanzetten om voorbij de voor velen
onbegrijpelijk geworden traditionele religi-
euze taal te komen en te zoeken naar nieuwe,
levensbeschouwelijk verankerde inhouden en
uitdrukkingsmogelijkheden. Zie bijvoorbeeld
het werk van de theologen Ganzevoort (2012),
Berkvens-Stevelink (2011) en de antropoloog
Droogers (2013). De krachten dienen hier, zo-
wel op het gebied van onderzoek, onderwijs en
maatschappelijk debat, gebundeld te worden.

In termen van competenties gaat het hier met
name om de hermeneutische en dialogische
competentie. Hoe kunnen de ervaringen en ver-
halen van mensen existentieel geduid worden
en verbonden worden met overstijgende nar-
ratieven? En: hoe kan hierover gedialogiseerd
worden binnen verschillende taalvelden zoals
het medische en psychologische taalveld? Daar-
naast is de zelfreflectieve competentie van de
theoloog of levensbeschouwelijke professional
van groot belang: het vermogen om de eigen
voorkeuren, angsten, ideeén in reactie op de
ander te herkennen en zich hierdoor niet blind
te laten leiden.

Aanbeveling 2

Op grond van conclusie 4 kan gesteld worden
dat levensbeschouwelijke professionals hun
unique sellingpoint beter dienen te vermarkten.
Beschouwende reflectie, kennis van wereldvisies
en kunnen omgaan met diversiteit worden door
medische professionals als waardevol gezien.
Het op academisch niveau kunnen inbrengen
van deze competenties wordt als een verrijking
voor de zorg voor de patiént en als verdiepend
voor de professional genoemd. Voor de oplei-
ding van levensbeschouwelijke professionals zou
dit kunnen betekenen dat er meer wordt ingezet
op het oefenen met het inbrengen van deze
competenties in gesprekken met andere profes-
sionals, zoals artsen en psychologen.

Een aspect dat binnen de pilot niet expliciet
aan de orde kwam, maar in dit verband wel
genoemd dient te worden, is de expertise op het
gebied van moreel beraad die de levensbeschou-
welijke professional kan inbrengen in zorgcon-
texten. Ook hier zijn beschouwende reflectie,

HANDELINGEN 2014 | 3

kennis van wereldvisies en kunnen omgaan met
diversiteit onontbeerlijke competenties die tot
het domein van de levensbeschouwelijke pro-
fessional behoren.

Aanbeveling 3

Op grond van conclusie 5 kan de aanbeveling
gedaan worden dat opleidingen voor levens-
beschouwelijke professionals hun studenten
dienen toe te rusten om als ondernemer in een
onontgonnen werkterrein te kunnen staan. Dit
is geen gemakkelijke taak, omdat het onderne-
merschap om competenties vraagt die nogal
eens haaks staan op de competenties van de
meer klassiek geschoolde levensbeschouwelijk
professional. Zo vraagt ondernemerschap om:
overtuigingskracht, marktoriéntatie, probleem-
analyse, netwerken, durf, rendementsbesef, ini-
tiatief nemen, beinvloeden en communiceren,
terwijl de klassieke geestelijk begeleider juist
prat gaat op terughoudendheid, kosteloosheid,
volgend aanwezig zijn, zeker niet beinvloeden en
de vrijplaats als absolute grens van communica-
tie. Voor de opleidingen ligt hier de noodzakelij-
ke uitdaging om, met behoud van het goede van
de klassieke levensbeschouwelijke professional,
toch te werken aan een gezonde ondernemings-
zin van de hedendaagse professional. Alleen op
die manier kan er een wereld veroverd worden.

Implicaties voor de opleidingen

Op grond van het bovenstaande zijn de vol-
gende implicaties te formuleren voor het ini-
tieel en post-initieel theologisch onderwijs.
Meer dan nu het geval is dient er onderzoek
te worden gedaan naar een hedendaagse, voor
velen toegankelijke levensbeschouwelijke taal



die aansluit bij ervaringen van kwetsbaarheid
en de mogelijke betekenis hiervan voor mensen
met verschillende of geen levensbeschouwelijke
achtergronden. Dit onderzoek dient direct in
het onderwijs verdisconteert te worden.

Er dient in het onderwijs aandacht te komen
voor de interdisciplinariteit waarmee een he-
dendaagse levensbeschouwelijke professional
mee te maken heeft. Hij of zij moet de eigen ex-
pertise kunnen verwoorden binnen andere taal-
velden, zoals het medische, het psychologische
en het juridische taalveld. Hij of zij dient bereid
te zijn om binnen een teamverband te werken
en daarin een eigen expertise te vertegenwoor-
digen, waarbij het beroepsgeheim op een open
en niet belemmerende wijze kan werken.

Naast de klassieke competenties die de pro-
fessie van een levensbeschouwelijk werker
kenmerken, dient er aandacht te komen voor
competenties die te maken hebben met on-
dernemerschap. Binnen de opleidingen dienen
deze competenties verworven te worden (onder
andere door stages in pioniersgebieden), waarbij
tevens inzicht wordt geboden dat de paradoxa-
liteit van de competenties elkaar niet hoeven
tegen te spreken, maar juist kunnen versterken.

De genoemde implicaties gelden zowel voor
het initieel als het post-initieel onderwijs. Voor
het post-initieel onderwijs ligt er bovendien de
uitdaging om interdisciplinaire cursussen te
ontwikkelen, waar professionals uit verschil-
lende domeinen (zorg, media, bedrijfsleven,
levensbeschouwing) geschoold worden en met
elkaar in gesprek gaan over hoe levens- of zin-
vragen binnen de verschillende werkterreinen
een rol spelen en op welke wijze hiermee kan
worden omgegaan. <

Noten

' Met dank aan Elza Kuijk die kritische feedback op
het artikel gaf.

*In het ZonMw-rapport (de Nederlandse organisatie
voor gezondheidsonderzoek en zorginnovatie) Moet
alles wat kan? (2013) wordt bezwaar gemaakt tegen
de hedendaagse opvatting van gezond en sterk wil-
len zijn. We klampen ons met z’n allen vast aan een
niet-realistisch beeld met onrealistische verwachtin-
gen ten aanzien van de gezondheidszorg.

*In de pilot werd na discussie besloten om de term

zingevingsconsulenten en later bestaansconsulenten te

gebruiken voor de geestelijk begeleider. In dit artikel
wordt de term ‘zingevingsconsulent’ gebruikt. ‘Ziek
zijn en ouder worden zijn in de huidige maatschap-
pij geen aansprekende gespreksonderwerpen. Liever
gaat het over nieuwe snufjes en ‘gezond zijn in een
gezond lichaam’, dan over handicaps en minder
mobiel worden, athankelijk zijn van een mantelzor-
ger. De notie dat het leven eindig is moet tiberhaupt
weer meer in de samenleving doordringen — nu
domineert vaak het beeld van sterke en gezonde
mensen die door nieuwe medische vondsten en

De zingevingsconsulenten die participeerden waren

afgestudeerde geestelijk begeleiders met verschil-

lende levensbeschouwelijke achtergronden: huma-
nistisch, katholiek en protestants. De verschillende
zingevingsconsulenten hadden allemaal ervaring
binnen intramurale geestelijke verzorging, varié-
rend van justitiéle inrichtingen, ziekenhuizen en
gehandicaptenzorg.

Naast deze openingsvraag werd het gesprek semi

gestructureerd door de vragen: Wanneer spelen

zingevingsvragen? Wat zijn zingevingsvragen? In
hoeverre past aandacht voor zingevingsvragen bij
de rol van de huisarts? Hoe kan de huisarts hierin
ondersteund worden?

¢ Zie Anbeek (2013¢) waar deze conclusie door tal
van citaten uit de logboeken geillustreerd wordt.

-~

o

Literatuur

Anbeek, C. (2013a). Aan de heidenen overgeleverd.
Hoe theologie de 21 eeuw kan overleven. Utrecht:
Ten Have.

Anbeek, C., Jong, A. de (2013b). De berg van de ziel.
Een persoonlijk essay over kwetsbaar leven. Utrecht:
Ten Have.

Anbeek, C., Schuurmans, J. & Palmboom, G. (2013c¢).
Bestaansconsulenten binnen eerstelijns behandel-
teams: een verborgen vraag en mogelijkheden voor
een nieuw aanbod. In: Erp, S. van, Goris, H., De
theologie gevierendeeld. Vier spanningsvelden voor
de theologiebeoefening in Nederland. [Nijmegen]:
Valkhof Pers, 137-159.

Anbeek, C.W. & Alma, H. (2013). Worldviewing
competence for narrative interreligious dialogue: a
Humanist Contribution to Spiritual Care. In: D.S.
Schipani (ed.), Multifaith Views in Spiritual Care.
Kitchener, Ontario: Pandorapress, 149-166.

Anbeek, C. (2010). Overlevingskunst. Hoe te leven met
de dood van een dierbare. Kampen: Ten Have.

Berkvens-Stevelinck, C. (2012). Erfenis Europa. Toe-
komst van een stervende zwaan. Vught: Skandalon.

Botton, A. de (2011). Religie voor atheisten. Een hei-
dense gebruikersgids. Amsterdam: Uitgeverij Atlas.

Brink, G. van den, Panhuysen, M. & Maalsté, N.
(2012). Eigentijds idealisme. Een afrekening met het
cynisme in Nederland. Amsterdam: Amsterdam
University Press.

Droogers, A. (2013). God 3.0. Voorbij godsdienst en
atheisme. Hoe ziet God eruit in de 21ste eeuw? Al-
mere: Uitgeverij Parthenon.

Duyvenboden, L. (2014). Verborgen verhalen. Psychi-
atrie & geestelijke begeleiding: een narratief perspec-
tief. Masterscriptie Universiteit voor Humanistiek,
Utrecht.

Ganzevoort, R. R. (2013). Spelen met heilig vuur.
Waarom de theologie haar claim op de waarheid
moet opgeven. Utrecht: Ten Have.

Haaft, G. ten (2013). Moet alles wat kan? Vragen rond
medische beslissingen bij het begin en einde van het
leven. Den Haag: ZonMw-signalement.

Hayze, J. de la (2012). De spirituele dimensie in een
palliatief team. Utrecht: masterscriptie Universiteit
voor Humanistiek.

Hellemans, S. (2007). Het tijdperk van de wereldreli-
gies. Religie in agrarische civilisaties en in moderne

HANDELINGEN 2014 | 3

samenlevingen. Zoetermeer/Kapellen: Meinema/
Pelckmans.

Hulshof, K.( 2012). De geestelijk verzorger in de eer-
stelijns palliatieve zorg: een hele uitdaging! Master-
scriptie Universiteit voor Humanistiek, Utrecht.

Vroom, H. (2013). Walking in Widening World. Un-
derstanding Religious Diversity. Amsterdam: VU
University Press.

Christa (prof.dr. C.) Anbeek is bijzonder hoogleraar
Remonstrantse theologie aan de Vrije Universiteit en
hoofddocent Geestelijke begeleiding aan de Universi-
teit voor Humanistiek.
c.anbeek@uvh.nl

Ger Palmboom is humanisticus en onderzoeker op het
gebied van filosofie en ethiek.
www.nietsiszwartwit.nl

Jaap Schuurmans is huisarts en palliatief arts en
beeldend kunstenaar.
www.redladder.nl



PLEIDOOI |

RuArRD GANZEVOORT

Hoe leiden we anno 2014
goede theologen op?

Ruim vijftien jaar geleden schreef de Tilburgse pastoraal-psycholoog
Rein Nauta (1998) over de kloof tussen de theologische opleiding

en de beroepspraktijk: ‘De akelige conclusie [...] moet zijn dat
predikanten en pastores worden opgeleid tot een bedrijf dat door
hen niet wordt gepraktiseerd, terwijl voor wat zij wel doen de nodige
scholing wordt gemist.” Theologie als handicap, noemde hij dat. Ligt

dat anno 2014 anders?

Is ik het goed zie, is er in die periode

veel veranderd in de opleidingen.

Daarbij was de aansluiting op de
beroepspraktijk steeds een belangrijk element
in de discussies, al is het maar omdat het be-
roepsperspectief ook bij visitaties steeds belang-
rijker wordt.

En toch. Bij de predikantsopleidingen wordt
nog steeds een opvallend groot deel van de
studietijd besteed aan grondtalen en exegese. Ik
heb daar geen oordeel over, maar het suggereert
wel dat de theoloog primair Schriftgeleerde,
Bijbeluitlegger is. Systematische theologie, kerk-
geschiedenis en praktische theologie zijn goed
vertegenwoordigd, al klaagt elke docent dat
uitgerekend zijn of haar vak tekort komt in het
curriculum. Enigszins schoorvoetend wordt er
ook gewerkt aan integratie tussen deze verschil-
lende vakken, maar daar lijkt me nog wel wat

20

winst te halen. Studenten en afgestudeerden
(van welke opleiding ook) hebben vaak grote
moeite om in een concrete situatie de inzichten
uit al die disciplines op een vruchtbare manier
samen te brengen. Eigenlijk geldt datzelfde bij
de opleidingen met een ander beroepsperspec-
tief zoals geestelijke verzorging. Daar is de focus
op klassiek-theologische vakken vaak minder
sterk en krijgt men in plaats daarvan bijvoor-
beeld meer godsdienstpsychologie en ethiek,
maar de vraag naar integratie is er niet minder
om.

Het probleem ligt echter niet alleen bij de
onderlinge balans tussen de vakken. Er is in
het hele curriculum, zeker bij de opleiding tot
voorganger/predikant veel te weinig ruimte
voor de aansluiting tussen de theologische taal
waarin de voorganger wordt ingewijd en de
wereld rondom voor wie die taal vaak volstrekt

onbegrijpelijk is geworden. De hermeneutische
kloof ligt niet alleen tussen de theoloog als lezer
en de oude tekst, maar veel meer tussen de the-
oloog als spreker en het moderne publiek.

In mijn vorig jaar bij de Nacht van de Theo-
logie verschenen pamflet Spelen met heilig vuur
(Ganzevoort 2013) heb ik deze relevantievraag
centraal gesteld. Wat te doen als de woorden die
we gebruiken voor veel mensen geen verbinding
meer hebben met hun levenswerkelijkheid? Uit
de reacties blijkt mij dat veel voorgangers die
vraag herkennen (ook als
ze het oneens zijn met mijn
aanzet voor een antwoord).
Ze ervaren in de dagelijkse
praktijk hoe ingewikkeld
het is om de theologische vertaalslag te maken.
Ze hebben zelf alleen geleerd om in klassiek-
theologische taal te spreken. Voor zover het lukt
om de brug wel te slaan, komt dat veelal door
hun eigen creativiteit en de gewilligheid van
hun gehoor en niet door hun opleiding — zo
steek ik de hand in eigen boezem. In dit artikel
formuleer ik een aantal lijnen die volgens mij
van belang zijn voor een adequate theologische
opleiding. De theologie zal voluit publiek en
dialogisch moeten zijn, in belangrijke mate
religiewetenschappelijk van aard, disciplinair en
integrerend, cultureel georiénteerd en bovenal

inspirerend.

Publieke theologie

Als theologische opleidingen zijn wij vaak te
eenzijdig gericht op de hermeneutische lezing
van de traditie en te weinig op de hermeneu-
tische communicatie met het publiek van

HANDELINGEN 2014 | 3

Men tracht de wereld te bekeren,
veranderen, of begrijpen,
maar het gaat steeds om de wereld

vandaag. Het eerste kenmerk van een adequate
hedendaagse theologie lijkt mij dat het een vol-
uit publieke theologie moet zijn die niet slechts
intern kerkelijk georiénteerd is. Dat hangt er
om te beginnen mee samen dat het publiek van
de theologie per definitie al drievoudig is: kerk,
samenleving en wetenschap (Tracy 1981). In
onze tijd en Nederlandse context is met name
het publiek ‘kerk’ verzwakt. Waar dat in de min
of meer verzuilde samenleving een duidelijk te
definiéren en afgebakende groep was, daar is
het in onze geseculariseerde
— of beter: gede-instituti-
onaliseerde (Ganzevoort
2006) — context een veel
lastiger te omschrijven pu-
bliek. Natuurlijk zijn er grote verschillen tussen
denominaties, waarbij vooral de kleinere en
meer exclusivistische geloofsgemeenschappen
een veel duidelijker eigen taal hebben. Bij met
name de grote en meer inclusivistische geloofs-
gemeenschappen is het echter steeds ingewik-
kelder vast te stellen wie tiberhaupt het publiek
zijn. Mensen kunnen formeel lid zijn zonder
enige betrokkenheid of vertrouwdheid met de
vormen en termen. Mensen kunnen partici-
peren zonder in de traditie gevormd te zijn. Er
zijn tal van fluide, tijdelijke en partiéle vormen
van betrokkenheid waardoor het moeilijk te be-
palen wordt wat nu eigenlijk het publiek ‘kerk’
is. Dat geldt nog veel meer voor die theologen
die werken in de geestelijke verzorging en in de
zorginstelling, krijgsmacht of gevangenis en te
maken krijgen met een publiek dat zo veelkleu-
rig is, dat het maar de vraag is of het nog in de
categorie ‘kerk’ valt. Voor veel theologen geldt

21

>



dus dat ze er steeds minder vanuit kunnen gaan
dat hun publiek de klassieke termen en vormen
begrijpt, ingewijd is in de traditie, de verhalen
en beelden kent, en gezag toekent aan de tek-
sten, structuren en ambten. De institutionele
dimensie is op veel plaatsen ernstig aangetast.

Een voluit publieke theologie neemt deze
werkelijkheid tot uitgangspunt. Ze spreekt niet
alleen of primair tot de ‘eigen’ gelovigen, maar
ziet dus de breedte van de samenleving als haar
gesprekspartner en publiek. Dat wil niet zeg-
gen dat ze geen eigen geluid (of geluiden) heeft,
maar ze voert van meet af aan het gesprek in de
breedte. In die publieke theologie zijn minstens
drie grondvormen te onderscheiden. De eer-
ste is een primair getuigende of apologetische
theologie, waarin men tracht de plausibiliteit
van het christelijk geloof uit te dragen in een
postchristelijke samenleving (bijvoorbeeld Peels
& Paas 2013). De tweede is een maatschap-
pelijke theologie waarin men inzichten vanuit
de eigen traditie op kritische wijze inzet om
maatschappelijke problemen te adresseren (bij-
voorbeeld Borgman 2009; Storrar & Morton
2004). De derde is een cultuur-hermeneutische
theologie waarin men de theologische expertise
en verstaansmodellen uit tradities inzet om de
huidige cultuur en samenleving te interpreteren
(bijvoorbeeld Grab 2002). In alle drie de geval-
len kiest de theologie voor het bredere publiek
van de samenleving, maar de wijze en het
doel verschillen: getuigend of evangeliserend;
kritisch reflecterend; analyserend en interpre-
terend. Anders gezegd: men tracht te wereld
te bekeren, veranderen, of begrijpen, maar het
gaat steeds om de wereld.

De eerste uitdaging voor de theologische

22

opleiding is dus een transformatie tot voluit
publieke theologie. Daarbij zullen verschillende
opleidingen verschillende accenten leggen,
maar naar mijn besef zou elke theoloog basale
vaardigheden moeten ontwikkelen voor elk van
deze drie gestalten van publieke theologie. Ik
pleit dus niet voor een apart vak ‘publieke the-
ologie’ in het curriculum, maar voor een fun-
damentele herijking van de gehele theologie als
publieke theologie. Dat leidt onherroepelijk tot
meer ruimte voor apologetiek, maatschappij-
analyse, ethiek, bevrijdingstheologie, media en
populaire cultuur. Niet in plaats van klassieke
vakken, maar als invulling daarvan (denk aan
de aandacht voor film in moderne dogmatische

boeken).

Dialogische theologie

Het publiek is niet alleen breed en maatschap-
pelijk geworden, maar ook pluraal. Dat geldt
voor de samenleving als geheel, maar het geldt
ook binnen veel geloofsgemeenschappen. Het
geldt zelfs op het individuele niveau waar veel
mensen zich door meer dan één traditie laten
voeden en inspireren. Soms is dat zo diepgaand
dat we van meervoudige religieuze identiteiten
of multiple religious belonging kunnen spreken
(Kalsky 2008). Vaker zal het zo zijn dat men
zich elementen van verschillende tradities
toe-eigent zonder zich geheel met zo’n traditie
te verbinden. Dat leidt tot een noodzakelijke
dialogue intérieur, een gesprek binnen het meer-
stemmige zelf (Hermans 1995). Op een ander
niveau treedt die dialoog ook voortdurend aan
de dag binnen geloofsgemeenschappen waar
mensen met een verschillende beleving met

elkaar in gesprek moeten, of in de samenle-

ving als geheel waar we het met elkaar moeten
zien te rooien. Dat gaat uiteraard niet zonder
problemen: dialoog impliceert ook conflict,
schurende visies, onopgeetbare momenten van
intolerantie enzovoorts. Het is de uitdaging om
het in die spanning met onszelf en elkaar uit te
houden en zo met en van elkaar te leren.

Om in dat (mentale en sociale) plurale land-
schap te functioneren is een fundamenteel
dialogische theologie nodig die voortdurend
op zoek is naar het gesprek tussen verschil-
lende personen, groepen en tradities. Op zich-
zelf hoeft dat geen nieuwe uitvinding te zijn,
maar gaat het veel meer om de herontdekking
dat de traditie zelf altijd veelkleurig is. Zo laat
Brueggemann (1997) zien hoezeer het Oude
Testament gestructureerd is door getuigenissen
en disputen en dat juist in die veelkleurigheid
het spreken over God tot uitdrukking komt. De
geschiedenis van kerk, christendom of religie is
evenzeer door dialoog en
diversiteit gekenmerkt, en
systematische theologie
is ondenkbaar zonder de
disputen die bij pluraliteit
horen. Religieuze tradities gaan overigens wel
verschillend om met dit gegeven. Zo is het hin-
doeisme van nature opener voor veelkleurig-
heid dan de islam waarbinnen men één centrale
religieuze autoriteit erkent in de Koran. Toch
is ook daar sprake van een pluraliteit van stro-
mingen en een noodzaak van dialoog.

Dialogische theologie kan dus in het cur-
riculum op een veelheid van plaatsen aan de
orde komen en zou in alle vakken het basale
perspectief moeten zijn. Pedagogisch gezien
kan men dat nog op twee heel verschillende

HANDELINGEN 2014 | 3

Is het wel reéel om te verwachten
dat elke student theologie
volledig allround opgeleid kan worden? Vversterken (Vroom 2006).

manieren uitwerken. De eerste variant is dat de
student met het oog op een inhoudelijk gevulde
dialoog allereerst een sterke eigen levensbe-
schouwelijke identiteit ontwikkelt (welke dan
00k). De tweede variant is dat de student in een
dialogische context gaat ontdekken waar zijn

of haar levensbeschouwelijke eigenheid ligt om
die vervolgens uit te diepen (Ganzevoort 2008).
De eerste visie zal wellicht eerder leiden tot de
keuze voor een opleiding met een eenduidige
levensbeschouwelijke inkleuring; bij de tweede
zal men eerder aan een interlevensbeschouwe-
lijke opleiding denken. Hoewel voor beide visies
wat te zeggen is, lijkt het mij zeker op acade-
misch niveau essentieel om voldoende exposure
aan andere stromingen en perspectieven te
organiseren. Tussen een kerygmatische mo-
noreligieuze benadering en een relativistische
liberale benadering hebben we te zoeken naar
een ‘communicatief-communautaire’ benade-
ring (Altena & Hermans
2002), die de dialogische
competentie probeert te

Dat is een relationeel-
hermeneutische benadering die ruimte maakt
voor verschil en dat verschil vruchtbaar maakt
voor beide partners. Het gaat niet uit van uni-
versele waarheden, maar van de verbinding van
perspectieven.

Confessionele en/of
religiewetenschappelijke theologie
In de derde plaats betekent dit mijns inziens
dat de tegenstelling tussen religiewetenschap
en theologie moet worden genuanceerd (Van
der Ven 2005). De discussie over verschil en

23



overeenkomst tussen deze twee is lang en vaak
scherp gevoerd, maar ook overbelast door kari-
katuren en belangen. Natuurlijk zijn er verschil-
len tussen meer normatieve of strategische en
meer descriptieve benaderingen in de bestude-
ring van religie. Er zijn ook verschillen tussen
benaderingen vanuit een binnenperspectief en
benaderingen vanuit een buitenperspectief. En
er zijn verschillen tussen monoreligieuze en
comparatieve benaderingen. Het is echter een
onaanvaardbare versimpeling om te stellen dat
theologie gekenmerkt wordt door normativiteit,
strategie, binnenperspectief en monoreligiosi-
teit of dat religiewetenschap gekenmerkt wordt
door descriptie, buitenperspectief en compa-
rativiteit. Er zijn ettelijke voorbeelden die zo'n
zwart-wit beeld weerspreken.

In plaats daarvan zie ik confessionele theolo-
gie en religiewetenschap(pelijke theologie) als
twee polen op een continuiim met meerdere
dimensies (zoals in de vorige alinea aange-
duid). In de praktijk valt dan direct op dat
ook de klassieke theologische vakken vaak een
religiewetenschappelijke houding ademen.

De meeste bijbelwetenschappers hanteren een
puur literair-exegetische methode en houden
zich ver van confessionele theologie. Datzelfde
geldt voor de meeste theologen die historische
of empirische methoden gebruiken. Men zou
hooguit van de systematisch theologen kunnen
zeggen dat zij vaak met een klassieke confes-
sionele houding theologie bedrijven. En tegelijk
is elke theoloog en religiewetenschapper ook
zelf ergens betrokken bij het veld dat zij of hij
bestudeert. Neutraliteit is een illusie uit een
verouderd wetenschapsidee.

Misschien is het beter om te zeggen dat we

24

bij de bestudering van religie (hoe men dat
ook nader wil omschrijven) voortdurend bin-
nen- en buitenperspectief op elkaar betrekken
en tussen die beiden heen en weer gaan. Dat

is eigen aan het materiaal dat we bestuderen:
mensen, teksten en tradities die zelf door een
sterk binnenperspectief bepaald zijn en die
daarom ook de onderzoeker steeds weer uitda-
gen de eigen plaats te bepalen. Die onderzoeker
kan zich identificeren of afstand houden, maar
heeft vroeger of later ook met de eigen levens-
beschouwelijke vooroordelen en assumpties te
maken. Net zo wisselen descriptieve, norma-
tieve en strategische benaderingen elkaar af en
gaan we bovendien heen en weer tussen intra-
en interreligieuze benaderingen.

Het bij elkaar houden van theologie en re-
ligiewetenschap is niet alleen zinvol omdat er
zoveel overlap is, het zal ook voor het voort-
bestaan van de disciplines noodzakelijk zijn.
Als de theologie te veel afstand neemt van de
religiewetenschap, loopt ze het grote gevaar zich
terug te trekken in de eigen geloofsgemeen-
schap en zich te isoleren van bredere weten-
schappelijke en maatschappelijke debatten. Als
de religiewetenschap te veel afstand neemt van
de theologie, loopt ze het gevaar te vervreem-
den van studenten en anderen die het meest in
dit veld geinteresseerd zijn en daarmee evenzeer
irrelevant te worden.

Voor de opleiding van theologen die in
het plurale en dialogische religieuze veld van
vandaag willen functioneren is een kritisch-
constructieve verbinding van confessionele
theologie en distantiérende religiewetenschap
noodzakelijk. Ze moeten leren om de religi-
euze praktijk van zichzelf en anderen tegelijk

vanuit een binnen- en buitenperspectief te

zien. Ze moeten leren die nauwkeurig en zo
onbevooroordeeld mogelijk waar te nemen en
te beschrijven, daar kritische en normatieve
vragen bij te stellen en in gesprek te gaan met
de aan die praktijken intrinsieke normativiteit,
en voorstellen te doen voor verbetering van die
praktijk. Dat geldt niet alleen voor de theologen
die in een geloofsgemeenschap gaan werken,
maar ook voor de religiewetenschappers die
ergens als beleidsmedewerker aan de slag hopen

te komen.

Integrerende en specialistische
theologie
De vierde lijn die ik wil trekken voor de oplei-
ding van theologen betreft de relatie tussen de
verschillende disciplines binnen en rondom de
theologie. De kernvraag is wat een professionele
theoloog in onze tijd en
wereld nodig heeft en
of dat voor elk van hen
hetzelfde moet zijn. Dit
is niet de gelegenheid
om de hele encyclopedische discussie te voeren,
maar ik constateer dat bij de meeste ontwerpen
daarvoor in elk geval tekstuele, systematische,
empirische en historische benaderingen cen-
traal staan (Farley 2001). Het religieuze ma-
teriaal dat we bestuderen bestaat immers uit
teksten, ideeén en praktijken in hun onderlinge
samenhang en in hun ontwikkeling door de tijd
heen. Met deze vier benaderingen zijn theolo-
gen en religiewetenschappers in staat de com-
plexe religieuze werkelijkheid te onderzoeken.
Het probleem is alleen dat de meeste the-
ologen — zeker als zij hun werkterrein in de

HANDELINGEN 2014 | 3

Inspiratie en authenticiteit ontstaan

academische wereld hebben — zich zo speci-
aliseren dat ze het interdisciplinaire gesprek
maar beperkt kunnen voeren. Dat is ook niet
zo vreemd, want de verschillende benaderin-
gen hebben zo verschillende methoden dat
men moeilijk kan volhouden dat theologie een
eenduidige discipline is. Het loopt uiteen van
een sterk sociaalwetenschappelijke empirische
benadering, compleet met therapeutische trai-
ningen of statistische analyses tot hoogstaande
conceptueel-filosofische reflecties of gedetail-
leerde tekstuele ontdekkingen. De opleiders zijn
per definitie de deskundigen op een van deze
velden, maar op zijn best amateur op de velden
van hun collegae. Dat is een van de redenen
waarom de integratie binnen de theologische
opleiding vaak te wensen overlaat. Hoe goed-
willend docenten ook zijn, het is vaak niet
eenvoudig te zien hoe ze hun vakperspectieven
vruchtbaar bij elkaar
kunnen brengen. Op zijn

in hoge mate in de performance en datis  best blijven de bijdragen
niet alleen een kunst, maar ook een kunde vanuit de verschillende

vakgebieden naast elkaar
staan, zoals in handboeken als Religion in Ge-
schichte und Gegenwart of thematische bundels.
Tot een werkelijke integratie komt het meestal
niet en daardoor schiet de dialoog op metho-
disch terrein al te kort.

Idealiter begint deze integratie al vroeg in de
opleiding. Als het uitgangspunt is dat de religi-
euze werkelijkheid die theologen onderzoeken
bestaat uit gelaagde contexten waarin teksten,
ideeén en praktijken in samenhang aanwe-
zig zijn, dan zouden we ook in die gelaagde
werkelijkheid moeten beginnen. Aan de hand
van waarnemingen in een concrete praktijk

25



Montfort-school, Limbe, Malawi




kunnen studenten leren gevarieerde vragen te
stellen om die vervolgens langs de lijnen van

de verschillende vakdisciplines te doordenken.
Uiteindelijk kan zo’n module uitlopen op een
geintegreerde terugkoppeling naar de praktijk
waar het allemaal begon. Deze meer inductieve
benadering geeft studenten niet alleen het besef
dat de verschillende vakdisciplines echt hun
eigen perspectief hebben maar ook op elkaar
betrokken kunnen en moeten worden, het leert
hen ook hoe ze vragen die in een toekomstige
beroepspraktijk opdoemen kunnen doorden-
ken op een theologisch geintegreerde wijze.
Dat kan helpen om naiviteit en eenzijdigheid te
voorkomen.

Tegelijk moet echter ook de vraag gesteld
worden of het reéel is te verwachten dat elke
student theologie volledig allround opgeleid
kan worden. De druk op het curriculum is
immens, omdat we ervan uitgaan dat alle stu-
denten in alle disciplines thuis moeten zijn. Er
is steeds minder ruimte over, omdat er meer
tijd dan voorheen moet worden besteed aan
praktijkvoorbereiding in de vorm van stages.
Daarnaast moeten ook Grieks en Latijn wor-
den ingepast in het curriculum, omdat het niet
meer vanzelf spreekt dat studenten dat in hun
vooropleiding hebben gehad.

Misschien is het tijd om deze uniformiteit
ter discussie te stellen, niet alleen op de theolo-
gische faculteiten, maar vooral ook in gesprek
met de kerken die vaak uitgebreide eisen stellen
aan het curriculum. Misschien moeten we toe
naar een situatie waarin niet alle theologen en
voorgangers hetzelfde vakkenpakket hebben
gehad, maar sommigen vooral thuis zijn in de

grondtalen en exegese, anderen vooral in de fi-

28

losofische methoden en systematische reflectie,
en weer anderen in empirische onderzoeksme-
thoden en zaken als organisatiekunde. Dat ge-
beurt al een beetje in de keuze van hoofdvakken
en specialisaties, maar wellicht moeten we daar
een stap verder in gaan. Met de huidige studen-
tenaantallen is daarbij meer samenwerking en
afstemming tussen de opleidingen nodig.

Het lijkt wat paradoxaal om enerzijds te
pleiten voor meer integratie en anderzijds
meer differentiatie, maar het lijkt mij geen
tegenstelling, zeker wanneer we erbij beden-
ken dat het goed zou zijn als theologen meer
dan vroeger ook in teamverband werken en ze
dus elkaar kunnen aanvullen. Natuurlijk is er
een basiskennis nodig van de breedte van de
theologische vakken, maar vervolgens hoeft in
mijn visie niet elke theoloog in staat te zijn haar
geloofsgemeenschap empirisch te analyseren
of teksten uit het Hebreeuws (of Arabisch) te
vertalen. Juist wanneer we studenten al vroeg
leren om geintegreerd te denken en concrete
contexten en vragen vanuit de verscheidene
disciplines te benaderen, kan het geen kwaad als
zij zichzelf sterker specialiseren in een van die
disciplines. Professionaliseren gaat niet zonder
specialiseren, ook niet in de ‘eerste lijn’ van de
voorganger.

Cultuurgeoriénteerde theologie

De laatste lijn die ik wil benoemen als relevant
voor de professionele vorming van theologen
is die van de cultuur. Het sluit aan op eerdere
opmerkingen over publieke theologie, maar
verdient ook eigen aandacht. Theologen die in
onze hedendaagse samenleving publiek wil-
len kunnen functioneren, moeten in staat zijn

de populaire cultuur te lezen. Dat heeft alles

te maken met de de-institutionalisering die ik
eerder noemde. Als gevolg daarvan is het be-
heer van het morele en spirituele kapitaal niet
meer voorbehouden aan de religieuze instituten
en autoriteiten. Vandaag de dag zijn er talrijke
beheerders die alle bijdragen aan de veelkleu-
rige levensbeschouwelijke markt. Scholen en
zorginstellingen zien (terecht) aandacht voor
de levensbeschouwelijke dimensie als deel van
hun pedagogische of zorgverantwoordelijkheid.
Media (zowel amusement als journalistiek)
hebben grote invloed op morele keuzes en op
wat bijvoorbeeld wel en niet geldt als goede
religie (Ganzevoort 2013).

Dat alles betekent dat een theoloog in onze
tijd goed thuis moet zijn in die populaire cul-
tuur. Dat wil niet zeggen dat zij of hij alle mo-
derne muziek moet kennen of elke soapserie
moet kijken om maar mee te kunnen praten.
Het gaat er veel meer om dat de theoloog moet
leren om die cultuur theologisch te verstaan.
Als de mensen die zij of hij begeleidt, putten uit
deze veelkleurige levensbeschouwelijke bronnen
van onze samenleving, dan zal de theoloog ook
zelf moeten weten hoe deze bronnen te ontslui-
ten en te duiden. Dat betekent dat het materiaal
dat in de populaire cultuur te vinden is, ook
mag gelden als bron voor theologische reflectie.
Op die wijze kunnen we gaan ontdekken waar
mensen in onze context ervaringen van het
heilige opdoen en wat die voor hen betekenen.
Die betekenissen en de vragen die erdoor wor-
den opgeroepen, kunnen vervolgens in kritische
correlatie worden gebracht met de religieuze
traditie(s) (Grab 2002).

Methodisch zou dit goed vorm kunnen krij-

HANDELINGEN 2014 | 3

gen via de principes van actief leren zoals in
probleemgestuurd onderwijs. Concreet houdt
dat bijvoorbeeld in dat studenten uitgedaagd
worden om een film, nieuwsgebeurtenis of
cultureel fenomeen zo precies mogelijk waar te
nemen. Daarbij worden onder meer historische,
filosofische, sociologische en psychologische
vragen gesteld. Vervolgens wordt er doorge-
vraagd op bijvoorbeeld ethische, antropologi-
sche en religieuze opvattingen die een rol spelen
of die in de vooroordelen van de studenten
zichtbaar worden. Na deze verkenning van de
interactie van de studenten met het onderzoch-
te fenomeen, formuleren de studenten leervra-
gen die over de verschillende theologische dis-
ciplines verdeeld kunnen worden (zoeken naar
bijbelse parallellen, systematisch-theologische
concepten, doorwerking in religieuze praktij-
ken of pastorale implicaties, enzovoorts). De
uitwerking van deze leervragen brengen ze weer
samen tot een verdiepte theologische reflectie.
Op deze wijze leren studenten om de wereld
om hen heen waar te nemen en theologisch

te duiden, zodat ze in het publieke debat hun
opgedane theologische vakkennis geintegreerd
vruchtbaar kunnen maken.

Ten slotte: inspirerende theologie

De professionele theoloog van de toekomst zal
niet alleen vertolker zijn van de traditie, maar
evenzeer van de hedendaagse cultuur en samen-
leving. Om die taken goed te kunnen vervullen,
heeft zij of hij een breder arsenaal aan vaardig-
heden nodig die vooral ook meer geintegreerd
moeten worden. Theologie zal blijken relevant
te zijn als ze publiek is, dialogisch, religieweten-

schappelijk én inhoudelijk gekleurd, interdisci- [>

29



plinair en cultureel. Maar ze zal ook inspirerend
moeten en kunnen zijn. Daarvoor is al het
voorgaande noodzakelijk, maar niet voldoende.
Inspirerend is theologie als ze onverwachte
verbindingen legt en ontregelende vragen stelt,
authentiek levensbeschouwelijk commitment
toont en ontvankelijkheid voor anderen, pas-
sie heeft voor deugden als rechtvaardigheid
en schoonheid. De theologische opleiding zal
studenten dan ook moeten uitdagen en vormen
tot een dergelijke inspirerende houding. Dat
is namelijk niet alleen een kwestie van talent
of genadegave, het is ook — voor een deel — te
leren. Op dat punt kunnen we veel waardevols
ontlenen aan bijvoorbeeld het theater en de
wijze waarop toneelscholen studenten vormen.
Inspiratie en authenticiteit ontstaan in hoge
mate in de performance en dat is niet alleen een

kunst, maar ook een kunde. <

Literatuur

Altena, P. & Hermans, C.A.M. (2002). Vorming van
religieuze identiteit in een pluriforme samenle-
ving. In: C.A.M. Hermans (ed.), Participerend leren
in debat. Budel: Damon, 113-138.

Borgman, E. (2009). Overlopen naar de barbaren. Het
publieke belang van religie en christendom. Zoeter-
meer: Klement.

Brueggemann, W. (1997). Theology of the Old Testa-
ment. Testimony, dispute, advocacy. Minneapolis:
Fortress.

Farley, E. (2001). Theologia. The Fragmentation and
Unity of Theological Education (3 ed.). Eugene OR:
Wipf and Stock.

Ganzevoort, R.R. (2006). De hand van God en andere
verhalen. Over veelkleurige vroomheid en botsende
beelden. Zoetermeer: Meinema.

Ganzevoort , R.R. (2008). Teaching religion in a
plural world. In: N. Lantinga (ed.), Christian Hi-
gher Education in the Global Context. Sioux Center
Towa: Dordt College Press, 117-124.

30

Ganzevoort, R.R. (2013). Spelen met heilig vuur.
Waarom de theologie haar claim op de waarheid
moet opgeven. Utrecht: Ten Have.

Grib, W. (2002). Sinn fiirs Unendliche. Religion in der
Mediengesellschaft. Giitersloh: Kaiser.

Hermans, H.J.M. (1995). De echo van het ego. Over
het meerstemmige zelf. Baarn Ambo / Annalen van
het Thijmgenootschap 83 2.

Kalsky, M. (2008). Het flexibele geloof van Pi. Meer-

voudige religieuze identiteiten als toekomstvisioen.

In: C. Doude van Troostwijk, E. van den Berg & L.
Oosterveen (eds.), Buigzame gelovigen. Essays over
religieuze flexibiliteit. Amsterdam: Boon, 64-73.

Nauta, R. (1998). Theologie als handicap. Praktische
Theologie 25(3), 281-290.

Peels, R. & Paas, S. (2013). God bewijzen. Argumenten
voor en tegen geloven. Amsterdam: Balans.

Storrar, W.F. & Morton, A.R. (eds.) (2004). Public
theology in the 21st century. Edinburgh: T & T
Clark.

Tracy, D. (1981). The analogical imagination. Chris-
tian theology and the culture of pluralism. New
York: Crossroad.

Ven, J.A. van der (2005). De relatie tussen theologie
en religiewetenschap in een vergelijkende weten-
schapsbeoefening. Tijdschrift voor Theologie 45,
119-137.

Vroom, H.M. (2006). Godsdienstige vorming en reli-
gieus pluralisme in het onderwijs. In: S. Miedema
& G. Bertram-Troost (eds.), Levensbeschouwelijk
leren samenleven. Zoetermeer: Meinema, 187-200.

Ruard Ganzevoort (prof.dr. R.R.) is hoogleraar Prak-
tische theologie aan de Vrije Universiteit in Amster-
dam.
r.r.ganzevoort@vu.nl

REACTIE | HANS SCHILDERMAN

Theologie als
entertainment

In reactie op het pleidooi van Ruard Ganzevoort in het voorgaande
artikel en op de uitkomsten van de visitatie van opleidingen
theologie en religiewetenschappen het afgelopen jaar, blikt Hans
Schilderman terug, kijkt rond én ziet vooruit. Aan het belang van een
op de realiteit betrokken theologie dient een valide analyse vooraf te

gaan. Een voorzet.

et afgelopen jaar zijn opleidingen

theologie en religiewetenschappen

gevisiteerd in een evaluatie van on-
derwijskwaliteit. Stapels documenten werden
aangeleverd: studiegidsen, cursusbeschrijvin-
gen, eindeloze reeksen tentamens, werkstukken,
controlesleutels, literatuur, scripties, zeltbeoor-
delingen en studentevaluaties. De documentatie
voor de commissie betrof letterlijk alles wat
maar enigszins informeerde over de doelen,
invulling en resultaten van het curriculum.
Tijdens intensieve gesprekken met leden van
de visitatiecommissie werden ervaringen en
ambities besproken. Er werd teruggeblikt en
vooruitgeblikt en een en ander werd vastgelegd
in een visitatierapport waarmee de opleidingen
verder kunnen. Een van de belangrijke thema’s
betreft de toekomst; natuurlijk die van de oplei-
ding, maar in het bijzonder die van de student
theologie of religiewetenschappen. Is er een car-

HANDELINGEN 2014 | 3

riereperspectief en welke strategie hanteren op-
leidingen in de theologie en religiewetenschap-
pen om het curriculum daarop af te stemmen?
Vaak immers blijkt dat opleiders wel denken

in kwalificaties: wat zijn de normen waaraan
een cursus of specialisatie moet voldoen, maar
weinig in termen van competenties: wat zijn de
vaardigheden die een functie vereist?

Ruard Ganzevoort presenteerde vorig jaar in
de Nacht van de Theologie een sympathiek
pamflet, getiteld Spelen met heilig vuur, waarin
hij pleitte voor meer realiteitsbewustzijn in de
theologie (Ganzevoort 2013). Zijn statement
gaf aanleiding tot veel discussie. Zo werd Gan-
zevoorts prioriteit voor een meer wijsheidge-
oriénteerde theologie gesteund, maar zijn
relativering van het theologisch belang van de
waarheidsvraag bekritiseerd. Evenals in de bij-
drage van dit nummer van Handelingen biedt

31



Ganzevoort een aanstekelijk pleidooi voor een
theologieopleiding die beter aansluit op de taal
en het bewustzijn van mensen met een eerder
impliciet dan uitgesproken geloof. De ‘zom-
biebegrippen’ van de theoloog worden door

de mensen op straat simpelweg niet meer be-
grepen. De theoloog is een exoot geworden die
zich met zijn of haar vocabulaire uit onze leef-
wereld ‘transcendenteert’, waardoor de theolo-
gie eigenlijk alleen nog museale betekenis heeft.
Kan de theologie uit haar heilig huisje van de
kerk stappen en zelf met heilig vuur gaan spelen
zonder dat een eeuwenoude canon van brand-
voorschriften daarvoor maatgevend is?

Beide observaties: die van de visitatiecommissie
dat in academische opleidingen de beroeps-
oriéntatie meer centraal moet komen staan, en
die van Ganzevoort dat de theologie een meer
inductieve strategie moet hanteren bij de in-
terpretatie van het geloof van mensen, wijzen
naar eenzelfde belang van een op de realiteit
betrokken theologie. Wie kan daar tegen zijn?
De kwestie is echter kennelijk ook problema-
tisch. Hoe sympathiek of
noodzakelijk het pleidooi
van Ganzevoort ook is, er
dient wel een valide ana-
lyse van het geadresseerde
probleem aan vooraf te gaan. Een voorzet daar-
voor geef ik door te stellen dat Ganzevoorts
betoog impliciet een opvatting van theologie als
entertainment herbergt. Ingrediénten voor deze
stelling vind ik terugblikkend in de praktische
theologie, maar empirisch ook in het individu-
aliseringsproces, en vooruitblikkend in het re-
cept dat Ganzevoort kennelijk voor ogen staat

32

De ambitie om op meer strategisch
niveau de toekomst van de theologie
ter hand te nemen, missen we node

Terugkijken
‘“Theologia applicata’
Ergens in de jaren zeventig van de achttiende
eeuw sprak Franz Stefan Rautenstrauch, direc-
teur van de theologische faculteiten in Praag en
Wenen, de keizerin van het Heilig Roomse Rijk,
Maria Theresia, een formidabele vrouw en ver-
licht vorstin, toe met de volgende woorden:
‘Het is bekend dat het rijk van de wetenschap
tegenwoordig niet alleen groter is en meer
gewaardeerd wordt, maar ook dat bepaalde
wetenschappen een dergelijke hoogachting
toegemeten wordt, dat degenen die daarin
vreemdelingen zijn, alleen al daarom minach-
ting aantrekken [...] Die minachting gaat vaak
over op de leer zelf, die de geestelijke voorhoudt.
Zijn geestelijke arbeid zal daarom vruchteloos
zijn, en zijn vroomheid — hoe groot die ook zijn
mag — blijft zonder uitwerking'
In de Oostenrijkse erflanden ontstond gedu-
rende de tweede helft van de achttiende eeuw
het besef dat het academisch theologisch on-
derwijs aan een grondige innovatie toe was, die
de theologie een wetenschappelijke legitima-
tiegrond kon bieden te-
genover het opkomende
Engelse empirisme en de
groeiende invloed van
de natuurwetenschap-
pen. De introverte theologiebeoefening en de
barokke kerkelijke spiritualiteit sloten niet meer
aan bij de vroombheid die onder brede lagen
van het volk leefde. Franz Stefan Rautenstrauch
bewoog keizerin Maria Theresia tot ingrijpen in
de kwaliteit van het theologisch onderwijs. Met
deze ingreep werd een kerkelijk en maatschap-
pelijk doel verbonden, namelijk een ambtelijke

profilering van de pastor, gericht op morele en
religieuze opvoeding van het volk.

Rautenstrauch stond een wetenschappelijk
geschoolde pastor voor ogen, die in zijn praktijk
waarden en normen van het evangelie afstemde
op de belangen en problemen van zijn tijd. Als
eerste hoogleraar pastoraaltheologie onder-
scheidde hij in het curriculum: voorbereidende
wetenschappen, hulpwetenschappen, en eigen-
lijke theologie. Daarnaast vatte hij pastoraalthe-
ologie op als een serie wetenschappen in dienst
van de theologie, waartoe vakken behoorden
als polemiek, catechetiek, homiletiek, liturgiek
en poimeniek (Zottl & Schneider 1987, 27-34;
Miiller 1966). Een dergelijke theologia applicata
bood een solide basis om ambtstheologie via
een ambtelijke en wetenschappelijke opleiding
van pastores te betrekken op vragen en behoef-
ten in de praktijk van kerk en staat.

Deze vernieuwing werd destijds bekritiseerd
vanwege een dreigend staatstoezicht op de kerk
(josephinisme) en verwikkeling in een contro-
versiéle kerkelijke hervormingsbeweging (jan-
senisme). Maar het gegeven dat aan het belang
van scholing en opleiding niet langer werd
getwijfeld, had ook consequenties voor de wijze
waarop gezag beleefd werd.

Drie opmerkingen
In diezelfde tijd schreef Immanuel Kant in het
Berlinische Monatsschrift (Dezember-Heft 1784.
S. 481-494):
“Verlichting is het vertrek van de mens uit zijn
zelf-veroorzaakte onmondigheid. Onmondig-
heid is het onvermogen om zich — zonder de
leiding van anderen — van het eigen verstand te
bedienen. Zelf-veroorzaakt is die onmondigheid

HANDELINGEN 2014 | 3

indien de oorzaak daarvan niet aan gebrek aan

verstand maar aan besluitvaardigheid en moed

ligt zich daarvan zonder leiding door anderen
te bedienen. Sapere aude! ‘Heb de moed om

je te bedienen van je eigen verstand!’ is dus de

lijfspreuk van de Verlichting.’

Dit getuigschrift van de rationaliteit is met
haar klemtoon op moed ook als pamflet van de
individualisering op te vatten. Deze aanspraak
op individuele rationaliteit hield geen halt bij
het geloof. Iemand als Kant — zelf overtuigd
theist — pleitte voor vrijheid van religie op
grond van het vermogen jezelf een beeld te vor-
men wat religieus te verantwoorden is en wat
niet, al maakte hij zich daarbij geen illusies over
zijn eigen tijd. Opleiding is al eeuwenlang het
vehikel van de Verlichting. Dat geldt de theo-
logie, maar ook het geloofsbegrip van het volk.
Wetenschap is belangrijk: ze biedt ieder niet al-
leen het gebruik van kennis, inzicht en techniek,
maar vooral een emancipatoir motief om ieder
gezag — inclusief dat van de kerken — zelfstandig
te beoordelen. Maar hoe rationaliteitsbestendig
is de theologie en het geloofsbegrip eigenlijk? Ik
zal die vraag met drie opmerkingen toelichten.

Allereerst is dat de onderkenning dat de prak-
tische theologie van meet af aan een ambtelijke
of professionele, en ergo instrumentele orién-
tatie kent. Ze correspondeert aan een behoefte,
nood of vraag in de samenleving die in pasto-
rale, kerkelijke of maatschappelijke dienstverle-
ning opgemerkt, geadresseerd en verzorgd moet
worden. Dat is natuurlijk een evidentie die
Rautenstrauch en Maria Theresia goed begre-
pen, maar die tegenwoordig snel aan het zicht
onttrokken wordt omdat ze tot meningsverschil
aanleiding geeft. Te wijzen valt op de ambts-

33



discussie in de geestelijke verzorging, het debat
over klerikale ambtsvoorwaarden in de rooms-
katholieke kerk, de antitechnische ideologie in
de pastorale zorg, confessionele barricaden in
de oecumenische praktijk et cetera. Welk stand-
punt men in dergelijke debatten zelf ook in-
neemt, ze schaden het prioritaire belang dat aan
de behartiging van levensbeschouwelijke vragen
en behoeften toegekend moet worden. De zorg
voor dergelijke ‘geestelijke noden’ wordt immers
steeds meer in termen als ‘spiritualiteit’ en ‘zin-
geving’ uit het confessionele repertoire gelicht
en in uiteenlopende professionele disciplines
behartigd volgens de daar geldende standaar-
den van onderzoek, opleiding en kwaliteitszorg.
Aldus is het niet denkbeeldig dat de praktische
theologie als discipline en het pastoraat als be-
roep, haar domein gaandeweg zal verliezen aan
palliatieve zorg, verpleegwetenschap, medische
psychologie of positieve psychotherapie.
Vervolgens, het gesprek van Rautenstrauch
met zijn keizerin duidt op cooptatie; iets dat
we tegenwoordig misschien als ‘achterkamer-
tjespolitiek’ zouden betitelen. De eerste had een
katholiek belang op het oog, namelijk om de
afspraken die bij het Concilie van Trente waren
gemaakt over de betere opleiding van geestelij-
ken — tegenover de meer geletterde protestanten
— te actualiseren door ze van wetenschappelijke
standaarden en een facultair curriculum te
voorzien. De tweede diende een politiek belang,
namelijk om de universitaire opleiding in het
kader van de staatsherinrichting te ontdoen van
kerkelijk gemonopoliseerd toezicht, en tege-
lijkertijd de opkomende burgerij fatsoen bij te
laten brengen door een meer verlichte clerus.

Beiden deden goede zaken. Het laten accorde-

34

ren van belangen correspondeert aan een deugd
van prudentie. Dat is wellicht iets dat eenvoudig
vergeten wordt in populaire opvattingen van

de identiteit van de theoloog als profeet, horzel
in de pels of kritisch commentator van de sa-
menleving. Het zou bedenkelijk zijn indien het
ontegenzeggelijke belang van dat soort taken tot
het domeineigen professioneel specialisme van
de theoloog zou worden gerekend. De stand-

up theologian die met kwinkslagen de publieke
opinie ontregelt mag af en toe het nieuws halen,
dat betekent nog niet dat er met een opleiding
een bestendig beroep van te maken is. Met
andere woorden, de ambitie om op meer stra-
tegisch niveau en met moedige besluitvaardig-
heid de toekomst van de theologie ter hand te
nemen, vertegenwoordigt een ambitie die we
tegenwoordig node missen.

Ten slotte, de voortgang van de wetenschap
was destijds aanleiding tot herziening van het
theologisch curriculum op wetenschappelijke
basis, waardoor — zo luidde althans het voorne-
men — niet alleen het gezag van de pastor onder
het volk, maar ook dat van de discipline bij de
andere wetenschappen kon worden hersteld.
Beide vormen van gezag zijn van belang, maar
Rautenstrauchs ambitie om de pastor daarin
zowel praktijkbetrokken als wetenschappelijk
onderlegd te laten zijn, weerspiegelt een ambi-
valente spanning die de praktische theologie tot
op de dag van vandaag kenmerkt. Bart Ehrman,
een historisch-kritisch exegeet uit de traditie
van de Leben-Jesu-Forschung, vertelt over een
vrouw die hem na een lezing vroeg: "Why have
I never heard this before? Het bleek een kerke-
lijke dame die zich afvroeg waarom haar pastor
— degelijk opgeleid in Princeton Theological

Seminary — haar in preken en zielzorg voortdu-
rend een traditioneel beeld van Jezus had voor-
gehouden, dat kennelijk niet alleen in tegenstel-
ling stond tot evidente opbrengsten van het
onderzoek naar de historische Jezus, maar ook
in het geheel niet beantwoordde aan de weten-
schappelijke opleiding van haar pastor (Ehrman
2010, 13-14). Het elementaire punt van discus-
sie is hier dat confessionele overtuigingen een
kennelijke immuniteit voor kritiek bezitten, die
voetstoots door pastores en predikanten over-
genomen wordt zodra ze de academische oplei-
ding verlaten en in hun kerkelijke rol optreden.
Men veronderstelt onmondigheid, terwijl pas-
torale zorg en prediking juist zouden moeten
aansluiten op de religieuze zelfbeoordeling door
mensen zoals die nu eenmaal gevormd wordt in
een open publieke ruimte.

Rondkijken
Rondkijken in de praktische theologie betekent
empirisch onderzoek verrichten. Een gelovig of
kerkelijk getuigenis kan van belang zijn voor de
doelstellingen van dergelijk onderzoek, maar
voor de vraagstelling geldt dat kennis in ratio-
neel toegankelijke en herhaalbare procedures
vastgesteld wordt. Dat is niet bedoeld om de
inhoud van religieuze overtuigingen te valide-
ren of te bekritiseren; religieuze overtuigingen,
teksten en praktijken zijn ‘slechts’ voorwerp van
onderzoek. Zo’n epistemologische opmerking is
belangrijk. Het maakt duidelijk wie er aan het
woord is, wat er precies wordt gezegd, en het
vermijdt glibberig terrein waarbij onduidelijk is
of persoonlijke, kerkelijke of wetenschappelijke
claims in het geding zijn.

In de bijdrage van Ganzevoort is niet steeds

HANDELINGEN 2014 | 3

duidelijk wie er met de theoloog wordt aan-
geduid. De universitair werkzame theoloog is
allereerst een bedreigde ‘diersoort’; hun aantal
is gering en hun uitspraken worden vooral door
henzelf serieus genomen. Bescheidenheid is dus
op haar plaats. Professioneel werkzame theolo-
gen die confessioneel roldrager zijn, hebben een
geheel andere verantwoordelijkheid. Natuurlijk
neemt hun maatschappelijke betekenis vanwege
ontkerkelijking ook af, maar hun rondkijk-taak
betreft niet slechts het religieus interpreteren
van teksten, overtuigingen en praktijken, maar
vooral het vormgeven ervan in verzorgend, vie-
rend en vormend aanbod. Waar dat proces van
interpretatie en expressie institutioneel wordt
gesteund en geborgd en bovendien kan terug-
vallen op tradities, taal en gemeenschappen,

is dat een relatief probleemloos proces. Is dat
structureel niet het geval, dan dreigt ‘interpreta-
tiestress™ het voortdurend individueel moeten
analyseren en vormgeven van betekenissen zo-
dat deze tenminste door de betreffende persoon
nog begrepen kunnen worden. Het narratieve
paradigma dat in theologieopleidingen en pas-
torale praktijken soms als canoniek specialisme
van het vak geldt, lijkt daarvan een even be-
denkelijke als onvermijdelijke illustratie. Maar
daarover later meer.

Problematisch aan een publieke theologie
zoals Ganzevoort die voorhoudt, is dat ‘de
theologie’ geen gesprekspartner is; enerzijds
vanwege haar relatieve irrelevantie; anderzijds
vanwege het feit dat publieke belangen niet
langer eenduidige grootheden zijn. Ganzevoort
onderkent dat wel wanneer hij over het belang
spreekt om pluraliteit serieus te nemen en in

dialoog te brengen. Maar eronder ligt een pro- >

35



ces dat hij niet expliciet aanroert, namelijk de
individualisering, die het tiberhaupt moeilijk
maakt om motief, inhoud en engagement aan
die bedoelde dialoog te verlenen.

Nu is individualisering een meervoudig be-
grip met in de studie van religies tenminste vier
betekenissen. Allereerst kan individualisering
als de-institutionalisering opgevat worden;
het proces waarin mensen zich los maken van
traditionele kerkelijke banden. Voor die trend
bestaat in Nederland rond de eeuwwisseling
veel evidentie. Dan ‘de-traditionalisering’ waar-
bij christelijk geloof afneemt en binnenwereld-
lijkheid toeneemt. Uit empirisch onderzoek
blijkt dat immanentie
inderdaad de overhand
heeft, maar evenzeer dat
traditioneel christelijk
geloof herkenbaar aan-
wezig blijft. Vervolgens is ook privatisering van
belang, waarbij de band tussen christelijk geloof
en sociale kenmerken verdwijnt. Voor deze
individualiseringstrend is echter beduidend
minder bewijs; er blijven daarentegen duidelijke
aanwijzingen voor confessionele culturen, ter-
wijl christelijk geloof buiten de kerken nauwe-
lijks voorkomt. Ten slotte is fragmentering een
aspect van individualisering; die neemt toe als
proces waarbij gelovigen weinig conclusies trek-
ken uit hun geloof voor de inrichting van hun
leven (Peters c.s. 2000).

Men kan een kerkelijke theologie weinig
kansrijk achten. Dat impliceert niet dat een pu-
blieke theologie daarvoor een alternatief vormt;
daarvoor is het imago van die door academi-
sche theologen geproclameerde theologie sim-
pelweg niet sterk en positief genoeg. Dat geldt

36

Hoe aanstekelijk de metafoor van het
verhaal ook is, niet iedereen houdt

a fortiori voor een cultuurtheologie die — indien
ik Ganzevoorts visie zo mag weergeven — een
‘search and rescue mission’ beoogt van ultieme
betekenissen in de populaire cultuur. Uiteraard
kan het onderzoeken van dergelijke betekenis-
sen zinvol zijn, evenals de theologische reflectie
op dergelijke vormen van zelftranscendentie.
Om religie in haar breedte te kunnen onder-
zoeken is het echter van belang daarin ook de
institutionele structuren en normen, de sociale
netwerken en gemeenschappen, en persoon-
lijke overtuigingen en praktijken te betrekken.
Onderzoek naar de interactie van dergelijke
kenmerken van het religieuze domein laat zien
of, hoe en waar religie
overlevingskansen heeft.
Dat biedt ook de beste in-

van verhalen of beheerst de vertelkunst  zichten voor een publieke

theologie, zoals ik elders
heb gepoogd te verduidelijken in een analyse
van religie als kapitaal (Schilderman 2011).

Vooruitkijken

Met Ruard Ganzevoort deel ik het pleidooi voor
een innovatieve theologie die meer praktijk-
georiénteerd is. Hij gebruikt daarvoor trefwoor-
den die mijn eigen studenten ook graag gebrui-
ken, namelijk inspiratie, originaliteit, authenti-
citeit, creativiteit en passie, en met uitgesproken
voorkeuren voor daaraan corresponderende
ambachtelijke leervormen van narratieve,
filmische en theatrale aard. En wederom, wie
kan daar tegen zijn? Het zijn ontegenzeggelijke
kunsten die ook aan een kunde en een prachtig
ambacht corresponderen, en die zonder twijfel
zinvol ingezet kunnen worden in pastoraat,

geestelijke verzorging en godsdienstonderwijs.

Dergelijke trefwoorden en leervormen dreigen
de praktische theologie echter tot vorm van
entertainment te maken: een onderhoudende
en populariserende theologie die weliswaar
aan wijsheid, schoonheid en levenskunst ap-
pelleert, maar daarbij toch athankelijk blijft
van vormvereisten en verleidingsstrategieén die
uiteindelijk niet de inhoud van een overtuiging
betreffen. Ik bedoel die aanduiding niet cynisch,
maar begrijp het als een noodzakelijk gevolg
van het individualiseringsproces waarmee de
theologie kampt. Houdingen als authenticiteit
en originaliteit beantwoorden aan typisch per-
soonsgebonden claims van zelfontplooiing. Tk
doel daarbij op wat Taylor wel de malaise van
de moderne tijd noemt, namelijk de overtui-
ging dat we ons leven zin kunnen geven zonder
externe standaarden en dat we zo onszelf uit-
vinden. Omdat keuzes daarbij athankelijk zijn
van individuele overwegingen en divergerende
deelbelangen, zijn ze uiteindelijk niet te funde-
ren, irrationeel en moeilijk te verbinden met
een gemeenschappelijk goed. Zo creéren we,
aldus Taylor, een denkbeeld dat wij onszelf aan-
sturen op grond van keuzes die we telkens ook
weer op losse schroeven zetten. De malaise her-
bergt zo een drievoudige illusie: dat we grond-
slag zijn van onszelf, dat waarden uiteindelijk
irrationeel zijn, en dat we utilitaire wezens zijn
(Taylor 1992).

Het narratieve paradigma in de praktische
theologie beantwoordt aan deze claims van zelf-
vervulling. Dat paradigma vat onze identiteit op
als een biografische activiteit waarin we onszelf
voortdurend optekenen en herschrijven om het
zo spannend voor een liefst ademloos publiek
ten gehore brengen. Daarmee wordt een diepte

HANDELINGEN 2014 | 3

gesuggereerd die vooral bestaat bij gratie van
de ‘suspense of doubt’ (‘is het wel echt?’) die het
publiek daaraan toekent. Hoe aanstekelijk de
metafoor van het verhaal ook is, niet iedereen
houdt van verhalen en niet iedereen verstaat

de kunst ze te vertellen. Authenticiteit dreigt
gebukt te gaan onder een continue persoonlijke
normstelling van ‘self-disclosure’ die correspon-
deert aan dito verwachtingen bij het publiek,
een proces dat ik eerder aanduidde als ‘interpre-
tatiestress’

Nu beantwoordt deze zelftentoonstelling bij
Taylor niet aan een plat egoisme, maar herbergt
het juist een moreel gevoelde plicht van de mo-
derne mens om zichzelf te zijn, hetgeen uitein-
delijk ook een beoordeling vergt van de eigen
cultuur die de mens vormt. Mensen zijn als
morele agenten dan ook tegelijkertijd morele
patiénten, en gehouden om hun athankelijkhe-
den te onderkennen tegen de achtergrond van
de ‘horizons of significance’ die hen onderling
binden (Taylor 1989).

De aanduiding van theologie als entertain-
ment is dan ook dubbelzinnig. Enerzijds gaat
zo'n theologie uit van de onvermijdelijkheid
van een epistemologisch zwaartepunt bij het
individu. De waarheidsvraag in de theologie
is dan een zaak van de praktische rede gewor-
den, of minder filosofisch gezegd: een zaak van
smaak of gevoel, ergo een zaak die de aandacht
van een publiek vasthoudt en voldoening
schenkt. Anderzijds is theologie een normatieve
zaak, zij het volgens de zingeving en consequen-
ties die het individu ermee verbindt of voor
zover de athankelijkheid van zijn context hem
daartoe dwingt. Dat is entertainment voor zo-
ver het de wijsheid demonstreert waarmee die

37



kunst beoefend wordt en bij een breder publiek
ook bewondering afdwingt.

Een belangrijke vraag daarbij is of de the-
oloog als professional hiervan de interpreet
moet zijn. Ganzevoort lijkt dat voetstoots aan
te nemen, zij het dat de theologie in zijn ana-
lyse daarin steeds een kritische gesprekspartner
blijft. Indien dat tot verhoopte verlichting, ver-
lossing van onmondigheid of welk meer reli-
gieus omschreven einddoel bijdraagt, zou dat
uit empirisch onderzoek moeten blijken. Een
volgende en meer urgente vraag is echter hoe
de universitaire theoloog de eigen studenten in
entertainment moet opleiden. Wat immers heb-
ben ze te vertolken als ze met hun aanstaande
clientele het geheim gemeen hebben dat ze nog
aan zichzelf hopen te onthullen? <

Literatuur

Ehrman, B. (2010). Jesus, Interrupted. Revealing
the Hidden Contradictions in the Bible (and Why
We Don’t Know About Them). New York: Harper
Collins.

Ganzevoort, R. (2013). Spelen met heilig vuur. Waar-
om de theologie haar claim op de waarheid moet
opgeven. Utrecht: Ten Have.

38

Miiller, J. (1966). Zu den theologiegeschichtlichen
Grundlagen der Studienreform Rautenstrauchs.
In: ThQ 146 (1966), 62-97.

Peters, J., Felling, A., Scheepers, P. (2000). Individua-
lisering van godsdienst en levensbeschouwing. In:
Felling, A., Peters, J., Scheepers, P. (red.). Individu-
alisering in Nederland aan het einde van de twin-
tigste eeuw. Empirisch onderzoek naar omstreden
hypotheses. Assen: Van Gorcum, 49-96.

Schilderman, J.B.A.M. (2011). Religious Capital and
Public Accountability. In: H.-G. Ziebertz & L.
Francis (eds.). The Public Significance of Religion
(Empirical Studies in Theology, 20) Leiden, Brill,
41-63.

Taylor, C. (1989). Sources of the Self: The Making of
Modern Identity. Harvard: Harvard University
Press.

Taylor, C. (1992). The Ethics of Authenticity. Harvard:

Harvard University Press.

Zottl, A., Schneider, W. (Hrg). (1987). Wege der
Pastoraltheologie. Texte einer Bewusstwerdung. I.
Teil 18. Jahrhundert. Grundlegung und Entfaltung.
Eichstitt: Sales.

Hans (prof.dr. ].B.A.M.) Schilderman is hoogleraar
Religie en Zorg aan de Faculteit der Filosofie, The-
ologie en Religiewetenschappen van de Radboud
Universiteit Nijmegen.
h.schilderman@ftr.ru.nl

PROFIELSCHETS | MARTIN WALTON

Met de omstandigheden
rekening houden

Differentiéring van geestelijke verzorging

Geestelijk verzorgers staan voor de uitdaging zich telkens opnieuw
tot veranderende omstandigheden dichterlijk te verhouden. Welke
differentiaties kom je tegen, hoe kunnen opleidingen bijdragen aan

de kwaliteit van geestelijke verzorging en wat zijn de uitdagingen
voor de toekomst van de beroepsgroep?

Gesprek met een dichter

Bent u een dichter?

Ja, dat ben ik.
En hoe weet u dat?

Ik heb een gedicht geschreven.
Als u een gedicht hebt geschreven, betekent dat
dat u een dichter was. Maar wat nu?

Ik zal nog eens een gedicht schrijven.
In dat geval zult u misschien nog eens een dichter
zijn. Maar hoe zult u weten dat het een gedicht is?

Het zal net zo’n gedicht zijn als het laatste.
Dan zal het zeker geen gedicht zijn. Een gedicht is
maar eenmaal en kan niet nog een keer net zo
zijn.

HANDELINGEN 2014 | 3

Ik denk dat het net zo goed zal zijn.
Maar dat kunt u niet denken. Ook de kwaliteit
van een gedicht is maar eenmaal en hangt niet
van u af, maar van de omstandigheden.

Ik neem aan dat ook de omstandigheden net

zo zullen zijn.
Als u dat aanneemt, bent u nooit een dichter ge-
weest en zult u dat nooit worden. Waarom denkt
u dan dat u een dichter bent?

Tja, ik weet het eigenlijk niet. ..

En wie bent u?

Miroslav Holub (2008)

>

39



Het is een frappante gedachte dat de kwaliteit
van een gedicht niet alleen van de scheppings-
kracht van de dichter athangt, maar ook van de
omstandigheden. Uitdagend en soms hinderlijk
is de gedachte dat de kwaliteit van geestelijke
verzorging niet alleen van de kundigheid van de
geestelijk verzorger athangt, maar ook van de
omstandigheden. Verontrustend is de gedachte
dat je als opleider niet goed weet wat de om-
standigheden zullen zijn waartoe je studenten
geestelijke verzorging opleidt.

Daaraan vooraf gaat de andere vraag: ‘Hoe
zult u weten dat het een gedicht is?” Ik acht
mezelf in staat om iets meer te zeggen over
geestelijke verzorging dan over gedichten, maar
ik moet erkennen dat ook bij geestelijke ver-
zorging de meningen uiteenlopen. Bovendien
bieden in het verleden behaalde resultaten geen
garantie voor de toekomst. Dat ik zelf een aan-
tal jaren geestelijk verzorger was, zegt niet dat ik
een nieuw ‘gedicht’ over geestelijke verzorging
kan schrijven.

Het vak geestelijke verzorging als eigenstan-
dige discipline is relatief jong. Het beroepsbeeld
is nog niet uitgekristalliseerd. Intussen bevindt
zich het beroep in een nieuwe omslagfase. De
grootste beroepsvereniging, de Vereniging
van Geestelijk Verzorgers in Zorginstellingen
(VGVZ), heeft besloten om ambtelijke en niet-
ambtelijke geestelijke verzorging naast elkaar
te laten bestaan. Nu de discussie over het ambt
is geluwd, komt echter het probleem van de
professionalisering des te sterker in zicht. Wat
hoort een professionele geestelijk verzorger te
weten en te kunnen, en hoe moet een opleiding
geestelijke verzorging eruit zien?

In vier stappen loop ik langs de uitdagin-

gen van professionalisering van geestelijke
verzorging. Ten eerste zeg ik iets over de om-
standigheden waarin de professionalisering
vorm moet krijgen. Ten tweede vraag ik wat

de omstandigheden voor het opleiden van
studenten geestelijke verzorging betekenen. In
de derde plaats geef ik aan welke kwaliteiten in
de ambtelijke opleidingen besloten liggen met
het oog op professionalisering. Nu de aandacht
binnen beroepsgroep en beroepsvereniging zich
van de ambtskwestie naar professionalisering
verschuift, is het van belang om het tegoed van
het ambt te bewaren. In de vierde plaats vat ik
een aantal uitdagingen voor de toekomst van de
beroepsgroep kort samen. Bij alle punten heb ik
primair geestelijke verzorging in de context van
zorg op het oog, al zullen andere contexten ter
sprake komen.

De omstandigheden

De omstandigheden hebben te maken met ver-
schillende gelijktijdige maar ongelijksoortige
ontwikkelingen in de cultuur, in de zorg en
binnen het vak van geestelijke verzorging. Het
eerste daarvan betreft veranderingen op het
gebied van zingeving en levensbeschouwing.
De typeringen zijn veelvoudig: secularisering,
individualisering, de-institutionalisering, mul-
ticulturalisering, pluralisering, nieuwe vormen
van spiritualiteit, bricolage. Belangrijker dan
het benadrukken van een of meer van die ont-
wikkelingen is het oog hebben voor het optre-
den van verschillende veranderingen tegelijk,
terwijl niet duidelijk is waar de ontwikkelingen
toe zullen leiden. Er is sprake van fluiditeit
(Mooren & Walton 2013). Kijkt men naar de
geestelijk verzorgers zelf, dan ziet men dezelfde

pluraliteit en fluiditeit weerspiegeld. Dat geldt
voor geestelijk verzorgers zonder ambtelijke
bevestiging, maar ook min of meer voor ambte-
lijke geestelijk verzorgers.

Een tweede omstandigheid is die van ver-
splintering in de zorg. Het verschil tussen zorg-
organisaties neemt toe, ook met het oog op het
bieden van professionele geestelijke verzorging.
Sommige houden vast aan ambtelijke én aca-
demische geestelijke verzorging. Anderen keren
zich van een specifieke religieuze identiteit van
geestelijke verzorging af. Weer anderen laten
financiéle aspecten meewegen in taakstelling of
opleidingsniveau. Het is niet vanzelfsprekend
dat bij management kennis van zaken met be-
trekking tot geestelijke verzorging aanwezig is.
De autonomie van de zorgorganisaties op dit
gebied leidt tot nieuwe kansen en initiatieven in
de ene instelling en elders tot verschraling. Op
vele plekken is het voortbestaan van professio-
nele geestelijke verzorging bedreigd. Of de om-
vang wordt zo ver teruggeschroefd dat effectief
functioneren ondoenlijk wordt.

Als derde aspect van de omstandigheden
noem ik ontwikkelingen binnen de geestelijke
verzorging zelf. Daarin onderscheid ik twee
elementen: het ontwikkelen van geestelijke ver-
zorging als specialisme te midden van andere
zorgberoepen en de differentiatie (en verdere
specialisatie) binnen het beroep. Eerst vraagt
echter het gebruik van de term ‘geestelijke ver-
zorging’ aandacht. Vaak wordt de term gebruikt
op een manier die verwant is aan het woord
‘pastoraat’, waarbij begeleiding van individuen
en hun naasten, of groepen, is bedoeld, maar
dan in een andere setting en met andere voor-

onderstellingen dan in de kerk. Een andere

HANDELINGEN 2014 | 3

betekenis van ‘geestelijke verzorging’ is die van
de beroepsuitoefening als geheel, begeleiding

én beleid, rituele vormgeving én ethische advi-
sering enzovoort. In dat geval functioneert de
term eerder op het niveau van bijvoorbeeld de
term ‘gemeentepredikant; als aanduiding van
een verzameling van activiteiten in een beroeps-
praktijk. Een derde betekenis van de term is
gelegen in de aanduiding van een studierichting
en/of wetenschappelijk vak. Vooral in de tweede
betekenis is de term hier bedoeld, al lopen de
betekenisniveaus door elkaar.

Tekorten in profilering

In toenemende mate lukt het om geestelijke

verzorging als een specialisme op het gebied

van zingeving en levensbeschouwing te profi-
leren te midden van andere (zorg)disciplines.

Tegelijk stuiten geestelijk verzorgers in gesprek-

ken met andere disciplines op tekorten op drie

terreinen:

1. het bieden van een helder en algemeen
communiceerbare omschrijving van het do-
mein van geestelijke verzorging. De huidige
beroepsstandaard van de VGVZ biedt een
te lange definitie met conceptuele onhelder-
heden.

2. het ontwikkelen, toepassen en verduidelijken
van een state of the art in geestelijke verzor-
ging. Methodische pluraliteit past bij de geva-
rieerdheid van vragen en noden waarop gees-
telijke verzorgers ingaan, maar de variéteit in
werkwijze is ook een gevolg van persoonlijke
voorkeuren en het ontbreken van een zicht
op best practices. leder doet wat goed is in
eigen ogen. De discussie over presentie 6f
interventie is geluwd, maar niet opgelost.  [>

41



3. het kunnen steunen op empirisch onderzoek
om een state of the art te onderbouwen en
mogelijke resultaten en effecten van geeste-
lijke verzorging te demonstreren. Aan der-
gelijk onderzoek wordt hard gewerkt, maar
het is nog in onvoldoende mate aanwezig. De
vergelijking met de meer evidence based me-
dische beroepen is een lastig probleem.

Over deze drie punten bestaat nog geen consen-
sus binnen de beroepsgroep. In een themanum-
mer van het Tijdschrift Geestelijke Verzorging
(Vosman & Hijweege 2012) leggen opleiders
verschillende accenten met het oog op de toe-
komst van het beroep. Wellicht is er wat oplei-
ding betreft sprake van een ‘generatieverschil’
binnen de beroepsgroep. Een groot deel van de
beroepsgroep is niet direct als geestelijk verzor-
ger opgeleid, maar vanuit pastorale opleidingen
en functies in geestelijke verzorging terecht ge-
komen. Sinds de jaren negentig worden mensen

direct tot geestelijk verzorger opgeleid.

Differentiatie binnen het vak

Dat brengt mij bij een tweede element dat een
grote rol speelt binnen de beroepsgroep, name-
lijk de differentiatie binnen het vak van gees-
telijke verzorging. Die speelt op verschillende
manieren.

1. De nieuwe opleidingen geestelijk verzorging
hebben er toe geleid dat de huidige gene-
ratie geestelijk verzorgers op verschillende
wijze en op verschillend niveau opgeleid is.
Naast differentiatie tussen hbo en wo, is er
verschil tussen eenjarige en driejarige mas-

terprogramma’s geestelijke verzorging aan de

42

universiteiten. Binnen de opleidingen bestaan
accentverschillen met het oog op ethiek,
godsdienstpsychologie, rituelen, multicul-
turaliteit. De driejarige opleidingen zijn ook
ambtsopleidingen. De diversiteit is groot, al
zal de Stichting Kwaliteitsregister Geestelijke
Verzorging (SKGV), die in de toekomst aan
de opleidingen erkenning zal verlenen, voor

basale uniformering zorgen.

. Een tweede vorm van differentiatie betreft de

verdere specialisatie binnen specifieke con-
texten van geestelijke verzorging; al lang in
verschillende werkvelden van de zorg, toene-
mend per afdeling in een ziekenhuis of instel-
ling, en straks ook met het oog op de WMO.
Verdere voorbeelden zijn de werkvelden jus-
titie en defensie en vrij gevestigde geestelijk
verzorgers. In verschillende contexten krijgen
geestelijk verzorgers met verschillende exis-
tenti€le vragen te maken, met verschillende
maten van religiositeit en met verschillende

communicatieve mogelijkheden.

. Ook binnen een en hetzelfde werkveld kan

men differentiatie tegenkomen: blijvende
nadruk op directe contacten met cliénten of
verschuiving van de aandacht naar het on-
dersteunen van andere medewerkers in het
reageren op zinvragen, het structureren van
moreel beraad of projectmatig werken rond-
om zorgthema’s en kunst. In de differentiatie
van werkwijze zijn beleidsmatige beslissingen
van organisaties vaak bepalend, waarbij het
aspect van versplintering terugkeert. Maar
visies van diensten geestelijke verzorging

en persoonlijke voorkeuren van individuele
geestelijk verzorgers spelen ook een rol. De
uiteenlopende werkwijzen, net als de behoef-

ten aan specialisatie, maken het soms lastig
om de eenheid in de beroepspraktijk te om-
schrijven.

Opleidingen en kwaliteit

Wat vragen bovenstaande omstandigheden
voor de opleiding van studenten geestelijke
verzorging?

Fluiditeit van zingeving en levensbe-
schouwing

Van oudsher boden theologische (levensbe-
schouwelijke) opleidingen behalve verdieping
in de eigen traditie ook kennis in de breedte van
verschillende godsdiensten. Omdat geestelijke
verzorging een levensbeschouwelijk beroep is,
blijft de noodzaak van diepte én breedte. Tege-
lijk bewegen diepte en breedte mee in de flui-
diteit van seculiere zingeving en toenemende
bricolage. De levensbeschouwelijke betekenis
daarvan en de culturele, sociologische en psy-
chologische processen die daarmee gepaard
gaan, behoren tot de noodzakelijke kennis van
de geestelijke verzorger. Het blijft een uitdaging
om de diepte te bewaren. De levensbeschouwe-
lijke fluiditeit vraagt tegelijk om een tweede be-
weging: naast kennis ook zelfkennis. Geestelijk
verzorgers maken zelf deel uit van de fluiditeit.
Dat vraagt van hen een extra inspanning bij het
analyseren van de eigen zingeving en levensbe-
schouwing, om die beschikbaar en niet storend
in te kunnen zetten in praktijken van geestelijke

verzorging.
Versplintering in de zorg
In relatie tot zorgorganisaties is er behoefte aan

creatieve, zelfbewuste beroepsoefenaars, die

HANDELINGEN 2014 | 3

kunnen instaan voor hun eigen visie op geeste-
lijke verzorging en tegelijk nieuwe initiatieven
ontplooien. Tegen de versplintering en soms de
willekeur van management in is er behoefte aan
beroepssolidariteit. Opleidingen zullen dus ook
beroepsdeugden aan de orde moeten stellen.

Specialisme geestelijke verzorging

Het ontwikkelen en in stand houden van een
state of the art in geestelijke verzorging vraagt
het vermogen om te analyseren en te con-
ceptualiseren. Het vraagt ook discipline, om
methodisch te werken en te reflecteren en om
structureel te registreren en met andere discipli-
nes te overleggen. Het vraagt onderzoekscom-
petenties, om op zijn minst de resultaten van
onderzoek toe te passen en om waar mogelijk in
onderzoek te participeren. De uitdagingen voor
beroepsbeoefenaars die vaak het liefst met men-
sen praten zijn niet gering. Maar professioneel
en werkelijk behulpzaam met mensen praten is
niet gemakkelijk. Het vraagt beroepstrots om de
beroepspraktijk blijvend te willen en te kunnen
verbeteren.

Differentiatie

Differentiatie stelt de vraag welke basisvaar-

digheden in welke mate in (welke) opleidingen

aan de orde moeten komen. Het is hier niet de
plaats om daar een opsomming van te geven.

Volstaan kan worden met een aantal opmerkin-

gen van algemene strekking.

a. In oudere taakomschrijvingen van geestelijk
verzorgers voor functiewaardering (inscha-
ling) werd geen niveauonderscheid gemaakt
in het begeleiden van cliénten en het leiden
van bezinningsbijeenkomsten, maar wel met

43



het oog op participatie in (structureel) multi-
disciplinair overleg en beleid. In recente dis-
cussies over functiedifferentiatie tussen hbo
en wo klinken dergelijke geluiden opnieuw.
Het begeleiden van mensen zou eenvoudiger
zijn en een minder hoog niveau vereisen. Dat
lijkt me niet alleen onhoudbaar, maar het
spreekt ook van minachting van de mensen
om wie het gaat. Het professioneel en werke-
lijk behulpzaam spreken met mensen vraagt
niet minder opleiding of kwalificatie dan het
participeren in multidisciplinair overleg. Eer-
der meer, en in ieder geval meer verantwoor-
delijkheid. Bovendien zijn de meeste andere
deelnemers aan multidisciplinair overleg ook
niet academisch geschoold.

b. Te midden van differentiatie is het juist van
groot belang om het handwerk van geeste-
lijke verzorging hoog te houden. De oplei-
dingsduur is kort. En voor de werkvelden is
meer aandacht voor samenwerking, ethiek en
beleid gewenst. Tegelijk is het essentieel dat
basiscompetenties op het gebied van counse-
ling en agogisch werken voldoende aandacht
krijgen.

c. De pluraliteit in methodiek mag er niet toe
leiden dat men naar eigen voorkeur handelt.
De beroepsbeoefenaar zal een repertoire aan
methodische benaderingen en analysemoge-

lijkheden moeten opbouwen. Tegelijk zal men

nauwgezet de specificiteit van de context in
kaart moeten brengen.

d. Toenemende specialisatie en differentiatie
binnen de beroepspraktijk betekenen niet
alleen groei in werkwijzen en vormen van
geestelijke verzorging, maar ook groei in
gebieden waar onderzoek naar gedaan moet

44

worden. Vanwege de urgentie kan onderzoek

niet aan professionele wetenschappers alleen

overgelaten worden. Onderzoek wordt toene-
mend een zaak van de beroepsgroep zelf. Dat
kan in samenwerking met onderzoekers in de
opleidingsinstituten, maar zal ook aanspraak
moeten maken op de onderzoekscapaciteiten
binnen de instellingen zelf.

. Voorlopig zullen de omstandigheden zich

niet stabiliseren. Ook in de omstandigheden
is er sprake van fluiditeit, van voortdurende
veranderingsprocessen: nieuwe zorgvisies

en zorgstructuren, kostenbesparingen, toe-
nemende verantwoording, vrije vestiging
enzovoort. In de inhoud van het werk kun-
nen eveneens verschuivingen plaatsvinden,
bijvoorbeeld door een verschuiving naar de
tweede lijn. Een andere vraag is in hoeverre
de werkzaamheden op het gebied van de
ethiek overeind blijven. In een aantal instel-
lingen geeft men intussen de voorkeur aan
filosofisch geschoolde ethici. In die fluiditeit
wordt van geestelijk verzorgers niet alleen ge-
vraagd dat zij multidisciplinair samenwerken,
integreren en registreren, maar ook dat zij
ondernemen, netwerken en faciliteren. Waar
de omstandigheden in transitie zijn, zal gees-
telijke verzorging haar eigen transitie moeten
vormgeven (Vosman 2012).

f. In alles zal de geestelijk verzorger als levens-

beschouwelijk beroepsbeoefenaar datgene
moeten doen wat de basis vormt van het be-
roep: theologie en filosofie bedrijven. In alle
aspecten van geestelijk verzorging, in begelei-
den en beleid, in voorgaan en voorzitten, is de
vraag aan de orde: wat is hier levensbeschou-
welijk aan de hand? Die vraag valt in talloze

deelvragen uiteen. Hoe wordt er over mensen
gesproken? Welke ethische vragen (conti-
nuiteit van zorg, armoede, seksualiteit) zijn
taboe? Waarom wordt rouw als pathologie
opgevat? Hoe wordt ‘zorg’ in de formulering
van missiestatements en kernwaarden maar
ook in de praktijk geconceptualiseerd? Wat is
de verantwoordelijkheid van professionals?
Wie wordt niet gezien of gehoord en waarom?
Hoe wordt over zingeving, religie en cultuur
gesproken?

Ik verbind aan deze algemene opmerkingen nog
een paar observaties met het oog op het niveau
van opleiding. Het verschil tussen hbo en wo
wordt kleiner, niet alleen in de praktijk maar
ook in politiek beleid. Het is tegelijk ondoenlijk
om alle competenties van geestelijke verzor-
ging onder te verdelen in hbo- en wo-niveau.
Een deel van de benodigde vaardigheden en
bekwaamheden hebben meer met persoonlijke
vorming en training dan met opleidingsniveau
te maken. Academische opleidingen voor gees-
telijke verzorging moeten wel het academisch
niveau vasthouden met het oog op analytische
vermogens en onderzoekscompetenties. Van
academisch opgeleiden valt te verwachten dat
zij niet alleen theologisch en antropologisch
reflecteren op hun werk, maar ook hun ervarin-
gen en reflecties vruchtbaar maken voor theolo-
gische en filosofisch-antropologische discussies
in het algemeen.

Terwijl in de meeste beroepen in de zorg het
opleidingsniveau de laatste jaren opgeschroefd
is, is het gemiddelde opleidingsniveau van gees-
telijk verzorgers gedaald. Dat is niet bedoeld
als kritiek op de hbo-opleidingen en eenjarige

HANDELINGEN 2014 | 3

wo-opleidingen. Zij hebben in de jaren negentig
van de vorige eeuw en in het begin van deze
eeuw het initiatief genomen om zelfstandige
opleidingen geestelijke verzorging op te zetten.
Daardoor zijn zij medebepalend geworden voor
de vormgeving van de opleidingen (als ook,
uiteraard, voor de differentiatie in de beroeps-
groep). Deze observatie met betrekking tot de
daling van het gemiddelde opleidingsniveau

is echter belangrijk vanwege de constatering
dat het beroep van geestelijke verzorging een
buitengewoon gecompliceerd en verantwoor-
delijk beroep is. Het vraagt een breed scala aan
geesteswetenschappelijke en sociaalwetenschap-
pelijke kennis en vaardigheden. Het vraagt om
een zo hoog mogelijk opleidingsniveau. Vanuit
de eenjarige wo-opleidingen wordt daarom
veel nagedacht over een postacademische ver-
volgopleiding vanuit het besef dat de eenjarige
opleidingen te kort zijn.

Het concept van permanente educatie bete-
kent niet alleen dat men nooit uitgeleerd is. Het
betekent dat een basisopleiding niet voldoende
is. Differentiatie in junior en senior niveaus is
nodig. Wie van een hbo-opleiding komt, zal
andere aanvullingen nodig hebben dan wie een
wo-opleiding volgt. Ook zal er verschil zijn tus-
sen eenjarige en driejarige wo-opleidingen. Voor
een senior niveau zal een of twee jaar gesuper-
viseerde werkervaring nodig zijn. Het kan niet
de bedoeling zijn dat men op junior niveau blijft
functioneren. Dat is niet bevorderlijk voor de
persoonlijke beroepsontwikkeling van de gees-
telijk verzorger en ook onwenselijk daar waar
slechts één geestelijk verzorger in dienst is. Aan
instellingen moet duidelijk gemaakt worden dat
met het aannemen van een geestelijk verzorger [>

45



op junior niveau het faciliteren van het behalen
van een senior niveau geimpliceerd is.

Het tegoed van ambt en ambts-
opleidingen
In 2013 besloot de VGVZ het ambt niet langer
als voorwaarde voor de functie van geestelijk
verzorger te handhaven. Dat maakte toena-
dering tot de (niet ambtelijke) Vereniging
Geestelijk Werkers Albert Camus mogelijk. De
beslissing is om zowel principiéle als pragma-
tische redenen genomen. Principieel waren de
pleidooien voor pluralisering van de beroeps-
groep in overeenstemming met de toenemende
maatschappelijke pluralisering van zingeving en
levensbeschouwing. Pragmatisch was de wens
om de beroepsgroep bij elkaar te houden en
samen naar wettelijke bescherming van de be-
roepstitel geestelijk verzorger te streven.

Ambtelijke binding wordt niet meer als een
voorwaarde voor de beroepsbeoefening be-
schouwd. Het conflict rondom het ambt ebt
intussen weg. Dat biedt ruimte om te zien dat
het ambt de manier is waarop de kerken en
het Humanistisch Verbond de professionaliteit
van hun werkers organiseren. Dat geldt ook in
afgeleide zin voor hbo-opgeleiden die kerkelijk
werkers worden. Uiteraard betekent ambt niet
alleen professionaliteit. Maar de vraag hier is
welke professionele kwaliteit in de ambtsop-
leidingen voorhanden is die van betekenis kan
zijn voor het professionaliseringsprobleem waar
de beroepsgroep mee kampt. Het tegoed van
het ambt ligt zowel op pragmatisch terrein als
in meer inhoudelijke kwesties.

Het pragmatische heeft deels te maken met
het privilege van de langere opleidingsduur. Dat

46

privilege is geen luxe. Het voordeel zit echter niet
in de lengte als zodanig maar in wat tijdens de
langere opleidingsduur mogelijk is. Dat betreft in
de eerste plaats het extra theologische en/of filo-
sofische body of knowledge dat studenten tot zich
kunnen nemen. Geestelijk verzorgers worden in
hun werk met de onvoorstelbare breedte en de
onpeilbare diepte van levensbeschouwelijke vra-
gen geconfronteerd. Daarin moeten zij geschoold
worden, maar daarmee moeten zij ook zelf in de
opleiding geworsteld hebben.

Een ander voordeel is de tijd voor persoon-
lijke vorming, zelfreflectie en ontwikkeling van
levensbeschouwelijke competentie. Dat is een
procesmatig gebeuren, dat niet in een enkele
methode te vatten is maar voltrokken wordt
binnen een geheel van praktijken van theologi-
sche (of filosofische) reflectie, feedback, super-
visie, intervisie, trainingen en reflectieverslagen.
Uiteraard geven alle opleidingen daar vorm aan
en het is niet gezegd dat de ambtelijke opleidin-
gen en organisaties zulke processen altijd goed
vormgeven. Wel is binnen de ambtsopleidingen
veel ervaring met die praktijken opgebouwd.
Maar het eigenlijke punt is een ander. Dat gees-
telijke verzorging met trage vragen (Kunneman
2005) van doen heeft, wordt algemeen erkend.
Dat de vorming tot geestelijke verzorger met
trage processen te maken heeft, moet even evi-
dent zijn.

Onderdeel van die praktijken in de ambtsop-
leidingen is het verantwoorden van de eigen le-
vensbeschouwelijke plaatsbepaling (existentieel,
spiritueel, ethisch) tegenover een gemeenschap.
Dat is een overweging van meer inhoudelijke
en principiéle aard. Ambt is niet alleen een be-
voegdheid die men namens een gemeenschap

mag uitoefenen, maar het gegeven dat een
gemeenschap een persoon geschikt vindt om
levensbeschouwelijke ondersteuning te bieden
aan anderen. lets daarvan wordt erkend in het
voorstel om voor geestelijk verzorgers zonder
ambtelijke zending een raad op te richten die de
levensbeschouwelijke competentie toetst. Hoe
de in te stellen raad die competentie kan en
moet beoordelen is nog niet duidelijk.

In een gedifferentieerd zorgveld zullen instel-
lingen blijven bestaan die waarde hechten aan
een ambtelijke bevoegdheid. Dat kan een rol
spelen bij vieringen en/of bij wensen van clién-
ten. Daarmee zijn competenties op het gebied
van rituelen en voorgaan verbonden. Ambt is
niet alleen bevoegdheid. Nogmaals, het ambt
gaat altijd gepaard met professionele eisen van
bekwaamheid en erkenning van geschiktheid
(Heitink 2006). Tegelijk heeft het ambt een
representatieve betekenis. Het ambt wordt na-
mens een gemeenschap bekleed én is altijd ook
als een publieke functie te verstaan, ten dienste
van en tot nut van het algemeen. Daarmee heeft
het ambt telkens een concrete én een algemene
strekking. Het is niet duidelijk hoe en of geeste-
lijke verzorging zonder zending die representa-
tieve functie kan vervullen ofwel die betekenis
kan behouden; en op basis waarvan, los van
het ambt, een beroep kan worden gedaan op
verschoningsrecht en asielfunctie (vrijplaats),
ambtelijke functies die historisch ook ten dien-
ste van andersdenkenden hebben gestaan.

De besluiten van de beroepsverenigingen lo-
pen vooruit op antwoorden op deze vragen. Ik
bespeur daarin een pragmatische benadering,
die relatief onbekommerd staat ten aanzien
van de meer principiéle aspecten. De praktijk

HANDELINGEN 2014 | 3

zal het moeten uitwijzen. Er is een nieuwe situ-
atie ontstaan met ambtelijke en andere vormen
van geestelijke verzorging naast elkaar, voorbij
de tegenstelling ambt en professionaliteit. Dat
biedt in ieder geval aan de ambtelijke oplei-
dingen de kans maar ook de uitdaging om hun
kwaliteiten te tonen.

Toekomst van de beroepsgroep

De beroepsgroep staat voor de uitdaging om
een eigentijdse verwoording en verantwoor-
ding van haar beroepsprofiel als specialisme

in de markt te zetten. Dat moet met inbegrip
van differentiatie en rekening houdend met de
omstandigheden gebeuren. Dat vraagt van de
beroepsgroep het ontwikkelen van methodische
discipline en conceptuele eenheid. Dat vraagt
op zijn beurt beroepstrots en beroepssolida-
riteit. Van de beroepsvereniging vraagt het de
inspanning om naar wettelijke erkenning van
het beroep te streven.

Tegelijkertijd zijn dat noodzakelijke maar niet
voldoende voorwaarden. Geestelijke verzorging
heeft ook een esthetische kwaliteit. Het is iedere
keer moeilijk om te zeggen of het een gedicht
wordt. Iedere ontmoeting, iedere bespreking is
eenmalig. En of het een gedicht wordt, hangt
niet alleen van allerlei kwaliteiten van de zorg-
verlening af, maar ook van de omstandigheden.
En de omstandigheden zullen nooit hetzelfde
zijn. Een kernvraag van geestelijke verzorging is
echter hoe mensen zich tot de omstandigheden
verhouden en hoe zij die verhouding kunnen
vormgeven en vernieuwen. Zo staan geestelijk
verzorgers voor de uitdaging zich telkens op-
nieuw tot veranderende omstandigheden dich-
terlijk te verhouden. <

47



Literatuur

Heitink, G. (2006). Geestelijk verzorger: een ambt en
een ambacht. In: J. Doolaard (red.), Nieuw Hand-
boek Geestelijke Verzorging. Kampen: Kok, 161-170.

Hijweege, N. & Smeets, W. (2012). De nieuwe uitda-
ging: functiedifferentiatie in de geestelijke verzor-
ging. Tijdschrift Geestelijke Verzorging 15/68, 32-39.

Holub, M. (2008). De geboorte van Sisyphus. Een
keuze uit de gedichten en andere teksten 1958-1998.
Amsterdam: De Bezige Bij, 117.

Kunneman, H. (2005). Voorbij het dikke ik. Bouw-
stenen voor een kritisch humanisme. Amsterdam:
SWP.

Laar, E. van de & Plum, R. (2012). Toekomst van de
geestelijke verzorging. Tijdschrift Geestelijke Verzor-
ging 15/68, 24-31.

Mooren, J.H.M. & Walton, M. (2013). Geestelijke
Verzorging. Over de veelvormigheid en de fluidi-
teit van het geestelijke. Tijdschrift Geestelijke Ver-
zorging 16/70, 24-32.

Regiegroep (2013). Eindnota Toekomstig Bestel Gees-
telijke Verzorging. Vereniging van Geestelijk Verzor-
gers in Zorginstellingen, 14 januari 2013.

48

Schilderman, H. (2012). Geintegreerde geestelijke
verzorging. Tijdschrift Geestelijke Verzorging 15/68,
9-14.

Veltkamp, H. (2006). Domein, identiteit en pas-
sie van de geestelijke verzorging. In: J. Doolaard
(red.), Nieuw Handboek Geestelijke Verzorging.
Kampen: Kok. 147-160.

Vosman, F. (2012). Geestelijke verzorging in transitie.
Tijdschrift Geestelijke Verzorging 15/68, 15-22.

Vosman, E. & Hijweege, N. (2012). De ogen openen.
Nieuwe uitdagingen voor de geestelijke verzorging.
Tijdschrift Geestelijke Verzorging 15/68, 4-8.

Walton, M. (2010). Beeldvorming en de ambtsdiscus-
sie. Tijdschrift Geestelijke Verzorging 13/56, 66-71.

Martin (prof.dr. M.N.) Walton is bijzonder hoogleraar
Geestelijke verzorging aan de Protestantse Theologi-
sche Universiteit in Groningen.
mwalton@pthu.nl

OPLEIDINGSSCHETS | THEO WITKAMP

Professionalisering, permanente
educatie en postacademisch

onderwijs

Dat predikanten en geestelijk verzorgers levenslang moeten blijven
leren is in principe niet nieuw. Ze moeten tegenwoordig echter kunnen
aantonen dat ze dat doen door postacademische cursussen te volgen
en studiepunten te verzamelen. De opzet van de Permanente Educatie
van de Protestantse Kerk in Nederland kan model staan voor deze
ontwikkeling. Wat ligt hieraan ten grondslag, hoe zijn de ervaringen
tot nu toe en voor welke uitdagingen staan we?

evenslang leren is een trend die we in alle

beroepen kunnen waarnemen. Kennis

veroudert snel en de maatschappelijke
en technische ontwikkelingen vereisen dat we
bijblijven. Het valt daarbij op dat de nadruk
momenteel meer is komen te liggen op de per-
soon van de lerende, dan op de nieuwe stof die
deze zich eigen dient te maken. De attitude van
de professional is centraal komen te staan. Aan-
dacht voor coaching en supervisie weerspiege-
len deze ontwikkeling. Predikanten en geestelijk
verzorgers hebben hier ook mee te maken. Hun
positie, hun rollen en taken, de manier waarop
ze door hun ‘publiek’ worden ervaren — het is
allemaal diffuus geworden. Daardoor is hun
eigen zelfverstaan ook onder druk komen te
staan. Zowel binnen als buiten Nederland kun
je daarom horen dat het bij de permanente edu-
catie (PE) van predikanten om meer gaat dan

HANDELINGEN 2014 | 3

om vakmatig bijblijven. Het gaat tevens om het
voeden van de eigen spiritualiteit. De persoon
van de pastor is, als drager van het werk, overal

scherper in vizier gekomen.

Mondiale context

De Protestantse Kerk in Nederland (PKN) heeft
deze ontwikkelingen onderkend en de PE in
het leven geroepen, zodat het niet slechts aan
de verantwoordelijkheid van de individuele
predikant overgelaten wordt hoe deze omgaat
met de uitdagingen waar hij of zij voor gesteld
wordt. De PE is in de huidige organisatorische
vorm op 1 september 2012 ingegaan, maar in
feite is deze een voortzetting van ouder beleid.
Wat al zo’n veertig jaren de Verplichte Nascho-
ling voor beginnende predikanten heette is nu
omgedoopt in Primaire Nascholing Predikan-

ten (omdat de hele PE verplicht is). Deze cursus >

49



van 7 x 3 dagen volgt men wanneer men één a
twee jaar predikant is. Vervolgens kende men in
de PKN al jaren de gewoonte van een studiever-
lof van drie maanden per vijf jaar. Bovendien
gaf de bepaling in de kerkorde, dat de kerken-
raden erop moesten toezien dat hun predikan-
ten zouden blijven studeren, de noodzaak van
voortgaande studie helder aan. Zeker vijftien
jaar geleden lagen er al plannen klaar om het
studieverlof van drie
maanden voor de hele
beroepsgroep meer vorm
te geven. De ervaring was
namelijk dat slechts een derde van de predikan-
ten er gebruik van maakte. Velen wilden hun
gemeente niet ‘in de steek laten’ anderen wis-
ten niet goed raad met zo'n lange lege agenda.
Daarnaast wilde de kerk aan haar predikanten
meer perspectief op persoonlijke en ambtelijke
ontwikkeling bieden en daar meer handvatten
voor geven.

Andere kerkgenootschappen zijn ook het pad
van de permanente educatie opgegaan, zij het
vaak minder geformaliseerd. Te noemen vallen
bijvoorbeeld de Vrijgemaakt Gereformeerde
Kerken, de Remonstrantse Broederschap en de
Doopsgezinden. LUCE, Centrum voor Reli-
gieuze Communicatie van de Universiteit van
Tilburg, verzorgt het postacademisch onderwijs
voor voornamelijk rooms-katholieke pastores.

Niet slechts in Nederland echter, ook interna-
tionaal staat lifelong learning sterk in de belang-
stelling. We kunnen voorbeelden noemen uit
Europa, Zuid-Afrika (Dutch Reformed Church,

< Klok op het terrein van Seminarie Hydepark,

Doorn

HANDELINGEN 2014 | 3

Zal deze professionaliseringsslag
er inderdaad aan bijdragen
dat het esprit de corps toeneemt?

Uniting Reformed Church), Zuid- en Noord-
Amerika (diverse denominaties) en Azié. Zelf
heb ik in augustus 2013 een conferentie van
protestantse kerken en universiteiten in Indo-
nesié meegemaakt. Het viel mij op hoezeer men
unaniem het belang van permanente educatie
benadrukte, hoeveel er informeel al gebeurde
en hoe veel gewicht men hechtte aan de spiritu-
aliteit van de pastor. Uiteraard bleken hier het
fondsenprobleem, grote
afstanden, de hoeveelheid
van verschillende syno-
des en de verhouding
van universiteit en kerken een grote uitdaging
te vormen. De PE van de PKN past, kortom,

in een internationale trend, maar is hierin niet
slechts volger, maar beslist ook stimulator.

Perspectief van professionaliteit

PE is belangrijk, maar is ze daarmee ook nood-
zakelijk? De sterkere term wordt gebruikt, om-
dat het vanuit het oogpunt van professionaliteit
onmogelijk is om hier vrijblijvend te spreken.
De vraag is of men niet net zo goed alléén kan
studeren en zo de theologische professionaliteit
kan versterken. Tot op zekere hoogte is dit zeker
waar, maar de PE komt ook voort uit de wens
om de verantwoordelijkheden die de predi-
kanten hebben als gezamenlijke verantwoorde-
lijkheden te zien en de uitdagingen vanuit een
gedeelde spiritualiteit aan te vatten. Die kunnen
per definitie niet in de eigen studeerkamer al-
leen worden opgebouwd. De professionaliteit
van de theoloog is hier die van de predikant, dat
is de ambtsdrager, die beroepshalve werkzaam
is in het pastoraat, in de verkondiging, in de
educatie, in het leiding geven aan een vrijwil-

51



ligersorganisatie en in het representeren van de

kerk naar buiten toe. Zij/hij heeft in de eigen

persoon een bovenpersoonlijke taak, die gericht
is op de gemeente en de kerk als geheel. De

PKN vraagt van haar predikanten dat zij zich-

zelf hieraan committeren.

We kunnen de term ‘professional’ nog wat
verder invullen. Wat zijn enkele kenmerken van
deze persoon in een kerkelijke context en hoe
spelen cursussen van de PThU daarop in? Hij/zij:
+ kan beschikken over de voor het beroep nood-

zakelijke competenties (vergelijk het compe-
tentieprofiel PThU op www.pthu.nl onder:
PAO/Cursusaanbod 2014-2015) — hier komen
de theologische knowhow en de hermeneuti-
sche reflectie in beeld;

« heeft actuele kennis van en inzicht in voor het
(kerkelijk) werk relevante zaken — er worden
theologische upgrading-cursussen aangebo-
den;

+ is in staat om zelf een situatie te definiéren
en geen standaardantwoorden te geven, maar
creatief om te gaan met nieuwe situaties — hier
oefent men in het ‘lezen’ van situaties, dus
hermeneutiek in de brede zin van het woord;

« is in staat om zichzelf aan te sturen, want men
is een reflective practitioner, die op reflectieve
wijze het werk zelfstandig kan verrichten —
hier is een plek voor cursussen die mikken op
de versterking van de reflectieve competentie;

« is bereid en in staat om verantwoording af te
leggen van het eigen gedrag, zowel in de eigen
gemeente als in de kring van collega’s — denk
aan cursussen waarin men eigen werk ter be-
spreking inbrengt;

« is bereid en in staat om zich als ambtsdrager
van de kerk te zien en te gedragen met de

52

implicatie van een gezamenlijk gedragen ver-
antwoordelijkheid voor het geheel van de ge-
meente en de kerk, die noopt tot gezamenlijke
reflectie op het eigen denken en handelen — zie
in feite alle theologische cursussen;

+ is in staat om de relatie met een ander niet
ten bate van zichzelf, maar ten bate van die
ander te hanteren en daarbij zichzelf vanuit
een dubbel perspectief te zien, namelijk als
privépersoon en als beroepspersoon — denk
bijvoorbeeld aan een specialisatie als de Klini-
sche Pastorale Vorming (KPV).

Dit korte rijtje laat voldoende zien dat PE be-

trekking heeft op de wijze waarop de predikant

zich verhoudt tot zichzelf, tot de anderen (col-
lega’s en gemeenten) en tot God, die de bron en
het doel van alles is.

Landschap in ontwikkeling

We stuiten in de nieuwe situatie op welwil-
lendheid, enthousiasme, bezorgdheid en op
irritatie. Er gaat gelukkig veel goed. Toch ga

ik eerst in op de irritatie, vanuit het principe
‘storingen hebben voorrang’ (Ruth Cohn). Er
kwam irritatie bij sommige predikanten op,
omdat hun vrijheid vergeleken met vroeger is
ingeperkt. Zij dienen nu inzicht te geven in wat
ze willen gaan doen met hun studietijd door
een persoonlijk leerplan op te stellen dat vijf
jaar geldig is. Hierover moeten ze van te voren
overleggen met hun kerkenraad en ze moeten
het ter (marginale) goedkeuring voorleggen
aan het breed moderamen van de classis. Door
middel van het aanleggen van een portfolio en
registratie van studiepunten dient men later
verantwoording af te leggen. Een deel van de
predikanten ervaart dit als betuttelend. Men

is gewend zelfverantwoordelijk te opereren en
dit voelt als controle. Vanuit het oogpunt van
professionaliteit is het echter logisch dat de kerk
dit vraagt. ledereen die in een organisatie werkt
kent het uit eigen ervaring. Het gaat in principe
niet om wantrouwen, maar om professionele
transparantie, om het vermogen uit te leggen
wat de relevantie van je (ambtelijk) handelen

is. Wellicht is het nu gewoon een kwestie van
gewenning en slijt dit gevoel snel. Het wel eens
genoemde argument dat de vrijheid van het
ambt in geding zou zijn, heeft het overigens niet
gehouden, omdat die vrijheid niet de vrijheid
van de ambtsdrager betreft, maar die van het
Woord, dat door een mens in het ambt gespro-
ken wordt.

Een volgend discutabel element is de positie
van de PThU in de PE van de PKN. De PKN
heeft de PThU immers aangewezen om in ieder
geval een derde van de PE te verzorgen, het
zogenaamde Aangestuurde Deel, ter grootte
van 6,5 ECTS = 6,5 x 28 = 182 studie-uren, dus
ca. 4,5 week. Deze positie heeft zowel voor- als
nadelen. Het voordeel is dat de constructie een-
voudig is. Aangezien de PKN dit deel van de PE
van de predikanten geheel betaalt, is het finan-
cieel helder dat men met slechts één instituut
te maken heeft. De PThU is ook de aangewezen
instelling voor de opleiding van predikanten
in de PKN, dus een hechte relatie is er toch al.
In dit aangestuurde deel gaat het bovendien
primair om het op peil houden van de theologi-
sche vakkennis en dat past een geaccrediteerde
universiteit. De speciale positie kent echter ook
nadelen. Wellicht de belangrijkste is gevoelsma-
tig, omdat predikanten het soms als gedwongen
winkelnering ervaren. Dit kan zich vertalen in

HANDELINGEN 2014 | 3

cynisme en wantrouwen: ‘Het is alleen maar

zo geregeld om mensen van de PThU aan het
werk te houden. Daar zit een kern van waar-
heid in, want de PThU moet natuurlijk mensen
in dienst hebben die de afspraken met de PKN
kunnen realiseren. Over inhoud en kwaliteit
van de cursussen zegt dit echter niets. Ik zie bjj
mijn collega’s juist dat men zich bijzonder inzet.
Dat is ook terug te zien in evaluaties, want ver-
reweg het grootste deel van de cursussen scoort
‘goed’ tot ‘zeer goed..

Waar stuiten we verder op? Een praktisch
probleem is de afstemming van de leerbehoefte
van de predikant en het cursusaanbod van de
PThU. Enerzijds is het voor predikanten niet al-
tijd duidelijk dat alle cursussen ook van belang
zijn voor hun dagelijks werk. Anderzijds kam-
pen zij soms met andere problemen. Zo blijkt
het schrijven van een persoonlijk leerplan nog
niet zo eenvoudig te zijn. Velen lopen achter en
hebben het nog niet klaar. Vervolgens zoeken zij
cursussen die passen bij hun leerplan. Lang niet
altijd zullen zij die echter vinden in het actuele
aanbod van de PThU. Maar ook elders zal dat
vaak niet het geval zijn. Bovendien weten zij
niet of er misschien over twee jaar een cursus
aangeboden zal worden die dan wel in hun be-
hoefte zal voorzien. Ze kunnen daarop gokken,
maar ze kunnen ook hun leerplan bijstellen en
afgaan op het aanbod dat er wél is. Maar dan
nog, hoe weten ze of een cursus die ze nu wel
willen, maar niet kunnen volgen volgend jaar
opnieuw aangeboden wordt? Bovendien kent
de PThU ook haar beperkingen en kan zij niet
alles. Kortom, de markt van vraag en aanbod is
een lastige. Vanuit de PThU is daarom gezegd:
we zullen een zekere mate van voorspelbaar-

53



heid moeten hebben, dus cursussen een aantal
jaren achter elkaar moeten laten terugkeren, én
een zekere mate van vernieuwing, door elk jaar
ook nieuwe cursussen te programmeren. Verder
moeten we vroeger onze planning bekend ma-
ken. Bovendien moeten we ogen en oren open-
houden voor wat de predikanten nu nodig heb-
ben, maar ook nuchter zijn, want wat wij niet
kunnen bieden moet men elders zien te halen
in het resterende tweederde deel van de PE.

Het is, tot slot, heel interessant om in de gaten
te houden wat deze PE met de predikanten op
termijn gaat doen. Ik denk niet zozeer aan in-
dividuele personen. Er zullen altijd wel mensen
zijn die direct virtuoos met de nieuwe situatie
omgaan, terwijl anderen er permanent moeite
mee blijven houden en soms zullen willen vluch-
ten. Ik ben echter benieuwd of deze professiona-
liseringsslag er inderdaad aan zal kunnen bijdra-
gen dat het esprit de corps zal toenemen. Zullen
predikanten meer over de grenzen van hun eigen
groepskleur heen kijken en elkaar ontmoeten in
de cursussen? En zullen ze daardoor als vanzelf
gemakkelijker omgaan met de pluraliteit die er
nu eenmaal is? Of zullen de nieuwe ervaringen
juist de vermoeidheid en frustratie over het
onderling onbegrip versterken en daardoor de
behoefte om in eigen kring te studeren vergro-
ten, zodat je je niet steeds hoeft te verhouden tot
wie op een heel ander geestelijk spoor rijden?

Of zal allebei tegelijk plaatsvinden, waarbij het
ambtelijk besef, dat we in één kerk voor één zaak
in een nieuwe maatschappelijke situatie staan, zal
groeien? Wat zal de PE dus gaan betekenen voor
de bedieningsvreugde en de onderlinge ambte-
lijk-collegiale acceptatie? Dit is een vraag die die
roept om nader onderzoek.

54

Conclusies

De PKN is met het organiseren van de PE in
internationaal perspectief niet slechts trendvol-
ger, maar tevens trendsetter. De drie partijen
(PKN, PThU, predikanten) moeten allen soms
nog wennen aan de nieuwe situatie. De PThU
kan het cursusaanbod sneller publiceren, meer
structuur geven aan het aanbod en goed letten
op de verhouding van vragen uit de praktijk

en theologische reflectie. Bovendien ligt er de
zojuist geformuleerde onderzoeksvraag naar de
gevolgen op langere termijn. Een internationaal
perspectief is hierbij noodzakelijk. De PKN kan
meer hulp bieden bij het maken en concreti-
seren van het scholingsplan en een houding
stimuleren, die uitgaat van de vrijheid (om te
studeren) en niet van de wet (om punten te
scoren). De bedoelde attitude zal gebaat zijn
bij een goed werkend registratiesysteem. De
predikanten kunnen de ruimte die de kerk hun
biedt vrijmoediger gebruiken dan ze vaak doen
en het PE-format benutten om aan hun stude-
ren vorm te geven, in plaats van het als een mal
te zien waar ze zichzelf moeten inpersen. Er is

meer vrijheid dan men zich soms realiseert. <

Literatuur

Heitink, G. (2001). Biografie van de dominee. Baarn:
Ten Have.

Schon, D.A. (1983). The Reflective Practitioner. How

Professionals Think in Action. New York: Basic Books.

Theo (dr. T.) Witkamp is hoofd van het Seminarium en
coordinator van het Postacademisch Onderwijs van
de Protestantse Theologisch Universiteit.
Itwitkamp@pthu.nl

PRAKTIJKSCHETS | HENK GEERTSEMA

Wo en hbo:

een paar apart

Vanuit het gezichtspunt van het Praktijkcentrum, instituut

voor onderzoek en advisering op het terrein van de praktische
theologie, schetst dit artikel het transitieproces binnen de (kleine)
Gereformeerde Kerken en worden de consequenties beschreven voor
de opleiding en samenwerking van wo- en hbo-theologen.

eranderingen in de samenleving

werken door naar de kerken en

de beroepsuitoefening van the-
ologen (De Kock 2013; Williams 2013). De
verschuivende balans tussen de werelddelen op
terreinen als internationale politiek, financieel-
economische zwaartepunten en technologische
ontwikkeling, hebben consequenties voor de
inrichting van de samenleving, het onderwijs
en de onderzoeksagenda’s. De uitkomsten zijn
grotendeels onduidelijk, wat de transitie span-
nend maakt (Rotmans 2012). Tegelijk roept
deze transitie vragen op over de (borging van
de) kwaliteit van producten en diensten (www.
uva-alumni.nl/andragologie).

Voor onderwijsinstituten leidde dit tot kwa-
liteitssystemen voor de borging van actualiteit,
niveau en relevantie van curricula (www.nvao.
net). Samen met de formulering van oplei-
dingscompetenties en kennisbases, sturen deze
de opleidingsinstituten in aanzienlijke mate.

HANDELINGEN 2014 | 3

Wo- en hbo-theologie-opleidingen mogen bei-
de bachelor- en masterniveau-theologen oplei-
den. Een centraal thema in hun regulier overleg
betreft het onderscheid tussen een hbo- en een
wo-theoloog, of dat na enkele jaren praktijk
nog merkbaar is en wat dat betekent voor hbo-
en wo-opleidingen.

Ook de gereformeerde gezindte verandert
(Bronsveld 2013; Dekker 2013). Het betreft
algemene processen die parallel lopen met sa-
menlevingsontwikkelingen: individualisering, de
overgang van zware naar lichte gemeenschappen,
aandacht voor persoonlijke spiritualiteit etc.
(cbs.nl; Donk 2006). Specifiek betreft dit terug-
loop van leden, kerkverlating en liturgische ver-
anderingen. Ook voor deze kerken is de uitkomst
van de transitie onduidelijk. Het eigen karakter
van de kerk als religieuze gemeenschap speelt
daarbij een bepalende rol: in alle transities blijft
voor haar het christelijk geloof de centraal stu-
rende en bindende factor (Borgman 2009). [>

55



‘Hoort en uw ziel zal leven), klokinscriptie, Seminarie Hydepark, Doorn

Het Praktijkcentrum

In 2011 besloot de Generale Synode van de
‘vrijgemaakte’ kerken de Theologische Uni-
versiteit Kampen (Broederweg) en het onder-
steuningscentrum van de kerken, Centrum-G,
opdracht te geven tot het vormen van een
nieuw onderzoeks- en adviescentrum, in sa-
menwerking met het Diaconaal Steunpunt van
de Gereformeerde Kerken (vrijgemaakt) en de
Nederlands-Gereformeerde Kerken (diaconaal-
steunpunt.nl) en de Academie Theologie van
de Gereformeerde Hogeschool te Zwolle." In dit

56

Praktijkcentrum moest empirisch praktisch-
theologisch onderzoek worden verricht ter
ondersteuning van het werk binnen gemeenten
en als basis voor de verdere (wetenschappelijke
en praktijkgerichte) theorievorming en actueel
onderwijs.

Vijf waarnemingen spelen hierbij een rol.

1. De ontwikkelingen dwingen theologische
opleidingen vorm te geven aan empirisch
onderzoek. Samenwerking levert schaalvoor-
delen op.

2. De partners deden alle drie ondersteunings-
werk.? In een beperkte ‘markt’” dreigt dan
concurrentie, terwijl de schaalgrootte de
kwaliteitsniveaus van ieder begrenst.

3. Gemeenteleden met hogere opleidingsni-
veaus nemen zelf veel vraagstukken ter hand.
De overblijvende vraagstukken hebben een
grotere complexiteit en vergen een deskundi-
ger aanpak.

4. Kennisontwikkeling is niet alleen een zaak
van opleidingen en onderzoeksinstituten. Het
lokale karakter van vraagstukken betekent
dat gemeenten kennisdragers zijn en veran-
deren van ‘afnemer’ naar ‘co-producent’, ook
wetenschappelijke of praktijktheoretische
kennis.

5. De complexiteit van vraagstukken binnen de
kerken is dusdanig groot, dat kerkverband-
overstijgende samenwerking noodzakelijk is.

Het Praktijkcentrum werkt daarom samen in

netwerken met wisselende partnerschappen.

Direct na de synode werden projecten opge-

start: onderzoek naar vraagstukken binnen

gemeenten; een werkwijze om diversiteit te
bespreken; een publicatieproject over generaties
en geloofsgesprekken. In samenwerking met het

Diaconaal Steunpunt werd een toerustingscur-

sus voor diakenen ontworpen, getest en inge-

voerd. Andere onderzoeken betroffen de toe-
rusting van catecheten, samenwerking tussen
gemeenten van verschillende kerkverbanden, en
uitbreiding van de cijfermatige gegevensverza-
meling om ontwikkelingen sneller op te sporen.

Sociale en theologische wetenschappen
In het Praktijkcentrum werken sociale weten-

schappers naast theologen, wo- naast hbo-op-

HANDELINGEN 2014 | 3

geleiden. In het netwerk wordt samengewerkt
met vrijwilligers met allerlei opleidingen. Beslo-
ten is daarom te werken vanuit het model van
Osmer (2008) met de vier cyclisch-iteratieve en
wederzijds-kritiserende taken voor de prakti-
sche theologie: empirisch-beschrijvend, inter-
preterend, waarderend en handelend. Hierdoor
wordt recht gedaan aan de onderscheiden per-
spectieven van de verschillende actoren betrok-
ken bij de praktijkvraagstukken.

Osmers model heeft epistemologische, her-
meneutische en methodologische vraagstuk-
ken. Epistemologisch betreft dit de aard en
waardering van de kennis die vanuit onderzoek,
theorievorming en handelen aan de orde is.
Onderzoekskennis is bijvoorbeeld voorname-
lijk beschrijvend van aard, waarbij dan voor de
kwalitatieve vormen van onderzoek sprake is
van een dubbele interpretatie: de door onder-
zochten geinterpreteerde werkelijkheid wordt
door onderzoekers opnieuw geinterpreteerd.
Dit vereist een dialogische insteek met wederke-
rige adequaatheid als kwaliteitscriterium (Den-
zin 1994; Flick 2012). Verder hebben praktijk-
theoretische, wetenschappelijke en bijvoorbeeld
vertrouwdheidskennis, ieder een eigen waarde.
Per situatie moet worden bekeken hoe de soor-
ten kennis worden samengevoegd tot een bete-
kenisvol geheel dat recht doet aan de empirie,
de kennisbestanden en tegelijk tot handelen
kan uitnodigen in een gewenste richting (Van
Woudenberg 1996). Een andere kwestie betreft
de relatieve onherleidbaarheid van taalwerelden
die wetenschappers en professionals hanteren.
Wie een taak overdraagt van een predikant
naar een kerkelijk werker, doet wat anders dan
de pastorant die gevoelens overdraagt naar de

57



pastor. Het begrip ‘overdracht’ verwijst naar
werkelijkheden met verschillende consequenties
(Grayling 1996).

De vraag naar de normativiteit van de werke-
lijkheid, naast die van het christelijk belijden, is
binnen de gereformeerde praktische theologie
niet eenduidig beantwoord. Allereerst gaat het
om de hermeneutiek binnen de interpretatie
van de bijbeltekst en om de vraag naar de rela-
tie tussen de Bijbel en het beleden en geleefde
geloofsleven (Zwiep 2009; Trimp 2002; De
Ruijter 2013; Gadamer 2010; Brink 2013). Ver-
der gaat het om de relatie tussen theologie en
sociale wetenschappen en welke discipline die
vraag stelt. Vanuit de theologie fungeren andere
wetenschappen en prak-
tijktheorieén als hulp-
bronnen. De theologie
heeft als wetenschappe-
lijke discipline een eigen
object, kennisopvatting en methodologie, die
intern normatief functioneert. Wil een disci-
pline wetenschappelijk blijven, dan zal ze com-
municatief en reflectief zijn, maar uiteindelijk
haar eigen positie innemen. Dit geldt ook de
praktische theologie binnen de theologie in het
algemeen. Zij heeft een eigenstandige positie
ten opzichte van systematische en bijbelse the-
ologie, ecclesiologie et cetera. Zij is gericht op
de wetenschappelijke reflectie op het handelen
van de kerk in dienst van het evangelie, binnen
de concrete creatuurlijke en culturele werke-
lijkheid (Ruijter 2005; Moller 2004). Zij is niet
slechts ‘handelingswetenschap’, met het risico
dat het ‘hoe’ gaat domineren, maar ook gericht
op het ‘wat’: de communicatie van het evangelie
(Korsch 2007). Voor de praktische theologie

58

Gericht zoeken naar de manier
waarop de kracht van de ander
mijn zwakheid kan compenseren

zijn dan de andere theologische disciplines
hulpbronnen, net als de sociale wetenschappen,
zij het dat voor de inhoud van de communica-
tie de theologische disciplines een sterk bepa-
lende rol spelen (Cameron 2010).

Hetzelfde geldt voor de sociaalwetenschap-
pers. Voor hen is de theologie een hulpweten-
schap om de werkelijkheid te begrijpen. Idem
staan adviseurs voor de vraag hoe het prak-
tijkprobleem op te lossen. Schon (1983; 1987)
noemt praktijkproblemen ‘messy situations’,
gekenmerkt door onzekerheid, instabiliteit,
complexiteit, uniekheid en vol van waarden-
conflicten. De eerste taak is de situatie een
naam en een kader te geven waarin zij verkend
kan worden: ‘naming’ en
‘framing’. Om dit te doen
maken professionals
gebruik van verschil-
lende soorten kennis,
wetenschappelijke, praktijktheoretische, hande-
lingskennis en ‘tacit knowledge” kennis die ‘in’
de professional zit over hoe situaties aangepakt
kunnen worden om ze op te lossen. Voor de
adviseur zijn dus de sociaalwetenschappelijke
en theologische inbreng ‘slechts’ elementen die
een bijdrage leveren aan de formulering van
een theorie op N=1 niveau en mogelijke hande-
lingsalternatieven (Strien 1986).

Empirisch-methodologisch speelt het onder-
scheid tussen wetenschappelijke theorievor-
ming en praktijktheorieén. Verschuren (2010)
onderscheidt tussen enerzijds ‘academisch
theoriegericht onderzoek’ (op universiteiten)
en ‘professioneel praktijkgericht onderzoek’ (op
hogescholen) en anderzijds de ‘context of disco-
very’ en de ‘context of justification’.

Vanuit de context of discovery richt academisch
theoriegericht onderzoek zich op de
(menselijke) natuur en de ontologische
werkelijkheid met als product verklarende
theorieén. Het professioneel praktijkgericht
onderzoek richt zich echter op handelen in
een contingente werkelijkheid, met als product
prescriptieve theorieén, handelingsprotocollen
en/of probleemoplossing. Object en product
verschillen.

Vanuit de context of justification, zijn de ver-
schillen kleiner: beide moeten voldoen aan ei-
sen van validiteit, controleerbaarheid en cumu-
lativiteit. Bij de productcriteria voor de praktijk
geldt voor hbo-onderzoek dat de eisen aan
implementaire en ethische validiteit uitermate
groot zijn, waar die voor de universiteit minder
een rol spelen, hoewel ook daar de valorisatie-
vraag belangrijker wordt (Sievers 2008; HBO-
raad 2007; 2010; KNAW 2009; 2012).

Vanuit de positie van de adviseurs staan we
voor de vraag naar de relatie tussen de empiri-
sche cyclus en de agogische of regulatieve cyclus
(Geertsema 2010; De Groot 1994).In de regu-
latieve cyclus gaat het om signaleren — onder-
zoeken — ontwerpen — implementeren — evalu-
eren — legitimeren. In de empirische cyclus om
waarnemen — hypothesen formuleren — toets-
bare voorspellingen opstellen — toetsen van de
voorspellingen — evalueren van de uitkomsten.
Beide cycli komen vergaande overeen (Schon
a.w.). De professional zal tijdens zijn onderzoek
van de situatie ook hypothesen formuleren op
basis van de verschillende theorieén die hij ter
beschikking heeft. De empirische cyclus geeft
theorieén met algemene geldigheid, de regu-
latieve cyclus een theorie voor het individuele

HANDELINGEN 2014 | 3

geval, die echter bij doorlopen van de cyclus in
meerdere gevallen de mogelijkheid biedt voor
het formuleren van een academische of een
praktijkprobleemgerichte theorie. Een en ander
vergt dat adviseurs en onderzoekers beide cycli

kennen en over en weer kunnen schakelen.

Consequenties

De grondtoon in alle ontwikkelingen ligt in de
uitdaging mensen (elkaar) te (helpen) ontmoe-
ten rond het kruis en de opstanding van Jezus
Christus. Opleidingen moeten niet slechts we-
tenschappelijk of handelingsgericht opleiden,
maar studenten helpen een persoonlijk disci-
pelschap te ontwikkelen.

Daartoe zal voldoende kennis en persoonlijke
ervaring aangereikt moeten worden om de
woorden die de kerk in haar geschiedenis heeft
ontdekt in woorden voor vandaag om te zet-
ten. Een godsdienstwetenschappelijke insteek
lijkt daartoe ontoereikend: opleidingen moeten
positie kiezen, om aansluiting bij de christelijke
gemeenschap te houden.

Actualisering van epistemologie, hermeneu-
tiek en taalwerelden is nodig om professionals
en vrijwilligers te laten samenwerken. Zelf ont-
dekte ik dat ‘meneer heeft het goed gezegd’ niet
altijd een compliment was voor mijn welbe-
spraaktheid, maar betekende dat ik er niets van
had begrepen. Dat analyses voorbij gingen aan
loyaliteiten, aan schaamte en schuld in gesloten
gemeenschappen waar iedereen alles wist van
iedereen en niemand meer durfde te oordelen.
Dat je soms aan de keukentafel moet zitten om
over God-in-het-dagelijks-leven te praten.

Een nadere doordenking van de methodolo-
gie van onderzoek binnen geloofsgemeenschap-

59



pen is nodig, om aan de valorisatie-eisen van de
overheid te voldoen.

De eigenheid van de academische opleiding
en beroepsbeoefening in relatie tot de prak-
tijkgerichte opleidingen en beroepsbeoefening
vergt bezinning. De kracht van wetenschap is
haar reductionistische insteek bij het bestude-
ren van de werkelijkheid. Als deel van de sys-
teemwereld zoekt zij naar ordening, voorspel-
baarheid en reguleerbaarheid.

logische kennis en specifiek sociaalwetenschap-
pelijke en praktijkprobleemoplossingskennis.
Dat rechtvaardigt een inzet in gemeenteop-
bouw-taken en activiteiten naar specifieke doel-
groepen.

Als laatste de democratische kwaliteit. Een
andere epistemologie, honorering van de kracht
van verschillende opleidingen, erkenning van
de mondigheid van gemeenteleden, betekent

andere samenwerkings- en

Daarmee heeft zij een kritise- ~ Soms moet je aan de keukentafel ~machtsverhoudingen. Ge-

rende en herstellende functie
naar de messy situations van
de leefwereld. Respectvol en
voorzichtig gezegd stelt ‘zo zegt de Heer’ een
situatie in een ander licht. De kracht van de
praktijkopleiding is het omgekeerde. Deze sluit
aan bij de rommel in de leefwereld, inclusief
onvoorspelbaarheid en chaos, verhalen, cultu-
ren en patronen en handelingsverlegenheden.
Daarmee heeft zij een kritiserende en herstel-
lende functie ten opzichte van reductie en
ont-lokalisering vanuit de systeemwereld naar
gemeenten. Met authenticiteit gesproken kan
‘kom mij, zondaar, te hulp’ de beperktheid en
barmbhartigheid van ons bestaan voor het voet-
licht brengen (Korthals 1992; De Roest 1998).
De taakverdeling tussen wo- en hbo-theolo-
gen vergt aandacht. Beiden moeten een schaap
met vijf poten zijn. De wo-opleiding richt zich
echter op diepgaand theologisch verstaan van
de Bijbel en generaal kijken naar de werkelijk-
heid. Dat rechtvaardigt dat de wo-opgeleide
zich vooral met de uitleg van de Bijbel in pre-
ken, catechese en bijzondere pastorale situaties
bezighoudt. De hbo-opleiding richt zich op het
geleefde christelijk leven, vanuit generiek-theo-

zitten om te praten

meenten en teams binnen

over God-in-het-dagelijks-leven  gemeenten zullen democra-

tischer worden. Dit vergt
erkenning van de eigen kracht en de eigen
zwakheid. En gericht zoeken naar de manier
waarop de kracht van de ander mijn zwakheid
kan compenseren. Diversiteit en veelkleurigheid
worden zo krachten om God voor Zijn diepte
en rijkdom te eren, elkaar en de samenleving te
dienen. <

Noten

' De Gereformeerde Hogeschool is geen kerkelijk in-
stituut, maar sterk verweven met de gereformeerde
gezindte.

*De opbrengsten van onderzoek en onderwijs moe-
ten beschikbaar zijn voor beleidsbepaling, vernieu-
wing et cetera, de ‘valorisatie’ van onderzoek en
onderwijs.

Literatuur

Borgman, E. (2009). Overlopen naar de barbaren.
Kampen: Klement.

Brink, E. (2013). Connecting Horizons with Job. Wil-
liam Carey International University Press.

Bronsveld, G., Hertog, G. den, Wattel, B. (2013). Kerk
op een kruispunt. Apeldoorn: Theologische Uni-
versiteit.

Cameron, H., Bhatti, D., Duce, C., Sweeney, J., Wat-
kins, C. (2010). Talking about God in Practice.
London: SCM Press.

cbs.nl/nl-NL/menu/themas/vrije-tijd-cultuur/publi-
caties/artikelen/archief/2013/2013-3929-wm.htm,
laatst bezocht 23.12.2013.

cbs.nl/NR/rdonlyres/C29AB889-FF8B-468F-AC74-
FCB9D6B7E789/0/20131204b15art.pdf, laatst
bezocht 23.12.2013.

Dekker, G. (2013). De doorgaande revolutie. Barne-
veld: De Vuurbaak.

Denzin, N.K., Lincoln, Y.S. (1994). Handbook of
Qualitative Research. Thousand Oaks: Sage Publi-
cations.

Donk, W.B.H.]. van der (red.) (2006). Geloven in het
publieke domein. Den Haag/Amsterdam:
WRR/Amsterdam University Press.

Flick, U. (2012). Qualitative Sozialforschung. Reinbek
bei Hamburg: Rowohlt Taschenbuch Verlag.

Gadamer, H.-G. (2010). Wahrheit und Methode.
Tiibingen: Mohr Siebeck.

Geertsema, H., Pelt, M. van, Diekmann, W. (2010).
‘Master staat voor meesterschap’, deel II Startdocu-
ment Landelijk overleg masters HSAO: http://www.
vereniginghogescholen.nl/zoekresultaten?q=start-
document-+landerlijk+overlg+masters+hsao

Grayling, A.C. (1996). Wittgenstein. Rotterdam: Lem-
niscaat.

Groot, A.D. de (1994). Methodologie. Assen: Van
Gorcum.

HBO-raad (2007). Brancheprotocol Kwaliteitszorg
Onderzoek (BKO) 2009 — 2015.

HBO-raad (2010). Gedragscode Praktijkgericht On-
derzoek voor het HBO.

KNAW (2009; i.s.m. VSNU, NWO). Standard Evalua-
tion Protocol 2009 — 2015.

KNAW (2012). Kwaliteit en relevantie in de geesteswe-
tenschappen.

Kock, J. de (2013). Een tijdperk zonder al te veel
catechese. In: Nederlands Dagblad, 30 november
2013, 13.

Korsch, D. (2007). Theologie. In: Grib, W., Weyel,

B. (Hrsg) (2007). Handbuch Praktische Theologie.
Giitersloh: Giitersloher Verlag.

Korthals, M., Kunneman, H. (red.) (1992). Het com-
municatieve paradigma. Amsterdam: Boom
Meppel.

HANDELINGEN 2014 | 3

Méoller, C. (2004). Einfiihrung in die Praktische Theo-
logie. Ttibingen und Basel: A. Francke Verlag.

Osmer, R.R. (2008). Practical Theology. Grand Ra-
pids, Michigan/Cambridge, United Kingdom:
William B. Eerdmans Publishing Company.

Roest, H.P. de (1998). Communicative Identity. Kam-
pen: Kok.

Rotmans, J. (2012). In het oog van de orkaan. Neder-
land in transitie. Boxtel: Aeneas.

Ruijter, C.J. de (2013). Horen naar de stem van God.
Zoetermeer: Boekencentrum.

Ruijter, C.J. de (2005). Meewerken met God. Kampen:
Kok.

Schon, D.A. (1983). The Reflexive Practitioner. New
York: Basic Books.

Schon, D.A. (1987). Educating the Reflexive Practitio-
ner. San Francisco: Jossey-Bass.

Sievers, B. (2008). The psychotic university. In:
Ephemera: Theory and politics in organization, 8
(3), 238-257.

Strien, P.J. van (1986). Praktijk als wetenschap.
Assen/Maastricht: Van Gorcum.

Trimp, C. (red.) (2002). Woord op schrift. Kampen:
Kok.

Verschuren, P.J.M. (2010). Onderzoek in het HBO.
Nijmegen: Radboud Universiteit.

Williams, R. (2013). Geloof in de publieke ruimte.
Vught: Skandalon.

Woudenberg, R. van (red.) (1996). Kennis en werke-
lijkheid. Amsterdam/Kampen: Buijten & Schip-
perheijn/Kok.

Zwiep, A. (2009). Tussen tekst en betekenis. Amster-
dam: VU University Press.

Henk (dr. H.) Geertsema is directeur van het Praktijk-
centrum, instituut voor onderzoek en dienstverlening
in de kerken in Zwolle en hoofd theologische oplei-
dingen aan de VIAA-Gereformeerde Hogeschool te
Zwolle.
hgeertsema.theologie@gh.nl



Montfort Demonstrationschool for
the Deaf and Blind, Limbe, Malawi

i;..;




ToT stoT | Jos peE Kock & HENK VAN DEN BoscH

Waar begin je?
En waar eindig je?

Wat is nodig om theologen adequaat voor te bereiden op het werkveld
waarin zij als professionals werkzaam zullen zijn en hoe onderhoud je
die professionaliteit? In dit slotartikel maken we een balans op.

ver welke werkvelden voor theologen

hebben we het? Wat zijn belangrijke

actuele en toekomstige ontwikkelin-
gen voor dat werkveld? Welke aanbevelingen
doen de verschillende auteurs ten aanzien van
initieel en post-initieel onderwijs voor theolo-
gen? En wat moet er nu praktisch worden ge-
daan? Die laatste vraag is een uitdagende vraag:
in de verschillende bijdragen wordt veel over-
wogen en overdacht, maar is het mogelijk een
stap verder te zetten in termen van handelen?

De verschillende bijdragen bevestigen opnieuw
het beeld dat theologen hun werkveld vinden
in diverse sectoren van de samenleving. Niet
alleen in de kerk of in het onderwijs, ook bij
justitie en defensie, in het welzijnswerk, bij de
media en bijvoorbeeld als ondernemer in con-
sultantsprakijken. Alleen al door de diversiteit
van deze sectoren en van de verschillende rollen
die de theoloog daarin kan hebben, is het een
uitdaging voor theologisch onderwijs een een-

64

duidig profiel van ‘de theoloog), een eenduidig
beroepsbeeld, te formuleren als basis voor op-
leidingen. De vraag is: wie is eigenlijk de afne-
mer van de theoloog? Dat is zeer divers. Dat is
niet alleen een kerkelijk betrokken gemeentelid,
maar ook een zinzoeker op straat, een cliént in
een zorginstelling, de journalist op zoek naar
duiding en ga zo maar door.

Uitdagende ontwikkelingen

Naast de diversiteit in beroepsbeelden is er ook
een aantal ontwikkelingen in samenleving, kerk
en theologie die de opleidingen uitdaagt. In alle
bijdragen resoneren de bekende ontwikkelingen
mee: individualisering, de-institutionalisering,
secularisering, multiculturalisering, pluralise-
ring, nieuwe vormen van spiritualiteit, brico-
lage enzovoorts (in de woorden van Walton).
Van oudsher wordt de theologie als discipline
betrokken op het geloven van mensen en het
spreken over God. Meer en meer wordt door
genoemde ontwikkelingen de theologische dis-

cipline betrokken op het zoeken naar zin en de
mogelijkheid van het transcendente. Die twee
betrekkingen sluiten elkaar zeker niet uit, maar
de beweging is duidelijk: de theologie dient
haar inbedding steeds vaker te zoeken in het
gegeven dat mensen zingevingsvragen hebben:
de geloofsvraag en de Godsvraag worden in dat
kader van de zingevingsvraag gesteld en niet

in de eerste plaats meer in het kader van Gods
openbaring in Schrift en belijdenis. Mede tegen
deze achtergrond heeft de religiewetenschap op
een steeds groter groeiende belangstelling kun-
nen rekenen en heeft de theologie ten opzichte
van die tak van wetenschap haar eigen positie te
bepalen.

Als gevolg van deze beweging komt het nar-
ratieve paradigma in de theologie meer en meer
centraal te staan. Waar is zin, geloof, God te
ontdekken in de persoonlijke biografieén van
mensen? Hoe kan de individuele zoektocht van
mensen zinvol in verband gebracht worden met
het spreken over God in de kerk? Hoe houd je
het uit met particuliere (geloofs)opvattingen in
een context van multireligiositeit? Waar liggen
zin, geloof en God besloten in het grotere nar-
ratief van een samenleving en haar (populaire)
cultuur?

‘Messy context’

De universele zingevingsvraag als bedding voor
de theologie en het narratieve paradigma als
hoofdstroom van het theologisch bedrijf: dat

is kort samengevat het beeld van de belang-
rijkste ontwikkelingen die het werkveld en de
opleiding van theologen hoofdzakelijk bepalen.
Bij deze ontwikkelingen worden overigens ook

HANDELINGEN 2014 | 3

kritische vragen gesteld. Zo besluit Schilderman
zijn bijdrage in dit nummer met een indrin-
gende vraag bij een situatie waarin de theologie
wordt gedomineerd door een narratief paradig-
ma: ‘Wat hebben theologen te vertolken als ze met
hun aanstaande clientele [de theologiestudenten]
het geheim gemeen hebben dat ze nog aan zichzelf
hopen te onthullen?” De ontwikkelingen, de kri-
tieken erop, in combinatie met de diversiteit in
‘afnemers’ van de diensten van de theoloog ma-
ken het noodzakelijk dat theologen zich blijven
professionaliseren gedurende hun loopbaan.
Dat vertaalt zich onder andere in de ontwikke-
ling van systemen voor permanente educatie,
maar bijvoorbeeld ook in specialismevorming
binnen het veld van de geestelijke verzorging.

Hoewel er nog steeds ruimte is voor en be-
hoefte is aan theologiebeoefening met de ker-
kelijke geloofsgemeenschap als bedding, moet
de theologie ontegenzeggelijk zich steeds meer
verhouden tot geloven en (geloofs)gemeen-
schappen die niet of minder kerkelijk of institu-
tioneel verbonden zijn. Dat is overigens ook de
opdracht van geloofsgemeenschappen zelf, om
dienstbaar te zijn in wat Geertsema noemde de
‘messy context’ met ‘messy situations’.

Dubbele reactie

De aanbevelingen van de verschillende au-
teurs liggen in het verlengde van de hierboven
geschetste ontwikkelingen. Theologische op-
leidingen moeten de hedendaagse zingevings-
vragen thematiseren en toekomstige theologen
helpen om gevoeligheid en taal te ontwikkelen
voor levensbeschouwelijke of existentiéle vra-
gen in samenleving en cultuur. Het theologisch >

65



bedrijf behoeft dus een transformatie tot pu-
blieke theologie: niet een hermeneutische lezing
van de traditie, maar hermeneutische com-
municatie met het publiek van vandaag dient
centraal te staan (Ganzevoort). Tegelijkertijd is
uit de bijdrage van Geertsema af te lezen dat er
nog steeds ook behoefte is aan wat Ganzevoort
noemt een kerygmatische monoreligieuze be-
nadering van theologiebeoefening: de theologie
dient de aansluiting bij de
christelijke religieuze ge-
meenschap als belijdende
gemeenschap te behouden.
Hier valt dus een dubbele
reactie op en mogelijk een dubbele waardering
van de ontwikkeling naar een meer narratief
paradigma in de theologie te ontwaren.

Hoewel de waardering verschillend kan uit-
vallen, helder is dat theologen in spe, of ze nu
hun bedding zoeken in een (kerkelijke) geloofs-
gemeenschap of in de universele zoektocht naar
zin, goed thuis moeten zijn in de (populaire)
cultuur. Onder andere deze vereiste betekent
dat de theologie stevig verbonden moet zijn
met andere disciplines die precies het lezen van
de cultuur helpen mogelijk te maken: de andere
geesteswetenschappen en de sociale weten-
schappen voorop. Tegelijkertijd werken the-
ologen in het werkveld veelvuldig samen met
andere specialisten zoals artsen, psychologen en
soms ondernemers. Om al deze redenen dienen
theologische opleidingen interdisciplinariteit
hoog in het vaandel te hebben. Daarbij hoort
ook het meer op elkaar betrekken van hbo- en
wo-theologie en het ontwikkelen van onderne-
merschap als theoloog.

66

Rekenen met een pluriform,
dynamisch en een steeds

Concrete curriculumplanning?

Vorig jaar, in 2013, verscheen het boekje De the-
ologie gevierendeeld onder redactie van Stephan
van Erp en Harm Goris. Het boekje bevat acht
verschillende bijdragen over vier spanningsvel-
den die bepalend lijken te zijn voor de huidige
(katholieke) theologiebeoefening in Nederland.
Het gaat om (1) de relatie van de theologie tot
de geesteswetenschappen, (2) de plaats van de
dogmatiek in het theolo-
gisch curriculum, (3) het
beeld van de theologie in

van kleur verschietend beroepsbeeld de media, en (4) de aan-

sluiting van de opleidingen
bij de beroepsmarkt van de zorg. Aanleiding
voor het schrijven van het boekje was de ob-
servatie dat de beoefening van universitaire
katholieke theologie sterk aan het veranderen
was. Het is interessant om de bevindingen in dit
themanummer naast die van De theologie gevie-
rendeeld te leggen.

Waar in verschillende bijdragen van dit the-
manummer de interdisciplinaire benadering
van de theoloog wordt bepleit, wordt in De
theologie gevierendeeld vooral het onderschei-
dene van de theologie ten opzichte van andere
geesteswetenschappen betoogd. Er moeten vrij-
plaatsen en theologen als vrijdenkers blijven,
die andere geesteswetenschappen en andere
taalvelden in de samenleving van een kritische
reflectie voorzien. Die eigenstandige rol van
de theoloog houdt overigens het leven van de
straat niet buiten de deur. Ook in De theologie
gevierendeeld wordt bepleit dat bijvoorbeeld de
dogmatiek in het theologisch curriculum zich
niet heeft te beperken tot geisoleerde autori-
teitsvragen en waarheidsvragen maar juist ook

oog moet hebben voor actuele, hedendaagse
godsvragen in verbinding met levend geloof.
Met name waar het gaat om de theologische
opleiding tot geestelijk verzorger constateert
De theologie gevierendeeld dat deze veel sterker
dan nu op rapport gebracht moet worden met
de werkelijkheid van de instituties waarbinnen
de geestelijk verzorgers werkzaam zijn; evenals
in dit themanummer wordt daar een pleidooi
gevoerd voor meer interdisciplinariteit en on-
dernemerschap.

Opvallend is dat zowel de bijdragen in dit
themanummer als de bijdragen in De theologie
gevierendeeld nauwelijks toekomen aan hele
praktische aanbevelingen voor de theologische
opleidingen: concrete aanwijzingen voor aan-
passing van curricula ontbreken. Dat heeft on-
getwijfeld te maken met het korte bestek waar-
binnen de auteurs in dit themanummer hun
overwegingen uit de doeken hebben moeten
doen. Maar tegelijkertijd laat het zien dat het
niet zo eenvoudig is om de stap naar concrete
curriculumplanning te maken. Het lastige zit
hem in de diversiteit van het werkveld waarvoor
opgeleid wordt en de diversiteit in beroepsbeel-
den die daarmee corresponderen.

Geen eenduidig beroepsbeeld

Naast centrale competenties is de basis voor
opleidingen gelegen in een specifiek beroeps-
beeld: wie is de theoloog, wat kan de theoloog
en wie is geholpen met de theoloog? Een oplei-
ding is geholpen met een eenduidig en scherp
beroepsbeeld. De uitdaging voor de theologi-
sche opleiding is deze, dat ze niet kan rekenen
op een eenduidig beroepsbeeld maar juist moet
rekenen met een pluriform, dynamisch en een

HANDELINGEN 2014 | 3

Montfort-school, Limbe, Malawi

steeds van kleur verschietend beroepsbeeld. Dat
maakt dat praktische aanbevelingen voor cur-
ricula heel moeilijk te geven zijn. Waar begin je
en waar eindig je? Wat moet er praktisch wor-
den gedaan? Dat is nog niet zo helder geworden.

Denklijnen

In deze bijdrage is wel een aantal denklijnen
duidelijk geworden. Hieronder willen we deze
in de vorm van vier stellingen poneren. De
denklijnen kunnen namelijk op zichzelf weer
ter discussie gesteld worden en soms zijn ze
reeds daadwerkelijk ter discussie gesteld in

67



ditzelfde themanummer. Maar voortdurend

vragen stellen bij denkrichtingen behoort op

zichzelf tot het wezen van theologiebeoefening
en is misschien wel van alle tijden.

1. De universele zingevingsvraag is de bedding
voor hedendaagse theologiebeoefening en het
narratieve paradigma is daarin een wezenlijk
uitgangspunt.

2. Theologische opleidingen moeten heden-
daagse zingevingsvragen thematiseren en toe-
komstig theologen helpen om gevoeligheid
en taal te ontwikkelen voor levensbeschouwe-
lijke of existentiéle vragen in samenleving en
cultuur.

3. De theologiebeoefening dient stevig verbon-
den te zijn met andere disciplines die het
lezen van de cultuur helpen mogelijk te ma-
ken en ondernemerschap en samenwerking
in het werkveld met professionals van andere
disciplines bevorderen.

4. De theologiebeoefening moet ruimte her-
bergen voor verschillende verhoudingen tot

68

kerkelijke en/of belijdende geloofsgemeen-
schappen: zowel een kritisch gedistantieerde
houding, een kritisch betrokken houding en
een gelovig kerygmatische houding.

Literatuur

Van Erp, S. & Goris, H. (red.) (2013). De theologie
gevierendeeld — vier spanningsvelden voor de theo-
logiebeoefening in Nederland. Nijmegen: Valkhof
Pers.

Jos (dr. A.) de Kock is godsdienstpedagoog en is als
universitair docent verbonden aan de Protestantse
Theologische Universiteit (www.pthu.nl). Hij is
onderzoeker bij het Onderzoekscentrum voor Jeugd,
Kerk en Cultuur (www.ojke.nl), chief editor van
Journal of Youth & Theology (www.iasym.net) en
tevens lid van de redactie van Handelingen.
adekock@pthu.nl

Henk (dr. H.M.) van den Bosch is als docent beroeps-
vorming en supervisor verbonden aan (het semina-
rium van) de Protestantse Theologische Universiteit.
Hij is lid van de redactie van Handelingen.
hmvandenbosch@pthu.nl

Montfort-school, Limbe, Malawi >




IN BEELD | HARBERT Bool)

Tussenwereld

en redactielid zei tegen mij, met enige spijt en verontschuldiging in zijn stem: ‘Tk heb

eigenlijk niets met iconen.” Er klonk iets door van verlangen meer met de oosterse

orthodoxie in contact te kunnen komen door je in te kunnen leven in iconen. Sinds
ongeveer een halve eeuw is er steeds meer aandacht voor iconen. Tegenwoordig maken ze deel uit
van de kunsthandel en in de kerken zien we ze steeds, oud of nieuw, authentiek of hobbyistisch
nageschilderd. Veel westerse gelovigen beleven er een soort gewijdheid aan, die ze in de ‘eigen’
religieuze kunst missen. Bovendien gaat er van de betere iconen een eigen schoonheid uit, door
hun typische compositie en door een ‘oude’ kleurintensiteit. Er is weinig naturalisme en de
ruimtelijkheid wordt niet gedicteerd door het centraal perspectief en de theatrale wet van eenheid
in handeling, plaats en tijd. Hierdoor ervaren we een wereld tegenover ons. Ook de zichtbare
oudheid en het aangetast zijn door langdurig gebruik of juist verwaarlozing kunnen een extra
belevingsdimensie geven.

Iconen vragen tijd om er mee vertrouwd te raken. Als je er nog niet al te veel gezien en niet al te
veel goed bestudeerd hebt, ‘lijken ze allemaal op elkaar’. Wij zijn gewend dat kunstenaars streven
naar eigen stijl en originele onderwerpen.

Merleau-Ponty schreef: ‘In welke beschaving de schilderkunst ook ontstaat [...] tot heden
doet ze nooit een ander raadsel eer aan dan dat van de zichtbaarheid. Hij heeft het dan over het
wonderlijke gegeven dat kunst altijd een tussenwereld, een tussenschakel is tussen het zien en
het geziene. Van de voorstelling is niet te zeggen waar die zich bevindt. Het komt voort uit de
ontmoeting van de waarnemer met wat ervaren is. Het is allemaal fysiek, en toch stijgt het daar
boven uit. In religieuze kunst kan het dan tegelijk de ontmoeting zijn van de gelovige met het
geloofsverhaal. In de icoon wordt dit besef versterkt juist door niet te focussen op de schijnbare
overeenkomst met de gewone waarneming. Nee, een heilige is altijd dezelfde heilige, de Drie-
eenheid is altijd dezelfde. Dat geef je weer vanuit een heilige traditie.

De hier afgebeelde icoon uit de zestiende eeuw is voor mij esthetisch spannend en inhoudelijk
diep. Het is Opstanding en Nederdaling in de onderwereld tegelijk, redding van Adam, Eva, David
en anderen. Het is voor mij een christelijk beeld, waar Plato ook over schreef in zijn Allegorie van
de Grot. Een mens die verantwoordelijk wil zijn voor de anderen, keert terug in de grot, diep de
grot in, om daar verlichting te brengen aan wie nog in de grotis. <l

‘Anastasis — Opstanding’ of ‘Nederdaling van Christus in de >

onderwereld’, Russische icoon, begin 16e eeuw, 31x26 cm

70




TRENDBERICHT | HENK DE ROEST & SAKE STOPPELS

Kerk tussen ideaal en

werkelijkheid

Kerkopbouw en praktische ecclesiologie

Niet hoe de kerk zou moeten zijn, maar hoe de kerk is, staat centraal in
het etnografische domein van kerkopbouw: ‘geleefd geloof’. Dit Trendbe-
richt bespreekt verschenen literatuur op dat terrein en belicht eveneens
een aantal studies over vernieuwende initiatieven die te vangen zijn
onder het begrip Emerging Church.

at de kerk maakbaar is, is een ta-

nend geloof. Er is scepsis rond het

zoveelste nieuwe model of weer een
nieuwe strategie. Mees te Velde, hoogleraar aan
de Theologische Universiteit Kampen, zei niet
zo lang geleden dat het beter was zijn boekjes
over gemeenteopbouw uit het begin van de
jaren negentig maar weg te gooien. Alleen het
deeltje over de bijbelse basisprincipes mocht
van hem blijven. “Ik heb gemerkt dat we het bij
gemeenteopbouw voor we 't weten het allemaal
weer zelf doen. Die maakbaarheid ging me te-
genstaan. Het als kerk méeten formuleren van
een visie/missie; het stellen van haalbare doelen,
targets, het overal woorden voor zoeken — dat
noem ik verbaliteitsoptimisme ...” Gevraagd
naar hoe gemeenteopbouw vorm moet krijgen,
legt Te Velde nu nadruk op de basis, op thema’s

72

als organisch groeien, persoonlijke godsvrucht,
meer ruimte bieden voor de eigen ontwikke-
ling van een plaatselijke gemeente” (Nederlands
Dagblad, 8 december 2012).

Zijn stem is niet de enige. Kritische geluiden
komen ook van bijvoorbeeld de dogmaticus
Bram van de Beek, die in zijn boek over de kerk,
Lichaam en Geest van Christus, schrijft dat de
kerk de crisis wil oplossen in plaats van haar
ondergaan (176).

Verzet tegen een al te activistische kerk treffen
we ook aan bij vader en zoon Dekker. Ze vragen
in Marginaal en Missionair respectievelijk Pro-
vocatie aandacht voor het element van goddelijk
oordeel in de huidige neergang van de kerk. Ze
hebben geen geloof in activistische opbouwpo-
gingen die dit element van oordeel niet erken-
nen. Het is goed deze kritische geluiden serieus

te nemen, maar dat betekent niet zonder meer
dat we ook volledig mee zouden moeten gaan
in de therapie die deze auteurs voor ogen staat.

We concentreren ons in dit Trendbericht op
twee domeinen. Het eerste is dat van de Emer-
ging Church, de parapluterm waaronder tal van
vernieuwende initiatieven worden gevangen.
Het tweede domein is dat van de etnografie.
Daarbij moeten we denken aan studies naar
lived faith en ecclesial practices. Niet hoe de kerk
zou moeten zijn, maar hoe de kerk is, staat hier
centraal. Tegelijk willen deze studies ook voluit
theologisch zijn. Dat is een spannende combi-
natie.

In het Literatuuroverzicht dat parallel aan dit
nummer op de website van Handelingen, www.
handelingen.com, verschijnt, geven we een
breder overzicht van verschenen boeken op het
terrein van kerkopbouw en praktische ecclesio-
logie. Daarin zullen uiteraard ook Nederlands-
talige boeken een plaats hebben.

Emerging Church

Emerging Church is een brede en wat diffuse
beweging, atkomstig uit de Angelsaksische we-
reld, die zich nadrukkelijk wil verhouden tot
de postmoderne context. Robert Doornenbal
schreef onder de titel Crossroads over deze be-
weging een dissertatie aan de Vrije Universiteit
in Amsterdam. Zijn studie is een zeer brede en
grondige introductie in wat hij noemt de Emer-
ging Missional Conversation (EMC). Specifiek
gaat zijn belangstelling daarbij uit naar leider-
schap en het element van leiding geven in de

HANDELINGEN 2014 | 3

vorming van studenten theologie. Doornenbal
acht de belangstelling hiervoor en het ook in de
opleiding kennis nemen van de in de afgelopen
jaren verworven inzichten, heilzaam voor de
kerk van nu.

In Duitsland verscheen een verwante studie
naar de Missional Church binnen de Verenigde
Staten en de betekenis die deze discussie kan
hebben voor de Duitse situatie. De auteur,
Martin Reppenhagen, bewerkte zijn dissertatie
uit 2008 tot het boek Auf dem Weg zu einer mis-
sionarischen Kirche. Hij concentreert zich vooral
op het netwerk ‘The Gospel and our Culture’
De missioloog Lesslie Newbigin (1909-1998) is
hier een kroongetuige. Reppenhagen staat dan
ook uitvoerig bij hem stil. Voor de Duitse con-
text ziet hij als (voorzichtige) leerpunten onder
meer het maken van ruimte voor missie als
werving en de noodzaak rond gemeenschaps-
vorming te denken in zowel een ‘centered set’
als een ‘bounded set. De gemeente dient open te
zijn voor zoekers en gasten, maar moet tegelijk
ook duidelijke grenzen aangeven. Anders kan
de kerk zich niet ontwikkelen tot een contrast-
gemeenschap en dat is wat hem voor ogen staat.

Binnen Groot-Brittannié is de Emerging
Church Movement inmiddels een behoorlijke
plaats gaan innemen, mede in de vorm van
zogenaamde fresh expressions of the church.

We noemen twee publicaties die beide zicht
bieden op de praxis. In 2012 verscheen van de
hand van David Goodhew en anderen het boek
Fresh!. Het boek biedt zowel inzicht in de feite-
lijke stand van zaken als zicht op wat de auteurs

noodzakelijk achten voor het komen tot nieuwe [>

73



geloofsgemeenschappen. Sinds 2004 zijn er
ongeveer 1000 initiatieven geweest, waarvan in-
middels ongeveer 200 het loodje hebben gelegd.
Traditionele kerken, cell churches en netwerk-
kerken zijn het meest succesvol. De aanwezig-
heid van voldoende kader is van groot belang
voor overlevingskansen en vitaliteit. Bij het
nadenken over het komen tot nieuwe gemeen-
schappen leggen de auteurs de nadruk niet
enkel op agogische kwaliteiten, maar ook op

de spirituele kant van gemeenschapsvorming:
gebed is onmisbaar. Binnen bestaande kerken
moeten pioniers ruimte krijgen. In de mindset
van veel bestaande kerkgenootschappen, kerken
en theologische opleidingen is de pionier echter
nog maar net in beeld (zie ook Doornenbal).
Fresh expressions zullen voluit kerk moeten
worden en geen ‘church lite. Lange adem is ge-
boden. Het vraagt volgens ons om voldoende
middelen en een langdurig commitment en
beide zijn lastig in een tijd van krimp.

In een verwante publicatie, getiteld Fresh
Expressions of Church and the Kingdom of God
(Cray e.a. 2012) wordt een groot aantal gemeen-
testichtingsprojecten beschreven. Dat gebeurt
telkens in betrokkenheid op het Koninkrijk van
God. De kerk wordt gezien als sign, instrument
and agent en als foretaste van het Rijk. Casestu-
dies zien we ook in The Gospel after Christendom
(Bolger 2012), een bundel praktijkverhalen uit
de hele wereld over nieuwe en vaak experimen-
tele geloofsgemeenschappen. De verslagen zijn
opgezet via een vast stramien: culture, experi-
ments, practices. Het vooropzetten van de cul-
tuur laat zien dat de zoektocht naar gecontextu-
aliseerde gemeenschappen binnen de Emerging
Church-beweging een uiterst serieuze zaak is.

74

Ook de critici van emerging churches, fresh
expressions en pionieren laten van zich horen.
Een dwars stemgeluid in de ecclesiologische
bezinning wordt gevormd door het boek For the
Parish van Andrew Davison en Alison Milbank.
De auteurs hebben hun pen in vitriool gedoopt
en bekritiseren in felle bewoordingen het uit
elkaar halen van de ‘innerlijke werkelijkheid
van de kerk’ en de verschillende ‘kerkvormen’
en de ontkoppeling van ‘boodschap’ en ‘verta-
ling’ zoals ze dat zien gebeuren in de reflectie op
fresh expressions. Vorm en inhoud zijn sterker
verbonden dan fresh expressions-auteurs willen
toegeven. Davison en Milbank volgen hier de
filosofische inzichten van Wittgenstein. Ze wij-
zen ook op de eindigheid van een fresh expres-
sion: ‘It will simply fold when it has run its brief
course (9). Het boek For the Parish stelt ook
vragen bij het veelvuldig gemaakte onderscheid
tussen ‘kerk’ (menselijk, middel, instrument) en
‘Koninkrijk’ (goddelijk, doel). Dit onderscheid
leidt tot een relativering van de kerk. De auteurs
wijzen erop dat de kerk in het Nieuwe Testa-
ment dé vorm is van het Koninkrijk (51) en
deel uitmaakt van het goede nieuws (‘We cannot
write the Church out of the gospel, 60). Tegen de
nadruk op netwerken en doelgroepen en het
‘opofferen van de praktijken van de inherited
church’ (54), pleiten zij voor het vrijmaken van
het missionaire potentieel van de geografisch
begrensde geloofsgemeenschap in haar diepge-
wortelde, ook historisch gegroeide betrokken-
heid op de lokale woon- en leefgemeenschap.
Wij achten deze tegenstem belangrijk voor
de discussie, niet alleen omdat in Nederland
de geesten rijp lijken te zijn voor tientallen pi-
oniersplekken, maar ook omdat de vraag naar

het waartoe van een geloofsgemeenschap (haar
‘mission’) in veel gemeenten en parochies op-
nieuw hoog op de agenda staat. Wie deze vraag
stelt kan niet om een theologische en missio-
logische reflectie heen. Als de geloofsgemeen-
schap is opgenomen in Gods mission, wat houdt
deze mission dan concreet in? Voor empirisch
onderzoek naar het antwoord op deze vragen,
naar het functioneren van geloofsgemeenschap-
pen, en naar het ontstaan en de ontwikkeling
van messy churches en new ways of being church,
waarin ook ruimte wordt gegeven aan theologi-
sche en ecclesiologische overwegingen, moeten
we echter niet bij Davison en Milbank zijn. We
staan hierbij stil in de volgende paragraaf, waar-
in we een tweede belangrijke trend signaleren.

De kerk zoals zij werkelijk is

In het jaar 2000 wees een systematisch theo-
loog, Nick Healy, erop hoezeer empirisch on-
derzoek naar de concrete werkelijkheid van de
kerk, de ‘real church’, nodig is om idealistische,
romantiserende, werkelijkheidsvreemde blue
print ecclesiology te voorkomen. In hetzelfde jaar
pleitten de Britse Nick Adams en Charles Elliott
voor zorgvuldige beschrijving van geloofsge-
meenschappen als een taak van de dogmatiek,
een opdracht voor de fundamentele theologie.
Ze gebruiken vergelijkbare argumenten. Kwa-
litatief onderzoek uitvoeren beschouwen zij als
een vorm van theologie beoefenen.

Sinds Healy, Adams en Elliot heeft etnogra-
fisch onderzoek, in brede zin, wereldwijd een
vlucht genomen. Er wordt zelfs over een ‘ethno-
graphic turn’ in de ecclesiologie gesproken en
het aantal casestudies is groeiende. Waarnemen
wordt daarbij niet los beschouwd van theologie.

HANDELINGEN 2014 | 3

Ook worden nieuwe vormen van onderzoek
beproefd, waarin de benadering van de action
research wordt benut. Recent zijn bijvoorbeeld
publicaties verschenen over ‘lived theology),
waarbij het gaat over de wijsheid die in praktij-
ken belichaamd wordt (Scharen & Vigen 2011),
maar ook werd minutieus onderzoek gedaan
naar lerse eucharistische ‘worship practices die
—nota bene — bij kunnen dragen aan ‘sectaria-
nism’ en geweld (Garrigan 2010).

Voor action research met een sterke theologi-
sche component is het werk van Clare Watkins
en Helen Cameron de laatste jaren baanbrekend
(Cameron, Bhatti, Duce, Sweeney & Watkins
2010). Zij wijzen vooral op de gebrekkige toe-
passingsmogelijkheden van academische eccle-
siologische reflecties op de alledaagse kerkelijke
praktijk. Door scherpe waarneming ontwik-
kelden ze een zogeheten four voices-benadering,
waarin ze verschillende soorten van theologie
onderscheiden, zoals deze in geloofsgemeen-
schappen worden toegepast.

In twee in 2012 verschenen bundels Perspec-
tives on Ecclesiology and Ethnography en Explo-
rations in Ecclesiology and Ethnography worden
in meer dan twintig bijdragen van theologen als
Alister McGrath, Rick Osmer, Luke Bretherton,
Mary McClintock Fulkerson en anderen, vruch-
ten van de kruisbestuiving van ecclesiologie en
etnografie bij elkaar gebracht. Telkens gaat het
om de vraag naar de verbinding tussen datgene
wat de kerk over zichzelf beweert en de ‘geleefde
ervaring. Ook hierin zijn verscheidene casestu-
dies naar concrete kerkelijke praktijken opgeno-
men, waarbij het overigens niet alleen gaat om
congregations of parishes sec, maar ook om de
rol die geloofsgemeenschappen kunnen spelen

75



in het versterken van lokaal sociaal kapitaal en
de sociale cohesie in een woonwijk. Epistemo-
logische vragen naar de verhouding tussen een
theologische en sociaalwetenschappelijke ziens-
wijze, naar wat ‘practices’ zijn en naar de aard
van de gegenereerde kennis komen herhaalde-
lijk aan de orde. Helder wordt aangetoond dat
onderzoek naar geloofsovertuigingen (beliefs)
alleen niet voldoet. Geleefd geloof of breder, ge-
leefde religiositeit is ingebed in of krijgt gestalte
in kerkelijke, maar ook in individuele devotio-
nele praktijken. Daarbij is datgene wat mensen
belangrijk vinden niet alleen gevormd door
hun deelhebben aan de christelijke traditie,
maar ook door hun deelgenoot zijn van andere
culturele praktijken. Wanneer ingezoomd wordt
op deze praktijken, blijkt de tegenstelling ‘kerk
versus wereld’ moeilijker overeind te houden.
Indachtig de kritiek van Davison en Milbank op
de fresh expressions — zonder dat deze overigens
expliciet wordt genoemd — wordt in verschillen-
de bijdragen ook de vraag gesteld naar criteria
voor wat geldt als ‘legitieme expressie’ van een
kerk. Daarnaast passeren methodologische vra-
gen voor onderzoek in en met geloofsgemeen-
schappen de revue, waarbij vooral vragen naar
de deskundigheidsmacht van de onderzoeker
centraal staan. De auteurs laten zien zich hierbij
bewust te zijn van de scherpe kritiek van Fou-
cault en anderen dat menswetenschappen ob-
jectiveren en reduceren, een kritiek die vooral
etnografen zich hebben aangetrokken.

Tijdschriften

We attenderen tot slot op twee periodieken die
zich specifiek richten op de kerk. Het WKO Bul-
letin is een qua oplage zeer bescheiden tijdschrift

76

dat verbonden is met het Werkverband Kerkelijk
Opbouwwerk (WKO). Het tijdschrift is ech-
ter ook ‘los’ verkrijgbaar via een abonnement
(wvko.nl). Het ontwikkelt zich tot het meest
grondige kerkopbouwkundige tijdschrift in
Nederland en verdient daarom grotere aandacht.
Nieuw is het Engelstalige tijdschrift Ecclesial
Practices dat door uitgeverij Brill wordt uitgege-
ven. Het beoogt het eerder genoemde grondig
kwalitatief empirisch onderzoek naar de ‘real
church’ en systematisch-theologische reflectie
op de kerk bij elkaar te brengen. Ook methodo-
logische vragen komen erin aan de orde. De re-
dactie is vanuit alle continenten internationaal
samengesteld en brengt experts op het terrein
van kerkopbouw, zowel agogisch als meer des-
criptief (etnografisch) georiénteerd, bij elkaar.

L Zie voor een breder overzicht van verschenen
studies op het terrein van kerkopbouw en praktische
ecclesiologie het Literatuurbericht Kerkopbouw /
Praktische ecclesiologie door Henk de Roest & Sake
Stoppels op www.handelingen.com, de website van
Handelingen, tijdschrift voor praktische theologie
en religiewetenschap.

Literatuur

Beek, A. van de (2012). Lichaam en Geest van Chris-
tus. De theologie van de kerk en de Heilige Geest.
Zoetermeer: Meinema.

Bolger, Ryan K. (ed.) (2012). The Gospel after Chris-
tendom. New Voices, New Cultures, New Expressi-
ons. Grand Rapids: Baker Academic.

Cameron, H., D. Bhatti, C. Duce, J. Sweeney, C.
Watkins (2010). Talking about God in Practice:
Theological Action Research and Practical Theology.
London: SCM.

Cray, G., I. Mobsby, A. Kennedy (2012). Fresh Expres-
sions of Church and the Kingdom of God. London:
Canterbury Press Norwich.

Davison, A. & A. Milbank (2010). For the Parish. A
Critique of Fresh Expressions. London: SCM Press.

Dekker, W.M. (2012). Provocatie. Over de zin van God
en geloof. Heerenveen: Groen.

Dekker, W. (2011). Marginaal en missionair. Kleine
theologie voor een krimpende kerk. Zoetermeer:
Boekencentrum.

Doornenbal, R. (2012). Crossroads. An Exploration of
the Emerging-Missional Conversation with a Special
Focus on ‘Missional Leadership’ and Its Challenges
for Theological Education. Delft: Eburon.

Garrigan, S. (2010). The Real Peace Process: Worship,
Politics and the End of Sectarianism. London: Equi-
NOX.

Goodhew, D., A. Roberts, M. Volland (2012). Fresh!
An Introduction to Fresh Expressions of Church and
Pioneer Ministry. London: SCM Press.

Reppenhagen, M. (2011). Auf dem Weg zu einer mis-
sionalen Kirche. Die diskussion um eine ‘Missional
Church’ in den USA. Neukirchen-Vluyn: Neukir-
chener Theologie.

Scharen, Chr.B., A. Marie Vigen (2011). Ethnography
as Christian Theology and Ethics. New York: Con-
tinuum.

Scharen, Chr.B. (ed.) (2012). Explorations in Ecclesi-
ology and Ethnography. Grand Rapids, Michigan:
William B. Eerdmans Publishing Company.

Ward, P. (ed.) (2012). Perspectives on Ecclesiology and
Ethnography. Grand Rapids and Cambridge: Wil-
liam B. Eerdmans Publishing Company.

Henk (prof.dr. H.P.) de Roest is hoogleraar Praktische
Theologie aan de Protestantse Theologische Univer-
siteit, vestiging Groningen.
hpderoest@pthu.nl

Sake (dr. S.) Stoppels is universitair docent Kerkop-
bouw en diaconiek aan de Faculteit der Godgeleerd-
heid, Vrije Universiteit, Amsterdam.
s.stoppels@yu.nl

HANDELINGEN 2014 | 3



ACTUEEL

Symposium Spiritualiteit en
ouderdom

In de Bergkerk in Amersfoort vindt op 21
november van 10.00-16.00 uur een symposium
Spiritualiteit en ouderdom plaats, nu met het
thema ‘In welke woorden kan ik wonen?” Hoe
ziet de spiritualiteit van de levensloop er uit?
Kan ouder worden ook een nieuwe fase van
geestelijke groei zijn? Kunnen kwetsbaarheid
en verbondenheid bronnen van zin zijn? Wat

is de waarde van de verbeelding bij het ouder
worden? Welke hoop en troost begeleiden mij
in mijn ouder worden? Sprekers: Frits de Lange,
Renée van Riessen, Christa Anbeek, Carel ter
Linden, Herman van Praag.

Opgave en aanmelding (incl. symposiumbundel,
lunch en afsluitend hapje en drankje): door
overmaking van € 50,- (studenten € 30,-)

op rekeningnummer NL 40 INGB 0008 2419

72 t.n.v. Stichting Amersfoortse Bergkapel

o.v.v. ‘Symposium Onder de vijgenboom 21
november’; (033) 46 179 17; www.bergkerk.nl

Lucepedia-app

Drie jaar geleden startte LUCE/Centrum

voor Religieuze Communicatie van Tilburg
University de website www.lucepedia.nl: een
theologische encyclopedie met laagdrempelige,
wetenschappelijke informatie over de
katholieke traditie. Nu bijna de helft van het
aantal internetpagina’s bekeken wordt op
tablets en smartphones, is er voor lucepedia.nl
een gratis app ontwikkeld: de Lucepedia-app,
geschikt voor zowel Android als iPhone.

78

L Op Lucepedia staat alles overzichtelijk bij
elkaar: van Genesis tot Apocalyps, van Augus-
tinus tot Schillebeeckx, van het Concilie van
Chalcedon tot paus Franciscus. Bijbelboeken,
kerkvaders, concilies, geestelijke stromingen,
filosofen, liturgische en theologische thema’s.
Inmiddels staan er meer dan vijthonderd dos-
siers online. Ideaal voor studie, als naslagwerk
of om gewoon doorheen te bladeren.

De Lucepedia-app laadt automatisch de
nieuwste updates van de website. Er is een
actueel overzicht van alle dossiers en alle on-
derwerpen die in het dossier zijn opgenomen.
Ook is het vrij eenvoudig om favoriete dossiers
selecteren, zodat favoriete rubrieken of voor-
keursthema’s bij elkaar staan. Tevens worden de
onderwerpen van die dossiers automatisch op
je mobiel of tablet gedownload. Hierdoor is de
geselecteerde informatie beschikbaar wanneer
de gebruiker offline is. De Lucepedia-app is gra-
tis te downloaden via Playstore en Applestore.

Meer informatie op lucepedia.nl, bij
programmacodrdinator dr. Frank Bosman,
f.g.bosman@tilburguniversity.edu of via
(013) 466 38 12

Introductiecursus Geestelijke
Verzorging en Organisatie 2014

In deze cursus worden de professionaliteit en
identiteit van de geestelijk verzorger in het
kader geplaatst van de (gezondheidszorg)
organisatie waarbinnen hij of zij werkt. De
cursus biedt handvatten om eigen ideeén m.b.t.
geestelijke verzorging om te zetten in beleid

en dat af te stemmen op het beleid van de
zorgorganisatie.

Trainer: dr. Wim Smeets, m.m.v. andere trainers.
24-28 november 2014. Cursusprijs: € 500;
verblijf: € 205.

KPV-Training 2015 en 2016

De Nijmeegse training is gericht op een
diepgaande herbronning van uw identiteit en
een duurzame verbetering van het handelen
als pastor, geestelijk verzorger of predikant.
De onderdelen van de training bieden daartoe
verschillende invalshoeken. De training duurt
16 weken tussen januari en juni en vindt
plaats op donderdagen en vrijdagen. U heeft
nog een dag nodig voor de voorbereiding, de
twee andere dagen werkt u, eventueel in een
leerstage. Omvang: 560 uur.

Data 2015: 7 januari — 19 juni en terugkomdagen
19 en 20 november 2015. Trainer: drs. Jack de
Groot. Cursusprijs € 5100, verblijf: € 1300. Data
2016: 6 januari — 24 juni en terugkomdagen 25 en
26 november 2016. Trainer: dr. Anneke de Vries.

Prijs: n.b.t.m.

LUCE-CRC

* Studiemiddag ‘Rituelen rond
Allerzielen’

Hoewel van katholieke origine is Allerzielen

tegenwoordig ook in protestantse kerken

geen onbekend verschijnsel meer. Hoe is dit

nieuwe fenomeen ontstaan? En hoe verhouden

deze collectieve herdenkingsrituelen zich tot

HANDELINGEN 2014 | 3

elkaar? William Arfman (promovendus Tilburg
School of Theology) deed onderzoek naar dit
actuele fenomeen. Naast tekst en uitleg biedt
de studiemiddag ruimte voor eigen creatieve
inbreng. Behalve voor kerkleden en kerkleiders
staat deze middag ook uitdrukkelijk open voor
ritueelbegeleiders, begrafenisondernemers, en
geinteresseerde kunstenaars.

7 oktober 2014, 13.00-17.00 uur; Nieuwegracht
65, 3512 LG Utrecht. Kosten: € 35; € 25
studenten/alumni FKT en FHTL.

(013) 466 3812/3800

* Masterclass Paulus in de liturgie

In het liturgisch leesrooster van de kerken
staan veel passages uit de brieven van Paulus
voorgeschreven. In de katholieke liturgie
worden zijn brieven eigenlijk altijd bij de
tweede lezing gebruikt. Maar vanwege de
moeilijkheidsgraad worden ze nog wel eens
overgeslagen. Wordt daarmee niet een van
de belangrijkste bronnen uit het Nieuwe
Testament verwaarloosd? Hoog tijd voor een
masterclass van LUCE/CRC over Paulus in
de liturgie. Inleider is Bart Koet, hoogleraar
Nieuwe Testament aan de Tilburg School of
Catholic Theology.

10 oktober 2014, 13.30-17.00 uur; Nieuwegracht
65, 3512 LG Utrecht. Kosten: € 35; € 25 voor
alumni FKT en abonnees TvV.
| www.tilburguniversity.edu/nl/onderzoek/
instituten-en-researchgroepen/luce-crc/

leergangen/

79



Psycho-oncologie voor moreel
consulenten en pastores

Vandaag de dag krijgt 1 op 3 van de mannen en
1 op 4 van de vrouwen in Vlaanderen kanker
in de loop van zijn of haar leven. Het aantal
kankerpatiénten neemt nog toe. De impact van
kanker en kankerbehandeling is aanzienlijk.
Naast de fysieke problemen als gevolg van de
tumor of de behandeling kampen mensen met
kanker (en mensen uit hun omgeving) met
moeilijkheden op het psychologische, sociale
en levensbeschouwelijke domein van het leven.
Het Cédric Hele instituut (CHi), Vlaams
instituut en kenniscentrum voor psychosociale
oncologie, biedt een driedaagse module voor
moreel consulenten en pastores. De opleiding
biedt, naast theoretische achtergrond, veel
praktisch bruikbare tips en voldoende ruimte
om te oefenen.

Vrijdag 19/9, maandag 29/9 en 13/10 van 9.30-
12.30 uur. Vergaderruimte Bruulpleintje, Bruul
52, 2800 Mechelen. Kosten: € 300 euro. Contact:
Eva Jacobs, 015/21.81.91, 0473/81.29.76, eva.

jacobs@cedric-heleinstituut.be

80

Zelfzorg in de zorgsector: ‘Als zorg een
opgave wordt ...
Een missionaris uit Indié vertelde ooit: “In
mijn omgeving kan ik “zorgen’ de klok rond,
er komt nooit een einde aan: kinderen, ziekte,
armoede, honger, sterven, rouwen ... Ik geef
wat ik kan. Mijn korte nachtrust heb ik nodig
om lichamelijk te volharden. Maar als ik deze
mensen nog vele jaren wil ondersteunen,
dan heb ik mijn gebed nodig om spiritueel te
volharden, elke avond bij zonsondergang. Ik
noem het graag zelfzorg.”

Tijdens deze vorming ‘Als zorg een opgave
wordt..” verkennen we een aantal methodes
om uit die cirkel te geraken: kennis en inzicht
in mechanismen: van ‘gave’ naar ‘opgave’;
ontwikkelen of behouden van een ‘breedbeeld’-
visie in je werkomgeving; ontwikkelen van
keuzebehendigheid, begrenzing.

L Zie voor meer informatie:
www.vormingscentrumguislain.be/wp-content/
uploads/2014/06/10_Zelfzorg-in-de-zorgsector-
Gent.pdf

Nieuw op handelingen.com

[ Actueel geplaatst: het Literatuurbericht van
Sake Stoppels & Henk de Roest over verschenen
studies naar kerkopbouw en praktische
ecclesiologie.

[ Ook het Literatuurbericht Diaconaat van
Herman Noordegraaf is recentelijk geplaatst en
te downloaden.



