
1aan de lezerh a n d e l i n g e n  2 0 1 4   I   3

God, kerk, theologie, ze komen in alle varianten voor. Dat geldt ook 

voor dominees, zo begreep ik onlangs toen ik in Amsterdam op 

billboards pastorale gesprekken advertised zag onder het kopje: 

‘Het hoge woord er uit’, aan te vragen bij het Levensvragenloket. Dat kan 

pro deo, maar je mag er ook 120 euro per gesprek voor betalen. Ik dacht 

dat we met ‘Rent a Priest’ en ‘www.moederoverste.nl’ al over de schrik heen 

waren. Feit is echter dat we met een smeltkroes van veranderingen te maken hebben. Buiten de 

muren geplaatste geestelijk verzorgers concurreren met spirituele consulenten of zingeving-zzp’ers. 

Jonge dominees zoeken de grenzen van charitatief werk weer op, al vinden ze daar ongetwijfeld 

diaconale vrijwilligers op hun pad of doorgewinterde heilsoldaten. Psychologen – inmiddels 

eveneens bedreigd – hebben zingeving ontdekt en ontwikkelen zich tot adviseurs in levenskunst, 

narratieve coaches of simpelweg mindfullness-therapeuten. Dat ze daarin rouwdeskundigen uit de 

uitvaartbranche of palliatief ondersteuners naast zich moeten dulden, deert hen niet. De markt kan 

kennelijk veel hebben, maar alles concurreert met iedereen.

Deze kleurenrijkdom valt misschien te waarderen, ze zorgt in ieder geval ook voor problemen. 

Allereerst omdat ze aan de broodwinning van theologen en religiewetenschappers raakt. Maar die 

variëteit roept natuurlijk vooral ook vragen op naar de concerns van de mensen die de zorg betreft: 

gaat het om hun geloof, om spiritualiteit, zingevingsvragen, levenskunst, welzijn, kwaliteit van 

leven? En zijn die mensen feitelijk beter af met de diensten die hen worden betoond? De vragen zijn 

natuurlijk simpel te beantwoorden met een beroep op de werking van vraag en aanbod: de markt 

bepaalt wel wat werkt. Maar dergelijke eenvoudige antwoorden lijken wat snel aan de normatieve 

lading en spirituele betekenis van religies voorbij te gaan. 

In dit themanummer van Handelingen willen we de vraag beantwoorden wat nodig is om 

theologen goed voor te bereiden op het werkveld waarin zij als professionals werkzaam zullen 

zijn. Hoe moet er geprogrammeerd worden in de initiële en post-initiële opleidingen? Voor welk 

werkveld en welk publiek moet opgeleid worden? Wat is er nodig bij studenten theologie of 

religiewetenschappen? Moeilijke vragen, maar wellicht ook weer niet lastiger dan de problemen 

waarvoor veel pastores en geestelijk verzorgers in het veld tegenwoordig nu eenmaal staan. 

A a n  d e  l e z e r   |   H a n s  S c h i l d e r m a n

1

Concurrentie

l



3inleiding2 h a n d e l i n g e n  2 0 1 4   I   3

i n l e i d i n g   |   J o s  d e  K o c k  &  H e n k  v a n  d e n  B o s c h

Levenslang leren

Al deze professionals worden op hun 

heel verschillende werkvelden voor-

bereid door de opleidingen voor 

theologie en religiewetenschappen. In hoeverre 

deze initiële opleidingen zich adequaat van hun 

voorbereidende taak kwijten, is onderwerp van 

discussie.  

	 Die discussie is overigens niet nieuw: dertig 

jaar geleden merkte Edward Farley in zijn boek 

Theologia: The Fragmentation and Unity of 

Theological Education, een boek dat de aanzet 

gaf tot een brede discussie over de inrichting 

en doelstellingen van theologisch onderwijs, 

op dat ‘complaints about theological education 

are as old as theological education itself ’ (3). 

En zijn gelijk werd twee jaar geleden nog eens 

bevestigd in het krachtige signaal van enkele 

jonge theologen, verenigd in het manifest ‘Do-

minee 2.0’, dat hun opleiding niet aansluit bij 

‘wat wij en de kerk in deze tijd nodig hebben’, 

een signaal dat zeer veel weerklank vond. De 

ondertekenaars van het manifest verwoorden 

het gevoel, niet alleen van veel gemeentepre-

dikanten in spe, maar ook van theologen die 

worden opgeleid tot andere professies (http://

dominee2punt0.wordpress.com/het-manifest/).

Gelukkig is de theoloog als professional na 

de afronding van de initiële opleiding niet 

uitgeleerd. Net als andere professionals wordt 

ook de theoloog vandaag de dag geacht een 

reflective practitioner te zijn, die levenslang zal 

blijven leren. En met het oog daarop wordt een 

breed arsenaal aan post-initiële opleidingen en 

cursussen aangeboden. Staat het ‘dat’ van post-

initieel onderwijs nauwelijks ter discussie, over 

het ‘wat’ lopen de meningen aanzienlijk uiteen. 

De verzuchting over het initiële onderwijs die 

hierboven werd opgetekend uit de mond van 

enkele jonge theologen, wordt ook gehoord 

waar het gaat over post-initieel onderwijs. 

Zes perspectieven
Welke ontwikkelingen en thema’s in de diverse 

werkvelden van theologen zijn richtinggevend 

voor de professionalisering van theologen in 

initieel en post-initieel onderwijs? In dit thema-

nummer belichten zes auteurs vanuit zes ver-

schillende perspectieven de professionalisering 

van de theoloog. 

Christa Anbeek beschrijft kort het verande-

rende religieuze landschap in Nederland, om 

vervolgens te bekijken welke mogelijkheden 

voor humanistische geestelijke zorg zich in dat 

landschap aandienen. In dit kader introduceert 

ze het begrip ‘zingevingsconsulent’, onderzoekt 

ze hoe deze levensbeschouwelijke professionals 

zich kunnen positioneren, en wat dat voor hun 

opleiding te betekenen heeft.

Ter gelegenheid van de Nacht van de The-

ologie 2013 schreef Ruard Ganzevoort een 

pamflet, Spelen met heilig vuur, waarin hij een 

lans breekt voor een publieke theologie die de 

samenleving dient door oude en nieuwe spiri-

tuele bronnen te duiden. Het spreekt voor zich 

dat deze opvatting van de professionalisering 

Wat is nodig om theologen adequaat voor te bereiden op het werkveld 
waarin zij als professionals werkzaam zullen zijn? Het is onmogelijk om op 
deze vraag een eenduidig antwoord te geven, alleen al vanwege het feit dat 
er niet voor een eenduidig werkveld wordt opgeleid. Theologen kom je im-
mers tegen in diverse sectoren van de samenleving: in de kerk, vanzelfspre-
kend, maar ook in de zorg en in het onderwijs, bij justitie, defensie en in het 
welzijnswerk. In al deze sectoren functioneert de theoloog als professional, 
maar wat de diverse sectoren aan specifieke kwaliteiten van de professionals 
verwachten verschilt nogal van sector tot sector. 

l
Seminarie Hydepark, Doorn

>



4

van de theoloog verregaande repercussies heeft 

voor de opleiding tot theoloog. In zijn bijdrage 

tekent hij in een aantal lijnen een schets van het 

curriculum van een in zijn ogen adequate theo-

logische opleiding.

Hans Schilderman reageert in zijn bijdrage 

op het pleidooi van Ruard Ganzevoort. Schil-

derman laat zien dat de praktisch theoloog 

dient rond te kijken, maar dan wel onder em-

pirische verdiscontering van relevante ontwik-

kelingen, in het bijzonder de individualisering, 

waarvan hij het begrip in het betoog van Gan-

zevoort mist. Hij stelt nadrukkelijk vragen aan 

een theologie die zich kennelijk als vorm van 

entertainment verstaat.

Het werkveld van de professionele geeste-

lijke verzorging is uitermate dynamisch, een 

dynamiek die wordt veroorzaakt door ontwik-

kelingen in de cultuur, in de zorg, en in het vak 

van geestelijke verzorging zelf. Martin Walton 

beschrijft de omstandigheden waarin de geeste-

lijke verzorging haar werk doet, om vervolgens 

de vraag te kunnen beantwoorden wat een 

geestelijk verzorger eigenlijk hoort te weten en 

te kunnen, en hoe dientengevolge de opleiding 

tot geestelijk verzorger eruit zou moeten zien.

Theo Witkamp is verantwoordelijk voor het 

scholingsaanbod van de Protestantse Theolo-

gische Universiteit in de Permanente Educatie 

van predikanten in de Protestantse Kerk in 

Nederland. Juist vanuit het perspectief van de 

professionalisering van de predikant bepleit hij 

de noodzaak van permanente educatie. Stilletjes 

hoopt hij dat de in de permanente educatie 

uitgevoerde professionaliseringsslag een toe-

nemend esprit de corps van predikanten als bij

effect met zich mee zal brengen.

Henk Geertsema, ten slotte, is directeur van 

het Praktijkcentrum, instituut voor onderzoek 

en advisering op het terrein van de praktische 

theologie. In dit Praktijkcentrum komen hbo-

theologie en academische theologie samen rond 

gemeenschappelijke thema’s, zoals bijvoorbeeld 

de plaats van de theoloog als professional in 

niet kerkelijk of levensbeschouwelijk gebonden 

organisaties. Wat levert deze ontmoeting op met 

het oog op de professionalisering van de theo-

loog? 

Jos (dr. A.) de Kock is godsdienstpedagoog en is als 

universitair docent verbonden aan de Protes-

tantse Theologische Universiteit (www.pthu.nl). 

Hij is onderzoeker bij het Onderzoekscentrum 

voor Jeugd, Kerk en Cultuur (www.ojkc.nl), 

chief editor van Journal of Youth & Theology 

(www.iasym.net) en tevens lid van de redactie 

van Handelingen.

adekock@pthu.nl

Henk (dr. H.M.) van den Bosch is als docent be-

roepsvorming en supervisor verbonden aan (het 

seminarium van) de Protestantse Theologische 

Universiteit. Hij is lid van de redactie van Han-

delingen. 

hmvandenbosch@pthu.nl

verslagh a n d e l i n g e n  2 0 1 4   I   3 5

P IL  O T V ER  S L A G   |   Christa Anbeek, Ger Palmboom & Jaap Schuurmans

De levensbeschouwelijk  
professional in transitie

In de eerste plaats gaan we in op het veran-

derende religieuze landschap en de bijzon-

dere levensbeschouwelijke uitdagingen die 

hierdoor lijken te ontstaan, met name wanneer 

er sprake is van kwetsbaarheid. Vervolgens 

wordt ingezoomd op het onderzoek naar moge-

lijkheden voor geestelijk begeleiders in de eer-

stelijnszorg. Aan de hand van enkele resultaten 

uit dit onderzoek formuleren we aanbevelingen 

voor de positionering van levensbeschouwelijke 

professionals en welke implicaties dit zou heb-

ben voor levensbeschouwelijke opleidingen.1

Veranderend religieus landschap en de 
uitdaging van kwetsbaarheid
Godsdienstsocioloog Staf Hellemans laat in zijn 

studie Het tijdperk van de wereldreligies (2007) 

zien hoe vanaf 1960 de pluralisering en globa-

lisering begint; honderden religies en religieuze 

bewegingen buitelen over elkaar heen. Voor 

individuen brengt deze ontwikkeling meer vrij-

heid, maar ook onoverzichtelijkheid. Je kunt 

tegenwoordig kiezen voor boeddhisme, soefisme, 

islam, hindoeïsme, allerlei vormen van yoga; ook 

niet-geloven is een optie, zoals onder anderen de 

Canadese filosoof Charles Taylor benadrukt. Het 

individu en de subjectieve beleving vormen het 

middelpunt. Iedereen stelt naar eigen smaak en 

inzicht een levensbeschouwing samen.

Dit zelf samenstellen van een levensbeschou-

wing lijkt een verworvenheid, maar kan ook een 

complexe opgave zijn. Een uitgangspunt van 

ons onderzoek is dat ervaringen met de kwets-

baarheid van het leven de zoektocht naar zin 
l

l

In dit artikel wordt verslag gedaan van een project dat mogelijkheden voor 
geestelijk begeleiders in de eerstelijnszorg onderzoekt. Het onderzoek 
speelt zich af tegen de achtergrond van een veranderend religieus landschap 
en de gevolgen die dit heeft voor de wijze waarop individuen omgaan met 
religieuze en existentiële vragen. Wat betekenen deze veranderingen voor 
een mogelijk levensbeschouwelijk aanbod en welke competenties vraagt 
dit van religieuze professionals? En welke implicaties zijn er op basis van 
dit onderzoek te formuleren voor initieel en post-initieel theologisch en 
levensbeschouwelijk onderwijs?



verslag h a n d e l i n g e n  2 0 1 4   I   3 7

urgenter maken (Anbeek 2010; 2013a; 2013b; 

Vroom 2013). Onze samenleving kenmerkt 

zich door een aantal dominante waarden, zoals: 

vrijheid, autonomie, onafhankelijkheid, succes-

vol zijn, gezond zijn, actief zijn, jong en soepel 

zijn.2 Op het moment dat iemand met kwets-

baarheid te maken krijgt, 

bijvoorbeeld door het verlies 

van werk of gezondheid, of 

door ouderdom, dient zich 

vaak een andere werkelijk-

heid aan die gekenmerkt wordt door heel an-

dere gegevens: afhankelijkheid, onzekerheid, 

vermoeidheid, niet langer actief kunnen zijn, 

niet succesvol. Traditioneel waren het met name 

religies in casu religieuze gemeenschappen die 

hielpen om deze ervaringen van kwetsbaar 

leven te duiden. Maar door het versnipperde 

religieuze landschap zijn er geen duidelijke 

overstijgende zingevingskaders meer voorhan-

den. ‘Vrijheid, blijheid’ lijkt de grootste gemene 

deler. Deze vrijheid vormt een behoorlijke 

uitdaging als mensen op de grenzen van het 

bestaan stuiten. Als het leven op z’n kop staat, 

minder vanzelfsprekend is dan het leek te zijn, 

ons voor morele dilemma’s plaatst en zicht op 

het einde geeft, juist dan doemt de vraag naar 

zin en betekenis op. Hoe kunnen we richting 

vinden en wat is het juiste om te doen? 

Dat is geen gemakkelijke opgave. Zeker niet 

als we bedenken dat ‘zin of betekenis’ verschil-

lende dimensies van het bestaan omvat. Het 

gaat niet alleen om een levensvisie, maar ook 

om een levenswijze, om manieren van hande-

len, om een gemeenschap, een ethiek op grond 

waarvan je keuzes kunt maken en om rituelen 

om de chaos mee in te dammen. 

Door de secularisatie zijn er tegenwoordig min-

der traditionele religieuze hulpverleners. Bo-

vendien missen zij door hun gebondenheid aan 

één bepaalde religieuze overtuiging nogal eens 

de aansluiting bij de meerderheid van de bevol-

king, die haar heil niet meer zoekt in een tradi-

tionele levensbeschouwing. 

Zorginstellingen zijn wel 

verplicht geestelijke verzor-

ging te faciliteren, maar dat 

is voor de meeste sectoren 

niet nader gekwantificeerd, waardoor er relatief 

weinig geestelijk verzorgers zijn. In steeds meer 

instellingen verdwijnen ze zelfs helemaal.

Nieuwe levensbeschouwelijke 
uitdaging: een pilot
Met bovenstaande schets over het veranderende 

religieuze landschap voor ogen besloot de 

Universiteit voor Humanistiek een pilot (2010-

2013) te ondersteunen naar mogelijkheden 

voor geestelijke begeleiding in de eerstelijns-

zorg. De pilot bestond uit vier onderdelen: 

1. �twee masterscripties waarin onderzoek werd 

gedaan naar hulpverleners in de eerstelijns- 

en tweedelijnszorg met het oog op het signa-

leren van en omgaan met zingevingsvragen 

bij patiënten; 

2. �zingevingsconsulenten (geestelijk begelei-

ders)3 die binnen enkele huisartspraktijken, 

in samenspraak met de huisarts, patiënten 

bezochten. Zowel de huisartsen als de gees-

telijk begeleiders hielden logboeken van de 

gesprekken bij; 

3. �zingevingsconsulenten die zelfstandig, zonder 

tussenkomst van een huisarts, bij mensen 
l

Ervaringen met de kwetsbaarheid 

van het leven maken de 

zoektocht naar zin urgenter 

6

thuis gesprekken voerden. Ook hier werden 

logboeken bijgehouden; 

4. een focusgroep met huisartsen. 

In het artikel Bestaansconsulenten binnen eer-

stelijns behandelteams (Anbeek 2013c) staan de 

eerste drie onderdelen van deze pilot beschre-

ven; ook worden de eerste conclusies verwoord. 

Hieronder volgen samengevat de belangrijkste 

resultaten van dit eerste deel. Daarna presen-

teren we de belangrijkste resultaten die naar 

voren zijn gekomen uit de analyse van de focus-

groep. Vervolgens wordt gereflecteerd op wat 

dit voor de positionering van levensbeschouwe-

lijke professionals en hun opleiding zou kunnen 

betekenen.

Eerste resultaten van het 
onderzoeksproject
Het doel van de analyse van dertien verzamelde 

casussen en de bijbehorende logboeken was het 

verhelderen van de mogelijkheden, kansen en 

drempels voor inzet van geestelijke verzorging 

in eerste lijn. Hiertoe werden de volgende ana-

lysevragen gesteld: 

I. 	� Welke thematiek komt in de gesprekken 

naar voren?

II.	� Wat doet de zingevingsconsulent?4

III.	�Welke meerwaarde ervaren huisartsen en 

patiënten? 

IV. �Welke drempels ervaren huisartsen, zinge-

vingsconsulenten en patiënten?

De thematiek
De thematiek die in de gesprekken naar voren 

komt betreft de levensgeschiedenis en de ziek-

tegeschiedenis. Tevens de gevolgen van ziekte in 

het dagelijks leven: bijvoorbeeld vermoeidheid, 

misselijkheid en beperkingen. Verder wordt er 

gesproken over de ideeën, gevoelens, verlangens 

en zorgen over nabije toekomst. Ten slotte be-

treft het de thematiek rondom sterven, dood, de 

wilsverklaring, levenseinde en euthanasie en de 

uitvaart.

Wat doet de zingevingsconsulent? 
Allereerst is er in alle gevallen sprake van een 

huisbezoek; dit betekent dat de zingevingscon-

sulent binnenkomt in de leefwereld van de cli-

ënt. Ten tweede is er sprake van het luisteren, de 

cliënt vrijuit laten praten. Uit de logboekanalyse 

blijkt dat de zingevingsconsulent daarbij erken-

ning te bieden voor wat cliënt doormaakt, en 

zich beschikbaar te stellen, verbinding te zoeken 

en troost te bieden. 

Verder blijken de zingevingsconsulenten te 

zoeken naar een alternatieve wijze van kijken en 

omgaan met wat er aan de hand is. En helpen 

zij de cliënten kracht- en vreugdebronnen aan 

te boren. Ook helpen zij de cliënt en naasten 

met beslissingen nemen en het bespreekbaar 

maken van aspecten rondom wilsverklaring, 

euthanasiewensen, houding ten aanzien van 

sterven en dood en ideeën over de uitvaart. Uit 

de analyse blijkt dat zingevingsconsulenten op 

deze wijze aan het werk gaan om de cliënt te le-

ren kennen en een vertrouwensbasis te creëren. 

Zij krijgen inzicht in hun biografie en kunnen 

zo uiteindelijk helder krijgen wat er precies op 

het spel staat, om zo ook te laten merken aan 



9verslag h a n d e l i n g e n  2 0 1 4   I   38

de cliënt: ‘je doet er toe’. De cliënt is sturend, de 

bestaans- of zingevingsconsulent volgend.

Welke meerwaarde ervaren huisartsen en 
patiënten?
Zowel huisarts als cliënt lijken tevreden, maar 

hebben moeite om te verwoorden wat de op-

brengst is. Analyserend naar de opbrengst van 

de inzet van geestelijk verzorgers werd door de 

huisartsen de rust benoemd te weten dat naast 

de medische ook de existentiële dimensie de 

aandacht krijgt.

Welke drempels ervaren huisartsen, 
zingevingsconsulenten en patiënten?
Uit de pilotstudie komt een aantal dilemma’s 

naar voren. Zo blijkt dat zowel huisartsen als 

patiënten geen ‘taal’ hebben voor levensvragen. 

De religieuze taal is voor velen weggevallen, 

maar daar is niets voor in de plaats gekomen. 

Hierdoor worden levensvragen maar moeizaam 

herkend.

Huisartsen geven aan dat het hun ontbreekt 

aan handvatten en ervaring wanneer en hoe 

een zingevingsconsulent inzetbaar is. Er is geen 

financiering voor de inzet van een zingevings-

consulent. De kosten voor het inschakelen van 

een zingevingsconsulent  moet door de indivi-

duele patiënt worden betaald. 

Voor de zingevingsconsulent vormt de on-

duidelijke profilering een belemmering. Hoe 

maakt de bestaansconsulent duidelijk wat hij te 

bieden heeft en hoe onderscheidt hij of zij zich 

daarmee van beroepen zoals de psycholoog of 

de maatschappelijk werker? 

Bij het uitvoeren van euthanasie werd de 

zingevingsconsulent verschillende keren niet 

betrokken, ondanks een voorafgaand intensief 

contact. Zowel voor patiënten als voor de huis-

arts was niet duidelijk welke rol een bestaans-

consulent hier zou kunnen spelen.

Ten slotte is er onduidelijke samenspraak met 

andere levensbeschouwelijke professionals die 

door familie worden ingeschakeld. Een katho-

lieke pastor nam zonder overleg met de be-

staansconsulent de uitvaart voor zijn rekening, 

terwijl de bestaansconsulent hier uitvoerig met 

de patiënt over van gedachten had gewisseld.

Het teamwork tussen de huisarts en zinge-

vingsconsulent is ook niet vanzelfsprekend. Er 

dreigt het gevaar van twee solotrajecten. Team-

work zou verder ontwikkeld kunnen worden 

door structureel overleg binnen de eerste lijn 

van praktijkondersteuners, huisartsen en zinge-

vingsconsulent. 

Als we in termen van competenties van de zin-

gevingsconsulent spreken, kunnen we zien dat 

er met name een appèl wordt gedaan op de re-

lationele, de hermeneutische en de dialogische 

competentie. Deze spelen een belangrijke rol in 

het contact met de patiënt en de familie, zowel 

als met de huisarts en met andere (zorg)profes-

sionals. De zelfreflectieve competentie is mede 

van belang om te kunnen schakelen tussen de 

verschillende leef- en professionele werelden 

(zie tabel).

De focusgroep
Tot deze fase in het onderzoek heeft de focus 

van de analyse van de onderzoeksgegevens met 

name gelegen op de inzet van de zingevings-

consulenten. Er is wel gekeken naar wat cliënten 

en huisartsen als ‘opbrengst’ van de gesprek-
l

ken zagen. Deze twee punten zijn nog niet 

voldoende uit het verzamelde materiaal naar 

boven gekomen. Enerzijds bleek dat het lastig 

was om cliënten van de zingevingsconsulenten 

achteraf te vragen wat zij 

van de gesprekken had-

den gevonden (cliënten 

waren overleden; het was 

voor cliënten moeilijk om 

onder woorden te brengen wat de ‘opbrengst’ 

van de gesprekken was geweest omdat er geen 

problemen opgelost waren; cliënten hebben in 

vertrouwen met de zingevingsconsulenten over 

gevoelige thematiek gesproken, waarna ze het 

lastig vonden om hierover met een onbekende 

buitenstaander in gesprek te gaan). Anderzijds 

is in de verzamelde data nog te weinig naar 

boven gekomen hoe huisartsen de geboden zorg 

evalueerden (huisartsen zagen geen duidelijke 

probleemoplossing; hadden te weinig zicht op 

waar de gesprekken precies over gegaan waren; 

zagen geen duidelijke ver-

anderingen bij hun patiën-

ten).

Om de visie van huisart-

sen meer zichtbaar te krij-

gen is een focusgroep-interview georganiseerd. 

Aan dit interview deden zes praktijk houdende 

huisartsen, vijf mannen en een vrouw, en een 

huisarts in opleiding (vrouw) mee. De werving 

van de huisartsen vond plaats door contacten 

tussen de huisartsen onderling; een aantal van 

hen is gespecialiseerd in de palliatieve zorg, van 

andere huisartsen was bekend dat ze interesse 

Vier competenties ten behoeve van geestelijke begeleiding

Het vermogen te investeren in (de opbouw en het bewaken van) 
een relatie van veiligheid, gelijkwaardigheid en vertrouwen.

1. Relationele competentie

Het vermogen om verschillende, mogelijk tegenstrijdige, 
betekenisdimensies in de verhalen en ervaringen van de ander te 
herkennen, te duiden en te verwoorden teneinde zoveel mogelijk 
recht te doen aan diens geleefde werkelijkheid.

De gevoeligheid en openheid voor de vele mogelijke (eventueel 
tegenstrijdige) betekenisdimensies en nuances in de verhalen en 
ervaringen van de ander.

2. Hermeneutische competentie

Het vermogen om je eigen voorkeuren, ideeën, angsten, 
verlangens, waarden et cetera te onderzoeken en deze in reactie op 
de ander te (h)erkennen.

3. Zelfreflectieve competentie

Het vermogen je open te stellen voor het verschil en de bereidheid 
om je eigen vooronderstellingen op het spel te zetten en te 
veranderen.

4. Dialogische competentie

       Narratieve sensibiliteit

Overzicht van de vier competenties. Bron: Duyvenbode 2014, gebaseerd op Alma & Anbeek 2013

Voor huisartsen is op het gebied 

van zingeving een toeleidende rol 

mogelijk, al zijn er nogal wat dilemma’s



1 1verslag h a n d e l i n g e n  2 0 1 4   I   31 0

hebben in zingevingsvragen. Het interview 

werd geleid door een onderzoeker van het pro-

ject; daarnaast was een andere onderzoeker als 

observant aanwezig. Hieronder de belangrijkste 

bevindingen. 

Het interview werd als volgt ingeleid: In de 

palliatieve zorg worden jullie als huisartsen wel-

licht regelmatig geconfronteerd met zingevings-

vragen. Wat moet ik me in jullie praktijk daarbij 

voorstellen? Komen jullie het vaak tegen? Wanneer 

merk je dat? Wanneer merk 

je dat niet?5 Ondanks dat de 

huisartsen in deze focus-

groep in beginsel positief 

leken te staan tegenover 

een eventueel in te schakelen zingevingsconsu-

lent, stond een groot deel van het focusgoep-in-

terview in het teken van de poging vat te krijgen 

op het concept ‘zingevingsvragen’ en hoe de rol 

van de huisarts en mogelijk de zingevingsconsu-

lent op dit vlak ingevuld zou kunnen worden.

Volgens de deelnemers spelen zingevingsvra-

gen vaak als er sprake is van verlieservaringen. 

Het meest in het oog springend is dat in de 

palliatieve zorg, maar verlieservaringen spelen 

ook bij chronisch zieken, mensen die een naaste 

verloren hebben of iets wat voor hen belangrijk 

is hebben moeten opgeven. Verder ziet één van 

de huisartsen zingevingsvragen als ‘welzijnsvra-

gen en eenzaamheid’. Een ander noemde ‘angst’ 

als mogelijk aspect. 

Afbakening van het domein 
‘zingevingsvragen’ 
Ondanks dat huisartsen zingevingsvragen of 

-problematiek lijken te signaleren in de levens 

van patiënten, bleek het bijzonder lastig om 

helder te krijgen wat zingevingsvragen precies 

zijn. Ze komen ook niet als zodanig ter sprake. 

Patiënten benoemen hun problemen niet in die 

termen en huisartsen ‘vertalen’ de verwoorde 

klachten vervolgens bijvoorbeeld als ‘medisch 

onverklaarbare klacht’, ‘moeheid’, of ‘boosheid’. 

Door dit vage karakter hangt het dus van de 

werkwijze en duiding door de huisarts af of 

problemen waar patiënten mee worstelen als 

zingevingsvragen geïnterpreteerd worden. Of 

huisartsen vervolgens ook 

een rol zouden moeten 

spelen in aandacht voor 

zingevingsvragen is twee. 

En omdat patiënten niet 

uit zichzelf zullen vragen naar begeleiding door 

een voor hen onbekende zingevingsconsu-

lent, lijkt hier een cruciale vraag te liggen. Als 

huisartsen op het gebied van zingeving een rol 

zouden moeten nemen, zullen zij hierin dus een 

toeleidende rol nemen. Aan die mogelijk toelei-

dende rol zitten enkele lastige aspecten.

Past aandacht voor zingeving wel bij de 
rol van de huisarts?
Alle deelnemende huisartsen herkenden situ-

aties waarin mogelijk zingevingsvragen bij pa-

tiënten aan de orde waren. In die gevallen kan 

de huisarts een speciale rol spelen door de vra-

gen of klachten van patiënten aldus te verwoor-

den en vervolgens eventueel patiënten door te 

verwijzen naar een zingevingsconsulent.

Soms kan het signaleren van de vragen door 

de huisarts zelf reeds genoeg zijn om patiënten 

te helpen. Pas wanneer huisartsen het gevoel 

hebben dat ‘ze niet verder komen met een  

patiënt’ denken zij dat expliciet aandacht geven 
l

De onduidelijke profilering van de 

zingevingsconsulent zorgt voor 

onzekerheid over de eigen rol

aan zingevingsvragen nuttig zal zijn. 

Huisartsen voelden zich daarbij ook onzeker 

(onvoldoende kennis) of onmachtig (onvol-

doende tijd) om patiënten hierin te begeleiden. 

Ook botst het regelmatig met de rol van huis-

arts: je moet vaak onder tijdsdruk handelen 

(diagnosticeren; insturen of niet; medicijnen 

voorschrijven). De zorgverzekeraar hanteert de 

eenheid van tien minuten per consult, met een 

maximum van twee aaneensluitende consulten, 

ook voor visites.

In het focusgroep-

gesprek werd daarom 

nader onderzocht of het 

mogelijk en wenselijk is 

om patiënten door te kunnen verwijzen naar 

iemand die zich specifiek met zingevingsvragen 

bezighoudt. Maar ook voor het verwijzen geldt 

dat van de gebruikelijke werkmodus afgestapt 

moet worden. Ook voor het ‘simpel’ signaleren 

van zingevingsvragen moet je dus rust en ge-

duld hebben en beschouwend of reflecterend 

kunnen kijken. Gezien het gevoel van huisart-

sen dat zij daar niet voldoende tijd en expertise 

voor hebben, ligt hier dus al een probleem. 

Wat moet iemand kunnen om zich met 
zingevingsvragen bezig te houden?
Om patiënten te kunnen begeleiden in hun zin-

gevingsvragen vinden de deelnemende huisart-

sen dat de betreffende professional zich dient aan 

te sluiten bij en af te stemmen op de patiënt, om 

op die wijze de vragen of blokkades van patiën-

ten te kunnen verhelderen, te duiden en daar-

door mogelijk voor betrokkene beter hanteer-

baar te maken. Dit alles door de tijd te nemen, te 

praten, te luisteren en te benoemen. Daarnaast 

wordt kennis van verschillende wereldvisies en 

het omgaan met diversiteit genoemd.

Wie kunnen dat?
Verschillende disciplines werden hierbij ge-

noemd: een (academisch opgeleide) zingevings-

consulent (analoog aan de geestelijk verzorger 

die binnen een zorginstellingen werkzaam is); 

maatschappelijk werker, psycholoog, sociaal-

psychiatrisch verpleegkundige, vrijwilliger of 

buurvrouw. Wie nu de 

juiste persoon of wat nu 

de juiste professie is, is 

wederom lastig te bepalen 

vanwege de omissie van 

een duidelijke begrenzing of definiëring van het 

thema ‘zingevingsproblematiek’. 

Wat moet het effect/resultaat zijn van 
aandacht voor zingevingsvragen?
Door aandacht aan zingevingsvragen te geven 

kan wellicht voorkomen worden dat vragen die 

niet medisch zijn toch bij de huisarts neerge-

legd (blijven) worden. Daarvoor is het nood-

zakelijk dat zowel de patiënt als de huisarts dat 

inziet. Beiden dienen daarvoor uit de gebruike-

lijke medische modus te stappen. 

Eveneens hoopt de huisarts dat hij daardoor 

ontlast wordt, omdat de vragen niet meer op 

zijn bordje (blijven) liggen en er dus minder 

beroep op hem gedaan zal worden. Maar het 

zal wellicht niet enkel ontlasten (dus werkdruk 

verminderen), het kan ook verdiepend en voe-

dend werken. Dat vergt echter tegelijkertijd een 

investering van de huisarts.

Natuurlijk draagt die consulent iets bij, want 

anders heb ik die consulent niet nodig. Als 

Snelle analyse en probleemoplossing 

staan niet op de voorgrond, maar 

rust, geduld en beschouwende reflectie



1 2 h a n d e l i n g e n  2 0 1 4   I   3 1 3

Montfort Demonstrationschool for the 

Deaf and Blind, Limbe, Malawi 



1 5verslag h a n d e l i n g e n  2 0 1 4   I   31 4

die consulent dingen doet die ik ook kan, 

dan is het puur ontlasting, maar hij doet wat 

anders.[…]

Ik denk vooral dat die patiënt er beter van 

wordt. Ik heb niet de illusie dat het mij zal 

ontlasten. Als het mij vier keer zoveel werk 

kost, dan zal ik mij wel achter de oren krab-

ben. Ontlasten zal deels ook wel zo zijn, maar 

het kost ook wat.[…]

Ook hier wordt het risico gesignaleerd dat door 

de moeilijk te begrenzen en te definiëren ‘zinge-

vingsproblematiek’ en daarmee de vage doelen 

die de aandacht voor deze problematiek zou 

moeten dienen, tot onduidelijkheid en onbe-

grensde groei zal kunnen leiden.

Maar aanbod creëert ook vraag. Er is een lij-

densdruk die wij in onze spreekkamer ontvan-

gen en waar we ons best mee doen. Maar als je 

niet duidelijk definieert welk doel zo’n begelei-

dingstraject heeft … […] 

Behoefte van de huisarts ten aanzien van 
zingevingsproblematiek
Gezien de onzekerheid die huisartsen ervaren 

in het signaleren, begeleiden en ‘oplossen’ van 

zingevingsproblematiek van patiënten, uiten 

huisartsen de behoefte om hierover met gelijk-

waardige samenwerkings- en gesprekspartners 

te kunnen reflecteren. Zij pleiten ervoor dat 

zij in een of andere samenwerkingsvorm met 

academisch opgeleide zingevingsconsulenten 

patiëntencasuïstiek zouden kunnen bespreken 

en uitwisselen.

Daarnaast kan samenwerking huisartsen 

helpen om – vanwege de andere invalshoek die 

de zingevingsconsulent kiest – beter zicht te 

krijgen op hoe de patiënt tegenover zijn situatie 

staat, waardoor hij zijn zorg daar ook beter op 

kan afstemmen. Voorwaarde hiervoor is wel dat 

huisarts en consulent hierover inhoudelijk mo-

gen uitwisselen.

Hoe patiënten overtuigen?
Zoals reeds gesteld: in de spreekkamer van de 

huisarts benoemen patiënten zingevingsvragen 

of -problemen niet in deze termen. Huisartsen 

worstelen daarom hoe hen te overtuigen en 

te verwijzen naar een voor hen nog onbekend 

iemand met een onduidelijk aanbod om over 

hun (zoals de huisarts dat benoemt) zingevings-

probleem te gaan praten. Daarbij is patiënten 

bovendien ook niet direct te verhelderen wat de 

uitkomst van dat soort gesprekken zal zijn. 

Organisatievorm en financiering
Tijdens dit focusgroep-interview is er naast bo-

vengenoemde onderwerpen nog kort aandacht 

besteed aan de vorm van organisatie en financie-

ring van het inschakelen van hulpverlening op 

het gebied van zingevingsvragen. Qua organisa-

tie is de mogelijkheid dat huisarts en zingevings-

consulent in een hechte samenwerkingsrelatie 

gaan werken, waarbij de zingevingsconsulent 

bijvoorbeeld binnen het gezondheidscentrum 

aanwezig en beschikbaar is. Wellicht dat dit voor 

patiënten drempelverlagend werkt. 

Het wordt daarbij wel als meerwaarde gezien 

dat de zingevingsconsulent bij de mensen thuis 

in gesprek gaat. Een andere vorm is dat de zin-

gevingsconsulent onafhankelijk en zelfstandig 

is, en door de huisarts in te schakelen is. Een 

nadeel hiervan zou kunnen zijn dat de huisarts l

Conclusies, aanbevelingen en 
implicaties
Op grond van de pilot komen we tot een aantal 

conclusies, waaraan we een aantal reflecties 

verbinden wat dit voor de positionering van 

levensbeschouwelijke professionals dient te 

betekenen. Op basis hiervan formuleren we 

vervolgens een aantal implicaties voor initieel 

en post-initieel theologisch onderwijs.

Conclusies
1. �De zingevingsconsulent lijkt goed en bete-

kenisvol werk te doen, maar weet dit niet in 

een hedendaagse levensbeschouwelijke of 

existentiële taal te communiceren.6 Hierdoor 

dreigt psychologisering van het vakgebied 

(luisteren, erkennen, bevestigen, aandacht 

geven) en onderwaardering van de expertise 

van de geestelijk begeleider (‘de buurvrouw 

kan het ook’). Daarbij dreigt de levensbe-

schouwelijke dimensie en expertise uit beeld 

te raken en zelfs te verdwijnen.

2. �Uit de analyse van de logboeken komt naar 

voren dat huisartsen en patiënten geen taal 

hebben voor levensvragen. Ook uit de fo-

cusgroep blijkt dat er grote verwarring is 

rondom begrippen als zingeving, levensvra-

gen en spiritualiteit. Deze conclusie kwam 

ook naar voren in de twee masterscripties die 

in het kader van dit project geschreven zijn 

(Hulshof 2012; De la Hayze 2012). De ter-

men zingeving, levensvragen en spiritualiteit 

zorgen bij een breder publiek maar ook bij 

medische professionals voor verwarring en 

onduidelijkheid.

3. �De onduidelijke profilering van de zinge-

vingsconsulent zorgt voor onzekerheid over 

te weinig of pas achteraf geïnformeerd blijft 

over wat er ter sprake komt tussen zingevings-

consulent en patiënt. 

Dit punt raakt aan een belangrijke vraag die 

bij beide organisatievormen speelt: hoe moet 

de informatie-uitwisseling tussen huisarts en 

zingevingsconsulent geregeld worden? Voor 

geestelijk verzorgers binnen een intramurale 

setting geldt veelal een vrijplaatsfunctie. De 

huisartsen lieten duidelijk weten dat zij juist 

behoefte hadden aan een hechte samenwer-

kingsrelatie, omdat zij van de inzichten en het 

perspectief van de zingevingsconsulent konden 

leren of dat zij samen konden reflecteren, zodat 

daardoor hun kwaliteit van zorg zou kunnen 

verbeteren. De zingevingsconsulent heeft hierin 

dan dus naast een consulterende functie rich-

ting de patiënt ook een consultfunctie richting 

de huisarts. Hiervoor is het nodig dat de zin-

gevingsconsulent niet een strikte interpretatie 

van de vrijplaats hanteert, maar bereid is om na 

toestemming van de patiënt informatie over de 

gesprekken uit te wisselen. 

Heel kort is het onderwerp ‘financiering’ 

verder nog aan bod gekomen. Daarbij wordt op 

twee gedachten gehinkt. Enerzijds zou aandacht 

aan zingevingsvragen zo goedkoop mogelijk en 

daarmee laagdrempelig geregeld moeten wor-

den (door bijvoorbeeld speciaal getrainde vrij-

willigers), anderzijds wordt het toch ook wel als 

speciale expertise gezien waarbij de huisarts te 

rade kan gaan om zo de zorg zo goed mogelijk 

op de situatie af te stemmen. Een ander punt 

is de bron van financiering: moeten de mensen 

het (deels) zelf betalen of moet het gefinancierd 

worden vanuit de zorgverzekering of andere 

gemeenschappelijke middelen?



1 7verslag1 6 h a n d e l i n g e n  2 0 1 4   I   3

de eigen rol. Omdat de eigen levensbeschou-

welijke expertise onvoldoende in beeld is, 

ontstaat er rolverwarring ten aanzien van 

aanpalende zorgverleners, zoals psychologen, 

maatschappelijk werkers en vrijwilligers.

4. �Huisartsen signaleren zingevingsvragen en 

geven aan dat hier een andere expertise en 

andere competenties geboden zijn dan de 

medische. Snelle analyse en probleemoplos-

sing staan niet op de voorgrond, maar rust, 

geduld en beschou-

wende reflectie. Hier 

zou een speciaal op-

geleide professional, 

die kennis heeft van 

verschillende wereldvisies en het omgaan met 

diversiteit, een rol kunnen spelen. Als voor-

deel van een academisch opgeleide professio-

nal wordt de mogelijkheid van gelijkwaardige 

samenwerking en reflectie genoemd, wat tot 

betere zorg zou kunnen leiden, maar ook tot 

verdieping en voeding van de professional 

zelf.

5. �Voor de organisatie en financiering van gees-

telijke begeleiding zijn nog de nodige samen-

spraak, beroepsverheldering (beroepsgeheim 

in plaats van vrijplaats), vindingrijkheid en 

ondernemingszin geboden.

Aanbeveling 1
Op grond van conclusie 1, 2 en 3 lijkt er werk 

aan de winkel voor de opleidingen om een he-

dendaagse (inter)levensbeschouwelijke taal te 

ontwikkelen, die het domein van de particuliere 

religies maar ook van de psychologie weet te 

overstijgen. Dit is geen eenvoudige klus, maar 

wel een noodzakelijke. Sommige denkers wijzen 

op de overbodigheid van levensbeschouwelijke 

inhouden (De Botton 2011), anderen op het 

ontbreken van een taal die de dagelijkse erva-

ringen van mensen verbindt met maatschap-

pelijke, levensbeschouwelijke en politieke visies, 

waardoor belangrijk engagement onzichtbaar 

en onbesproken blijft (Van den Brink 2012). 

Uit ons onderzoek blijkt dat er een wereld ver-

loren dreigt te gaan als levensbeschouwelijke 

professionals, of het nu geestelijk begeleiders of 

predikanten zijn, geen 

taal meer hebben om 

aan buitenstaanders uit 

te kunnen leggen over 

welke dimensie van het 

menselijk bestaan hun expertise gaat.

In onze visie dienen concrete ervaringen van 

kwetsbaarheid en een veelheid aan religieuze en 

culturele (literatuur, kunst) bronnen en ver-

halen (die vaak gaan over kwetsbaarheid) het 

uitgangspunt te zijn voor een dergelijke nieuwe, 

hedendaagse levensbeschouwelijke taal. In De 

berg van de ziel en Aan de heidenen overgeleverd 

(Anbeek 2013b; 2013a) wordt een eerste aanzet 

tot een mogelijke uitwerking gegeven, waarbij 

de zoekvragen van de systematische theologie 

als leidraad zijn genomen. Er zijn echter ook 

andere aanzetten om voorbij de voor velen 

onbegrijpelijk geworden traditionele religi-

euze taal te komen en te zoeken naar nieuwe, 

levensbeschouwelijk verankerde inhouden en 

uitdrukkingsmogelijkheden. Zie bijvoorbeeld 

het werk van de theologen Ganzevoort (2012), 

Berkvens-Stevelink (2011) en de antropoloog 

Droogers (2013). De krachten dienen hier, zo-

wel op het gebied van onderzoek, onderwijs en 

maatschappelijk debat, gebundeld te worden.

Uitdaging voor de opleidingen om 

te werken aan een gezonde ondernemings­

zin van de hedendaagse professional

kennis van wereldvisies en kunnen omgaan met 

diversiteit onontbeerlijke competenties die tot 

het domein van de levensbeschouwelijke pro-

fessional behoren.

Aanbeveling 3
Op grond van conclusie 5 kan de aanbeveling 

gedaan worden dat opleidingen voor levens-

beschouwelijke professionals hun studenten 

dienen toe te rusten om als ondernemer in een 

onontgonnen werkterrein te kunnen staan. Dit 

is geen gemakkelijke taak, omdat het onderne-

merschap om competenties vraagt die nogal 

eens haaks staan op de competenties van de 

meer klassiek geschoolde levensbeschouwelijk 

professional. Zo vraagt ondernemerschap om: 

overtuigingskracht, marktoriëntatie, probleem-

analyse, netwerken, durf, rendementsbesef, ini-

tiatief nemen, beïnvloeden en communiceren, 

terwijl de klassieke geestelijk begeleider juist 

prat gaat op terughoudendheid, kosteloosheid, 

volgend aanwezig zijn, zeker niet beïnvloeden en 

de vrijplaats als absolute grens van communica-

tie. Voor de opleidingen ligt hier de noodzakelij-

ke uitdaging om, met behoud van het goede van 

de klassieke levensbeschouwelijke professional, 

toch te werken aan een gezonde ondernemings-

zin van de hedendaagse professional. Alleen op 

die manier kan er een wereld veroverd worden.

Implicaties voor de opleidingen
Op grond van het bovenstaande zijn de vol-

gende implicaties te formuleren voor het ini-

tieel en post-initieel theologisch onderwijs. 

Meer dan nu het geval is dient er onderzoek 

te worden gedaan naar een hedendaagse, voor 

velen toegankelijke levensbeschouwelijke taal 

In termen van competenties gaat het hier met 

name om de hermeneutische en dialogische 

competentie. Hoe kunnen de ervaringen en ver-

halen van mensen existentieel geduid worden 

en verbonden worden met overstijgende nar-

ratieven? En: hoe kan hierover gedialogiseerd 

worden binnen verschillende taalvelden zoals 

het medische en psychologische taalveld? Daar-

naast is de zelfreflectieve competentie van de 

theoloog of levensbeschouwelijke professional 

van groot belang: het vermogen om de eigen 

voorkeuren, angsten, ideeën in reactie op de 

ander te herkennen en zich hierdoor niet blind 

te laten leiden.

Aanbeveling 2
Op grond van conclusie 4 kan gesteld worden 

dat levensbeschouwelijke professionals hun 

unique sellingpoint beter dienen te vermarkten. 

Beschouwende reflectie, kennis van wereldvisies 

en kunnen omgaan met diversiteit worden door 

medische professionals als waardevol gezien. 

Het op academisch niveau kunnen inbrengen 

van deze competenties wordt als een verrijking 

voor de zorg voor de patiënt en als verdiepend 

voor de professional genoemd. Voor de oplei-

ding van levensbeschouwelijke professionals zou 

dit kunnen betekenen dat er meer wordt ingezet 

op het oefenen met het inbrengen van deze 

competenties in gesprekken met andere profes-

sionals, zoals artsen en psychologen. 

Een aspect dat binnen de pilot niet expliciet 

aan de orde kwam, maar in dit verband wel 

genoemd dient te worden, is de expertise op het 

gebied van moreel beraad die de levensbeschou-

welijke professional kan inbrengen in zorgcon-

texten. Ook hier zijn beschouwende reflectie, 
l



verslag1 8 h a n d e l i n g e n  2 0 1 4   I   3 1 9

die aansluit bij ervaringen van kwetsbaarheid 

en de mogelijke betekenis hiervan voor mensen 

met verschillende of geen levensbeschouwelijke 

achtergronden. Dit onderzoek dient direct in 

het onderwijs verdisconteert te worden. 

Er dient in het onderwijs aandacht te komen 

voor de interdisciplinariteit waarmee een he-

dendaagse levensbeschouwelijke professional 

mee te maken heeft. Hij of zij moet de eigen ex-

pertise kunnen verwoorden binnen andere taal-

velden, zoals het medische, het psychologische 

en het juridische taalveld. Hij of zij dient bereid 

te zijn om binnen een teamverband te werken 

en daarin een eigen expertise te vertegenwoor-

digen, waarbij het beroepsgeheim op een open 

en niet belemmerende wijze kan werken.

Naast de klassieke competenties die de pro-

fessie van een levensbeschouwelijk werker 

kenmerken, dient er aandacht te komen voor 

competenties die te maken hebben met on-

dernemerschap. Binnen de opleidingen dienen 

deze competenties verworven te worden (onder 

andere door stages in pioniersgebieden), waarbij 

tevens inzicht wordt geboden dat de paradoxa-

liteit van de competenties elkaar niet hoeven 

tegen te spreken, maar juist kunnen versterken.

De genoemde implicaties gelden zowel voor 

het initieel als het post-initieel onderwijs. Voor 

het post-initieel onderwijs ligt er bovendien de 

uitdaging om interdisciplinaire cursussen te 

ontwikkelen, waar professionals uit verschil-

lende domeinen (zorg, media, bedrijfsleven, 

levensbeschouwing) geschoold worden en met 

elkaar in gesprek gaan over hoe levens- of zin-

vragen binnen de verschillende werkterreinen 

een rol spelen en op welke wijze hiermee kan 

worden omgegaan. l

Noten
1 �Met dank aan Elza Kuijk die kritische feedback op 
het artikel gaf.

2 �In het ZonMw-rapport (de Nederlandse organisatie 
voor gezondheidsonderzoek en zorginnovatie) Moet 
alles wat kan? (2013) wordt bezwaar gemaakt tegen 
de hedendaagse opvatting van gezond en sterk wil-
len zijn. We klampen ons met z’n allen vast aan een 
niet-realistisch beeld met onrealistische verwachtin-
gen ten aanzien van de gezondheidszorg.

3 �In de pilot werd na discussie besloten om de term 
zingevingsconsulenten en later bestaansconsulenten te 
gebruiken voor de geestelijk begeleider. In dit artikel 
wordt de term ‘zingevingsconsulent’ gebruikt. ‘Ziek 
zijn en ouder worden zijn in de huidige maatschap-
pij geen aansprekende gespreksonderwerpen. Liever 
gaat het over nieuwe snufjes en ‘gezond zijn in een 
gezond lichaam’, dan over handicaps en minder 
mobiel worden, afhankelijk zijn van een mantelzor-
ger. De notie dat het leven eindig is moet überhaupt 
weer meer in de samenleving doordringen – nu 
domineert vaak het beeld van sterke en gezonde 
mensen die door nieuwe medische vondsten en

4 �De zingevingsconsulenten die participeerden waren 
afgestudeerde geestelijk begeleiders met verschil-
lende levensbeschouwelijke achtergronden: huma-
nistisch, katholiek en protestants. De verschillende 
zingevingsconsulenten hadden allemaal ervaring 
binnen intramurale geestelijke verzorging, varië-
rend van justitiële inrichtingen, ziekenhuizen en 
gehandicaptenzorg.

5 �Naast deze openingsvraag werd het gesprek semi 
gestructureerd door de vragen: Wanneer spelen 
zingevingsvragen? Wat zijn zingevingsvragen? In 
hoeverre past aandacht voor zingevingsvragen bij 
de rol van de huisarts? Hoe kan de huisarts hierin 
ondersteund worden?

6 �Zie Anbeek (2013c) waar deze conclusie door tal 
van citaten uit de logboeken geïllustreerd wordt.

samenlevingen. Zoetermeer/Kapellen: Meinema/
Pelckmans.

Hulshof, K.( 2012). De geestelijk verzorger in de eer-
stelijns palliatieve zorg: een hele uitdaging! Master-
scriptie Universiteit voor Humanistiek, Utrecht.

Vroom, H. (2013). Walking in Widening World. Un-
derstanding Religious Diversity. Amsterdam: VU 
University Press.

Christa (prof.dr. C.) Anbeek is bijzonder hoogleraar 
Remonstrantse theologie aan de Vrije Universiteit en 
hoofddocent Geestelijke begeleiding aan de Universi-
teit voor Humanistiek. 
c.anbeek@uvh.nl 

Ger Palmboom is humanisticus en onderzoeker op het 
gebied van filosofie en ethiek.  
www.nietsiszwartwit.nl

Jaap Schuurmans is huisarts en palliatief arts en  
beeldend kunstenaar. 
www.redladder.nl

Literatuur
Anbeek, C. (2013a). Aan de heidenen overgeleverd. 

Hoe theologie de 21ste eeuw kan overleven. Utrecht: 
Ten Have.

Anbeek, C., Jong, A. de (2013b). De berg van de ziel. 
Een persoonlijk essay over kwetsbaar leven. Utrecht: 
Ten Have.

Anbeek, C., Schuurmans, J. & Palmboom, G. (2013c). 
Bestaansconsulenten binnen eerstelijns behandel-
teams: een verborgen vraag en mogelijkheden voor 
een nieuw aanbod. In: Erp, S. van, Goris, H., De 
theologie gevierendeeld. Vier spanningsvelden voor 
de theologiebeoefening in Nederland. [Nijmegen]: 
Valkhof Pers, 137-159.

Anbeek, C.W. & Alma, H. (2013). Worldviewing 
competence for narrative interreligious dialogue: a 
Humanist Contribution to Spiritual Care. In: D.S. 
Schipani (ed.), Multifaith Views in Spiritual Care. 
Kitchener, Ontario: Pandorapress, 149-166.

Anbeek, C. (2010). Overlevingskunst. Hoe te leven met 
de dood van een dierbare. Kampen: Ten Have.

Berkvens-Stevelinck, C. (2012). Erfenis Europa. Toe-
komst van een stervende zwaan. Vught: Skandalon.

Botton, A. de (2011). Religie voor atheïsten. Een hei-
dense gebruikersgids. Amsterdam: Uitgeverij Atlas.

Brink, G. van den, Panhuysen, M. & Maalsté, N. 
(2012). Eigentijds idealisme. Een afrekening met het 
cynisme in Nederland. Amsterdam: Amsterdam 
University Press.

Droogers, A. (2013). God 3.0. Voorbij godsdienst en 
atheïsme. Hoe ziet God eruit in de 21ste eeuw? Al-
mere: Uitgeverij Parthenon.

Duyvenboden, L. (2014). Verborgen verhalen. Psychi-
atrie & geestelijke begeleiding: een narratief perspec-
tief. Masterscriptie Universiteit voor Humanistiek, 
Utrecht. 

Ganzevoort, R. R. (2013). Spelen met heilig vuur. 
Waarom de theologie haar claim op de waarheid 
moet opgeven. Utrecht: Ten Have.

Haaft, G. ten (2013). Moet alles wat kan? Vragen rond 
medische beslissingen bij het begin en einde van het 
leven. Den Haag: ZonMw-signalement.

Hayze, J. de la (2012). De spirituele dimensie in een 
palliatief team. Utrecht: masterscriptie Universiteit 
voor Humanistiek.

Hellemans, S. (2007). Het tijdperk van de wereldreli-
gies. Religie in agrarische civilisaties en in moderne 



pleidooi2 0 2 1h a n d e l i n g e n  2 0 1 4   I   1h a n d e l i n g e n  2 0 1 4   I   3

P LEID    O O I   |   R u a r d  G a n z e v o o r t

Hoe leiden we anno 2014 
goede theologen op?

Als ik het goed zie, is er in die periode 

veel veranderd in de opleidingen. 

Daarbij was de aansluiting op de 

beroepspraktijk steeds een belangrijk element 

in de discussies, al is het maar omdat het be-

roepsperspectief ook bij visitaties steeds belang-

rijker wordt. 

En toch. Bij de predikantsopleidingen wordt 

nog steeds een opvallend groot deel van de 

studietijd besteed aan grondtalen en exegese. Ik 

heb daar geen oordeel over, maar het suggereert 

wel dat de theoloog primair Schriftgeleerde, 

Bijbeluitlegger is. Systematische theologie, kerk-

geschiedenis en praktische theologie zijn goed 

vertegenwoordigd, al klaagt elke docent dat 

uitgerekend zijn of haar vak tekort komt in het 

curriculum. Enigszins schoorvoetend wordt er 

ook gewerkt aan integratie tussen deze verschil-

lende vakken, maar daar lijkt me nog wel wat 

winst te halen. Studenten en afgestudeerden 

(van welke opleiding ook) hebben vaak grote 

moeite om in een concrete situatie de inzichten 

uit al die disciplines op een vruchtbare manier 

samen te brengen. Eigenlijk geldt datzelfde bij 

de opleidingen met een ander beroepsperspec-

tief zoals geestelijke verzorging. Daar is de focus 

op klassiek-theologische vakken vaak minder 

sterk en krijgt men in plaats daarvan bijvoor-

beeld meer godsdienstpsychologie en ethiek, 

maar de vraag naar integratie is er niet minder 

om. 

Het probleem ligt echter niet alleen bij de 

onderlinge balans tussen de vakken. Er is in 

het hele curriculum, zeker bij de opleiding tot 

voorganger/predikant veel te weinig ruimte 

voor de aansluiting tussen de theologische taal 

waarin de voorganger wordt ingewijd en de 

wereld rondom voor wie die taal vaak volstrekt 

Ruim vijftien jaar geleden schreef de Tilburgse pastoraal-psycholoog 
Rein Nauta (1998) over de kloof tussen de theologische opleiding 
en de beroepspraktijk: ‘De akelige conclusie [...] moet zijn dat 
predikanten en pastores worden opgeleid tot een bedrijf dat door 
hen niet wordt gepraktiseerd, terwijl voor wat zij wel doen de nodige 
scholing wordt gemist.’ Theologie als handicap, noemde hij dat. Ligt 
dat anno 2014 anders? 

l

onbegrijpelijk is geworden. De hermeneutische 

kloof ligt niet alleen tussen de theoloog als lezer 

en de oude tekst, maar veel meer tussen de the-

oloog als spreker en het moderne publiek. 

In mijn vorig jaar bij de Nacht van de Theo-

logie verschenen pamflet Spelen met heilig vuur 

(Ganzevoort 2013) heb ik deze relevantievraag 

centraal gesteld. Wat te doen als de woorden die 

we gebruiken voor veel mensen geen verbinding 

meer hebben met hun levenswerkelijkheid? Uit 

de reacties blijkt mij dat veel voorgangers die 

vraag herkennen (ook als 

ze het oneens zijn met mijn 

aanzet voor een antwoord). 

Ze ervaren in de dagelijkse 

praktijk hoe ingewikkeld 

het is om de theologische vertaalslag te maken. 

Ze hebben zelf alleen geleerd om in klassiek-

theologische taal te spreken. Voor zover het lukt 

om de brug wel te slaan, komt dat veelal door 

hun eigen creativiteit en de gewilligheid van 

hun gehoor en niet door hun opleiding – zo 

steek ik de hand in eigen boezem. In dit artikel 

formuleer ik een aantal lijnen die volgens mij 

van belang zijn voor een adequate theologische 

opleiding. De theologie zal voluit publiek en 

dialogisch moeten zijn, in belangrijke mate 

religiewetenschappelijk van aard, disciplinair en 

integrerend, cultureel georiënteerd en bovenal 

inspirerend.

Publieke theologie
Als theologische opleidingen zijn wij vaak te 

eenzijdig gericht op de hermeneutische lezing 

van de traditie en te weinig op de hermeneu-

tische communicatie met het publiek van 

vandaag. Het eerste kenmerk van een adequate 

hedendaagse theologie lijkt mij dat het een vol-

uit publieke theologie moet zijn die niet slechts 

intern kerkelijk georiënteerd is. Dat hangt er 

om te beginnen mee samen dat het publiek van 

de theologie per definitie al drievoudig is: kerk, 

samenleving en wetenschap (Tracy 1981). In 

onze tijd en Nederlandse context is met name 

het publiek ‘kerk’ verzwakt. Waar dat in de min 

of meer verzuilde samenleving een duidelijk te 

definiëren en afgebakende groep was, daar is 

het in onze geseculariseerde 

– of beter: gede-instituti-

onaliseerde (Ganzevoort 

2006) – context een veel 

lastiger te omschrijven pu-

bliek. Natuurlijk zijn er grote verschillen tussen 

denominaties, waarbij vooral de kleinere en 

meer exclusivistische geloofsgemeenschappen 

een veel duidelijker eigen taal hebben. Bij met 

name de grote en meer inclusivistische geloofs-

gemeenschappen is het echter steeds ingewik-

kelder vast te stellen wie überhaupt het publiek 

zijn. Mensen kunnen formeel lid zijn zonder 

enige betrokkenheid of vertrouwdheid met de 

vormen en termen. Mensen kunnen partici-

peren zonder in de traditie gevormd te zijn. Er 

zijn tal van fluïde, tijdelijke en partiële vormen 

van betrokkenheid waardoor het moeilijk te be-

palen wordt wat nu eigenlijk het publiek ‘kerk’ 

is. Dat geldt nog veel meer voor die theologen 

die werken in de geestelijke verzorging en in de 

zorginstelling, krijgsmacht of gevangenis en te 

maken krijgen met een publiek dat zo veelkleu-

rig is, dat het maar de vraag is of het nog in de 

categorie ‘kerk’ valt. Voor veel theologen geldt 

Men tracht de wereld te bekeren, 

veranderen, of begrijpen, 

maar het gaat steeds om de wereld



pleidooi

opleiding is dus een transformatie tot voluit 

publieke theologie. Daarbij zullen verschillende 

opleidingen verschillende accenten leggen, 

maar naar mijn besef zou elke theoloog basale 

vaardigheden moeten ontwikkelen voor elk van 

deze drie gestalten van publieke theologie. Ik 

pleit dus niet voor een apart vak ‘publieke the-

ologie’ in het curriculum, maar voor een fun-

damentele herijking van de gehele theologie als 

publieke theologie. Dat leidt onherroepelijk tot 

meer ruimte voor apologetiek, maatschappij-

analyse, ethiek, bevrijdingstheologie, media en 

populaire cultuur. Niet in plaats van klassieke 

vakken, maar als invulling daarvan (denk aan 

de aandacht voor film in moderne dogmatische 

boeken). 

Dialogische theologie
Het publiek is niet alleen breed en maatschap-

pelijk geworden, maar ook pluraal. Dat geldt 

voor de samenleving als geheel, maar het geldt 

ook binnen veel geloofsgemeenschappen. Het 

geldt zelfs op het individuele niveau waar veel 

mensen zich door meer dan één traditie laten 

voeden en inspireren. Soms is dat zo diepgaand 

dat we van meervoudige religieuze identiteiten 

of multiple religious belonging kunnen spreken 

(Kalsky 2008). Vaker zal het zo zijn dat men 

zich elementen van verschillende tradities 

toe-eigent zonder zich geheel met zo’n traditie 

te verbinden. Dat leidt tot een noodzakelijke 

dialogue intérieur, een gesprek binnen het meer-

stemmige zelf (Hermans 1995). Op een ander 

niveau treedt die dialoog ook voortdurend aan 

de dag binnen geloofsgemeenschappen waar 

mensen met een verschillende beleving met 

elkaar in gesprek moeten, of in de samenle-

dus dat ze er steeds minder vanuit kunnen gaan 

dat hun publiek de klassieke termen en vormen 

begrijpt, ingewijd is in de traditie, de verhalen 

en beelden kent, en gezag toekent aan de tek-

sten, structuren en ambten. De institutionele 

dimensie is op veel plaatsen ernstig aangetast. 

Een voluit publieke theologie neemt deze 

werkelijkheid tot uitgangspunt. Ze spreekt niet 

alleen of primair tot de ‘eigen’ gelovigen, maar 

ziet dus de breedte van de samenleving als haar 

gesprekspartner en publiek. Dat wil niet zeg-

gen dat ze geen eigen geluid (of geluiden) heeft, 

maar ze voert van meet af aan het gesprek in de 

breedte. In die publieke theologie zijn minstens 

drie grondvormen te onderscheiden. De eer-

ste is een primair getuigende of apologetische 

theologie, waarin men tracht de plausibiliteit 

van het christelijk geloof uit te dragen in een 

postchristelijke samenleving (bijvoorbeeld Peels 

& Paas 2013). De tweede is een maatschap-

pelijke theologie waarin men inzichten vanuit 

de eigen traditie op kritische wijze inzet om 

maatschappelijke problemen te adresseren (bij-

voorbeeld Borgman 2009; Storrar & Morton 

2004). De derde is een cultuur-hermeneutische 

theologie waarin men de theologische expertise 

en verstaansmodellen uit tradities inzet om de 

huidige cultuur en samenleving te interpreteren 

(bijvoorbeeld Gräb 2002). In alle drie de geval-

len kiest de theologie voor het bredere publiek 

van de samenleving, maar de wijze en het 

doel verschillen: getuigend of evangeliserend; 

kritisch reflecterend; analyserend en interpre-

terend. Anders gezegd: men tracht te wereld 

te bekeren, veranderen, of begrijpen, maar het 

gaat steeds om de wereld. 

De eerste uitdaging voor de theologische 

2 2 2 3h a n d e l i n g e n  2 0 1 4   I   3

l

ving als geheel waar we het met elkaar moeten 

zien te rooien. Dat gaat uiteraard niet zonder 

problemen: dialoog impliceert ook conflict, 

schurende visies, onopgeefbare momenten van 

intolerantie enzovoorts. Het is de uitdaging om 

het in die spanning met onszelf en elkaar uit te 

houden en zo met en van elkaar te leren.

Om in dat (mentale en sociale) plurale land-

schap te functioneren is een fundamenteel 

dialogische theologie nodig die voortdurend 

op zoek is naar het gesprek tussen verschil-

lende personen, groepen en tradities. Op zich-

zelf hoeft dat geen nieuwe uitvinding te zijn, 

maar gaat het veel meer om de herontdekking 

dat de traditie zelf altijd veelkleurig is. Zo laat 

Brueggemann (1997) zien hoezeer het Oude 

Testament gestructureerd is door getuigenissen 

en disputen en dat juist in die veelkleurigheid 

het spreken over God tot uitdrukking komt. De 

geschiedenis van kerk, christendom of religie is 

evenzeer door dialoog en 

diversiteit gekenmerkt, en 

systematische theologie 

is ondenkbaar zonder de 

disputen die bij pluraliteit 

horen. Religieuze tradities gaan overigens wel 

verschillend om met dit gegeven. Zo is het hin-

doeïsme van nature opener voor veelkleurig-

heid dan de islam waarbinnen men één centrale 

religieuze autoriteit erkent in de Koran. Toch 

is ook daar sprake van een pluraliteit van stro-

mingen en een noodzaak van dialoog. 

Dialogische theologie kan dus in het cur-

riculum op een veelheid van plaatsen aan de 

orde komen en zou in alle vakken het basale 

perspectief moeten zijn. Pedagogisch gezien 

kan men dat nog op twee heel verschillende 

manieren uitwerken. De eerste variant is dat de 

student met het oog op een inhoudelijk gevulde 

dialoog allereerst een sterke eigen levensbe-

schouwelijke identiteit ontwikkelt (welke dan 

ook). De tweede variant is dat de student in een 

dialogische context gaat ontdekken waar zijn 

of haar levensbeschouwelijke eigenheid ligt om 

die vervolgens uit te diepen (Ganzevoort 2008). 

De eerste visie zal wellicht eerder leiden tot de 

keuze voor een opleiding met een eenduidige 

levensbeschouwelijke inkleuring; bij de tweede 

zal men eerder aan een interlevensbeschouwe-

lijke opleiding denken. Hoewel voor beide visies 

wat te zeggen is, lijkt het mij zeker op acade-

misch niveau essentieel om voldoende exposure 

aan andere stromingen en perspectieven te 

organiseren. Tussen een kerygmatische mo-

noreligieuze benadering en een relativistische 

liberale benadering hebben we te zoeken naar 

een ‘communicatief-communautaire’ benade-

ring (Altena & Hermans 

2002), die de dialogische 

competentie probeert te 

versterken (Vroom 2006). 

Dat is een relationeel-

hermeneutische benadering die ruimte maakt 

voor verschil en dat verschil vruchtbaar maakt 

voor beide partners. Het gaat niet uit van uni-

versele waarheden, maar van de verbinding van 

perspectieven.

Confessionele en/of 
religiewetenschappelijke theologie
In de derde plaats betekent dit mijns inziens 

dat de tegenstelling tussen religiewetenschap 

en theologie moet worden genuanceerd (Van 

der Ven 2005). De discussie over verschil en 

Is het wel reëel om te verwachten 

dat elke student theologie 

volledig allround opgeleid kan worden?



pleidooi

overeenkomst tussen deze twee is lang en vaak 

scherp gevoerd, maar ook overbelast door kari-

katuren en belangen. Natuurlijk zijn er verschil-

len tussen meer normatieve of strategische en 

meer descriptieve benaderingen in de bestude-

ring van religie. Er zijn ook verschillen tussen 

benaderingen vanuit een binnenperspectief en 

benaderingen vanuit een buitenperspectief. En 

er zijn verschillen tussen monoreligieuze en 

comparatieve benaderingen. Het is echter een 

onaanvaardbare versimpeling om te stellen dat 

theologie gekenmerkt wordt door normativiteit, 

strategie, binnenperspectief en monoreligiosi-

teit of dat religiewetenschap gekenmerkt wordt 

door descriptie, buitenperspectief en compa-

rativiteit. Er zijn ettelijke voorbeelden die zo’n 

zwart-wit beeld weerspreken. 

In plaats daarvan zie ik confessionele theolo-

gie en religiewetenschap(pelijke theologie) als 

twee polen op een continuüm met meerdere 

dimensies (zoals in de vorige alinea aange-

duid). In de praktijk valt dan direct op dat 

ook de klassieke theologische vakken vaak een 

religiewetenschappelijke houding ademen. 

De meeste bijbelwetenschappers hanteren een 

puur literair-exegetische methode en houden 

zich ver van confessionele theologie. Datzelfde 

geldt voor de meeste theologen die historische 

of empirische methoden gebruiken. Men zou 

hooguit van de systematisch theologen kunnen 

zeggen dat zij vaak met een klassieke confes-

sionele houding theologie bedrijven. En tegelijk 

is elke theoloog en religiewetenschapper ook 

zelf ergens betrokken bij het veld dat zij of hij 

bestudeert. Neutraliteit is een illusie uit een 

verouderd wetenschapsidee. 

Misschien is het beter om te zeggen dat we 

bij de bestudering van religie (hoe men dat 

ook nader wil omschrijven) voortdurend bin-

nen- en buitenperspectief op elkaar betrekken 

en tussen die beiden heen en weer gaan. Dat 

is eigen aan het materiaal dat we bestuderen: 

mensen, teksten en tradities die zelf door een 

sterk binnenperspectief bepaald zijn en die 

daarom ook de onderzoeker steeds weer uitda-

gen de eigen plaats te bepalen. Die onderzoeker 

kan zich identificeren of afstand houden, maar 

heeft vroeger of later ook met de eigen levens-

beschouwelijke vooroordelen en assumpties te 

maken. Net zo wisselen descriptieve, norma-

tieve en strategische benaderingen elkaar af en 

gaan we bovendien heen en weer tussen intra- 

en interreligieuze benaderingen.

Het bij elkaar houden van theologie en re-

ligiewetenschap is niet alleen zinvol omdat er 

zoveel overlap is, het zal ook voor het voort-

bestaan van de disciplines noodzakelijk zijn. 

Als de theologie te veel afstand neemt van de 

religiewetenschap, loopt ze het grote gevaar zich 

terug te trekken in de eigen geloofsgemeen-

schap en zich te isoleren van bredere weten-

schappelijke en maatschappelijke debatten. Als 

de religiewetenschap te veel afstand neemt van 

de theologie, loopt ze het gevaar te vervreem-

den van studenten en anderen die het meest in 

dit veld geïnteresseerd zijn en daarmee evenzeer 

irrelevant te worden.

Voor de opleiding van theologen die in 

het plurale en dialogische religieuze veld van 

vandaag willen functioneren is een kritisch-

constructieve verbinding van confessionele 

theologie en distantiërende religiewetenschap 

noodzakelijk. Ze moeten leren om de religi-

euze praktijk van zichzelf en anderen tegelijk 

h a n d e l i n g e n  2 0 1 4   I   32 4 2 5

l

academische wereld hebben – zich zo speci-

aliseren dat ze het interdisciplinaire gesprek 

maar beperkt kunnen voeren. Dat is ook niet 

zo vreemd, want de verschillende benaderin-

gen hebben zo verschillende methoden dat 

men moeilijk kan volhouden dat theologie een 

eenduidige discipline is. Het loopt uiteen van 

een sterk sociaalwetenschappelijke empirische 

benadering, compleet met therapeutische trai-

ningen of statistische analyses tot hoogstaande 

conceptueel-filosofische reflecties of gedetail-

leerde tekstuele ontdekkingen. De opleiders zijn 

per definitie de deskundigen op een van deze 

velden, maar op zijn best amateur op de velden 

van hun collegae. Dat is een van de redenen 

waarom de integratie binnen de theologische 

opleiding vaak te wensen overlaat. Hoe goed-

willend docenten ook zijn, het is vaak niet 

eenvoudig te zien hoe ze hun vakperspectieven 

vruchtbaar bij elkaar 

kunnen brengen. Op zijn 

best blijven de bijdragen 

vanuit de verschillende 

vakgebieden naast elkaar 

staan, zoals in handboeken als Religion in Ge-

schichte und Gegenwart of thematische bundels. 

Tot een werkelijke integratie komt het meestal 

niet en daardoor schiet de dialoog op metho-

disch terrein al te kort.

Idealiter begint deze integratie al vroeg in de 

opleiding. Als het uitgangspunt is dat de religi-

euze werkelijkheid die theologen onderzoeken 

bestaat uit gelaagde contexten waarin teksten, 

ideeën en praktijken in samenhang aanwe-

zig zijn, dan zouden we ook in die gelaagde 

werkelijkheid moeten beginnen. Aan de hand 

van waarnemingen in een concrete praktijk 

vanuit een binnen- en buitenperspectief te 

zien. Ze moeten leren die nauwkeurig en zo 

onbevooroordeeld mogelijk waar te nemen en 

te beschrijven, daar kritische en normatieve 

vragen bij te stellen en in gesprek te gaan met 

de aan die praktijken intrinsieke normativiteit, 

en voorstellen te doen voor verbetering van die 

praktijk. Dat geldt niet alleen voor de theologen 

die in een geloofsgemeenschap gaan werken, 

maar ook voor de religiewetenschappers die 

ergens als beleidsmedewerker aan de slag hopen 

te komen. 

Integrerende en specialistische 
theologie
De vierde lijn die ik wil trekken voor de oplei-

ding van theologen betreft de relatie tussen de 

verschillende disciplines binnen en rondom de 

theologie. De kernvraag is wat een professionele 

theoloog in onze tijd en 

wereld nodig heeft en 

of dat voor elk van hen 

hetzelfde moet zijn. Dit 

is niet de gelegenheid 

om de hele encyclopedische discussie te voeren, 

maar ik constateer dat bij de meeste ontwerpen 

daarvoor in elk geval tekstuele, systematische, 

empirische en historische benaderingen cen-

traal staan (Farley 2001). Het religieuze ma-

teriaal dat we bestuderen bestaat immers uit 

teksten, ideeën en praktijken in hun onderlinge 

samenhang en in hun ontwikkeling door de tijd 

heen. Met deze vier benaderingen zijn theolo-

gen en religiewetenschappers in staat de com-

plexe religieuze werkelijkheid te onderzoeken. 

Het probleem is alleen dat de meeste the-

ologen – zeker als zij hun werkterrein in de 

Inspiratie en authenticiteit ontstaan 

in hoge mate in de performance en dat is 

niet alleen een kunst, maar ook een kunde



2 6 2 7h a n d e l i n g e n  2 0 1 4   I   3

Montfort-school, Limbe, Malawi 



pleidooi h a n d e l i n g e n  2 0 1 4   I   32 8 2 9

kunnen studenten leren gevarieerde vragen te 

stellen om die vervolgens langs de lijnen van 

de verschillende vakdisciplines te doordenken. 

Uiteindelijk kan zo’n module uitlopen op een 

geïntegreerde terugkoppeling naar de praktijk 

waar het allemaal begon. Deze meer inductieve 

benadering geeft studenten niet alleen het besef 

dat de verschillende vakdisciplines echt hun 

eigen perspectief hebben maar ook op elkaar 

betrokken kunnen en moeten worden, het leert 

hen ook hoe ze vragen die in een toekomstige 

beroepspraktijk opdoemen kunnen doorden-

ken op een theologisch geïntegreerde wijze. 

Dat kan helpen om naïviteit en eenzijdigheid te 

voorkomen.

Tegelijk moet echter ook de vraag gesteld 

worden of het reëel is te verwachten dat elke 

student theologie volledig allround opgeleid 

kan worden. De druk op het curriculum is 

immens, omdat we ervan uitgaan dat alle stu-

denten in alle disciplines thuis moeten zijn. Er 

is steeds minder ruimte over, omdat er meer 

tijd dan voorheen moet worden besteed aan 

praktijkvoorbereiding in de vorm van stages. 

Daarnaast moeten ook Grieks en Latijn wor-

den ingepast in het curriculum, omdat het niet 

meer vanzelf spreekt dat studenten dat in hun 

vooropleiding hebben gehad. 

Misschien is het tijd om deze uniformiteit 

ter discussie te stellen, niet alleen op de theolo-

gische faculteiten, maar vooral ook in gesprek 

met de kerken die vaak uitgebreide eisen stellen 

aan het curriculum. Misschien moeten we toe 

naar een situatie waarin niet alle theologen en 

voorgangers hetzelfde vakkenpakket hebben 

gehad, maar sommigen vooral thuis zijn in de 

grondtalen en exegese, anderen vooral in de fi-

losofische methoden en systematische reflectie, 

en weer anderen in empirische onderzoeksme-

thoden en zaken als organisatiekunde. Dat ge-

beurt al een beetje in de keuze van hoofdvakken 

en specialisaties, maar wellicht moeten we daar 

een stap verder in gaan. Met de huidige studen-

tenaantallen is daarbij meer samenwerking en 

afstemming tussen de opleidingen nodig.

Het lijkt wat paradoxaal om enerzijds te 

pleiten voor meer integratie en anderzijds 

meer differentiatie, maar het lijkt mij geen 

tegenstelling, zeker wanneer we erbij beden-

ken dat het goed zou zijn als theologen meer 

dan vroeger ook in teamverband werken en ze 

dus elkaar kunnen aanvullen. Natuurlijk is er 

een basiskennis nodig van de breedte van de 

theologische vakken, maar vervolgens hoeft in 

mijn visie niet elke theoloog in staat te zijn haar 

geloofsgemeenschap empirisch te analyseren 

of teksten uit het Hebreeuws (of Arabisch) te 

vertalen. Juist wanneer we studenten al vroeg 

leren om geïntegreerd te denken en concrete 

contexten en vragen vanuit de verscheidene 

disciplines te benaderen, kan het geen kwaad als 

zij zichzelf sterker specialiseren in een van die 

disciplines. Professionaliseren gaat niet zonder 

specialiseren, ook niet in de ‘eerste lijn’ van de 

voorganger.

Cultuurgeoriënteerde theologie
De laatste lijn die ik wil benoemen als relevant 

voor de professionele vorming van theologen 

is die van de cultuur. Het sluit aan op eerdere 

opmerkingen over publieke theologie, maar 

verdient ook eigen aandacht. Theologen die in 

onze hedendaagse samenleving publiek wil-

len kunnen functioneren, moeten in staat zijn 

de populaire cultuur te lezen. Dat heeft alles 

te maken met de de-institutionalisering die ik 

eerder noemde. Als gevolg daarvan is het be-

heer van het morele en spirituele kapitaal niet 

meer voorbehouden aan de religieuze instituten 

en autoriteiten. Vandaag de dag zijn er talrijke 

beheerders die alle bijdragen aan de veelkleu-

rige levensbeschouwelijke markt. Scholen en 

zorginstellingen zien (terecht) aandacht voor 

de levensbeschouwelijke dimensie als deel van 

hun pedagogische of zorgverantwoordelijkheid. 

Media (zowel amusement als journalistiek) 

hebben grote invloed op morele keuzes en op 

wat bijvoorbeeld wel en niet geldt als goede 

religie (Ganzevoort 2013).

Dat alles betekent dat een theoloog in onze 

tijd goed thuis moet zijn in die populaire cul-

tuur. Dat wil niet zeggen dat zij of hij alle mo-

derne muziek moet kennen of elke soapserie 

moet kijken om maar mee te kunnen praten. 

Het gaat er veel meer om dat de theoloog moet 

leren om die cultuur theologisch te verstaan. 

Als de mensen die zij of hij begeleidt, putten uit 

deze veelkleurige levensbeschouwelijke bronnen 

van onze samenleving, dan zal de theoloog ook 

zelf moeten weten hoe deze bronnen te ontslui-

ten en te duiden. Dat betekent dat het materiaal 

dat in de populaire cultuur te vinden is, ook 

mag gelden als bron voor theologische reflectie. 

Op die wijze kunnen we gaan ontdekken waar 

mensen in onze context ervaringen van het 

heilige opdoen en wat die voor hen betekenen. 

Die betekenissen en de vragen die erdoor wor-

den opgeroepen, kunnen vervolgens in kritische 

correlatie worden gebracht met de religieuze 

traditie(s) (Gräb 2002).

Methodisch zou dit goed vorm kunnen krij-
l

gen via de principes van actief leren zoals in 

probleemgestuurd onderwijs. Concreet houdt 

dat bijvoorbeeld in dat studenten uitgedaagd 

worden om een film, nieuwsgebeurtenis of 

cultureel fenomeen zo precies mogelijk waar te 

nemen. Daarbij worden onder meer historische, 

filosofische, sociologische en psychologische 

vragen gesteld. Vervolgens wordt er doorge-

vraagd op bijvoorbeeld ethische, antropologi-

sche en religieuze opvattingen die een rol spelen 

of die in de vooroordelen van de studenten 

zichtbaar worden. Na deze verkenning van de 

interactie van de studenten met het onderzoch-

te fenomeen, formuleren de studenten leervra-

gen die over de verschillende theologische dis-

ciplines verdeeld kunnen worden (zoeken naar 

bijbelse parallellen, systematisch-theologische 

concepten, doorwerking in religieuze praktij-

ken of pastorale implicaties, enzovoorts). De 

uitwerking van deze leervragen brengen ze weer 

samen tot een verdiepte theologische reflectie. 

Op deze wijze leren studenten om de wereld 

om hen heen waar te nemen en theologisch 

te duiden, zodat ze in het publieke debat hun 

opgedane theologische vakkennis geïntegreerd 

vruchtbaar kunnen maken.

Ten slotte: inspirerende theologie
De professionele theoloog van de toekomst zal 

niet alleen vertolker zijn van de traditie, maar 

evenzeer van de hedendaagse cultuur en samen-

leving. Om die taken goed te kunnen vervullen, 

heeft zij of hij een breder arsenaal aan vaardig-

heden nodig die vooral ook meer geïntegreerd 

moeten worden. Theologie zal blijken relevant 

te zijn als ze publiek is, dialogisch, religieweten-

schappelijk én inhoudelijk gekleurd, interdisci-



reactie 3 1

plinair en cultureel. Maar ze zal ook inspirerend 

moeten en kunnen zijn. Daarvoor is al het 

voorgaande noodzakelijk, maar niet voldoende. 

Inspirerend is theologie als ze onverwachte 

verbindingen legt en ontregelende vragen stelt, 

authentiek levensbeschouwelijk commitment 

toont en ontvankelijkheid voor anderen, pas-

sie heeft voor deugden als rechtvaardigheid 

en schoonheid. De theologische opleiding zal 

studenten dan ook moeten uitdagen en vormen 

tot een dergelijke inspirerende houding. Dat 

is namelijk niet alleen een kwestie van talent 

of genadegave, het is ook – voor een deel – te 

leren. Op dat punt kunnen we veel waardevols 

ontlenen aan bijvoorbeeld het theater en de 

wijze waarop toneelscholen studenten vormen. 

Inspiratie en authenticiteit ontstaan in hoge 

mate in de performance en dat is niet alleen een 

kunst, maar ook een kunde.

h a n d e l i n g e n  2 0 1 4   I   3

r e a c t i e   |   H a n s  S c h i l d e r m a n

l

l

Theologie als  
		   entertainment

Het afgelopen jaar zijn opleidingen 

theologie en religiewetenschappen 

gevisiteerd in een evaluatie van on-

derwijskwaliteit. Stapels documenten werden 

aangeleverd: studiegidsen, cursusbeschrijvin-

gen, eindeloze reeksen tentamens, werkstukken, 

controlesleutels, literatuur, scripties, zelfbeoor-

delingen en studentevaluaties. De documentatie 

voor de commissie betrof letterlijk alles wat 

maar enigszins informeerde over de doelen, 

invulling en resultaten van het curriculum. 

Tijdens intensieve gesprekken met leden van 

de visitatiecommissie werden ervaringen en 

ambities besproken. Er werd teruggeblikt en 

vooruitgeblikt en een en ander werd vastgelegd 

in een visitatierapport waarmee de opleidingen 

verder kunnen. Een van de belangrijke thema’s 

betreft de toekomst; natuurlijk die van de oplei-

ding, maar in het bijzonder die van de student 

theologie of religiewetenschappen. Is er een car-

rièreperspectief en welke strategie hanteren op-

leidingen in de theologie en religiewetenschap-

pen om het curriculum daarop af te stemmen? 

Vaak immers blijkt dat opleiders wel denken 

in kwalificaties: wat zijn de normen waaraan 

een cursus of specialisatie moet voldoen, maar 

weinig in termen van competenties: wat zijn de 

vaardigheden die een functie vereist? 

Ruard Ganzevoort presenteerde vorig jaar in 

de Nacht van de Theologie een sympathiek 

pamflet, getiteld Spelen met heilig vuur, waarin 

hij pleitte voor meer realiteitsbewustzijn in de 

theologie (Ganzevoort 2013). Zijn statement 

gaf aanleiding tot veel discussie. Zo werd Gan-

zevoorts prioriteit voor een meer wijsheidge-

oriënteerde theologie gesteund, maar zijn 

relativering van het theologisch belang van de 

waarheidsvraag bekritiseerd. Evenals in de bij-

drage van dit nummer van Handelingen biedt 

In reactie op het pleidooi van Ruard Ganzevoort in het voorgaande 
artikel en op de uitkomsten van de visitatie van opleidingen 
theologie en religiewetenschappen het afgelopen jaar, blikt Hans 
Schilderman terug, kijkt rond én ziet vooruit. Aan het belang van een 
op de realiteit betrokken theologie dient een valide analyse vooraf te 
gaan. Een voorzet.

3 0

Literatuur
Altena, P. & Hermans, C.A.M. (2002). Vorming van 

religieuze identiteit in een pluriforme samenle-
ving. In: C.A.M. Hermans (ed.), Participerend leren 
in debat. Budel: Damon, 113-138.

Borgman, E. (2009). Overlopen naar de barbaren. Het 
publieke belang van religie en christendom. Zoeter-
meer: Klement.

Brueggemann, W. (1997). Theology of the Old Testa-
ment. Testimony, dispute, advocacy. Minneapolis: 
Fortress.

Farley, E. (2001). Theologia. The Fragmentation and 
Unity of Theological Education (3 ed.). Eugene OR: 
Wipf and Stock.

Ganzevoort, R.R. (2006). De hand van God en andere 
verhalen. Over veelkleurige vroomheid en botsende 
beelden. Zoetermeer: Meinema.

Ganzevoort , R.R. (2008). Teaching religion in a 
plural world. In: N. Lantinga (ed.), Christian Hi-
gher Education in the Global Context. Sioux Center 
Iowa: Dordt College Press, 117-124.

Ganzevoort, R.R. (2013). Spelen met heilig vuur. 
Waarom de theologie haar claim op de waarheid 
moet opgeven. Utrecht: Ten Have.

Gräb, W. (2002). Sinn fürs Unendliche. Religion in der 
Mediengesellschaft. Gütersloh: Kaiser.

Hermans, H.J.M. (1995). De echo van het ego. Over 
het meerstemmige zelf. Baarn Ambo / Annalen van 
het Thijmgenootschap 83 2.

Kalsky, M. (2008). Het flexibele geloof van Pi. Meer-
voudige religieuze identiteiten als toekomstvisioen. 
In: C. Doude van Troostwijk, E. van den Berg & L. 
Oosterveen (eds.), Buigzame gelovigen. Essays over 
religieuze flexibiliteit. Amsterdam: Boon, 64-73.

Nauta, R. (1998). Theologie als handicap. Praktische 
Theologie 25(3), 281-290. 

Peels, R. & Paas, S. (2013). God bewijzen. Argumenten 
voor en tegen geloven. Amsterdam: Balans.

Storrar, W.F. & Morton, A.R. (eds.) (2004). Public 
theology in the 21st century. Edinburgh: T & T 
Clark.

Tracy, D. (1981). The analogical imagination. Chris-
tian theology and the culture of pluralism. New 
York: Crossroad.

Ven, J.A. van der (2005). De relatie tussen theologie 
en religiewetenschap in een vergelijkende weten-
schapsbeoefening. Tijdschrift voor Theologie 45, 
119-137. 

Vroom, H.M. (2006). Godsdienstige vorming en reli-
gieus pluralisme in het onderwijs. In: S. Miedema 
& G. Bertram-Troost (eds.), Levensbeschouwelijk 
leren samenleven. Zoetermeer: Meinema, 187-200.

Ruard Ganzevoort (prof.dr. R.R.) is hoogleraar Prak-
tische theologie aan de Vrije Universiteit in Amster-
dam. 
r.r.ganzevoort@vu.nl



h a n d e l i n g e n  2 0 1 4   I   3 3 3

l

Ganzevoort een aanstekelijk pleidooi voor een 

theologieopleiding die beter aansluit op de taal 

en het bewustzijn van mensen met een eerder 

impliciet dan uitgesproken geloof. De ‘zom-

biebegrippen’ van de theoloog worden door 

de mensen op straat simpelweg niet meer be-

grepen. De theoloog is een exoot geworden die 

zich met zijn of haar vocabulaire uit onze leef-

wereld ‘transcendenteert’, waardoor de theolo-

gie eigenlijk alleen nog museale betekenis heeft. 

Kan de theologie uit haar heilig huisje van de 

kerk stappen en zelf met heilig vuur gaan spelen 

zonder dat een eeuwenoude canon van brand-

voorschriften daarvoor maatgevend is? 

Beide observaties: die van de visitatiecommissie 

dat in academische opleidingen de beroeps-

oriëntatie meer centraal moet komen staan, en 

die van Ganzevoort dat de theologie een meer 

inductieve strategie moet hanteren bij de in-

terpretatie van het geloof van mensen, wijzen 

naar eenzelfde belang van een op de realiteit 

betrokken theologie. Wie kan daar tegen zijn? 

De kwestie is echter kennelijk ook problema-

tisch. Hoe sympathiek of 

noodzakelijk het pleidooi 

van Ganzevoort ook is, er 

dient wel een valide ana-

lyse van het geadresseerde 

probleem aan vooraf te gaan. Een voorzet daar-

voor geef ik door te stellen dat Ganzevoorts 

betoog impliciet een opvatting van theologie als 

entertainment herbergt. Ingrediënten voor deze 

stelling vind ik terugblikkend in de praktische 

theologie, maar empirisch ook in het individu-

aliseringsproces, en vooruitblikkend in het re-

cept dat Ganzevoort kennelijk voor ogen staat. 

profilering van de pastor, gericht op morele en 

religieuze opvoeding van het volk. 

Rautenstrauch stond een wetenschappelijk 

geschoolde pastor voor ogen, die in zijn praktijk 

waarden en normen van het evangelie afstemde 

op de belangen en problemen van zijn tijd. Als 

eerste hoogleraar pastoraaltheologie onder-

scheidde hij in het curriculum: voorbereidende 

wetenschappen, hulpwetenschappen, en eigen-

lijke theologie. Daarnaast vatte hij pastoraalthe-

ologie op als een serie wetenschappen in dienst 

van de theologie, waartoe vakken behoorden 

als polemiek, catechetiek, homiletiek, liturgiek 

en poimeniek (Zottl & Schneider 1987, 27-34; 

Müller 1966). Een dergelijke theologia applicata 

bood een solide basis om ambtstheologie via 

een ambtelijke en wetenschappelijke opleiding 

van pastores te betrekken op vragen en behoef-

ten in de praktijk van kerk en staat. 

Deze vernieuwing werd destijds bekritiseerd 

vanwege een dreigend staatstoezicht op de kerk 

(josephinisme) en verwikkeling in een contro-

versiële kerkelijke hervormingsbeweging (jan-

senisme). Maar het gegeven dat aan het belang 

van scholing en opleiding niet langer werd 

getwijfeld, had ook consequenties voor de wijze 

waarop gezag beleefd werd. 

Drie opmerkingen
In diezelfde tijd schreef Immanuel Kant in het 

Berlinische Monatsschrift (Dezember-Heft 1784. 

S. 481-494): 

‘Verlichting is het vertrek van de mens uit zijn 

zelf-veroorzaakte onmondigheid. Onmondig-

heid is het onvermogen om zich – zonder de 

leiding van anderen – van het eigen verstand te 

bedienen. Zelf-veroorzaakt is die onmondigheid 

Terugkijken
‘Theologia applicata’
Ergens in de jaren zeventig van de achttiende 

eeuw sprak Franz Stefan Rautenstrauch, direc-

teur van de theologische faculteiten in Praag en 

Wenen, de keizerin van het Heilig Roomse Rijk, 

Maria Theresia, een formidabele vrouw en ver-

licht vorstin, toe met de volgende woorden: 

‘Het is bekend dat het rijk van de wetenschap 

tegenwoordig niet alleen groter is en meer 

gewaardeerd wordt, maar ook dat bepaalde 

wetenschappen een dergelijke hoogachting 

toegemeten wordt, dat degenen die daarin 

vreemdelingen zijn, alleen al daarom minach-

ting aantrekken […] Die minachting gaat vaak 

over op de leer zelf, die de geestelijke voorhoudt. 

Zijn geestelijke arbeid zal daarom vruchteloos 

zijn, en zijn vroomheid – hoe groot die ook zijn 

mag – blijft zonder uitwerking‘. 

In de Oostenrijkse erflanden ontstond gedu-

rende de tweede helft van de achttiende eeuw 

het besef dat het academisch theologisch on-

derwijs aan een grondige innovatie toe was, die 

de theologie een wetenschappelijke legitima-

tiegrond kon bieden te-

genover het opkomende 

Engelse empirisme en de 

groeiende invloed van 

de natuurwetenschap-

pen. De introverte theologiebeoefening en de 

barokke kerkelijke spiritualiteit sloten niet meer 

aan bij de vroomheid die onder brede lagen 

van het volk leefde. Franz Stefan Rautenstrauch 

bewoog keizerin Maria Theresia tot ingrijpen in 

de kwaliteit van het theologisch onderwijs. Met 

deze ingreep werd een kerkelijk en maatschap-

pelijk doel verbonden, namelijk een ambtelijke 

indien de oorzaak daarvan niet aan gebrek aan 

verstand maar aan besluitvaardigheid en moed 

ligt zich daarvan zonder leiding door anderen 

te bedienen. Sapere aude! ‘Heb de moed om 

je te bedienen van je eigen verstand!’ is dus de 

lijfspreuk van de Verlichting.’ 

Dit getuigschrift van de rationaliteit is met 

haar klemtoon op moed ook als pamflet van de 

individualisering op te vatten. Deze aanspraak 

op individuele rationaliteit hield geen halt bij 

het geloof. Iemand als Kant – zelf overtuigd 

theïst – pleitte voor vrijheid van religie op 

grond van het vermogen jezelf een beeld te vor-

men wat religieus te verantwoorden is en wat 

niet, al maakte hij zich daarbij geen illusies over 

zijn eigen tijd. Opleiding is al eeuwenlang het 

vehikel van de Verlichting. Dat geldt de theo-

logie, maar ook het geloofsbegrip van het volk. 

Wetenschap is belangrijk: ze biedt ieder niet al-

leen het gebruik van kennis, inzicht en techniek, 

maar vooral een emancipatoir motief om ieder 

gezag – inclusief dat van de kerken – zelfstandig 

te beoordelen. Maar hoe rationaliteitsbestendig 

is de theologie en het geloofsbegrip eigenlijk? Ik 

zal die vraag met drie opmerkingen toelichten. 

Allereerst is dat de onderkenning dat de prak-

tische theologie van meet af aan een ambtelijke 

of professionele, en ergo instrumentele oriën-

tatie kent. Ze correspondeert aan een behoefte, 

nood of vraag in de samenleving die in pasto-

rale, kerkelijke of maatschappelijke dienstverle-

ning opgemerkt, geadresseerd en verzorgd moet 

worden. Dat is natuurlijk een evidentie die 

Rautenstrauch en Maria Theresia goed begre-

pen, maar die tegenwoordig snel aan het zicht 

onttrokken wordt omdat ze tot meningsverschil 

aanleiding geeft. Te wijzen valt op de ambts-

De ambitie om op meer strategisch 

niveau de toekomst van de theologie 

ter hand te nemen, missen we node

reactie3 2



h a n d e l i n g e n  2 0 1 4   I   3 3 5

discussie in de geestelijke verzorging, het debat 

over klerikale ambtsvoorwaarden in de rooms-

katholieke kerk, de antitechnische ideologie in 

de pastorale zorg, confessionele barricaden in 

de oecumenische praktijk et cetera. Welk stand-

punt men in dergelijke debatten zelf ook in-

neemt, ze schaden het prioritaire belang dat aan 

de behartiging van levensbeschouwelijke vragen 

en behoeften toegekend moet worden. De zorg 

voor dergelijke ‘geestelijke noden’ wordt immers 

steeds meer in termen als ‘spiritualiteit’ en ‘zin-

geving’ uit het confessionele repertoire gelicht 

en in uiteenlopende professionele disciplines 

behartigd volgens de daar geldende standaar-

den van onderzoek, opleiding en kwaliteitszorg. 

Aldus is het niet denkbeeldig dat de praktische 

theologie als discipline en het pastoraat als be-

roep, haar domein gaandeweg zal verliezen aan 

palliatieve zorg, verpleegwetenschap, medische 

psychologie of positieve psychotherapie. 

Vervolgens, het gesprek van Rautenstrauch 

met zijn keizerin duidt op coöptatie; iets dat 

we tegenwoordig misschien als ‘achterkamer-

tjespolitiek’ zouden betitelen. De eerste had een 

katholiek belang op het oog, namelijk om de 

afspraken die bij het Concilie van Trente waren 

gemaakt over de betere opleiding van geestelij-

ken – tegenover de meer geletterde protestanten 

– te actualiseren door ze van wetenschappelijke 

standaarden en een facultair curriculum te 

voorzien. De tweede diende een politiek belang, 

namelijk om de universitaire opleiding in het 

kader van de staatsherinrichting te ontdoen van 

kerkelijk gemonopoliseerd toezicht, en tege-

lijkertijd de opkomende burgerij fatsoen bij te 

laten brengen door een meer verlichte clerus. 

Beiden deden goede zaken. Het laten accorde-

ren van belangen correspondeert aan een deugd 

van prudentie. Dat is wellicht iets dat eenvoudig 

vergeten wordt in populaire opvattingen van 

de identiteit van de theoloog als profeet, horzel 

in de pels of kritisch commentator van de sa-

menleving. Het zou bedenkelijk zijn indien het 

ontegenzeggelijke belang van dat soort taken tot 

het domeineigen professioneel specialisme van 

de theoloog zou worden gerekend. De stand-

up theologian die met kwinkslagen de publieke 

opinie ontregelt mag af en toe het nieuws halen, 

dat betekent nog niet dat er met een opleiding 

een bestendig beroep van te maken is. Met 

andere woorden, de ambitie om op meer stra-

tegisch niveau en met moedige besluitvaardig-

heid de toekomst van de theologie ter hand te 

nemen, vertegenwoordigt een ambitie die we 

tegenwoordig node missen.

Ten slotte, de voortgang van de wetenschap 

was destijds aanleiding tot herziening van het 

theologisch curriculum op wetenschappelijke 

basis, waardoor – zo luidde althans het voorne-

men – niet alleen het gezag van de pastor onder 

het volk, maar ook dat van de discipline bij de 

andere wetenschappen kon worden hersteld. 

Beide vormen van gezag zijn van belang, maar 

Rautenstrauchs ambitie om de pastor daarin 

zowel praktijkbetrokken als wetenschappelijk 

onderlegd te laten zijn, weerspiegelt een ambi-

valente spanning die de praktische theologie tot 

op de dag van vandaag kenmerkt. Bart Ehrman, 

een historisch-kritisch exegeet uit de traditie 

van de Leben-Jesu-Forschung, vertelt over een 

vrouw die hem na een lezing vroeg: ’Why have 

I never heard this before?’ Het bleek een kerke-

lijke dame die zich afvroeg waarom haar pastor 

– degelijk opgeleid in Princeton Theological 

Seminary – haar in preken en zielzorg voortdu-

rend een traditioneel beeld van Jezus had voor-

gehouden, dat kennelijk niet alleen in tegenstel-

ling stond tot evidente opbrengsten van het 

onderzoek naar de historische Jezus, maar ook 

in het geheel niet beantwoordde aan de weten-

schappelijke opleiding van haar pastor (Ehrman 

2010, 13-14). Het elementaire punt van discus-

sie is hier dat confessionele overtuigingen een 

kennelijke immuniteit voor kritiek bezitten, die 

voetstoots door pastores en predikanten over-

genomen wordt zodra ze de academische oplei-

ding verlaten en in hun kerkelijke rol optreden. 

Men veronderstelt onmondigheid, terwijl pas-

torale zorg en prediking juist zouden moeten 

aansluiten op de religieuze zelfbeoordeling door 

mensen zoals die nu eenmaal gevormd wordt in 

een open publieke ruimte.

Rondkijken
Rondkijken in de praktische theologie betekent 

empirisch onderzoek verrichten. Een gelovig of 

kerkelijk getuigenis kan van belang zijn voor de 

doelstellingen van dergelijk onderzoek, maar 

voor de vraagstelling geldt dat kennis in ratio-

neel toegankelijke en herhaalbare procedures 

vastgesteld wordt. Dat is niet bedoeld om de 

inhoud van religieuze overtuigingen te valide-

ren of te bekritiseren; religieuze overtuigingen, 

teksten en praktijken zijn ‘slechts’ voorwerp van 

onderzoek. Zo’n epistemologische opmerking is 

belangrijk. Het maakt duidelijk wie er aan het 

woord is, wat er precies wordt gezegd, en het 

vermijdt glibberig terrein waarbij onduidelijk is 

of persoonlijke, kerkelijke of wetenschappelijke 

claims in het geding zijn. 

In de bijdrage van Ganzevoort is niet steeds 

duidelijk wie er met de theoloog wordt aan-

geduid. De universitair werkzame theoloog is 

allereerst een bedreigde ‘diersoort’; hun aantal 

is gering en hun uitspraken worden vooral door 

henzelf serieus genomen. Bescheidenheid is dus 

op haar plaats. Professioneel werkzame theolo-

gen die confessioneel roldrager zijn, hebben een 

geheel andere verantwoordelijkheid. Natuurlijk 

neemt hun maatschappelijke betekenis vanwege 

ontkerkelijking ook af, maar hun rondkijk-taak 

betreft niet slechts het religieus interpreteren 

van teksten, overtuigingen en praktijken, maar 

vooral het vormgeven ervan in verzorgend, vie-

rend en vormend aanbod. Waar dat proces van 

interpretatie en expressie institutioneel wordt 

gesteund en geborgd en bovendien kan terug-

vallen op tradities, taal en gemeenschappen, 

is dat een relatief probleemloos proces. Is dat 

structureel niet het geval, dan dreigt ‘interpreta-

tiestress’: het voortdurend individueel moeten 

analyseren en vormgeven van betekenissen zo-

dat deze tenminste door de betreffende persoon 

nog begrepen kunnen worden. Het narratieve 

paradigma dat in theologieopleidingen en pas-

torale praktijken soms als canoniek specialisme 

van het vak geldt, lijkt daarvan een even be-

denkelijke als onvermijdelijke illustratie. Maar 

daarover later meer.

Problematisch aan een publieke theologie 

zoals Ganzevoort die voorhoudt, is dat ‘de 

theologie’ geen gesprekspartner is; enerzijds 

vanwege haar relatieve irrelevantie; anderzijds 

vanwege het feit dat publieke belangen niet 

langer eenduidige grootheden zijn. Ganzevoort 

onderkent dat wel wanneer hij over het belang 

spreekt om pluraliteit serieus te nemen en in 

dialoog te brengen. Maar eronder ligt een pro-
l

reactie3 4



h a n d e l i n g e n  2 0 1 4   I   3 3 7

ces dat hij niet expliciet aanroert, namelijk de 

individualisering, die het überhaupt moeilijk 

maakt om motief, inhoud en engagement aan 

die bedoelde dialoog te verlenen. 

Nu is individualisering een meervoudig be-

grip met in de studie van religies tenminste vier 

betekenissen. Allereerst kan individualisering 

als de-institutionalisering opgevat worden; 

het proces waarin mensen zich los maken van 

traditionele kerkelijke banden. Voor die trend 

bestaat in Nederland rond de eeuwwisseling 

veel evidentie. Dan ‘de-traditionalisering’ waar-

bij christelijk geloof afneemt en binnenwereld-

lijkheid toeneemt. Uit empirisch onderzoek 

blijkt dat immanentie 

inderdaad de overhand 

heeft, maar evenzeer dat 

traditioneel christelijk 

geloof herkenbaar aan-

wezig blijft. Vervolgens is ook privatisering van 

belang, waarbij de band tussen christelijk geloof 

en sociale kenmerken verdwijnt. Voor deze 

individualiseringstrend is echter beduidend 

minder bewijs; er blijven daarentegen duidelijke 

aanwijzingen voor confessionele culturen, ter-

wijl christelijk geloof buiten de kerken nauwe-

lijks voorkomt. Ten slotte is fragmentering een 

aspect van individualisering; die neemt toe als 

proces waarbij gelovigen weinig conclusies trek-

ken uit hun geloof voor de inrichting van hun 

leven (Peters c.s. 2000). 

Men kan een kerkelijke theologie weinig 

kansrijk achten. Dat impliceert niet dat een pu-

blieke theologie daarvoor een alternatief vormt; 

daarvoor is het imago van die door academi-

sche theologen geproclameerde theologie sim-

pelweg niet sterk en positief genoeg. Dat geldt  

a fortiori voor een cultuurtheologie die – indien 

ik Ganzevoorts visie zo mag weergeven – een 

‘search and rescue mission’ beoogt van ultieme 

betekenissen in de populaire cultuur. Uiteraard 

kan het onderzoeken van dergelijke betekenis-

sen zinvol zijn, evenals de theologische reflectie 

op dergelijke vormen van zelftranscendentie. 

Om religie in haar breedte te kunnen onder-

zoeken is het echter van belang daarin ook de 

institutionele structuren en normen, de sociale 

netwerken en gemeenschappen, en persoon-

lijke overtuigingen en praktijken te betrekken. 

Onderzoek naar de interactie van dergelijke 

kenmerken van het religieuze domein laat zien 

of, hoe en waar religie 

overlevingskansen heeft. 

Dat biedt ook de beste in-

zichten voor een publieke 

theologie, zoals ik elders 

heb gepoogd te verduidelijken in een analyse 

van religie als kapitaal (Schilderman 2011). 

Vooruitkijken
Met Ruard Ganzevoort deel ik het pleidooi voor 

een innovatieve theologie die meer praktijk-

georiënteerd is. Hij gebruikt daarvoor trefwoor-

den die mijn eigen studenten ook graag gebrui-

ken, namelijk inspiratie, originaliteit, authenti-

citeit, creativiteit en passie, en met uitgesproken 

voorkeuren voor daaraan corresponderende 

ambachtelijke leervormen van narratieve, 

filmische en theatrale aard. En wederom, wie 

kan daar tegen zijn? Het zijn ontegenzeggelijke 

kunsten die ook aan een kunde en een prachtig 

ambacht corresponderen, en die zonder twijfel 

zinvol ingezet kunnen worden in pastoraat, 

geestelijke verzorging en godsdienstonderwijs. 

Dergelijke trefwoorden en leervormen dreigen 

de praktische theologie echter tot vorm van 

entertainment te maken: een onderhoudende 

en populariserende theologie die weliswaar 

aan wijsheid, schoonheid en levenskunst ap-

pelleert, maar daarbij toch afhankelijk blijft 

van vormvereisten en verleidingsstrategieën die 

uiteindelijk niet de inhoud van een overtuiging 

betreffen. Ik bedoel die aanduiding niet cynisch, 

maar begrijp het als een noodzakelijk gevolg 

van het individualiseringsproces waarmee de 

theologie kampt. Houdingen als authenticiteit 

en originaliteit beantwoorden aan typisch per-

soonsgebonden claims van zelfontplooiing. Ik 

doel daarbij op wat Taylor wel de malaise van 

de moderne tijd noemt, namelijk de overtui-

ging dat we ons leven zin kunnen geven zonder 

externe standaarden en dat we zo onszelf uit-

vinden. Omdat keuzes daarbij afhankelijk zijn 

van individuele overwegingen en divergerende 

deelbelangen, zijn ze uiteindelijk niet te funde-

ren, irrationeel en moeilijk te verbinden met 

een gemeenschappelijk goed. Zo creëren we, 

aldus Taylor, een denkbeeld dat wij onszelf aan-

sturen op grond van keuzes die we telkens ook 

weer op losse schroeven zetten. De malaise her-

bergt zo een drievoudige illusie: dat we grond-

slag zijn van onszelf, dat waarden uiteindelijk 

irrationeel zijn, en dat we utilitaire wezens zijn 

(Taylor 1992). 

Het narratieve paradigma in de praktische 

theologie beantwoordt aan deze claims van zelf-

vervulling. Dat paradigma vat onze identiteit op 

als een biografische activiteit waarin we onszelf 

voortdurend optekenen en herschrijven om het 

zo spannend voor een liefst ademloos publiek 

ten gehore brengen. Daarmee wordt een diepte 

gesuggereerd die vooral bestaat bij gratie van 

de ‘suspense of doubt’ (‘is het wel echt?’) die het 

publiek daaraan toekent. Hoe aanstekelijk de 

metafoor van het verhaal ook is, niet iedereen 

houdt van verhalen en niet iedereen verstaat 

de kunst ze te vertellen. Authenticiteit dreigt 

gebukt te gaan onder een continue persoonlijke 

normstelling van ‘self-disclosure’ die correspon-

deert aan dito verwachtingen bij het publiek, 

een proces dat ik eerder aanduidde als ‘interpre-

tatiestress’. 

Nu beantwoordt deze zelftentoonstelling bij 

Taylor niet aan een plat egoïsme, maar herbergt 

het juist een moreel gevoelde plicht van de mo-

derne mens om zichzelf te zijn, hetgeen uitein-

delijk ook een beoordeling vergt van de eigen 

cultuur die de mens vormt. Mensen zijn als 

morele agenten dan ook tegelijkertijd morele 

patiënten, en gehouden om hun afhankelijkhe-

den te onderkennen tegen de achtergrond van 

de ‘horizons of significance’ die hen onderling 

binden (Taylor 1989). 

De aanduiding van theologie als entertain-

ment is dan ook dubbelzinnig. Enerzijds gaat 

zo’n theologie uit van de onvermijdelijkheid 

van een epistemologisch zwaartepunt bij het 

individu. De waarheidsvraag in de theologie 

is dan een zaak van de praktische rede gewor-

den, of minder filosofisch gezegd: een zaak van 

smaak of gevoel, ergo een zaak die de aandacht 

van een publiek vasthoudt en voldoening 

schenkt. Anderzijds is theologie een normatieve 

zaak, zij het volgens de zingeving en consequen-

ties die het individu ermee verbindt of voor 

zover de afhankelijkheid van zijn context hem 

daartoe dwingt. Dat is entertainment voor zo-

ver het de wijsheid demonstreert waarmee die l

Hoe aanstekelijk de metafoor van het 

verhaal ook is, niet iedereen houdt 

van verhalen of beheerst de vertelkunst

reactie3 6



kunst beoefend wordt en bij een breder publiek 

ook bewondering afdwingt. 

Een belangrijke vraag daarbij is of de the-

oloog als professional hiervan de interpreet 

moet zijn. Ganzevoort lijkt dat voetstoots aan 

te nemen, zij het dat de theologie in zijn ana-

lyse daarin steeds een kritische gesprekspartner 

blijft. Indien dat tot verhoopte verlichting, ver-

lossing van onmondigheid of welk meer reli-

gieus omschreven einddoel bijdraagt, zou dat 

uit empirisch onderzoek moeten blijken. Een 

volgende en meer urgente vraag is echter hoe 

de universitaire theoloog de eigen studenten in 

entertainment moet opleiden. Wat immers heb-

ben ze te vertolken als ze met hun aanstaande 

clientèle het geheim gemeen hebben dat ze nog 

aan zichzelf hopen te onthullen?

Literatuur
Ehrman, B. (2010). Jesus, Interrupted. Revealing 

the Hidden Contradictions in the Bible (and Why 
We Don’t Know About Them). New York: Harper 
Collins. 

Ganzevoort, R. (2013). Spelen met heilig vuur. Waar-
om de theologie haar claim op de waarheid moet 
opgeven. Utrecht: Ten Have. 

Müller, J. (1966). Zu den theologiegeschichtlichen 
Grundlagen der Studienreform Rautenstrauchs. 
In: ThQ 146 (1966), 62-97.

Peters, J., Felling, A., Scheepers, P. (2000). Individua-
lisering van godsdienst en levensbeschouwing. In: 
Felling, A., Peters, J., Scheepers, P. (red.). Individu-
alisering in Nederland aan het einde van de twin-
tigste eeuw. Empirisch onderzoek naar omstreden 
hypotheses. Assen: Van Gorcum, 49-96.

Schilderman, J.B.A.M. (2011). Religious Capital and 
Public Accountability. In: H.-G. Ziebertz & L. 
Francis (eds.). The Public Significance of Religion 
(Empirical Studies in Theology, 20) Leiden, Brill, 
41-63.

Taylor, C. (1989). Sources of the Self: The Making of 
Modern Identity. Harvard: Harvard University 
Press. 

Taylor, C. (1992). The Ethics of Authenticity. Harvard: 
Harvard University Press. 

Zottl, A., Schneider, W. (Hrg). (1987). Wege der 
Pastoraltheologie. Texte einer Bewusstwerdung. I. 
Teil 18. Jahrhundert. Grundlegung und Entfaltung. 
Eichstätt: Sales.

Hans (prof.dr. J.B.A.M.) Schilderman is hoogleraar 
Religie en Zorg aan de Faculteit der Filosofie, The-
ologie en Religiewetenschappen van de Radboud 
Universiteit Nijmegen. 
h.schilderman@ftr.ru.nl

l

profiel 3 9h a n d e l i n g e n  2 0 1 4   I   3

p r o f i e l s c h e ts    |   M a r t i n  W a l t o n

Gesprek met een dichter

Bent u een dichter?

	 Ja, dat ben ik.

En hoe weet u dat?

	 Ik heb een gedicht geschreven.

Als u een gedicht hebt geschreven, betekent dat 

dat u een dichter was. Maar wat nu?

	 Ik zal nog eens een gedicht schrijven.

In dat geval zult u misschien nog eens een dichter 

zijn. Maar hoe zult u weten dat het een gedicht is?

	 Het zal net zo’n gedicht zijn als het laatste.

Dan zal het zeker geen gedicht zijn. Een gedicht is 

maar eenmaal en kan niet nog een keer net zo 

zijn.

	 Ik denk dat het net zo goed zal zijn.

Maar dat kunt u niet denken. Ook de kwaliteit 

van een gedicht is maar eenmaal en hangt niet 

van u af, maar van de omstandigheden.

	 Ik neem aan dat ook de omstandigheden net

	 zo zullen zijn.

Als u dat aanneemt, bent u nooit een dichter ge-

weest en zult u dat nooit worden. Waarom denkt 

u dan dat u een dichter bent?

	 Tja, ik weet het eigenlijk niet…

	 En wie bent u?

Miroslav Holub (2008)

Met de omstandigheden 
rekening houden 
Differentiëring van geestelijke verzorging

Geestelijk verzorgers staan voor de uitdaging zich telkens opnieuw 
tot veranderende omstandigheden dichterlijk te verhouden. Welke 
differentiaties kom je tegen, hoe kunnen opleidingen bijdragen aan 
de kwaliteit van geestelijke verzorging en wat zijn de uitdagingen 
voor de toekomst van de beroepsgroep?

3 8

l



profiel4 0 h a n d e l i n g e n  2 0 1 4   I   3 4 1

Het is een frappante gedachte dat de kwaliteit 

van een gedicht niet alleen van de scheppings-

kracht van de dichter afhangt, maar ook van de 

omstandigheden. Uitdagend en soms hinderlijk 

is de gedachte dat de kwaliteit van geestelijke 

verzorging niet alleen van de kundigheid van de 

geestelijk verzorger afhangt, maar ook van de 

omstandigheden. Verontrustend is de gedachte 

dat je als opleider niet goed weet wat de om-

standigheden zullen zijn waartoe je studenten 

geestelijke verzorging opleidt. 

Daaraan vooraf gaat de andere vraag: ‘Hoe 

zult u weten dat het een gedicht is?’ Ik acht 

mezelf in staat om iets meer te zeggen over 

geestelijke verzorging dan over gedichten, maar 

ik moet erkennen dat ook bij geestelijke ver-

zorging de meningen uiteenlopen. Bovendien 

bieden in het verleden behaalde resultaten geen 

garantie voor de toekomst. Dat ik zelf een aan-

tal jaren geestelijk verzorger was, zegt niet dat ik 

een nieuw ‘gedicht’ over geestelijke verzorging 

kan schrijven. 

Het vak geestelijke verzorging als eigenstan-

dige discipline is relatief jong. Het beroepsbeeld 

is nog niet uitgekristalliseerd. Intussen bevindt 

zich het beroep in een nieuwe omslagfase. De 

grootste beroepsvereniging, de Vereniging 

van Geestelijk Verzorgers in Zorginstellingen 

(VGVZ), heeft besloten om ambtelijke en niet-

ambtelijke geestelijke verzorging naast elkaar 

te laten bestaan. Nu de discussie over het ambt 

is geluwd, komt echter het probleem van de 

professionalisering des te sterker in zicht. Wat 

hoort een professionele geestelijk verzorger te 

weten en te kunnen, en hoe moet een opleiding 

geestelijke verzorging eruit zien?

In vier stappen loop ik langs de uitdagin-

gen van professionalisering van geestelijke 

verzorging. Ten eerste zeg ik iets over de om-

standigheden waarin de professionalisering 

vorm moet krijgen. Ten tweede vraag ik wat 

de omstandigheden voor het opleiden van 

studenten geestelijke verzorging betekenen. In 

de derde plaats geef ik aan welke kwaliteiten in 

de ambtelijke opleidingen besloten liggen met 

het oog op professionalisering. Nu de aandacht 

binnen beroepsgroep en beroepsvereniging zich 

van de ambtskwestie naar professionalisering 

verschuift, is het van belang om het tegoed van 

het ambt te bewaren. In de vierde plaats vat ik 

een aantal uitdagingen voor de toekomst van de 

beroepsgroep kort samen. Bij alle punten heb ik 

primair geestelijke verzorging in de context van 

zorg op het oog, al zullen andere contexten ter 

sprake komen.

De omstandigheden
De omstandigheden hebben te maken met ver-

schillende gelijktijdige maar ongelijksoortige 

ontwikkelingen in de cultuur, in de zorg en 

binnen het vak van geestelijke verzorging. Het 

eerste daarvan betreft veranderingen op het 

gebied van zingeving en levensbeschouwing. 

De typeringen zijn veelvoudig: secularisering, 

individualisering, de-institutionalisering, mul-

ticulturalisering, pluralisering, nieuwe vormen 

van spiritualiteit, bricolage. Belangrijker dan 

het benadrukken van een of meer van die ont-

wikkelingen is het oog hebben voor het optre-

den van verschillende veranderingen tegelijk, 

terwijl niet duidelijk is waar de ontwikkelingen 

toe zullen leiden. Er is sprake van fluïditeit 

(Mooren & Walton 2013). Kijkt men naar de 

geestelijk verzorgers zelf, dan ziet men dezelfde 
l

pluraliteit en fluïditeit weerspiegeld. Dat geldt 

voor geestelijk verzorgers zonder ambtelijke 

bevestiging, maar ook min of meer voor ambte-

lijke geestelijk verzorgers.

Een tweede omstandigheid is die van ver-

splintering in de zorg. Het verschil tussen zorg-

organisaties neemt toe, ook met het oog op het 

bieden van professionele geestelijke verzorging. 

Sommige houden vast aan ambtelijke én aca-

demische geestelijke verzorging. Anderen keren 

zich van een specifieke religieuze identiteit van 

geestelijke verzorging af. Weer anderen laten 

financiële aspecten meewegen in taakstelling of 

opleidingsniveau. Het is niet vanzelfsprekend 

dat bij management kennis van zaken met be-

trekking tot geestelijke verzorging aanwezig is. 

De autonomie van de zorgorganisaties op dit 

gebied leidt tot nieuwe kansen en initiatieven in 

de ene instelling en elders tot verschraling. Op 

vele plekken is het voortbestaan van professio-

nele geestelijke verzorging bedreigd. Of de om-

vang wordt zo ver teruggeschroefd dat effectief 

functioneren ondoenlijk wordt.

Als derde aspect van de omstandigheden 

noem ik ontwikkelingen binnen de geestelijke 

verzorging zelf. Daarin onderscheid ik twee 

elementen: het ontwikkelen van geestelijke ver-

zorging als specialisme te midden van andere 

zorgberoepen en de differentiatie (en verdere 

specialisatie) binnen het beroep. Eerst vraagt 

echter het gebruik van de term ‘geestelijke ver-

zorging’ aandacht. Vaak wordt de term gebruikt 

op een manier die verwant is aan het woord 

‘pastoraat’, waarbij begeleiding van individuen 

en hun naasten, of groepen, is bedoeld, maar 

dan in een andere setting en met andere voor-

onderstellingen dan in de kerk. Een andere 

betekenis van ‘geestelijke verzorging’ is die van 

de beroepsuitoefening als geheel, begeleiding 

én beleid, rituele vormgeving én ethische advi-

sering enzovoort. In dat geval functioneert de 

term eerder op het niveau van bijvoorbeeld de 

term ‘gemeentepredikant’, als aanduiding van 

een verzameling van activiteiten in een beroeps-

praktijk. Een derde betekenis van de term is 

gelegen in de aanduiding van een studierichting 

en/of wetenschappelijk vak. Vooral in de tweede 

betekenis is de term hier bedoeld, al lopen de 

betekenisniveaus door elkaar.

Tekorten in profilering
In toenemende mate lukt het om geestelijke 

verzorging als een specialisme op het gebied 

van zingeving en levensbeschouwing te profi-

leren te midden van andere (zorg)disciplines. 

Tegelijk stuiten geestelijk verzorgers in gesprek-

ken met andere disciplines op tekorten op drie 

terreinen:

1. � het bieden van een helder en algemeen 

communiceerbare omschrijving van het do-

mein van geestelijke verzorging. De huidige 

beroepsstandaard van de VGVZ biedt een 

te lange definitie met conceptuele onhelder-

heden.

2. �het ontwikkelen, toepassen en verduidelijken 

van een state of the art in geestelijke verzor-

ging. Methodische pluraliteit past bij de geva-

rieerdheid van vragen en noden waarop gees-

telijke verzorgers ingaan, maar de variëteit in 

werkwijze is ook een gevolg van persoonlijke 

voorkeuren en het ontbreken van een zicht 

op best practices. Ieder doet wat goed is in 

eigen ogen. De discussie over presentie óf 

interventie is geluwd, maar niet opgelost.



profiel 4 3h a n d e l i n g e n  2 0 1 4   I   34 2

3. �het kunnen steunen op empirisch onderzoek 

om een state of the art te onderbouwen en 

mogelijke resultaten en effecten van geeste-

lijke verzorging te demonstreren. Aan der-

gelijk onderzoek wordt hard gewerkt, maar 

het is nog in onvoldoende mate aanwezig. De 

vergelijking met de meer evidence based me-

dische beroepen is een lastig probleem. 

Over deze drie punten bestaat nog geen consen-

sus binnen de beroepsgroep. In een themanum-

mer van het Tijdschrift Geestelijke Verzorging 

(Vosman & Hijweege 2012) leggen opleiders 

verschillende accenten met het oog op de toe-

komst van het beroep. Wellicht is er wat oplei-

ding betreft sprake van een ‘generatieverschil’ 

binnen de beroepsgroep. Een groot deel van de 

beroepsgroep is niet direct als geestelijk verzor-

ger opgeleid, maar vanuit pastorale opleidingen 

en functies in geestelijke verzorging terecht ge-

komen. Sinds de jaren negentig worden mensen 

direct tot geestelijk verzorger opgeleid. 

Differentiatie binnen het vak
Dat brengt mij bij een tweede element dat een 

grote rol speelt binnen de beroepsgroep, name-

lijk de differentiatie binnen het vak van gees-

telijke verzorging. Die speelt op verschillende 

manieren.

1. �De nieuwe opleidingen geestelijk verzorging 

hebben er toe geleid dat de huidige gene-

ratie geestelijk verzorgers op verschillende 

wijze en op verschillend niveau opgeleid is. 

Naast differentiatie tussen hbo en wo, is er 

verschil tussen eenjarige en driejarige mas-

terprogramma’s geestelijke verzorging aan de 

universiteiten. Binnen de opleidingen bestaan 

accentverschillen met het oog op ethiek, 

godsdienstpsychologie, rituelen, multicul-

turaliteit. De driejarige opleidingen zijn ook 

ambtsopleidingen. De diversiteit is groot, al 

zal de Stichting Kwaliteitsregister Geestelijke 

Verzorging (SKGV), die in de toekomst aan 

de opleidingen erkenning zal verlenen, voor 

basale uniformering zorgen.

2. �Een tweede vorm van differentiatie betreft de 

verdere specialisatie binnen specifieke con-

texten van geestelijke verzorging; al lang in 

verschillende werkvelden van de zorg, toene-

mend per afdeling in een ziekenhuis of instel-

ling, en straks ook met het oog op de WMO. 

Verdere voorbeelden zijn de werkvelden jus-

titie en defensie en vrij gevestigde geestelijk 

verzorgers. In verschillende contexten krijgen 

geestelijk verzorgers met verschillende exis

tentiële vragen te maken, met verschillende 

maten van religiositeit en met verschillende 

communicatieve mogelijkheden.

3. �Ook binnen een en hetzelfde werkveld kan 

men differentiatie tegenkomen: blijvende 

nadruk op directe contacten met cliënten of 

verschuiving van de aandacht naar het on-

dersteunen van andere medewerkers in het 

reageren op zinvragen, het structureren van 

moreel beraad of projectmatig werken rond-

om zorgthema’s en kunst. In de differentiatie 

van werkwijze zijn beleidsmatige beslissingen 

van organisaties vaak bepalend, waarbij het 

aspect van versplintering terugkeert. Maar 

visies van diensten geestelijke verzorging 

en persoonlijke voorkeuren van individuele 

geestelijk verzorgers spelen ook een rol. De 

uiteenlopende werkwijzen, net als de behoef-

ten aan specialisatie, maken het soms lastig 

om de eenheid in de beroepspraktijk te om-

schrijven. 

Opleidingen en kwaliteit
Wat vragen bovenstaande omstandigheden 

voor de opleiding van studenten geestelijke 

verzorging? 

Fluïditeit van zingeving en levensbe-
schouwing
Van oudsher boden theologische (levensbe-

schouwelijke) opleidingen behalve verdieping 

in de eigen traditie ook kennis in de breedte van 

verschillende godsdiensten. Omdat geestelijke 

verzorging een levensbeschouwelijk beroep is, 

blijft de noodzaak van diepte én breedte. Tege-

lijk bewegen diepte en breedte mee in de fluï-

diteit van seculiere zingeving en toenemende 

bricolage. De levensbeschouwelijke betekenis 

daarvan en de culturele, sociologische en psy-

chologische processen die daarmee gepaard 

gaan, behoren tot de noodzakelijke kennis van 

de geestelijke verzorger. Het blijft een uitdaging 

om de diepte te bewaren. De levensbeschouwe-

lijke fluïditeit vraagt tegelijk om een tweede be-

weging: naast kennis ook zelfkennis. Geestelijk 

verzorgers maken zelf deel uit van de fluïditeit. 

Dat vraagt van hen een extra inspanning bij het 

analyseren van de eigen zingeving en levensbe-

schouwing, om die beschikbaar en niet storend 

in te kunnen zetten in praktijken van geestelijke 

verzorging.

Versplintering in de zorg
In relatie tot zorgorganisaties is er behoefte aan 

creatieve, zelfbewuste beroepsoefenaars, die 

kunnen instaan voor hun eigen visie op geeste-

lijke verzorging en tegelijk nieuwe initiatieven 

ontplooien. Tegen de versplintering en soms de 

willekeur van management in is er behoefte aan 

beroepssolidariteit. Opleidingen zullen dus ook 

beroepsdeugden aan de orde moeten stellen. 

Specialisme geestelijke verzorging
Het ontwikkelen en in stand houden van een 

state of the art in geestelijke verzorging vraagt 

het vermogen om te analyseren en te con-

ceptualiseren. Het vraagt ook discipline, om 

methodisch te werken en te reflecteren en om 

structureel te registreren en met andere discipli-

nes te overleggen. Het vraagt onderzoekscom-

petenties, om op zijn minst de resultaten van 

onderzoek toe te passen en om waar mogelijk in 

onderzoek te participeren. De uitdagingen voor 

beroepsbeoefenaars die vaak het liefst met men-

sen praten zijn niet gering. Maar professioneel 

en werkelijk behulpzaam met mensen praten is 

niet gemakkelijk. Het vraagt beroepstrots om de 

beroepspraktijk blijvend te willen en te kunnen 

verbeteren.

Differentiatie
Differentiatie stelt de vraag welke basisvaar-

digheden in welke mate in (welke) opleidingen 

aan de orde moeten komen. Het is hier niet de 

plaats om daar een opsomming van te geven. 

Volstaan kan worden met een aantal opmerkin-

gen van algemene strekking.

a. �In oudere taakomschrijvingen van geestelijk 

verzorgers voor functiewaardering (inscha-

ling) werd geen niveauonderscheid gemaakt 

in het begeleiden van cliënten en het leiden 

van bezinningsbijeenkomsten, maar wel met l



profiel

het oog op participatie in (structureel) multi-

disciplinair overleg en beleid. In recente dis-

cussies over functiedifferentiatie tussen hbo 

en wo klinken dergelijke geluiden opnieuw. 

Het begeleiden van mensen zou eenvoudiger 

zijn en een minder hoog niveau vereisen. Dat 

lijkt me niet alleen onhoudbaar, maar het 

spreekt ook van minachting van de mensen 

om wie het gaat. Het professioneel en werke-

lijk behulpzaam spreken met mensen vraagt 

niet minder opleiding of kwalificatie dan het 

participeren in multidisciplinair overleg. Eer-

der meer, en in ieder geval meer verantwoor-

delijkheid. Bovendien zijn de meeste andere 

deelnemers aan multidisciplinair overleg ook 

niet academisch geschoold.

b. �Te midden van differentiatie is het juist van 

groot belang om het handwerk van geeste-

lijke verzorging hoog te houden. De oplei-

dingsduur is kort. En voor de werkvelden is 

meer aandacht voor samenwerking, ethiek en 

beleid gewenst. Tegelijk is het essentieel dat 

basiscompetenties op het gebied van counse-

ling en agogisch werken voldoende aandacht 

krijgen. 

c. �De pluraliteit in methodiek mag er niet toe 

leiden dat men naar eigen voorkeur handelt. 

De beroepsbeoefenaar zal een repertoire aan 

methodische benaderingen en analysemoge-

lijkheden moeten opbouwen. Tegelijk zal men 

nauwgezet de specificiteit van de context in 

kaart moeten brengen. 

d. �Toenemende specialisatie en differentiatie 

binnen de beroepspraktijk betekenen niet 

alleen groei in werkwijzen en vormen van 

geestelijke verzorging, maar ook groei in 

gebieden waar onderzoek naar gedaan moet 

worden. Vanwege de urgentie kan onderzoek 

niet aan professionele wetenschappers alleen 

overgelaten worden. Onderzoek wordt toene-

mend een zaak van de beroepsgroep zelf. Dat 

kan in samenwerking met onderzoekers in de 

opleidingsinstituten, maar zal ook aanspraak 

moeten maken op de onderzoekscapaciteiten 

binnen de instellingen zelf.

e. �Voorlopig zullen de omstandigheden zich 

niet stabiliseren. Ook in de omstandigheden 

is er sprake van fluïditeit, van voortdurende 

veranderingsprocessen: nieuwe zorgvisies 

en zorgstructuren, kostenbesparingen, toe-

nemende verantwoording, vrije vestiging 

enzovoort. In de inhoud van het werk kun-

nen eveneens verschuivingen plaatsvinden, 

bijvoorbeeld door een verschuiving naar de 

tweede lijn. Een andere vraag is in hoeverre 

de werkzaamheden op het gebied van de 

ethiek overeind blijven. In een aantal instel-

lingen geeft men intussen de voorkeur aan 

filosofisch geschoolde ethici. In die fluïditeit 

wordt van geestelijk verzorgers niet alleen ge-

vraagd dat zij multidisciplinair samenwerken, 

integreren en registreren, maar ook dat zij 

ondernemen, netwerken en faciliteren. Waar 

de omstandigheden in transitie zijn, zal gees-

telijke verzorging haar eigen transitie moeten 

vormgeven (Vosman 2012). 

f. �In alles zal de geestelijk verzorger als levens-

beschouwelijk beroepsbeoefenaar datgene 

moeten doen wat de basis vormt van het be-

roep: theologie en filosofie bedrijven. In alle 

aspecten van geestelijk verzorging, in begelei-

den en beleid, in voorgaan en voorzitten, is de 

vraag aan de orde: wat is hier levensbeschou-

welijk aan de hand? Die vraag valt in talloze 

deelvragen uiteen. Hoe wordt er over mensen 

gesproken? Welke ethische vragen (conti-

nuïteit van zorg, armoede, seksualiteit) zijn 

taboe? Waarom wordt rouw als pathologie 

opgevat? Hoe wordt ‘zorg’ in de formulering 

van missiestatements en kernwaarden maar 

ook in de praktijk geconceptualiseerd? Wat is 

de verantwoordelijkheid van professionals? 

Wie wordt niet gezien of gehoord en waarom? 

Hoe wordt over zingeving, religie en cultuur 

gesproken? 

Ik verbind aan deze algemene opmerkingen nog 

een paar observaties met het oog op het niveau 

van opleiding. Het verschil tussen hbo en wo 

wordt kleiner, niet alleen in de praktijk maar 

ook in politiek beleid. Het is tegelijk ondoenlijk 

om alle competenties van geestelijke verzor-

ging onder te verdelen in hbo- en wo-niveau. 

Een deel van de benodigde vaardigheden en 

bekwaamheden hebben meer met persoonlijke 

vorming en training dan met opleidingsniveau 

te maken. Academische opleidingen voor gees-

telijke verzorging moeten wel het academisch 

niveau vasthouden met het oog op analytische 

vermogens en onderzoekscompetenties. Van 

academisch opgeleiden valt te verwachten dat 

zij niet alleen theologisch en antropologisch 

reflecteren op hun werk, maar ook hun ervarin-

gen en reflecties vruchtbaar maken voor theolo-

gische en filosofisch-antropologische discussies 

in het algemeen.

Terwijl in de meeste beroepen in de zorg het 

opleidingsniveau de laatste jaren opgeschroefd 

is, is het gemiddelde opleidingsniveau van gees-

telijk verzorgers gedaald. Dat is niet bedoeld 

als kritiek op de hbo-opleidingen en eenjarige 

wo-opleidingen. Zij hebben in de jaren negentig 

van de vorige eeuw en in het begin van deze 

eeuw het initiatief genomen om zelfstandige 

opleidingen geestelijke verzorging op te zetten. 

Daardoor zijn zij medebepalend geworden voor 

de vormgeving van de opleidingen (als ook, 

uiteraard, voor de differentiatie in de beroeps-

groep). Deze observatie met betrekking tot de 

daling van het gemiddelde opleidingsniveau 

is echter belangrijk vanwege de constatering 

dat het beroep van geestelijke verzorging een 

buitengewoon gecompliceerd en verantwoor-

delijk beroep is. Het vraagt een breed scala aan 

geesteswetenschappelijke en sociaalwetenschap-

pelijke kennis en vaardigheden. Het vraagt om 

een zo hoog mogelijk opleidingsniveau. Vanuit 

de eenjarige wo-opleidingen wordt daarom 

veel nagedacht over een postacademische ver-

volgopleiding vanuit het besef dat de eenjarige 

opleidingen te kort zijn.

Het concept van permanente educatie bete-

kent niet alleen dat men nooit uitgeleerd is. Het 

betekent dat een basisopleiding niet voldoende 

is. Differentiatie in junior en senior niveaus is 

nodig. Wie van een hbo-opleiding komt, zal 

andere aanvullingen nodig hebben dan wie een 

wo-opleiding volgt. Ook zal er verschil zijn tus-

sen eenjarige en driejarige wo-opleidingen. Voor 

een senior niveau zal een of twee jaar gesuper-

viseerde werkervaring nodig zijn. Het kan niet 

de bedoeling zijn dat men op junior niveau blijft 

functioneren. Dat is niet bevorderlijk voor de 

persoonlijke beroepsontwikkeling van de gees-

telijk verzorger en ook onwenselijk daar waar 

slechts één geestelijk verzorger in dienst is. Aan 

instellingen moet duidelijk gemaakt worden dat 

met het aannemen van een geestelijk verzorger 
l

4 4 h a n d e l i n g e n  2 0 1 4   I   3 4 5



profiel4 6 h a n d e l i n g e n  2 0 1 4   I   3 4 7

op junior niveau het faciliteren van het behalen 

van een senior niveau geïmpliceerd is.

Het tegoed van ambt en ambts
opleidingen
In 2013 besloot de VGVZ het ambt niet langer 

als voorwaarde voor de functie van geestelijk 

verzorger te handhaven. Dat maakte toena-

dering tot de (niet ambtelijke) Vereniging 

Geestelijk Werkers Albert Camus mogelijk. De 

beslissing is om zowel principiële als pragma-

tische redenen genomen. Principieel waren de 

pleidooien voor pluralisering van de beroeps-

groep in overeenstemming met de toenemende 

maatschappelijke pluralisering van zingeving en 

levensbeschouwing. Pragmatisch was de wens 

om de beroepsgroep bij elkaar te houden en 

samen naar wettelijke bescherming van de be-

roepstitel geestelijk verzorger te streven.

Ambtelijke binding wordt niet meer als een 

voorwaarde voor de beroepsbeoefening be-

schouwd. Het conflict rondom het ambt ebt 

intussen weg. Dat biedt ruimte om te zien dat 

het ambt de manier is waarop de kerken en 

het Humanistisch Verbond de professionaliteit 

van hun werkers organiseren. Dat geldt ook in 

afgeleide zin voor hbo-opgeleiden die kerkelijk 

werkers worden. Uiteraard betekent ambt niet 

alleen professionaliteit. Maar de vraag hier is 

welke professionele kwaliteit in de ambtsop-

leidingen voorhanden is die van betekenis kan 

zijn voor het professionaliseringsprobleem waar 

de beroepsgroep mee kampt. Het tegoed van 

het ambt ligt zowel op pragmatisch terrein als 

in meer inhoudelijke kwesties.

Het pragmatische heeft deels te maken met 

het privilege van de langere opleidingsduur. Dat 

privilege is geen luxe. Het voordeel zit echter niet 

in de lengte als zodanig maar in wat tijdens de 

langere opleidingsduur mogelijk is. Dat betreft in 

de eerste plaats het extra theologische en/of filo-

sofische body of knowledge dat studenten tot zich 

kunnen nemen. Geestelijk verzorgers worden in 

hun werk met de onvoorstelbare breedte en de 

onpeilbare diepte van levensbeschouwelijke vra-

gen geconfronteerd. Daarin moeten zij geschoold 

worden, maar daarmee moeten zij ook zelf in de 

opleiding geworsteld hebben.

Een ander voordeel is de tijd voor persoon-

lijke vorming, zelfreflectie en ontwikkeling van 

levensbeschouwelijke competentie. Dat is een 

procesmatig gebeuren, dat niet in een enkele 

methode te vatten is maar voltrokken wordt 

binnen een geheel van praktijken van theologi-

sche (of filosofische) reflectie, feedback, super-

visie, intervisie, trainingen en reflectieverslagen. 

Uiteraard geven alle opleidingen daar vorm aan 

en het is niet gezegd dat de ambtelijke opleidin-

gen en organisaties zulke processen altijd goed 

vormgeven. Wel is binnen de ambtsopleidingen 

veel ervaring met die praktijken opgebouwd. 

Maar het eigenlijke punt is een ander. Dat gees-

telijke verzorging met trage vragen (Kunneman 

2005) van doen heeft, wordt algemeen erkend. 

Dat de vorming tot geestelijke verzorger met 

trage processen te maken heeft, moet even evi-

dent zijn. 

Onderdeel van die praktijken in de ambtsop-

leidingen is het verantwoorden van de eigen le-

vensbeschouwelijke plaatsbepaling (existentieel, 

spiritueel, ethisch) tegenover een gemeenschap. 

Dat is een overweging van meer inhoudelijke 

en principiële aard. Ambt is niet alleen een be-

voegdheid die men namens een gemeenschap 

mag uitoefenen, maar het gegeven dat een 

gemeenschap een persoon geschikt vindt om 

levensbeschouwelijke ondersteuning te bieden 

aan anderen. Iets daarvan wordt erkend in het 

voorstel om voor geestelijk verzorgers zonder 

ambtelijke zending een raad op te richten die de 

levensbeschouwelijke competentie toetst. Hoe 

de in te stellen raad die competentie kan en 

moet beoordelen is nog niet duidelijk.

In een gedifferentieerd zorgveld zullen instel-

lingen blijven bestaan die waarde hechten aan 

een ambtelijke bevoegdheid. Dat kan een rol 

spelen bij vieringen en/of bij wensen van cliën-

ten. Daarmee zijn competenties op het gebied 

van rituelen en voorgaan verbonden. Ambt is 

niet alleen bevoegdheid. Nogmaals, het ambt 

gaat altijd gepaard met professionele eisen van 

bekwaamheid en erkenning van geschiktheid 

(Heitink 2006). Tegelijk heeft het ambt een 

representatieve betekenis. Het ambt wordt na-

mens een gemeenschap bekleed én is altijd ook 

als een publieke functie te verstaan, ten dienste 

van en tot nut van het algemeen. Daarmee heeft 

het ambt telkens een concrete én een algemene 

strekking. Het is niet duidelijk hoe en of geeste-

lijke verzorging zonder zending die representa-

tieve functie kan vervullen ofwel die betekenis 

kan behouden; en op basis waarvan, los van 

het ambt, een beroep kan worden gedaan op 

verschoningsrecht en asielfunctie (vrijplaats), 

ambtelijke functies die historisch ook ten dien-

ste van andersdenkenden hebben gestaan. 

De besluiten van de beroepsverenigingen lo-

pen vooruit op antwoorden op deze vragen. Ik 

bespeur daarin een pragmatische benadering, 

die relatief onbekommerd staat ten aanzien 

van de meer principiële aspecten. De praktijk 

zal het moeten uitwijzen. Er is een nieuwe situ-

atie ontstaan met ambtelijke en andere vormen 

van geestelijke verzorging naast elkaar, voorbij 

de tegenstelling ambt en professionaliteit. Dat 

biedt in ieder geval aan de ambtelijke oplei-

dingen de kans maar ook de uitdaging om hun 

kwaliteiten te tonen.

Toekomst van de beroepsgroep
De beroepsgroep staat voor de uitdaging om 

een eigentijdse verwoording en verantwoor-

ding van haar beroepsprofiel als specialisme 

in de markt te zetten. Dat moet met inbegrip 

van differentiatie en rekening houdend met de 

omstandigheden gebeuren. Dat vraagt van de 

beroepsgroep het ontwikkelen van methodische 

discipline en conceptuele eenheid. Dat vraagt 

op zijn beurt beroepstrots en beroepssolida-

riteit. Van de beroepsvereniging vraagt het de 

inspanning om naar wettelijke erkenning van 

het beroep te streven.

Tegelijkertijd zijn dat noodzakelijke maar niet 

voldoende voorwaarden. Geestelijke verzorging 

heeft ook een esthetische kwaliteit. Het is iedere 

keer moeilijk om te zeggen of het een gedicht 

wordt. Iedere ontmoeting, iedere bespreking is 

eenmalig. En of het een gedicht wordt, hangt 

niet alleen van allerlei kwaliteiten van de zorg-

verlening af, maar ook van de omstandigheden. 

En de omstandigheden zullen nooit hetzelfde 

zijn. Een kernvraag van geestelijke verzorging is 

echter hoe mensen zich tot de omstandigheden 

verhouden en hoe zij die verhouding kunnen 

vormgeven en vernieuwen. Zo staan geestelijk 

verzorgers voor de uitdaging zich telkens op-

nieuw tot veranderende omstandigheden dich-

terlijk te verhouden. l



opleiding

O P LEIDING       S S CHE   T S   |   T h e o  W i t k a m p

Levenslang leren is een trend die we in alle 

beroepen kunnen waarnemen. Kennis 

veroudert snel en de maatschappelijke 

en technische ontwikkelingen vereisen dat we 

bijblijven. Het valt daarbij op dat de nadruk 

momenteel meer is komen te liggen op de per-

soon van de lerende, dan op de nieuwe stof die 

deze zich eigen dient te maken. De attitude van 

de professional is centraal komen te staan. Aan-

dacht voor coaching en supervisie weerspiege-

len deze ontwikkeling. Predikanten en geestelijk 

verzorgers hebben hier ook mee te maken. Hun 

positie, hun rollen en taken, de manier waarop 

ze door hun ‘publiek’ worden ervaren – het is 

allemaal diffuus geworden. Daardoor is  hun 

eigen zelfverstaan ook onder druk komen te 

staan. Zowel binnen als buiten Nederland kun 

je daarom horen dat het bij de permanente edu-

catie (PE) van predikanten om meer gaat dan 

om vakmatig bijblijven. Het gaat tevens om het 

voeden van de eigen spiritualiteit. De persoon 

van de pastor is, als drager van het werk, overal 

scherper in vizier gekomen. 

Mondiale context
De Protestantse Kerk in Nederland (PKN) heeft 

deze ontwikkelingen onderkend en de PE in 

het leven geroepen, zodat het niet slechts aan 

de verantwoordelijkheid van de individuele 

predikant overgelaten wordt hoe deze omgaat 

met de uitdagingen waar hij of zij voor gesteld 

wordt. De PE is in de huidige organisatorische 

vorm op 1 september 2012 ingegaan, maar in 

feite is deze een voortzetting van ouder beleid. 

Wat al zo’n veertig jaren de Verplichte Nascho-

ling voor beginnende predikanten heette is nu 

omgedoopt in Primaire Nascholing Predikan-

ten (omdat de hele PE verplicht is). Deze cursus 

Professionalisering, permanente  
educatie en postacademisch 
onderwijs

Dat predikanten en geestelijk verzorgers levenslang moeten blijven 
leren is in principe niet nieuw. Ze moeten tegenwoordig echter kunnen 
aantonen dat ze dat doen door postacademische cursussen te volgen 
en studiepunten te verzamelen. De opzet van de Permanente Educatie 
van de Protestantse Kerk in Nederland kan model staan voor deze 
ontwikkeling. Wat ligt hieraan ten grondslag, hoe zijn de ervaringen 
tot nu toe en voor welke uitdagingen staan we?

h a n d e l i n g e n  2 0 1 4   I   34 8 4 9

l

Literatuur
Heitink, G. (2006). Geestelijk verzorger: een ambt en 

een ambacht. In: J. Doolaard (red.), Nieuw Hand-
boek Geestelijke Verzorging. Kampen: Kok, 161-170.

Hijweege, N. & Smeets, W. (2012). De nieuwe uitda-
ging: functiedifferentiatie in de geestelijke verzor-
ging. Tijdschrift Geestelijke Verzorging 15/68, 32-39.

Holub, M. (2008). De geboorte van Sisyphus. Een 
keuze uit de gedichten en andere teksten 1958-1998. 
Amsterdam: De Bezige Bij, 117.

Kunneman, H. (2005). Voorbij het dikke ik. Bouw-
stenen voor een kritisch humanisme. Amsterdam: 
SWP.

Laar, E. van de & Plum, R. (2012). Toekomst van de 
geestelijke verzorging. Tijdschrift Geestelijke Verzor-
ging 15/68, 24-31.

Mooren, J.H.M. & Walton, M. (2013). Geestelijke 
Verzorging. Over de veelvormigheid en de fluïdi-
teit van het geestelijke. Tijdschrift Geestelijke Ver-
zorging 16/70, 24-32.

Regiegroep (2013). Eindnota Toekomstig Bestel Gees-
telijke Verzorging. Vereniging van Geestelijk Verzor-
gers in Zorginstellingen, 14 januari 2013.

Schilderman, H. (2012). Geïntegreerde geestelijke 
verzorging. Tijdschrift Geestelijke Verzorging 15/68, 
9-14.

Veltkamp, H. (2006). Domein, identiteit en pas-
sie van de geestelijke verzorging. In: J. Doolaard 
(red.), Nieuw Handboek Geestelijke Verzorging. 
Kampen: Kok. 147-160.

Vosman, F. (2012). Geestelijke verzorging in transitie. 
Tijdschrift Geestelijke Verzorging 15/68, 15-22.

Vosman, F. & Hijweege, N. (2012). De ogen openen. 
Nieuwe uitdagingen voor de geestelijke verzorging. 
Tijdschrift Geestelijke Verzorging 15/68, 4-8.

Walton, M. (2010). Beeldvorming en de ambtsdiscus-
sie. Tijdschrift Geestelijke Verzorging 13/56, 66-71.

Martin (prof.dr. M.N.) Walton is bijzonder hoogleraar 
Geestelijke verzorging aan de Protestantse Theologi-
sche Universiteit in Groningen.  
mwalton@pthu.nl



opleidingh a n d e l i n g e n  2 0 1 4   I   3 5 1

van 7 x 3 dagen volgt men wanneer men één à 

twee jaar predikant is. Vervolgens kende men in 

de PKN al jaren de gewoonte van een studiever-

lof van drie maanden per vijf jaar. Bovendien 

gaf de bepaling in de kerkorde, dat de kerken-

raden erop moesten toezien dat hun predikan-

ten zouden blijven studeren, de noodzaak van 

voortgaande studie helder aan. Zeker vijftien 

jaar geleden lagen er al plannen klaar om het 

studieverlof van drie 

maanden voor de hele 

beroepsgroep meer vorm 

te geven. De ervaring was 

namelijk dat slechts een derde van de predikan-

ten er gebruik van maakte. Velen wilden hun 

gemeente niet ‘in de steek laten’, anderen wis-

ten niet goed raad met zo’n lange lege agenda. 

Daarnaast wilde de kerk aan haar predikanten 

meer perspectief op persoonlijke en ambtelijke 

ontwikkeling bieden en daar meer handvatten 

voor geven.

Andere kerkgenootschappen zijn ook het pad 

van de permanente educatie opgegaan, zij het 

vaak minder geformaliseerd. Te noemen vallen 

bijvoorbeeld de Vrijgemaakt Gereformeerde 

Kerken, de Remonstrantse Broederschap en de 

Doopsgezinden. Luce, Centrum voor Reli-

gieuze Communicatie van de Universiteit van 

Tilburg, verzorgt het postacademisch onderwijs 

voor voornamelijk rooms-katholieke pastores. 

Niet slechts in Nederland echter, ook interna-

tionaal staat lifelong learning sterk in de belang-

stelling. We kunnen voorbeelden noemen uit 

Europa, Zuid-Afrika (Dutch Reformed Church, 

l

Uniting Reformed Church), Zuid- en Noord-

Amerika (diverse denominaties) en Azië. Zelf 

heb ik in augustus 2013 een conferentie van 

protestantse kerken en universiteiten in Indo-

nesië meegemaakt. Het viel mij op hoezeer men 

unaniem het belang van permanente educatie 

benadrukte, hoeveel er informeel al gebeurde 

en hoe veel gewicht men hechtte aan de spiritu-

aliteit van de pastor. Uiteraard bleken hier het 

fondsenprobleem, grote 

afstanden, de hoeveelheid 

van verschillende syno-

des en de verhouding 

van universiteit en kerken een grote uitdaging 

te vormen. De PE van de PKN past, kortom, 

in een internationale trend, maar is hierin niet 

slechts volger, maar beslist ook stimulator.

Perspectief van professionaliteit
PE is belangrijk, maar is ze daarmee ook nood-

zakelijk? De sterkere term wordt gebruikt, om-

dat het vanuit het oogpunt van professionaliteit 

onmogelijk is om hier vrijblijvend te spreken. 

De vraag is of men niet net zo goed alléén kan 

studeren en zo de theologische professionaliteit 

kan versterken. Tot op zekere hoogte is dit zeker 

waar, maar de PE komt ook voort uit de wens 

om de verantwoordelijkheden die de predi-

kanten hebben als gezamenlijke verantwoorde-

lijkheden te zien en de uitdagingen vanuit een 

gedeelde spiritualiteit aan te vatten. Die kunnen 

per definitie niet in de eigen studeerkamer al-

leen worden opgebouwd. De professionaliteit 

van de theoloog is hier die van de predikant, dat 

is de ambtsdrager, die beroepshalve werkzaam 

is in het pastoraat, in de verkondiging, in de 

educatie, in het leiding geven aan een vrijwil-

5 0

Zal deze professionaliseringsslag 

er inderdaad aan bijdragen 

dat het esprit de corps toeneemt?

< �Klok op het terrein van Seminarie Hydepark, 

Doorn



opleiding h a n d e l i n g e n  2 0 1 4   I   35 2 5 3

ligersorganisatie en in het representeren van de 

kerk naar buiten toe. Zij/hij heeft in de eigen 

persoon een bovenpersoonlijke taak, die gericht 

is op de gemeente en de kerk als geheel. De 

PKN vraagt van haar predikanten dat zij zich-

zelf hieraan committeren. 

We kunnen de term ‘professional’ nog wat 

verder invullen. Wat zijn enkele kenmerken van 

deze persoon in een kerkelijke context en hoe 

spelen cursussen van de PThU daarop in? Hij/zij:  

• �kan beschikken over de voor het beroep nood-

zakelijke competenties (vergelijk het compe-

tentieprofiel PThU op www.pthu.nl onder: 

PAO/Cursusaanbod 2014-2015) – hier komen 

de theologische knowhow en de hermeneuti-

sche reflectie in beeld;

• �heeft actuele kennis van en inzicht in voor het 

(kerkelijk) werk relevante zaken – er worden 

theologische upgrading-cursussen aangebo-

den;

• �is in staat om zelf een situatie te definiëren 

en geen standaardantwoorden te geven, maar 

creatief om te gaan met nieuwe situaties – hier 

oefent men in het ‘lezen’ van situaties, dus 

hermeneutiek in de brede zin van het woord;

• �is in staat om zichzelf aan te sturen, want men 

is een reflective practitioner, die op reflectieve 

wijze het werk zelfstandig kan verrichten – 

hier is een plek voor cursussen die mikken op 

de versterking van de reflectieve competentie;

• �is bereid en in staat om verantwoording af te 

leggen van het eigen gedrag, zowel in de eigen 

gemeente als in de kring van collega’s – denk 

aan cursussen waarin men eigen werk ter be-

spreking inbrengt;

• �is bereid en in staat om zich als ambtsdrager 

van de kerk te zien en te gedragen met de 

is gewend zelfverantwoordelijk te opereren en 

dit voelt als controle. Vanuit het oogpunt van 

professionaliteit is het echter logisch dat de kerk 

dit vraagt. Iedereen die in een organisatie werkt 

kent het uit eigen ervaring. Het gaat in principe 

niet om wantrouwen, maar om professionele 

transparantie, om het vermogen uit te leggen 

wat de relevantie van je (ambtelijk) handelen 

is. Wellicht is het nu gewoon een kwestie van 

gewenning en slijt dit gevoel snel. Het wel eens 

genoemde argument dat de vrijheid van het 

ambt in geding zou zijn, heeft het overigens niet 

gehouden, omdat die vrijheid niet de vrijheid 

van de ambtsdrager betreft, maar die van het 

Woord, dat door een mens in het ambt gespro-

ken wordt. 

Een volgend discutabel element is de positie 

van de PThU in de PE van de PKN. De PKN 

heeft de PThU immers aangewezen om in ieder 

geval een derde van de PE te verzorgen, het 

zogenaamde Aangestuurde Deel, ter grootte 

van 6,5 ECTS = 6,5 x 28 = 182 studie-uren, dus 

ca. 4,5 week. Deze positie heeft zowel voor- als 

nadelen. Het voordeel is dat de constructie een-

voudig is. Aangezien de PKN dit deel van de PE 

van de predikanten geheel betaalt, is het finan-

cieel helder dat men met slechts één instituut 

te maken heeft. De PThU is ook de aangewezen 

instelling voor de opleiding van predikanten 

in de PKN, dus een hechte relatie is er toch al. 

In dit aangestuurde deel gaat het bovendien 

primair om het op peil houden van de theologi-

sche vakkennis en dat past een geaccrediteerde 

universiteit. De speciale positie kent echter ook 

nadelen. Wellicht de belangrijkste is gevoelsma-

tig, omdat predikanten het soms als gedwongen 

winkelnering ervaren. Dit kan zich vertalen in 

implicatie van een gezamenlijk gedragen ver-

antwoordelijkheid voor het geheel van de ge-

meente en de kerk, die noopt tot gezamenlijke 

reflectie op het eigen denken en handelen – zie 

in feite alle theologische cursussen;

• �is in staat om de relatie met een ander niet 

ten bate van zichzelf, maar ten bate van die 

ander te hanteren en daarbij zichzelf vanuit 

een dubbel perspectief te zien, namelijk als 

privépersoon en als beroepspersoon – denk 

bijvoorbeeld aan een specialisatie als de Klini-

sche Pastorale Vorming (KPV). 

Dit korte rijtje laat voldoende zien dat PE be-

trekking heeft op de wijze waarop de predikant 

zich verhoudt tot zichzelf, tot de anderen (col-

lega’s en gemeenten) en tot God, die de bron en 

het doel van alles is. 

Landschap in ontwikkeling
We stuiten in de nieuwe situatie op welwil-

lendheid, enthousiasme, bezorgdheid en op 

irritatie. Er gaat gelukkig veel goed. Toch ga 

ik eerst in op de irritatie, vanuit het principe 

‘storingen hebben voorrang’ (Ruth Cohn). Er 

kwam irritatie bij sommige predikanten op, 

omdat hun vrijheid vergeleken met vroeger is 

ingeperkt. Zij dienen nu inzicht te geven in wat 

ze willen gaan doen met hun studietijd door 

een persoonlijk leerplan op te stellen dat vijf 

jaar geldig is. Hierover moeten ze van te voren 

overleggen met hun kerkenraad en ze moeten 

het ter (marginale) goedkeuring voorleggen 

aan het breed moderamen van de classis. Door 

middel van het aanleggen van een portfolio en 

registratie van studiepunten dient men later 

verantwoording af te leggen. Een deel van de 

predikanten ervaart dit als betuttelend. Men 

cynisme en wantrouwen: ‘Het is alleen maar 

zo geregeld om mensen van de PThU aan het 

werk te houden.’ Daar zit een kern van waar-

heid in, want de PThU moet natuurlijk mensen 

in dienst hebben die de afspraken met de PKN 

kunnen realiseren. Over inhoud en kwaliteit 

van de cursussen zegt dit echter niets. Ik zie bij 

mijn collega’s juist dat men zich bijzonder inzet. 

Dat is ook terug te zien in evaluaties, want ver-

reweg het grootste deel van de cursussen scoort 

‘goed’ tot ‘zeer goed’. 

Waar stuiten we verder op? Een praktisch 

probleem is de afstemming van de leerbehoefte 

van de predikant en het cursusaanbod van de 

PThU. Enerzijds is het voor predikanten niet al-

tijd duidelijk dat alle cursussen ook van belang 

zijn voor hun dagelijks werk. Anderzijds kam-

pen zij soms met andere problemen. Zo blijkt 

het schrijven van een persoonlijk leerplan nog 

niet zo eenvoudig te zijn. Velen lopen achter en 

hebben het nog niet klaar. Vervolgens zoeken zij 

cursussen die passen bij hun leerplan. Lang niet 

altijd zullen zij die echter vinden in het actuele 

aanbod van de PThU. Maar ook elders zal dat 

vaak niet het geval zijn. Bovendien weten zij 

niet of er misschien over twee jaar een cursus 

aangeboden zal worden die dan wel in hun be-

hoefte zal voorzien. Ze kunnen daarop gokken, 

maar ze kunnen ook hun leerplan bijstellen en 

afgaan op het aanbod dat er wél is. Maar dan 

nog, hoe weten ze of een cursus die ze nu wel 

willen, maar niet kunnen volgen volgend jaar 

opnieuw aangeboden wordt? Bovendien kent 

de PThU ook haar beperkingen en kan zij niet 

alles. Kortom, de markt van vraag en aanbod is 

een lastige. Vanuit de PThU is daarom gezegd: 

we zullen een zekere mate van voorspelbaar-
l



5 4

heid moeten hebben, dus cursussen een aantal 

jaren achter elkaar moeten laten terugkeren, én 

een zekere mate van vernieuwing, door elk jaar 

ook nieuwe cursussen te programmeren. Verder 

moeten we vroeger onze planning bekend ma-

ken. Bovendien moeten we ogen en oren open-

houden voor wat de predikanten nu nodig heb-

ben, maar ook nuchter zijn, want wat wij niet 

kunnen bieden moet men elders zien te halen 

in het resterende tweederde deel van de PE. 

Het is, tot slot, heel interessant om in de gaten 

te houden wat deze PE met de predikanten op 

termijn gaat doen. Ik denk niet zozeer aan in-

dividuele personen. Er zullen altijd wel mensen 

zijn die direct virtuoos met de nieuwe situatie 

omgaan, terwijl anderen er permanent moeite 

mee blijven houden en soms zullen willen vluch-

ten. Ik ben echter benieuwd of deze professiona-

liseringsslag er inderdaad aan zal kunnen bijdra-

gen dat het esprit de corps zal toenemen. Zullen 

predikanten meer over de grenzen van hun eigen 

groepskleur heen kijken en elkaar ontmoeten in 

de cursussen? En zullen ze daardoor als vanzelf 

gemakkelijker omgaan met de pluraliteit die er 

nu eenmaal is? Of zullen de nieuwe ervaringen 

juist de vermoeidheid en frustratie over het 

onderling onbegrip versterken en daardoor de 

behoefte om in eigen kring te studeren vergro-

ten, zodat je je niet steeds hoeft te verhouden tot 

wie op een heel ander geestelijk spoor rijden? 

Of zal allebei tegelijk plaatsvinden, waarbij het 

ambtelijk besef, dat we in één kerk voor één zaak 

in een nieuwe maatschappelijke situatie staan, zal 

groeien? Wat zal de PE dus gaan betekenen voor 

de bedieningsvreugde en de onderlinge ambte-

lijk-collegiale acceptatie? Dit is een vraag die die 

roept om nader onderzoek. 

Conclusies
De PKN is met het organiseren van de PE in 

internationaal perspectief niet slechts trendvol-

ger, maar tevens trendsetter. De drie partijen 

(PKN, PThU, predikanten) moeten allen soms 

nog wennen aan de nieuwe situatie. De PThU 

kan het cursusaanbod sneller publiceren, meer 

structuur geven aan het aanbod en goed letten 

op de verhouding van vragen uit de praktijk 

en theologische reflectie. Bovendien ligt er de 

zojuist geformuleerde onderzoeksvraag naar de 

gevolgen op langere termijn. Een internationaal 

perspectief is hierbij noodzakelijk. De PKN kan 

meer hulp bieden bij het maken en concreti-

seren van het scholingsplan en een houding 

stimuleren, die uitgaat van de vrijheid (om te 

studeren) en niet van de wet (om punten te 

scoren). De bedoelde attitude zal gebaat zijn 

bij een goed werkend registratiesysteem. De 

predikanten kunnen de ruimte die de kerk hun 

biedt vrijmoediger gebruiken dan ze vaak doen 

en het PE-format benutten om aan hun stude-

ren vorm te geven, in plaats van het als een mal 

te zien waar ze zichzelf moeten inpersen. Er is 

meer vrijheid dan men zich soms realiseert. l

praktijk 5 5h a n d e l i n g e n  2 0 1 4   I   3

P r a k t i j k s c h e ts    |   H e n k  G e e r t s e m a

Wo en hbo: 
een paar apart

Veranderingen in de samenleving 

werken door naar de kerken en 

de beroepsuitoefening van the-

ologen (De Kock 2013; Williams 2013). De 

verschuivende balans tussen de werelddelen op 

terreinen als internationale politiek, financieel-

economische zwaartepunten en technologische 

ontwikkeling, hebben consequenties voor de 

inrichting van de samenleving, het onderwijs 

en de onderzoeksagenda’s. De uitkomsten zijn 

grotendeels onduidelijk, wat de transitie span-

nend maakt (Rotmans 2012). Tegelijk roept 

deze transitie vragen op over de (borging van 

de) kwaliteit van producten en diensten (www.

uva-alumni.nl/andragologie).

Voor onderwijsinstituten leidde dit tot kwa-

liteitssystemen voor de borging van actualiteit, 

niveau en relevantie van curricula (www.nvao.

net). Samen met de formulering van oplei-

dingscompetenties en kennisbases, sturen deze 

de opleidingsinstituten in aanzienlijke mate. 

Wo- en hbo-theologie-opleidingen mogen bei-

de bachelor- en masterniveau-theologen oplei-

den. Een centraal thema in hun regulier overleg 

betreft het onderscheid tussen een hbo- en een 

wo-theoloog, of dat na enkele jaren praktijk 

nog merkbaar is en wat dat betekent voor hbo- 

en wo-opleidingen. 

Ook de gereformeerde gezindte verandert 

(Bronsveld 2013; Dekker 2013). Het betreft 

algemene processen die parallel lopen met sa-

menlevingsontwikkelingen: individualisering, de 

overgang van zware naar lichte gemeenschappen, 

aandacht voor persoonlijke spiritualiteit etc.  

(cbs.nl; Donk 2006). Specifiek betreft dit terug-

loop van leden, kerkverlating en liturgische ver-

anderingen. Ook voor deze kerken is de uitkomst 

van de transitie onduidelijk. Het eigen karakter 

van de kerk als religieuze gemeenschap speelt 

daarbij een bepalende rol: in alle transities blijft 

voor haar het christelijk geloof de centraal stu-

rende en bindende factor (Borgman 2009).

Vanuit het gezichtspunt van het Praktijkcentrum, instituut 
voor onderzoek en advisering op het terrein van de praktische 
theologie, schetst dit artikel het transitieproces binnen de (kleine) 
Gereformeerde Kerken en worden de consequenties beschreven voor 
de opleiding en samenwerking van wo- en hbo-theologen. 

Literatuur
Heitink, G. (2001). Biografie van de dominee. Baarn: 

Ten Have. 
Schön, D.A. (1983). The Reflective Practitioner. How 

Professionals Think in Action. New York: Basic Books.

Theo (dr. T.) Witkamp is hoofd van het Seminarium en 
coördinator van het Postacademisch Onderwijs van  
de Protestantse Theologisch Universiteit. 
ltwitkamp@pthu.nl l



praktijk 5 7h a n d e l i n g e n  2 0 1 4   I   3

2. �De partners deden alle drie ondersteunings-

werk.2 In een beperkte ‘markt’ dreigt dan 

concurrentie, terwijl de schaalgrootte de 

kwaliteitsniveaus van ieder begrenst. 

3. �Gemeenteleden met hogere opleidingsni-

veaus nemen zelf veel vraagstukken ter hand. 

De overblijvende vraagstukken hebben een 

grotere complexiteit en vergen een deskundi-

ger aanpak. 

4. �Kennisontwikkeling is niet alleen een zaak 

van opleidingen en onderzoeksinstituten. Het 

lokale karakter van vraagstukken betekent 

dat gemeenten kennisdragers zijn en veran-

deren van ‘afnemer’ naar ‘co-producent’, ook 

wetenschappelijke of praktijktheoretische 

kennis. 

5. �De complexiteit van vraagstukken binnen de 

kerken is dusdanig groot, dat kerkverband-

overstijgende samenwerking noodzakelijk is.

Het Praktijkcentrum werkt daarom samen in 

netwerken met wisselende partnerschappen. 

Direct na de synode werden projecten opge-

start: onderzoek naar vraagstukken binnen 

gemeenten; een werkwijze om diversiteit te 

bespreken; een publicatieproject over generaties 

en geloofsgesprekken. In samenwerking met het 

Diaconaal Steunpunt werd een toerustingscur-

sus voor diakenen ontworpen, getest en inge-

voerd. Andere onderzoeken betroffen de toe-

rusting van catecheten, samenwerking tussen 

gemeenten van verschillende kerkverbanden, en 

uitbreiding van de cijfermatige gegevensverza-

meling om ontwikkelingen sneller op te sporen. 

Sociale en theologische wetenschappen
In het Praktijkcentrum werken sociale weten-

schappers naast theologen, wo- naast hbo-op-

geleiden. In het netwerk wordt samengewerkt 

met vrijwilligers met allerlei opleidingen. Beslo-

ten is daarom te werken vanuit het model van 

Osmer (2008) met de vier cyclisch-iteratieve en 

wederzijds-kritiserende taken voor de prakti-

sche theologie: empirisch-beschrijvend, inter-

preterend, waarderend en handelend. Hierdoor 

wordt recht gedaan aan de onderscheiden per-

spectieven van de verschillende actoren betrok-

ken bij de praktijkvraagstukken.

Osmers model heeft epistemologische, her-

meneutische en methodologische vraagstuk-

ken. Epistemologisch betreft dit de aard en 

waardering van de kennis die vanuit onderzoek, 

theorievorming en handelen aan de orde is. 

Onderzoekskennis is bijvoorbeeld voorname-

lijk beschrijvend van aard, waarbij dan voor de 

kwalitatieve vormen van onderzoek sprake is 

van een dubbele interpretatie: de door onder-

zochten geïnterpreteerde werkelijkheid wordt 

door onderzoekers opnieuw geïnterpreteerd. 

Dit vereist een dialogische insteek met wederke-

rige adequaatheid als kwaliteitscriterium (Den-

zin 1994; Flick 2012). Verder hebben praktijk-

theoretische, wetenschappelijke en bijvoorbeeld 

vertrouwdheidskennis, ieder een eigen waarde. 

Per situatie moet worden bekeken hoe de soor-

ten kennis worden samengevoegd tot een bete-

kenisvol geheel dat recht doet aan de empirie, 

de kennisbestanden en tegelijk tot handelen 

kan uitnodigen in een gewenste richting (Van 

Woudenberg 1996). Een andere kwestie betreft 

de relatieve onherleidbaarheid van taalwerelden 

die wetenschappers en professionals hanteren. 

Wie een taak overdraagt van een predikant 

naar een kerkelijk werker, doet wat anders dan 

de pastorant die gevoelens overdraagt naar de 

5 6

l

Het Praktijkcentrum
In 2011 besloot de Generale Synode van de 

‘vrijgemaakte’ kerken de Theologische Uni-

versiteit Kampen (Broederweg) en het onder-

steuningscentrum van de kerken, Centrum-G, 

opdracht te geven tot het vormen van een 

nieuw onderzoeks- en adviescentrum, in sa-

menwerking met het Diaconaal Steunpunt van 

de Gereformeerde Kerken (vrijgemaakt) en de 

Nederlands-Gereformeerde Kerken (diaconaal-

steunpunt.nl) en de Academie Theologie van 

de Gereformeerde Hogeschool te Zwolle.1 In dit 

Praktijkcentrum moest empirisch praktisch-

theologisch onderzoek worden verricht ter 

ondersteuning van het werk binnen gemeenten 

en als basis voor de verdere (wetenschappelijke 

en praktijkgerichte) theorievorming en actueel 

onderwijs.

Vijf waarnemingen spelen hierbij een rol. 

1. �De ontwikkelingen dwingen theologische 

opleidingen vorm te geven aan empirisch 

onderzoek. Samenwerking levert schaalvoor-

delen op. 

‘Hoort en uw ziel zal leven’, klokinscriptie, Seminarie Hydepark, Doorn



praktijk5 8 h a n d e l i n g e n  2 0 1 4   I   3 5 9

pastor. Het begrip ‘overdracht’ verwijst naar 

werkelijkheden met verschillende consequenties 

(Grayling 1996). 

De vraag naar de normativiteit van de werke-

lijkheid, naast die van het christelijk belijden, is 

binnen de gereformeerde praktische theologie 

niet eenduidig beantwoord. Allereerst gaat het 

om de hermeneutiek binnen de interpretatie 

van de bijbeltekst en om de vraag naar de rela-

tie tussen de Bijbel en het beleden en geleefde 

geloofsleven (Zwiep 2009; Trimp 2002; De 

Ruijter 2013; Gadamer 2010; Brink 2013). Ver-

der gaat het om de relatie tussen theologie en 

sociale wetenschappen en welke discipline die 

vraag stelt. Vanuit de theologie fungeren andere 

wetenschappen en prak-

tijktheorieën als hulp-

bronnen. De theologie 

heeft als wetenschappe-

lijke discipline een eigen 

object, kennisopvatting en methodologie, die 

intern normatief functioneert. Wil een disci-

pline wetenschappelijk blijven, dan zal ze com-

municatief en reflectief zijn, maar uiteindelijk 

haar eigen positie innemen. Dit geldt ook de 

praktische theologie binnen de theologie in het 

algemeen. Zij heeft een eigenstandige positie 

ten opzichte van systematische en bijbelse the-

ologie, ecclesiologie et cetera. Zij is gericht op 

de wetenschappelijke reflectie op het handelen 

van de kerk in dienst van het evangelie, binnen 

de concrete creatuurlijke en culturele werke-

lijkheid (Ruijter 2005; Möller 2004). Zij is niet 

slechts ‘handelingswetenschap’, met het risico 

dat het ‘hoe’ gaat domineren, maar ook gericht 

op het ‘wat’: de communicatie van het evangelie 

(Korsch 2007). Voor de praktische theologie 

zijn dan de andere theologische disciplines 

hulpbronnen, net als de sociale wetenschappen, 

zij het dat voor de inhoud van de communica-

tie de theologische disciplines een sterk bepa-

lende rol spelen (Cameron 2010). 

Hetzelfde geldt voor de sociaalwetenschap-

pers. Voor hen is de theologie een hulpweten-

schap om de werkelijkheid te begrijpen. Idem 

staan adviseurs voor de vraag hoe het prak-

tijkprobleem op te lossen. Schön (1983; 1987) 

noemt praktijkproblemen ‘messy situations’, 

gekenmerkt door onzekerheid, instabiliteit, 

complexiteit, uniekheid en vol van waarden-

conflicten. De eerste taak is de situatie een 

naam en een kader te geven waarin zij verkend 

kan worden: ‘naming’ en 

‘framing’. Om dit te doen 

maken professionals 

gebruik van verschil-

lende soorten kennis, 

wetenschappelijke, praktijktheoretische, hande-

lingskennis en ‘tacit knowledge’: kennis die ‘in’ 

de professional zit over hoe situaties aangepakt 

kunnen worden om ze op te lossen. Voor de 

adviseur zijn dus de sociaalwetenschappelijke 

en theologische inbreng ‘slechts’ elementen die 

een bijdrage leveren aan de formulering van 

een theorie op N=1 niveau en mogelijke hande-

lingsalternatieven (Strien 1986).

Empirisch-methodologisch speelt het onder-

scheid tussen wetenschappelijke theorievor-

ming en praktijktheorieën. Verschuren (2010) 

onderscheidt tussen enerzijds ‘academisch 

theoriegericht onderzoek’ (op universiteiten) 

en ‘professioneel praktijkgericht onderzoek’ (op 

hogescholen) en anderzijds de ‘context of disco-

very’ en de ‘context of justification’. 

Vanuit de context of discovery richt academisch 

theoriegericht onderzoek zich op de 

(menselijke) natuur en de ontologische 

werkelijkheid met als product verklarende 

theorieën. Het professioneel praktijkgericht 

onderzoek richt zich echter op handelen in 

een contingente werkelijkheid, met als product 

prescriptieve theorieën, handelingsprotocollen 

en/of probleemoplossing. Object en product 

verschillen. 

Vanuit de context of justification, zijn de ver-

schillen kleiner: beide moeten voldoen aan ei-

sen van validiteit, controleerbaarheid en cumu-

lativiteit. Bij de productcriteria voor de praktijk 

geldt voor hbo-onderzoek dat de eisen aan 

implementaire en ethische validiteit uitermate 

groot zijn, waar die voor de universiteit minder 

een rol spelen, hoewel ook daar de valorisatie-

vraag belangrijker wordt (Sievers 2008; HBO-

raad 2007; 2010; KNAW 2009; 2012). 

Vanuit de positie van de adviseurs staan we 

voor de vraag naar de relatie tussen de empiri-

sche cyclus en de agogische of regulatieve cyclus 

(Geertsema 2010; De Groot 1994). In de regu-

latieve cyclus gaat het om signaleren – onder-

zoeken – ontwerpen – implementeren – evalu-

eren – legitimeren. In de empirische cyclus om 

waarnemen – hypothesen formuleren – toets-

bare voorspellingen opstellen – toetsen van de 

voorspellingen – evalueren van de uitkomsten. 

Beide cycli komen vergaande overeen (Schön 

a.w.). De professional zal tijdens zijn onderzoek 

van de situatie ook hypothesen formuleren op 

basis van de verschillende theorieën die hij ter 

beschikking heeft. De empirische cyclus geeft 

theorieën met algemene geldigheid, de regu-

latieve cyclus een theorie voor het individuele 

geval, die echter bij doorlopen van de cyclus in 

meerdere gevallen de mogelijkheid biedt voor 

het formuleren van een academische of een 

praktijkprobleemgerichte theorie. Een en ander 

vergt dat adviseurs en onderzoekers beide cycli 

kennen en over en weer kunnen schakelen.

Consequenties
De grondtoon in alle ontwikkelingen ligt in de 

uitdaging mensen (elkaar) te (helpen) ontmoe-

ten rond het kruis en de opstanding van Jezus 

Christus. Opleidingen moeten niet slechts we-

tenschappelijk of handelingsgericht opleiden, 

maar studenten helpen een persoonlijk disci-

pelschap te ontwikkelen. 

Daartoe zal voldoende kennis en persoonlijke 

ervaring aangereikt moeten worden om de 

woorden die de kerk in haar geschiedenis heeft 

ontdekt in woorden voor vandaag om te zet-

ten. Een godsdienstwetenschappelijke insteek 

lijkt daartoe ontoereikend: opleidingen moeten 

positie kiezen, om aansluiting bij de christelijke 

gemeenschap te houden.

Actualisering van epistemologie, hermeneu-

tiek en taalwerelden is nodig om professionals 

en vrijwilligers te laten samenwerken. Zelf ont-

dekte ik dat ‘meneer heeft het goed gezegd’ niet 

altijd een compliment was voor mijn welbe-

spraaktheid, maar betekende dat ik er niets van 

had begrepen. Dat analyses voorbij gingen aan 

loyaliteiten, aan schaamte en schuld in gesloten 

gemeenschappen waar iedereen alles wist van 

iedereen en niemand meer durfde te oordelen. 

Dat je soms aan de keukentafel moet zitten om 

over God-in-het-dagelijks-leven te praten. 

Een nadere doordenking van de methodolo-

gie van onderzoek binnen geloofsgemeenschap-

Gericht zoeken naar de manier 

waarop de kracht van de ander 

mijn zwakheid kan compenseren

l



praktijk 6 1h a n d e l i n g e n  2 0 1 4   I   3

pen is nodig, om aan de valorisatie-eisen van de 

overheid te voldoen. 

De eigenheid van de academische opleiding 

en beroepsbeoefening in relatie tot de prak-

tijkgerichte opleidingen en beroepsbeoefening 

vergt bezinning. De kracht van wetenschap is 

haar reductionistische insteek bij het bestude-

ren van de werkelijkheid. Als deel van de sys

teemwereld zoekt zij naar ordening, voorspel-

baarheid en reguleerbaarheid. 

Daarmee heeft zij een kritise-

rende en herstellende functie 

naar de messy situations van 

de leefwereld. Respectvol en 

voorzichtig gezegd stelt ‘zo zegt de Heer’ een 

situatie in een ander licht. De kracht van de 

praktijkopleiding is het omgekeerde. Deze sluit 

aan bij de rommel in de leefwereld, inclusief 

onvoorspelbaarheid en chaos, verhalen, cultu-

ren en patronen en handelingsverlegenheden. 

Daarmee heeft zij een kritiserende en herstel-

lende functie ten opzichte van reductie en 

ont-lokalisering vanuit de systeemwereld naar 

gemeenten. Met authenticiteit gesproken kan 

‘kom mij, zondaar, te hulp’ de beperktheid en 

barmhartigheid van ons bestaan voor het voet-

licht brengen (Korthals 1992; De Roest 1998).

De taakverdeling tussen wo- en hbo-theolo-

gen vergt aandacht. Beiden moeten een schaap 

met vijf poten zijn. De wo-opleiding richt zich 

echter op diepgaand theologisch verstaan van 

de Bijbel en generaal kijken naar de werkelijk-

heid. Dat rechtvaardigt dat de wo-opgeleide 

zich vooral met de uitleg van de Bijbel in pre-

ken, catechese en bijzondere pastorale situaties 

bezighoudt. De hbo-opleiding richt zich op het 

geleefde christelijk leven, vanuit generiek-theo-

logische kennis en specifiek sociaalwetenschap-

pelijke en praktijkprobleemoplossingskennis. 

Dat rechtvaardigt een inzet in gemeenteop-

bouw-taken en activiteiten naar specifieke doel-

groepen.

Als laatste de democratische kwaliteit. Een 

andere epistemologie, honorering van de kracht 

van verschillende opleidingen, erkenning van 

de mondigheid van gemeenteleden, betekent 

andere samenwerkings- en 

machtsverhoudingen. Ge-

meenten en teams binnen 

gemeenten zullen democra-

tischer worden. Dit vergt 

erkenning van de eigen kracht en de eigen 

zwakheid. En gericht zoeken naar de manier 

waarop de kracht van de ander mijn zwakheid 

kan compenseren. Diversiteit en veelkleurigheid 

worden zo krachten om God voor Zijn diepte 

en rijkdom te eren, elkaar en de samenleving te 

dienen.

Noten
1 �De Gereformeerde Hogeschool is geen kerkelijk in-
stituut, maar sterk verweven met de gereformeerde 
gezindte.

2 �De opbrengsten van onderzoek en onderwijs moe-
ten beschikbaar zijn voor beleidsbepaling, vernieu-
wing et cetera, de ‘valorisatie’ van onderzoek en 
onderwijs.

Literatuur
Borgman, E. (2009). Overlopen naar de barbaren. 

Kampen: Klement.
Brink, E. (2013). Connecting Horizons with Job. Wil-

liam Carey International University Press.
Bronsveld, G., Hertog, G. den, Wattèl, B. (2013). Kerk 

op een kruispunt. Apeldoorn: Theologische Uni-
versiteit. 

Cameron, H., Bhatti, D., Duce, C., Sweeney, J., Wat-
kins, C. (2010). Talking about God in Practice. 
London: SCM Press.

cbs.nl/nl-NL/menu/themas/vrije-tijd-cultuur/publi-
caties/artikelen/archief/2013/2013-3929-wm.htm, 
laatst bezocht 23.12.2013.

cbs.nl/NR/rdonlyres/C29AB889-FF8B-468F-AC74-
FCB9D6B7E789/0/20131204b15art.pdf, laatst 
bezocht 23.12.2013.

Dekker, G. (2013). De doorgaande revolutie. Barne-
veld: De Vuurbaak. 

Denzin, N.K., Lincoln, Y.S. (1994). Handbook of 
Qualitative Research. Thousand Oaks: Sage Publi-
cations.

Donk, W.B.H.J. van der (red.) (2006). Geloven in het 
publieke domein. Den Haag/Amsterdam: 
WRR/Amsterdam University Press.

Flick, U. (2012). Qualitative Sozialforschung. Reinbek 
bei Hamburg: Rowohlt Taschenbuch Verlag.

Gadamer, H.-G. (2010). Wahrheit und Methode. 
Tübingen: Mohr Siebeck.

Geertsema, H., Pelt, M. van, Diekmann, W. (2010). 
‘Master staat voor meesterschap’, deel II Startdocu-
ment Landelijk overleg masters HSAO: http://www.
vereniginghogescholen.nl/zoekresultaten?q=start-
document+landerlijk+overlg+masters+hsao

Grayling, A.C. (1996). Wittgenstein. Rotterdam: Lem-
niscaat.

Groot, A.D. de (1994). Methodologie. Assen: Van 
Gorcum.

HBO-raad (2007). Brancheprotocol Kwaliteitszorg 
Onderzoek (BKO) 2009 – 2015.

HBO-raad (2010). Gedragscode Praktijkgericht On-
derzoek voor het HBO.

KNAW (2009; i.s.m. VSNU, NWO). Standard Evalua-
tion Protocol 2009 – 2015. 

KNAW (2012). Kwaliteit en relevantie in de geesteswe-
tenschappen.

Kock, J. de (2013). Een tijdperk zonder al te veel 
catechese. In: Nederlands Dagblad, 30 november 
2013, 13.

Korsch, D. (2007). Theologie. In: Gräb, W., Weyel, 
B. (Hrsg) (2007). Handbuch Praktische Theologie. 
Gütersloh: Gütersloher Verlag.

Korthals, M., Kunneman, H. (red.) (1992). Het com-
municatieve paradigma. Amsterdam: Boom 
Meppel.

Möller, C. (2004). Einführung in die Praktische Theo-
logie. Tübingen und Basel: A. Francke Verlag.

Osmer, R.R. (2008). Practical Theology. Grand Ra-
pids, Michigan/Cambridge, United Kingdom: 
William B. Eerdmans Publishing Company.

Roest, H.P. de (1998). Communicative Identity. Kam-
pen: Kok. 

Rotmans, J. (2012). In het oog van de orkaan. Neder-
land in transitie. Boxtel: Aeneas.

Ruijter, C.J. de (2013). Horen naar de stem van God. 
Zoetermeer: Boekencentrum.

Ruijter, C.J. de (2005). Meewerken met God. Kampen: 
Kok.

Schön, D.A. (1983). The Reflexive Practitioner. New 
York: Basic Books. 

Schön, D.A. (1987). Educating the Reflexive Practitio-
ner. San Francisco: Jossey-Bass.

Sievers, B. (2008). The psychotic university. In:  
Ephemera: Theory and politics in organization, 8 
(3), 238-257.

Strien, P.J. van (1986). Praktijk als wetenschap. 
Assen/Maastricht: Van Gorcum.

Trimp, C. (red.) (2002). Woord op schrift. Kampen: 
Kok.

Verschuren, P.J.M. (2010). Onderzoek in het HBO. 
Nijmegen: Radboud Universiteit.

Williams, R. (2013). Geloof in de publieke ruimte. 
Vught: Skandalon.

Woudenberg, R. van (red.) (1996). Kennis en werke-
lijkheid. Amsterdam/Kampen: Buijten & Schip-
perheijn/Kok.

Zwiep, A. (2009). Tussen tekst en betekenis. Amster-
dam: VU University Press.

Henk (dr. H.) Geertsema is directeur van het Praktijk-
centrum, instituut voor onderzoek en dienstverlening 
in de kerken in Zwolle en hoofd theologische oplei-
dingen aan de Viaa-Gereformeerde Hogeschool te 
Zwolle. 
hgeertsema.theologie@gh.nl

Soms moet je aan de keukentafel 

zitten om te praten

over God-in-het-dagelijks-leven 

l

6 0



6 2 h a n d e l i n g e n  2 0 1 4   I   3 6 3

Montfort Demonstrationschool for 

the Deaf and Blind, Limbe, Malawi 



tot slot

cipline betrokken op het zoeken naar zin en de 

mogelijkheid van het transcendente. Die twee 

betrekkingen sluiten elkaar zeker niet uit, maar 

de beweging is duidelijk: de theologie dient 

haar inbedding steeds vaker te zoeken in het 

gegeven dat mensen zingevingsvragen hebben: 

de geloofsvraag en de Godsvraag worden in dat 

kader van de zingevingsvraag gesteld en niet 

in de eerste plaats meer in het kader van Gods 

openbaring in Schrift en belijdenis. Mede tegen 

deze achtergrond heeft de religiewetenschap op 

een steeds groter groeiende belangstelling kun-

nen rekenen en heeft de theologie ten opzichte 

van die tak van wetenschap haar eigen positie te 

bepalen. 

Als gevolg van deze beweging komt het nar-

ratieve paradigma in de theologie meer en meer 

centraal te staan. Waar is zin, geloof, God te 

ontdekken in de persoonlijke biografieën van 

mensen? Hoe kan de individuele zoektocht van 

mensen zinvol in verband gebracht worden met 

het spreken over God in de kerk? Hoe houd je 

het uit met particuliere (geloofs)opvattingen in 

een context van multireligiositeit? Waar liggen 

zin, geloof en God besloten in het grotere nar-

ratief van een samenleving en haar (populaire) 

cultuur? 

‘Messy context’
De universele zingevingsvraag als bedding voor 

de theologie en het narratieve paradigma als 

hoofdstroom van het theologisch bedrijf: dat 

is kort samengevat het beeld van de belang-

rijkste ontwikkelingen die het werkveld en de 

opleiding van theologen hoofdzakelijk bepalen. 

Bij deze ontwikkelingen worden overigens ook 

kritische vragen gesteld. Zo besluit Schilderman 

zijn bijdrage in dit nummer met een indrin-

gende vraag bij een situatie waarin de theologie 

wordt gedomineerd door een narratief paradig-

ma: ‘Wat hebben theologen te vertolken als ze met 

hun aanstaande clientèle [de theologiestudenten] 

het geheim gemeen hebben dat ze nog aan zichzelf 

hopen te onthullen?’ De ontwikkelingen, de kri-

tieken erop, in combinatie met de diversiteit in 

‘afnemers’ van de diensten van de theoloog ma-

ken het noodzakelijk dat theologen zich blijven 

professionaliseren gedurende hun loopbaan. 

Dat vertaalt zich onder andere in de ontwikke-

ling van systemen voor permanente educatie, 

maar bijvoorbeeld ook in specialismevorming 

binnen het veld van de geestelijke verzorging. 

Hoewel er nog steeds ruimte is voor en be-

hoefte is aan theologiebeoefening met de ker-

kelijke geloofsgemeenschap als bedding, moet 

de theologie ontegenzeggelijk zich steeds meer 

verhouden tot geloven en (geloofs)gemeen-

schappen die niet of minder kerkelijk of institu-

tioneel verbonden zijn. Dat is overigens ook de 

opdracht van geloofsgemeenschappen zelf, om 

dienstbaar te zijn in wat Geertsema noemde de 

‘messy context’ met ‘messy situations’.

Dubbele reactie
De aanbevelingen van de verschillende au-

teurs liggen in het verlengde van de hierboven 

geschetste ontwikkelingen. Theologische op-

leidingen moeten de hedendaagse zingevings-

vragen thematiseren en toekomstige theologen 

helpen om gevoeligheid en taal te ontwikkelen 

voor levensbeschouwelijke of existentiële vra-

gen in samenleving en cultuur. Het theologisch 

6 4 6 5h a n d e l i n g e n  2 0 1 4   I   3

l

tot    s l ot     |   J o s  d e  K o c k  &  H e n k  v a n  d e n  B o s c h

Wat is nodig om theologen adequaat voor te bereiden op het werkveld 
waarin zij als professionals werkzaam zullen zijn en hoe onderhoud je 
die professionaliteit? In dit slotartikel maken we een balans op.

Waar begin je? 
En waar eindig je?

Over welke werkvelden voor theologen 

hebben we het? Wat zijn belangrijke 

actuele en toekomstige ontwikkelin-

gen voor dat werkveld? Welke aanbevelingen 

doen de verschillende auteurs ten aanzien van 

initieel en post-initieel onderwijs voor theolo-

gen? En wat moet er nu praktisch worden ge-

daan? Die laatste vraag is een uitdagende vraag: 

in de verschillende bijdragen wordt veel over-

wogen en overdacht, maar is het mogelijk een 

stap verder te zetten in termen van handelen? 

De verschillende bijdragen bevestigen opnieuw 

het beeld dat theologen hun werkveld vinden 

in diverse sectoren van de samenleving. Niet 

alleen in de kerk of in het onderwijs, ook bij 

justitie en defensie, in het welzijnswerk, bij de 

media en bijvoorbeeld als ondernemer in con-

sultantsprakijken. Alleen al door de diversiteit 

van deze sectoren en van de verschillende rollen 

die de theoloog daarin kan hebben, is het een 

uitdaging voor theologisch onderwijs een een-

duidig profiel van ‘de theoloog’, een eenduidig 

beroepsbeeld, te formuleren als basis voor op-

leidingen. De vraag is: wie is eigenlijk de afne-

mer van de theoloog? Dat is zeer divers. Dat is 

niet alleen een kerkelijk betrokken gemeentelid, 

maar ook een zinzoeker op straat, een cliënt in 

een zorginstelling, de journalist op zoek naar 

duiding en ga zo maar door.

Uitdagende ontwikkelingen
Naast de diversiteit in beroepsbeelden is er ook 

een aantal ontwikkelingen in samenleving, kerk 

en theologie die de opleidingen uitdaagt. In alle 

bijdragen resoneren de bekende ontwikkelingen 

mee: individualisering, de-institutionalisering, 

secularisering, multiculturalisering, pluralise-

ring, nieuwe vormen van spiritualiteit, brico-

lage enzovoorts (in de woorden van Walton). 

Van oudsher wordt de theologie als discipline 

betrokken op het geloven van mensen en het 

spreken over God. Meer en meer wordt door 

genoemde ontwikkelingen de theologische dis-



tot slot

oog moet hebben voor actuele, hedendaagse 

godsvragen in verbinding met levend geloof. 

Met name waar het gaat om de theologische 

opleiding tot geestelijk verzorger constateert 

De theologie gevierendeeld dat deze veel sterker 

dan nu op rapport gebracht moet worden met 

de werkelijkheid van de instituties waarbinnen 

de geestelijk verzorgers werkzaam zijn; evenals 

in dit themanummer wordt daar een pleidooi 

gevoerd voor meer interdisciplinariteit en on-

dernemerschap.

Opvallend is dat zowel de bijdragen in dit 

themanummer als de bijdragen in De theologie 

gevierendeeld nauwelijks toekomen aan hele 

praktische aanbevelingen voor de theologische 

opleidingen: concrete aanwijzingen voor aan-

passing van curricula ontbreken. Dat heeft on-

getwijfeld te maken met het korte bestek waar-

binnen de auteurs in dit themanummer hun 

overwegingen uit de doeken hebben moeten 

doen. Maar tegelijkertijd laat het zien dat het 

niet zo eenvoudig is om de stap naar concrete 

curriculumplanning te maken. Het lastige zit 

hem in de diversiteit van het werkveld waarvoor 

opgeleid wordt en de diversiteit in beroepsbeel-

den die daarmee corresponderen. 

Geen eenduidig beroepsbeeld
Naast centrale competenties is de basis voor 

opleidingen gelegen in een specifiek beroeps-

beeld: wie is de theoloog, wat kan de theoloog 

en wie is geholpen met de theoloog? Een oplei-

ding is geholpen met een eenduidig en scherp 

beroepsbeeld. De uitdaging voor de theologi-

sche opleiding is deze, dat ze niet kan rekenen 

op een eenduidig beroepsbeeld maar juist moet 

rekenen met een pluriform, dynamisch en een 

steeds van kleur verschietend beroepsbeeld. Dat 

maakt dat praktische aanbevelingen voor cur-

ricula heel moeilijk te geven zijn. Waar begin je 

en waar eindig je? Wat moet er praktisch wor-

den gedaan? Dat is nog niet zo helder geworden. 

Denklijnen
In deze bijdrage is wel een aantal denklijnen 

duidelijk geworden. Hieronder willen we deze 

in de vorm van vier stellingen poneren. De 

denklijnen kunnen namelijk op zichzelf weer 

ter discussie gesteld worden en soms zijn ze 

reeds daadwerkelijk ter discussie gesteld in 

bedrijf behoeft dus een transformatie tot pu-

blieke theologie: niet een hermeneutische lezing 

van de traditie, maar hermeneutische com-

municatie met het publiek van vandaag dient 

centraal te staan (Ganzevoort). Tegelijkertijd is 

uit de bijdrage van Geertsema af te lezen dat er 

nog steeds ook behoefte is aan wat Ganzevoort 

noemt een kerygmatische monoreligieuze be-

nadering van theologiebeoefening: de theologie 

dient de aansluiting bij de 

christelijke religieuze ge-

meenschap als belijdende 

gemeenschap te behouden. 

Hier valt dus een dubbele 

reactie op en mogelijk een dubbele waardering 

van de ontwikkeling naar een meer narratief 

paradigma in de theologie te ontwaren. 

Hoewel de waardering verschillend kan uit-

vallen, helder is dat theologen in spe, of ze nu 

hun bedding zoeken in een (kerkelijke) geloofs-

gemeenschap of in de universele zoektocht naar 

zin, goed thuis moeten zijn in de (populaire) 

cultuur. Onder andere deze vereiste betekent 

dat de theologie stevig verbonden moet zijn 

met andere disciplines die precies het lezen van 

de cultuur helpen mogelijk te maken: de andere 

geesteswetenschappen en de sociale weten-

schappen voorop. Tegelijkertijd werken the-

ologen in het werkveld veelvuldig samen met 

andere specialisten zoals artsen, psychologen en 

soms ondernemers. Om al deze redenen dienen 

theologische opleidingen interdisciplinariteit 

hoog in het vaandel te hebben. Daarbij hoort 

ook het meer op elkaar betrekken van hbo- en 

wo-theologie en het ontwikkelen van onderne-

merschap als theoloog.

Concrete curriculumplanning?
Vorig jaar, in 2013, verscheen het boekje De the-

ologie gevierendeeld onder redactie van Stephan 

van Erp en Harm Goris. Het boekje bevat acht 

verschillende bijdragen over vier spanningsvel-

den die bepalend lijken te zijn voor de huidige 

(katholieke) theologiebeoefening in Nederland. 

Het gaat om (1) de relatie van de theologie tot 

de geesteswetenschappen, (2) de plaats van de 

dogmatiek in het theolo-

gisch curriculum, (3) het 

beeld van de theologie in 

de media, en (4) de aan-

sluiting van de opleidingen 

bij de beroepsmarkt van de zorg. Aanleiding 

voor het schrijven van het boekje was de ob-

servatie dat de beoefening van universitaire 

katholieke theologie sterk aan het veranderen 

was. Het is interessant om de bevindingen in dit 

themanummer naast die van De theologie gevie-

rendeeld te leggen.

Waar in verschillende bijdragen van dit the-

manummer de interdisciplinaire benadering 

van de theoloog wordt bepleit, wordt in De 

theologie gevierendeeld vooral het onderschei-

dene van de theologie ten opzichte van andere 

geesteswetenschappen betoogd. Er moeten vrij-

plaatsen en theologen als vrijdenkers blijven, 

die andere geesteswetenschappen en andere 

taalvelden in de samenleving van een kritische 

reflectie voorzien. Die eigenstandige rol van 

de theoloog houdt overigens het leven van de 

straat niet buiten de deur. Ook in De theologie 

gevierendeeld wordt bepleit dat bijvoorbeeld de 

dogmatiek in het theologisch curriculum zich 

niet heeft te beperken tot geïsoleerde autori-

teitsvragen en waarheidsvragen maar juist ook 

6 6 6 7h a n d e l i n g e n  2 0 1 4   I   3

l

Rekenen met een pluriform, 

dynamisch en een steeds

van kleur verschietend beroepsbeeld

Montfort-school, Limbe, Malawi



6 8

ditzelfde themanummer. Maar voortdurend 

vragen stellen bij denkrichtingen behoort op 

zichzelf tot het wezen van theologiebeoefening 

en is misschien wel van alle tijden.

1. �De universele zingevingsvraag is de bedding 

voor hedendaagse theologiebeoefening en het 

narratieve paradigma is daarin een wezenlijk 

uitgangspunt.

2. �Theologische opleidingen moeten heden-

daagse zingevingsvragen thematiseren en toe-

komstig theologen helpen om gevoeligheid 

en taal te ontwikkelen voor levensbeschouwe-

lijke of existentiële vragen in samenleving en 

cultuur.

3. �De theologiebeoefening dient stevig verbon-

den te zijn met andere disciplines die het 

lezen van de cultuur helpen mogelijk te ma-

ken en ondernemerschap en samenwerking 

in het werkveld met professionals van andere 

disciplines bevorderen.

4. �De theologiebeoefening moet ruimte her-

bergen voor verschillende verhoudingen tot 

l

kerkelijke en/of belijdende geloofsgemeen-

schappen: zowel een kritisch gedistantieerde 

houding, een kritisch betrokken houding en 

een gelovig kerygmatische houding.

Literatuur
Van Erp, S. & Goris, H. (red.) (2013). De theologie 

gevierendeeld – vier spanningsvelden voor de theo-
logiebeoefening in Nederland. Nijmegen: Valkhof 
Pers.

Jos (dr. A.) de Kock is godsdienstpedagoog en is als 
universitair docent verbonden aan de Protestantse 
Theologische Universiteit (www.pthu.nl). Hij is 
onderzoeker bij het Onderzoekscentrum voor Jeugd, 
Kerk en Cultuur (www.ojkc.nl), chief editor van 
Journal of Youth & Theology (www.iasym.net) en 
tevens lid van de redactie van Handelingen.
adekock@pthu.nl

Henk (dr. H.M.) van den Bosch is als docent beroeps-
vorming en supervisor verbonden aan (het semina-
rium van) de Protestantse Theologische Universiteit. 
Hij is lid van de redactie van Handelingen. 
hmvandenbosch@pthu.nl

Montfort-school, Limbe, Malawi >



in beeld

i n  b e e l d   |   H a r b e r t  B o o i j

Tussenwereld

Een redactielid zei tegen mij, met enige spijt en verontschuldiging in zijn stem: ‘Ik heb 

eigenlijk niets met iconen.’ Er klonk iets door van verlangen meer met de oosterse 

orthodoxie in contact te kunnen komen door je in te kunnen leven in iconen. Sinds 

ongeveer een halve eeuw is er steeds meer aandacht voor iconen. Tegenwoordig maken ze deel uit 

van de kunsthandel en in de kerken zien we ze steeds, oud of nieuw, authentiek of hobbyistisch 

nageschilderd. Veel westerse gelovigen beleven er een soort gewijdheid aan, die ze in de ‘eigen’ 

religieuze kunst missen. Bovendien gaat er van de betere iconen een eigen schoonheid uit, door 

hun typische compositie en door een ‘oude’ kleurintensiteit. Er is weinig naturalisme en de 

ruimtelijkheid wordt niet gedicteerd door het centraal perspectief en de theatrale wet van eenheid 

in handeling, plaats en tijd. Hierdoor ervaren we een wereld tegenover ons. Ook de zichtbare 

oudheid en het aangetast zijn door langdurig gebruik of juist verwaarlozing kunnen een extra 

belevingsdimensie geven. 

Iconen vragen tijd om er mee vertrouwd te raken. Als je er nog niet al te veel gezien en niet al te 

veel goed bestudeerd hebt, ‘lijken ze allemaal op elkaar’. Wij zijn gewend dat kunstenaars streven 

naar eigen stijl en originele onderwerpen. 

Merleau-Ponty schreef: ‘In welke beschaving de schilderkunst ook ontstaat […] tot heden 

doet ze nooit een ander raadsel eer aan dan dat van de zichtbaarheid.’ Hij heeft het dan over het 

wonderlijke gegeven dat kunst altijd een tussenwereld, een tussenschakel is tussen het zien en 

het geziene. Van de voorstelling is niet te zeggen waar die zich bevindt. Het komt voort uit de 

ontmoeting van de waarnemer met wat ervaren is. Het is allemaal fysiek, en toch stijgt het daar 

boven uit. In religieuze kunst kan het dan tegelijk de ontmoeting zijn van de gelovige met het 

geloofsverhaal. In de icoon wordt dit besef versterkt juist door niet te focussen op de schijnbare 

overeenkomst met de gewone waarneming. Nee, een heilige is altijd dezelfde heilige, de Drie-

eenheid is altijd dezelfde. Dat geef je weer vanuit een heilige traditie.

De hier afgebeelde icoon uit de zestiende eeuw is voor mij esthetisch spannend en inhoudelijk 

diep. Het is Opstanding en Nederdaling in de onderwereld tegelijk, redding van Adam, Eva, David 

en anderen. Het is voor mij een christelijk beeld, waar Plato ook over schreef in zijn Allegorie van 

de Grot. Een mens die verantwoordelijk wil zijn voor de anderen, keert terug in de grot, diep de 

grot in, om daar verlichting te brengen aan wie nog in de grot is. 

‘Anastasis – Opstanding’ of ‘Nederdaling van Christus in de 

onderwereld’, Russische icoon, begin 16e eeuw, 31x26 cm

>

7 0

l



trendbericht 7 3h a n d e l i n g e n  2 0 1 4   I   3

T RENDBERICH          T    |   H e n k  d e  R o e s t  &  S a k e  S t o p p e l s

Kerk tussen ideaal en 
werkelijkheid
Kerkopbouw en praktische ecclesiologie

Dat de kerk maakbaar is, is een ta-

nend geloof. Er is scepsis rond het 

zoveelste nieuwe model of weer een 

nieuwe strategie. Mees te Velde, hoogleraar aan 

de Theologische Universiteit Kampen, zei niet 

zo lang geleden dat het beter was zijn boekjes 

over gemeenteopbouw uit het begin van de 

jaren negentig maar weg te gooien. Alleen het 

deeltje over de bijbelse basisprincipes mocht 

van hem blijven. “‘Ik heb gemerkt dat we het bij 

gemeenteopbouw voor we ’t weten het allemaal 

weer zelf doen. Die maakbaarheid ging me te-

genstaan. Het als kerk móeten formuleren van 

een visie/missie; het stellen van haalbare doelen, 

targets, het overal woorden voor zoeken – dat 

noem ik verbaliteitsoptimisme …’ Gevraagd 

naar hoe gemeenteopbouw vorm moet krijgen, 

legt Te Velde nu nadruk op de basis, op thema’s 

als organisch groeien, persoonlijke godsvrucht, 

meer ruimte bieden voor de eigen ontwikke-

ling van een plaatselijke gemeente” (Nederlands 

Dagblad, 8 december 2012). 

Zijn stem is niet de enige. Kritische geluiden 

komen ook van bijvoorbeeld de dogmaticus 

Bram van de Beek, die in zijn boek over de kerk, 

Lichaam en Geest van Christus, schrijft dat de 

kerk de crisis wil oplossen in plaats van haar 

ondergaan (176). 

Verzet tegen een al te activistische kerk treffen 

we ook aan bij vader en zoon Dekker. Ze vragen 

in Marginaal en Missionair respectievelijk Pro-

vocatie aandacht voor het element van goddelijk 

oordeel in de huidige neergang van de kerk. Ze 

hebben geen geloof in activistische opbouwpo-

gingen die dit element van oordeel niet erken-

nen. Het is goed deze kritische geluiden serieus 

7 2

te nemen, maar dat betekent niet zonder meer 

dat we ook volledig mee zouden moeten gaan 

in de therapie die deze auteurs voor ogen staat. 

We concentreren ons in dit Trendbericht op 

twee domeinen. Het eerste is dat van de Emer-

ging Church, de parapluterm waaronder tal van 

vernieuwende initiatieven worden gevangen. 

Het tweede domein is dat van de etnografie. 

Daarbij moeten we denken aan studies naar 

lived faith en ecclesial practices. Niet hoe de kerk 

zou moeten zijn, maar hoe de kerk ís, staat hier 

centraal. Tegelijk willen deze studies ook voluit 

theologisch zijn. Dat is een spannende combi-

natie. 

In het Literatuuroverzicht dat parallel aan dit 

nummer op de website van Handelingen, www.

handelingen.com, verschijnt, geven we een 

breder overzicht van verschenen boeken op het 

terrein van kerkopbouw en praktische ecclesio-

logie. Daarin zullen uiteraard ook Nederlands-

talige boeken een plaats hebben. 

Emerging Church
Emerging Church is een brede en wat diffuse 

beweging, afkomstig uit de Angelsaksische we-

reld, die zich nadrukkelijk wil verhouden tot 

de postmoderne context. Robert Doornenbal 

schreef onder de titel Crossroads over deze be-

weging een dissertatie aan de Vrije Universiteit 

in Amsterdam. Zijn studie is een zeer brede en 

grondige introductie in wat hij noemt de Emer-

ging Missional Conversation (EMC). Specifiek 

gaat zijn belangstelling daarbij uit naar leider-

schap en het element van leiding geven in de 

vorming van studenten theologie. Doornenbal 

acht de belangstelling hiervoor en het ook in de 

opleiding kennis nemen van de in de afgelopen 

jaren verworven inzichten, heilzaam voor de 

kerk van nu. 

In Duitsland verscheen een verwante studie 

naar de Missional Church binnen de Verenigde 

Staten en de betekenis die deze discussie kan 

hebben voor de Duitse situatie. De auteur, 

Martin Reppenhagen, bewerkte zijn dissertatie 

uit 2008 tot het boek Auf dem Weg zu einer mis-

sionarischen Kirche. Hij concentreert zich vooral 

op het netwerk ‘The Gospel and our Culture’. 

De missioloog Lesslie Newbigin (1909-1998) is 

hier een kroongetuige. Reppenhagen staat dan 

ook uitvoerig bij hem stil. Voor de Duitse con-

text ziet hij als (voorzichtige) leerpunten onder 

meer het maken van ruimte voor missie als 

werving en de noodzaak rond gemeenschaps-

vorming te denken in zowel een ‘centered set’ 

als een ‘bounded set’. De gemeente dient open te 

zijn voor zoekers en gasten, maar moet tegelijk 

ook duidelijke grenzen aangeven. Anders kan 

de kerk zich niet ontwikkelen tot een contrast-

gemeenschap en dat is wat hem voor ogen staat. 

Binnen Groot-Brittannië is de Emerging 

Church Movement inmiddels een behoorlijke 

plaats gaan innemen, mede in de vorm van 

zogenaamde fresh expressions of the church. 

We noemen twee publicaties die beide zicht 

bieden op de praxis. In 2012 verscheen van de 

hand van David Goodhew en anderen het boek 

Fresh!. Het boek biedt zowel inzicht in de feite-

lijke stand van zaken als zicht op wat de auteurs 

noodzakelijk achten voor het komen tot nieuwe 

Niet hoe de kerk zou moeten zijn, maar hoe de kerk is, staat centraal in 
het etnografische domein van kerkopbouw: ‘geleefd geloof ’. Dit Trendbe-
richt bespreekt verschenen literatuur op dat terrein en belicht eveneens 
een aantal studies over vernieuwende initiatieven die te vangen zijn 
onder het begrip Emerging Church.

l



trendbericht7 4 7 5h a n d e l i n g e n  2 0 1 4   I   3

l

het waartoe van een geloofsgemeenschap (haar 

‘mission’) in veel gemeenten en parochies op-

nieuw hoog op de agenda staat. Wie deze vraag 

stelt kan niet om een theologische en missio-

logische reflectie heen. Als de geloofsgemeen-

schap is opgenomen in Gods mission, wat houdt 

deze mission dan concreet in? Voor empirisch 

onderzoek naar het antwoord op deze vragen, 

naar het functioneren van geloofsgemeenschap-

pen, en naar het ontstaan en de ontwikkeling 

van messy churches en new ways of being church, 

waarin ook ruimte wordt gegeven aan theologi-

sche en ecclesiologische overwegingen, moeten 

we echter niet bij Davison en Milbank zijn. We 

staan hierbij stil in de volgende paragraaf, waar-

in we een tweede belangrijke trend signaleren. 

De kerk zoals zij werkelijk is
In het jaar 2000 wees een systematisch theo-

loog, Nick Healy, erop hoezeer empirisch on-

derzoek naar de concrete werkelijkheid van de 

kerk, de ‘real church’, nodig is om idealistische, 

romantiserende, werkelijkheidsvreemde blue 

print ecclesiology te voorkomen. In hetzelfde jaar 

pleitten de Britse Nick Adams en Charles Elliott 

voor zorgvuldige beschrijving van geloofsge-

meenschappen als een taak van de dogmatiek, 

een opdracht voor de fundamentele theologie. 

Ze gebruiken vergelijkbare argumenten. Kwa-

litatief onderzoek uitvoeren beschouwen zij als 

een vorm van theologie beoefenen. 

Sinds Healy, Adams en Elliot heeft etnogra-

fisch onderzoek, in brede zin, wereldwijd een 

vlucht genomen. Er wordt zelfs over een ‘ethno-

graphic turn’ in de ecclesiologie gesproken en 

het aantal casestudies is groeiende. Waarnemen 

wordt daarbij niet los beschouwd van theologie. 

geloofsgemeenschappen. Sinds 2004 zijn er 

ongeveer 1000 initiatieven geweest, waarvan in-

middels ongeveer 200 het loodje hebben gelegd. 

Traditionele kerken, cell churches en netwerk-

kerken zijn het meest succesvol. De aanwezig-

heid van voldoende kader is van groot belang 

voor overlevingskansen en vitaliteit. Bij het 

nadenken over het komen tot nieuwe gemeen-

schappen leggen de auteurs de nadruk niet 

enkel op agogische kwaliteiten, maar ook op 

de spirituele kant van gemeenschapsvorming: 

gebed is onmisbaar. Binnen bestaande kerken 

moeten pioniers ruimte krijgen. In de mindset 

van veel bestaande kerkgenootschappen, kerken 

en theologische opleidingen is de pionier echter 

nog maar net in beeld (zie ook Doornenbal). 

Fresh expressions zullen voluit kerk moeten 

worden en geen ‘church lite’. Lange adem is ge-

boden. Het vraagt volgens ons om voldoende 

middelen en een langdurig commitment en 

beide zijn lastig in een tijd van krimp. 

In een verwante publicatie, getiteld Fresh 

Expressions of Church and the Kingdom of God 

(Cray e.a. 2012) wordt een groot aantal gemeen-

testichtingsprojecten beschreven. Dat gebeurt 

telkens in betrokkenheid op het Koninkrijk van 

God. De kerk wordt gezien als sign, instrument 

and agent en als foretaste van het Rijk. Casestu-

dies zien we ook in The Gospel after Christendom 

(Bolger 2012), een bundel praktijkverhalen uit 

de hele wereld over nieuwe en vaak experimen-

tele geloofsgemeenschappen. De verslagen zijn 

opgezet via een vast stramien: culture, experi-

ments, practices. Het vooropzetten van de cul-

tuur laat zien dat de zoektocht naar gecontextu-

aliseerde gemeenschappen binnen de Emerging 

Church-beweging een uiterst serieuze zaak is. 

Ook worden nieuwe vormen van onderzoek 

beproefd, waarin de benadering van de action 

research wordt benut. Recent zijn bijvoorbeeld 

publicaties verschenen over ‘lived theology’, 

waarbij het gaat over de wijsheid die in praktij-

ken belichaamd wordt (Scharen & Vigen 2011), 

maar ook werd minutieus onderzoek gedaan 

naar Ierse eucharistische ‘worship practices’ die 

– nota bene – bij kunnen dragen aan ‘sectaria-

nism’ en geweld (Garrigan 2010). 

Voor action research met een sterke theologi-

sche component is het werk van Clare Watkins 

en Helen Cameron de laatste jaren baanbrekend 

(Cameron, Bhatti, Duce, Sweeney & Watkins 

2010). Zij wijzen vooral op de gebrekkige toe-

passingsmogelijkheden van academische eccle-

siologische reflecties op de alledaagse kerkelijke 

praktijk. Door scherpe waarneming ontwik-

kelden ze een zogeheten four voices-benadering, 

waarin ze verschillende soorten van theologie 

onderscheiden, zoals deze in geloofsgemeen-

schappen worden toegepast. 

In twee in 2012 verschenen bundels Perspec-

tives on Ecclesiology and Ethnography en Explo-

rations in Ecclesiology and Ethnography worden 

in meer dan twintig bijdragen van theologen als 

Alister McGrath, Rick Osmer, Luke Bretherton, 

Mary McClintock Fulkerson en anderen, vruch-

ten van de kruisbestuiving van ecclesiologie en 

etnografie bij elkaar gebracht. Telkens gaat het 

om de vraag naar de verbinding tussen datgene 

wat de kerk over zichzelf beweert en de ‘geleefde 

ervaring’. Ook hierin zijn verscheidene casestu-

dies naar concrete kerkelijke praktijken opgeno-

men, waarbij het overigens niet alleen gaat om 

congregations of parishes sec, maar ook om de 

rol die geloofsgemeenschappen kunnen spelen 

Ook de critici van emerging churches, fresh 

expressions en pionieren laten van zich horen. 

Een dwars stemgeluid in de ecclesiologische 

bezinning wordt gevormd door het boek For the 

Parish van Andrew Davison en Alison Milbank. 

De auteurs hebben hun pen in vitriool gedoopt 

en bekritiseren in felle bewoordingen het uit 

elkaar halen van de ‘innerlijke werkelijkheid 

van de kerk’ en de verschillende ‘kerkvormen’ 

en de ontkoppeling van ‘boodschap’ en ‘verta-

ling’ zoals ze dat zien gebeuren in de reflectie op 

fresh expressions. Vorm en inhoud zijn sterker 

verbonden dan fresh expressions-auteurs willen 

toegeven. Davison en Milbank volgen hier de 

filosofische inzichten van Wittgenstein. Ze wij-

zen ook op de eindigheid van een fresh expres-

sion: ‘It will simply fold when it has run its brief 

course’ (9). Het boek For the Parish stelt ook 

vragen bij het veelvuldig gemaakte onderscheid 

tussen ‘kerk’ (menselijk, middel, instrument) en 

‘Koninkrijk’ (goddelijk, doel). Dit onderscheid 

leidt tot een relativering van de kerk. De auteurs 

wijzen erop dat de kerk in het Nieuwe Testa-

ment dé vorm is van het Koninkrijk (51) en 

deel uitmaakt van het goede nieuws (‘We cannot 

write the Church out of the gospel’, 60). Tegen de 

nadruk op netwerken en doelgroepen en het 

‘opofferen van de praktijken van de inherited 

church’ (54), pleiten zij voor het vrijmaken van 

het missionaire potentieel van de geografisch 

begrensde geloofsgemeenschap in haar diepge-

wortelde, ook historisch gegroeide betrokken-

heid op de lokale woon- en leefgemeenschap.

Wij achten deze tegenstem belangrijk voor 

de discussie, niet alleen omdat in Nederland 

de geesten rijp lijken te zijn voor tientallen pi-

oniersplekken, maar ook omdat de vraag naar 



trendbericht7 6 h a n d e l i n g e n  2 0 1 4   I   3 7 7

in het versterken van lokaal sociaal kapitaal en 

de sociale cohesie in een woonwijk. Epistemo-

logische vragen naar de verhouding tussen een 

theologische en sociaalwetenschappelijke ziens-

wijze, naar wat ‘practices’ zijn en naar de aard 

van de gegenereerde kennis komen herhaalde-

lijk aan de orde. Helder wordt aangetoond dat 

onderzoek naar geloofsovertuigingen (beliefs) 

alleen niet voldoet. Geleefd geloof of breder, ge-

leefde religiositeit is ingebed in of krijgt gestalte 

in kerkelijke, maar ook in individuele devotio-

nele praktijken. Daarbij is datgene wat mensen 

belangrijk vinden niet alleen gevormd door 

hun deelhebben aan de christelijke traditie, 

maar ook door hun deelgenoot zijn van andere 

culturele praktijken. Wanneer ingezoomd wordt 

op deze praktijken, blijkt de tegenstelling ‘kerk 

versus wereld’ moeilijker overeind te houden. 

Indachtig de kritiek van Davison en Milbank op 

de fresh expressions – zonder dat deze overigens 

expliciet wordt genoemd – wordt in verschillen-

de bijdragen ook de vraag gesteld naar criteria 

voor wat geldt als ‘legitieme expressie’ van een 

kerk. Daarnaast passeren methodologische vra-

gen voor onderzoek in en met geloofsgemeen-

schappen de revue, waarbij vooral vragen naar 

de deskundigheidsmacht van de onderzoeker 

centraal staan. De auteurs laten zien zich hierbij 

bewust te zijn van de scherpe kritiek van Fou-

cault en anderen dat menswetenschappen ob-

jectiveren en reduceren, een kritiek die vooral 

etnografen zich hebben aangetrokken. 

Tijdschriften
We attenderen tot slot op twee periodieken die 

zich specifiek richten op de kerk. Het WKO Bul-

letin is een qua oplage zeer bescheiden tijdschrift 

dat verbonden is met het Werkverband Kerkelijk 

Opbouwwerk (WKO). Het tijdschrift is ech-

ter ook ‘los’ verkrijgbaar via een abonnement 

(wvko.nl). Het ontwikkelt zich tot het meest 

grondige kerkopbouwkundige tijdschrift in 

Nederland en verdient daarom grotere aandacht. 

Nieuw is het Engelstalige tijdschrift Ecclesial 

Practices dat door uitgeverij Brill wordt uitgege-

ven. Het beoogt het eerder genoemde grondig 

kwalitatief empirisch onderzoek naar de ‘real 

church’ en systematisch-theologische reflectie 

op de kerk bij elkaar te brengen. Ook methodo-

logische vragen komen erin aan de orde. De re-

dactie is vanuit alle continenten internationaal 

samengesteld en brengt experts op het terrein 

van kerkopbouw, zowel agogisch als meer des-

criptief (etnografisch) georiënteerd, bij elkaar. 

        Zie voor een breder overzicht van verschenen 
studies op het terrein van kerkopbouw en praktische 
ecclesiologie het Literatuurbericht Kerkopbouw / 
Praktische ecclesiologie door Henk de Roest & Sake 
Stoppels op www.handelingen.com, de website van 
Handelingen, tijdschrift voor praktische theologie 
en religiewetenschap.

Literatuur
Beek, A. van de (2012). Lichaam en Geest van Chris-

tus. De theologie van de kerk en de Heilige Geest. 
Zoetermeer: Meinema.

Bolger, Ryan K. (ed.) (2012). The Gospel after Chris-
tendom. New Voices, New Cultures, New Expressi-
ons. Grand Rapids: Baker Academic.

Cameron, H., D. Bhatti, C. Duce, J. Sweeney, C. 
Watkins (2010). Talking about God in Practice: 
Theological Action Research and Practical Theology. 
London: SCM.

Cray, G., I. Mobsby, A. Kennedy (2012). Fresh Expres-
sions of Church and the Kingdom of God. London: 
Canterbury Press Norwich.

Davison, A. & A. Milbank (2010). For the Parish. A 
Critique of Fresh Expressions. London: SCM Press.

Dekker, W.M. (2012). Provocatie. Over de zin van God 
en geloof. Heerenveen: Groen.

Dekker, W. (2011). Marginaal en missionair. Kleine 
theologie voor een krimpende kerk. Zoetermeer: 
Boekencentrum.

Doornenbal, R. (2012). Crossroads. An Exploration of 
the Emerging-Missional Conversation with a Special 
Focus on ‘Missional Leadership’ and Its Challenges 
for Theological Education. Delft: Eburon.

Garrigan, S. (2010). The Real Peace Process: Worship, 
Politics and the End of Sectarianism. London: Equi-
nox. 

Goodhew, D., A. Roberts, M. Volland (2012). Fresh! 
An Introduction to Fresh Expressions of Church and 
Pioneer Ministry. London: SCM Press.

Reppenhagen, M. (2011). Auf dem Weg zu einer mis-
sionalen Kirche. Die diskussion um eine ‘Missional 
Church’ in den USA. Neukirchen-Vluyn: Neukir-
chener Theologie.

Scharen, Chr.B., A. Marie Vigen (2011). Ethnography 
as Christian Theology and Ethics. New York: Con-
tinuum.

Scharen, Chr.B. (ed.) (2012). Explorations in Ecclesi-
ology and Ethnography. Grand Rapids, Michigan: 
William B. Eerdmans Publishing Company.

Ward, P. (ed.) (2012). Perspectives on Ecclesiology and 
Ethnography. Grand Rapids and Cambridge: Wil-
liam B. Eerdmans Publishing Company.

Henk (prof.dr. H.P.) de Roest is hoogleraar Praktische 
Theologie aan de Protestantse Theologische Univer-
siteit, vestiging Groningen. 
hpderoest@pthu.nl

Sake (dr. S.) Stoppels is universitair docent Kerkop-
bouw en diaconiek aan de Faculteit der Godgeleerd-
heid, Vrije Universiteit, Amsterdam. 
s.stoppels@vu.nl

l



actueel h a n d e l i n g e n  2 0 1 4   I   3 7 97 8

a c t u e e l

Symposium Spiritualiteit en 
ouderdom
In de Bergkerk in Amersfoort vindt op 21 

november van 10.00-16.00 uur een symposium 

Spiritualiteit en ouderdom plaats, nu met het 

thema ‘In welke woorden kan ik wonen?’ Hoe 

ziet de spiritualiteit van de levensloop er uit? 

Kan ouder worden ook een nieuwe fase van 

geestelijke groei zijn? Kunnen kwetsbaarheid 

en verbondenheid bronnen van zin zijn? Wat 

is de waarde van de verbeelding bij het ouder 

worden? Welke hoop en troost begeleiden mij 

in mijn ouder worden? Sprekers: Frits de Lange, 

Renée van Riessen, Christa Anbeek, Carel ter 

Linden, Herman van Praag.

Opgave en aanmelding (incl. symposiumbundel, 

lunch en afsluitend hapje en drankje): door 

overmaking van € 50,- (studenten € 30,-) 

op rekeningnummer NL 40 INGB  0008 2419 

72 t.n.v. Stichting Amersfoortse Bergkapel 

o.v.v. ‘Symposium Onder de vijgenboom 21 

november’; (033) 46 179 17; www.bergkerk.nl 

Lucepedia-app
Drie jaar geleden startte LUCE/Centrum 

voor Religieuze Communicatie van Tilburg 

University de website www.lucepedia.nl: een 

theologische encyclopedie met laagdrempelige, 

wetenschappelijke informatie over de 

katholieke traditie. Nu bijna de helft van het 

aantal internetpagina’s bekeken wordt op 

tablets en smartphones, is er voor lucepedia.nl 

een gratis app ontwikkeld: de Lucepedia-app, 

geschikt voor zowel Android als iPhone. 

       Op Lucepedia staat alles overzichtelijk bij 

elkaar: van Genesis tot Apocalyps, van Augus-

tinus tot Schillebeeckx, van het Concilie van 

Chalcedon tot paus Franciscus. Bijbelboeken, 

kerkvaders, concilies, geestelijke stromingen, 

filosofen, liturgische en theologische thema’s. 

Inmiddels staan er meer dan vijfhonderd dos-

siers online. Ideaal voor studie, als naslagwerk 

of om gewoon doorheen te bladeren.

De Lucepedia-app laadt automatisch de 

nieuwste updates van de website. Er is een 

actueel overzicht van alle dossiers en alle on-

derwerpen die in het dossier zijn opgenomen. 

Ook is het vrij eenvoudig om favoriete dossiers 

selecteren, zodat favoriete rubrieken of voor-

keursthema’s bij elkaar staan. Tevens worden de 

onderwerpen van die dossiers automatisch op 

je mobiel of tablet gedownload. Hierdoor is de 

geselecteerde informatie beschikbaar wanneer 

de gebruiker offline is. De Lucepedia-app is gra-

tis te downloaden via Playstore en Applestore.

Meer informatie op lucepedia.nl, bij 

programmacoördinator dr. Frank Bosman, 

f.g.bosman@tilburguniversity.edu of via 

(013) 466 38 12

Introductiecursus Geestelijke 
Verzorging en Organisatie 2014
In deze cursus worden de professionaliteit en 

identiteit van de geestelijk verzorger in het 

kader geplaatst van de (gezondheidszorg)

organisatie waarbinnen hij of zij werkt. De 

cursus biedt handvatten om eigen ideeën m.b.t. 

geestelijke verzorging om te zetten in beleid 

en dat af te stemmen op het beleid van de 

zorgorganisatie. 

Trainer: dr. Wim Smeets, m.m.v. andere trainers. 

24-28 november 2014. Cursusprijs: € 500; 

verblijf: € 205.

KPV-Training 2015 en 2016
De Nijmeegse training is gericht op een 

diepgaande herbronning van uw identiteit en 

een duurzame verbetering van het handelen 

als pastor, geestelijk verzorger of predikant. 

De onderdelen van de training bieden daartoe 

verschillende invalshoeken. De training duurt 

16 weken tussen januari en juni en vindt 

plaats op donderdagen en vrijdagen. U heeft 

nog een dag nodig voor de voorbereiding, de 

twee andere dagen werkt u, eventueel in een 

leerstage. Omvang: 560 uur. 

Data 2015: 7 januari – 19 juni en terugkomdagen 

19 en 20 november 2015. Trainer: drs. Jack de 

Groot. Cursusprijs € 5100, verblijf: € 1300. Data 

2016: 6 januari – 24 juni en terugkomdagen 25 en 

26 november 2016. Trainer: dr. Anneke de Vries. 

Prijs: n.b.t.m.

LUCE-CRC
• �Studiemiddag ‘Rituelen rond 

Allerzielen’
Hoewel van katholieke origine is Allerzielen 

tegenwoordig ook in protestantse kerken 

geen onbekend verschijnsel meer. Hoe is dit 

nieuwe fenomeen ontstaan? En hoe verhouden 

deze collectieve herdenkingsrituelen zich tot 

elkaar? William Arfman (promovendus Tilburg 

School of Theology) deed onderzoek naar dit 

actuele fenomeen. Naast tekst en uitleg biedt 

de studiemiddag ruimte voor eigen creatieve 

inbreng. Behalve voor kerkleden en kerkleiders 

staat deze middag ook uitdrukkelijk open voor 

ritueelbegeleiders, begrafenisondernemers, en 

geïnteresseerde kunstenaars.

7 oktober 2014, 13.00-17.00 uur; Nieuwegracht 

65, 3512 LG Utrecht. Kosten: € 35; € 25 

studenten/alumni FKT en FHTL.  

(013) 466 3812/3800

• Masterclass Paulus in de liturgie
In het liturgisch leesrooster van de kerken 

staan veel passages uit de brieven van Paulus 

voorgeschreven. In de katholieke liturgie 

worden zijn brieven eigenlijk altijd bij de 

tweede lezing gebruikt. Maar vanwege de 

moeilijkheidsgraad worden ze nog wel eens 

overgeslagen. Wordt daarmee niet een van 

de belangrijkste bronnen uit het Nieuwe 

Testament verwaarloosd? Hoog tijd voor een 

masterclass van Luce/CRC over Paulus in 

de liturgie. Inleider is Bart Koet, hoogleraar 

Nieuwe Testament aan de Tilburg School of 

Catholic Theology.

10 oktober 2014, 13.30-17.00 uur; Nieuwegracht 

65, 3512 LG Utrecht. Kosten: € 35; € 25 voor 

alumni FKT en abonnees TvV. 

      www.tilburguniversity.edu/nl/onderzoek/

instituten-en-researchgroepen/luce-crc/

leergangen/



actueel8 0

Psycho-oncologie voor moreel 
consulenten en pastores
Vandaag de dag krijgt 1 op 3 van de mannen en 

1 op 4 van de vrouwen in Vlaanderen kanker 

in de loop van zijn of haar leven. Het aantal 

kankerpatiënten neemt nog toe. De impact van 

kanker en kankerbehandeling is aanzienlijk. 

Naast de fysieke problemen als gevolg van de 

tumor of de behandeling kampen mensen met 

kanker (en mensen uit hun omgeving) met 

moeilijkheden op het psychologische, sociale 

en levensbeschouwelijke domein van het leven. 

Het Cédric Hèle instituut (CHi), Vlaams 

instituut en kenniscentrum voor psychosociale 

oncologie, biedt een driedaagse module voor 

moreel consulenten en pastores. De opleiding 

biedt, naast theoretische achtergrond, veel 

praktisch bruikbare tips en voldoende ruimte 

om te oefenen.

Vrijdag 19/9, maandag 29/9 en 13/10 van 9.30-

12.30 uur. Vergaderruimte Bruulpleintje, Bruul 

52, 2800 Mechelen. Kosten: € 300 euro. Contact: 

Eva Jacobs, 015/21.81.91, 0473/81.29.76, eva.

jacobs@cedric-heleinstituut.be

Zelfzorg in de zorgsector: ‘Als zorg een 
opgave wordt ...’
Een missionaris uit Indië vertelde ooit: “In 

mijn omgeving kan ik ‘zorgen’ de klok rond, 

er komt nooit een einde aan: kinderen, ziekte, 

armoede, honger, sterven, rouwen … Ik geef 

wat ik kan. Mijn korte nachtrust heb ik nodig 

om lichamelijk te volharden. Maar als ik deze 

mensen nog vele jaren wil ondersteunen, 

dan heb ik mijn gebed nodig om spiritueel te 

volharden, elke avond bij zonsondergang. Ik 

noem het graag zelfzorg.” 

Tijdens deze vorming ‘Als zorg een opgave 

wordt...’ verkennen we een aantal methodes 

om uit die cirkel te geraken: kennis en inzicht 

in mechanismen: van ‘gave’ naar ‘opgave’; 

ontwikkelen of behouden van een ‘breedbeeld’-

visie in je werkomgeving; ontwikkelen van 

keuzebehendigheid, begrenzing.

       Zie voor meer informatie:  

www.vormingscentrumguislain.be/wp-content/

uploads/2014/06/10_Zelfzorg-in-de-zorgsector-

Gent.pdf

Nieuw op handelingen.com
       Actueel geplaatst: het Literatuurbericht van 

Sake Stoppels & Henk de Roest over verschenen 

studies naar kerkopbouw en praktische 

ecclesiologie.

       Ook het Literatuurbericht Diaconaat van 

Herman Noordegraaf is recentelijk geplaatst en 

te downloaden.


