
Het goede leven  
en het lijden2019 | 4

HANDELINGEN
TIJDSCHRIFT VOOR PRAKTISCHE THEOLOGIE EN RELIGIEWETENSCHAP



HANDELINGEN
TIJDSCHRIFT VOOR PRAKTISCHE THEOLOGIE EN RELIGIEWETENSCHAP

JAARGANG 46 • 2019 | 4   •   WWW.HANDELINGEN.COM

Handelingen levert een waardevolle bijdrage aan het professionele 
handelen van pastores, geestelijk verzorgers en andere betrokken 
academici, die de reflectie op de religieuze en levensbeschouwelijke 
aspecten van hun eigen beroepspraktijk willen verdiepen. Handelingen wil 
enthousiaste professionals een inhoudelijke oriëntatie bieden voor hun 
omgang met kerkleden, cliënten of personeel op terreinen van geloof, 
spiritualiteit, zingeving, levensoriëntatie en gemeenschapsvorming.

Redactie
dr. Jorge Castillo Guerra, prof.dr. Monique van Dijk-Groeneboer,  
drs. Harry Harmsen (webredacteur), drs. Theo van Leeuwen,  
Tom Lormans MA, dr. Eric Luijten, dr. Erica Meijers, drs. René Rosmolen 
(beeldredacteur), dr. Hans Schaeffer, prof.dr. Hans Schilderman  
(hoofdredacteur), dr. Ciska Stark, dr. Theo van der Zee

Redactiesecretariaat
Francisca Folkertsma-Huizer MA
Dick Ketstraat 79 
6717 NZ Ede T 0318 701054  
redactiesecretariaat@handelingen.com

Eindredactie
Marieke van der Giessen-van Velzen | Redactie.AMG

Vormgeving
Frank de Wit (Zwolle)

Foto’s  
Omslag en binnenwerk: René Rosmolen

Uitgave, administratie en
advertentie-exploitatie
KokBoekencentrum
Postbus 13288, 3507 LG Utrecht
T 088 700 2780 (9.00-12.00 uur)
E handelingen@kokboekencentrum.nl

Abonnementen
Handelingen verschijnt viermaal per jaar. De jaargang loopt parallel met 
het kalenderjaar. De prijs van een jaarabonnement bij automatische 
incasso (voor een factuur betaalt u €1,- toeslag) bedraagt in Nederland 
€50,45; studentenabonnement € 27,00 (na inzending fotokopie 
collegekaart; abonnement buitenland € 65,00. Los nummer € 16,00 (excl. 
€ 1,50 porto), te bestellen via www.handelingen.com.
Een proefabonnement voor 2 nummers kost € 19,50. Een abonnement 
kan elk gewenst moment ingaan. Na het eerste jaar wordt het abonne-
ment automatisch omgezet in een abonnement voor onbepaalde tijd met 
een opzegtermijn van drie maanden.

CBB
Dit tijdschrift wordt voor visueel gehandicapten uitgegeven op Daisy-
cd-rom en/of in braille, grootletter of via de Elektronische Postbus. 
Informatie en opgave:  
Christelijke Bibliotheek voor Blinden en Slechtzienden  
Postbus 131, 3850 AC Ermelo  
T 0341 56 54 77
E klantenservice@cbb.nl

ISSN 0165-5411
© 2019 Uitgeverij KokBoekencentrum, Utrecht, Onderdeel VBK|Media 

Niets uit deze uitgave mag worden verveelvoudigd en/of openbaar 
gemaakt door middel van druk, fotokopie, microfilm of op welke andere 
wijze ook, zonder voorafgaande schriftelijke toestemming van de 
uitgever.

Uitgeverij KokBoekencentrum vindt het belangrijk om op milieuvriende-
lijke en verantwoorde wijze met natuurlijke bronnen om te gaan. Bij de 
productie van dit tijdschrift is daarom gebruikgemaakt van papier waar-
van het zeker is dat de productie niet tot bosvernietiging heeft geleid.

EDITIEREDACTIE  |  HANS SCHILDERMAN

Het goede leven en het lijden

INHOUD

EN  VERDER:  Aan de lezer	 1

 In beeld	 40

 De scriptie	 74

 Actueel 	 78

	 3 	� Het goede leven interpreteren in de context 
van het lijden 
HANS SCHILDERMAN 

 

O N D E R Z O E K

	 9 	� Stoïcijnse en boeddhistische gelukskunde 
voor de moderne mens  
HANS THIJSSEN

	 19 	� Kwetsbaarheid, aanvaarding en het 
onvoorwaardelijke 
PETER NISSEN

	 29 	� Kan mindfulness het lijden van patiënten 
verlichten? 
ANNE SPECKENS 

 

P R A K T I J K

	 43 	� De diepgang van iemands unieke verhaal  
WIM SMEETS

	 51 	� Oerscène, zingeving en veranderende beleving 
IGNACE DE HAES

	 57 	� Enkele gedachten vanuit het boeddhisme 
PAUL VAN DER VELDE

	 63	� Moreel beraad als een speelveld van het  
goede leven 
ANGELINE VAN DOVEREN-KERST

	 69 	  �Van dans naar K.A.N.S. 
BARBARA ZWAAN

Omslag: Jeltje Hoogenkamp, ‘zon – nr. 1’, Zonneliedreeks Franciscus



1

Een goede vriend en collega liet me na zijn overlijden een bibliotheek na. 

Een prachtige verzameling boeken in tal van disciplines. Het voelde als 

heiligschennis om er de kostbare series uit te nemen, de handboeken, of 

net die ene monografie die ik juist miste. Nu is mijn studeerkamer een no-go-

zone geworden, want je struikelt over stapels boeken die hun plaats bij mij nog 

niet gevonden hebben. 

	 Voor mij ligt zo’n parel: de Ethica Eudemia van Aristoteles, zoveel leuker geschreven dan de Ethica 

Nicomacheia. Twee inleidende zinnetjes uit het eerste boek leg ik in eigen vertaling graag voor, ter 

inleiding van deze editie van Handelingen. 

‘Maar laten we eerst eens nagaan waaruit het goede leven bestaat en hoe het verworven moet worden, of 

allen die het etiket ‘gelukkig’ ontvangen dat worden door de natuur [...], of door vorming […] of door een 

soort discipline – want mensen verkrijgen veel kwaliteiten noch door natuur, noch door vorming maar door 

gewoonte [...] Of worden mensen gelukkig door geen van deze manieren, maar ofwel [...] door een soort 

van goddelijke invloed, zo gezegd geïnspireerd, dan wel door het lot?’

Prachtig gezegd, maar ook wel weer typisch Aristoteliaans om het goede leven voor te stellen als iets 

dat we kunnen bereiken. Wat te doen met het lijden, het ongeluk, de pech dat ieder leven op enig 

moment ook kenmerkt? Een collega van mij – zelf filosoof – merkte onlangs op dat we de theolo-

gen nodig hebben, omdat de wijsgeren voor die donkere kant nu eenmaal eerder een blinde vlek 

hebben. 

	 Mij uit het hart gegrepen; althans, het motiveerde mij vele jaren geleden om, ondanks een voor-

liefde voor de praktische filosofie, van de pastoraaltheologie mijn hoofdbedrijf te maken. Ik moet 

vaststellen dat ik daar tot nu toe geen spijt van heb. 

	 Maar de probleemstelling is natuurlijk interessant. Daarom organiseerden we in Nijmegen een 

symposium met als titel: ‘Het goede leven en het lijden interpreteren’. We vroegen een filosoof, 

een theoloog en een medicus er hun licht over te laten schijnen en voorzagen de dag verder van 

praktische workshops over dit thema, gegeven door experts op het betreffende terrein. De bewerkte 

resultaten treft u hier aan. Laat het u overigens niet weerhouden om de Ethica Eudemia ter hand te 

nemen. 

‘Geïnspireerd, dan wel door het lot?’

Hans (prof.dr. J.B.A.M.) Schilderman is hoofdredacteur van Handelingen en hoogleraar Religie en Zorg aan 
de Faculteit Filosofie, Theologie en Religiewetenschappen van de Radboud Universiteit Nijmegen. 
E h.schilderman@ftr.ru.nl

AAN DE LEZER  | HANS SCHILDERMAN

HET GOEDE LEVEN EN HET LIJDEN



2 3

 

INLEIDING  |  HANS SCHILDERMAN

Het goede leven interpreteren in  
de context van het lijden

‘La dolce vita’, het magistrale drama van regisseur Frederico Fellini uit 1960, 
start met een scène waarin een gigantisch Christusbeeld, hangend onder een 
helikopter, over de ruïnes van een Romaans aquaduct naar het Vaticaan vliegt. 
‘Kijk, het is Jezus’, zeggen schaars geklede dames even later vanaf het luxe 
penthouse in de Romeinse suburb waar de helikopter boven cirkelt, ‘waar gaat 
hij naar toe?’

of minstens gevonden of gemaakt kan worden 

– nu eenmaal het leven waarmee we het moeten 

doen? 

Een antwoord biedt Fellini niet; hij houdt 

de toeschouwer simpelweg een spiegel voor. 

De regisseur stelde de film in zeven episodes 

samen, de tijd die God nodig had om de wereld 

te maken, maar waarin zin en betekenis nu 

door de mens veroverd moeten worden.

Veelzijdig vraagstuk
De vraag naar het goede leven vertegenwoordigt 

een veelzijdig vraagstuk. De vraag is op uiteen-

lopende wijze beantwoord; zowel in religieuze 

en seculiere als in technische zin en steeds in 

relatie tot een soort diagnostiek van het lijden 

dat als bedreiging van het goede leven geldt. 

Volgens religiewetenschapper Martin Riese-

brodt (2009) biedt iedere religie een belofte van 

een beter leven, en wel gebaseerd op de waar-

neming dat onze kernwaarden voortdurend 

bedreigd worden en zonder beroep op een ons 

overtreffende kracht niet gerealiseerd kunnen 

worden. Evidente voorbeelden zijn uiteraard 

Die scène vormt niet alleen het prachtige 

startschot voor een beklemmende film, 

maar terugblikkend eigenlijk ook voor 

een culturele omwenteling die we met ‘de jaren 

zestig’ plegen aan te duiden. Nu religie – verbeeld 

in het bungelende gepleisterde beeld – veel be-

tekenis verloren lijkt te hebben, is zingeving iets 

dat vooral zelf ontdekt moet worden. 

Het goede leven blijkt in Fellini’s drama niet 

altijd zoet en het zoete leven niet altijd goed. De 

jetset uit ‘La dolce vita’ is op zoek naar liefde en 

geluk. Ieder personage heeft daarbij op eigen 

wijze om te gaan met macht, seks, faam en 

dood. De toeschouwer kan zich aan dat drama 

maar moeilijk onttrekken en het laat je ook 

anno 2020 niet onberoerd. 

Zijn de personages in de film waarin menig-

een zich zestig jaar geleden – zij het niet zonder 

schaamte – zou willen verplaatsen, nu gede-

moraliseerd en gedesoriënteerd of is dit – een 

wereld waarin alles simpelweg beschikbaar lijkt 

< �Richard Avadon, ‘Nadja Auwerman as Mrs Confort’, 

1995

3HET GOEDE LEVEN EN HET LIJDEN



54

het christendom met haar kernmetaforen van 

lijden, dood en verrijzenis, of het boeddhisme 

dat het lijden verbindt aan een onjuist begrip 

van de werkelijkheid en de schadelijkheid van 

bepaalde emoties en gedachten. 

Tegelijkertijd is het lijden een universele 

categorie die behalve door religies geadresseerd, 

ook in allerlei wijsgerige tradities omschreven 

is (Malpas & Lickiss 2012). In tal van culturele 

contexten en door veel wijsgeren is gereflec-

teerd op de oorzaak van lijden, de rol van ons 

bewustzijn in het ondergaan ervan en de uit-

eenlopende manieren om dat lijden te kunnen 

dragen of te vermijden. 

En ten slotte is er naast een religieuze en 

wijsgerige ook een eerder technische manier om 

lijden te begrijpen en te genezen. Pijn, lichame-

lijk of geestelijk, is het kenmerk dat bij uitstek 

lijden indiceert. De medische en psychologische 

diagnostiek stelt oorzaken, behandeltrajecten en 

resultaten vast, waarbij de geestelijke aspecten 

van dat lijden soms meegenomen worden maar 

vaak ook als medisch irrelevant terzijde worden 

geschoven (Bueno-Gomez 2017). Zo valt tel-

kens een ander licht op het goede leven. 

Ligt het in ons eigen bereik of is daarvoor 

een transcendent perspectief noodzakelijk? En 

is het goede leven inderdaad wel een univer-

sele categorie, laten we zeggen: een vraag die 

uiteindelijk maar één juist antwoord vergt, of is 

het een contextuele en multiple vraag, die door 

ieder in beginsel anders gesteld en beantwoord 

kan worden? En, zo kun je je verder afvragen, 

welke zorg vraagt het goede leven? Behoort het 

tot het domein van fatsoen of van gezondheid 

en vergt het dito morele of medische ingrepen? 

‘ieders leven’ en de ‘query’ van de zoektocht 

naar antwoorden wordt daarmee tot een 

universele categorie. Echter ook één, waarin de 

tweede persoon van ‘jouw leven’ vaak makkelijk 

uit het oog verloren wordt. 

Juist deze vraag naar het goede leven van 

de ander is een uitdrukking van zorg, bekom-

mernis om het welzijn van de concrete ander, 

die voorrang heeft op de universaliteit van de 

existentiële vraag naar het goede leven. Althans, 

met deze suggestie zitten we in ethisch vaar-

water. Het goede leven kent dus een typisch 

morele handtekening.

Praktische kant
Echter, er zit ook een praktische kant aan, 

die mogelijk niet minder morele maar ook 

empirische kenmerken kent. Niet alleen wordt 

het goede leven op tal van manieren en in 

grote sociale en culturele variëteiten geleefd en 

beleefd, het wordt ook voortdurend als zodanig 

omschreven en geherdefinieerd in einddoelen 

als welzijn, geluk, verlossing, bevrijding, 

levenskwaliteit en de daarbij behorende rechten, 

plichten en gedragsnormen die in het bijzonder 

relevant blijken als dergelijke einddoelen niet 

gehaald blijken te kunnen worden. 

Lijden is dan op te vatten als de beleefde 

afstand tot dergelijke einddoelen, hetgeen een 

beroep doet op praktijken waarmee deze afstand 

overbrugd kan worden. Natuurlijk is dat prak-

tischer te zeggen, bijvoorbeeld door bij zonde te 

verwijzen naar de biecht, bij depressie naar een 

psychiater of bij ziekte naar een arts. Er zit echter 

een universele kant aan deze verwijzing of zorg 

bij lijden, wanneer je dat in verband brengt met 

zo’n generieke vraag als die naar het goede leven. 

Ethisch vaarwater
Wat, zo kun je je afvragen is nu het type vragen 

dat we hier stellen? Het gaat hoe dan ook niet 

om vragen met korte of eenvoudige antwoorden. 

Sterker nog, de vraag naar het goede leven vergt 

‘gevaarlijke herinneringen’, zoals aan de talrijke 

bloedige oorlogen die in de wereldgeschiedenis 

uitgevochten zijn in de strijd om wat het goede 

leven is en wie het dicteert; of dichter bij huis 

conflicten in de intieme sfeer wanneer visies op 

het goede leven onderling niet langer sporen. 

Met andere woorden, het goede leven vergt 

interpretatietijd waarbij het woordje ‘goed’ 

verwijst naar de vaardigheid van het wegen 

van je gedachten hetgeen een beroep doet op 

ethische wijsheid (Kazes 2007). Daarbij lijkt 

het beter om vragen op te vatten als een ‘query’, 

de aanduiding zoals Quakers die hanteren om 

elkaar morele vragen over het goede leven te 

stellen, daarmee de valkuil vermijdend van 

de gedachte dat allerlei externe voorschriften 

wel zouden voorzien in de juiste levensvoering 

(Quakers 2019). 

Naast het woordje ‘goed’ vergt het woordje 

‘het’ aandacht. Waar de vraag naar het goede 

leven de mogelijkheid van min of meer een-

duidige antwoorden suggereert, is het ook een 

onbepaald lidwoord. Wie de vraag stelt, maakt 

het tot een existentiële categorie, dat wil zeggen, 

hij veronderstelt met de derde persoon de eerste 

persoon van het eigen leven. ‘Mijn leven’ is  

Fundamentele schok
Psychiater Jerome Frank ging – geïnspireerd 

door zijn ervaringen als Amerikaans arts 

gestationeerd op de Filippijnen ten tijde 

van het Hiroshima-bombardement – op 

zoek naar wat de werkzame stof is in de 

verschillende medische, wijsgerige en religieuze 

verbeteringspraktijken die hij tegenkwam. 

In zijn boek Persuasion and healing beschrijft 

hij lijden als een fundamentele schok van 

de ‘assumptive world’: het geheel van onze 

basale behoeften die het dagelijkse leven tot 

een ervaarbare betekeniseenheid maken en 

die realistische inschattingen mogelijk maken 

van de doelen die we in ons leven pogen te 

realiseren. Zo’n schok, door Frank getypeerd 

als ‘demoralization’, is het onvermogen om 

te beantwoorden aan de verwachtingen ten 

aanzien van einddoelen in het leven en vormt 

daarom een aantasting van de basale behoeften 

die als motief van het leven gelden. 

Hij identificeert vervolgens een viertal uni-

versele condities om een dergelijke schok van 

effectieve zorg te voorzien.

• �Dat is allereerst een emotioneel geladen relatie 

(therapeutic alliance) met een hulpverlener die 

intrinsiek begaan is met de lijdende persoon. 

• �Vervolgens is een ‘plaats van heling’ cruciaal: 

een plek waar de alliantie praktisch gestalte 

krijgt en de hoop op heling aan een locatie van 

handeling gebonden wordt.

• �Dan is, ten derde, een rationale van belang die 

de facto overtuigt dat heling mogelijk is en

• �die deze ‘mythe’, ten vierde, ook bindt aan een 

ritueel dat de heling zintuigelijk demonstreert. 

Frank spreekt van mythe, omdat de werkzaam-

heid niet falsifieerbaar is maar op overtuigings-

• �Lijden is een universele categorie 
die behalve door religies 
geadresseerd ook in wijsgerige 
tradities omschreven is

HET GOEDE LEVEN INTERPRETEREN IN DE CONTEXT VAN HET LIJDEN

HET GOEDE LEVEN EN HET LIJDENHANDELINGEN 2019 | 4

INLEIDING



kracht berust; een werkzame stof die cultureel 

aanvaardbaar is en validiteit toegemeten wordt 

op grond van dominante interpretatietradi-

ties als die van filosofie, wetenschap, religie of 

gezondheidszorg. 

Praktisch betekent dit dat heling van lijden 

naderbij gebracht wordt door het emotioneel 

versterken van de hulprelatie, het bekrachtigen 

van de verwachtingen dat levensdoelen wel 

bereikt kunnen worden, het bieden van nieuwe 

leerervaringen, het versterken van het zelfver-

trouwen en het bieden van praktische oefe-

ningsmogelijkheden. 

Kortom, het gaat in Franks psychologie om 

‘transformation of meaning’: het praktisch ver-

nieuwen van interpretatiekaders voor het goede 

leven (Frank 1993).

Interpretatiepraktijk
Maar hoe doe je dat nu? Hoe vernieuw je der-

gelijke betekenissen in je leven vooral wanneer 

je lijdt? Theologen, filosofen, medici, pastores, 

psychologen en geestelijk verzorgers buigen 

zich over de uiteenlopende antwoorden op deze 

vraag. Hoe verhouden eindmaten van het goede 

leven als welzijn, geluk, gezondheid, levenskwa-

liteit of verlossing zich tot ongemak, pijn, stress, 

ellende en bekommernis? Aan die vraag zit in 

de zorg nu eenmaal een praktische kant. Hoe 

benoem je het goede leven, op welke signalen 

moet je letten en hoe communiceer je dat? En 

dus bovenal, hoe doe je dat juist op die mo-

menten dat het goede leven ver te zoeken is? 

Wetenschappelijk drieluik
In deze uitgave van Handelingen beantwoor-

den een filosoof, een theoloog en een medicus 

op eigen wijze methoden met een klemtoon 

op verhaal (Wim Smeets), biografie (Ignace de 

Haes), rite (Paul van de Velde), ethiek (Ange-

line van Doveren), en spiritualiteit (Barbara 

Zwaan). 

Deze uitgave van Handelingen biedt daarmee 

een uitwerking van voordrachten en workshops 

tijdens het 8e Symposium Religie en Zorg, dat 

plaatsvond op 25 januari 2019 aan de Radboud 

Universiteit Nijmegen

Literatuur
Riesebrodt, M. (2009). The Promise of Salvation. A Theory of 

Religion. Chicago: University of Chicago Press, p. 89.
Malpas, J. & Lickiss, M. (Eds.) (2012). Perspectives on Hu-

man Suffering. Dordrecht: Springer. 
Bueno-Gomez, N. (2017). Conceptualizing suffering and 

pain. Philos Ethics Humanit Med 12(1): 7. 
Cassell, E. (2004). The nature of suffering and the goals of 

medicine. Oxford: Oxford University Press.  
Kazes, J. (2007). The weight of things. Philosophy and the 

good life. Malden: Blackwell Publishing. 
Quakers (2019). Quaker Faith & Practice. The book of Chris-

tian discipline of the Ohio Yearly Meeting of the Religious 
Society of Friends. Quaker Peace & Service, pp. 46-47. 

Frank, J. (1993). Persuasion and Healing: A Comparative 
Study of Psychotherapy. Baltimore: JHU Press, pp. 21-51.

deze vragen naar de interpretatiepraktijk van 

het goede leven. Zij leggen de klemtoon niet 

allereerst op christelijke spiritualiteit maar op 

bezinning in breder, eerder stoïcijns en boed-

dhistisch kader. 

De filosoof gaat daarbij na in hoeverre de 

wijsheidtradities praktische instrumenten 

bieden om het goede leven in beeld te brengen: 

hoe zie je of iemand goed leeft te midden van 

existentiële vragen die om oplossingen vragen? 

Hans Thijssen onderzoekt wijsgerige tradities 

van geluk en vindt daarbij interessante verban-

den tussen de Stoa en het boeddhisme. 

De theoloog gaat op zoek naar aanwijzingen 

voor verlossing: waaraan merk je of iemand ‘heil 

ten deel valt’ juist op die momenten waarin het 

er om spant? Peter Nissen schetst een omslag 

in het theologisch denken over het goede leven, 

van een dualisme dat het geluk als transcendente 

categorie voorstelt naar een immanente genade 

waarin God in meervoud ervaarbaar blijkt. 

De medicus heeft een diagnostisch instru-

mentarium om lijden vast te stellen, maar hoe 

kan zij of hij vervolgens bij pijn, ziekte, en 

handicaps bijdragen aan een goed leven? Anne 

Speckens laat zien dat de boeddhistische leer 

van lijden en geluk echt empirische relevantie 

heeft, in aantoonbare effecten van mindfulness 

op depressie, ADHD-symptomen, en mentaal 

welbevinden bij kanker. 

Praktische introducties
Na dit drieluik dat wetenschappelijk opgezet is, 

volgen praktische introducties, waarin verslag 

wordt gedaan van specifieke interpretatietech-

nieken van het goede leven in de context van 

het lijden. Diverse auteurs presenteren ieder 

Hans (prof.dr. J.B.A.M.) Schilderman is 
hoogleraar Religie en Zorg aan de Faculteit der 
Filosofie, Theologie en Religiewetenschap van de 
Radboud Universiteit en voorzitter van de afdeling 
empirische en praktische religiewetenschap. Hij 
is verantwoordelijk voor de master geestelijke 
verzorging en publiceert over zingeving, 
professionaliteit en levenskwaliteit. Hij is tevens 
hoofdredacteur van Handelingen.
E h.schilderman@ftr.ru.nl 
W www.ru.nl/personen/schilderman-j/

6 7

INLEIDING

HET GOEDE LEVEN EN HET LIJDENHANDELINGEN 2019 | 4

TIPS BIJ HET THEMA

Het goede leven interpreteren in de 
context van het lijden

• �Openingsscène uit de film ‘La dolce vita’: 

www.youtube.com/watch?v=uo84caBoToQ

• �Persoonsgerichte zorg: www.ru.nl/ftr/ftr-

en-samenleving/samenwerkingen-thema/

persoonsgerichte-zorg/ 

• �Over lijden en de ontnuchtering 

die het brengt: www.youtube.com/

watch?v=DTcJmIbn5nw

HET GOEDE LEVEN INTERPRETEREN IN DE CONTEXT VAN HET LIJDEN



9

ONDERZOEK  |  HANS THIJSSEN

Stoïcijnse en boeddhistische  
gelukskunde voor de moderne mens

In The New York Times van 29 maart 2019 viel te lezen dat Silicon Valley 
in de greep is van een nieuwe trend: lijden als een stoïcijn. Voormannen 
van Apple, Google en Twitter omarmen een regime van pijnlijk lang zitten 
op een kussentje, hongeren en koude douches. Hun doel is gemoedsrust, 
of wellicht ook om zichzelf uitdagingen te stellen in de traditie van onze 
Griekse voorvaderen. Californische gekkigheid of een veel breder gedragen 
opleving van wijsheidstradities?

FILOSOFISCH 
PERSPECTIEF

bezighouden. Ziekte, ouderdom en dood zijn 

onontkoombaar, maar hoe ga je om met (on-

vermijdelijk) lijden en hoe kun je een gelukkig 

leven leiden? 

Interessant aan de Stoa en het boeddhisme is, 

dat ze de invloed van onze geest op lijden en ge-

luk hebben onderkend. Ze beweren dat we ons 

levensgeluk in de verkeerde zaken zoeken en ge-

ven adviezen hoe we ons los kunnen maken van 

onze geestelijke blindheid. De inzichten en de 

praktijken van deze tradities hebben weerklank 

gevonden bij een breed publiek. Wat kunnen we 

leren van deze wijsheidstradities van meer dan 

tweeduizend jaar geleden?

Verlangen naar geluk
De Meditationes van Marcus Aurelius en Het 

Zakboekje van Epictetus waren altijd al klas-

siekers, die in vertalingen herdruk op herdruk 

beleefden en waaruit elke lezer zijn of haar eigen 

lessen kon trekken. Maar wat te denken van de 

opleving in de beoefening van stoïcijnse filosofie? 

Een van de eerste serieuze boeken in die nieuwe 

trend verscheen in 1999, A New Stoicism van 

E en historica van de universiteit van 

Chicago vergeleek desgevraagd de be-

langstelling voor de stoïcijnen onder de 

huidige rich and powerful met die in het oude 

Rome. Zij schrijft de populariteit van de stoï-

cijnen onder juist die groep toe aan hun ethiek, 

die gericht zou zijn op het in stand houden van 

de huidige stand van zaken, omdat die de per-

fecte ordening van het universum weerspiegelt. 

Het liefst zou je de populariteit van stoï-

cijnse filosofie in Silicon Valley af willen doen 

als Californische gekkigheid, te wijten aan te 

lange blootstelling aan de zon. De reden om dat 

niet te doen is dat ze onderdeel is van een veel 

breder gedragen opleving van het stoïcisme, 

die ik in verband breng met de toegenomen 

belangstelling voor een andere wijsheidstradi-

tie: het boeddhisme, en in het kielzog daarvan, 

mindfulness. 

De hedendaagse belangstelling voor deze eeu-

wenoude tradities komt voort uit een behoefte 

aan antwoorden op levensvragen die ook ons 

< Romeinse buste, Merida, Spanje

HET GOEDE LEVEN EN HET LIJDEN



Lawrence C. Becker (herziene uitgave 2017). 

Recentere voorbeelden zijn de boeken van Ryan 

Holiday (2016), William Irvine (2009), Massi-

mo Pigliucci (2017), Donald Robertson (2019) 

en, in eigen land, Miriam van Reijen (2016). 

De stoïcijnse filosofie wordt verder uitgedra-

gen in populaire blogs zoals Daily Stoic en How 

To Be a Stoic, en tijdens bijeenkomsten zoals 

die van Stoicon. In feite lijkt de Stoa nog niet 

eens zo’n slechte keuze als bron van inspiratie 

en wijsheid. Het is immers een filosofie die zich 

uitdrukkelijk presenteerde als een manier van 

leven, als een ‘bios’, bedoeld om mensen geluk-

kiger te maken.

De hedendaagse populariteit van de Stoa laat 

zich vergelijken met de grote belangstelling in 

het Westen voor het boeddhisme en haar we-

reldse variant, ‘mindfulness’. Aanvankelijk was 

mindfulness door Jon Kabat-Zinn ontwikkeld 

als een methode om spanning te verminderen 

bij zeer zieke patiënten en bij medisch perso-

neel. Inmiddels is mindfulness die context al 

lang ontgroeid en is ze doorgedrongen in alle 

domeinen van het menselijk leven, van koken, 

leidinggeven, het verwekken van kinderen én 

het opvoeden ervan. 

Ook de toegenomen belangstelling voor 

boeddhisme en mindfulness hangt samen 

met het verlangen naar een gelukkig leven. 

Vooraanstaande westerse boeddhistische leraren 

zoals Ezrah Bayda (2010), Sylvia Boorstein 

(2008), Matthieu Ricard (2006) en Sharon 

Salzberg (2010) leggen in hun boeken een 

verband tussen de eeuwenoude boeddhistische 

traditie en ‘happiness’ en benadrukken de 

heilzame werking van meditatie. 

Ook gerespecteerde boeddhistische leraren 

lijk bestaan. De boeddhistische filosofie en de 

Stoa proberen ons een oriëntatie te bieden in 

een wereld waarin wij geworpen zijn als ein-

dige, sterfelijke en relatief machteloze wezens. 

Onze uiteindelijke biologische bestemming is 

dat ons leven ten einde komt. In feite zijn we al 

half-dood, en bovendien overgeleverd aan al-

lerhande sociale en natuurlijke omstandigheden 

die een stempel drukken op ons leven, maar 

die zich onttrekken aan onze invloed: oorlogen, 

armoede, onmacht, natuurrampen, ziekte, ou-

derdom en dood. Wat kunnen we doen in deze 

netelige positie? Hoe moeten we leven (Thijs-

sen 2016)? Het historische boeddhisme en de 

historische Stoa boden hun antwoorden op 

deze vragen, antwoorden die nu nieuwe weer-

klank hebben gevonden, wellicht doordat we de 

antwoorden van bijvoorbeeld het christendom 

minder overtuigend vinden. 

Enerzijds zou je troost kunnen putten uit de 

christelijke overtuiging dat dit leven weliswaar 

vooral wordt gekenmerkt door lijden, maar 

dat er aan het eind van de horizon hoop is op 

eeuwigdurend geluk. Dit is de visie die Augus-

tinus heeft ontwikkeld en die vele eeuwen haar 

stempel heeft gedrukt op de katholieke, lutherse 

en calvinistische varianten van het christendom. 

De idee dat enkel de doden werkelijk gelukkig 

kunnen zijn, en dat het beste wat wij kunnen 

doen is om als goed christen ons leven lijdzaam 

uit te zitten, is niet langer een aantrekkelijk 

vooruitzicht. Dan maar liever arrogant (zoals 

Augustinus de Griekse filosofen verweet) door 

te denken dat we tot op zekere hoogte ons geluk 

in eigen hand hebben (Thijssen 2016). De Stoa 

en het boeddhisme spelen in op het menselijk 

verlangen naar geluk en het verminderen van 

uit Azië zoals de Dalai Lama (1998) en Thich 

Nhat Hanh (2009) schrijven over geluk. Het 

kan een uitgekiend hulpmiddel zijn om wes-

terse geesten te interesseren voor boeddhisme. 

De typisch doelgerichte westerse vraag ‘Waarom 

zou je je in boeddhisme verdiepen of aan 

mindfulness doen?’ heeft nu immers een snedig 

antwoord ontvangen: ‘Omdat je er gelukkiger 

van wordt!’ 

Het verband tussen geluk en boeddhisme is 

helemaal in ijzer gesmeed sinds de Tibetaans-

boeddhistische monnik Matthieu Ricard in 

2003 op basis van onderzoek in de cognitieve 

neurowetenschap in de media werd uitgeroepen 

tot de gelukkigste mens ter wereld. Kennelijk is 

er iets speciaals aan de hand met boeddhisti-

sche hersenen (Flanagan 2011). Kunnen ook wij 

onze hersenen op die manier trainen?

Twee takken van ‘geluksindustrie’
De opleving van de Stoa en van het boeddhisme 

kun je bezien als de bloei van twee takken van 

de ‘geluksindustrie’, de niet aflatende stroom 

boeken, praatjes, trainingen en seminars over 

het leiden van een gelukkig leven. Ten dele kun 

je de opleving van deze oude tradities-in-een-

nieuw-jasje verklaren als een reactie op slechte 

economische tijden, sociale onzekerheid en 

natuurrampen (die we tegenwoordig bezien in 

samenhang met urgente milieuproblemen). In 

feite zijn het dezelfde soort tijden waarin deze 

tradities ooit zelf zijn ontstaan. 

Ofschoon moeilijke en onberekenbare om-

standigheden zeker meespelen, is er iets funda-

mentelers aan de hand. In de kern zijn de Stoa 

en het boeddhisme een respons op de basale 

onzekerheid en kwetsbaarheid van het mense-

lijden en zijn zeer praktisch. Juist hierin, denk ik, 

ligt hun nieuw hervonden populariteit. Maar hoe 

bruikbaar zijn ze in de praktijk? Om dat vast te 

stellen, moeten we eerst nagaan waar ze het over 

hebben, wanneer ze het hebben over geluk.

De vele gezichten van geluk
‘Geluk’ is een buitengewoon moeilijk begrip. 

Het heeft associaties met ‘geluk’ in de betekenis 

van ‘mazzel’. In het Nederlands en Duits (Glück) 

wordt hetzelfde woord gebruikt voor beide 

begrippen, en in het Engels zit de stam ‘happ’ 

opgesloten in happiness, dat eveneens mazzel of 

toeval betekent. Kortom, in het woordgebruik 

ligt al besloten dat een gelukkig leven een kwes-

tie is van geluk of toeval. 

Die suggestie is ook aanwezig in de Griekse 

term eudaimôn, gewoonlijk vertaald met ‘geluk-

kig’. Letterlijk betekent deze term dat je leven 

vergezeld gaat van een goede (eu) daimoon: de 

goden zijn je goedgezind, en dat betekent dat je 

in dit leven alle goede zaken toevallen die daar-

bij horen, vooral in materieel opzicht. 

In de Griekse opvatting hing een gelukkig 

leven (eudaimonia) af van goddelijke steun. In 

deze grondbetekenis zit ook de dimensie van 

toeval, want zoals de Griekse mythologie rijke-

lijk illustreert, waren de goden notoir onbere-

kenbaar. Of je op goddelijke steun kon rekenen 

in je leven, en waar dat van afhing, onttrok zich 

aan de menselijke waarneming en kwam om die 

reden over als toeval.

Plato heeft het begrip eudaimonia een nieuwe 

wending gegeven door het goddelijke niet langer 

buiten ons te plaatsen, maar te internaliseren in 

ons verstand. Het verstand is een goddelijke ele-

ment in ons, en we moeten ons door haar regels 

1 0 1 1HET GOEDE LEVEN EN HET LIJDENHANDELINGEN 2019 | 4

STOÏCIJNSE EN BOEDDHISTISCHE GELUKSKUNDE VOOR DE MODERNE MENSONDERZOEK



laten regeren. Op deze manier werd onze eudai-

monia niet langer afhankelijk van wispelturige 

goden die we door offers te vriend proberen te 

houden, maar van het gebruik van ons verstand, 

het innerlijke goddelijke in onszelf (Long 2001). 

En wat vertelt dit verstand ons over de vindplaats 

van het geluk? Dat hangt uiteraard nauw samen 

met de inkleuring van het begrip.

De bekende Britse filosoof Derek Parfitt 

(1984) heeft een belangrijke systematische inde-

ling gemaakt in verschillende theorieën over ge-

luk die zoal in omloop waren in de filosofie. Zijn 

systematiek is inmiddels uitgebreid en verfijnd, 

onder andere, door Daniel Haybron (2008). Hij 

merkt terecht op dat onder de term ‘geluk’ in 

feite twee begrippen schuilgaan die weinig met 

elkaar te maken hebben: ‘geluk’ in de zin van een 

psychische toestand, tegengesteld bijvoorbeeld 

aan neerslachtigheid. Haybron stelt voor om de 

term happiness voortaan hiervoor te reserveren. 

Het andere begrip van ‘geluk’ is niet een mentale 

toestand, maar een beoordeling van wat goed 

is voor een persoon. Het is een antwoord op de 

vraag ‘Wat moet ik van mijn leven maken? Wat 

is goed voor mij? In welke levensvorm ligt mijn 

‘welbevinden’?’ Voor deze invulling van ‘geluk’ 

reserveert hij de term well-being. 

Filosofen hebben verschillende mogelijkhe-

den geopperd en verdedigd om ons welbevin-

den te verhogen. Volgens hedonisten moet je 

een leven leiden waarin je zoveel mogelijk genot 

beleeft. Een andere optie is om een levensvorm 

te kiezen waarin je krijgt wat je wilt, waarin zo-

veel mogelijk van je (beredeneerde) verlangens 

worden bevredigd. Weer een andere theorie 

stelt dat het de kunst is om je leven zodanig in 

te richten dat je tot bloei komt. 

optimaal gelukkig te zijn?’ blijken in dit geval 

twee varianten van dezelfde vraag.

Cruciale term: ‘dukkha’
Het boeddhisme legt het accent op een ana-

lyse van het menselijk lijden en het aanbieden 

van een remedie. Cruciale term is dukkha, die 

meestal met ‘lijden’ wordt vertaald, maar die 

in feite een hele schakering aan frustraties, 

onvrede en onbehagen dekt, fysiek en mentaal. 

Tegenover dukkha staat sukha, geluk, een ver-

rukking die het zintuiglijke overstijgt. 

In de teksten worden verscheidene vormen 

van dukkha onderscheiden. Het lijden onder 

externe omstandigheden die buiten onze macht 

vallen (denk aan natuurrampen, oorlogen), 

maar ook de onplezierige gevoelens bij ge-

boorte, ziekte, ouderdom en sterven. Subtielere 

vormen van dukkha ondervinden we in de 

onbevredigende aspecten van het leven: elk 

genieten heeft de kiem in zich dat het ophoudt; 

de teleurstelling dat je niet krijgt wat je wilt of 

krijgt wat je niet wilt (een ernstige ziekte, of 

vervelende collega’s). 

En ten slotte is er een dukkha die het hele 

leven doordrenkt en die te maken heeft met ons 

geconditioneerde bestaan. Als levende wezens 

zijn we afhankelijk van allerhande causale ketens 

en omstandigheden waarover we geen controle 

hebben en die zo complex zijn dat we ze niet 

doorzien. Deze situatie geeft een ervaring van 

levensangst, indien niet op dit moment, dan uit 

Geluk en lijden hoeven niet altijd elkaars tegen-

polen te zijn; ze kunnen ook samengaan, of geluk 

kan zelfs lijden in de hand werken. Het hangt af 

van de opvatting van geluk die je aanhangt. Als 

je ‘geluk’ gelijkstelt aan ‘grenzeloos genieten’, kan 

het aanleiding zijn tot lijden, namelijk wanneer 

het genieten onbereikbaar blijkt of stopt. Als je 

met geluk bedoelt ‘tot bloei komen als mens’, is 

een gelukkig leven niet in strijd met episodes van 

verdriet of lichamelijk lijden.

Het moge duidelijk zijn dat de Stoa en het 

boeddhisme menselijk welbevinden niet zoeken 

in een leven van genietingen of van bevredigde 

verlangens. Integendeel, ze argumenteren 

juist dat een leven dat daarop is gericht, ons 

levensgeluk in de weg staat. Hun inkleuring van 

welbevinden is die van floreren, tot bloei komen. 

Beide stromingen dragen uit dat de mens niet 

optimaal gelukkig is in de huidige toestand, dat 

het beter kan. Ze presenteren zich als dokters 

die ons ‘genezen’ van een ziekte waarvan we niet 

in de gaten hebben dat we eraan lijden, en gaan 

daarbij zeer normatief te werk. 

Diagnose van het menselijk bestaan
Kennelijk lukt het de mens niet ‘vanzelf ’ om 

optimaal tot bloei te komen. Wat weerhoudt 

ons? Zowel volgens het boeddhisme als volgens 

de Stoa is de mens ten prooi aan een diep 

gewortelde verwarring. Hun diagnoses van 

die verwarring vertonen veel overeenkomsten, 

ofschoon ze worden bereikt via verschillende 

wegen. In de boeddhistische diagnose staat 

het menselijke lijden (dukkha) centraal; in de 

stoïcijnse benadering de keerzijde daarvan, het 

menselijk welbevinden (eudaimonia). ‘Waar-

door lijden we?’, of ‘Wat kunnen we doen om 

het verleden, in de toekomst over wat ons nog te 

wachten staat, of over onze naasten. Zonder dat 

we het in de gaten hebben, eten we voedsel dat 

vergiftigd is, zoals een bekende metafoor luidt. 

Kortom, mens te zijn is leven in dukkha  

(Garfield 2015, 9; De Wit 2016, 41-45).

De oorsprong van dukkha ligt volgens het 

boeddhisme in een basale verwarring over de 

aard van de werkelijkheid, een onwetendheid. 

De ‘genezing’ van de onwetendheid bestaat uit 

ontwaking (bodhi), die ertoe leidt dat we de 

werkelijkheid fundamenteel anders ervaren 

(nirvana). 

Onwetend en vertekend
Wat is er mis met onze huidige ervaring van de 

werkelijkheid? Volgens het boeddhisme is die 

gekleurd door verkeerde interpretaties die zich 

manifesteren als negatieve emoties en onheil-

zame begeertes (tanha). We lopen een gelukkig 

leven mis, we lijden, doordat we telkens weer 

opnieuw menen dat de werkelijkheid tekort-

schiet, maar het zijn onze denkbeelden en 

verwachtingen die onjuist zijn en de gevoelsre-

acties die de wereld bij ons oproept. Vooral zijn 

we volgens het boeddhisme onwetend van drie 

‘feiten’ over de werkelijkheid: alle dingen, inclu-

sief wijzelf, zijn veranderlijk; ze zijn onderling 

afhankelijk; en het zelf is niets, dat wil zeggen 

niet-iets. 

Ook de Stoa denkt dat de mens ten prooi 

is gevallen aan een extreme vertekening van 

de werkelijkheid. De oorzaak is onze cultuur 

en onze persoonlijke geschiedenis, om het in 

moderne termen samen te vatten. Cicero geeft 

een kleurrijke beschrijving van het proces. Als 

baby wordt de mens al ondergedompeld in een 

1 2 1 3HET GOEDE LEVEN EN HET LIJDENHANDELINGEN 2019 | 4

ONDERZOEK STOÏCIJNSE EN BOEDDHISTISCHE GELUKSKUNDE VOOR DE MODERNE MENS

• �Als geluk betekent ‘tot bloei 
komen’, is dat niet in strijd met 
verdriet of lichamelijk lijden



verdorven atmosfeer en een zee van onware 

opvattingen. Dwaling krijgen we binnen met 

de moedermelk. Ouders, leraren, de dichters en 

de algemene opvattingen van het volk maken 

de zaken alleen nog maar erger. Het eindresul-

taat is dat we onze waarden uit het oog hebben 

verloren en vervreemd zijn geraakt van onze 

natuur (Tusculanae Disputationes 3.2-3). 

De verwarring waarover de Stoa spreekt, is 

de verwarring over goed en slecht. Het enige 

wat echt goed is, is wat bijdraagt aan moreel 

goed gedrag en het enige wat echt slecht is, is 

wat daar afbreuk aan doet. Echter, doordat we 

verward zijn over wat werkelijk waardevol is, 

hechten we belang aan zaken die op zijn best 

neutraal zijn, zoals rijkdom, macht, aanzien of 

gezondheid. We voeren een leven dat gericht is 

op het najagen van deze onbelangrijke zaken in 

de verkeerde veronderstelling dat we hiervan 

gelukkig worden. Als we er vervolgens niet in 

slagen om deze zaken te verwerven, lijden we. 

Enkel zaken en daden die positief bijdragen 

aan de vorming van ons morele karakter zijn 

goed, want enkel die dragen werkelijk bij aan 

onze eudaimonia, aan ons welbevinden. Hier-

mee is niet gezegd dat we gezondheid, rijkdom 

of macht dienen te verwerpen: we hebben ze 

liever wel dan niet, we preferen ze, maar ze zijn 

op zichzelf noch goed noch slecht. Het grote 

idee van de Stoa is dat ons geluk afhangt van 

hoe bekwaam wij met onszelf en met onze om-

standigheden omgaan, ongeacht hoe die zijn, en 

dat is een kwestie van karakter (Long 1996). De 

stoïcijnse idee van een bloeiend leven is dat je 

in elke situatie de juiste respons kunt geven. Dit 

vergt inzicht en een uitgebalanceerd gevoels

leven, kortom een goed karakter.

is, dat we niet bezitten, en denken te kunnen 

verwerven. Het is duidelijk dat in deze analyse de 

emoties gebaseerd zijn op denkbeelden, evalua-

ties, die worden veroorzaakt door onze waarne-

mingen van mensen en situaties. 

Zowel het boeddhisme als de Stoa gaat er 

vanuit dat in onze natuur besloten ligt dat we 

gelukkig kunnen worden, maar dat we afgeraakt 

zijn van onze natuur. We hebben ons reflexen 

eigengemaakt, die enkel nog uit te roeien zijn 

door een radicale mentale transformatie: we 

moeten af van onze verkeerde cognitieve ge-

woontes en deze vervangen door een nieuwe in-

terpretatie van de wereld en een meer adequate 

respons vanuit onze gevoelens. 

Deze diagnose is niet mals. Zonder het te 

beseffen is ons lijden het resultaat van een diep-

gewortelde affectieve en cognitieve conditione-

ring. Het zal niet eenvoudig zijn om daarvan los 

te komen. Het lijden, of de hindernissen voor 

optimaal welbevinden, komen voort uit een be-

leving van de werkelijkheid. Enkel aan iemand 

vertellen dat hij of zij niet gelukkig is, omdat hij 

of zij slachtoffer is van cognitieve vergissingen, 

zal niet voldoende zijn voor een florerend leven. 

Betekenis in de 21ste eeuw
Zijn deze twee eeuwenoude wijsheistradities 

nog relevant heden ten dage? Hebben ze iets 

te bieden om ons welbevinden te vergroten en 

ons lijden te verlichten? Uit de vele boeken die 

boven zijn genoemd, lijkt het antwoord een 

eenduidig ‘ja’. De (kosmologische) theorieën 

van de Stoa en het boeddhisme zijn in veel ge-

vallen achterhaald, maar de mentale technieken 

en oefeningen zijn opgepikt door neo-stoïcij-

nen en westerse boeddhisten. Meditatie (askêsis, 

Stoïcijnse en boeddhistische therapie
De verwarring over de waarden komt volgens 

de Stoa tot uitdrukking in overdreven begeertes 

en negatieve emoties (pathê). Ze verstoren ons-

zelf op een negatieve manier en doen boven-

dien onze omgeving lijden vanwege het gedrag 

dat we vertonen. Hunkeringen en negatieve 

emoties overkomen ons echter niet, maar ze 

hangen samen met onze interpretatie van de 

wereld. Ook in dit opzicht is er een frappante 

parallel met het boeddhisme. Begeertes en emo-

ties hebben een cognitieve dimensie en hierin 

ligt het aangrijpingspunt van de therapie. 

Volgens de Stoa zijn hevige negatieve emoties 

in feite verkeerde waardeoordelen. Het on

stabiele gedrag van iemand die hevig verliefd is, 

woedend is, of overmand door verdriet, is het 

resultaat van verkeerde opvattingen, maar wel 

opvattingen die helaas vaak grote culturele ac-

ceptatie hebben. Immoreel gedrag is weliswaar 

niet algemeen geaccepteerd, maar ook hiervoor 

geldt dat het voortkomt uit verkeerde opvat-

tingen. De hevige emoties zijn schadelijk voor 

onszelf en voor anderen en staan daarmee ons 

welbevinden in de weg. 

Volgens de stoïcijnen zijn er vier klassen hevige 

emoties (pathê) waaronder alle andere onheil-

zame negatieve reacties zoals woede, seksuele 

hunkering et cetera onder te brengen zijn. Deze 

vier zijn onbehagen/pijn (lupê), genot (hêdonê), 

verlangen (epithumia) en angst (phobos). Ver-

langen komt op wanneer we een gewaarwording 

hebben van iets waarvan we denken dat het goed 

sati), introspectie en zelfanalyse spelen in beide 

stromingen een belangrijke rol. 

Mindfulness-gebaseerde stressreductie 

(MBSR) is een seculiere toepassing van sati, 

meditatie die in de boeddhistische traditie vrij-

wel uitsluitend door monniken wordt beoefend. 

Jon Kabat-Zinn, grondlegger van de mindful-

ness, definieert haar als de bewustwording die 

ontstaat door moedwillig aandacht te schenken 

in het huidige moment en zonder oordeel, ten 

behoeve van zelf-begrip en wijsheid (Kabat-

Zinn 2017). Via mindfulness kun je je weerbar-

stige geest onderzoeken en observeren welke 

emoties, denkbeelden en gevoelens voorbij-

drijven en welke reacties ze bij je oproepen. 

In toenemende mate wordt wetenschappelijk 

onderzoek gedaan naar de doeltreffendheid 

van mindfulness, en de resultaten zijn bemoe-

digend. Chronische pijnklachten nemen af, 

evenals depressie, verslavingen en angsten (o.a. 

Brewer 2017; Goldberg 2018; Khoury 2013). 

Oude stoïcijnse technieken hebben onver-

wachte toepassing gevonden in cognitieve 

gedragstherapie (CBT) en rationeel emotieve 

gedragstherapie (REBT). Aaron Beck en Albert 

Ellis gaven aan dat ze waren geïnspireerd door 

de Stoa, toen ze in de jaren vijftig en zestig 

van de twintigste eeuw hun methodes ontwik-

kelden. Kern is het kritisch onderzoeken van 

denkbeelden waarop gedrag is gebaseerd. Klop-

pen de denkbeelden? Is jouw respons de meest 

adequate? Kun je op een andere manier tegen 

de situatie aankijken? 

	 De vorm die de oefening aanneemt, is heel 

divers. Er kan sprake zijn van een mentor die 

jou coacht; er kan sprake zijn van een socra-

tisch groepsgesprek, of van zelfonderzoek door 

1 4 1 5HET GOEDE LEVEN EN HET LIJDENHANDELINGEN 2019 | 4

ONDERZOEK STOÏCIJNSE EN BOEDDHISTISCHE GELUKSKUNDE VOOR DE MODERNE MENS

• �We zijn volgens Stoa en 
boeddhisme afgeraakt  
van onze natuur



middel van een dagboek. Al deze vormen gaan 

terug op stoïcijnse voorbeelden, respectievelijk 

de brieven van Seneca aan Lucilius en aan an-

deren, de schooldiscussies van Epictetus of het 

notitieboekje van Marcus Aurelius (Robertson 

2016; Van Reijen 2016).

Een interessante inkijk in de dag uit het leven 

van een modern stoïcijn geeft de bekende Mas-

simo Pigliucci in The New York Times van 2 

februari 2015. Hij start de dag met een over-

denking van de uitdagingen die hem te wachten 

staan en van de karakterdeugden die hij wil 

aanwenden (moed, gemoedsrust, zelfbeheer-

sing en wijsheid). Hij oefent met ‘de cirkel van 

Hierocles’. Dit is een oefening die veel lijkt op 

oefeningen van mededogen in de boeddhisti-

sche traditie: je schenkt aandacht aan je ver-

bondenheid met de gehele mensheid door zich 

uitbreidende cirkels van verwantschap: gezin, 

familie, vrienden, buren, dorp, et cetera. 

Een andere belangrijke oefening is de  

‘premeditatio malorum’, die beoogt om je te 

onthechten van de huidige situatie en bezit-

tingen. Ze bestaat uit een gedachte-experiment 

waarin je je allerhande catastrofes voorstelt, 

inclusief je eigen dood. Pigliucci sluit de dag af 

met een dagboek waarin hij noteert in welke 

opzichten hij zichzelf die dag heeft verbeterd. 

Ook Antonia Macaro destilleert concrete 

oefeningen uit de tradities van het boeddhisme 

en de Stoa: zelfanalyse, zelfonderzoek, 

onthechting van personen, aanzien en 

status, welwillendheid uitstralen, overdreven 

verwachtingen temperen, je eigen sterfelijkheid 

overdenken, situaties die je overkomen in een 

groter geheel plaatsen, je gezond verstand 

gebruiken en stilte cultiveren (Macaro 2018).

‘Light’-versies
De hedendaagse toepassingen van de oude 

geestelijke oefeningen zijn mijn inziens gepaard 

gegaan met een verschuiving van het doel. De 

levensvormen van het boeddhisme en de Stoa 

waren uit op een radicale geestelijke omwente-

ling die een andere beleving van de werkelijk-

heid tot gevolg had. De boedhistische ontwaak-

te (Boeddha) en de stoïcijnse wijze (Socrates) 

weten op afgewogen manier om te gaan met het 

existentieel lijden dat eigen is aan mens-zijn, en 

hebben een gevoelsleven dat dermate in balans 

is dat ze in elke situatie de juiste respons geven 

(Graver 2007; De Wit 2016). 

De technieken die thans herleven, zijn minder 

rigoureus. Het zijn vormen van boeddhisme 

‘light’ en Stoa ‘light’. Dat neemt niet weg dat 

mindfulness en neo-Stoa zinvolle inzichten  

bieden in de omgang met psychisch lijden, 

en in de hedendaagse praktijk van geestelijke 

verzorgers juist bruikbaarder zijn dan de oude 

tradities waaruit ze voortkomen. We kunnen 

immers moeilijk verwachten dat iedereen een 

volledig stoïcijn of boeddhist wordt. 

De twee wijsheidstradities helpen ons om 

de betovering van onze eigen denkbeelden te 

doorzien en daarmee wat losser te raken van 

de destructieve emoties en gedragingen die 

daarmee samenhangen. Ons lijden wordt beter 

hanteerbaar, of in de woorden van de stoïcijn 

keizer Marcus Aurelius: 

‘Hier komt het op neer: het leven is kort; je moet 

je het heden ten nutte maken, met goed overleg en 

rechtvaardigheid. Wees nuchter, berust.’  

(Persoonlijke notities 4.26)

1 6 1 7HET GOEDE LEVEN EN HET LIJDENHANDELINGEN 2019 | 4

ONDERZOEK

Literatuur
Bayda, E. (2010). Beyond Happiness. The Zen Way to True 

Contentment. Boston: Shambala.
Becker, L.C. (2017). A New Stoicism. Princeton: Princeton 

University Press.
Boorstein, S. (2008). Happiness is an Inside-Job. New York: 

Random House.
Brewer, J. (2017). The Craving Mind. New Haven: Yale 

University Press.
Dalai Lama (1998). The Art of Happiness. New York: 

Riverhead.
Flanagan, O. (2011). The Bodhisattva’s Brain. Buddhism 

Naturalized. Cambridge, Massachuchetts: the MIT Press, 
9-59.

Garfield, J. (2015). Engaging Buddhism: Why it matters to 
Philosophy. Oxford: Oxford University Press, 9.

Goldberg, S.B., e.a. (2018). Mindfulness-based interven
tions for psychiatric disorders: A systematic review and 
meta-analysis. Clinical Psychology Review 59, 52-60.

Graver, M.R. (2007). Stoicism and Emotion. Chicago: The 
University of Chicago Press.

Haybron, D. (2008). The Pursuit of Unhappiness. The Elusive 
Psychology of Well-Being. Oxford: Oxford University 
Press, 29-42.

Holiday, R. (2016). The Daily Stoic: 366 Meditations on 
Wisdom, Perseverance, and the Art of Living. New York: 
Penguin Random House.

Irvine, W.B.A. (2009). Guide to the Good Life. The Ancient 
Art of Stoic Joy. Oxford: Oxford University Press.

Kabat-Zinn, Jon (2017). mindful.org/jon-kabat-zinn-
defining-mindfulness/

Khoury, B., e.a. (2013). Mindfulness-based therapy: A 
comprehensive meta-analysis. Clinical Psychology Review 
33, 763-771.

Long, A. (1996). Stoic Studies. Cambridge: Cambridge 
University Press, 27.

Long, A. (2001). Ancient Philosophy’s Hardest Question: 
What to Make of Oneself? Representations 74, 23-24, 
19-36.

Macaro, A. (2018). More Than Happiness. Buddhist and 
Stoic Wisdom for a Sceptical Age. London: Icon Book Ltd, 
159-176.

Marcus Aurelius (2002). Persoonlijke notities. Vertaald, 
ingeleid en van aantekeningen voorzien door Simone 
Mooij-Valk. Amsterdam: Ambo/Anthos.

Parfitt, D. (1984). Reasons and Persons. Oxford: Oxford 
University Press.

Pigliucci, M. (2017). How to Be a Stoic. Ancient Wisdom for 
Modern Living. London: Riverhead.

Reijen, M. van (2016). Stoïcijnse levenskunst. Evenveel geluk 
als wijsheid. Leusden: ISVW Uitgevers.

Hans (prof.dr. J.M.M.H.) Thijssen is hoogleraar 
Geschiedenis van de filosofie aan de Radboud 
Universiteit in Nijmegen. 
E h.thijssen@ftr.ru.nl

Ricard, M. (2006). Happiness. A Guide to Developing Life’s 
Most Important Skill. New York: Little, Brown and 
Company.

Robertson, D. (2019). How to Think Like a Roman Emperor. 
The Stoic Philosophy of Marcus Aurelius. New York: St. 
Martin’s Press.

Robertson, D. (2016). The Stoic Influence on Modern 
Psychotherapy. In: Joh Sellars (red.), The Routledge 
Handbook of the Stoic Tradition (pp. 374-389). Abingdon: 
Routledge.

Salzberg, S. (2010). Real Happiness. The Power of Medita-
tion. New York: Workman Publishing Company.

Thich Nhat Hanh (2009). Happiness. Berkely, CA: Parallax 
Press.

Thijssen, H. (2016). Wat filosofen weten. Over het verlangen 
naar geluk en de hang naar kennis. Nijmegen: Vantilt.

Wit, H.F. de. (2016). De lotus en de roos. Boeddhisme voor 
westerlingen. Herziene editie. Utrecht: Ten Have, 41-45.

TIPS BIJ HET THEMA
Stoïcijnse en boeddhistische  
gelukskunde voor de moderne mens

• �Ook in het Nederlands vertaald: Donald 

Robertson, Leer denken als een Romeinse 

keizer, Utrecht: Ten Have, 2019  

www.uitgeverijtenhave.nl/boek/leer-den-

ken-als-een-romeinse-keizer/

• �Hans Thijssen, Wat filosofen weten. Over 

het verlangen naar geluk en de honger naar 

kennis, Nijmegen: Vantilt, 2016  

vantilt.nl/boeken/wat-filosofen-weten-2017/

STOÏCIJNSE EN BOEDDHISTISCHE GELUKSKUNDE VOOR DE MODERNE MENS



 

1 9

ONDERZOEK  |  PETER NISSEN

Kwetsbaarheid, aanvaarding en  
het onvoorwaardelijke

Het goede leven en het geluk zijn belangrijke thema’s geworden in het 
populaire discours over zingeving en levenskunst. Vaak is dat discours 
doortrokken van een idee van maakbaarheid: het goede leven en het 
geluk liggen binnen je bereik, maar je moet er wel zelf aan werken. Het 
theologische perspectief op het goede leven en op geluk is anders: het is een 
ervaring van genade. 

precies te weten wat ik bedoel. Maar ik spreek 

het uit als, om met de filosoof C.A. van Peursen 

te spreken, de uitdrukking van ‘een nieuwe en 

steeds meer verrassende herkenning van een 

bevrijdende Aanwezigheid’ (Van Peursen 1967).

Hiernamaals of hier en nu
Ik moet u eerst even meenemen naar het klas-

sieke christelijke spreken over het goede leven 

en het geluk. Ik gebruik het woord ‘goede leven’ 

nu niet in de morele betekenis: hoe wij horen te 

leven. Daar had de christelijke traditie natuur-

lijk ook allerlei ideeën over: een hele christelijke 

ethiek. Maar die staat hier nu niet centraal. Het 

gaat in deze bijdrage om wat je in kwalitatieve 

zin goed leven zou kunnen noemen: leven dat 

aan bepaalde kwaliteitseisen voldoet, leven dat 

in termen van welzijn en geluk kan worden 

beschreven. 

De grote stroom van meer of minder weten-

schappelijke geluksstudies van de laatste decen-

nia heeft ons daarover het nodige voorgehou-

den en heeft ook criteria ontwikkeld waarmee 

Het theologische perspectief wordt 

gedragen door de gedachte van de 

ontvankelijkheid voor iets dat je 

geschonken wordt: het besef aanvaard te zijn, er 

te mogen zijn zoals je bent. Die ervaring zou ik 

in klassieke theologische taal er een van genade 

willen noemen. Het is de ervaring die ook 

wordt aangeduid met andere klassieke theologi-

sche concepten als heil, verlossing, vergeving of 

rechtvaardiging. 

Ik ga in deze bijdrage op zoek naar een 

religieus fundament voor de interpretatie van 

het menselijk leven en de plaats van het lijden 

daarin, en ik doe dat – ik ben tenslotte ge-

vraagd om vanuit een theologisch perspectief 

te schrijven – in relatie tot de dimensie van het 

uiteindelijke, het ultieme, dat wat we, bij gebrek 

aan een beter woord en om te vermijden dat 

we voortdurend omslachtige omschrijvingen 

moeten maken, God noemen, zonder dat ik bij 

het gebruik van dat woord enige pretentie heb 

< Hoofdportaal kathedraal Amiens, Frankrijk

HET GOEDE LEVEN EN HET LIJDEN

THEOLOGISCH 
PERSPECTIEF



de levenskwaliteit gemeten zou kunnen worden 

(Bormans 2010). Thema’s als zingeving en reli-

giositeit duiken daarin regelmatig op. 

Er is een soort consensus onder de gelukson-

derzoekers dat het aanhangen van een geloofs-

overtuiging mensen een sense of purpose geeft: 

het leven dient ergens toe. En het behoren tot 

een kerk of een andere religieuze gemeenschap 

kan mensen een sense of belonging geven: zij 

horen ergens bij. En die twee mogelijke effecten 

van religie gelden als belangrijke indicatoren 

voor een gelukkig leven. Je scoort daarmee al 

hoog in de beroemde piramide van Maslov, 

die onze menselijke behoeften in beeld brengt 

(Nissen 2011).

Een voorproefje
Maar de christelijke traditie heeft lange tijd 

geleerd dat dit gelukkige leven niet iets is 

voor hier en nu. Het ware geluk is iets voor 

later, voor in het hiernamaals. Het Grieks en 

het Latijn kenden twee woorden voor geluk: 

eutychía of fortuna voor het momentane geluk, 

het lot in de loterij, en eudaimonia of felicitas 

voor de blijvende staat van gelukkig zijn, later 

in het christelijke Latijn ook wel beatitudo 

genoemd, de gelukzaligheid. 

Het christendom is deze tweede vorm van 

geluk, de min of meer permanente staat van 

gelukkig zijn, gaan beschouwen als een toe-

stand die tijdens dit leven, in het hier en nu, 

niet te bereiken is. Hooguit kan een mens een 

voorproefje van het geluk ervaren. Dat is wat 

de zaligen en heiligen ervaren in hun toestand 

van beatitudo. Maar die ervaring blijft slechts 

een voorproefje; het ware geluk, het echte goede 

leven, komt pas later. 

Regina werd gezongen, met een aan psalm 84,7 

ontleend (en verkeerd vertaald; er is sprake van 

de ‘vallei van Baka’) beeld. 

Deze voorstelling van het hiernumaals is door 

verschillende factoren veroorzaakt of bevor-

derd. Om te beginnen heeft in de eerste eeuwen 

van het christendom de verwachting van een 

spoedige wederkomst van Christus de aandacht 

voor het tijdelijke ondermijnd. 

Een tweede factor die de dominantie van 

het hiernamaals boven het hier en nu wellicht 

nog sterker en blijvender heeft beïnvloed, is 

de volkse vorm van platonisme die vanaf de 

eerste eeuwen het christelijk wereldbeeld mee 

is gaan bepalen. Volgens deze gepopulariseerde 

voorstelling van Plato’s kosmologie leven wij 

te midden van voorbijgaande schaduwen. De 

wereld van de tijdelijkheid is niet meer dan een 

afglans van de echte werkelijkheid. Die laatste is 

te vinden in de wereld van de ideeën. 

Het volkse platonisme versterkte de over-

tuiging van gewone gelovigen dat dit aardse 

bestaan, dat van voorbijgaande aard was, slechts 

van ondergeschikt belang was en bovendien 

bedrieglijk, en dat het eigenlijk draaide om de 

eeuwigheid. Het aardse bestaan was een tranen-

dal, een doorgangshuis naar de eeuwigheid. Pas 

daar zou het ware geluk beginnen.

Ascese als weg
Van dit aardse bestaan moest de echte christen 

dan ook zo veel mogelijk afstand nemen. Hij 

moest zich richten op het eeuwige en blijvende, 

op de wereld van de onstoffelijke, bovenzintuig-

lijke ideeën. Hij moest zich voorbereiden op het 

eeuwige en zich losmaken van het vergankelijke, 

van het lichamelijke en aardse. De ziel moest zich 

En bovendien: veel zaligen en heiligen waren 

helemaal niet gelukkig tijdens hun aardse leven. 

Hun beatitudo, hun gelukzaligheid, was vaak 

meer zaligheid dan geluk. Zij leden ongeluk, 

vervolging, marteling, ziekte, lijden en pijn, 

opdat zij later geluk zouden vinden. Dat geluk 

vonden zij in het hiernamaals, waar zij hun 

eeuwige bestemming vonden. Die eeuwige 

bestemming, die uitstaande voltooiing, was pas 

het werkelijke geluk. 

De etymologie van het woord geluk in de 

Germaanse talen, onderzocht door de taalhisto-

ricus Willy Sanders, wijst daar ook op (Sanders 

1965). Geluk heeft te maken met de afsluiting 

van iets. Het woord is afgeleid van het Ger-

maanse werkwoord ‘lukan’, dat sluiten betekent. 

Ook het woord ‘luiken’ is ervan afgeleid, evenals 

‘geloken ogen’ en ‘beloken Pasen’. Geluk heeft 

dus te maken met het bereiken van je bestem-

ming, met de afronding van iets. Het boek van 

het leven kan gesloten worden.

Het ware geluk begint dus pas, zo leerde 

het christendom eeuwenlang, als de mens zijn 

bestemming heeft gevonden, en die vindt hij in 

de eeuwigheid, niet in de tijdelijkheid. 

Voorbijgaande schaduwen
Het draaide in de religieuze beleving van 

christenen eeuwenlang om het hiernamaals. 

Het hiernumaals was van geen belang. Het was 

van voorbijgaande aard, een ‘aards tranendal’, 

zoals in kloosters bijna elke avond in het Salve 

oefenen voor de eeuwigheid, en de weg daartoe 

was de ascese, letterlijk ‘oefening’ of ‘training’. 

Een schakel als die van de ascese werd nodig, 

doordat er in de christelijke geloofsbeleving een 

sterk dualisme ontstond tussen het hier en nu 

en het hiernamaals, tussen het Diesseits en het 

Jenseits. Dat laatste was het ware, het eerste was 

slechts voorbereiding. Eeuwigheid en tijdelijk-

heid, hiernamaals en hiernumaals werden tegen 

elkaar uitgespeeld. Feitelijk kon van echt geluk 

in dit leven geen sprake zijn. Het ware geluk 

was alleen in de hemel te vinden. 

Deze gedachte leidde meteen tot de voorstel-

ling van de hemel als een ruimte of toestand 

waarin compensatie gevonden kon worden 

voor al het leed dat tijdens het aardse bestaan 

geleden werd. De voorstelling van de hel 

daarentegen werd vooral ingezet als dreiging, 

als pedagogisch drukmiddel, als instrument 

om mensen tijdens het aardse bestaan tot een 

moreel leven te bewegen. 

‘Bovenwereld’ veroveren
Door deze antithetische voorstelling van het 

hiernamaals tegenover het tijdelijke bestaan 

kreeg dit laatste steeds meer de betekenis van 

het strijdperk waarin beslist werd of de mens in 

de hemel of in de hel terecht zou komen.

	 Tijdens het tijdelijke bestaan werd beslist wat 

het lot van de mens in de eeuwigheid zou zijn. 

En daarbij was het ene eschatologische verblijf 

beloning, het andere bestraffing, beide voor de 

eeuwigheid. 

	 De hemel moest verdiend worden. Hij was 

het lonkende perspectief voor wie moreel goed 

leefde en het lijden van het aardse bestaan 

geduldig verdroeg. De hel daarentegen was het 

2 0 2 1HET GOEDE LEVEN EN HET LIJDENHANDELINGEN 2019 | 4

KWETSBAARHEID, AANVAARDING EN HET ONVOORWAARDELIJKEONDERZOEK

• �Lange tijd gold:  
het ware geluk is voor later, 
voor in het hiernamaals



Bestaanservaringen
Deze kleine aanpassing van de catechismus was 

nog bescheiden in vergelijking met de omslag 

die zich in de volgende decennia in de theologie 

heeft voltrokken. Er werd afscheid genomen van 

het dualisme dat, volgens een uitdrukking van de 

Amerikaanse theoloog John Caputo, in zijn ‘va-

rying degrees and shades’ vanaf de eerste eeuw tot 

het midden van de twintigste eeuw het christe-

lijke denken in zijn ban heeft gehouden (Caputo 

2015). Er deed zich een existentialistische en 

antropologische wending in de theologie voor. 

Paul Tillich, een van de grootste theologen 

van de twintigste eeuw (Caputo (2016) noemt 

hem met recht ‘the father of radical theology’), 

ontwikkelde zijn correlatietheologie, waarin hij 

niet langer vertrekt vanuit bijbelse en christe-

lijke geloofswaarheden, maar vanuit mense-

lijke bestaanservaringen en de vragen die deze 

oproepen (Loomer 1956). 

Mensen en hun levensgeschiedenissen zijn 

het verhaal van God geworden, om een bekende 

boektitel van Edward Schillebeeckx (1989) 

te parafraseren. De oude tegenstelling tussen 

religieus en seculier werd overwonnen door het 

inzicht dat de boodschap van tora en evangelie 

een boodschap is voor onze wereld, hier en nu, 

scherp verwoord in het boek The secular mea- 

ning of the gospel van Paul van Buren (1963).

Boodschap voor nu
Deze omslag in het religieuze en theologische 

denken vraagt om een radicaal afscheid van het 

klassieke christelijke duidingsschema van het 

goede leven en het lijden, een radicaal afscheid 

van een denken in hiernumaals en hiernamaals, 

in Diesseits en Jenseits, en een radicaal afscheid 

dreigende perspectief voor wie zondig leefde en 

zich vastklampte aan het aardse. De verhouding 

tot de eeuwigheid werd voortaan geregeerd 

door het schema van beloning en bestraffing. 

Het geluk in de eeuwigheid werd de uitgestelde 

beloning voor het menselijk leven in de tijde-

lijkheid (Nissen 1999).

In catechese en verkondiging, in woord en 

beeld, werd er de nadruk op gelegd dat de 

‘bovenwereld’ veroverd moest worden door een 

onvoorwaardelijke inzet in het tijdelijke, maar 

ook verloren kon worden wanneer die inzet 

achterwege bleef. Voor het aardse leven werd 

het beeld gebruikt van een spaarkas, waarin 

men door goede werken en aalmoezen het be-

drag kon bijeen sparen waarmee men later het 

‘eeuwige huis’ – de hemel – kon kopen. 

Tegelijkertijd bood de hemel compensatie 

voor al het lijden dat men in het tijdelijke 

bestaan had ondergaan. Het antwoord op de 

moeilijke vraag naar de zin van het lijden werd 

uitgesteld. Dat antwoord lag namelijk in het 

hiernamaals. Daar vond rehabilitatie plaats. De 

hemel was de plaats van postuum rechtsherstel. 

Door dat vooruitzicht werd het lijden in het 

tijdelijke bestaan niet alleen min of meer exis-

tentieel aanvaardbaar gemaakt, het werd zelfs 

wenselijk, als bijdrage aan het verdienen van de 

eeuwige gelukzaligheid. 

Afscheid van het dualisme
Deze tegenstelling, dit dualisme, heeft eeuwen-

lang het paradigma gevormd voor de religieuze 

en theologische interpretatie van het goede 

leven en van het lijden. En ik vrees dat het dat 

hier en daar nog steeds doet. 

van het denken in termen van bestraffing en 

beloning. 

Het goede leven is niet een uitgestelde belo-

ning voor het erbarmelijke leven in dit aardse 

tranendal. Als het bestaat, dan moet het hier 

bestaan. En in het hier en nu is het een erva-

ring die ons in contact brengt met iets dieps of 

hoogs, ‘in elk geval iets dat de alledaagse erva-

ring van tijd en ruimte te boven gaat’, zoals ik 

eerder schreef; een ervaring van transcendentie, 

‘een glimp van de eeuwigheid’ (Nissen 2015). 

En het lijden is niet een offer voor de hemel, 

een investering in de eeuwige gelukzaligheid. 

Ondanks alles ja zeggen
Maar als dat goede leven dan hier en nu bestaat, 

waar bestaat het dan in? Ik heb het eigenlijk 

al in mijn eerste zinnen gezegd: in de ervaring 

aanvaard te zijn, er te mogen zijn zoals je bent. 

Dat is ten diepste een ervaring van verzoening 

met het bestaan. 

Paul Tillich heeft in zijn bekendste boek The 

courage to be dit aangewezen als de kern van 

christelijk geloven: de moed om het leven te 

leven. 

Zijn boek is een scherpe analyse van de 

bestaansangst van de moderniteit: onze angst 

voor leegte en zinloosheid, onze angst voor het 

noodlot en de dood, onze angst voor schuld en 

oordeel. Het antwoord vindt hij in de moed om 

te aanvaarden dat wij aanvaard zijn: ‘the courage 

to accept acceptance’ (Tillich 1952). Hij komt 

tot formuleringen die doen denken aan de titel 

van het bekende boek van de Holocaust-overle-

vende en psycholoog Viktor Frankl: Trotzdem Ja 

zum Leben sagen. Ondanks alles het leven leven, 

dat is de kern van goed leven. 

Wijziging in catechismus
Toch heeft na de Tweede Wereldoorlog een 

ingrijpende omslag plaatsgevonden. Die 

kondigde zich al voorzichtig aan door een 

kleine maar betekenisvolle wijziging die in 1948 

werd aangebracht in het antwoord op de eerste 

vraag van de rooms-katholieke catechismus 

(Nissen 2011). 

	 Generaties Nederlandse katholieken zijn 

tot de jaren zestig van de vorige eeuw in de 

geloofstraditie ingevoerd met behulp van die 

catechismus, waarvan de eerste vraag luidde: 

‘Waartoe zijn wij op aarde?’ Tot 1948 luidde 

het antwoord op die vraag kortweg: ‘Wij zijn 

op aarde om God te dienen en daardoor in 

de hemel te komen.’ Pas bij de herziening van 

de catechismus in 1948 werd het antwoord 

aangepast: ‘Wij zijn op aarde om God te dienen 

en daardoor hier en hiernamaals gelukkig te zijn.’ 

Tot 1948 was het aardse leven niet meer 

dan een voorbereiding op de hemel. Het had 

kennelijk geen waarde in zichzelf. Het leven 

was voorbereiding op en oefenschool voor de 

eeuwigheid. De tijdelijkheid stond volledig in 

dienst van de eeuwigheid, of beter gezegd: van 

het hiernamaals, van een eeuwigheid die pas 

na dit leven begon. Doordat het vanaf 1948 

katholieken werd toegestaan ook hier en nu ge-

lukkig te zijn, kon, zo zou men kunnen zeggen, 

ook het aardse leven een plaats worden waar 

eeuwigheid wordt ervaren, waar een glimp van 

het ‘goede leven’ wordt opgevangen.

2 3HET GOEDE LEVEN EN HET LIJDEN

KWETSBAARHEID, AANVAARDING EN HET ONVOORWAARDELIJKE

• �Het aardse leven als een 
spaarkas waarmee men het 
‘eeuwige huis’ kon kopen

ONDERZOEK

2 2 HANDELINGEN 2019 | 4



Geschonken vertrouwen
Tillich wijst erop dat ook Luther het woord 

‘trotz’ zo vaak gebruikt. Bij hem, bij Luther 

dus, komt de moed tot het zijn niet voort uit 

simpele zelfbevestiging, niet uit zelfvertrouwen, 

maar uit geschonken vertrouwen: uit de moed 

om te aanvaarden dat je aanvaard bent ondanks 

het besef van schuld en ondanks de angst voor 

dood en noodlot.

Dat besef wordt gedragen door de onvoor-

waardelijkheid van de aanvaarding die ons 

geschonken wordt: wij mogen er zijn zon-

der voorwaarden, ‘zonder waarom’, om een 

uitdrukking van de middeleeuwse mysticus 

Meister Eckhart te gebruiken (‘ohne warum’). 

De kern van de goddelijke werkelijkheid, aldus 

Meister Eckhart, is dat zij is ‘zonder waarom’. 

Zij is het onvoorwaardelijke zijn, daar waar al 

het andere zijn voorwaardelijk is. 

In die onvoorwaardelijkheid ligt voor John 

Caputo, die voortbouwt op het werk van 

Paul Tillich, de kern van religieus geloof: dat 

is het geloof in datgene wat ‘zonder waarom’ 

is, datgene wat er zomaar is, om niets, gratis 

(Nissen 2017). De christelijke traditie gebruikt 

voor dat onvoorwaardelijke, datgene wat ons 

zomaar, om niet, geschonken wordt, het woord 

‘genade’. Caputo neemt dat zonder aarzeling 

over. Voor hem is het besef van genade de kern 

van religieus geloof: ‘where there is grace, there 

is religion; where there is religion, there is grace’ 

(Caputo 2015). 

Elders zegt hij: ‘Voor mij betekent religie 

leven in een constante blootstelling aan het 

onvoorwaardelijke, open naar iets buitenspo-

rigs, iets uitzonderlijks, iets onvoorspelbaars, 

iets onprogrammeerbaars, iets dat lichtelijk mal 

Het lukken kunnen we niet forceren, we kun-

nen het hooguit wensen: we wensen het onszelf 

en anderen toe, ‘een gelukkig nieuwjaar’ of ‘in 

Dei nomine feliciter’. Maar wat wij wensen of 

verlangen ligt buiten het bereik van ons eigen 

willen en kunnen. Als ons iets lukt, zijn we 

‘hooguit een beetje tevreden’, aldus Verhoeven. 

‘Gelukkig zijn we eerder als iets lukt en wij niet 

weten waar we dat aan hebben verdiend.’

Goed leven is dus, theologisch gesproken, 

‘leven uit genade’. Dat is leven in het besef van, 

ondanks alles, aanvaard te zijn, leven vanuit de 

‘acceptance of acceptance’, om het met Tillich 

te zeggen. Dat is leven tegen de wanhoop in, 

tegen het bewustzijn van schuld, tegen de angst 

voor de dood, tegen de machteloosheid van het 

noodlot, tegen de leegte van de zinloosheid. 

En God dan?
Maar als theologie nadenkt over het leven en 

de werkelijkheid in relatie tot een goddelijke 

werkelijkheid, wat heeft God dan met dit alles 

te maken, en welke betekenis kunnen we, theo-

logisch gezien, aan het lijden geven?

Een ‘event’
Caputo – die net als Tillich theologie probeert 

te bedrijven na de dood van God, dat wil zeg-

gen: na het failliet van de klassieke theïstische 

godsbeelden, theologie dus over zoals Tillich 

het noemt: ‘God above God’, de ‘God boven de 

godsbeelden’ – gebruikt het woord God voor de 

werkelijkheid van het onvoorwaardelijke: niet 

een wezen, maar eerder een ervaring of gebeur-

tenis, een ‘event’ (Caputo 2006). 

	 Dus meer een God die gebeurt dan een God 

die bestaat. God is de bron van de onvoor-

overkomt in verhouding tot de rationaliteit van 

een denken in middelen en doelen.’ Hij spreekt 

ook over het ‘nihilisme van de genade’, een 

uitdrukking die wel is misverstaan en bekriti-

seerd, maar waarmee hij wil duidelijk maken 

dat de genade volstrekt onvoorwaardelijk, dus 

helemaal ‘voor niets’ is. 

‘Leven uit genade’
Behoort geluk, ondanks alle pogingen van 

gelukswetenschappers om ons uit te leggen 

hoe wij gelukkiger kunnen worden, niet ook 

tot het domein van het onvoorwaardelijk 

gegevene? Aan beide noties van geluk die ik 

eerder noemde, het momentane geluk en het 

permanente geluk, fortuna en felicitas, anders 

gezegd ‘geluk hebben’ en ‘gelukkig zijn’, lijkt een 

besef van gratuïteit ten grondslag te liggen, het 

meeste nog wel aan die van het geluk hebben, 

de voorspoed dus. In onze manier van spreken 

over deze vorm van geluk drukken we uit dat ze 

ons gegeven wordt. Ze overkomt ons. 

De filosoof Cornelis Verhoeven heeft zich 

sterk gemaakt om de niet-maakbaarheid van 

deze vorm van geluk te beklemtonen. We zeggen 

eerder dat iets lukt dan dat mij iets lukt. Het lukt, 

niet: ik luk. ‘Het lukken is door ijver en goede 

wil en mooie bedoelingen niet af te dwingen. 

Het is geen kwestie van verdienste. Kansen kun 

je aangrijpen, maar het lukken wordt je gegeven. 

Het is nooit de vanzelfsprekende bekroning van 

een poging’, aldus Verhoeven (2002). 

waardelijkheid en daarmee de bron van onze 

aanvaarding. 

De slotzin van Tillichs boek The courage to be 

luidt: ‘The courage to be is rooted in the God who 

appears when God has disappeared in the anxiety 

of doubt’ (Tillich 1952). De moed om te zijn is 

geworteld in de God die verschijnt als God is 

verdwenen in de angst van de twijfel. Echt een 

slotzin met een mystiek gehalte: je kunt er lang 

op blijven kauwen. De God die verschijnt als 

God is verdwenen in de angst van de twijfel. In 

de angst van de twijfel is de klassieke theïstische 

God ondergegaan, de God van schuld en boete, 

de God van beloning en straf. En dan verschijnt 

de God van de aanvaarding, de God van het 

‘zomaar’, de God van het onvoorwaardelijke, die 

zegt: mens, je mag er zijn. Leid een goed leven.

Dat leven is niet altijd goed. Het kent ellende 

en tegenslag, de mens loopt krassen en deuken 

op. Het leven bestaat niet zonder kwetsbaarheid 

en kwetsuren. Leven is soms, of vaak, lijden. 

Wat heeft God daarmee te maken?

God bij het lijden
In eerder onderzoek, onder meer van Eric Vos-

sen en Hans van der Ven (1990), zijn zes model-

len onderscheiden in de wijze waarop gelovige 

mensen God betrekken bij het lijden, bij ellende 

en miserie in het leven. Alle zes zijn ze verbon-

den met een ander godsbeeld, of minstens met 

een godsbeeld met andere accenten.

• ��Het eerste model is dat van de vergelding: het 

lijden dat mij overkomt, is een straf voor mijn 

zondig leven. Ik zal het wel verdiend hebben. 

God is dan de strenge rechter, die het goede 

beloont en het kwade straft.

• ��Het tweede is het planmodel: mijn lijden zal 

2 4 2 5HET GOEDE LEVEN EN HET LIJDENHANDELINGEN 2019 | 4

ONDERZOEK

• �Lijden werd zelfs wenselijk,  
om de eeuwige gelukzaligheid  
te verdienen

KWETSBAARHEID, AANVAARDING EN HET ONVOORWAARDELIJKE



wel een bedoeling hebben binnen het grotere 

plan van God met de mensheid, dat ik niet kan 

overzien, maar de almachtige God wel, want hij 

is de grote regisseur van het wereldtoneel.

• ��Het derde model is het therapiemodel of 

het opvoedkundig model: mijn lijden is een 

instrument voor mijn persoonlijke groei. Het 

loutert mij. En God is hier de geestelijke leer-

meester en de wijze opvoeder.

• ��Het vierde model is het plaatsvervangingsmo-

del: mijn lijden is een offer, het komt anderen 

ten goede. En God is degene die mijn lijden 

verbindt met dat van anderen: de architect van 

de solidariteit.

• ��Het vijfde model is dat van de compassie: 

God lijdt mee met mijn lijden. Hij is er niet de 

bedenker en de veroorzaker van en zelfs niet 

degene die het bewust toelaat. Het lijden is er, 

het is zinloos: shit happens. Maar in dat lijden 

is de Eeuwige dichtbij, als een mede-lijdende, 

als een sympathiserende vriend. Het is het 

model dat we in de theologie van Jürgen Molt-

mann aantreffen (Moltmann 1972).

• ��Het laatste model ten slotte is wat Vossen en 

Van der Ven het mystieke model noemen. Ook 

hier is God niet de veroorzaker van het lijden, 

ook hier is hij machteloos. Maar in het mys-

terie van het lijden groeit het verlangen naar 

het mysterie van God: in het lijden komt God 

dichtbij. Het is het model dat we in het werk 

van de theologe Dorothee Sölle aantreffen, 

met name in haar boek Leiden (Sölle 1973).

De laatste twee modellen passen het beste bij de 

omslag die de theologie in de afgelopen decen-

nia heeft gemaakt. In die modellen is er geen 

sprake meer van een oorzakelijk verband tussen 

mijn lijden en God. God is er niet de veroor-

zaker van, niet de planner, zelfs niet degene 

die het toelaat terwijl Hij het ook zou kunnen 

voorkomen. Het lijden is er, meer niet. Ik zei 

het al eerder: shit happens. Het is niet onze 

schuld en ook niet de schuld van God. 

Een kwetsbare God
Eigenlijk is God een machteloze God, ja zelfs 

een kwetsbare God (Nissen 2016). In die 

kwetsbaarheid kan hij de kwetsbare mens nabij 

zijn. Hij is een mede-lijdende vriend, iemand 

die er, ook in de ervaring of de gebeurtenis (het 

‘event’ in het jargon van Caputo) van het lijden, 

onvoorwaardelijk is, zomaar, ‘zonder waarom’.  

Dat is de God die, om met Tillich te spreken, 

kan verschijnen als de almachtige God in de 

angst van de twijfel ten onder is gegaan. 

Het is de kwetsbare God, voor wie de jonge 

Mexicaanse theoloog Roberto Sirvent het in een 

recent boek met de titel Embracing vulnerability. 

Human and divine (2014) heeft opgenomen. 

Sirvent bepleit dat een God die niet geraakt kan 

worden, een God die niet emotioneel kwetsbaar 

is, het navolgen niet waard is. Alleen een kwets-

bare God, aldus Sirvent, verdient navolging, 

imitatio Dei, door kwetsbare mensen. In zijn 

eigen kwetsbaarheid zegt die God: mens, je mag 

er zijn, onvoorwaardelijk. Je bent aanvaard.

Het goede leven is daar waar wij onze kwets-

baarheid accepteren en desondanks ja zeggen 

tegen het bestaan, omdat wij aanvaarden dat wij 

aanvaard zijn.

2 6 HANDELINGEN 2019 | 4

ONDERZOEK KWETSBAARHEID, AANVAARDING EN HET ONVOORWAARDELIJKE

2 7HET GOEDE LEVEN EN HET LIJDEN

• �Ondanks alles het  
leven leven, dat is de kern  
van góed leven

Literatuur
Bormans, L. (2010). The World Book of Happiness. De wijs-

heid van 100 geluksprofessoren uit de hele wereld. Tielt: 
Lannoo.

Buren, P. van (1963). The Secular Meaning of the Gospel. 
Based on an Analysis of its Language. New York: Mac
Millan.

Caputo, J. (2006). The weakness of God. A theology of the 
event. Bloomington & Indianapolis: Indiana University 
Press. 

Caputo, J. (2015). Hoping against hope. Confessions of a 
postmodern pilgrim. Minneapolis: Fortress Press.

Caputo, J. (2016). The folly of God. A theology of the uncon-
ditional. Salem (Oregon): Polebridge Press.

Frankl, V. (1946). Trotzdem Ja zum Leben sagen. Ein Psy-
chologe erlebt das Konzentrationslager. Wien: Verlag für 
Jugend und Volk.

Loomer, B. (1956). Tillich’s theology of correlation. The 
Journal of Religion 36, 150-156.

Moltmann, J. (1972). Der gekreuzigte Gott. Das Kreuz Christi 
als Grund und Kritik christlicher Theologie. Gütersloh: 
Gütersloher Verlagshaus.

Nissen, P. (1999). De uitgestelde beloning. De beleving van 
tijd en eeuwigheid in de geschiedenis van de volksreligio-
siteit. Speling 51, nr. 4, 22-28.

Nissen, P. (2011). Religies koesteren uitgesteld geluk. Sophie 
1, nr. 2, 22-25.

Nissen, P. (2015). Een kwestie van geluk. Schoonheid en het 
transcendente. Speling 67, nr. 2, 8-15.

Nissen, P. (2016). ‘In alles zit een barst.’ Een spiritualiteit 
van de kwetsbaarheid. Speling 68, nr. 1, 13-20.

Nissen, P. (2017). Zonder waarom. John Caputo over het 
onvoorwaardelijke. Speling 69, nr. 1, 24-31.

Peursen, C.A. van (1967). Hij is het weer! Beschouwingen 
over de betekenis van het woordje ‘God’. Kampen: Kok.

Sanders, W. (1965). Glück. Zur Herkunft und Bedeutungsen-
twicklung eines mittelalterlichen Schicksalsbegriffs. Köln: 
Graz.

Schillebeeckx, E. (1989). Mensen als verhaal van God. Baarn: 
Uitgeverij H. Nelissen.

Sirvent, R. (2014). Embracing vulnerability: human and 
divine. Eugene (Oregon): Pickwick.

Sölle, D. (1973). Leiden. Stuttgart: Kreuz Verlag.
Tillich, P. (1952). The courage to be. New Haven & London: 

Yale University Press.
Verhoeven, C. (2002). Dierbare woorden. Beschouwingen 

over de woordenschat. Budel: Damon.
Vossen, H.J.M. & Van der Ven, J.A. (1990). Lijden, religie en 

communicatie als pastoraal-hermeneutisch probleem. 
Praktische theologie 17, nr. 2, 130-145.

Peter (prof.dr. P.) Nissen is hoogleraar 
Oecumenica aan de Radboud Universiteit in 
Nijmegen en remonstrants predikant.
E p.nissen@ftr.ru.nl



2 9

ONDERZOEK  |  ANNE SPECKENS

Kan mindfulness het lijden  
van patiënten verlichten? 

Mindfulness based-interventies worden de laatste jaren in toenemende 
mate in de gezondheidszorg toegepast, ook in Nederland. Mindfullness 
is geworteld in de boeddhistische traditie en wil het lijden van ‘gewone’ 
mensen met stress, pijn of lichamelijke ziekten verlichten en compassie en 
wijsheid vergroten.

goed toegankelijk maken voor ‘gewone’ mensen, 

voor mensen met stress, pijn of lichamelijke 

ziekten. Het was zijn intentie om het lijden van 

mensen te verlichten en compassie en wijsheid 

te vergroten, zowel in individuele levens als in 

de maatschappij als geheel. 

In de boeddhistische traditie staan deze vier 

‘edele waarheden’ centraal: 

1. �Er is lijden.

2. Het lijden heeft een oorzaak.

3. �De oorzaak van het lijden kan opgeheven 

worden.

4. �Door het achtvoudige pad te volgen wordt 

het lijden beëindigd. 

Er is lijden
De eerste waarheid gaat over het feit dat lijden 

inherent is aan het leven. Het leven is vergan-

kelijk. We krijgen allemaal te maken met ziekte, 

ouderdom en dood. Alles en iedereen waar we 

in het leven mee te maken krijgen, is verander-

lijk en tijdelijk. Niets is stabiel, aan niets kan 

permanente zekerheid ontleend worden. Niets 

in het leven is perfect. We leven in een staat van 

voortdurend ongemak: we kunnen niet krijgen 

Mindfulness werd al in de jaren 

zeventig van de vorige eeuw geïn-

troduceerd in de gezondheidszorg 

door Jon Kabat-Zinn. Hij definieert mindful-

ness als:

‘met aandacht aanwezig zijn in het hier en nu, met 

een vriendelijke, open en onderzoekende grond-

houding’ (Kabat-Zinn 2014). 

Een definitie, die recentelijk door Christina 

Feldman (2017) nader werd gepreciseerd: 

‘Mindfulness is de bereidheid en het vermogen om 

op een vergelijkbare manier aanwezig te zijn bij 

alle gebeurtenissen en ervaringen, of ze nou prettig 

of onprettig zijn, met vriendelijkheid, nieuwsgie-

righeid en onderscheidingsvermogen.’

Boeddhistische wortels 
Mindfulness heeft zijn wortels in de boeddhis-

tische traditie. Zoals Jon Kabat-Zinn in een ar-

tikel over de totstandkoming van mindfullness-

gebaseerde stressreductie (MBSR) beschreef 

(2011), wilde hij de essentie van dit gedachte-

HET GOEDE LEVEN EN HET LIJDEN

MEDISCH  
PERSPECTIEF

< Kunstenaar onbekend



onverschillig staan tegenover wat neutraal is. 

3. �Het zien van het verdwijnen van lijden: het 

geleidelijk minder worden van vasthouden, 

wegduwen of negeren, het vrij en onafhanke-

lijk worden daarvan. 

4. �Het beoefenen of cultiveren van het achtvou-

dige pad met het integrale inzicht, denken, 

spreken, doen, levensonderhoud, inspanning, 

mindfulness en concentratie. 

Mindfulness-Based Stress Reduction 
Jon Kabat-Zinn nam bovenstaande principes 

van het boeddhisme op in zijn Mindfulness-

Based Stress Reduction (MBSR), een groeps-

training met acht wekelijkse bijeenkomsten en 

een stiltedag. Hij gaf de training aan patiënten 

aan wie de reguliere gezondheidszorg niet veel 

meer te bieden had, zoals mensen met chro-

nische pijn of andere chronisch lichamelijke 

ziekten. 

In de MBSR-training wordt het inzicht ont-

wikkeld in de inherente vergankelijkheid van 

het lichaam en het leven en hoe we geneigd zijn 

daarmee om te gaan. Daar kunnen zowel het 

streven naar illusoire zekerheden, zoals een per-

fect uiterlijk, lichamelijke of mentale prestaties, 

waardering of aanzien, als het uit de weg gaan 

van de confrontatie met vergankelijkheid zoals 

het ontkennen of onderdrukken van gevoelens 

van onzekerheid, angst of verdriet bij horen. 

Deelnemers wordt geleerd hun pijn onder ogen 

te zien, zich er zonder oordeel en vriendelijk 

toe te verhouden en er op een behulpzamere 

manier mee om te gaan. 

In de acht wekelijkse bijeenkomsten komen 

achtereenvolgens de volgende thema’s aan bod:

• �hoe wij een groot deel van ons leven op de 

of houden wat we willen en worden op elk 

moment geconfronteerd met situaties, emoties, 

sensaties of gedachten die we niet willen heb-

ben. 

Het lijden heeft een oorzaak
De tweede waarheid gaat over onze automati-

sche reactie op het inherente ongemak in het 

leven: we proberen hier onderuit te komen. En 

dat kunnen we op verschillende manieren doen.

• �Ten eerste door het compenseren van het 

ongemak met andere dingen. Dat kan gaan 

om zintuigelijke genoegens zoals eten en 

drinken, comfort en seksueel contact. Het 

gehecht zijn aan het eigen lichaam, aan hoe 

het eruit ziet en waartoe het ons in staat 

stelt, kan hier ook bij horen. Maar dat kan 

ook gaan om andere, meer immateriële 

zaken, zoals aanzien, waardering, onze op-

vattingen of zelfbeeld.

• �Ten tweede kunnen we proberen het onge-

mak te ontlopen en verdriet, ongemak, en 

pijn uit de weg te gaan of op een meer ac-

tieve of meer agressieve manier uit ons leven 

te bannen. Het ironische van het proberen te 

ontlopen van het lijden dat inherent is aan 

het leven, is natuurlijk dat we het hiermee in 

standhouden en verergeren.

De oorzaak van het lijden kan opgeheven 
worden
Gelukkig is hier ook een uitweg te vinden, die 

in de derde waarheid aan bod komt. Als we 

onszelf meer bewust worden van de manieren 

waarop we het inherente ongemak van het 

leven proberen te ontlopen, ofwel door het 

te compenseren ofwel door het te vermijden, 

automatische piloot doorbrengen

• �welke obstakels je tegenkomt als je stilstaat 

bij je ervaring

• �het bewust worden van lichamelijke sensa-

ties, emoties en gedachten

• �het herkennen van automatische reacties op 

stress

• �het bewuster leren omgaan met stressvolle 

omstandigheden

• �bewust communiceren

• �balans tussen activiteit en rust

• �zelfzorg

Het uiteindelijke doel van de training is om de 

principes van mindfulness te integreren in het 

dagelijks leven en deze ook na de training te 

blijven beoefenen en ontwikkelen. 

Terugkerende depressie
De toenemende populariteit van de toepas-

sing van mindfulness in de gezondheidszorg 

is eigenlijk pas begonnen met de aanpassing 

van het programma van Jon Kabat-Zinn voor 

patiënten met terugkerende depressie. Segal, 

Williams & Teasdale (2013) combineerden de 

oorspronkelijke MBSR met elementen uit de 

cognitieve gedragstherapie tot de Mindfulness-

Based Cognitieve Therapie (MBCT). 

Uit een eerste multi-centre gerandomiseerde 

trial bleek dat dit programma de kans op een 

hernieuwde depressie bij mensen die in het 

verleden drie of meer depressies gehad hadden 

kon halveren (Teasdale et al. 2000). Een veelbelo-

vend resultaat, dat sindsdien door verschillende 

onafhankelijke onderzoeken werd bevestigd. 

Uit een onlangs verschenen meta-analyse, 

waarin de resultaten van negen volgende studies 

naar MBCT voor terugkerende depressie wer-

dan kunnen we er ook voor kiezen dat te laten. 

Door het doorbreken van deze vicieuze cirkel 

en het onder ogen zien van de vergankelijkheid 

van het bestaan, kunnen we leren ons daartoe 

in meer vrijheid en harmonie te verhouden.

Door het achtvoudige pad te volgen wordt 
het lijden beëindigd
In de vierde edele waarheid wordt beschreven 

hoe we dat in ons leven kunnen toepassen en 

welke kwaliteiten we daartoe moeten ontwik-

kelen. Het zogenaamde achtvoudige pad bestaat 

uit het ontwikkelen van het juiste inzicht, 

de juiste intentie, de juiste spraak, het juiste 

handelen, de juiste wijze van levensonderhoud, 

de juiste inspanning, de juiste aandacht en de 

juiste concentratie. 

Geen leerstellingen, maar taken
Geheel in de stijl van Jon Kabat-Zinn bepleit 

Stephen Batchelor (2015) in zijn boek After 

Buddhism om de principes uit de oorspronke-

lijke boeddhistische traditie te ontdoen van de 

historische en cultuurgebonden context, om ze 

beter toe te kunnen passen in de moderne tijd. 

In zijn boek vat hij de traditionele vier edele 

waarheden dan ook niet op als ‘leerstellingen’ 

maar veeleer als ‘taken’: 

1. �Het begrijpen van het lijden: de inherente 

vergankelijkheid van het bestaan met zijn 

geboorte, ouder worden, ziekte en dood, het 

niet krijgen van wat we willen, het gescheiden 

worden van wat ons dierbaar is, het krijgen 

van wat we niet willen. 

2. �Het loslaten van de oorzaken van lijden: het 

vast willen houden van wat prettig is, het uit 

de weg willen gaan van wat niet prettig is, het 

3 1HET GOEDE LEVEN EN HET LIJDEN

KAN MINDFULNESS HET LIJDEN VAN PATIËNTEN VERLICHTEN?

3 0 HANDELINGEN 2019 | 4

ONDERZOEK



den samengevoegd, bleek dat MBCT resulteerde 

in 31% minder kans op een nieuwe depressie 

(Kuyken et al. 2016). Dit verschil bleef ook 

bestaan als MBCT werd vergeleken met actieve 

controle-condities, waarin de vergelijkings-

groep ook een interventie kreeg aangeboden, 

en zelfs als het werd vergeleken met antidepres-

sieve medicatie. 

Andere klachten
Sinds 2000 is het aantal onderzoeken en publi-

caties over mindfulness-based interventies expo-

nentieel gegroeid. Mindfulness wordt ondertus-

sen niet alleen meer bij terugkerende depressie 

toegepast, maar ook bij allerlei andere psychische 

of lichamelijke klachten of aandoeningen. 

Een recente meta-analyse van 142 onderzoe-

ken en meer dan 12.000 deelnemers liet zien 

dat Mindfulness-Based Interventies (MBIs) 

effectief zijn bij mensen met verschillende 

psychische klachten, zoals angst, depressie, 

schizofrenie, eetstoornissen, verslaving en pijn 

(Goldberg et al. 2018). MBIs bleken beter te 

werken dan geen behandeling, maar ook beter 

dan alternatieve interventies als kortdurende 

dynamische psychotherapie. Zij werkten even 

goed als andere evidence-based behandelingen 

als cognitieve gedragstherapie. 

Uit een eerdere meta-analyse van acht 

onderzoeken naar het effect van MBSR 

bij mensen met chronische lichamelijke 

aandoeningen, was al gebleken dat mindfulness 

ook bij deze populatie kan resulteren in 

een vermindering van psychische klachten 

(Bohlmeijer et al. 2010). 

Hoe werkt mindfulness?
Nu we weten dat MBIs effectief kunnen zijn in 

het verminderen van psychische en lichame-

lijke klachten bij een grote verscheidenheid aan 

aandoeningen, is het natuurlijk interessant om 

te weten hoe mindfulness dan werkt. Ook hier-

over zijn ondertussen een aantal meta-analyses 

verschenen (Gu et al. 2015; Van der Velden et al. 

2015). 

• �Een van de belangrijkste en meest consis-

tente werkingsmechanismen van mindful-

ness blijkt het verminderen van repetitieve 

gedachten te zijn: het rumineren of malen 

bij depressie en het piekeren bij angst. 

• �Daarnaast blijkt het verbeteren van mind-

fulness-vaardigheden een belangrijke factor 

te zijn: het observeren en beschrijven van 

emoties, bewust zijn van eigen handelen, 

niet oordelen en niet reageren op de per-

soonlijke ervaring. 

• �Ten slotte zijn er ook aanwijzingen dat 

zelfcompassie een werkzame factor is. Bij 

patiënten met terugkerende depressie die 

mee hadden gedaan aan MBCT, bleek de 

toename van zelfcompassie hen minder 

vatbaar te maken voor een nieuwe depressie 

door het toenemen van negatieve automa-

tische gedachten na een toevallige stem-

mingsdaling (Kuyken et al. 2010).

3 3HET GOEDE LEVEN EN HET LIJDEN

• �Principes integreren in je 
dagelijks leven en blijven 
beoefenen en ontwikkelen

KAN MINDFULNESS HET LIJDEN VAN PATIËNTEN VERLICHTEN?

< Sam Drukker, ‘Verdrijving uit het paradijs’, 2004



Het onderzoek naar de zogenaamde me-

diërende factoren van mindfulness wordt 

ondersteund door bevindingen uit neuro-

wetenschappelijk onderzoek. Uit een recente 

meta-analyse naar structurele veranderingen in 

de hersenen bij meditatoren en mensen die een 

mindfulness-training gevolgd hebben (Fox et 

al. 2014), bleken er consistente veranderingen 

op te treden in acht hersengebieden, waaronder 

gebieden die betrokken zijn bij metacognitief 

bewustzijn, lichaamsbewustzijn, geheugen, zelf- 

en emotieregulatie en communicatie binnen en 

tussen de hersenhelften. 

In een overzichtsartikel in Nature Reviews 

Neuroscience postuleren Tang, Hölzel & Posner 

(2015), dat mindfulness werkt door een proces 

van verbeterde zelfregulering, bestaande uit aan-

dachtscontrole, emotieregulatie en zelf-gewaar-

zijn. Dit wordt gedeeltelijk ondersteund door 

zowel structurele als functionele neuro-imaging 

studies. De auteurs pleiten echter voor grotere, 

gerandomiseerde en longitudinale studies om 

deze hypothesen te bevestigen. Ook benadruk-

ken ze dat het onderzoek naar een bewustzijns-

toestand als mindfulness gericht moet worden 

op de interactie tussen complexe hersennet-

werken en een verbinding moet maken tussen 

neuro-imaging en gedragsmatig onderzoek. 

Eigen onderzoek 
Het Radboudumc Centrum voor Mindfulness 

bestaat al meer dan tien jaar. Omdat toentertijd 

de meeste wetenschappelijke evidentie bestond 

voor het toepassen van MBCT bij mensen met 

terugkerende depressie, vond ons eerste weten-

schappelijk onderzoeksproject plaats bij deze 

populatie.

dit ook te maken met het feit dat patiënten niet 

op eigen initiatief hun medicatie afbouwden, 

maar zich hier wellicht in het kader van het 

onderzoek toe gedwongen voelden. Vandaar dat 

we momenteel in een nieuw onderzoek kijken 

of MBCT misschien wel ondersteunend kan 

zijn voor mensen die zelf van hun antidepres-

sieve medicatie af willen (Wentink et al. 2019). 

Het is nog te vroeg om over de resultaten van 

deze trial te rapporteren. 

Naast het voorkomen van een nieuwe 

depressie bij mensen met terugkerende depres-

sie, hebben we ook onderzocht of MBCT kan 

helpen bij mensen met een chronische, thera-

pieresistente depressie. Dit gaat om patiënten 

die ondanks eerdere medicamenteuze en psy-

chologische behandelingen niet opgeknapt zijn 

van hun depressie. MBCT bleek in deze groep 

geen significante vermindering van depressieve 

klachten te geven, maar resulteerde wel in meer 

mensen die niet meer aan de criteria van een 

depressie voldeden (Cladder-Micus et al. 2018). 

Ook rapporteerden zij minder te rumineren en 

verbeterden hun mindfulness-vaardigheden en 

zelfcompassie. Ten slotte, en dat was misschien 

nog wel de meest bemoedigende bevinding, 

ging de kwaliteit van hun leven omhoog. 

Ten slotte hebben we niet alleen onderzoek 

gedaan naar mindfulness, maar ook naar com-

passietraining voor mensen met terugkerende 

depressie. MBCT blijkt namelijk wel te helpen 

in het terugdringen van het recidief-percentage 

en de ernst van de depressieve klachten, maar er 

blijft genoeg ruimte voor verbetering over. En 

omdat we al gezien hebben dat zelfcompassie 

een van de mogelijke werkingsmechanismen is 

van MBCT, waren we benieuwd of het expliciet 

Recidiverende of chronische depressie 
Zoals hierboven genoemd, waren de eerdere 

studies naar MBCT bij terugkerende depressie 

vooral gedaan bij mensen die op dat moment in 

(gedeeltelijke) remissie waren met het oogmerk 

om terugval of een nieuwe depressie te voorko-

men (Kuyken et al. 2006). 

Wij waren echter benieuwd of MBCT ook 

zou kunnen helpen bij mensen met terugke-

rende depressie die op dat moment depressief 

waren (Van Aalderen et al. 2012). Die werden 

namelijk tot op dat moment uitgesloten van 

deelname, omdat men dacht dat MBCT te veel 

van hen zou vragen. Uit ons onderzoek, waarbij 

205 patiënten met terugkerende depressie wer-

den geïncludeerd, bleek echter dat MBCT net 

zo effectief was bij mensen in remissie als bij 

mensen die op dat moment depressief waren. 

Dit is in latere studies bevestigd (Goldberg et al. 

2019). 

In een vervolgproject, waaraan twaalf ver-

schillende GGZ-instellingen in Nederland mee-

deden, onderzochten we of MBCT wellicht een 

alternatief zou kunnen zijn voor antidepressie-

ve medicatie (Huijbers et al. 2016). Helaas bleek 

dit niet het geval. In totaal deden 249 patiënten 

met terugkerende depressie mee aan de MBCT. 

De helft hiervan bouwde de antidepressieve 

medicatie af, de andere helft niet. De mensen 

die hun medicatie afbouwden kregen significant 

vaker een nieuwe depressie dan diegenen die 

hun medicatie bleven gebruiken. Mogelijk had 

cultiveren van compassie voor jezelf en anderen 

het effect van MBCT zou kunnen verbeteren. 

Daartoe hebben Koster en Van den Brink 

(2015) een vergelijkbare acht-weken-cursus 

ontwikkeld, maar met als expliciete focus het 

ontwikkelen van compassie. Bij mensen met 

terugkerende depressie die al eerder een MBCT-

cursus gevolgd hadden, bleek de compassie-

training te resulteren in een verdere vermin-

dering van depressieve klachten en rumineren 

(Schuling et al. submitted). Daarnaast trad een 

verbetering op in de mindfulness-vaardigheden, 

de zelfcompassie en de kwaliteit van leven. De 

vermindering van depressieve klachten bleek te 

worden gemedieerd door een toename van de 

zelfcompassie. Ook bleek de afname van de de-

pressieve klachten op de langere termijn stand 

te houden en zelfs nog verder door te zetten. 

ADHD
Omdat een van de andere speerpunten van de 

Afdeling Psychiatrie de behandeling van ADHD 

is, een aandoening waarbij een tekort aan 

aandacht en hyperactiviteit op de voorgrond 

staat, hebben we ook onderzoek gedaan naar 

de mogelijke bijdrage die mindfulness aan de 

behandeling van deze doelgroep kan leveren. 

In een onderzoek bij 120 patiënten met 

ADHD, waaraan ook andere specialistische 

klinieken zoals Reinier van Arkel en Dimence 

meededen, werd MBCT vergeleken met de 

gebruikelijke behandeling (Janssen et al. 2019). 

MBCT bleek te resulteren in een significante 

vermindering van ADHD-symptomen, zoals 

vastgesteld door een behandelaar die blind 

was voor de conditie waaraan de patiënten 

waren toegewezen. Dit effect bleef ook op zes 

3 4 3 5HET GOEDE LEVEN EN HET LIJDENHANDELINGEN 2019 | 4

ONDERZOEK

 
• ��Mindfulness blijkt te kunnen 

helpen bij het voorkomen van 
nieuwe depressies

KAN MINDFULNESS HET LIJDEN VAN PATIËNTEN VERLICHTEN?



maanden follow-up bestaan. Naast een verbe-

tering van de ADHD-symptomen, traden ook 

verbeteringen op in mindfulness-vaardigheden, 

zelfcompassie, algemeen functioneren en men-

tale gezondheid. 

Mensen met kanker
In samenwerking met somatische collega’s 

in het ziekenhuis, hebben we ook een aantal 

onderzoeken gedaan naar de mogelijke beteke-

nis van mindfulness in het ondersteunen van 

mensen met ernstige lichamelijke ziekten. Zo 

hebben we in samenwerking met de Afdeling 

Longziekten van het Radboudumc een onder-

zoek opgezet naar MBSR voor mensen met 

longkanker en hun partners. Longkanker is 

een van de meest ernstige vormen van kanker, 

die gepaard gaat met een hoge mortaliteit. 

Omdat niet alleen de patiënten zelf, maar ook 

hun partners hiermee geconfronteerd worden, 

boden we de MBSR aan zowel de patiënten als 

de partners aan. 

MBSR bleek te helpen de klachten van angst 

en depressie bij longkankerpatiënten te vermin-

deren (Schellekens et al. 2017). Ook hadden zij 

minder last van piekeren en lieten zij verbeterin-

gen zien in mindfulness-vaardigheden, zelfcom-

passie en kwaliteit van leven. De partners bleken 

echter niet van de MBSR te profiteren. We den-

ken dat dit veroorzaakt werd doordat zij tijdens 

de cursus waarschijnlijk meer met het welbevin-

den van de patiënt bezig waren dan met hun ei-

gen rouwproces. Uit interviews die we gehouden 

hebben na het overlijden van patiënten gaven de 

partners wel aan dat de mindfulness hen hielp 

in het verwerkingsproces. 

	 Tijdens bovenstaande studie bleek dat het 

tol vraagt in de zin van overbelasting en burn-

outklachten. Met de intentie om ook de artsen 

van de toekomst toe te rusten met meer per-

soonlijke vaardigheden om dit te voorkomen, 

zijn we begonnen om MBSR aan te bieden aan 

coassistenten (N=167) aan het begin van hun 

coschappen (Van Dijk et al. 2014). De ene helft 

kreeg wel MBSR en de andere helft niet, waarbij 

we de hele groep gedurende hun coschap voor 

twee jaar volgden. 

De resultaten van dit onderzoek lieten zien 

dat de coassistenten die de MBSR-cursus had-

den gevolgd in de loop van de follow-up-peri-

ode minder psychische klachten en dysfunctio-

nele cognities rapporteerden dan diegenen die 

geen cursus hadden gehad. Ook rapporteerden 

ze meer mindfulness-vaardigheden, een betere 

mentale gezondheid en meer tevredenheid met 

hun leven. 

Als vervolg op dit project hebben we ook een 

onderzoek opgezet naar het effect van MBSR bij 

specialisten in opleiding bij het Radboudumc 

(Verweij et al. 2018). In totaal deden 148 arts-

assistenten mee, uit alle medische specialismen: 

interne geneeskunde, chirurgie, ondersteu-

nende specialismen, psychiatrie, huisartsgenees-

kunde en ouderengeneeskunde. De helft van 

de arts-assistenten kreeg meteen een MBSR-

cursus, de andere helft moest drie maanden 

wachten. 

	 We hadden verwacht dat vooral arts-assis-

tenten met burn-outklachten mee zouden 

doen aan het project, maar ook arts-assistenten 

zonder klachten waren geïnteresseerd in deel-

name. Omdat het niveau van burn-outklachten 

minder hoog was dan verwacht, verschilden de 

twee groepen daarin niet na drie maanden. Wel 

voor veel mensen met kanker nog niet zo 

gemakkelijk was om een acht-weken-cursus te 

volgen, bijvoorbeeld door lichamelijke klachten 

of andere behandelafspraken. Vandaar dat we 

als vervolg van het huidige project een onder-

zoek hebben opgezet naar de effectiviteit van 

een online mindfulness-cursus, die op afstand 

begeleid werd door een mindfulness-trainer 

(Compen et al. 2018). In dit onderzoek werden 

245 patiënten met kanker toegewezen aan ofwel 

de klassieke mindfulness-cursus in een groep, 

ofwel de begeleide online mindfulness-cursus, 

ofwel de gebruikelijke behandeling. 

Beide mindfulness-trainingen bleken de psy-

chische klachten van mensen met kanker te ver-

minderen, niet alleen angst en depressie, maar 

ook rumineren en de angst voor de terugkeer 

van kanker. Mindfulness-vaardigheden, kwali-

teit van leven en positieve mentale gezondheid 

namen juist toe. Al deze veranderingen bleken 

op de lange termijn te blijven bestaan en zelfs 

toe te nemen, in beide groepen (Cilessen et al. 

2018). 

De begeleide online behandeling bleek dus 

niet onder te doen voor de klassieke groepsbe-

handeling. Op de langere termijn bleken men-

sen die de online behandeling hadden gedaan 

zelfs minder psychische klachten te hebben dan 

diegenen die de klassieke groepsbehandeling 

hadden gevolgd. 

Voor dokters zelf 
Een laatste doelgroep waar we als Radboudumc 

Centrum voor Mindfulness onderzoek naar 

hebben gedaan zijn de werkers in de gezond-

heidszorg zelf. We weten dat werken in de zorg 

zinvol en bevredigend is, maar niet zelden zijn 

bleek de mate van burn-outklachten een voor-

speller van een positief effect van de cursus: 

diegenen die veel klachten hadden, profiteerden 

het meest van de MBSR. Daarnaast hadden 

de arts-assistenten die meegedaan hadden aan 

de MBSR minder last van piekeren en meer 

zelfvertrouwen, mindfulness-vaardigheden en 

zelfcompassie dan diegenen die nog niet mee-

gedaan hadden. Ook bleken ze beter in staat te 

zijn om zich te verplaatsen in het perspectief 

van de patiënt, een niet onbelangrijke bevin-

ding. 

Niet alleen bij artsen in opleiding, ook bij 

werkzame artsen blijkt mindfulness behulp-

zaam. In een kleiner onderzoek, bij 50 huisart-

sen, bleek MBSR te resulteren in minder deper-

sonalisatie en meer toewijding (Verweij et al. 

2016). Uit de kwalitatieve data van interviews 

die van de deelnemers werden afgenomen, 

bleek dat de huisartsen vonden dat de mind-

fulness had bijgedragen aan hun welzijn en dat 

ze meer compassie ervaarden voor zichzelf en 

anderen, ook voor hun patiënten. 

Goed voorbeeld
Met bovenstaand overzicht hoop ik de lezer 

meer inzicht te hebben gegeven over wat 

mindfulness inhoudt en waar het vandaan 

komt. Daarnaast heb ik gepoogd een overzicht 

te geven over wat de laatste tien tot twintig jaar 

aan onderzoek op dit terrein heeft opgeleverd, 

zowel in algemeenheid als wat we daar op het 

Radboudumc Centrum voor Mindfulness aan 

hebben bijgedragen. 

MBIs zijn mijns inziens een goed voorbeeld 

van interventies die gestoeld zijn op wijsheids-

tradities en die hun weg in de gezondheidszorg 

3 6 3 7HET GOEDE LEVEN EN HET LIJDENHANDELINGEN 2019 | 4

ONDERZOEK KAN MINDFULNESS HET LIJDEN VAN PATIËNTEN VERLICHTEN?



hebben gevonden, ten bate van het welzijn 

van zowel onze patiënten als de werkers in de 

gezondheidszorg zelf. 

Een onmisbaar element van deze opkomst 

van MBIs in de gezondheidszorg is het doen 

van deugdelijk wetenschappelijk onderzoek. 

Ik hoop dat ik heb laten zien dat dit ook met 

ogenschijnlijk ‘vage’ interventies als MBIs uit-

stekend mogelijk is. Moge mijn bijdrage mijn 

collega’s in de geestelijke verzorging inspireren 

tot het verder ontwikkelen van het empirisch 

onderzoek in hun eigen vakgebied. 

Literatuur
Aalderen, J.R. van, Donders, A.R., Giommi, F., Spinhoven, 

P., Barendregt, H.P. & Speckens, A.E. (2012). The efficacy 
of mindfulness-based cognitive therapy in recurrent 
depressed patients with and without a current depres-
sive episode: a randomized controlled trial. Psychological 
Medicine 42: 989-1001.

Batchelor, S. (2015). After buddhism: rethinking the dharma 
for a secular age. London: Yale University Press.

Brink, E. van den & Koster, F. (2016). Compassievol leven; 
een mindfulness-based verdiepingsprogramma. Amster-
dam: Boom. 

Bohlmeijer, E., Prenger, R., Taal, E. & Cuijpers, P. (2010). 
The effects of mindfulness-based stress reduction 
therapy on mental health of adults with a chronic 
medical disease: a meta-analysis. Journal of Psychosomatic 
Research 68(6): 539-544. 

Cillessen, L., Schellekens, M.P.J., Ven, M.O.M. van de, Don-
ders, A.R.T., Compen, F.R., Bisseling, E.M., Lee, M.L. van 
der & Speckens, A.E.M. (2018). Consolidation and pre-
diction of long-term treatment effect of group and on-
line mindfulness-based cognitive therapy for distressed 
cancer patients. Acta Oncologica 57(10): 1293-1302. 

Cladder-Micus, M.B., Speckens, A.E.M., Vrijsen, J.N., Don-
ders, A.R.T., Becker, E.S. & Spijker, J. (2018). Mindful-
ness-based cognitive therapy for patients with chronic, 
treatment-resistant depression: A pragmatic randomized 
controlled trial. Depression and Anxiety 35(10): 914-924. 

Compen, F., Bisseling, E., Schellekens, M., Donders, R., 
Carlson, L., Lee, M. van der & Speckens, A. (2018). 
Face-to-Face and Internet-Based Mindfulness-Based 
Cognitive Therapy Compared With Treatment as Usual 

boek meditatief ontspannen, herziene editie. Haarlem: 
Altamira. 

Kuyken, W., Warren, F.C., Taylor, R.S., Whalley, B., Crane, 
C., Bondolfi, G., Hayes, R., Huijbers, M., Ma, H., Schwei-
zer, S., Segal, Z., Speckens, A., Teasdale, J.D., Van Heerin-
gen, K., Williams, M., Byford, S., Byng, R. & Dalgleish, T. 
(2016). JAMA Psychiatry 73: 565-74. 

Kuyken, W., Watkins, E., Holden, E., White, K., Taylor, 
R.S., Byford, S., Evans, A., Radford, S., Teasdale, J.D. 
& Dagleish, T. (2010). How does mindfulness-based 
cognitive therapy work? Behaviour Research & Therapy 
48: 1105-12. 

Schellekens, M.P.J., Hurk, D.G.M. van den, Prins, J.B., 
Donders, A.R.T., Molema, J., Dekhuijzen, R., Drift, M.A. 
van der & Speckens, A.E.M. (2017). Mindfulness-based 
stress reduction added to care as usual for lung cancer 
patients and/or their partners: A multicenter randomized 
controlled trial. Psychooncology 26(12): 2118-2126. 

Schuling, R., Huijbers, M.J., Ravesteijn, H. van, Donders, R., 
Cillessen, L., Kuyken, W. & Speckens, A.E.M. (resubmit-
ted). Recovery from recurrent depression: Randomized 
controlled trial of the efficacy of Mindfulness-Based 
Compassionate Living compared with treatment-as-
usual on depressive symptoms and its consolidation at 
longer term follow-up. 

Segal, Z.V., Williams,M. & Teasdale, J. (2013). Mindfulness 
en cognitieve therapie bij depressie, 2e editie. Amsterdam: 
Nieuwezijds. 

Tang, Y.Y., Hölzel, B.K. & Posner, M.I. (2015). The neu-
roscience of mindfulness meditation. Nature Reviews 
Neuroscience 16: 213-225. 

Teasdale, J.D., Segal, Z.V., Williams, J.M., Ridgeway, V.A., 
Soulsby, J.M. & Lau, M.A. (2000). Prevention of relapse/
recurrence in major depression by mindfulness-based 
cognitive therapy. Journal of Consulting and Clinical 
Psychology 68: 615-623.  

Velden, A.M. van der, Kuyken, W., Wattar, U., Crane, C., 
Pallesen, K.J., Dahlgaard, J., Fjorback, L.O. & Piet, J. 
(2015). A systematic review of mechanisms of change in 
mindfulness-based cognitive therapy in the treatment of 
recurrent major depressive disorder. Clinical Psychology 
Review 37: 26-39. 

Verweij, H., Ravesteijn, H. van, Hooff, M.L.M. van, Lagro-
Janssen, A.L.M. & Speckens, A.E.M. (2018). Mindfulness-
Based Stress Reduction for Residents: A Randomized 
Controlled Trial. Journal of General Internal Medicine 
33(4): 429-436. 

Verweij, H., Waumans, R.C., Smeijers, D., Lucassen, P.L., 
Donders, A.R., Horst, H.E. van der & Speckens, A.E. 
(2016). Mindfulness-based stress reduction for GPs: 
results of a controlled mixed methods pilot study in 

in Reducing Psychological Distress in Patients With Can-
cer: A Multicenter Randomized Controlled Trial. Journal 
of Clinical Oncology 36(23): 2413-2421. 

Dijk, I. van, Lucassen, P.L.B., Akkermans, R.P., Engelen, 
B.G.M. van, Weel, C. van & Speckens, A.E.M. (2017). 
Effects of Mindfulness-Based Stress Reduction on the 
Mental Health of Clinical Clerkship Students: A Cluster-
Randomized Controlled Trial. Academic Medicine 2017; 
92(7): 1012-1021.

Feldman, C. (2017). Boundless Heart. The Buddha’s path of 
kindness, compassion and joy. Boulder: Shambala.  

Fox, K.C., Nijeboer, S., Dixon, M.L., Floman, J.L., Ellamil, 
M., Rumak, S.P., Sedlmeier, P. & Christoff, K. (2014). Is 
meditation associated with altered brain structure? A 
systematic review and meta-analysis of morphometric 
neuroimaging in meditation practitioners. Neuroscience 
Biobehavioral Review 43: 48-73. 

Goldberg, S.B., Tucker, R.P., Greene, P.A., Davidson, R.J., 
Wampold, B.E., Kearney, D.J. & Simpson, T.L. (2018). 
Mindfulness-based interventions for psychiatric dis-
orders: A systematic review and meta-analysis. Clinical 
Psychology Review 59: 52-60.

Goldberg, S.B., Tucker, R.P., Greene, P.A., Davidson, R.J., 
Kearney, D.J. & Simpson, T.L. (2019). Mindfulness-based 
cognitive therapy for the treatment of current depressive 
symptoms: a meta-analysis. Cognitive Behaviour Therapy 
8:1-18.

Gu, J., Strauss, C., Bond, R. & Cavanagh, K. (2015). How do 
mindfulness-based cognitive therapy and mindfulness-
based stress reduction improve mental health and 
wellbeing? A systematic review and meta-analysis of 
mediation studies. Clinical Psychology Review 37: 1-12.

Huijbers, M.J., Spinhoven, P., Spijker, J., Ruhé, H.G., 
Schaik, D.J. van, Oppen, P. van, Nolen, W.A., Ormel, J., 
Kuyken, W., Wilt, G.J. van der, Blom, M.B., Schene, A.H., 
Donders, R.A. & Speckens, A.E. (2016). Discontinuation 
of antidepressant medication after mindfulness-based 
cognitive therapy for recurrent depression: randomized 
controlled non-inferiority trial. British Journal of Psychi-
atry 208: 366-73. 

Janssen, L., Kan, C.C., Carpentier, P.J., Sizoo, B., Hepark, 
S., Schellekens, M.P.J., Donders, A.R.T., Buitelaar, J.K. & 
Speckens, A.E.M. (2019). Mindfulness-based cognitive 
therapy v. treatment as usual in adults with ADHD: a 
multicentre, single-blind, randomised controlled trial. 
Psychological Medicine 49(1): 55-65. 

Kabat-Zinn, J. (2011). Some reflections on the origins 
of MBSR, skillful means, and the trouble with maps. 
Contempory Buddhism: an interdisciplinary journal 12: 
281-306.

Kabat-Zinn, J. (2014). Gezond leven met mindfulness. Hand-

Dutch primary care. British Journal of General Practice 
66(643): 99-105. 

Wentink, C., Huijbers, M.J., Lucassen, P., Kramers, C., 
Akkermans, R., Adang, E., Spijker, J. & Speckens, A.E.M. 
(2019). Discontinuation of antidepressant medication in 
primary care supported by monitoring plus mindful-
ness-based cognitive therapy versus monitoring alone: 
design and protocol of a cluster randomized controlled 
trial. BMC Family Practice 20(1): 105. 

3 8 3 9HET GOEDE LEVEN EN HET LIJDENHANDELINGEN 2019 | 4

ONDERZOEK

Anne (dr. E.M.) Speckens is hoogleraar 
Psychiatrie, verbonden aan het Radboudumc 
Centrum voor Mindfulness in Nijmegen.
E anne.speckens@radboudumc.nl

TIPS BIJ HET THEMA

Kan mindfulness het lijden  
van patiënten verlichten?

• �Het Radboudumc Centrum voor Mind-

fulness is een nationaal expertisecentrum 

voor de toepassing en wetenschappelijke 

evaluatie van mindfulness-based inter-

venties in de gezondheidszorg en daar-

buiten. Tevens aanbod van scholings- en 

opleidingsmogelijkheden op het gebied 

van mindfulness. Op de website van het 

Centrum voor Mindfulness is allerlei  

achtergrondinformatie te vinden.  

www.radboudcentrumvoormindfulness.nl

KAN MINDFULNESS HET LIJDEN VAN PATIËNTEN VERLICHTEN?



De dans

Hendrik Nicolaas Werkman (Leens, 1882) is bekend geworden door zijn ‘druksels’, die hij 

tussen juni 1941 en december 1943 maakte bij de Chassidische legenden van de Baalschem 

(1932) van Martin Buber. Drie dagen voor de bevrijding van Noord-Nederland werd 

deze kunstenaar met negen anderen gefusilleerd in de bossen bij Bakkeveen. 

In 1983 werden zijn voormalige werkruimten, op de bovenverdieping van een pakhuis aan Lage 

der A nummer 13 in Groningen, verbouwd tot atelier. In het Grafisch Museum Groningen is een 

Werkman-atelier ingericht, waar aan de hand van authentiek materiaal wordt getoond hoe Werk-

mans technieken tot stand zijn gekomen. 

We kijken naar ‘druksel 18’: ‘De sabbat der eenvoudigen’. 

Ooit schreef Huub Oosterhuis bij deze afbeelding het volgende:

Je ziet een eenvoudige kamer, twee oude mensen die dansen. Hoekige mensen, hij donker, stram, zij 

nog speels. De achtergrond is licht. Zij dansen van geluk dat zij nog bestaan. Maar ook ingetogen 

omdat het leven zwaar is. Zij dansen omdat er licht is in hun huis, omdat zij elkaar kunnen zien, 

omdat er een groot licht beloofd is. Zij dansen de vreugde van een nieuwe wereld. De bestemming 

van de mens: bevrijding uit ieder denkbaar slavenhuis. Zij dansen omdat zij mensen zijn gelijkend 

op de Eeuwige, geboetseerd naar Zijn beeld. Zij dansen omdat zij in dit weten onaantastbaar zijn, zo 

arm als ze zijn. Ja, zij dansen de onbewijsbare ervaring gekend te zijn, de rust en de zekerheid van de 

liefde.

De woorden van Oosterhuis raken me. 

Er wordt gedanst.

Tot in de oude dagen. 

Gedanst door getekende mensen die weet hebben van het lijden.  

Die tegelijk het dansen niet laten kunnen.

Vanwege het goede leven en een onaantastbaar weten.

Hun dans verbeeldt een vreugdevol vermoeden van overstijgende liefde en een beloofd licht.

IN BEELD  |  RENÉ ROSMOLEN

4 1HANDELINGEN 2019 | 4

H.N. Werkman, ‘De sabbat der 

eenvoudigen’ (1941/44) >

4 0



4 3

De diepgang van iemands  
unieke verhaal
‘We zijn niet meer ingebed in een groot verhaal. Traditionele referentiekaders zoals het geloof 
zijn weggevallen. Veel mensen weten niet meer goed hoe ze moeten leven: in deze tijd moeten 
we de zin van ons leven zelf creëren (…) Om de betekenis van een crisis te ervaren, vraagt 
het dat je luistert naar de ander – en die ander helpt zijn eigen antwoorden op het spoor te 
komen (…) Bijvoorbeeld het thema rust en ruimte in iemands levensloop onderzoeken. Waar 
en wanneer heb je dat wel ervaren? Hoe deed je dat vroeger, waar kon je op adem komen? 
Wat gaf jou toen voldoening? Dat is iemands unieke verhaal – en daarin ligt de unieke 
oplossing.’ (Susanne Kruys, 2018)   

 ‘Mijn verhaal, dat ben ik’
De filosofie heeft een belangrijke bijdrage ertoe 

geleverd dat we de menselijke identiteit als een 

narratieve identiteit beschouwen. De Franse 

filosoof Paul Ricoeur (1990) verwoordde het 

aldus: wie iemand is, de identiteit van een 

persoon, leer je pas begrijpen vanuit het verhaal 

dat iemand over zichzelf vertelt. Daarbij hoort 

de erkenning van een dialectisch verband tus-

sen continuïteit en discontinuïteit. Dat maakt 

het verhaal steeds nieuw, waarbij zich in de plot 

verrassende wendingen kunnen voordoen. 

Verhalen lijken op elkaar, want mensen heb-

ben veel gemeen: we exploreren de wereld en 

zoeken naar veiligheid en liefde; we lijden ver-

liezen en staan weer op. In de wijze waarop ik 

mij engageer en omga met belangrijke levensge-

beurtenissen (‘life events’) ben ik echter uniek. 

Het gaat om mijn keuzes, waar ik achteraf nog 

steeds achter sta of die ik hartgrondig betreur. 

Uniek ben ik ook in mijn verhouding tot zaken 

die ik niet zelf gekozen heb en waartoe ik mij 

Mensen vertellen talloze malen over 

hun leven, informeel en bij hulp-

verleners. Soms vertellen ze met 

verve, soms schoorvoetend. Meestal worden 

fragmenten naar voren gehaald, af en toe het 

hele leven. De meeste verhalen zijn oppervlak-

kig. Als het leven op het spel staat, krijgt het 

verhaal diepgang. Veel hangt af van het publiek. 

Is dat oprecht geïnteresseerd? Voelt het zich 

bondgenoot van de verteller? Hoe reageert 

men op het verhaal, passief of stimulerend? 

Het maakt verschil of het verhaal live gebracht 

wordt of op schrift is gesteld.

Vier perspectieven
De wetenschap is gefascineerd door de mens 

als verhalenverteller. We beperken ons tot vier 

perspectieven: de filosofie, de psychologie, de 

theologie en de geneeskunde. 

< Afscheid op de kade, Hotel New York, Rotterdam

HET GOEDE LEVEN EN HET LIJDEN

PRAKTIJK  |  WIM SMEETS



moet verhouden: mijn lijf en de biochemische 

processen die erin plaatsvinden; mijn geboorte 

in een bepaald nest, met mensen die ik daar 

aantref; het lijden en de dood. Een deel van 

mijn verhaal wordt zodoende door anderen 

verteld: mijn moeder weet hoe ik geboren ben; 

bij mijn dood vertellen anderen mijn verhaal 

verder. Maar al met al kan men zeggen: mijn 

verhaal, dat ben ik. 

‘Ontlokkers’ aanreiken
De narratieve psychologie, met Kenneth Gergen 

als een van de grondleggers, is mede ontstaan 

uit verzet tegen een te objectiverende aanpak 

in diagnostiek. Mensen en hun stoornissen zijn 

niet te reduceren tot testscores. In zijn onder-

zoek naar prestatiemotivatie ontdekte Hubert 

Hermans (2011) dat je daartoe het hele verhaal 

van kinderen en jongeren moet meenemen. 

Hij ontwikkelde de waarderingstheorie, die de 

eigen taal en formuleringen van mensen als 

uitgangspunt neemt. 

De psycholoog treedt enigszins terug als 

‘helper’ bij de zelfexploratie van mensen, 

door het aanreiken van ‘ontlokkers’. Verhalen 

van mensen zijn echter niet eenduidig. Meer-

dere stemmen zijn voortdurend met elkaar in 

dialoog: stemmen van mijn opvoeders, van 

belangrijke anderen, van cultuurdragers om mij 

heen. Er is geen vast zelf, maar een dialogisch of 

‘meerstemmig zelf ’. De helper ondersteunt mij 

om mijn dialogische relaties te verbeteren: bin-

nen mijn zogenaamde zelf, met anderen, met 

groepen en organisaties waarin ik participeer en 

met de culturen waarin ik leef.

zorg op een eigen manier te symboliseren en 

interpreteren. Pionier van deze benadering is 

Rita Charon (2016). 

Narrative medicine is volgens haar meer dan 

het op een gestructureerde wijze luisteren naar 

het verhaal van patiënten. Het gaat erom hun 

klachtenpatroon te leren vertalen in een voor 

hen aanvaardbaar en begrijpelijk verhaal. Want 

ziekte is ‘zelfervaring die naar woorden zoekt’. 

Charon ziet narrative medicine een brug slaan 

tussen zorgverleners en patiënten, tussen een 

natuurwetenschappelijke aanpak van ziekte en 

de lichaamsbeleving van patiënten. Verhalen 

brengen ons dichter bij het zelf van zieke me-

demensen. Zorgverleners worden uitgenodigd 

om naast patiënten te staan, als getuige van hun 

leed. Dat leidt tot een nieuwe invulling van de 

medische ethiek. 

Verschillende interpretatiekaders
Voor iedereen is het belangrijk dat het eigen 

verhaal door anderen erkend wordt. Dat geldt 

vooral voor zaken waarin mensen zich kwets-

baar voelen, zoals hun intieme relaties en ook 

bij ziekte. Mensen geven daar een persoonlijke 

betekenis aan. Vertellen over die zingeving heeft 

het karakter van een getuigenis (‘attestation’ is 

de term van Ricoeur). Professionele gespreks-

partners beluisteren dergelijke verhalen vanuit 

hun eigen referentiekader. Zo proberen ze 

verhalen te begrijpen en een plaats te geven in 

hun begeleidingswerk. 

	 De vier genoemde disciplines hebben hun ei-

gen interpretatiekader en daarmee een eigen in-

breng in zorg en welzijn. Tegelijk ligt het gevaar 

van reductie op de loer, wanneer professionals 

zich onvoldoende realiseren dat hun interpre-

Stem geven in de kerk
Van recenter datum is de narratieve benadering 

in de theologie, meer bepaald de praktische 

theologie en religiewetenschap. Vreemd, want 

de verhaalstructuur van de Bijbel was reeds lang 

uitgangspunt in exegese, spiritualiteitsstudies 

en voor sommige systematisch theologen, zoals 

Bonaventura. In de Klinische Pastorale Vorming 

was altijd ‘the living human document’ (Boi-

sen) het voornaamste werkmateriaal. 

De aandacht voor verhalen – aanvankelijk 

van ‘gelovigen’ en later van iedereen – nam toe 

na de empirische Wende in de praktische theo-

logie, waarvan Charles Gerkin in de Verenigde 

Staten en Hans van der Ven in Nederland 

belangrijke pioniers waren. Was men voorheen 

vooral gericht op het overbrengen van de chris-

telijke boodschap naar het leven van gemeente 

en parochie, vanaf nu stonden verhalen en 

praktijken van mensen centraal. Dat had vaak 

een kritisch-emancipatorisch doel, namelijk 

stem geven aan in de kerk lang verwaarloosde 

groepen: vrouwen, armen, migranten, seksuele 

minderheden. Intussen blijft het wachten op de 

opvolger van het standaardwerk van Ganze-

voort & Visser (2007). 

‘Narrative medicine’
In de geneeskunde is een narratieve benade-

ring eveneens van recente datum. Ook deze 

discipline heeft de kracht van verhalen, van 

patiënten én van zorgverleners, ontdekt om 

de kwaliteit van zorg te verbeteren. Het is een 

ingang om persoonsgerichtheid te bevorderen 

en meer aandacht voor zingeving aan ziekte en 

zorg – ook in onderwijs en onderzoek. Schrijf-

workshops worden aangeboden om ziekte en 

tatiekader slechts een filter is en wel een van de 

mogelijke filters om verhalen te begrijpen.

Geestelijke verzorging gebruikt theologie, 

religiewetenschap of humanistiek als primair 

referentiekader en psychologie als secundair re-

ferentiekader – volgens sommigen zo belangrijk 

dat je het ook als primair referentiekader kunt 

zien (Hijweege 2010). Tegen deze achtergrond 

zijn intussen allerhande werkvormen ontwik-

keld, die worden ingezet bij cliënten en in de 

samenwerking met andere professionals. 

We kunnen ze hier niet allemaal voorstellen 

en beperken ons tot twee recente methoden, 

die ook wetenschappelijk onderzocht werden. 

In de beschrijving wordt duidelijk hoe geeste-

lijke verzorging eclectisch put uit verschillende 

interpretatiekaders.

Licht over ‘life events’
Kruizinga (2017) onderzoekt belangrijke life 

events en hun betekenis vanuit een contingen-

tie-interpretatiekader. De begeleider onder-

steunt de cliënt in het selecteren van deze le-

vensgebeurtenissen en in de verheldering ervan. 

De bedoeling is dat cliënten geholpen worden 

bij de zingeving aan hun huidige situatie – 

in Kruizinga’s onderzoek het lijden aan een 

oncologische aandoening – in het licht van de 

betekenissen die ze eerder gaven aan belangrijke 

levensepisoden of -momenten. 

Het gehanteerde interpretatiekader is een 

synthese van inzichten uit de filosofie, psycho-

logie en (praktische) theologie. De focus ligt op 

de narratieve interpretatie van vooral negatieve 

ervaringen, het lijden. De werkvorm kan zowel 

op papier als digitaal worden toegepast.

4 4 4 5HET GOEDE LEVEN EN HET LIJDENHANDELINGEN 2019 | 4

PRAKTIJK DE DIEPGANG VAN IEMANDS UNIEKE VERHAAL



‘Schrijven helpt’
Post (2017) onderzocht een bredere groep – 

vooral poliklinische – patiënten. Haar werk-

vorm is direct gericht op de mogelijkheden van 

het narratief. In groepssessies, onder de noemer 

‘schrijven helpt’, worden deelnemers uitgeno-

digd persoonlijke verhalen op te schrijven en 

met elkaar te delen. De vragen hebben betrek-

king op drie spirituele kernervaringen: van 

receptiviteit, autonomie en verbondenheid. 

Ook dit interpretatiekader omvat elementen 

uit de filosofie, psychologie en (praktische) 

theologie. De blikrichting is wel breder: ook 

‘het goede leven’, geluk en ontplooiing. Net 

als Kruizinga verwacht Post een positief effect 

op het welbevinden van de deelnemers. De 

methode wordt intussen ook gebruikt in super-

visie en bij spirituele biografie-onderzoek van 

geestelijk verzorgers (Delver & Smeets 2015; 

Smeets 2015). 

Andere methoden
Nog andere methoden worden gebruikt bij 

de narratieve exploratie van het leven. Een 

nog altijd gehanteerd model is de existenti-

ële benadering van Van Knippenberg (2005). 

Levensfilosofieën zoals de antroposofie von-

den ook toepassing in narratieve werkvormen 

(Soer 2014). Elders hebben we de uitdagingen 

beschreven voor zingevingsprofessionals inzake 

hun narratieve competentie. In zorg en welzijn 

wordt het verhaal van cliënten meer betrok-

ken in screening, diagnostiek, interventie en 

op basis daarvan in de gehanteerde rapportage 

(Smeets 2019; Smeets & De Vries 2019). Het 

biedt een omvattend beeld, een streefdoel in 

persoonsgerichte zorg. 

De voorhanden zijnde methoden hebben 

hun beperkingen. Er wordt te weinig aandacht 

besteed aan interdisciplinaire samenwerking. 

Eveneens onderbelicht is de mogelijke bijdrage 

van onbetaalde professionals, vrijwilligers. De 

meeste methoden zijn sterk verbaal. Werkvor-

men voor minder talige mensen zijn zeldzaam, 

bijvoorbeeld de toolbox Betekenisvol contact 

(2018) en de Rouwkubus van Verboom (2019). 

4 6 4 7HET GOEDE LEVEN EN HET LIJDENHANDELINGEN 2019 | 4

PRAKTIJK DE DIEPGANG VAN IEMANDS UNIEKE VERHAAL

Levenslijn en bouwstenen

In de praktijk wordt vaak een half-gestructureerd interview afgenomen. De structuur ervan is 

verhelderd door Chris Hermans op basis van de ‘zes bouwstenen’ van religie en spiritualiteit die 

hij onderscheidt: onverwachte ervaringen, existentieel relevante ervaringen, grenservaringen, 

vreemde ervaringen, cultureel afgezonderde verboden ervaringen, ervaringen die een boven-

humaan handelend wezen veronderstellen (Hermans 2015). 

Deelnemers wordt om te beginnen gevraagd hun levenslijn te tekenen: ‘Wilt u zonder veel na te 

denken uw eigen levenslijn tekenen van uw geboorte tot nu en daarbij de hoogte- en dieptepun-

ten aangeven?’ Aansluitend wordt deze levenslijn verkend voor wat betreft bepalende gebeur-

tenissen. Vervolgens worden de levensdoelen geëxploreerd: ‘Zou u belangrijke doelen kunnen 

noemen die u nastreeft in uw leven?’ Er wordt nagegaan waarom men waarde hecht aan deze 

levensdoelen.  

Daarna worden transformaties in het leven onderzocht, met de vraag: ‘Wat veranderde er in uw 

leven, in de wijze waarop u in het leven staat?’ Hierbij kan het zowel gaan om expliciete als impli-

ciete veranderingen. Bij de diverse thema’s worden de daaraan verbonden emoties verkend, op een 

wijze die verwant is aan de eerder genoemde Zelfkonfrontatiemethode van Hubert Hermans. Tevens 

wordt nagegaan hoe men de contingente levensgebeurtenissen interpreteert: als geluk of ongeluk, 

prestatie of falen, als geschenk of tragiek, plicht of schuld, als religieus teken van genade of verlaten-

heid, roeping of zonde. 

Bij de transformaties in het leven wordt de uitspraak gezocht die volgens de deelnemer de er-

varing het best typeert, bijvoorbeeld: ‘Ik besef steeds meer dat ik mijn bestaan in tijd en ruimte 

dank aan God’ (expliciet), of: ‘Het besef groeit in mij dat mijn zelf moet worden vernieuwd’ 

(impliciet).  

Methode van Delver

De methode van Delver is zoals gezegd erop gericht om mensen te begeleiden in het zelf schrijven 

van hun eigen levensverhaal. Daardoor krijgen ze meer zicht op hun visie op het leven: het helpt 

hen ontdekken wat ze belangrijk vinden, wat hen beweegt en wat hun kracht geeft. Daarbij wordt 

ruim gekeken: naar relaties met andere mensen, de natuur, naar het werk en naar bijzondere 

gevoelens  en cognities. 

• �Bij het eerste thema, ‘ontvankelijkheid’, wordt gekeken naar ervaringen dat iets je ten deel is 

gevallen. Dit thema wordt onder meer geëxploreerd door te vragen naar ervaringen in de vroege 

kindheid dat je gelukkig was. 

• �Bij het tweede thema, ‘autonomie’, wordt gekeken naar ervaringen van verantwoordelijkheid. Dit 

thema wordt onder meer geëxploreerd door een heleboel items na te gaan waarin je eigen keuzes 

maakte en grenzen leerde stellen. De focus verschuift van de vroege kindheid naar de levensperi-

ode op school. 

• �Bij het derde thema, ‘verbondenheid’, wordt gekeken naar bepalende relaties. Dit thema wordt 

onder meer geëxploreerd door te vragen naar mensen aan wie je veel gehad hebt in het leven, die 

dus identificatiefiguren voor je zijn geweest. 

Het uitgangspunt van de methode is dat deze uitgebreide verheldering van het verleden en heden 

een leidraad kan vormen voor toekomstige vragen en levenskeuzes.  



Voor wie verhalend wil werken met anderen 

begint alles bij de exploratie van het eigen narra-

tief. Je krijgt pas inzicht in wat speelt bij anderen 

wanneer je je eigen verhaal begrijpt. Wat is voor 

mij nu het goede leven en hoe zag ik dat vroeger? 

Wat is mijn ‘lijdensverhaal’ tot hiertoe? Supervi-

sie kan bijdragen tot het ontwikkelen van zelf-

kennis in het professioneel handelen (Van Beek 

2018). De Raad voor Institutioneel niet-gezon-

den Geestelijk Verzorgers ontwikkelde een toets 

voor kandidaat-geestelijk verzorgers die met het 

verhaal van cliënten aan de slag willen. Laat eerst 

je eigen verhaal zien én je reflectie daarop: een 

uitdaging die nooit klaar is (Ten Napel 2019). 

Literatuur
Beek, A.M. van (2018). The Pastor and Fiction. The Inte-

grity of the Pastoral Narrative and the Implications for 
Pastoral Supervision and Education. Pastoral Psychology, 
67, 99-112.

Charon, R. (2016). The Principles and Practice of Narrative 
Medicine. Oxford: University Press.

Delver, J. & Smeets, W. (2015). Een leven schrijft zich niet 
vanzelf. Psyche & Geloof, 26, 4, 227-238.

Ganzevoort, R.R. & Visser, J. (2007). Zorg voor het verhaal. 
Achtergrond, methode en inhoud van pastorale zorg. Zoe-
termeer: Meinema.

Hermans, H.J.M. & Hermans-Konopka, A. (2011). Het 
dialogische zelf. Positionering en contrapositionering in een 
globaliserende maatschappij. Amsterdam: Pearson.

Hermans, C. (2015). Towards a Theory of Spiritual and 
Religious Experiences A Building Block Approach of 
the Unexpected Possible. Archive for the Psychology of 
Religion, 37, 25-51.

Hijweege, N.M. (2010). ‘Wat betekent dat’ en ‘waar staat dat 
voor’. Over de samenwerking tussen geestelijk verzorger 
en psycholoog. Psyche & Geloof, 21, 3, 196-212.

Knippenberg, T. van (2005). Existentiële zielzorg. Tussen 
naam en identiteit. Zoetermeer: Meinema.

Kruizinga, R. (2017). Out of the blue. Experiences of contin-
gency in advanced cancer patients. Amsterdam: AMC. 

Kruys, S. (2018). De biografie als medicijn. De zin van levens-
verhalen in de zorg. Leuven: LannooCampus.

Napel, N. ten (2019). Institutioneel niet-gebonden geestelijk 
verzorgers zijn ook confessionals. Tijdschrift Geestelijke 
Verzorging, 22, 94, 19-21.

Polspoel, A. (2010). Geestelijke verzorging bij verliesverwer-
king. Tijdschrift Geestelijke Verzorging, 13(57), 16-25.

Post, L. (2017). Van ‘wie ben ik?’ naar ‘hier ben ik!’. 
Schrijven van de spirituele biografie bij de existentiële 
zoektocht bij kanker. Tijdschrift Geestelijke Verzorging, 20, 
86, 13-21.

Reliëf & ZinnigZorgen. Toolbox betekenisvol contact. www.
zorgvoorbeter.nl, geraadpleegd 27.06.2019. 

Ricoeur, P. (1990). Soi-même comme un autre. Paris: Seuil.
Smeets, W. (2015). Supervisie en spirituele ontwikkeling. 

Psyche & Geloof, 26, 4, 247-261.
Smeets, W. & Vries, A. de (2019). Spiritual Care and Electro-

nic Medical Recording in Dutch Hospitals. In: Neuhold, 
D. e.a., Charting in Spiritual Care (in press). 

Smeets, W. (Ed.) (2019). Feeling felt in pastoral care, counse-
ling and supervision (in press). 

Soer, W. (2014). Autobiografisch schrijven. Waar wij het 
over hebben wanneer wij het over ons leven hebben. Zeist: 
Christophoor.

Verboom, M., e.a. (2019). The Grief Cube. A tool to faci-
litate communication between people with intellectual 
disabilities and staff about loss, bereavement and grief: a 
cross-case synthesis of its applicability within a supervi-
sion trajectory for staff (submitted). 

4 8 4 9HET GOEDE LEVEN EN HET LIJDENHANDELINGEN 2019 | 4

PRAKTIJK

Wim (dr. W.) Smeets is leersupervisor KPV/LVSC 
en Associate Professor ‘Innovation in Spiritual 
Care’ in het Radboudumc te Nijmegen. 
E wim.smeets@radboudumc.nl

DE DIEPGANG VAN IEMANDS UNIEKE VERHAAL

Rouwkubus

Op laatstgenoemde methode gaan we even nader in. Mensen met een beperking maken veel 

meer verlieservaringen door dan gemiddeld. Afscheid nemen van begeleiders, verhuizen naar een 

andere woonomgeving, stoppen met een bepaalde arbeid of bezigheid lopen als een rode draad 

door het leven. En hun omgaan met wat men meestal onder verlieservaringen verstaat, het over-

lijden van belangrijke anderen, puzzelt orthopedagogen en psychologen meer dan eens. 

Om wie hen na staan te ondersteunen in het omgaan met verliezen in hun leven is de Rouwkubus 

ontwikkeld. Bijzonder is dat de methode werd ontwikkeld in dialoog met ervaringsdeskundigen 

zelf. Elke zijde van de kubus verdiept een bepaald aspect van de ‘rouwarbeid’, zoals onder meer 

door Polspoel (2010) is verhelderd voor de geestelijke verzorging. De vragen zijn voor de cliënten 

zelf goed te begrijpen, zoals: Wie ben ik? Wat is er gebeurd? Wat voel ik? Wat heb ik nodig?  

De kubus is zo vormgegeven dat er aan elke zijde ook een insteekvakje is. Daarin kunnen dan 

tekeningen, foto’s etc. gestopt worden. Op die manier wordt de kubus de uitdrukking van de 

persoonlijke betekenisgeving aan rouw in het leven. 

Momenteel loopt een onderzoek om de ervaringen van groepsbegeleiders in het werken met 

de Rouwkubus te inventariseren. Omwille van het vernieuwend karakter van de methode is de 

Rouwkubus in 2018 bekroond met de CZ-Zorgprijs. 



5 1

Oerscène, zingeving en  
veranderende beleving 

< Bibliotheek Amersfoort

5 1HET GOEDE LEVEN EN HET LIJDEN

PRAKTIJK  |  IGNACE DE HAES

Sinds een jaar of vijf werk ik als loopbaanbegeleider voor studenten. Al snel 
begreep ik dat studenten het van twee dingen in ieder geval niet moesten 
hebben: een goed diploma en ervaring. Er zijn namelijk altijd anderen die 
een beter diploma en/of meer ervaring hebben. Ze moeten een goed verhaal 
hebben, bedacht ik. Ik kwam uit bij Mark Savickas en zijn zeven zinvragen, 
en bij Mieke Bouma met haar oerscène en levensplot. 

heden en toekomst in verhalen is het mogelijk 

om te interveniëren in je eigen leven. Mensen 

gebruiken verhalen immers om hun eigen leven 

betekenis te geven. 

	 Volgens Mark Savickas is het construeren van 

je eigen carrière onderdeel van het construeren 

van je eigen leven. Life design (2012) noemt 

hij dat. De hamvraag is dan: ‘What am I going 

to make of my life?’ Self-defining stories over de 

eigen levensrol, drijfveren, toekomstverwach-

tingen en persoonlijke stijl spelen een nog 

belangrijker rol dan de vragen over de carrière-

mogelijkheden. Het gaat ook om de vraag hoe 

je met je eigen privéleven omgaat. Carrière en 

privé zijn onlosmakelijk met elkaar verbonden. 

Zin- en omwegvragen
Het model van Mark Savickas bevat zeven we-

zenlijke zinvragen die verhalen ontlokken over 

je leven. Ik noem ze ook wel omwegvragen. Wat 

is er bijvoorbeeld moeilijker dan de vraag: ‘Wie 

ben je?’ Het antwoord hierop dekt nooit de la-

ding. Je komt er wel achter via de omwegvragen 

die je verhalen ontlokken. 

Mark Savickas begon als career 

officer. De eerste jaren van zijn 

carrière moesten de studenten al-

lerlei testen bij hem invullen, die hij vervolgens 

ging interpreteren. Maar hij kwam er al snel 

achter dat het nakijken van testjes geen echte 

career counseling is, daarom ontwikkelde hij 

career counseling-methoden op basis van het 

eigen verhaal van de student. Inmiddels is hij 

hoogleraar in de gedragswetenschappen en een 

van meest gezaghebbende wetenschappers op 

het gebied van loopbaanontwikkeling. Hij heeft 

een model ontwikkeld onder de naam Career 

Construction Theory (2005). 

	 Savickas concludeert dat het werken aan je 

loopbaan hetzelfde is als het ontwikkelen van 

jezelf. Een loopbaan kun je creëren door het 

maken van een eigen levensverhaal, waarbij ‘het 

zelf ’ wordt geconstrueerd. Die constructie is 

het gevolg van een actieve en creatieve houding 

waarbij reflectie en taal een doorslaggevende rol 

spelen. Door het formuleren van je verleden, 



5 2 5 3

De Career Construction-counseling van 

Savickas begint met een interview, waarbij 

zeven wezenlijke zinvragen van belang zijn. De 

antwoorden op deze vragen vormen de bouw-

stenen voor het eigen levensverhaal. Elke vraag 

gaat over de eigen persoonlijkheid, maar wordt 

vanuit een ander perspectief gesteld: 

1. Wat wil ik? 

2. Wie ben ik?

3. Wat is mijn wereld?

4. Wat doe ik? 

5. Wat is mijn bron en mijn kracht? 

6 Waar ben ik goed in? 

7. Wat is mijn levensmotto?

Daarbij is vraag 5 de belangrijkste vraag. Zijn 

omwegvraag bij deze vraag is de volgende: 

‘Welke drie gebeurtenissen hebben de meeste 

impact op je leven gehad? Wat voor kracht heb 

je daaruit gehaald?’ Iedereen heeft in het verle-

den pijn gevoeld of leed gehad. De vraag hierbij 

is: ‘Hoe ben je er mee omgegaan? Hoe heb je er 

(niet) mee kunnen dealen? Het verwerken van 

pijn en leed vertelt iets over jezelf. Hoe doe je 

dat en welke krachten haal je er uit?’

	 Volgens Savickas levert deze vraag het be-

langrijkste materiaal op om inzichten te krijgen 

in de keuzes die je gemaakt hebt. Bij Savickas 

draait het om de herinneringen uit de eerste 

tien levensjaren en hij beroept zich op Alfred 

Adler. 

	 In de eerste levensjaren hebben heftige 

gebeurtenissen impact op het nog jonge leven. 

Daardoor wordt het kind niet alleen op een 

bepaalde manier gevormd; het heeft ook zijn 

weerslag op het observerend, reflecterend ver-

mogen op latere leeftijd en op de wijze waarop 

met weerstanden wordt omgegaan. 

	 Het gaat niet om het historische waar-

heidsgehalte van de gebeurtenissen, maar om 

het actuele inzicht in wat de impact van die 

gebeurtenissen tot nu toe is geweest. Wanneer 

mensen op vroege leeftijd gepest zijn, heeft dat 

een blijvende impact. 

Kantelpunt
Bij het vragen naar de impactervaringen van de 

vroege jeugd stuitte ik op problemen. De geïn-

terviewden vonden het moeilijk om zich juist 

die ervaringen uit de vroegste jeugd te herinne-

ren. Om die naar boven te krijgen kreeg ik hulp 

van Mieke Bouma.

	 In haar boek Het verhaal van je leven. Story-

telling en de zoektocht naar een zinvol bestaan 

(2018) behandelt zij de ‘oerscène’. De oerscène 

is een intens beleefde gebeurtenis uit het begin 

van je leven, die zo belangrijk is geweest dat 

daaruit je uiteindelijke drijfveren zijn te destil-

leren. Je herinnert je nog vrijwel alle details en 

die ervaring is de grondslag voor de rest van je 

leven. Je nam een besluit, of je kreeg een inzicht 

die de plot van je leven mede bepaald heeft. 

‘De oerscène is een imprint, een lotsbepalende 

gebeurtenis, waar vrijwel alle bepalende 

ontwikkelingen in het leven naar terug te voeren 

zijn, een oerscène die de basis vormt van jouw 

levensplotvraag.’  

(Bouma 2018, 256)

Iedereen krijgt er mee te maken, vooral ook als 

je het niet verwacht. En het gaat erom hoe je 

daarmee weet om te gaan. 

Plotvraag
De oerscène van Mieke Bouma zelf lag in haar 

jeugd. 

‘Ze was vier jaar, het was avond en ze probeerde 

te slapen. In de kamer ernaast lag haar zusje van 

twee jaar te slapen. Dat dacht ze tenminste, maar 

ze hoorde gesmoorde kreten en ze ging kijken. 

Het zusje bleek dood te zijn. Iets wat ze op die 

leeftijd niet kon bevatten. De dood werd ook 

doodgezwegen voor haar. Dat werd nog eens 

bevestigd doordat ze niet op de begrafenis van 

haar zusje mocht zijn.’ 

Deze scène zorgde ervoor dat ze haar ware ge-

voelens begon te verbergen en tot de conclusie 

kwam dat ze alleen was, dat ze sterk moest zijn 

en maar beter geen vragen kon stellen en zich 

altijd sterker en stoerder voordeed dan ze in 

werkelijkheid was. 

	 En dan komt er een kantelpunt. Een nieuwe 

gebeurtenis die een rechtstreeks verband heeft 

met de eerste gebeurtenis. 

‘Precies veertig jaar na de sterfdag van haar zusje 

werd bij Mieke Bouma de diagnose borstkanker 

gesteld en precies veertig jaar na de begrafenis van 

haar zusje werd ze geopereerd. Het kantelpunt 

zorgt voor een nieuw verhaal. Er is niets voor niets 

een correlatie tussen de twee gebeurtenissen en via 

het herformuleren van je levensverhaal kun je daar 

nieuwe betekenis aangeven.’ 

Voor Mieke Bouma betekende het dat het 

nieuwe verhaal leidde tot verwerking, een ver-

anderende beleving, een nieuw perspectief. Dat 

had ook zijn uitwerking op fysiek niveau. Na 

veertig jaar gevoelens over verdriet en pijn ver-

borgen te hebben, zich sterker voor te doen dan 

ze in werkelijkheid was, het anderen naar de zin 

te maken en de eigen behoefte te negeren, heeft 

het kantelpunt ervoor gezorgd dat dit is veran-

derd en was de plotvraag beantwoord. 

Mijn eigen oerscène
Het spreekt voor zich dat ik mezelf ging 

afvragen wat mijn eigen oerscène was. Ik wist 

het niet en kwam er maar niet achter ... tot die 

herfstdag in 2018. 

‘Ik werk in Nijmegen en woon in Den Bosch. Bij 

mooi weer stap ik in Oss uit de trein om naar 

Den Bosch te fietsen. En onverhoeds zag ik bij 

station Oss-West een heleboel knuffels liggen. Het 

was de herdenkingsplek van de kinderen die daar 

omgekomen waren toen de stint waarin ze zaten 

onder de trein was gekomen.’ 

Ik raakte er heftig geëmotioneerd van. Verder 

fietsend naar Den Bosch vroeg ik mezelf af waar 

die emoties vandaan kwamen. Toen moest ik 

denken aan een andere gebeurtenis. Die speelde 

zich af in december 1992. 

‘De vrouw van mijn tweelingbroer was met het 

vliegtuig naar het Portugese Faro vertrokken. Mijn 

tweelingbroer zou met zijn twee jonge kinderen 

een week later komen. Het vliegtuig waarin zij zat, 

verongelukte. Namens mijn broer zijn mijn vrouw 

en ik naar Schiphol gegaan. Om het half uur werd 

PRAKTIJK OERSCÈNE, ZINGEVING EN VERANDERENDE BELEVING 

HET GOEDE LEVEN EN HET LIJDENHANDELINGEN 2019 | 4

• �Iedereen krijgt ermee te 
maken, het gaat erom hoe je 
daarmee weet om te gaan



5 4 5 5

er een lijst met namen voorgelezen van mensen 

waarvan ze wisten dat die de ramp overleefd 

hadden en uiteindelijk zat zij daar niet bij. Met 

lege handen gingen wij naar hem terug. Hij bleef 

achter met twee kleine kinderen.’

Ik heb de nodige tijd aan hem en zijn kinderen 

besteed, terwijl in die tijd ook mijn vrouw op 

dat moment zwanger was. Ik had het gevoel 

overal tekort te schieten. En dat ik daardoor ie-

dereen in de steek liet. Dat was de pijn waarmee 

ik moest dealen. Deze oerscène is weer terug te 

leiden naar mijn eerste herinneringen. 

‘Het eerste beeld dat ik heb, is dat ik alleen in 

een kamertje in het ziekenhuis lig. Ik denk dat ik 

drie jaar was. Mijn amandelen werden geknipt en 

toentertijd moest je daarvoor een aantal dagen in 

het ziekenhuis blijven. Ik heb het beeld voor me 

dat er hoog in dat kamertje een raam was. Daar 

wilde ik door kijken om mijn ouders te zien, maar 

ze waren er niet en ik was in paniek. Ik huilde en er 

kwam helemaal niemand. Ik voelde me volstrekt in 

de steek gelaten. Ik moest het dus zelf opknappen 

en dat is vervolgens mijn strategie geworden.’

Ontroerende verhalen
Inmiddels ben ik op zoek naar oerscènes. Ik 

verzamel ze in bezinningsweekenden, work-

shops en gesprekken. Tijdens het symposium 

‘Het goede leven en lijden interpreteren’ heb ik 

tweemaal een workshop over de oerscène ge-

houden. Er kwamen ontroerende verhalen naar 

boven. Wat me telkens opvalt bij die verhalen is 

dat de vertellers ook heel goed kunnen ver-

woorden dat dit het moment is geweest waarop 

ze een besluit hebben genomen.

Ik geef hieronder twee geanonimiseerde 

voorbeelden uit eerdere gelegenheden om de 

privacy van de deelnemers van het symposium 

te eerbiedigen.

‘Ik was denk ik vijf jaar oud en fietste samen met 

mijn oudere broer naar school. Mijn broer schoof 

ineens van de weg af en viel voorover op het land. 

Hij bewoog niet meer en ik was in paniek. Ik wist 

niet wat ik moest doen en voelde me volstrekt 

onmachtig. Er kwam niet lang daarna een grote 

auto aan die stopte. Inmiddels was mijn broer 

bijgekomen. De vriendelijke meneer stopte onze 

fietsen achter in de auto en bracht ons naar huis. 

Thuis aangekomen was mijn moeder zeer bezorgd 

over mijn broer en tegen mij zei ze: ‘Je gaat nu 

onmiddellijk naar school, dan ben je tenminste 

nog op tijd.’ Sinds die gebeurtenis heb ik alle 

emoties opgekropt.’

‘Ik was vier jaar en had vanaf mijn geboorte een 

zwakke gezondheid. Ik bleek ruis op mijn hart te 

hebben. We gingen verhuizen naar een huis, twee 

deuren verder, dat iets groter was dan het onze. Ik 

dacht: ‘Kom, ik help een handje mee om samen 

dat klusje te klaren.’ Ik zag een klein plantje op de 

trap staan en tilde dat op om het naar het andere 

huis te brengen. En ineens griste mijn moeder 

het plantje uit mijn handen en reageerde bozig: 

‘Dat kan jij helemaal niet, daar ben jij te zwak 

voor.’ Sinds die tijd voel ik me minderwaardig ten 

opzichte van iedereen.’

Literatuur
Adler, A. (1937). Significance of early recollections. Interna-

tional Journal of Individual Psychology, 3, 283-287.
Bouma, M. (2018). Het verhaal van je leven. Storytelling en 

de zoektocht naar een zinvol bestaan. Amsterdam: Balans.
Savickas, M.L. (2005). The theory and practice of career 

Construction. In: S.D. Brown & R.W. Lent (Eds), Career 
development and counseling: Putting theory and research 
to work (pp. 42-70). Hoboken, NJ: Wiley. 

Savickas, M.L. (2012). Life design: A Paradigm for Career 
Intervention in the 21th Century. Journal of Counseling & 
Development, January 2012, Volume 90 (pp. 13-19).  

Ignace de Haes is werkzaam als loopbaan- en 
stagebegeleider bij de Radboud Universiteit. Hij 
schrijft blogs en geeft lezingen op het terrein van 
zingeving en storytelling. 
E i.dehaes@ftr.ru.nl W ignacedehaes.ruhosting.nl/

Deze oerscènes zorgden er ook voor dat de ge-

beurtenissen in de rest van de levens in perspec-

tief werden geplaatst, waarbij het makkelijker 

was om verbanden te leggen. Ook tijdens de 

twee workshops bij het symposium bleek het 

zo te werken en het maakte niet uit hoe oud de 

deelnemers waren. 

OERSCÈNE, ZINGEVING EN VERANDERENDE BELEVING PRAKTIJK

HANDELINGEN 2019 | 4 HET GOEDE LEVEN EN HET LIJDEN

• �Vertellers verwoorden 
heel goed dat ze op dit 
kantelmoment een besluit 
hebben genomen



5 7

PRAKTIJK  |  PAUL VAN DER VELDE

Enkele gedachten vanuit  
het boeddhisme

Het boeddhisme is populair in het Westen. Dit mag een modeverschijnsel 
lijken, er is ook sprake van een serieus westers boeddhisme dat de 
maatschappij in vele vormen weet te bereiken. Het westers boeddhisme 
moet eigenlijk gezien worden als een eigen zelfstandige ontwikkeling. 
Opmerkelijk is dat dit boeddhisme in het Westen doorgaans niet als een 
‘religie’ wordt beschouwd.

Lanka werd gedaan te maken had met Japan 

en dat dit alles dan ook nog eens te relateren 

zou zijn aan de geïdealiseerde biografie van een 

prins uit Zuid-Nepal en Noordoost-India. Het 

boeddhisme kent zoveel vormen dat ik er zelf 

tegenwoordig liever voor kies om te spreken van 

‘boeddhismes’. Dit meervoud stuit uiteraard op 

weerstand, met name bij westerse boeddhisten; 

boeddhisten zouden uiteindelijk ook zeer veel 

gemeenschappelijk hebben. Dat klopt ook, maar 

het is opvallend dat de betiteling ‘boeddhistische 

filosofieën’ niet op zo’n weerstand stuit.    

Meditatietechnieken
Zegt iemand in het Westen met boeddhisme 

bezig te zijn dan weet je één ding zeker: deze 

persoon mediteert. Voor westerlingen vallen 

boeddhisme en meditatie vrijwel samen. Dat is 

niet vreemd, het is er de belangrijkste vorm van 

beoefening. De monniken met wie westerlingen 

in Azië in contact kwamen, met name vanaf de 

jaren zestig van de twintigste eeuw, zagen goed 

waar vele westerlingen aan leden: stress, spannin-

gen, later kwamen daar nog eens de burn-outs 

bij. De monniken begrepen dat hun meditatie-

Gaat het om het definiëren van het 

boeddhisme in het Westen dan vallen 

nogal eens termen als ‘levenswijze’, 

‘spiritualiteit’, ‘manier van kijken naar het leven’, 

of ‘filosofie’. Aangezien ik al lang bezig ben met 

deze beeldvorming van het boeddhisme in het 

Westen vraag ik vaak door als iemand het boed-

dhisme prijst omdat het geen ‘religie’ zou zijn: 

waarom is dat zo belangrijk? De termen zijn uit-

eindelijk maar etiketjes van westerse oorsprong, 

met andere woorden eigenlijk het boeddhisme 

niet eigen. 

Toch ligt het niet zo eenvoudig. Voor de wes-

terse aanhang blijkt de terminologie juist heel wat 

te betekenen. Het niet zijn van een ‘religie’ bete-

kent voor veel westerlingen dat het boeddhisme 

‘a-dogmatisch’ zou zijn, dat er niet zoveel hoeft 

en dat er sprake kan zijn van ‘spirituele groei’. 

Nu is het boeddhisme absoluut geen een-

heid. De term ‘boeddhisme’ zelf is van wes-

terse oorsprong en het zijn forse ontdekkingen 

geweest om er achter te komen dat wat op Sri 

< Boeddhistische monniken

5 7HET GOEDE LEVEN EN HET LIJDEN

Levenswijze? Spiritualiteit? Filosofie?



technieken hierbinnen heel wat konden beteke-

nen. Vandaar dat zij juist de technieken die op 

deze problemen ingaan aan westerlingen hebben 

overgedragen. Maar ook hierbij geldt weer dat er 

heel wat vormen van meditatie zijn die lang niet 

allemaal op hetzelfde neerkomen.

Het boeddhisme in het Westen heeft een 

aspect gemeen met de praktijken van Azië. Net 

als in Azië is het boeddhisme hier veelvormig. 

Bovendien, iedere school en iedere stroming 

vindt van zichzelf dat de eigen praktijk het ‘echte 

boeddhisme’ is. 

Aldus bestaat er in het Westen beslist heel 

serieuze beoefening. Er zijn serieuze meditatie-

bijeenkomsten, retraites, kloosterweekenden, et 

cetera. Ook is er ‘greening of Buddhism’, er wordt 

boeddhistische inspiratie gezocht voor natuur- 

en milieubeleid, voor biologische landbouw, 

voor ethiek in ruime betekenis. Boeddhistische 

meditatietechnieken worden toegepast binnen 

geestelijke verzorging, er is boeddhistische gees-

telijke verzorging in gevangenissen et cetera. Er is 

uiteraard ook ‘buddhism light’, waarbij boeddhis-

me alleen maar lijkt te worden geassocieerd met 

modern leven, met goede smaak en wellness. 

Lekenboeddhisme
Het boeddhisme van het Westen is een leken-

boeddhisme. Daarom wordt boeddhisme hier 

vaak a-dogmatisch genoemd. Voor de leken 

gelden maar weinig regels, voor de monniken en 

nonnen juist heel erg veel. Het zijn vaak regels 

die bij westerlingen beslist de associatie met 

dogma’s zouden oproepen. 

Een andere gedachte waaraan snel wordt 

gerefereerd als het gaat over boeddhisme in het 

Westen, is het idee dat boeddhisme gaat over het 

elkaar razendsnel op, waardoor we niet door 

hebben dat we telkens teleurstellingen heb-

ben. Het is deze ervaring die ons voortdrijft 

van de ene verslaving van de zintuigen naar 

de andere. 

• �Ten derde, er is hoop, want deze zintuig-

verslaving is te genezen (Sanskriet en Pali: 

nirodhana).

• �De vierde uitspraak van de Boeddha betreft 

de geneeswijze: het ‘edele achtvoudige pad’ 

(Sanskriet: marga; Pali: magga). Dit pad 

bestaat uit acht onderdelen: juiste zien, voor-

nemen, spreken, handelen, levensonderhoud, 

inzet, meditatie en concentratie. Deze acht 

bestaan ieder voor zich weer uit een aantal 

onderdelen, maar het belangrijkste van dit 

pad zit in het woord ‘juist’. Wat juist is in deze 

acht onderdelen is aan een boeddhistisch le-

raar te beoordelen. Het verschilt per individu.

Geluk? Ongeluk?
Compleet, perfect geluk is er echter niet in deze 

wereld. Een van de gruwelijkste dingen die het 

universum kenmerkt is dat de dingen vergaan: 

verval, ziekte en dood. 

Veel boeddhisten in Azië geloven in karma en 

in series levens achter elkaar, telkens ontstaan 

door karma. In al deze levens komt een wezen 

imperfectie tegen, hoewel goede daden resulteren 

in aangename geboorten met eventueel grote in-

tellectuele capaciteiten. De dood zal echter altijd 

toeslaan. Vandaar dat boeddhisten in Azië zich 

in hun praktijken vaak voorbereiden op wat er 

na dit leven zal komen. Ze proberen goed karma 

te verzamelen waardoor er een gunstig leven zal 

zijn na de dood. 

Dit overwegend is het opmerkelijk dat in het 

leven in het ‘nu’ en dat het er dan om gaat een 

diepgaand soort van geluk te vinden in datzelfde 

‘nu’. Dit is beslist kenmerkend voor het moderne 

boeddhisme in het Westen, maar zeker niet voor 

Azië waar de belangrijkste praktijk bestaat uit het 

opbouwen van positief karma voor een volgend 

bestaan. 

Wat de Boeddha zei
De traditie wil dat de Boeddha tot zijn grote 

inzichten kwam door een aantal forse contrast

ervaringen. Zijn vader had hem weggehouden 

van het leed van de wereld. Dat deed hij opdat 

zijn zoon een kroonprins zou worden die hem 

zou opvolgen. Zou hij het leed van de wereld 

zien, dan zou hij misschien asceet worden en de 

wereld verzaken. 

Dat gebeurde toch, hij werd asceet. Eenmaal 

verlicht gaf hij zijn beroemde preek in Sarnath. 

Hij sprak daar tot zijn leerlingen met wie hij 

zware ascese had uitgevoerd. De Boeddha analy-

seerde de situatie in de wereld zoals een arts een 

ziekte constateert. 

• �Allereerst is er de ziekte:, in Sanskriet heet 

dat duhkha (Pali: dukkha). Alle bestaan gaat 

gepaard met imperfectie. In deze wereld is 

absoluut geluk nooit te vinden. Dat ligt niet 

aan de mens of een god of een ander wezen, 

het kenmerkt het bestaan. Echt geluk in de 

wereld is niet mogelijk. Alles vergaat, niets is 

permanent. 

• �Ten tweede is er een oorzaak van deze imper-

fectie: onze ‘levensdorst’, trsna (Pali: tanha). 

Er is iets dat onze zintuigen telkens aanstuurt 

naar nieuwe ervaringen. Deze ervaringen be-

vredigen nooit omdat alles wordt gekenmerkt 

door duhkha. De zintuigervaringen volgen 

Westen zo vaak wordt gezegd dat het boed-

dhisme zich richt op het hier en nu, op geluk in 

het alledaagse leven. Het boeddhisme van Azië 

vindt dat we niets anders hebben dan deze we-

reld, maar echt geluk is hier niet, hoogstens een 

verstandhouding met de wereld.

 

Beheersing van de zintuigen
Het zijn de zintuigen die de mens telkens weer 

uit evenwicht brengen en aanzetten tot verkeerde 

veronderstellingen. Dit wordt binnen het boed-

dhisme verklaard doordat wij in een situatie 

van illusie (maya) leven. Deze illusie uit zich in 

hechting (lust, lobha) en in afkeer (haat, dvesha). 

We oordelen constant op basis van onze zintui-

gimpressies. Vandaar dat heel wat boeddhistische 

oefeningen eenvoudigweg beginnen met obser-

veren van wat de zintuigen doen. 

Twee oefeningen in concentratie
Een voorbeeld van zo’n oefening is deze. Je 

gaat zitten en begint met waarnemen. Na een 

tijdje zal er een lichamelijke sensatie komen, er 

begint een been te trekken, een lichte verkram-

ping, het begint ergens te jeuken. Je besteedt 

aandacht aan dit ‘leed’, je wilt ervan af. De sen-

satie brengt echter doorgaans een complete se-

rie reacties tot stand. Waarom deze pijn? Er is 

wellicht een oorzaak, iets uit de jeugd, iets wat 

is misgegaan, misschien vele decennia terug. 

Wat er is verkeerd gegaan heeft ongetwijfeld 

een oorzaak en die oorzaak is ook door iets 

anders veroorzaakt. We zoeken meteen diep in 

het verleden, terwijl het alleen maar ging over 

het fenomeen ‘voelen’. 

Komen vervolgens de buren thuis dan be-

gint hun hond te blaffen. Meteen is daar jouw 

5 8 5 9HET GOEDE LEVEN EN HET LIJDENHANDELINGEN 2019 | 4

ENKELE GEDACHTEN VANUIT HET BOEDDHISMEPRAKTIJK



oordeel want ze voeden hun hond niet goed 

op volgens jou. Je ergert je. Je raakt uit even-

wicht terwijl er in feite slechts een prikkel was: 

de hond blaft. Het is een gehoorsensatie, meer 

niet. Aangenaam of onaangenaam is niet van 

belang: ‘dit is horen’, niet meer, niet minder. 

Deze oefening kan met alle zintuigen 

worden uitgevoerd. Het is de bedoeling dat de 

beoefenaar leert dat hij of zij in een continu 

proces van oordelen zit en dat gaat met veel 

misverstanden gepaard. Het zijn echter slechts 

zintuigprikkels, niet meer, niet minder.

Een andere oefening laat de beoefenaar 

weer aangenaam plaatsnemen en zegt hem 

of haar de aandacht te houden bij de adem 

die via de neusgaten de neus binnenkomt en 

verlaat. De aandacht moet daar blijven. Dit 

duurt niet lang, de aandacht verwaait naar een 

geheel ander onderwerp. Dat is niet erg, maar 

zodra de beoefenaar merkt dat de aandacht 

is afgedwaald wordt deze weer teruggebracht 

naar de bovenlip. Dan blijft de aandacht daar 

misschien iets langer, maar vervliegt weer. 

Geen probleem, maar bij het bemerken van 

het verplaatsen van de aandacht gaat deze weer 

terug naar de bovenlip. Zo komen concen-

tratie en gedachten onder controle. Waarom 

vliegt de aandacht telkens weg? Hoe werken de 

zintuigen hierbij?

Meditatie en compassie
In veel boeddhistische scholen speelt compassie 

met lijdende wezens een grote rol. De zintuigim-

pressies leiden tot veel ongeluk. Als we dit door 

hebben zou het goed zijn andere wezens bij deze 

wijsheid te betrekken. Zij kunnen dan uiteinde-

lijk delen in deze houding naar de wereld toe. 

liever van de ‘oceaan van mededogen die er in 

het universum zou moeten zijn’. 

Bij deze oefening moet de volgende opmerking 

worden gemaakt. In Azië wordt gesteld dat deze 

oefening een mens ook moet trainen mede-

dogen te hebben met de wezens die lijden in 

de hel. De wezens die daar nu onophoudelijk 

worden gekweld door nare demonen begrijpen 

niet waarom ze lijden. Ze zijn hun euvele daden 

allang vergeten en ervaren alleen maar marte-

lingen. Gelegenheid voor reflectie ontbreekt. Ze 

hebben dus recht op ons mededogen. 

Er doet zich hierbij wel een probleem voor. 

Uit de daden van oorlogsmisdadigers als Hitler 

en Pol Pot zijn nu hellewezens voortgekomen, 

die zich hun leven als oorlogsmisdadiger niet 

meer herinneren, maar wel gruwelijk lijden. Hun 

misdaden hebben ze gedaan uit onwetendheid, 

zo is de boeddhistische voorstelling, en ieder we-

zen dat onwetend is heeft recht op mededogen, 

al valt dat niet mee gegeven de misdaden die de 

wezens in de hel soms hebben gedaan in vorige 

levens. Het valt niet mee begrip te hebben voor 

Hitler of Pol Pot. Toch moeten we leren begrij-

pen dat we allemaal volgens de meeste boeddhis-

tische voorstellingen miljarden levens hebben 

geleefd en daarbij ongetwijfeld ook ooit groot 

misdadiger is geweest. De Boeddha kon zich zijn 

vorige levens herinneren, zo is de voorstelling, en 

hij heeft vaak genoeg geleefd als crimineel en hij 

heeft vele levens doorgebracht in de hel voor hij 

tot inzicht kwam. 

Andere compassieoefening
Er is nog een andere compassie-oefening. 

Bedoeld voor als je iets hebt gedaan of gezegd 

Hiertoe dienen compassieoefeningen (metta, 

karuna). 

Compassieoefening in drie delen
In het eerste deel ontwikkel je goede gevoelens 

en intenties naar een persoon of dier die je 

goed kent en graag mag: de eigen ouders, de 

hond of kat, een goede vriend of vriendin. Je 

beeldt je in hoe prachtig het is als dit wezen 

helemaal gelukkig zou zijn. Dat is niet moeilijk. 

De oefening gaat verder, je verplaatst 

deze goede intenties naar een persoon die je 

gewoon wel eens ziet , maar niet goed kent. 

Iemand bij de bushalte of in de trein. Ook deze 

persoon wens je het allerbeste. Ook niet zo 

heel moeilijk. 

De echte uitdaging in compassie volgt 

echter: je beeldt je ditzelfde geluk in voor 

iemand waar je een forse afkeer van hebt. 

Iemand die je heeft dwarsgezeten of je schade 

heeft toegebracht. Je kunt je inbeelden dat ook 

deze persoon met veel pijn van zijn of haar 

moeder op deze wereld is gekomen, op een dag 

met de eerste veelbelovende kindertekening is 

thuisgekomen, misschien heel goed voor een 

zieke buurvrouw of de hamster heeft gezorgd. 

Wellicht is er een gezin dat zeer op deze per-

soon gesteld is. En bovendien – heel belangrijk 

– wil jij dat deze persoon misschien precies zo 

over jou denkt als jij over hem of haar … Deze 

overwegingen kunnen het perspectief op deze 

persoon veranderen. 

Uiteindelijk kun je het mededogen dat je 

nu hebt opgebouwd in jezelf overdragen aan, 

zoals dat in boeddhistische termen heet: ‘oce-

aan van mededogen die er in het universum is’. 

Kanttekening: ikzelf spreek in deze laatste zin 

waarbij achteraf het gevoel opkomt dat er 

iets niet helemaal klopte. Het is dan mogelijk 

het moment van spreken of de handeling in 

herinnering terug te nemen en te bekijken 

of er daarbinnen sprake was van wijsheid en 

mededogen in het begin, in het midden en 

aan het einde. Op deze manier kunnen eigen 

gedragingen en gedachten ‘gezuiverd’ worden.

Uiteraard werken dit soort oefeningen niet met-

een. ‘Inoefening’, herhaling is heel belangrijk. Het 

effect maakt zich pas na verloop van tijd kenbaar. 

Pragmatisch
Het boeddhisme heeft in vormen zoals boven be-

schreven een plek gekregen binnen het geestelijk 

welzijn in het Westen. Dat is op zich natuurlijk 

prachtig. Boeddhisten in Azië doen hier eigenlijk 

nooit moeilijk over. 

Eigenlijk zouden de meditatie- of concen-

tratieoefeningen gericht moeten zijn op het 

bereiken van de verlichting. Maar, zo kun je 

monniken in Azië horen zeggen, als westerlingen 

zo de leer van de Boeddha moeten vernemen, als 

zij hierdoor evenwichtiger en gelukkiger kunnen 

leven, is dat prima. Als de mensen zelf gelukkiger 

zijn dan heeft dat ook effect op hun omgeving. 

En wat maakt het dan uit of het boeddhisme een 

religie, filosofie, spiritualiteit of wat dan ook zou 

zijn? Azië betoont zich hierin zeer pragmatisch.

6 0 6 1HET GOEDE LEVEN EN HET LIJDENHANDELINGEN 2019 | 4

Paul (dr. P.J.C.L.) van der Velde is werkzaam als 
hoogleraar Aziatische religies, Sanskriet en Hindi 
aan de Radboud Universiteit Nijmegen. De laatste 
jaren is hij met name bezig met onderzoek naar 
de ontwikkelingen van het moderne boeddhisme 
zowel in het Westen als in Azië.
E p.vandervelde@ftr.ru.nl

ENKELE GEDACHTEN VANUIT HET BOEDDHISMEPRAKTIJK



BESCHOUWING

6 3

PRAKTIJK  |  ANGELINE VAN DOVEREN-KERSTEN

Moreel beraad als een speelveld  
van het goede leven

Ethiek is de systematische reflectie op het vraagstuk van het goede 
leven. We kunnen op diverse wijzen ‘aan ethiek doen’. Moreel beraad, de 
methodische dialoog van professionals over een ethische kwestie, is een 
van die manieren. Met name in de zorg is moreel beraad over het algemeen 
gangbare praktijk.

gespreksleider) een ethische puzzel bespreekt. 

In deze gespreksvorm stellen professionals 

ethische kwesties methodisch aan de orde, en 

zoeken naar een manier om adequaat, dat wil 

zeggen ethisch verantwoord, in de praktijk met 

een ethische kwestie om te gaan. Met behulp 

van moreel beraad ‘doen’ professionals ‘aan 

ethiek’.

Ethiek brengt de kwestie van het goede leven 

ter sprake, en de betekenis van ons handelen 

hierbij; zij thematiseert de verantwoordelijk-

heid voor het goede leven van onszelf en dat 

van de ander(en). In het moreel beraad doet zij 

dat in de vorm van een casus, een beschrijving 

van een praktijksituatie waarbij sprake is van 

handelingsverlegenheid, die beschreven wordt 

in de ethische vraag, die leidend is voor het mo-

reel beraad. Op dit niveau is ethiek, in de vorm 

van een casus en een bijbehorende ethische 

vraag, het object van moreel beraad. 

Ethiek van het moreel beraad
Doordat we in het moreel beraad ‘aan ethiek 

doen’ door in deze gesprekvorm een casus en 

een ethische vraag ter sprake te brengen, is 

I n de literatuur over moreel beraad is veel 

aandacht voor methodologische aspecten 

ervan. Minder aandacht is er voor de vraag 

naar de relatie van moreel beraad als praktijk 

tot het goede leven als zodanig. Daarover gaat 

deze bijdrage.

Ik onderscheid drie niveaus waarop moreel 

beraad en ethiek zich tot elkaar verhouden:

• �het niveau van de in het moreel beraad geob-

jectiveerde ethiek

• �het niveau van het moreel beraad als instru-

ment dat gebruikt wordt binnen een bepaalde 

praxis

• �dat van het moreel beraad als praxis zelf

Ik zet uiteen hoe met name op dit laatste niveau 

het goede leven in het moreel beraad zichtbaar 

kan worden.

Ethiek in het moreel beraad
Moreel beraad is een dialogische gespreks-

-vorm, waarin een kleine groep betrokken 

professionals (casusinbrenger, deelnemers, 

HET GOEDE LEVEN EN HET LIJDEN

< JocJonJosch, ‘Head to Head’ (video), 2014



6 5HET GOEDE LEVEN EN HET LIJDEN

• �Ten eerste vindt moreel beraad plaats op 

basis van een methode (stappenplan). De 

laatste decennia werden diverse metho-

den voor moreel beraad ontwikkeld. Deze 

methoden bestaan grosso modo uit de-

zelfde elementen: presentatie van de casus, 

verzameling van feitenmateriaal, formuleren 

van de ethische vraag, analyse (aan de hand 

van morele waarden), afweging, en advies of 

besluit.

• �Ten tweede wordt het moreel beraad gemo-

dereerd door een getrainde gespreksleider. 

Zijn of haar taken zijn tweeledig. In de 

eerste plaats ziet hij of zij toe op het ordelijk 

verloop van het moreel beraad conform het 

gekozen stappenplan. In de tweede plaats 

draagt hij of zij zorg voor de principes die 

leidend zijn voor het moreel beraad. 

Moreel beraad is immers geen wilde discussie 

of een pittig debat, maar een constructieve dia-

loog – een ontmoeting met de ander en zijn of 

haar opvattingen. Die ontmoeting dient plaats 

te vinden in een veilige, vrije ‘ruimte’, dat wil 

zeggen een gespreksomgeving waarin je je eigen 

opvattingen niet hoeft prijs te geven, maar deze 

vrijmoedig met elkaar kunt uitwisselen. In deze 

dialogische ruimte, die in het moreel beraad als 

praxis dient te worden gerealiseerd en gehoed, 

komen uiteenlopende perspectieven samen, 

zonder dat daarbij gestreden wordt om een 

winnend perspectief.

• �Het derde niveau waarop moreel beraad en 

ethiek zich tot elkaar verhouden, komt dus 

in het moreel beraad zelf aan het licht, als 

reflexieve en dialogische praxis, waarin een 

veilige, vrije ruimte tot stand kan worden 

gebracht. In het moreel beraad wordt gere-

flecteerd over de ethische aspecten van de 

praxis (eerste niveau), voorts is het moreel 

beraad een instrument (tweede niveau), en 

ten derde is het moreel beraad zelf even-

eens praxis – en als zodanig kan het moreel 

beraad zelf object van ethische reflectie zijn. 

Ook in het moreel beraad wordt het goede 

al dan niet gerealiseerd. 

Komt het goede in het moreel beraad in gevaar, 

bijvoorbeeld wanneer de deelnemers elkaar niet 

laten uitspreken, en de gespreksleider hierop 

geen passende interventie doet, dan betekent 

dit, dat de kwaliteit van het moreel beraad te 

wensen overlaat. Kwaliteit hangt in dit verband 

dus samen met het moreel goede.

De gespreksleider
Dat moreel beraad als zodanig een ethisch rele-

vante praxis is, heeft implicaties voor de rol en 

de taakopvatting van de gespreksleider. Hij of 

zij dient onafhankelijk te zijn, ondersteuning te 

bieden aan de groep, en borg te staan voor het 

vertrouwelijke en veilige karakter van het mo-

reel beraad (De Bree & Veening 2016, 67). Hij 

of zij hoedt en behoedt; in de meest letterlijke 

zin van het woord is de taak van de gespreks-

leider pastoraal. Zorgzaamheid, ten dienste van 

het goede leven, is een kernwaarde.

De gespreksleider is de hoeder van het dialo-

gische karakter van het moreel beraad. Welis-

en dialoog bijdragen aan de realisatie van het 

goede leven.

Moreel beraad als praxis
Het moreel beraad kent dus principes, of mo-

rele waarden. Hierboven beschreef ik, hoe deze 

betrekking hebben op het instrumentele ge-

bruik van moreel beraad. Daarnaast hangen ze 

samen met de kwaliteit van het moreel beraad 

als praxis, los van zijn instrumentele toepassing. 

Daarbij gaat het om waarden als gelijkwaar-

digheid (van de deelnemers), vrijheid (in het 

gezamenlijke onderzoek en in het spreken) (Van 

Dartel & Molewijk 2014, 33-34). Zoals De Bree 

en Veening het verwoorden: ‘Morele beraden zijn 

principieel vrije en open gesprekken, waarin alles 

wat relevant is, gezegd moet kunnen worden.’ 

Vrijmoedig spreken is in dit verband een belang-

rijke deugd (cf. Foucault 2004). 

Deze waarden zijn bepalend voor de wijze 

waarop het gesprek dient te worden gevoerd, 

dat wil zeggen voor de kwaliteit van het moreel 

beraad. Deze kwaliteit wordt geborgd door de 

methode en de rolopvatting van de gespreks-

leider, en uiteindelijk al dan niet gerealiseerd in 

het moreel beraad als gezamenlijke praxis.

Uitgangspunten 
Niet ieder gesprek over een ethische kwestie is 

een moreel beraad. Duidelijk is inmiddels, dat 

dit gesprek aan bepaalde criteria, of uitgangs-

punten, moet voldoen.

moreel beraad dienend aan het goede leven, 

zoals dat vorm kan krijgen in de professionele 

praktijk. 

Moreel beraad is een instrument, dat voor 

een bepaald doel dient te worden ingezet. Het 

helpt bij de realisatie van systematische, vrije en 

hygiënische reflectie in een veilige omgeving, 

met het oog op het goede leven. 

Instrumenten kunnen echter ook voor andere 

doelen worden ingezet, dan waar ze primair toe 

dienen. Moreel beraad, als instrument, vormt 

hierop geen uitzondering. Bijvoorbeeld wan-

neer het moreel beraad wordt ingezet om een 

bepaald beleidsdoel te bereiken, de visie van de 

opdrachtgever te bekrachtigen, fouten weg te 

moffelen, en wanneer, bijvoorbeeld met het oog 

op een van deze doelen, deelnemers verplicht 

worden om aanwezig te zijn. Doel van het 

moreel beraad lijkt dan weliswaar de realisatie 

van een goed gesprek over een ethische kwestie, 

maar in werkelijkheid wordt het beraad ingezet 

voor andere doelen, bijvoorbeeld bepaalde 

managementdoelen, die niet noodzakelijk sa-

menvallen met de realisatie van het goede leven. 

Bovendien zal men over deze werkelijke doelen 

zelden transparant zijn.

In gevallen van oneigenlijke (en niet-transpa-

rante) inzet van moreel beraad is de ethiek van 

het moreel beraad (De Bree & Veening 2016, 

61) in het geding. Dit brengt aan het licht dat 

het in het moreel beraad dus niet alleen over 

ethiek gaat, maar dat moreel beraad zelf ook 

een ethiek heeft. Het kent principes, zoals veilig-

heid en vrijheid, die bedreigd worden wanneer 

de doelstelling waarmee het moreel beraad 

wordt ingezet, niet strookt met het doel van het 

moreel beraad zelf: door middel van reflectie 

MOREEL BERAAD ALS EEN SPEELVELD VAN HET GOEDE LEVENPRAKTIJK

6 4 HANDELINGEN 2019 | 4

 
• �Door reflectie en dialoog 

bijdragen aan de realisatie  
van het goede leven

• ��Vrijmoedig spreken  
is in dit verband een  
belangrijke deugd



waar komt dialoog tot stand in de interactie van 

de deelnemers, maar het is aan de gesprekslei-

der om de voorwaarden voor deze dialoog te 

helpen creëren, en hier borg voor te staan door 

middel van passende interventies. 

Bijvoorbeeld wanneer in het moreel beraad 

een deelnemer met relativerende opmerkin-

gen op een zijspoor wordt gezet; dit mag een 

gespreksleider niet laten passeren. Immers, 

dit is een vorm van machtsvertoon, die een 

bedreiging vormt voor het dialogische en veilige 

karakter van het gesprek. De Bree en Veening 

zijn hier dan ook helder over: ‘Wees daar zeer 

op gespitst, en neem de eventuele outsider direct 

in bescherming’ (2016, 81).

Aldus blijkt het moreel beraad een praktijk te 

kunnen zijn van rechtvaardigheid, zorgzaam-

heid, en mogelijkheid van heling. 

Object van ethische reflectie
Als praxis kan het moreel beraad dus object van 

ethische reflectie zijn. Bijvoorbeeld door het 

stellen van de vraag naar de ethische aspecten 

van de taakopvatting van de gespreksleider: 

doet de gespreksleider er al dan niet goed aan, 

om macht aan te wenden – bijvoorbeeld door 

een dominant persoon in het moreel beraad ‘in 

de wacht’ te zetten, of door de deelnemer die in 

het bovengenoemde voorbeeld op een zijspoor 

wordt gezet in bescherming te nemen, terwijl 

het moreel beraad zelf toch een machtsvrije 

dialoog beoogt te zijn? Wat betekent het vanuit 

ethisch perspectief, wanneer een gesprekslei-

der de vrijheid van de deelnemers behoedt 

en waarborgt, door in zijn of haar handelen 

onvrijheden op te werpen? En wat is de morele 

rechtvaardiging van dit handelen?

beraad zelf dus reeds, als relationele praxis, een 

zorg-ethisch relevant antwoord vindt.

Verschillende ‘uitkomsten’
In en rondom het moreel beraad wordt dus op 

meerdere wijzen ‘aan ethiek gedaan’. Dit toont 

zich eveneens in het feit, dat het resultaat van 

een moreel beraad (de ‘uitkomst’, het antwoord 

op de ethische vraag) vanuit het oogpunt van 

kwaliteit ondergeschikt is aan de weg waarlangs 

dit resultaat tot stand komt. 

Afhankelijk van de samenstelling van een 

moreel beraad-groep kan dezelfde ethische 

kwestie tot verschillende ‘uitkomsten’ leiden. 

Dit betekent niet, dat in zulke gevallen het ene 

moreel beraad in kwaliteit voor het andere 

onderdoet. De kwaliteit van het moreel beraad 

doet zich immers voor in het beraad als praxis, 

niet in haar resultaat. Het moreel beraad is, als 

relationele gesprekspraktijk, een speelveld van 

het goede leven.

Praxis van zorgzaamheid
Moreel beraad is een relationele praktijk. Door 

middel van het moreel beraad (tweede niveau) 

dienen de deelnemers en de gespreksleider de 

casusinbrenger te helpen bij handelingsver-

legenheid. Deze praktijk heeft een helpend 

karakter. Maar ook op andere niveaus komt 

dit helpende karakter aan het licht. De Bree 

en Veening formuleren interventies van de 

gespreksleider bijvoorbeeld op de volgende 

wijzen: ‘In deze fase help je [als gespreksleider] 

de deelnemers om verschillende antwoorden 

te formuleren op de kernvraag’ (De Bree & 

Veening 2016, 49), of: ‘als een deelnemer het 

lastig vindt om een kernvraag te formuleren, 

neem dan [als gespreksleider] deze verantwoor-

delijkheid niet te snel over, maar vraag andere 

deelnemers om te helpen’ (45).

Een kwalitatief en ethisch goed moreel beraad 

vereist dus een zorgzame houding, zowel van de 

gespreksleider als van de deelnemers onder-

ling. Het feit dat elk moreel beraad trekken 

van een socratisch gesprek heeft (Van Dartel & 

Molenwijk 2014, 57; De Bree & Veening 2016, 

117) brengt ons bij het maïeutische aspect 

van het moreel beraad als relationele praxis. 

Deelnemers, casusinbrenger en gespreksleider 

helpen elkaar, op de manier van vroedvrouwen 

(Grieks: maieus), bij de geboorte van inzich-

ten omtrent de kwestie van het goede leven in 

een concrete praktijksituatie. Dit betekent dat 

de kwestie van het goede leven in het moreel 

6 6 6 7HET GOEDE LEVEN EN HET LIJDENHANDELINGEN 2019 | 4

• �Zorgzaamheid, ten dienste 
van het goede leven, is een 
kernwaarde

Angeline (dr. A.) van Doveren-Kersten is theoloog 
en filosoof. Ze is werkzaam als ziekenhuisethicus 
bij ziekenhuis Rijnstate, en als adviseur ethiek 
voor Spaarne Gasthuis Haarlem. Daarnaast is ze 
voorzitter van de Raad van Toezicht van SeneVita 
GGZ te Eindhoven.
E angelinevandoveren@gmail.com 

Literatuur
Bree, M. de & Veening, E. (2016). Handleiding moreel 

beraad. Praktische gids voor zorgprofessionals. Assen: 
Koninklijke Van Gorcum.

Dartel, H. van & Molewijk, B. (red.) (2014). In gesprek 
blijven over goede zorg. Overlegmethoden voor ethiek in de 
praktijk. Amsterdam: Boom.

Foucault, M. (2004). Parrèsia. Vrijmoedig spreken en waar-
heid. Amsterdam: Parrèsia.

MOREEL BERAAD ALS EEN SPEELVELD VAN HET GOEDE LEVENPRAKTIJK



6 9

PRAKTIJK  |  BARBARA ZWAAN

Van DANS naar K.A.N.S.
Hoe het goede leven en het lijden in spirituele zin te interpreteren? Dat 
is geen gemakkelijk te beantwoorden vraag. Naar mijn idee gaat het om 
een manier van kijken: wat zie je als je ziet wat je ziet? Het is, met andere 
woorden, een kwestie van perspectief. 

Ik herinner mij nog dat ik nietsvermoedend 

voor het eerst op een donderdagmorgen 

deze ruimte binnenstapte. Ik werd volkomen 

overweldigd door wat ik zag: een explosie 

van vreugde, midden in een omgeving waar 

ook zoveel treurnis is. Door lichamelijke en/

of geestelijke beperkingen kunnen de mensen 

op leeftijd die bij ons wonen, niet meer voor 

zichzelf zorgen en zijn dus aangewezen op 

de hulp van anderen. Voor sommigen is het 

accepteren van die hulp, en daarmee van 

hun eigen afhankelijkheid, heel moeilijk. 

Anderen laten het zich aanleunen, min of meer 

verzonken als zij zijn in hun ziekte. 

	 Maar op zo’n dansochtend is het even allemaal 

anders. Dan wordt het leven gevierd, met alles 

erop en eraan. Dat elke keer de laatste keer kan 

zijn, geeft een extra intensiteit aan het samenzijn. 

Feest!
In het verpleeghuis waar ik als geestelijk ver-

zorger werk, is er elke donderdag een dans- en 

muziekochtend. In De Bron, de multifunctio-

nele ruimte van het huis, vormt zich een grote 

kring van bewoners, al dan niet in een rolstoel. 

Als iedereen zover is, gaat het los. Frank Sinatra, 

ABBA, de toppers, alle muziekgenres uit alle 

tijden passeren de revue. Een man rammelt op 

een instrument, een blinde vrouw, die elk num-

mer feilloos uit het hoofd kent, zingt uit volle 

borst mee. Een sambabal doet dienst als mi-

crofoon, waarmee een vrijwilliger alvast oefent 

voor zijn auditie bij The Voice Senior. Er wordt 

gelachen, gezongen, pret gemaakt. Kortom: het 

is feest!	

HET GOEDE LEVEN EN HET LIJDEN

< Eemplein Amersfoort

Ik kan niet beloven een sluitend betoog te bieden, of een afdoende oplossing; daar is het pro-

bleem, of liever de uitdaging, veel te groot voor. Wel kan ik een ervaringsverhaal vertellen uit 

de praktijk van mijn werk als geestelijk verzorger in een Haags verpleeghuis. In die casus zijn 

zowel het goede leven als het lijden aanwezig. 

Na mijn verhaal verteld te hebben, zal ik erop reflecteren en proberen een spirituele interpretatie 

van dat goede leven en dat lijden te geven. Het is een kwestie van perspectief en dat werpt twee 

vragen op: wat is dan dat spirituele perspectief en kun je dat beïnvloeden? Kun je, anders gezegd, 

een spirituele blik op de dingen en de mensen op de een of andere manier aanleren? Is daar een 

methode voor? In dit essay wil ik daarnaar zoeken. 

Dansen op donderdagmorgen: een praktijkvoorbeeld *



een kus: een handkus van een 99-jarige. ‘Ik hou 

van jou’, zei hij eens op zo’n moment, waarop 

ik mijzelf hoorde antwoorden: ‘De liefde is 

wederzijds’.

Meer mens
En zo merk ik langzaamaan dat er zich iets in mij 

omvormt. Mijn angst mijzelf te verliezen in het 

verdriet van en om de bewoners, blijkt onge-

grond. Juist door mij midden in dat verdriet te 

begeven, wordt het, door een wonderlijke draai, 

een dans. Mijn lichaam voegt zich bij de geest – 

waar een geestelijk verzorger zo dol op is en zo 

op gericht is – en ik word meer mens. En dat al-

lemaal dankzij deze fantastische groep bewoners 

in dat verpleeghuis, mijn spirituele leermeesters. 

Steevast sluiten wij de dansochtend af met 

een nummer van Vera Lynn: ‘We’ll meet again, 

don’t know where, don’t know when’. Inder-

daad, we weten nooit of en wanneer we elkaar 

opnieuw zullen ontmoeten, maar elke ontmoe-

ting weer is een feest waarin het leven in al zijn 

broosheid dankbaar gevierd wordt. 

Het slaat mensen niet terneer, maar richt ze juist 

op. Zij die teruggetrokken waren, komen uit hun 

schulp. Zij die sliepen, worden wakker. 

Meedoen met de gekte
Dat laatste geldt ook voor mij. Van nature ben 

ik iemand die zich niet snel in de kring zal wer-

pen. Liever kijk ik eerst de kat uit de boom. Wat 

is hier gaande, wie zijn dit, zal ik het wagen mij 

met hen in te laten, dichterbij te komen? Maar 

daar kom je, zeker bij mensen met dementie, 

niet mee weg. ‘Wat staat u daar nou, daar aan de 

kant? U doet niet mee. U moet meedoen met de 

gekte!’ En dus doe ik dat nu: steeds een beetje 

verder de cirkel in, steeds een beetje naderbij. 

Een terugkerend ritueel is inmiddels, dat ik 

een man van 99 ten dans vraag. Ik ga voor zijn 

rolstoel staan en maak een plechtige buiging: 

‘Zou u met mij een dansje willen wagen, me-

neer?’ Ja, dat wil hij wel! En daar gaan we dan, 

zwierend en zwalkend tussen de anderen door. 

‘Kijk mensen, de dominee danst, op ‘Sex Bomb’ 

van Tom Jones!’ En als we klaar zijn, krijg ik 

7 0 HANDELINGEN 2019 | 4 7 1HET GOEDE LEVEN EN HET LIJDEN

PRAKTIJK VAN DANS NAAR K.A.N.S.

baarheid, vulnerability (of het Franse, vulnéra-

bilité), komt van vulnus, wat ‘wond’ betekent. 

Wie kwetsbaar is, staat bloot aan kwetsuren, 

loopt het risico gewond te raken. Gewond, of 

meer gewond, want de meeste kwetsbaren zijn 

al gekwetst. 

In het voorbeeld dat ik noemde, zijn het de 

bewoners van het verpleeghuis die lichamelijk 

en/of geestelijk gewond zijn. Hoe daarmee om  

te gaan? Over het algemeen denk ik dat mensen 

De casus die ik hierboven presenteerde, zal ik 

nu interpreteren. Dat doe ik aan de hand van 

vier kernbegrippen: Kwetsbaarheid, Afstand, 

Nabijheid, Spiritualiteit. Zo wil ik komen tot 

een spirituele methode ter interpretatie van het 

goede leven en het lijden: K.A.N.S.

Kwetsbaarheid
In de eerste plaats: kwetsbaarheid. Wat betekent 

dat eigenlijk? Het Engelse woord voor kwets-

K.A.N.S.: een spirituele methode van interpretatie van het 
goede leven en het lijden 

de confrontatie met hen die lijden het liefst uit 

de weg gaan. Het lijden kan weerstand oproe-

pen, of zelfs afkeer. Het aanzien van gebreken 

werkt dan afstotend, het lijden wordt uit de weg 

gegaan. 

	 Zelf heb ik dat ook ervaren. Bewust of onbe-

wust hield ik tot de bewoners afstand. Omdat ik 

dat geleerd had, misschien, en het bij professio-

naliteit zou horen of een moreel verantwoorde 

omgang. Maar ook uit zelfbescherming. Want 

wat gebeurt er als je het lijden recht in de ogen 

ziet, raak je dan niet betrokken bij iets waar 

je geen controle meer over hebt? Word je niet 

meegezogen in andermans pijn en verdriet? 

Overleef je dat zelf wel?

Afstand
Bij zo’n terughoudende attitude hoort het 

tweede kernwoord: afstand. 

In zijn boek Ich und Du (1923) onderscheidt 

filosoof en mysticus Martin Buber (1878-1965) 

twee woordparen die betrekkingen tussen men-

sen aangeven: ‘Ik-Het’ en ‘Ik-Jij’. Wie in een ‘Ik-

Het’-relatie staat tot een ander, blijft op afstand. 

Het ‘Ik’ zet zich slechts ten dele in en benadert 

de ander als object dat voor eigen doeleinden 

gebruikt wordt. 

Dat klinkt wellicht wat negatief, maar in de 

praktijk van alledag is dit de meest voorko-

mende omgangsvorm tussen mensen. En een 

onontbeerlijke, want zonder zakelijk, op effec-

tiviteit gericht contact zouden wij niet kunnen 

leven (Zwaan 2017, 74-119). 

Bovendien: in de ‘Ik-Het’-relatie kunnen, wat 

Buber noemt, ‘Jij-momenten’ oplichten. Wat 

gebeurt er dan, en hoe gebeurt dat? Zo komen 

we bij het derde kernwoord: nabijheid. 

Nabijheid
In de door mij gepresenteerde casus bleef ik 

bij het dansen eerst buiten de kring. Ik voegde 

mij niet bij de kwetsbaren, bleef op een afstand 

de mensen observeren. Totdat een van hen mij 

met niet mis te verstane woorden wees op die 

beschouwende terughoudendheid: ‘Wat staat 

u daar nou, u doet niet mee, u moet meedoen 

met de gekte!’

Meedoen met de gekte, dat betekent je 

liefdevol inlaten met hen die lijden, je in hun 

kring wagen, je door hen laten ontwapenen en 

ontmaskeren, jezelf helemaal – met geest én 

lichaam – blootgeven, je dapper dansend aan 

het moment overleveren, zonder reserve. Het 

betekent, in Bubers woorden, een ‘Ik-Jij’-relatie 

aangaan. 

Het woord ‘zorg’, care, is afkomstig van het 

Gotische kara. Kara betekent ‘treuren’. De oor-

spronkelijke betekenis van zorg is dus verdrietig 

zijn, compassievol. Com-passie, mee-lijden, 

daar gaat het om. Niet in de neerbuigende 

zin van het woord, maar door wonden aan te 

raken, aangeraakt te worden. Waar het lijden 

gedeeld wordt, vallen verschillen tussen sterk en 

zwak, onafhankelijk en afhankelijk, machtig en 

machteloos weg en kan er in de wederkerigheid 

en verbondenheid die dan ontstaat iets oplich-

ten wat dat leed overstijgt. Buber spreekt in dat 

geval van ‘het eeuwige Jij’ of God, maar je zou 

het ook ‘het transcendente’ of ‘het goede’ / ‘het 

goede leven’ kunnen noemen. 

Spiritualiteit 
Wat ons brengt bij het laatste kernwoord: spi-

ritualiteit. Wat gebeurt er precies als er iets van 

het goede leven midden in het lijden oplicht, 



7 2 7 3HANDELINGEN 2019 | 4 HET GOEDE LEVEN EN HET LIJDEN

* �Dit is een licht gewijzigde versie van de inleiding 
die ik uitsprak bij de 20ste Henri Nouwen Lezing 
door Stephan Posner over ‘Care as essential 
human condition’, op 1 december 2018 in de 
Janskerk van Utrecht (www.nouwen.org).

PRAKTIJK VAN DANS NAAR K.A.N.S.

onderlinge ontmoeting. Alleen als je een ander 

zichzelf laat zijn, is er wederzijdse menswor-

ding mogelijk. 

• �Dat is het derde kenmerk van het feest: de 

transformatie, of menswording. Door de – in 

dit geval – ‘dansdialoog’ wórd je als partners 

aan elkaar verbonden. Je wordt wie je bent 

door en aan de ander. Door de lijfelijke bewe-

ging van het dansen beleef ik bovendien mijn 

lichaam op vernieuwde wijze als een geschenk. 

‘Dansen’, zegt Verhoeven, ‘is een beweging 

zonder doel, beoefend om haar zelfs wille 

of uit vreugde om het bezit van het lichaam’ 

(1998, 166). Voor mij, als geestelijk verzorger, 

is dat een ontdekking. Door mensen op een 

speelse manier aan te raken – want de dans is 

een vorm van spel – word ik zelf aanraakbaar 

en dat maakt rijk. Ook de dans is ambivalent. 

Je voet raakt de aarde, maar komt daar tegelijk 

los van. Het is dus een spel tussen vrijheid en 

gebondenheid.

• ��Wat mij brengt bij een vierde kenmerk van het 

feest. Een feest heeft iets van revolte, van verzet 

in zich. Het verzet zich tegen het alledaagse 

leven en zoekt naar een bevrijding daaruit. Je 

wilt loskomen van de zwaartekracht en opge-

tild worden. 

• �En zo belanden we bij het vijfde kenmerk van 

het feest: het feest kan dan ervaren worden 

als een uit de tijd getilde gift, maar het is ook 

tijdelijk. ‘Jij’ wordt, in buberiaanse termen, 

altijd weer een ‘Het’. De onderlinge gelijkheid, 

die er voor de duur van de dans was, verdwijnt 

als sneeuw voor de zon. Bewoner wordt weer 

bewoner, geestelijk verzorger geestelijk verzor-

ger. Op een andere manier kwetsbaar – de be-

woner ís het, de helper kan er voor kiezen zich 

zo op te stellen – en met een andere positie: de 

helper is met een doel opgeleid, aangesteld, en 

wordt daarvoor betaald. 

• �Helaas kan het dus niet altijd feest zijn! Het 

komt en gaat, en wat gebeurt is steeds verras-

send. We kunnen een feest organiseren, maar 

het verdere verloop hebben wij niet in de 

hand. Ons past een houding van passiviteit, 

van afwachting. Het feest is niet maakbaar, en 

dat is het zesde kenmerk. 

• �Het besef dat het feest voorbijgaat en, in het 

verpleeghuis, dat de bewoners broos zijn, dat 

besef van contingentie maakt dat het feest 

wint aan intensiteit, zijn zevende en laatste 

kenmerk. We dansen als het ware dwars door 

de dood heen. Dát we er met elkaar zijn, op 

dat moment, terwijl we er ook niet zouden 

kunnen zijn, doorbreekt de alledaagse vanzelf-

sprekendheid (of de illusie daarvan) en doet 

ons na zo’n dans- en muziekochtend dankbaar 

en verwonderd omzien naar wat ons toeviel. 

Tot slot: K.A.N.S.
De inzet van mijn essay was om tot een spiri-

tuele methode te komen van interpretatie van 

het goede leven en het lijden. Ik heb daartoe 

vier kernbegrippen doorlopen: Kwetsbaarheid, 

Afstand, Nabijheid en Spiritualiteit. Als we de 

eerste letters van die woorden op een rij zetten, 

vormen ze samen: K.A.N.S.

	 Een kans om in een situatie of omgeving van 

crisis hetzelfde anders te zien. Om zo’n perspec-

tief te ontwikkelen, dat midden in het lijden het 

goede leven oplicht. Dat een wond een wonder 

wordt en een fuik een feest: paradoxaal, exta-

tisch, transformerend, opstandig, tijdelijk, niet 

maakbaar en intens. 

zichtbaar wordt? Dan is het, kort gezegd, feest! 

Maar wat is dat, een feest? 

Een feest, zegt filosoof Cornelis Verhoeven 

(1928-2001), komt voort uit de totaliteit van 

het leven. ‘De kunst van het feesten begint 

wanneer men genoeg heeft gelezen in het boek 

des levens’ (2012, 139). Voor het vieren van een 

feest is dus levenservaring nodig. Een feest is 

geweven uit de stof van het leven zelf. Die stof is 

zowel levenslust als levensonlust, of melancho-

lie. Melancholie is volgens Verhoeven een don-

kere droesem of bezinksel op de bodem van de 

ziel. Een oerverdriet – van jezelf en van anderen 

– dat daar ligt opgeslagen en dat een onlosma-

kelijk onderdeel uitmaakt van wie je bent, van 

je identiteit. Deze melancholische droesem geeft 

diepte en hoogte aan het feest. Zonder dat zou 

het een oppervlakkige fuif zijn. Een feest is dus 

vrolijk én ernstig, plezierig én plechtig. 

• �Als eerste kenmerk van het feest zou ik daar-

om de paradox willen noemen. Het feest is pa-

radoxaal, omdat het lijden en het goede leven 

erin hand in hand gaan. Geluk gaat gepaard 

met pijn, lijkt het wel, en er is ‘geen grotere 

pijn dan geluk’ (Frank Boeijen). Het geluk dat 

in het feest gevierd wordt, is inderdaad groot.

• �Het is, en dat is het tweede kenmerk van het 

feest, extatisch. Toen ik voor de eerste keer 

de dansruimte binnenkwam en zag wat daar 

gebeurde, werd ik overvallen door een explosie 

van vreugde. ‘Extase’ betekent letterlijk ‘uit-

staan naar’. Tijdens het dansen sta je uit naar 

de ander, opdat die ander zijn of haar intrede 

kan doen. Je ontmoet hem of haar als auto-

nome ander, zonder enige behoefte aan heb-

berigheid. Voor Buber is dat essentieel in de 

Barbara (drs. B.) Zwaan is theoloog, werkzaam als 
geestelijk verzorger en redactielid van Herademing. 
Tijdschrift voor Spiritualiteit en Mystiek en 
Tijdschrift voor Geestelijk Leven.
E barbarazwaan@planet.nl

Literatuur
Verhoeven, C. (1998). Symboliek van de voet. Best: Damon. 
Verhoeven, C. (2012). Inleiding tot de verwondering. 

Eindhoven: Damon. 
Zwaan, B. (2017). Een prachtige dans. De therapeutische 

afstemming van afstand en nabijheid in het werk van Carl 
Rogers, Martin Buber en Henri Nouwen. Tilburg: KSGV.

TIPS BIJ HET THEMA

Van DANS naar K.A.N.S.

• �www.theoblogie.nl › liefde-wordt-niet-

dement: over crisis en kans bij dementie 

(eerder verschenen in Speling 2019/1).

• �portal.eo.nl › programmas › het-vermoe-

den › gemist › 2017/11 › 2: uitzending van 

‘Het Vermoeden’ van 26 november 2017, 

over Een prachtige dans en de dans in het 

verpleeghuis.

• �ethicsofcare.org: ‘An unexpected party’, 

Inleiding door Barbara Zwaan van de 20e 

Henry Nouwenlezing, over dans en muziek 

in het verpleeghuis, 24 februari 2019 



7 5

DE SCRIPTIE  |  MARTIJN A.C. VAN LOON

Hoe komen patiënt 
en geestelijk ver-
zorger bij elkaar 
terecht? 

Overal in zorginstellingen werken 

geestelijk verzorgers met patiënten. 

De beroepsgroep is goed in staat te 

reflecteren over hoe dat contact inhoudelijk tot 

stand komt. De werkrelatie met de patiënt is 

immers een van de meest cruciale aspecten van 

geestelijke verzorging. Veel minder wordt geke-

ken naar de technische, organisatorische kant 

van contactname, die daaraan voorafgaat. 

Probleemstelling
In mijn onderzoek heb ik mij verdiept in het 

vraagstuk hoe patiënt en geestelijk verzorger bij 

elkaar terechtkomen en hoe dit is verbonden 

met beroepsopvatting en beleid. Deze pro-

bleemstelling vereist helderheid over een aantal 

zaken. Bijvoorbeeld: 

• �Heeft een patiënt wel behoefte aan geeste-

lijke zorg en hoe komt men dat te weten? 

• �Zijn het domein en de verschillende rollen 

van de geestelijk verzorger duidelijk afgeba-

kend?

• �Hoe verhoudt de geestelijke verzorging zich 

wat betreft professionaliseringsprocessen en 

werkwijze tot andere zorgdisciplines? 

• �En hoe wordt omgegaan met positionering 

van de afdeling in de instelling, borging van 

kwaliteit en schaarste van het aanbod van 

geestelijke verzorging? 

vooral de vraag hoe de patiënt op de juiste 

plaats in het ziekenhuis terechtkomt. Kent het 

zorgpersoneel de afdeling en weten zij wanneer 

er doorverwezen moet worden? Krijgt ieder-

een die het wil en nodig heeft de geestelijke 

ondersteuning waar hij recht op heeft wanneer 

het druk is? Op een concreet niveau is het van 

belang te weten welke diagnostische instru-

menten hiervoor beschikbaar zijn en deze in 

te zetten op basis van weloverwogen keuzes. Te 

denken valt aan anamnese bij aanmeldingspro-

cedures en screening. Maar ook triage (verde-

ling van zorg onder de patiënten die er het 

meest bij gebaat zijn), verwijzingsprocedures en 

rapportage dienen inzichtelijk en verantwoord 

te worden gehanteerd. De keuzes die hierin 

worden gemaakt moeten bovendien rusten op 

de ethische en economische waarden die passen 

bij de zorgvisie van de instelling. 

Voor het beroepsperspectief wordt ingezoomd 

op de geestelijke verzorging. Afdelingen staat een 

uitgebreid, uniek, maar ook vaak incompleet, 

niet-transparant en ambivalent instrumentarium 

ter beschikking om het contact met patiënten 

verantwoord tot stand te brengen. Hulpmiddelen 

zijn vaak niet gestandaardiseerd, en er heersen 

discussies over positie en integratie, vrijplaats, 

samenwerking en roldiversiteit. 

Inventarisatie en analyse
De methodische benadering van het onderzoek 

was een inventarisatie te maken en analyse te 

verrichten van de mogelijkheden van toegang 

van geestelijk verzorgers tot patiënten en om-

gekeerd op afdelingen geestelijke verzorging in 

academische ziekenhuizen. 

Dataverzameling heeft in de eerste fase 

Hiervoor is een inventarisatie uitgevoerd onder 

academische ziekenhuizen. 

Onderzoeksvraag
De volgende onderzoeksvraag werd gehanteerd: 

Via welke mogelijkheden is de toegang van de 

geestelijk verzorger tot patiënten (en vice versa) 

geregeld in Nederlandse academische ziekenhui-

zen? 

Dit onderzoek is vooral gericht op geestelijk 

verzorgers zelf, om hen te wijzen op de proble-

matiek van dit aspect van het vak. Het zou de 

geestelijke verzorging als beroepsgroep helpen 

zich bewust te zijn van hun manier van werken. 

Daar hoort bij dat er goede en gefundeerde ver-

antwoording kan worden afgelegd over de vraag 

hoe men ervoor zorgt dat geestelijke verzorging 

terechtkomt bij de juiste patiënten, op het juiste 

moment en op de juiste manier. 

Drie perspectieven
Het theoretisch kader op deze probleemstelling 

bestaat uit drie perspectieven. 

Allereerst het cliëntperspectief, dat gaat om 

de vraag met welke geestelijke behoeften de 

patiënt bij wie in het ziekenhuis terecht kan en 

hoe deze behoeften kenbaar gemaakt kunnen 

worden. Het is vaak moeilijk te achterhalen 

wat de geestelijke behoeften zijn, voor zowel 

de zorgmedewerkers als de patiënten zelf. Over 

het algemeen willen patiënten wel dat er met 

aandacht naar hen wordt geluisterd, maar wat 

geestelijke behoeften betreft zou het specifiek 

moeten gaan om religieuze, morele of algemene 

zingevingsvragen. Deze moeten actief worden 

opgemerkt door zorgmedewerkers. 

Vanuit een institutioneel perspectief speelt 

HET GOEDE LEVEN EN HET LIJDEN

Masterstudent:	
�Martijn A.C. van Loon 

Titel onderzoek:	�
De weg en zijn bestemming.  
Hoe patiënt en geestelijk verzorger  
bij elkaar terechtkomen 

Faculteit:	
�Masterscriptie Faculteit der Filosofie,  
Theologie en Religiewetenschappen

Universiteit:	
�Radboud Universiteit Nijmegen

Datum: 	
�augustus 2019

HOE KOMEN PATIËNT EN GEESTELIJK VERZORGER BIJ ELKAAR TERECHT? DE SCRIPTIE  |  MARTIJN VAN LOON

7 4 HANDELINGEN 2019 | 4



plaatsgevonden onder alle Universitair Medi-

sche Centra (UMC’s) in Nederland. Zij zijn 

benaderd met vragen naar concrete mogelijkhe-

den en daarbij behorende beleidsoverwegingen. 

In de tweede fase is na inventarisatie van deze 

data een steekproef van drie UMC’s geno-

men (Radboud UMC, Leiden UMC en UMC 

Groningen) voor verdere verdieping. Hier zijn 

expertinterviews afgenomen met geestelijk ver-

zorgers en andere zorgprofessionals op leiding-

gevende posities als informanten. Inhoudelijke 

analyses zijn gemaakt van zowel de data uit de 

eerste fase als de data uit de transcripten van de 

interviews. 

Uitkomsten 
Algemene uitkomsten van de analyse zijn al-

lereerst het breed gedeelde belang van werken 

op basis van ordering en rapportage via het 

Elektronisch Patiënten Dossier (EPD). Men 

geeft meestal de voorkeur aan ordering boven 

andere mogelijkheden. Dit heeft behalve profes-

sionele aansluiting bij de zorg ook te maken 

met zichtbaarheid van de afdeling bij andere 

zorgmedewerkers. 

Ook gaat men er in alle drie UMC’s vanuit 

dat de meeste patiënten een inaccuraat beeld 

hebben van wat geestelijke verzorging is. Desal-

niettemin hebben ze principes als patiëntauto-

nomie hoog in het vaandel. 

De onderzochte UMC’s hanteren verder ver-

gelijkbare methodieken van contactname met 

patiënten, maar verschillen in de benaderingen 

van zorg, patiënt en ziekenhuismedewerkers. 

De analyses geven de volgende uitkomsten:

• ��In het Radboud UMC wordt ingezet op 

persoonsgerichte en vraaggestuurde zorg. 

Omdat ervan wordt uitgegaan dat patiënten 

een inaccuraat beeld van geestelijke 

verzorging hebben levert dit moeilijkheden 

op, en wil men gebruik maken van spirituele 

anamnese en screeningslijsten, die de 

patiënt bij voorkeur zelf invult. Zo wordt 

het tijdsgebrek van verpleegkundigen om 

volledige anamnese af te nemen omzeild. 

Geestelijke verzorging die louter via ordering 

verloopt is overigens niet het ideaalbeeld, er is 

waardering voor de ‘informele route’. 

• ��Geestelijke verzorging in het Leiden UMC 

gaat uit van de capaciteiten van patiënten 

om te weten wat zij willen. Daarom richt 

men zich hier op het informeren van pati-

ënten over de mogelijkheid van geestelijke 

verzorging, waarna deze zelf een hulpvraag 

moeten formuleren. De inschatting welke 

patiënten proactief worden geïnformeerd 

wordt in overleg met verpleegkundigen 

gemaakt. Deze werkwijze wordt door gees-

telijk verzorgers beschouwd als protocol, 

door verpleegkundigen echter als informele 

aanwezigheid. Het dagelijkse rondlopen van 

de geestelijk verzorger op de afdeling zorgt 

ervoor dat men eerder hem consulteert dan 

bijvoorbeeld een maatschappelijk werker die 

minder zichtbaar is. 

• �Het UMC Groningen wil de mens in de 

patiënt zien en diens behoefte meer op laten 

vallen bij zorgmedewerkers. De geestelijke 

verzorging richt zich daarom mede op het 

personeel als potentiële klanten in een mar-

ketingcampagne. Zij zijn immers degenen 

DE SCRIPTIE HOE KOMEN PATIËNT EN GEESTELIJK VERZORGER BIJ ELKAAR TERECHT? 

7 6 7 7HANDELINGEN 2019 | 4 HET GOEDE LEVEN EN HET LIJDEN

< �Gijs Frieling, ‘Doornroosje’ (detail), 1995



LEREN GELOVEN IN DIACONAAL 

HANDELEN 

5-6 februari en 3 juni  

E t.hoekstra@protestantsekerk.nl Opgave begin 

december: pthu.nl/PAO_PThU/PAO1920/ 

Diaconale-training/ 

In de voortgezette nascholing voor predikanten 

en kerkelijk werkers is voor het eerst een 

diaconale training opgenomen. Deze training 

wil predikanten en kerkelijk werkers toerusten 

voor hun rol en verantwoordelijkheid in het 

begeleiden van diakenen en andere diaconale 

vrijwilligers. De training wordt ontwikkeld en 

gegeven in het kader van een samenwerking van 

Protestantse Theologische Universiteit (PThU) 

en Kerk in Actie. 

DE PASTOR ALS ETHICUS

30-31 januari, aanmelden voor 13 december  

W www.pthu.nl/PAO_PThU/PAO1920/ 

Pastor-als-ethicus/

‘Omgaan met morele keuzen in de 

beroepspraktijk’. De ethiek van het pastoraat 

betreft keuzen van de pastor: hoe gaat zij of 

hij om met macht en gezag, met schaarse tijd, 

te hoog gestelde of botsende verwachtingen, 

met pijnlijke of gevoelige informatie, met 

pluraliteit in de gemeente, met persoonlijke 

vriendschappen? Ethiek in het pastoraat gaat 

over de pastorant die behoefte kan hebben aan 

morele coaching. In deze tweedaagse cursus 

richten we ons op beide niveaus van morele 

reflectie. Er wordt een methode aangereikt 

voor het omgaan met morele vragen. We 

gaan in op de rol van de Bijbel in de omgang 

met ethische vraagstukken. Op beide dagen 

gaan we exemplarisch dieper in op concrete 

vraagstukken. Docent: prof.dr. Theo Boer.

HOLOCAUSTEDUCATIE – HERINNEREN 

VOOR DE TOEKOMST

13 januari, 9.30-16.30 uur, Promotiezaal KU 

Leuven; € 35, online inschrijven via  

www.kuleuven.be/thomas/page/didache- 

onderwijs-2020/

Herinneringseducatie is werken aan een 

houding van actief respect in de huidige 

maatschappij vanuit de collectieve herinnering 

aan menselijk leed dat veroorzaakt is door 

menselijke gedragingen als oorlog, intolerantie 

of uitbuiting en dat niet vergeten mag 

worden. Dit onderwerp aan bod brengen in 

de godsdienstles is een hele uitdaging omdat 

het sterk raakt aan ons beeld van mens en 

God en ook de relaties tussen leerlingen 

in een multiculturele klas op de proef kan 

stellen. Deze studiedag is georganiseerd door 

het Centrum Academische Lerarenopleiding, 

Faculteit Theologie en Religiewetenschappen 

van de Katholieke Universiteit Leuven, in 

samenwerking met de Erkende Instantie 

rooms-katholieke godsdienst.

LITURGIE EN RITUEEL HANDELEN

Vier bijeenkomsten tussen 13 februari en 2 april, 

14.00-17.00 uur; Dominicuskerk Nijmegen;  

aanmelden voor 31 december 

E sylvia.ebbeng@radboudumc.nl 

In deze cursus kun je je scholen en oefenen in 

het voorgaan in de liturgie (in een viering en 

aan bed) in een instelling, in het bijzonder in 

het ziekenhuis. Theorie en praktijk worden in 

de bijeenkomsten afgewisseld, de deelnemers 

brengen hun eigen praktijk in en krijgen feedback. 

Er worden nieuwe vormen van ritueel handelen 

in de pastorale context gezocht, uitgewisseld en 

geoefend in combinatie met verdieping in de 

literatuur. Docent: drs. Andries Govaart. 

SPELEN MET ZIN

Vijf bijeenkomsten tussen 13 januari en  

16 maart, 10.00-16.30 uur; studielast, kosten  

en opgave: www.tilburguniversity.edu

Geestelijke begeleiding in ontregelende 

ervaringen. Eenzaamheid, rouw en trauma 

of verliefdheid, maar ook burn-out en moral 

injury zijn voorbeelden van ontregelende 

ervaringen. Ze stellen het dagelijks leven 

op scherp en roepen levensvragen op. 

Pastores, geestelijk begeleiders en verzorgers, 

levenscoaches krijgen in Spelen met zin een 

dialoogmodel aangereikt om creatief en 

verrassend het gesprek aan te gaan. Docenten: 

Sjaak Körver en Christa Anbeek. 

ACTUEEL

WWW.HANDELINGEN.COM
Een uitgebreide en actuele agenda vindt u op 
www.handelingen.com. Daar kunt u ook put-
ten uit een aantal beeldmeditaties met beeld 
in kleur. In het archief valt op thema te zoeken 
in eerder gepubliceerde artikelen. 

die de patiënten dagelijks zien. Omdat klini-

sche lessen een korte werkingsduur hebben 

wordt in de toekomst wellicht gewerkt met 

een verpleegkundige per afdeling met een 

affiniteit voor geestelijke verzorging, zoals 

dat nu voor andere disciplines al het geval is. 

Zowel in het Radboud UMC als in het UMC 

Groningen is geestelijke verzorging op de ene 

afdeling beter in beeld dan op de andere. Veel is 

afhankelijk van leiderschap, persoonlijke con-

tacten en het soort benadering van geestelijke 

verzorging dat geschikt is voor een afdeling. 

Conclusie 
Het onderzoek toont aan dat UMC’s een be-

hoefte hebben aan zichtbaarheid, standaardise-

ring van processen en een ambitie om geestelijke 

verzorging meer te integreren in het ziekenhuis. 

Zo wordt ook de vrijplaats slechts genoemd in 

het kader van rapportage, niet als initiatiefrecht. 

Praktisch blijkt echter dat de standaard werk-

wijze van de zorg wat betreft contactname met 

patiënten niet altijd voldoet voor de geestelijke 

verzorging. Men houdt daarom vast aan uit-

wijkmogelijkheden, die worden gepresenteerd 

als protocollair overleg of presentie. Om goed 

te integreren en te professionaliseren moeten 

geestelijk verzorgers een dergelijke flexibiliteit 

onderdeel houden van hun mogelijkheden in 

werkwijze voor contactname met patiënten, 

maar deze dient wel gefundeerd, verantwoord en 

zichtbaar te worden gecommuniceerd. 

Martijn van Loon is geestelijk verzorger, per eind 
december verbonden aan Carinova in Deventer. 
E vanloonmac@gmail.com

DE SCRIPTIE

7 8 7 9HANDELINGEN 2019 | 4 HET GOEDE LEVEN EN HET LIJDEN



8 0 HANDELINGEN 2019 | 4

SPIRITUELE WEG EN PROFESSIONELE 

GRONDHOUDING

Zes bijeenkomsten tussen 3 maart en 26 mei, 

13.30-16.30 uur; Tilburg School of Theology, 

Utrecht. W www.tilburguniversity.edu

Hoe als mens te leven, als mens samen te leven, 

is een geheim dat zich gaandeweg ontvouwt 

en onthult. Het antwoord op die vraag wordt 

ons voorgeleefd en voorgehouden: mystagogie, 

inwijding. De cursus is bedoeld voor wie vanuit 

of in een christelijke context mensen begeleiden 

in hun proces van menswording. Docent: 

Annemieke de Jong-van Campen. 

DEMENTIE: EEN PASTORALE EN 

THEOLOGISCHE UITDAGING

18 maart, 13 mei en 10 juni, 9.30-16.30 uur;  

De Wijngaard, Bosch en Duin; info en  

aanmelden: pepredikanten.nl/dementie

Dementie beïnvloedt verregaand hoe iemand in 

het leven staat en wat nog zin geeft. Mensen met 

dementie en hun naasten pastoraal begeleiden 

is een uitdaging. Deze cursus geeft je de 

praktische en reflectieve tools om de pastorale 

en theologische uitdaging die dementie biedt in 

vreugde en vertrouwen aan te gaan.

‘SUFFERING, DEATH AND PALLIATIVE 

CARE’

24-27 maart, Radboudumc Nijmegen;  

E valesca.hulsman@radboudumc.nl 

De 22e editie van de Advanced European 

Bioethics Course, georganiseerd door de 

sectie Ethiek van de Gezondheidszorg van de 

afdeling IQ healthcare, Radboudumc Nijmegen, 

behandelt een scala aan ethische onderwerpen 

rond lijden en sterven, palliatieve zorg en 

medisch ondersteund sterven. Voor deelnemers 

met verschillende professionele achtergrond 

zoals geneeskunde, verpleegkunde, geestelijk 

verzorging, filosofie, theologie en PhD-

studenten op al deze gebieden. 

ACTIEVE GESPREKSVOERING 

Negen bijeenkomsten in april-mei en oktober- 

december 2020 W www.radboudumc.nl >  

onderzoek en onderwijs

Uitgangspunt van deze training is de 

hulpverlenende dimensie van het pastoraat en 

geestelijke verzorging: de pastorant maakt deel 

uit van een systeem en zijn of haar hulpvraag is 

alleen te bewerken wanneer die begrepen wordt 

in het geheel van dat systeem (Friedman). 

Docenten: dr. Wim Smeets en dr. Anneke de 

Vries.

LIJDEN, LOT, LIEFDE 

Vier bijeenkomsten in mei en juni 2020  

W www.radboudumc.nl > onderzoek en 

onderwijs

Teksten van Hillesum en De Saint-Exupéry om 

tegen je eigen leven aan te leggen en tegen de 

verhalen van patiënten. Zo verdiep je je eigen 

spiritualiteit en krijg je meer in handen voor je 

begeleiding van patiënten. Begeleider: drs. Ans 

Bertens. 

ACTUEEL



EDITIEREDACTIE  |  CISKA STARK & FRANCISCA FOLKERTSMA

2020 | 1 (MAART)

De magie van het gesproken Woord

Volgend nummer

Spreken en preken is een belangrijke taak van voorgangers en 
geestelijk begeleiders. Een welgekozen woord biedt perspectief, 
werkt helend en zelfs bevrijdend. In de oudheid werden 
voorgangers retorisch geschoold om zich te laten horen in het 
publieke domein en bij te dragen aan de beschaving van de 
samenleving.

In de huidige tijd spreken voorgangers vooral binnen de muren 
van de kerk hun waardevolle woorden. Lange tijd leek het 
fenomeen preken daarmee min of meer achterhaald. In een 
digitale cultuur hebben mensen minder behoefte aan de preek 
als informatie, selecteren zij zelf wat zij tot zich nemen en is hun 
digitale brein meer gericht op multimedia dan op het aanhoren 
van een toespraak.

Niettemin lijkt het tij inmiddels gekeerd. Een preekfestival trekt 
vijfhonderd bezoekers. Pioniers in het religieuze veld geven aan 
dat zij zich willen bekwamen in het preken en podcasts met 
preken worden massaal gedownload. De magie is terug, maar 
hoe? En wat vraagt dat van de voorganger?




