HANDELINGEN

TIJDSCHRIFT VOOR PRAKTISCHE THEOLOGIE EN RELIGIEWETENSCHAP




HANDELINGEN

TIJDSCHRIFT VOOR PRAKTISCHE THEOLOGIE EN RELIGIEWETENSCHAP

Het goede leven en het lijden

EDITIEREDACTIE | HANS SCHILDERMAN

INHOUD

19

29

43

51

57

63

69

Het goede leven interpreteren in de context
van het lijden
HANS SCHILDERMAN

ONDERZOEK

Stoicijnse en boeddhistische gelukskunde
voor de moderne mens
HANS THIJSSEN

Kwetsbaarheid, aanvaarding en het
onvoorwaardelijke
PETER NISSEN

Kan mindfulness het lijden van patiénten
verlichten?
ANNE SPECKENS

PRAKTIJK

De diepgang van iemands unieke verhaal
WIM SMEETS

Oerscene, zingeving en veranderende beleving
IGNACE DE HAES

Enkele gedachten vanuit het boeddhisme
PAUL VAN DER VELDE

Moreel beraad als een speelveld van het
goede leven
ANGELINE VAN DOVEREN-KERST

Van dans naar K.A.N.S.

BARBARA ZWAAN
EN VERDER: Aan de lezer 1
In beeld 40
De scriptie 74
Actueel 78

Omslag: Jeltie Hoogenkamp, ‘zon — nr. 1', Zonneliedreeks Franciscus

JAARGANG 46201914 + WWW.HANDELINGEN.COM

Handelingen levert een waardevolle bijdrage aan het professionele
handelen van pastores, geestelijk verzorgers en andere betrokken
academici, die de reflectie op de religieuze en levensbeschouwelijke
aspecten van hun eigen beroepspraktijk willen verdiepen. Handelingen wil
enthousiaste professionals een inhoudelijke oriéntatie bieden voor hun
omgang met kerkleden, cliénten of personeel op terreinen van geloof,
spiritualiteit, zingeving, levensoriéntatie en gemeenschapsvorming.

Redactie

dr. Jorge Castillo Guerra, prof.dr. Monique van Dijk-Groeneboer,

drs. Harry Harmsen (webredacteur), drs. Theo van Leeuwen,

Tom Lormans MA, dr. Eric Luijten, dr. Erica Meijers, drs. René Rosmolen
(beeldredacteur), dr. Hans Schaeffer, prof.dr. Hans Schilderman
(hoofdredacteur), dr. Ciska Stark, dr. Theo van der Zee

Redactiesecretariaat

Francisca Folkertsma-Huizer MA

Dick Ketstraat 79

6717 NZ Ede T 0318 701054
redactiesecretariaat@handelingen.com

Eindredactie
Marieke van der Giessen-van Velzen | Redactie. AMG

Vormgeving
Frank de Wit (Zwolle)

Foto’s
Omslag en binnenwerk: René Rosmolen

Uitgave, administratie en
advertentie-exploitatie
KokBoekencentrum

Postbus 13288, 3507 LG Utrecht

T 088 700 2780 (9.00-12.00 uur)

E handelingen@kokboekencentrum.nl

Abonnementen

Handelingen verschijnt viermaal per jaar. De jaargang loopt parallel met
het kalenderjaar. De prijs van een jaarabonnement bij automatische
incasso (voor een factuur betaalt u €1,- toeslag) bedraagt in Nederland
€50,45; studentenabonnement € 27,00 (na inzending fotokopie
collegekaart; abonnement buitenland € 65,00. Los nummer € 16,00 (excl.
€ 1,50 porto), te bestellen via www.handelingen.com.

Een proefabonnement voor 2 nummers kost € 19,50. Een abonnement
kan elk gewenst moment ingaan. Na het eerste jaar wordt het abonne-
ment automatisch omgezet in een abonnement voor onbepaalde tijd met
een opzegtermijn van drie maanden.

CBB

Dit tijdschrift wordt voor visueel gehandicapten uitgegeven op Daisy-
cd-rom en/of in braille, grootletter of via de Elektronische Postbus.
Informatie en opgave:

Christelijke Bibliotheek voor Blinden en Slechtzienden

Postbus 131, 3850 AC Ermelo

T 034156 5477

E klantenservice@cbb.nl

ISSN 0165-5411
© 2019 Uitgeverij KokBoekencentrum, Utrecht, Onderdeel VBK|Media

Niets uit deze uitgave mag worden verveelvoudigd en/of openbaar
gemaakt door middel van druk, fotokopie, microfilm of op welke andere
wijze ook, zonder voorafgaande schriftelijke toestemming van de
uitgever.

Uitgeverij KokBoekencentrum vindt het belangrijk om op milieuvriende-
lijke en verantwoorde wijze met natuurlijke bronnen om te gaan. Bij de
productie van dit tijdschrift is daarom gebruikgemaakt van papier waar-
van het zeker is dat de productie niet tot bosvernietiging heeft geleid.



AAN DE LEZER | HANS SCHILDERMAN

‘Geinspireerd, dan wel door het lot?’

en goede vriend en collega liet me na zijn overlijden een bibliotheek na.
Een prachtige verzameling boeken in tal van disciplines. Het voelde als

heiligschennis om er de kostbare series uit te nemen, de handboeken, of
" net die ene monografie die ik juist miste. Nu is mijn studeerkamer een no-go-
? ! - zone geworden, want je struikelt over stapels boeken die hun plaats bij mij nog
\ \ niet gevonden hebben.

Voor mij ligt zo’'n parel: de Ethica Eudemia van Aristoteles, zoveel leuker geschreven dan de Ethica
Nicomacheia. Twee inleidende zinnetjes uit het eerste boek leg ik in eigen vertaling graag voor, ter
inleiding van deze editie van Handelingen.

‘Maar laten we eerst eens nagaan waaruit het goede leven bestaat en hoe het verworven moet worden, of
allen die het etiket ‘gelukkig’ ontvangen dat worden door de natuur [...], of door vorming [...] of door een
soort discipline — want mensen verkrijgen veel kwaliteiten noch door natuur, noch door vorming maar door
gewoonte [...] Of worden mensen gelukkig door geen van deze manieren, maar ofwel [...] door een soort
van goddelijke invloed, zo gezegd geinspireerd, dan wel door het lot?’
Prachtig gezegd, maar ook wel weer typisch Aristoteliaans om het goede leven voor te stellen als iets
dat we kunnen bereiken. Wat te doen met het lijden, het ongeluk, de pech dat ieder leven op enig
moment ook kenmerkt? Een collega van mij — zelf filosoof — merkte onlangs op dat we de theolo-
gen nodig hebben, omdat de wijsgeren voor die donkere kant nu eenmaal eerder een blinde vlek
hebben.

Mij uit het hart gegrepen; althans, het motiveerde mij vele jaren geleden om, ondanks een voor-
liefde voor de praktische filosofie, van de pastoraaltheologie mijn hoofdbedrijf te maken. Ik moet
vaststellen dat ik daar tot nu toe geen spijt van heb.

Maar de probleemstelling is natuurlijk interessant. Daarom organiseerden we in Nijmegen een
symposium met als titel: ‘Het goede leven en het lijden interpreteren’. We vroegen een filosoof,
een theoloog en een medicus er hun licht over te laten schijnen en voorzagen de dag verder van
praktische workshops over dit thema, gegeven door experts op het betreffende terrein. De bewerkte
resultaten treft u hier aan. Laat het u overigens niet weerhouden om de Ethica Eudemia ter hand te
nemen.

Hans (prof.dr. J.B.A.M.) Schilderman is hoofdredacteur van Handelingen en hoogleraar Religie en Zorg aan
de Faculteit Filosofie, Theologie en Religiewetenschappen van de Radboud Universiteit Nijmegen.
E h.schilderman@ftr.ru.nl

HET GOEDE LEVEN EN HET LIJDEN 1



INLEIDING | HANS SCHILDERMAN

Het goede leven interpreteren in
de context van het lijden

‘La dolce vita) het magistrale drama van regisseur Frederico Fellini uit 1960,
start met een scéne waarin een gigantisch Christusbeeld, hangend onder een
helikopter, over de ruines van een Romaans aquaduct naar het Vaticaan vliegt.
‘Kijk, het is Jezus’, zeggen schaars geklede dames even later vanaf het luxe
penthouse in de Romeinse suburb waar de helikopter boven cirkelt, ‘waar gaat

hij naar toe?’

ie scene vormt niet alleen het prachtige

startschot voor een beklemmende film,

maar terugblikkend eigenlijk ook voor
een culturele omwenteling die we met ‘de jaren
zestig’ plegen aan te duiden. Nu religie — verbeeld
in het bungelende gepleisterde beeld — veel be-
tekenis verloren lijkt te hebben, is zingeving iets
dat vooral zelf ontdekt moet worden.

Het goede leven blijkt in Fellini’s drama niet
altijd zoet en het zoete leven niet altijd goed. De
jetset uit ‘La dolce vita’ is op zoek naar liefde en
geluk. Ieder personage heeft daarbij op eigen
wijze om te gaan met macht, seks, faam en
dood. De toeschouwer kan zich aan dat drama
maar moeilijk onttrekken en het laat je ook
anno 2020 niet onberoerd.

Zijn de personages in de film waarin menig-
een zich zestig jaar geleden — zij het niet zonder
schaamte — zou willen verplaatsen, nu gede-
moraliseerd en gedesoriénteerd of is dit — een
wereld waarin alles simpelweg beschikbaar lijkt

< Richard Avadon, ‘Nadja Auwerman as Mrs Confort,
1995

of minstens gevonden of gemaakt kan worden
—nu eenmaal het leven waarmee we het moeten
doen?

Een antwoord biedt Fellini niet; hij houdt
de toeschouwer simpelweg een spiegel voor.
De regisseur stelde de film in zeven episodes
samen, de tijd die God nodig had om de wereld
te maken, maar waarin zin en betekenis nu

door de mens veroverd moeten worden.

Veelzijdig vraagstuk
De vraag naar het goede leven vertegenwoordigt
een veelzijdig vraagstuk. De vraag is op uiteen-
lopende wijze beantwoord; zowel in religieuze
en seculiere als in technische zin en steeds in
relatie tot een soort diagnostiek van het lijden
dat als bedreiging van het goede leven geldt.
Volgens religiewetenschapper Martin Riese-
brodt (2009) biedt iedere religie een belofte van
een beter leven, en wel gebaseerd op de waar-
neming dat onze kernwaarden voortdurend
bedreigd worden en zonder beroep op een ons
overtreffende kracht niet gerealiseerd kunnen
worden. Evidente voorbeelden zijn uiteraard

HET GOEDE LEVEN EN HET LIJDEN 3



INLEIDING

het christendom met haar kernmetaforen van
lijden, dood en verrijzenis, of het boeddhisme
dat het lijden verbindt aan een onjuist begrip
van de werkelijkheid en de schadelijkheid van
bepaalde emoties en gedachten.

Tegelijkertijd is het lijden een universele
categorie die behalve door religies geadresseerd,
ook in allerlei wijsgerige tradities omschreven
is (Malpas & Lickiss 2012). In tal van culturele
contexten en door veel wijsgeren is gereflec-
teerd op de oorzaak van lijden, de rol van ons
bewustzijn in het ondergaan ervan en de uit-
eenlopende manieren om dat lijden te kunnen
dragen of te vermijden.

En ten slotte is er naast een religieuze en
wijsgerige ook een eerder technische manier om
lijden te begrijpen en te genezen. Pijn, lichame-
lijk of geestelijk, is het kenmerk dat bij uitstek
lijden indiceert. De medische en psychologische
diagnostiek stelt oorzaken, behandeltrajecten en
resultaten vast, waarbij de geestelijke aspecten
van dat lijden soms meegenomen worden maar
vaak ook als medisch irrelevant terzijde worden
geschoven (Bueno-Gomez 2017). Zo valt tel-
kens een ander licht op het goede leven.

Ligt het in ons eigen bereik of is daarvoor
een transcendent perspectief noodzakelijk? En
is het goede leven inderdaad wel een univer-
sele categorie, laten we zeggen: een vraag die
uiteindelijk maar één juist antwoord vergt, of is
het een contextuele en multiple vraag, die door
ieder in beginsel anders gesteld en beantwoord
kan worden? En, zo kun je je verder afvragen,
welke zorg vraagt het goede leven? Behoort het
tot het domein van fatsoen of van gezondheid
en vergt het dito morele of medische ingrepen?

4 HANDELINGEN 2019 | 4

Ethisch vaarwater

Wat, zo kun je je afvragen is nu het type vragen
dat we hier stellen? Het gaat hoe dan ook niet
om vragen met korte of eenvoudige antwoorden.
Sterker nog, de vraag naar het goede leven vergt
‘gevaarlijke herinneringen) zoals aan de talrijke
bloedige oorlogen die in de wereldgeschiedenis
uitgevochten zijn in de strijd om wat het goede
leven is en wie het dicteert; of dichter bij huis
conflicten in de intieme sfeer wanneer visies op
het goede leven onderling niet langer sporen.

Met andere woorden, het goede leven vergt
interpretatietijd waarbij het woordje ‘goed’
verwijst naar de vaardigheid van het wegen
van je gedachten hetgeen een beroep doet op
ethische wijsheid (Kazes 2007). Daarbijj lijkt
het beter om vragen op te vatten als een ‘query,
de aanduiding zoals Quakers die hanteren om
elkaar morele vragen over het goede leven te
stellen, daarmee de valkuil vermijdend van
de gedachte dat allerlei externe voorschriften
wel zouden voorzien in de juiste levensvoering
(Quakers 2019).

Naast het woordje ‘goed’ vergt het woordje
‘het’ aandacht. Waar de vraag naar het goede
leven de mogelijkheid van min of meer een-
duidige antwoorden suggereert, is het ook een
onbepaald lidwoord. Wie de vraag stelt, maakt
het tot een existentiéle categorie, dat wil zeggen,
hij veronderstelt met de derde persoon de eerste
persoon van het eigen leven. ‘Mijn leven’ is

* Lijden is een universele categorie
die behalve door religies
geadresseerd ook in wijsgerige
tradities omschreven is

HET GOEDE LEVEN INTERPRETEREN IN DE CONTEXT VAN HET LIJDEN

‘leders leven’ en de ‘query’ van de zoektocht
naar antwoorden wordt daarmee tot een
universele categorie. Echter ook één, waarin de
tweede persoon van ‘jouw leven’ vaak makkelijk
uit het oog verloren wordt.

Juist deze vraag naar het goede leven van
de ander is een uitdrukking van zorg, bekom-
mernis om het welzijn van de concrete ander,
die voorrang heeft op de universaliteit van de
existentiéle vraag naar het goede leven. Althans,
met deze suggestie zitten we in ethisch vaar-
water. Het goede leven kent dus een typisch
morele handtekening.

Praktische kant

Echter, er zit ook een praktische kant aan,

die mogelijk niet minder morele maar ook
empirische kenmerken kent. Niet alleen wordt
het goede leven op tal van manieren en in

grote sociale en culturele variéteiten geleefd en
beleefd, het wordt ook voortdurend als zodanig
omschreven en geherdefinieerd in einddoelen
als welzijn, geluk, verlossing, bevrijding,
levenskwaliteit en de daarbij behorende rechten,
plichten en gedragsnormen die in het bijzonder
relevant blijken als dergelijke einddoelen niet
gehaald blijken te kunnen worden.

Lijden is dan op te vatten als de beleefde
afstand tot dergelijke einddoelen, hetgeen een
beroep doet op praktijken waarmee deze afstand
overbrugd kan worden. Natuurlijk is dat prak-
tischer te zeggen, bijvoorbeeld door bij zonde te
verwijzen naar de biecht, bij depressie naar een
psychiater of bij ziekte naar een arts. Er zit echter
een universele kant aan deze verwijzing of zorg
bij lijden, wanneer je dat in verband brengt met
zo'n generieke vraag als die naar het goede leven.

Fundamentele schok

Psychiater Jerome Frank ging — geinspireerd

door zijn ervaringen als Amerikaans arts

gestationeerd op de Filippijnen ten tijde

van het Hiroshima-bombardement — op

zoek naar wat de werkzame stof is in de

verschillende medische, wijsgerige en religieuze

verbeteringspraktijken die hij tegenkwam.

In zijn boek Persuasion and healing beschrijft
hij lijden als een fundamentele schok van
de ‘assumptive world’: het geheel van onze
basale behoeften die het dagelijkse leven tot
een ervaarbare betekeniseenheid maken en
die realistische inschattingen mogelijk maken
van de doelen die we in ons leven pogen te
realiseren. Zo'n schok, door Frank getypeerd
als ‘demoralization), is het onvermogen om
te beantwoorden aan de verwachtingen ten
aanzien van einddoelen in het leven en vormt
daarom een aantasting van de basale behoeften
die als motief van het leven gelden.

Hij identificeert vervolgens een viertal uni-
versele condities om een dergelijke schok van
effectieve zorg te voorzien.

+ Dat is allereerst een emotioneel geladen relatie
(therapeutic alliance) met een hulpverlener die
intrinsiek begaan is met de lijJdende persoon.

« Vervolgens is een ‘plaats van heling’ cruciaal:
een plek waar de alliantie praktisch gestalte
krijgt en de hoop op heling aan een locatie van
handeling gebonden wordkt.

+ Dan is, ten derde, een rationale van belang die
de facto overtuigt dat heling mogelijk is en

+ die deze ‘mythe), ten vierde, ook bindt aan een
ritueel dat de heling zintuigelijk demonstreert.

Frank spreekt van mythe, omdat de werkzaam-

heid niet falsifieerbaar is maar op overtuigings-

HET GOEDE LEVEN EN HET LIJDEN 5



INLEIDING

kracht berust; een werkzame stof die cultureel
aanvaardbaar is en validiteit toegemeten wordt
op grond van dominante interpretatietradi-
ties als die van filosofie, wetenschap, religie of
gezondheidszorg.

Praktisch betekent dit dat heling van lijden
naderbij gebracht wordt door het emotioneel
versterken van de hulprelatie, het bekrachtigen
van de verwachtingen dat levensdoelen wel
bereikt kunnen worden, het bieden van nieuwe
leerervaringen, het versterken van het zelfver-
trouwen en het bieden van praktische oefe-
ningsmogelijkheden.

Kortom, het gaat in Franks psychologie om
‘transformation of meaning: het praktisch ver-
nieuwen van interpretatiekaders voor het goede
leven (Frank 1993).

Interpretatiepraktijk

Maar hoe doe je dat nu? Hoe vernieuw je der-
gelijke betekenissen in je leven vooral wanneer
je lijdt? Theologen, filosofen, medici, pastores,
psychologen en geestelijk verzorgers buigen
zich over de uiteenlopende antwoorden op deze
vraag. Hoe verhouden eindmaten van het goede
leven als welzijn, geluk, gezondheid, levenskwa-
liteit of verlossing zich tot ongemak, pijn, stress,
ellende en bekommernis? Aan die vraag zit in
de zorg nu eenmaal een praktische kant. Hoe
benoem je het goede leven, op welke signalen
moet je letten en hoe communiceer je dat? En
dus bovenal, hoe doe je dat juist op die mo-
menten dat het goede leven ver te zoeken is?

Wetenschappelijk drieluik
In deze uitgave van Handelingen beantwoor-

den een filosoof, een theoloog en een medicus

6 HANDELINGEN 2019 | 4

deze vragen naar de interpretatiepraktijk van
het goede leven. Zij leggen de klemtoon niet
allereerst op christelijke spiritualiteit maar op
bezinning in breder, eerder stoicijns en boed-
dhistisch kader.

De filosoof gaat daarbij na in hoeverre de
wijsheidtradities praktische instrumenten
bieden om het goede leven in beeld te brengen:
hoe zie je of iemand goed leeft te midden van
existentiéle vragen die om oplossingen vragen?
Hans Thijssen onderzoekt wijsgerige tradities
van geluk en vindt daarbij interessante verban-
den tussen de Stoa en het boeddhisme.

De theoloog gaat op zoek naar aanwijzingen
voor verlossing: waaraan merk je of iemand ‘heil
ten deel valt’ juist op die momenten waarin het
er om spant? Peter Nissen schetst een omslag
in het theologisch denken over het goede leven,
van een dualisme dat het geluk als transcendente
categorie voorstelt naar een immanente genade
waarin God in meervoud ervaarbaar blijkt.

De medicus heeft een diagnostisch instru-
mentarium om lijden vast te stellen, maar hoe
kan zij of hij vervolgens bij pijn, ziekte, en
handicaps bijdragen aan een goed leven? Anne
Speckens laat zien dat de boeddhistische leer
van lijden en geluk echt empirische relevantie
heeft, in aantoonbare effecten van mindfulness
op depressie, ADHD-symptomen, en mentaal
welbevinden bij kanker.

Praktische introducties

Na dit drieluik dat wetenschappelijk opgezet is,
volgen praktische introducties, waarin verslag
wordt gedaan van specifieke interpretatietech-
nieken van het goede leven in de context van
het lijden. Diverse auteurs presenteren ieder

HET GOEDE LEVEN INTERPRETEREN IN DE CONTEXT VAN HET LIJDEN

op eigen wijze methoden met een klemtoon
op verhaal (Wim Smeets), biografie (Ignace de
Haes), rite (Paul van de Velde), ethiek (Ange-
line van Doveren), en spiritualiteit (Barbara
Zwaan).

Deze uitgave van Handelingen biedt daarmee
een uitwerking van voordrachten en workshops
tijdens het 8e Symposium Religie en Zorg, dat
plaatsvond op 25 januari 2019 aan de Radboud
Universiteit Nijmegen

Literatuur

Riesebrodt, M. (2009). The Promise of Salvation. A Theory of
Religion. Chicago: University of Chicago Press, p. 89.

Malpas, J. & Lickiss, M. (Eds.) (2012). Perspectives on Hu-
man Suffering. Dordrecht: Springer.

Bueno-Gomez, N. (2017). Conceptualizing suffering and
pain. Philos Ethics Humanit Med 12(1): 7.

Cassell, E. (2004). The nature of suffering and the goals of
medicine. Oxford: Oxford University Press.

Kazes, J. (2007). The weight of things. Philosophy and the
good life. Malden: Blackwell Publishing.

Quakers (2019). Quaker Faith & Practice. The book of Chris-
tian discipline of the Ohio Yearly Meeting of the Religious
Society of Friends. Quaker Peace & Service, pp. 46-47.

Frank, J. (1993). Persuasion and Healing: A Comparative
Study of Psychotherapy. Baltimore: JHU Press, pp. 21-51.

TIPS BIJ HET THEMA

Het goede leven interpreteren in de
context van het lijden

+ Openingsscene uit de film ‘La dolce vita™:
www.youtube.com/watch?v=u084caBoToQ

+ Persoonsgerichte zorg: www.ru.nl/ftr/ftr-
en-samenleving/samenwerkingen-thema/
persoonsgerichte-zorg/

+ Over lijden en de ontnuchtering
die het brengt: www.youtube.com/
watch?v=DTcJmIbn5nw

Hans (prof.dr. J.B.A.M.) Schilderman is
hoogleraar Religie en Zorg aan de Faculteit der
Filosofie, Theologie en Religiewetenschap van de
Radboud Universiteit en voorzitter van de afdeling
empirische en praktische religiewetenschap. Hij
is verantwoordelijk voor de master geestelijke
verzorging en publiceert over zingeving,
professionaliteit en levenskwaliteit. Hij is tevens
hoofdredacteur van Handelingen.

E h.schilderman@ftr.ru.nl

W www.ru.nl/personen/schilderman-j/

HET GOEDE LEVEN EN HET LIJDEN 7



FILOSOFISCH
PERSPECTIEF

ONDERZOEK | HANS THIJSSEN

Stoicijnse en boeddhistische
gelukskunde voor de moderne mens

In The New York Times van 29 maart 2019 viel te lezen dat Silicon Valley

in de greep is van een nieuwe trend: lijden als een stoicijn. Voormannen
van Apple, Google en Twitter omarmen een regime van pijnlijk lang zitten
op een kussentje, hongeren en koude douches. Hun doel is gemoedsrust,

of wellicht ook om zichzelf uitdagingen te stellen in de traditie van onze
Griekse voorvaderen. Californische gekkigheid of een veel breder gedragen

opleving van wijsheidstradities?

en historica van de universiteit van

Chicago vergeleek desgevraagd de be-

langstelling voor de stoicijnen onder de
huidige rich and powerful met die in het oude
Rome. Zij schrijft de populariteit van de stoi-
cijnen onder juist die groep toe aan hun ethiek,
die gericht zou zijn op het in stand houden van
de huidige stand van zaken, omdat die de per-
fecte ordening van het universum weerspiegelt.

Het liefst zou je de populariteit van stoi-
cijnse filosofie in Silicon Valley af willen doen
als Californische gekkigheid, te wijten aan te
lange blootstelling aan de zon. De reden om dat
niet te doen is dat ze onderdeel is van een veel
breder gedragen opleving van het stoicisme,
die ik in verband breng met de toegenomen
belangstelling voor een andere wijsheidstradi-
tie: het boeddhisme, en in het kielzog daarvan,
mindfulness.
De hedendaagse belangstelling voor deze eeu-

wenoude tradities komt voort uit een behoefte
aan antwoorden op levensvragen die ook ons

< Romeinse buste, Merida, Spanje

bezighouden. Ziekte, ouderdom en dood zijn
onontkoombaar, maar hoe ga je om met (on-
vermijdelijk) lijden en hoe kun je een gelukkig
leven leiden?

Interessant aan de Stoa en het boeddhisme is,
dat ze de invloed van onze geest op lijden en ge-
luk hebben onderkend. Ze beweren dat we ons
levensgeluk in de verkeerde zaken zoeken en ge-
ven adviezen hoe we ons los kunnen maken van
onze geestelijke blindheid. De inzichten en de
praktijken van deze tradities hebben weerklank
gevonden bij een breed publiek. Wat kunnen we
leren van deze wijsheidstradities van meer dan
tweeduizend jaar geleden?

Verlangen naar geluk

De Meditationes van Marcus Aurelius en Het
Zakboekje van Epictetus waren altijd al klas-
siekers, die in vertalingen herdruk op herdruk
beleefden en waaruit elke lezer zijn of haar eigen
lessen kon trekken. Maar wat te denken van de
opleving in de beoefening van stoicijnse filosofie?
Een van de eerste serieuze boeken in die nieuwe
trend verscheen in 1999, A New Stoicism van

HET GOEDE LEVEN EN HET LIJDEN 9



ONDERZOEK

Lawrence C. Becker (herziene uitgave 2017).
Recentere voorbeelden zijn de boeken van Ryan
Holiday (2016), William Irvine (2009), Massi-
mo Pigliucci (2017), Donald Robertson (2019)
en, in eigen land, Miriam van Reijen (2016).

De stoicijnse filosofie wordt verder uitgedra-
gen in populaire blogs zoals Daily Stoic en How
To Be a Stoic, en tijdens bijeenkomsten zoals
die van Stoicon. In feite lijkt de Stoa nog niet
eens zo n slechte keuze als bron van inspiratie
en wijsheid. Het is immers een filosofie die zich
uitdrukkelijk presenteerde als een manier van
leven, als een ‘bios’, bedoeld om mensen geluk-
kiger te maken.

De hedendaagse populariteit van de Stoa laat
zich vergelijken met de grote belangstelling in
het Westen voor het boeddhisme en haar we-
reldse variant, ‘mindfulness’ Aanvankelijk was
mindfulness door Jon Kabat-Zinn ontwikkeld
als een methode om spanning te verminderen
bij zeer zieke patiénten en bij medisch perso-
neel. Inmiddels is mindfulness die context al
lang ontgroeid en is ze doorgedrongen in alle
domeinen van het menselijk leven, van koken,
leidinggeven, het verwekken van kinderen én
het opvoeden ervan.

Ook de toegenomen belangstelling voor
boeddhisme en mindfulness hangt samen
met het verlangen naar een gelukkig leven.
Vooraanstaande westerse boeddhistische leraren
zoals Ezrah Bayda (2010), Sylvia Boorstein
(2008), Matthieu Ricard (2006) en Sharon
Salzberg (2010) leggen in hun boeken een
verband tussen de eeuwenoude boeddhistische
traditie en ‘happiness’ en benadrukken de
heilzame werking van meditatie.

Ook gerespecteerde boeddhistische leraren

10 HANDELINGEN 2019 | 4

uit Azié zoals de Dalai Lama (1998) en Thich
Nhat Hanh (2009) schrijven over geluk. Het
kan een uitgekiend hulpmiddel zijn om wes-
terse geesten te interesseren voor boeddhisme.
De typisch doelgerichte westerse vraag ‘Waarom
zou je je in boeddhisme verdiepen of aan
mindfulness doen?” heeft nu immers een snedig
antwoord ontvangen: ‘Omdat je er gelukkiger
van wordt!’

Het verband tussen geluk en boeddhisme is
helemaal in ijzer gesmeed sinds de Tibetaans-
boeddhistische monnik Matthieu Ricard in
2003 op basis van onderzoek in de cognitieve
neurowetenschap in de media werd uitgeroepen
tot de gelukkigste mens ter wereld. Kennelijk is
er iets speciaals aan de hand met boeddhisti-
sche hersenen (Flanagan 2011). Kunnen ook wij

onze hersenen op die manier trainen?

Twee takken van ‘geluksindustrie’

De opleving van de Stoa en van het boeddhisme
kun je bezien als de bloei van twee takken van
de ‘geluksindustrie’, de niet aflatende stroom
boeken, praatjes, trainingen en seminars over
het leiden van een gelukkig leven. Ten dele kun
je de opleving van deze oude tradities-in-een-
nieuw-jasje verklaren als een reactie op slechte
economische tijden, sociale onzekerheid en
natuurrampen (die we tegenwoordig bezien in
samenhang met urgente milieuproblemen). In
feite zijn het dezelfde soort tijden waarin deze
tradities ooit zelf zijn ontstaan.

Ofschoon moeilijke en onberekenbare om-
standigheden zeker meespelen, is er iets funda-
mentelers aan de hand. In de kern zijn de Stoa
en het boeddhisme een respons op de basale
onzekerheid en kwetsbaarheid van het mense-

STOICIJNSE EN BOEDDHISTISCHE GELUKSKUNDE VOOR DE MODERNE MENS

lijk bestaan. De boeddhistische filosofie en de
Stoa proberen ons een oriéntatie te bieden in
een wereld waarin wij geworpen zijn als ein-
dige, sterfelijke en relatief machteloze wezens.
Onze uiteindelijke biologische bestemming is
dat ons leven ten einde komt. In feite zijn we al
half-dood, en bovendien overgeleverd aan al-
lerhande sociale en natuurlijke omstandigheden
die een stempel drukken op ons leven, maar

die zich onttrekken aan onze invloed: oorlogen,
armoede, onmacht, natuurrampen, ziekte, ou-
derdom en dood. Wat kunnen we doen in deze
netelige positie? Hoe moeten we leven (Thijs-
sen 2016)? Het historische boeddhisme en de
historische Stoa boden hun antwoorden op
deze vragen, antwoorden die nu nieuwe weer-
klank hebben gevonden, wellicht doordat we de
antwoorden van bijvoorbeeld het christendom
minder overtuigend vinden.

Enerzijds zou je troost kunnen putten uit de
christelijke overtuiging dat dit leven weliswaar
vooral wordt gekenmerkt door lijden, maar
dat er aan het eind van de horizon hoop is op
eeuwigdurend geluk. Dit is de visie die Augus-
tinus heeft ontwikkeld en die vele eeuwen haar
stempel heeft gedrukt op de katholieke, lutherse
en calvinistische varianten van het christendom.
De idee dat enkel de doden werkelijk gelukkig
kunnen zijn, en dat het beste wat wij kunnen
doen is om als goed christen ons leven lijdzaam
uit te zitten, is niet langer een aantrekkelijk
vooruitzicht. Dan maar liever arrogant (zoals
Augustinus de Griekse filosofen verweet) door
te denken dat we tot op zekere hoogte ons geluk
in eigen hand hebben (Thijssen 2016). De Stoa
en het boeddhisme spelen in op het menselijk
verlangen naar geluk en het verminderen van

lijden en zijn zeer praktisch. Juist hierin, denk ik,
ligt hun nieuw hervonden populariteit. Maar hoe
bruikbaar zijn ze in de praktijk? Om dat vast te
stellen, moeten we eerst nagaan waar ze het over
hebben, wanneer ze het hebben over geluk.

De vele gezichten van geluk

‘Geluk’ is een buitengewoon moeilijk begrip.
Het heeft associaties met ‘geluk’ in de betekenis
van ‘mazzel’. In het Nederlands en Duits (Gliick)
wordt hetzelfde woord gebruikt voor beide
begrippen, en in het Engels zit de stam ‘happ’
opgesloten in happiness, dat eveneens mazzel of
toeval betekent. Kortom, in het woordgebruik
ligt al besloten dat een gelukkig leven een kwes-
tie is van geluk of toeval.

Die suggestie is ook aanwezig in de Griekse
term eudaimoén, gewoonlijk vertaald met ‘geluk-
kig’ Letterlijk betekent deze term dat je leven
vergezeld gaat van een goede (eu) daimoon: de
goden zijn je goedgezind, en dat betekent dat je
in dit leven alle goede zaken toevallen die daar-
bij horen, vooral in materieel opzicht.

In de Griekse opvatting hing een gelukkig
leven (eudaimonia) af van goddelijke steun. In
deze grondbetekenis zit ook de dimensie van
toeval, want zoals de Griekse mythologie rijke-
lijk illustreert, waren de goden notoir onbere-
kenbaar. Of je op goddelijke steun kon rekenen
in je leven, en waar dat van athing, onttrok zich
aan de menselijke waarneming en kwam om die
reden over als toeval.

Plato heeft het begrip eudaimonia een nieuwe
wending gegeven door het goddelijke niet langer
buiten ons te plaatsen, maar te internaliseren in
ons verstand. Het verstand is een goddelijke ele-
ment in ons, en we moeten ons door haar regels

HET GOEDE LEVEN EN HET LIJDEN 11



ONDERZOEK

laten regeren. Op deze manier werd onze eudai-
monia niet langer athankelijk van wispelturige
goden die we door offers te vriend proberen te
houden, maar van het gebruik van ons verstand,
het innerlijke goddelijke in onszelf (Long 2001).
En wat vertelt dit verstand ons over de vindplaats
van het geluk? Dat hangt uiteraard nauw samen
met de inkleuring van het begrip.

De bekende Britse filosoof Derek Parfitt
(1984) heeft een belangrijke systematische inde-
ling gemaakt in verschillende theorieén over ge-
luk die zoal in omloop waren in de filosofie. Zijn
systematiek is inmiddels uitgebreid en verfijnd,
onder andere, door Daniel Haybron (2008). Hij
merkt terecht op dat onder de term ‘geluk’ in
feite twee begrippen schuilgaan die weinig met
elkaar te maken hebben: ‘geluk’ in de zin van een
psychische toestand, tegengesteld bijvoorbeeld
aan neerslachtigheid. Haybron stelt voor om de
term happiness voortaan hiervoor te reserveren.
Het andere begrip van ‘geluk’ is niet een mentale
toestand, maar een beoordeling van wat goed
is voor een persoon. Het is een antwoord op de
vraag ‘Wat moet ik van mijn leven maken? Wat
is goed voor mij? In welke levensvorm ligt mijn
‘welbevinden’?” Voor deze invulling van ‘geluk’
reserveert hij de term well-being.

Filosofen hebben verschillende mogelijkhe-
den geopperd en verdedigd om ons welbevin-
den te verhogen. Volgens hedonisten moet je
een leven leiden waarin je zoveel mogelijk genot
beleeft. Een andere optie is om een levensvorm
te kiezen waarin je krijgt wat je wilt, waarin zo-
veel mogelijk van je (beredeneerde) verlangens
worden bevredigd. Weer een andere theorie
stelt dat het de kunst is om je leven zodanig in
te richten dat je tot bloei komt.

12 HANDELINGEN 2019 | 4

Geluk en lijden hoeven niet altijd elkaars tegen-
polen te zijn; ze kunnen ook samengaan, of geluk
kan zelfs lijden in de hand werken. Het hangt af
van de opvatting van geluk die je aanhangt. Als
je ‘geluk’ gelijkstelt aan ‘grenzeloos genieten), kan
het aanleiding zijn tot lijden, namelijk wanneer
het genieten onbereikbaar blijkt of stopt. Als je
met geluk bedoelt ‘tot bloei komen als mens) is
een gelukkig leven niet in strijd met episodes van
verdriet of lichamelijk lijden.

Het moge duidelijk zijn dat de Stoa en het
boeddhisme menselijk welbevinden niet zoeken
in een leven van genietingen of van bevredigde
verlangens. Integendeel, ze argumenteren
juist dat een leven dat daarop is gericht, ons
levensgeluk in de weg staat. Hun inkleuring van
welbevinden is die van floreren, tot bloei komen.
Beide stromingen dragen uit dat de mens niet
optimaal gelukkig is in de huidige toestand, dat
het beter kan. Ze presenteren zich als dokters
die ons ‘genezen’ van een ziekte waarvan we niet
in de gaten hebben dat we eraan lijden, en gaan
daarbij zeer normatief te werk.

Diagnose van het menselijk bestaan
Kennelijk lukt het de mens niet ‘vanzelf” om
optimaal tot bloei te komen. Wat weerhoudt
ons? Zowel volgens het boeddhisme als volgens
de Stoa is de mens ten prooi aan een diep
gewortelde verwarring. Hun diagnoses van

die verwarring vertonen veel overeenkomsten,
ofschoon ze worden bereikt via verschillende
wegen. In de boeddhistische diagnose staat

het menselijke lijden (dukkha) centraal; in de
stoicijnse benadering de keerzijde daarvan, het
menselijk welbevinden (eudaimonia). ‘Waar-
door lijden we?’, of ‘Wat kunnen we doen om

STOICIJNSE EN BOEDDHISTISCHE GELUKSKUNDE VOOR DE MODERNE MENS

* Als geluk betekent ‘tot bloei
komen, is dat niet in strijd met
verdriet of lichamelijk lijden

optimaal gelukkig te zijn?’ blijken in dit geval
twee varianten van dezelfde vraag.

Cruciale term: ‘dukkha’

Het boeddhisme legt het accent op een ana-
lyse van het menselijk lijden en het aanbieden
van een remedie. Cruciale term is dukkha, die
meestal met ‘lijden’ wordt vertaald, maar die
in feite een hele schakering aan frustraties,
onvrede en onbehagen dekt, fysiek en mentaal.
Tegenover dukkha staat sukha, geluk, een ver-
rukking die het zintuiglijke overstijgt.

In de teksten worden verscheidene vormen
van dukkha onderscheiden. Het lijden onder
externe omstandigheden die buiten onze macht
vallen (denk aan natuurrampen, oorlogen),
maar ook de onplezierige gevoelens bij ge-
boorte, ziekte, ouderdom en sterven. Subtielere
vormen van dukkha ondervinden we in de
onbevredigende aspecten van het leven: elk
genieten heeft de kiem in zich dat het ophoudt;
de teleurstelling dat je niet krijgt wat je wilt of
krijgt wat je niet wilt (een ernstige ziekte, of
vervelende collega’s).

En ten slotte is er een dukkha die het hele
leven doordrenkt en die te maken heeft met ons
geconditioneerde bestaan. Als levende wezens
zijn we athankelijk van allerhande causale ketens
en omstandigheden waarover we geen controle
hebben en die zo complex zijn dat we ze niet
doorzien. Deze situatie geeft een ervaring van

levensangst, indien niet op dit moment, dan uit

het verleden, in de toekomst over wat ons nog te
wachten staat, of over onze naasten. Zonder dat
we het in de gaten hebben, eten we voedsel dat
vergiftigd is, zoals een bekende metafoor luidt.
Kortom, mens te zijn is leven in dukkha
(Garfield 2015, 9; De Wit 2016, 41-45).

De oorsprong van dukkha ligt volgens het
boeddhisme in een basale verwarring over de
aard van de werkelijkheid, een onwetendheid.
De ‘genezing’ van de onwetendheid bestaat uit
ontwaking (bodhi), die ertoe leidt dat we de
werkelijkheid fundamenteel anders ervaren
(nirvana).

Onwetend en vertekend
Wat is er mis met onze huidige ervaring van de
werkelijkheid? Volgens het boeddhisme is die
gekleurd door verkeerde interpretaties die zich
manifesteren als negatieve emoties en onheil-
zame begeertes (tanha). We lopen een gelukkig
leven mis, we lijden, doordat we telkens weer
opnieuw menen dat de werkelijkheid tekort-
schiet, maar het zijn onze denkbeelden en
verwachtingen die onjuist zijn en de gevoelsre-
acties die de wereld bij ons oproept. Vooral zijn
we volgens het boeddhisme onwetend van drie
‘feiten’ over de werkelijkheid: alle dingen, inclu-
sief wijzelf, zijn veranderlijk; ze zijn onderling
athankelijk; en het zelf is niets, dat wil zeggen
niet-iets.

Ook de Stoa denkt dat de mens ten prooi
is gevallen aan een extreme vertekening van
de werkelijkheid. De oorzaak is onze cultuur
en onze persoonlijke geschiedenis, om het in
moderne termen samen te vatten. Cicero geeft
een kleurrijke beschrijving van het proces. Als
baby wordt de mens al ondergedompeld in een

HET GOEDE LEVEN EN HET LIJDEN 13



ONDERZOEK

verdorven atmosfeer en een zee van onware
opvattingen. Dwaling krijgen we binnen met
de moedermelk. Ouders, leraren, de dichters en
de algemene opvattingen van het volk maken
de zaken alleen nog maar erger. Het eindresul-
taat is dat we onze waarden uit het oog hebben
verloren en vervreemd zijn geraakt van onze
natuur (Tusculanae Disputationes 3.2-3).

De verwarring waarover de Stoa spreekt, is
de verwarring over goed en slecht. Het enige
wat echt goed is, is wat bijdraagt aan moreel
goed gedrag en het enige wat echt slecht is, is
wat daar afbreuk aan doet. Echter, doordat we
verward zijn over wat werkelijk waardevol is,
hechten we belang aan zaken die op zijn best
neutraal zijn, zoals rijkdom, macht, aanzien of
gezondheid. We voeren een leven dat gericht is
op het najagen van deze onbelangrijke zaken in
de verkeerde veronderstelling dat we hiervan
gelukkig worden. Als we er vervolgens niet in
slagen om deze zaken te verwerven, lijden we.

Enkel zaken en daden die positief bijdragen
aan de vorming van ons morele karakter zijn
goed, want enkel die dragen werkelijk bij aan
onze eudaimonia, aan ons welbevinden. Hier-
mee is niet gezegd dat we gezondheid, rijkdom
of macht dienen te verwerpen: we hebben ze
liever wel dan niet, we preferen ze, maar ze zijn
op zichzelf noch goed noch slecht. Het grote
idee van de Stoa is dat ons geluk athangt van
hoe bekwaam wij met onszelf en met onze om-
standigheden omgaan, ongeacht hoe die zijn, en
dat is een kwestie van karakter (Long 1996). De
stoicijnse idee van een bloeiend leven is dat je
in elke situatie de juiste respons kunt geven. Dit
vergt inzicht en een uitgebalanceerd gevoels-
leven, kortom een goed karakter.

14 HANDELINGEN 2019 | 4

Stoicijnse en boeddhistische therapie
De verwarring over de waarden komt volgens
de Stoa tot uitdrukking in overdreven begeertes
en negatieve emoties (pathé). Ze verstoren ons-
zelf op een negatieve manier en doen boven-
dien onze omgeving lijden vanwege het gedrag
dat we vertonen. Hunkeringen en negatieve
emoties overkomen ons echter niet, maar ze
hangen samen met onze interpretatie van de
wereld. Ook in dit opzicht is er een frappante
parallel met het boeddhisme. Begeertes en emo-
ties hebben een cognitieve dimensie en hierin
ligt het aangrijpingspunt van de therapie.

Volgens de Stoa zijn hevige negatieve emoties
in feite verkeerde waardeoordelen. Het on-
stabiele gedrag van iemand die hevig verliefd is,
woedend is, of overmand door verdriet, is het
resultaat van verkeerde opvattingen, maar wel
opvattingen die helaas vaak grote culturele ac-
ceptatie hebben. Immoreel gedrag is weliswaar
niet algemeen geaccepteerd, maar ook hiervoor
geldt dat het voortkomt uit verkeerde opvat-
tingen. De hevige emoties zijn schadelijk voor
onszelf en voor anderen en staan daarmee ons
welbevinden in de weg.

Volgens de stoicijnen zijn er vier klassen hevige
emoties (pathé) waaronder alle andere onheil-
zame negatieve reacties zoals woede, seksuele
hunkering et cetera onder te brengen zijn. Deze
vier zijn onbehagen/pijn (lupé), genot (hédoné),
verlangen (epithumia) en angst (phobos). Ver-
langen komt op wanneer we een gewaarwording
hebben van iets waarvan we denken dat het goed

* We zijn volgens Stoa en
boeddhisme afgeraakt
van onze natuur

STOICIJNSE EN BOEDDHISTISCHE GELUKSKUNDE VOOR DE MODERNE MENS

is, dat we niet bezitten, en denken te kunnen
verwerven. Het is duidelijk dat in deze analyse de
emoties gebaseerd zijn op denkbeelden, evalua-
ties, die worden veroorzaakt door onze waarne-
mingen van mensen en situaties.

Zowel het boeddhisme als de Stoa gaat er
vanuit dat in onze natuur besloten ligt dat we
gelukkig kunnen worden, maar dat we afgeraakt
zijn van onze natuur. We hebben ons reflexen
eigengemaakt, die enkel nog uit te roeien zijn
door een radicale mentale transformatie: we
moeten af van onze verkeerde cognitieve ge-
woontes en deze vervangen door een nieuwe in-
terpretatie van de wereld en een meer adequate
respons vanuit onze gevoelens.

Deze diagnose is niet mals. Zonder het te
beseffen is ons lijden het resultaat van een diep-
gewortelde affectieve en cognitieve conditione-
ring. Het zal niet eenvoudig zijn om daarvan los
te komen. Het lijden, of de hindernissen voor
optimaal welbevinden, komen voort uit een be-
leving van de werkelijkheid. Enkel aan iemand
vertellen dat hij of zij niet gelukkig is, omdat hij
of zij slachtoffer is van cognitieve vergissingen,
zal niet voldoende zijn voor een florerend leven.

Betekenis in de 21ste eeuw

Zijn deze twee eeuwenoude wijsheistradities
nog relevant heden ten dage? Hebben ze iets

te bieden om ons welbevinden te vergroten en
ons lijden te verlichten? Uit de vele boeken die
boven zijn genoemd, lijkt het antwoord een
eenduidig ja’. De (kosmologische) theorieén
van de Stoa en het boeddhisme zijn in veel ge-
vallen achterhaald, maar de mentale technieken
en oefeningen zijn opgepikt door neo-stoicij-
nen en westerse boeddhisten. Meditatie (askésis,

sati), introspectie en zelfanalyse spelen in beide
stromingen een belangrijke rol._

Mindfulness-gebaseerde stressreductie
(MBSR) is een seculiere toepassing van sati,
meditatie die in de boeddhistische traditie vrij-
wel uitsluitend door monniken wordt beoefend.
Jon Kabat-Zinn, grondlegger van de mindful-
ness, definieert haar als de bewustwording die
ontstaat door moedwillig aandacht te schenken
in het huidige moment en zonder oordeel, ten
behoeve van zelf-begrip en wijsheid (Kabat-
Zinn 2017). Via mindfulness kun je je weerbar-
stige geest onderzoeken en observeren welke
emoties, denkbeelden en gevoelens voorbij-
drijven en welke reacties ze bij je oproepen.

In toenemende mate wordt wetenschappelijk
onderzoek gedaan naar de doeltreffendheid
van mindfulness, en de resultaten zijn bemoe-
digend. Chronische pijnklachten nemen af,
evenals depressie, verslavingen en angsten (o.a.
Brewer 2017; Goldberg 2018; Khoury 2013).

Oude stoicijnse technieken hebben onver-
wachte toepassing gevonden in cognitieve
gedragstherapie (CBT) en rationeel emotieve
gedragstherapie (REBT). Aaron Beck en Albert
Ellis gaven aan dat ze waren geinspireerd door
de Stoa, toen ze in de jaren vijftig en zestig
van de twintigste eeuw hun methodes ontwik-
kelden. Kern is het kritisch onderzoeken van
denkbeelden waarop gedrag is gebaseerd. Klop-
pen de denkbeelden? Is jouw respons de meest
adequate? Kun je op een andere manier tegen
de situatie aankijken?

De vorm die de oefening aanneemt, is heel
divers. Er kan sprake zijn van een mentor die
jou coacht; er kan sprake zijn van een socra-
tisch groepsgesprek, of van zelfonderzoek door

HET GOEDE LEVEN EN HET LIJDEN 15



ONDERZOEK

middel van een dagboek. Al deze vormen gaan
terug op stoicijnse voorbeelden, respectievelijk
de brieven van Seneca aan Lucilius en aan an-
deren, de schooldiscussies van Epictetus of het
notitieboekje van Marcus Aurelius (Robertson
2016; Van Reijen 2016).

Een interessante inkijk in de dag uit het leven
van een modern stoicijn geeft de bekende Mas-
simo Pigliucci in The New York Times van 2
februari 2015. Hij start de dag met een over-
denking van de uitdagingen die hem te wachten
staan en van de karakterdeugden die hij wil
aanwenden (moed, gemoedsrust, zelfbeheer-
sing en wijsheid). Hij oefent met ‘de cirkel van
Hierocles’ Dit is een oefening die veel lijkt op
oefeningen van mededogen in de boeddhisti-
sche traditie: je schenkt aandacht aan je ver-
bondenheid met de gehele mensheid door zich
uitbreidende cirkels van verwantschap: gezin,
familie, vrienden, buren, dorp, et cetera.

Een andere belangrijke oefening is de
‘premeditatio malorum’, die beoogt om je te
onthechten van de huidige situatie en bezit-
tingen. Ze bestaat uit een gedachte-experiment
waarin je je allerhande catastrofes voorstelt,
inclusief je eigen dood. Pigliucci sluit de dag af
met een dagboek waarin hij noteert in welke
opzichten hij zichzelf die dag heeft verbeterd.

Ook Antonia Macaro destilleert concrete
oefeningen uit de tradities van het boeddhisme
en de Stoa: zelfanalyse, zelfonderzoek,
onthechting van personen, aanzien en
status, welwillendheid uitstralen, overdreven
verwachtingen temperen, je eigen sterfelijkheid
overdenken, situaties die je overkomen in een
groter geheel plaatsen, je gezond verstand
gebruiken en stilte cultiveren (Macaro 2018).

16 HANDELINGEN 2019 | 4

‘Light’-versies

De hedendaagse toepassingen van de oude
geestelijke oefeningen zijn mijn inziens gepaard
gegaan met een verschuiving van het doel. De
levensvormen van het boeddhisme en de Stoa
waren uit op een radicale geestelijke omwente-
ling die een andere beleving van de werkelijk-
heid tot gevolg had. De boedhistische ontwaak-
te (Boeddha) en de stoicijnse wijze (Socrates)
weten op afgewogen manier om te gaan met het
existentieel lijden dat eigen is aan mens-zijn, en
hebben een gevoelsleven dat dermate in balans
is dat ze in elke situatie de juiste respons geven
(Graver 2007; De Wit 2016).

De technieken die thans herleven, zijn minder
rigoureus. Het zijn vormen van boeddhisme
‘light’ en Stoa ‘light’ Dat neemt niet weg dat
mindfulness en neo-Stoa zinvolle inzichten
bieden in de omgang met psychisch lijden,
en in de hedendaagse praktijk van geestelijke
verzorgers juist bruikbaarder zijn dan de oude
tradities waaruit ze voortkomen. We kunnen
immers moeilijk verwachten dat iedereen een
volledig stoicijn of boeddhist wordt.

De twee wijsheidstradities helpen ons om
de betovering van onze eigen denkbeelden te
doorzien en daarmee wat losser te raken van
de destructieve emoties en gedragingen die
daarmee samenhangen. Ons lijden wordt beter
hanteerbaar, of in de woorden van de stoicijn
keizer Marcus Aurelius:

‘Hier komt het op neer: het leven is kort; je moet
je het heden ten nutte maken, met goed overleg en
rechtvaardigheid. Wees nuchter, berust.
(Persoonlijke notities 4.26)

STOICIJNSE EN BOEDDHISTISCHE GELUKSKUNDE VOOR DE MODERNE MENS

Literatuur

Bayda, E. (2010). Beyond Happiness. The Zen Way to True
Contentment. Boston: Shambala.

Becker, L.C. (2017). A New Stoicism. Princeton: Princeton
University Press.

Boorstein, S. (2008). Happiness is an Inside-Job. New York:
Random House.

Brewer, J. (2017). The Craving Mind. New Haven: Yale
University Press.

Dalai Lama (1998). The Art of Happiness. New York:
Riverhead.

Flanagan, O. (2011). The Bodhisattva’s Brain. Buddhism
Naturalized. Cambridge, Massachuchetts: the MIT Press,
9-59.

Garfield, J. (2015). Engaging Buddhism: Why it matters to
Philosophy. Oxford: Oxford University Press, 9.

Goldberg, S.B., e.a. (2018). Mindfulness-based interven-
tions for psychiatric disorders: A systematic review and
meta-analysis. Clinical Psychology Review 59, 52-60.

Graver, ML.R. (2007). Stoicism and Emotion. Chicago: The
University of Chicago Press.

Haybron, D. (2008). The Pursuit of Unhappiness. The Elusive
Psychology of Well-Being. Oxford: Oxford University
Press, 29-42.

Holiday, R. (2016). The Daily Stoic: 366 Meditations on
Wisdom, Perseverance, and the Art of Living. New York:
Penguin Random House.

Irvine, W.B.A. (2009). Guide to the Good Life. The Ancient
Art of Stoic Joy. Oxford: Oxford University Press.

Kabat-Zinn, Jon (2017). mindful.org/jon-kabat-zinn-
defining-mindfulness/

Khoury, B., e.a. (2013). Mindfulness-based therapy: A
comprehensive meta-analysis. Clinical Psychology Review
33,763-771.

Long, A. (1996). Stoic Studies. Cambridge: Cambridge
University Press, 27.

Long, A. (2001). Ancient Philosophy’s Hardest Question:
What to Make of Oneself? Representations 74, 23-24,
19-36.

Macaro, A. (2018). More Than Happiness. Buddhist and
Stoic Wisdom for a Sceptical Age. London: Icon Book Ltd,
159-176.

Marcus Aurelius (2002). Persoonlijke notities. Vertaald,
ingeleid en van aantekeningen voorzien door Simone
Mooij-Valk. Amsterdam: Ambo/Anthos.

Parfitt, D. (1984). Reasons and Persons. Oxford: Oxford
University Press.

Pigliucci, M. (2017). How to Be a Stoic. Ancient Wisdom for
Modern Living. London: Riverhead.

Reijen, M. van (2016). Stoicijnse levenskunst. Evenveel geluk
als wijsheid. Leusden: ISVW Uitgevers.

Ricard, M. (2006). Happiness. A Guide to Developing Life’s
Most Important Skill. New York: Little, Brown and
Company.

Robertson, D. (2019). How to Think Like a Roman Emperor.
The Stoic Philosophy of Marcus Aurelius. New York: St.
Martin’s Press.

Robertson, D. (2016). The Stoic Influence on Modern
Psychotherapy. In: Joh Sellars (red.), The Routledge
Handbook of the Stoic Tradition (pp. 374-389). Abingdon:
Routledge.

Salzberg, S. (2010). Real Happiness. The Power of Medita-
tion. New York: Workman Publishing Company.

Thich Nhat Hanh (2009). Happiness. Berkely, CA: Parallax
Press.

Thijssen, H. (2016). Wat filosofen weten. Over het verlangen
naar geluk en de hang naar kennis. Nijmegen: Vantilt.

Wit, H.F. de. (2016). De lotus en de roos. Boeddhisme voor
westerlingen. Herziene editie. Utrecht: Ten Have, 41-45.

TIPS BIJ HET THEMA

Stoicijnse en boeddhistische
gelukskunde voor de moderne mens

* Ook in het Nederlands vertaald: Donald
Robertson, Leer denken als een Romeinse
keizer, Utrecht: Ten Have, 2019
www.uitgeverijtenhave.nl/boek/leer-den-
ken-als-een-romeinse-keizer/

+ Hans Thijssen, Wat filosofen weten. Over
het verlangen naar geluk en de honger naar
kennis, Nijmegen: Vantilt, 2016
vantilt.nl/boeken/wat-filosofen-weten-2017/

Hans (prof.dr. JM.M.H.) Thijssen is hoogleraar
Geschiedenis van de filosofie aan de Radboud
Universiteit in Nijmegen.

E h.thijssen@ftr.ru.nl

HET GOEDE LEVEN EN HET LIJDEN 17



THEOLOGISCH
PERSPECTIEF

ONDERZOEK | PETER NISSEN

Kwetsbaarheid, aanvaarding en
het onvoorwaardelijke

Het goede leven en het geluk zijn belangrijke thema’s geworden in het
populaire discours over zingeving en levenskunst. Vaak is dat discours
doortrokken van een idee van maakbaarheid: het goede leven en het

geluk liggen binnen je bereik, maar je moet er wel zelf aan werken. Het
theologische perspectief op het goede leven en op geluk is anders: het is een

ervaring van genade.

et theologische perspectief wordt

gedragen door de gedachte van de

ontvankelijkheid voor iets dat je
geschonken wordt: het besef aanvaard te zijn, er
te mogen zijn zoals je bent. Die ervaring zou ik
in klassieke theologische taal er een van genade
willen noemen. Het is de ervaring die ook
wordt aangeduid met andere klassieke theologi-
sche concepten als heil, verlossing, vergeving of
rechtvaardiging.

Ik ga in deze bijdrage op zoek naar een
religieus fundament voor de interpretatie van
het menselijk leven en de plaats van het lijden
daarin, en ik doe dat — ik ben tenslotte ge-
vraagd om vanuit een theologisch perspectief
te schrijven — in relatie tot de dimensie van het
uiteindelijke, het ultieme, dat wat we, bij gebrek
aan een beter woord en om te vermijden dat
we voortdurend omslachtige omschrijvingen
moeten maken, God noemen, zonder dat ik bij
het gebruik van dat woord enige pretentie heb

< Hoofdportaal kathedraal Amiens, Frankrijk

precies te weten wat ik bedoel. Maar ik spreek
het uit als, om met de filosoof C.A. van Peursen
te spreken, de uitdrukking van ‘een nieuwe en
steeds meer verrassende herkenning van een
bevrijdende Aanwezigheid’ (Van Peursen 1967).

Hiernamaals of hier en nu

Ik moet u eerst even meenemen naar het klas-
sieke christelijke spreken over het goede leven
en het geluk. Ik gebruik het woord ‘goede leven’
nu niet in de morele betekenis: hoe wij horen te
leven. Daar had de christelijke traditie natuur-
lijk ook allerlei ideeén over: een hele christelijke
ethiek. Maar die staat hier nu niet centraal. Het
gaat in deze bijdrage om wat je in kwalitatieve
zin goed leven zou kunnen noemen: leven dat
aan bepaalde kwaliteitseisen voldoet, leven dat
in termen van welzijn en geluk kan worden
beschreven.

De grote stroom van meer of minder weten-
schappelijke geluksstudies van de laatste decen-
nia heeft ons daarover het nodige voorgehou-
den en heeft ook criteria ontwikkeld waarmee

HET GOEDE LEVEN EN HET LIJDEN 19



ONDERZOEK

de levenskwaliteit gemeten zou kunnen worden
(Bormans 2010). Thema’s als zingeving en reli-
giositeit duiken daarin regelmatig op.

Er is een soort consensus onder de gelukson-
derzoekers dat het aanhangen van een geloofs-
overtuiging mensen een sense of purpose geeft:
het leven dient ergens toe. En het behoren tot
een kerk of een andere religieuze gemeenschap
kan mensen een sense of belonging geven: zij
horen ergens bij. En die twee mogelijke effecten
van religie gelden als belangrijke indicatoren
voor een gelukkig leven. Je scoort daarmee al
hoog in de beroemde piramide van Maslov,
die onze menselijke behoeften in beeld brengt
(Nissen 2011).

Een voorproefje

Maar de christelijke traditie heeft lange tijd
geleerd dat dit gelukkige leven niet iets is
voor hier en nu. Het ware geluk is iets voor
later, voor in het hiernamaals. Het Grieks en
het Latijn kenden twee woorden voor geluk:
eutychia of fortuna voor het momentane geluk,
het lot in de loterij, en eudaimonia of felicitas
voor de blijvende staat van gelukkig zijn, later
in het christelijke Latijn ook wel beatitudo
genoemd, de gelukzaligheid.

Het christendom is deze tweede vorm van
geluk, de min of meer permanente staat van
gelukkig zijn, gaan beschouwen als een toe-
stand die tijdens dit leven, in het hier en nu,
niet te bereiken is. Hooguit kan een mens een
voorproefje van het geluk ervaren. Dat is wat
de zaligen en heiligen ervaren in hun toestand
van beatitudo. Maar die ervaring blijft slechts
een voorproefje; het ware geluk, het echte goede
leven, komt pas later.

20 HANDELINGEN 2019 | 4

En bovendien: veel zaligen en heiligen waren
helemaal niet gelukkig tijdens hun aardse leven.
Hun beatitudo, hun gelukzaligheid, was vaak
meer zaligheid dan geluk. Zij leden ongeluk,
vervolging, marteling, ziekte, lijden en pijn,
opdat zij later geluk zouden vinden. Dat geluk
vonden zij in het hiernamaals, waar zij hun
eeuwige bestemming vonden. Die eeuwige
bestemming, die uitstaande voltooiing, was pas
het werkelijke geluk.

De etymologie van het woord geluk in de
Germaanse talen, onderzocht door de taalhisto-
ricus Willy Sanders, wijst daar ook op (Sanders
1965). Geluk heeft te maken met de afsluiting
van iets. Het woord is afgeleid van het Ger-
maanse werkwoord ‘lukan’, dat sluiten betekent.
Ook het woord ‘luiken’ is ervan afgeleid, evenals
‘geloken ogen’ en ‘beloken Pasen’. Geluk heeft
dus te maken met het bereiken van je bestem-
ming, met de afronding van iets. Het boek van
het leven kan gesloten worden.

Het ware geluk begint dus pas, zo leerde
het christendom eeuwenlang, als de mens zijn
bestemming heeft gevonden, en die vindt hij in
de eeuwigheid, niet in de tijdelijkheid.

Voorbijgaande schaduwen

Het draaide in de religieuze beleving van
christenen eeuwenlang om het hiernamaals.
Het hiernumaals was van geen belang. Het was
van voorbijgaande aard, een ‘aards tranendal’,
zoals in kloosters bijna elke avond in het Salve

* Lange tijd gold:
het ware geluk is voor later,
voor in het hiernamaals

KWETSBAARHEID, AANVAARDING EN HET ONVOORWAARDELIJKE

Regina werd gezongen, met een aan psalm 84,7
ontleend (en verkeerd vertaald; er is sprake van
de ‘vallei van Baka’) beeld.

Deze voorstelling van het hiernumaals is door
verschillende factoren veroorzaakt of bevor-
derd. Om te beginnen heeft in de eerste eeuwen
van het christendom de verwachting van een
spoedige wederkomst van Christus de aandacht
voor het tijdelijke ondermijnd.

Een tweede factor die de dominantie van
het hiernamaals boven het hier en nu wellicht
nog sterker en blijvender heeft beinvloed, is
de volkse vorm van platonisme die vanaf de
eerste eeuwen het christelijk wereldbeeld mee
is gaan bepalen. Volgens deze gepopulariseerde
voorstelling van Plato’s kosmologie leven wij
te midden van voorbijgaande schaduwen. De
wereld van de tijdelijkheid is niet meer dan een
afglans van de echte werkelijkheid. Die laatste is
te vinden in de wereld van de ideeén.

Het volkse platonisme versterkte de over-
tuiging van gewone gelovigen dat dit aardse
bestaan, dat van voorbijgaande aard was, slechts
van ondergeschikt belang was en bovendien
bedrieglijk, en dat het eigenlijk draaide om de
eeuwigheid. Het aardse bestaan was een tranen-
dal, een doorgangshuis naar de eeuwigheid. Pas
daar zou het ware geluk beginnen.

Ascese als weg

Van dit aardse bestaan moest de echte christen
dan ook zo veel mogelijk afstand nemen. Hij
moest zich richten op het eeuwige en blijvende,
op de wereld van de onstoffelijke, bovenzintuig-
lijke ideeén. Hij moest zich voorbereiden op het
eeuwige en zich losmaken van het vergankelijke,
van het lichamelijke en aardse. De ziel moest zich

oefenen voor de eeuwigheid, en de weg daartoe
was de ascese, letterlijk ‘oefening’ of ‘training’

Een schakel als die van de ascese werd nodig,
doordat er in de christelijke geloofsbeleving een
sterk dualisme ontstond tussen het hier en nu
en het hiernamaals, tussen het Diesseits en het
Jenseits. Dat laatste was het ware, het eerste was
slechts voorbereiding. Eeuwigheid en tijdelijk-
heid, hiernamaals en hiernumaals werden tegen
elkaar uitgespeeld. Feitelijk kon van echt geluk
in dit leven geen sprake zijn. Het ware geluk
was alleen in de hemel te vinden.

Deze gedachte leidde meteen tot de voorstel-
ling van de hemel als een ruimte of toestand
waarin compensatie gevonden kon worden
voor al het leed dat tijdens het aardse bestaan
geleden werd. De voorstelling van de hel
daarentegen werd vooral ingezet als dreiging,
als pedagogisch drukmiddel, als instrument
om mensen tijdens het aardse bestaan tot een
moreel leven te bewegen.

‘Bovenwereld’ veroveren

Door deze antithetische voorstelling van het
hiernamaals tegenover het tijdelijke bestaan
kreeg dit laatste steeds meer de betekenis van
het strijdperk waarin beslist werd of de mens in
de hemel of in de hel terecht zou komen.

Tijdens het tijdelijke bestaan werd beslist wat
het lot van de mens in de eeuwigheid zou zijn.
En daarbij was het ene eschatologische verblijf
beloning, het andere bestraffing, beide voor de
eeuwigheid.

De hemel moest verdiend worden. Hij was
het lonkende perspectief voor wie moreel goed
leefde en het lijden van het aardse bestaan
geduldig verdroeg. De hel daarentegen was het

HET GOEDE LEVEN EN HET LIJDEN 21



ONDERZOEK

dreigende perspectief voor wie zondig leefde en
zich vastklampte aan het aardse. De verhouding
tot de eeuwigheid werd voortaan geregeerd
door het schema van beloning en bestraffing.
Het geluk in de eeuwigheid werd de uitgestelde
beloning voor het menselijk leven in de tijde-
lijkheid (Nissen 1999).

In catechese en verkondiging, in woord en
beeld, werd er de nadruk op gelegd dat de
‘bovenwereld’ veroverd moest worden door een
onvoorwaardelijke inzet in het tijdelijke, maar
ook verloren kon worden wanneer die inzet
achterwege bleef. Voor het aardse leven werd
het beeld gebruikt van een spaarkas, waarin
men door goede werken en aalmoezen het be-
drag kon bijeen sparen waarmee men later het
‘eeuwige huis’ — de hemel — kon kopen.

Tegelijkertijd bood de hemel compensatie
voor al het lijden dat men in het tijdelijke
bestaan had ondergaan. Het antwoord op de
moeilijke vraag naar de zin van het lijden werd
uitgesteld. Dat antwoord lag namelijk in het
hiernamaals. Daar vond rehabilitatie plaats. De
hemel was de plaats van postuum rechtsherstel.
Door dat vooruitzicht werd het lijden in het
tijdelijke bestaan niet alleen min of meer exis-
tentieel aanvaardbaar gemaakt, het werd zelfs
wenselijk, als bijdrage aan het verdienen van de
eeuwige gelukzaligheid.

Afscheid van het dualisme

Deze tegenstelling, dit dualisme, heeft eeuwen-
lang het paradigma gevormd voor de religieuze
en theologische interpretatie van het goede
leven en van het lijden. En ik vrees dat het dat
hier en daar nog steeds doet.

22 HANDELINGEN 2019 | 4

* Het aardse leven als een
spaarkas waarmee men het
< : * D
eeuwige huis’ kon kopen

Wijziging in catechismus
Toch heeft na de Tweede Wereldoorlog een
ingrijpende omslag plaatsgevonden. Die
kondigde zich al voorzichtig aan door een
kleine maar betekenisvolle wijziging die in 1948
werd aangebracht in het antwoord op de eerste
vraag van de rooms-katholieke catechismus
(Nissen 2011).
Generaties Nederlandse katholieken zijn
tot de jaren zestig van de vorige eeuw in de
geloofstraditie ingevoerd met behulp van die
catechismus, waarvan de eerste vraag luidde:
‘Waartoe zijn wij op aarde?’ Tot 1948 luidde
het antwoord op die vraag kortweg: ‘Wij zijn
op aarde om God te dienen en daardoor in
de hemel te komen. Pas bij de herziening van
de catechismus in 1948 werd het antwoord
aangepast: ‘Wijj zijn op aarde om God te dienen
en daardoor hier en hiernamaals gelukkig te zijn.
Tot 1948 was het aardse leven niet meer
dan een voorbereiding op de hemel. Het had
kennelijk geen waarde in zichzelf. Het leven
was voorbereiding op en oefenschool voor de
eeuwigheid. De tijdelijkheid stond volledig in
dienst van de eeuwigheid, of beter gezegd: van
het hiernamaals, van een eeuwigheid die pas
na dit leven begon. Doordat het vanaf 1948
katholieken werd toegestaan ook hier en nu ge-
lukkig te zijn, kon, zo zou men kunnen zeggen,
ook het aardse leven een plaats worden waar
eeuwigheid wordt ervaren, waar een glimp van
het ‘goede leven’ wordt opgevangen.

KWETSBAARHEID, AANVAARDING EN HET ONVOORWAARDELIJKE

Bestaanservaringen

Deze kleine aanpassing van de catechismus was
nog bescheiden in vergelijking met de omslag
die zich in de volgende decennia in de theologie
heeft voltrokken. Er werd afscheid genomen van
het dualisme dat, volgens een uitdrukking van de
Amerikaanse theoloog John Caputo, in zijn ‘va-
rying degrees and shades’ vanaf de eerste eeuw tot
het midden van de twintigste eeuw het christe-
lijke denken in zijn ban heeft gehouden (Caputo
2015). Er deed zich een existentialistische en
antropologische wending in de theologie voor.

Paul Tillich, een van de grootste theologen
van de twintigste eeuw (Caputo (2016) noemt
hem met recht ‘the father of radical theology’),
ontwikkelde zijn correlatietheologie, waarin hij
niet langer vertrekt vanuit bijbelse en christe-
lijke geloofswaarheden, maar vanuit mense-
lijke bestaanservaringen en de vragen die deze
oproepen (Loomer 1956).

Mensen en hun levensgeschiedenissen zijn
het verhaal van God geworden, om een bekende
boektitel van Edward Schillebeeckx (1989)
te parafraseren. De oude tegenstelling tussen
religieus en seculier werd overwonnen door het
inzicht dat de boodschap van tora en evangelie
een boodschap is voor onze wereld, hier en nu,
scherp verwoord in het boek The secular mea-
ning of the gospel van Paul van Buren (1963).

Boodschap voor nu

Deze omslag in het religieuze en theologische
denken vraagt om een radicaal afscheid van het
klassieke christelijke duidingsschema van het
goede leven en het lijden, een radicaal afscheid
van een denken in hiernumaals en hiernamaals,

in Diesseits en Jenseits, en een radicaal afscheid

van het denken in termen van bestraffing en
beloning.

Het goede leven is niet een uitgestelde belo-
ning voor het erbarmelijke leven in dit aardse
tranendal. Als het bestaat, dan moet het hier
bestaan. En in het hier en nu is het een erva-
ring die ons in contact brengt met iets dieps of
hoogs, ‘in elk geval iets dat de alledaagse erva-
ring van tijd en ruimte te boven gaat), zoals ik
eerder schreef; een ervaring van transcendentie,
‘een glimp van de eeuwigheid’ (Nissen 2015).
En het lijden is niet een offer voor de hemel,
een investering in de eeuwige gelukzaligheid.

Ondanks alles ja zeggen

Maar als dat goede leven dan hier en nu bestaat,
waar bestaat het dan in? Ik heb het eigenlijk

al in mijn eerste zinnen gezegd: in de ervaring
aanvaard te zijn, er te mogen zijn zoals je bent.
Dat is ten diepste een ervaring van verzoening
met het bestaan.

Paul Tillich heeft in zijn bekendste boek The
courage to be dit aangewezen als de kern van
christelijk geloven: de moed om het leven te
leven.

Zijn boek is een scherpe analyse van de
bestaansangst van de moderniteit: onze angst
voor leegte en zinloosheid, onze angst voor het
noodlot en de dood, onze angst voor schuld en
oordeel. Het antwoord vindt hij in de moed om
te aanvaarden dat wij aanvaard zijn: ‘the courage
to accept acceptance’ (Tillich 1952). Hij komt
tot formuleringen die doen denken aan de titel
van het bekende boek van de Holocaust-overle-
vende en psycholoog Viktor Frankl: Trotzdem Ja
zum Leben sagen. Ondanks alles het leven leven,
dat is de kern van goed leven.

HET GOEDE LEVEN EN HET LIJDEN 23



ONDERZOEK

Geschonken vertrouwen

Tillich wijst erop dat ook Luther het woord
‘trotz’ zo vaak gebruikt. Bij hem, bij Luther

dus, komt de moed tot het zijn niet voort uit
simpele zelfbevestiging, niet uit zelfvertrouwen,
maar uit geschonken vertrouwen: uit de moed
om te aanvaarden dat je aanvaard bent ondanks
het besef van schuld en ondanks de angst voor
dood en noodlot.

Dat besef wordt gedragen door de onvoor-
waardelijkheid van de aanvaarding die ons
geschonken wordt: wij mogen er zijn zon-
der voorwaarden, ‘zonder waarom’, om een
uitdrukking van de middeleeuwse mysticus
Meister Eckhart te gebruiken (‘ohne warum’).
De kern van de goddelijke werkelijkheid, aldus
Meister Eckhart, is dat zij is ‘zonder waarom’.
Zij is het onvoorwaardelijke zijn, daar waar al
het andere zijn voorwaardelijk is.

In die onvoorwaardelijkheid ligt voor John
Caputo, die voortbouwt op het werk van
Paul Tillich, de kern van religieus geloof: dat
is het geloof in datgene wat ‘zonder waarom’
is, datgene wat er zomaar is, om niets, gratis
(Nissen 2017). De christelijke traditie gebruikt
voor dat onvoorwaardelijke, datgene wat ons
zomaar, om niet, geschonken wordt, het woord
‘genade’. Caputo neemt dat zonder aarzeling
over. Voor hem is het besef van genade de kern
van religieus geloof: ‘where there is grace, there
is religion; where there is religion, there is grace’
(Caputo 2015).

Elders zegt hij: “Voor mij betekent religie
leven in een constante blootstelling aan het
onvoorwaardelijke, open naar iets buitenspo-
rigs, iets uitzonderlijks, iets onvoorspelbaars,
iets onprogrammeerbaars, iets dat lichtelijk mal

24 HANDELINGEN 2019 | 4

overkomt in verhouding tot de rationaliteit van
een denken in middelen en doelen.’ Hij spreekt
ook over het ‘nihilisme van de genade’, een
uitdrukking die wel is misverstaan en bekriti-
seerd, maar waarmee hij wil duidelijk maken
dat de genade volstrekt onvoorwaardelijk, dus
helemaal ‘voor niets’ is.

‘Leven uit genade’

Behoort geluk, ondanks alle pogingen van
gelukswetenschappers om ons uit te leggen

hoe wij gelukkiger kunnen worden, niet ook
tot het domein van het onvoorwaardelijk
gegevene? Aan beide noties van geluk die ik
eerder noemde, het momentane geluk en het
permanente geluk, fortuna en felicitas, anders
gezegd ‘geluk hebben’ en ‘gelukkig zijn’, lijkt een
besef van gratuiteit ten grondslag te liggen, het
meeste nog wel aan die van het geluk hebben,
de voorspoed dus. In onze manier van spreken
over deze vorm van geluk drukken we uit dat ze
ons gegeven wordt. Ze overkomt ons.

De filosoof Cornelis Verhoeven heeft zich
sterk gemaakt om de niet-maakbaarheid van
deze vorm van geluk te beklemtonen. We zeggen
eerder dat iets lukt dan dat mij iets lukt. Het lukt,
niet: ik luk. ‘Het lukken is door ijver en goede
wil en mooie bedoelingen niet af te dwingen.
Het is geen kwestie van verdienste. Kansen kun
je aangrijpen, maar het lukken wordt je gegeven.
Het is nooit de vanzelfsprekende bekroning van
een poging, aldus Verhoeven (2002).

* Lijden werd zelfs wenselijk,
om de eeuwige gelukzaligheid
te verdienen

KWETSBAARHEID, AANVAARDING EN HET ONVOORWAARDELIJKE

Het lukken kunnen we niet forceren, we kun-
nen het hooguit wensen: we wensen het onszelf
en anderen toe, ‘een gelukkig nieuwjaar’ of ‘in
Dei nomine feliciter’. Maar wat wij wensen of
verlangen ligt buiten het bereik van ons eigen
willen en kunnen. Als ons iets lukt, zijn we
‘hooguit een beetje tevreden, aldus Verhoeven.
‘Gelukkig zijn we eerder als iets lukt en wij niet
weten waar we dat aan hebben verdiend.

Goed leven is dus, theologisch gesproken,
‘leven uit genade’. Dat is leven in het besef van,
ondanks alles, aanvaard te zijn, leven vanuit de
‘acceptance of acceptance’, om het met Tillich
te zeggen. Dat is leven tegen de wanhoop in,
tegen het bewustzijn van schuld, tegen de angst
voor de dood, tegen de machteloosheid van het
noodlot, tegen de leegte van de zinloosheid.

En God dan?

Maar als theologie nadenkt over het leven en
de werkelijkheid in relatie tot een goddelijke
werkelijkheid, wat heeft God dan met dit alles
te maken, en welke betekenis kunnen we, theo-
logisch gezien, aan het lijden geven?

Een ‘event’
Caputo — die net als Tillich theologie probeert
te bedrijven na de dood van God, dat wil zeg-
gen: na het failliet van de klassieke theistische
godsbeelden, theologie dus over zoals Tillich
het noemt: ‘God above God’, de ‘God boven de
godsbeelden’ — gebruikt het woord God voor de
werkelijkheid van het onvoorwaardelijke: niet
een wezen, maar eerder een ervaring of gebeur-
tenis, een ‘event’ (Caputo 2006).

Dus meer een God die gebeurt dan een God
die bestaat. God is de bron van de onvoor-

waardelijkheid en daarmee de bron van onze
aanvaarding.

De slotzin van Tillichs boek The courage to be
luidt: “The courage to be is rooted in the God who
appears when God has disappeared in the anxiety
of doubt’ (Tillich 1952). De moed om te zijn is
geworteld in de God die verschijnt als God is
verdwenen in de angst van de twijfel. Echt een
slotzin met een mystiek gehalte: je kunt er lang
op blijven kauwen. De God die verschijnt als
God is verdwenen in de angst van de twijfel. In
de angst van de twijfel is de klassieke theistische
God ondergegaan, de God van schuld en boete,
de God van beloning en straf. En dan verschijnt
de God van de aanvaarding, de God van het
‘zomaar’, de God van het onvoorwaardelijke, die
zegt: mens, je mag er zijn. Leid een goed leven.

Dat leven is niet altijd goed. Het kent ellende
en tegenslag, de mens loopt krassen en deuken
op. Het leven bestaat niet zonder kwetsbaarheid
en kwetsuren. Leven is soms, of vaak, lijden.
Wat heeft God daarmee te maken?

God bij het lijden

In eerder onderzoek, onder meer van Eric Vos-

sen en Hans van der Ven (1990), zijn zes model-

len onderscheiden in de wijze waarop gelovige
mensen God betrekken bij het lijden, bij ellende
en miserie in het leven. Alle zes zijn ze verbon-
den met een ander godsbeeld, of minstens met
een godsbeeld met andere accenten.

* Het eerste model is dat van de vergelding: het
lijden dat mij overkomt, is een straf voor mijn
zondig leven. Ik zal het wel verdiend hebben.
God is dan de strenge rechter, die het goede
beloont en het kwade straft.

+ Het tweede is het planmodel: mijn lijden zal

HET GOEDE LEVEN EN HET LIJDEN 25



ONDERZOEK

wel een bedoeling hebben binnen het grotere
plan van God met de mensheid, dat ik niet kan
overzien, maar de almachtige God wel, want hij
is de grote regisseur van het wereldtoneel.

Het derde model is het therapiemodel of

het opvoedkundig model: mijn lijden is een
instrument voor mijn persoonlijke groei. Het
loutert mij. En God is hier de geestelijke leer-
meester en de wijze opvoeder.

Het vierde model is het plaatsvervangingsmo-
del: mijn lijden is een offer, het komt anderen
ten goede. En God is degene die mijn lijden
verbindt met dat van anderen: de architect van
de solidariteit.

Het vijfde model is dat van de compassie:

God lijdt mee met mijn lijden. Hij is er niet de
bedenker en de veroorzaker van en zelfs niet
degene die het bewust toelaat. Het lijden is er,
het is zinloos: shit happens. Maar in dat lijden
is de Eeuwige dichtbij, als een mede-lijdende,
als een sympathiserende vriend. Het is het
model dat we in de theologie van Jiirgen Molt-
mann aantreffen (Moltmann 1972).

Het laatste model ten slotte is wat Vossen en
Van der Ven het mystieke model noemen. Ook
hier is God niet de veroorzaker van het lijden,
ook hier is hij machteloos. Maar in het mys-
terie van het lijden groeit het verlangen naar
het mysterie van God: in het lijden komt God
dichtbij. Het is het model dat we in het werk
van de theologe Dorothee Sélle aantreffen,
met name in haar boek Leiden (Solle 1973).
De laatste twee modellen passen het beste bij de
omslag die de theologie in de afgelopen decen-
nia heeft gemaakt. In die modellen is er geen
sprake meer van een oorzakelijk verband tussen
mijn lijden en God. God is er niet de veroor-

26 HANDELINGEN 2019 | 4

* Ondanks alles het
leven leven, dat is de kern
van goed leven

zaker van, niet de planner, zelfs niet degene
die het toelaat terwijl Hij het ook zou kunnen
voorkomen. Het lijden is er, meer niet. Ik zei
het al eerder: shit happens. Het is niet onze
schuld en ook niet de schuld van God.

Een kwetsbare God

Eigenlijk is God een machteloze God, ja zelfs
een kwetsbare God (Nissen 2016). In die
kwetsbaarheid kan hij de kwetsbare mens nabjj
zijn. Hij is een mede-lijdende vriend, iemand
die er, ook in de ervaring of de gebeurtenis (het
‘event’ in het jargon van Caputo) van het lijden,
onvoorwaardelijk is, zomaar, ‘zonder waarom.
Dat is de God die, om met Tillich te spreken,
kan verschijnen als de almachtige God in de
angst van de twijfel ten onder is gegaan.

Het is de kwetsbare God, voor wie de jonge
Mexicaanse theoloog Roberto Sirvent het in een
recent boek met de titel Embracing vulnerability.
Human and divine (2014) heeft opgenomen.
Sirvent bepleit dat een God die niet geraakt kan
worden, een God die niet emotioneel kwetsbaar
is, het navolgen niet waard is. Alleen een kwets-
bare God, aldus Sirvent, verdient navolging,
imitatio Dei, door kwetsbare mensen. In zijn
eigen kwetsbaarheid zegt die God: mens, je mag
er zijn, onvoorwaardelijk. Je bent aanvaard.

Het goede leven is daar waar wij onze kwets-
baarheid accepteren en desondanks ja zeggen
tegen het bestaan, omdat wij aanvaarden dat wij
aanvaard zijn.

KWETSBAARHEID, AANVAARDING EN HET ONVOORWAARDELIJKE

Literatuur

Bormans, L. (2010). The World Book of Happiness. De wijs-
heid van 100 geluksprofessoren uit de hele wereld. Tielt:
Lannoo.

Buren, P. van (1963). The Secular Meaning of the Gospel.
Based on an Analysis of its Language. New York: Mac-
Millan.

Caputo, J. (2006). The weakness of God. A theology of the
event. Bloomington & Indianapolis: Indiana University
Press.

Caputo, J. (2015). Hoping against hope. Confessions of a
postmodern pilgrim. Minneapolis: Fortress Press.

Caputo, J. (2016). The folly of God. A theology of the uncon-
ditional. Salem (Oregon): Polebridge Press.

Frankl, V. (1946). Trotzdem Ja zum Leben sagen. Ein Psy-
chologe erlebt das Konzentrationslager. Wien: Verlag fiir
Jugend und Volk.

Loomer, B. (1956). Tillich’s theology of correlation. The
Journal of Religion 36, 150-156.

Moltmann, J. (1972). Der gekreuzigte Gott. Das Kreuz Christi
als Grund und Kritik christlicher Theologie. Giitersloh:
Giitersloher Verlagshaus.

Nissen, P. (1999). De uitgestelde beloning. De beleving van
tijd en eeuwigheid in de geschiedenis van de volksreligio-
siteit. Speling 51, nr. 4, 22-28.

Nissen, P. (2011). Religies koesteren uitgesteld geluk. Sophie
1,nr. 2,22-25.

Nissen, P. (2015). Een kwestie van geluk. Schoonheid en het
transcendente. Speling 67, nr. 2, 8-15.

Nissen, P. (2016). ‘In alles zit een barst. Een spiritualiteit
van de kwetsbaarheid. Speling 68, nr. 1, 13-20.

Nissen, P. (2017). Zonder waarom. John Caputo over het
onvoorwaardelijke. Speling 69, nr. 1, 24-31.

Peursen, C.A. van (1967). Hij is het weer! Beschouwingen
over de betekenis van het woordje ‘God’. Kampen: Kok.
Sanders, W. (1965). Gliick. Zur Herkunft und Bedeutungsen-
twicklung eines mittelalterlichen Schicksalsbegriffs. Koln:

Graz.

Schillebeeckx, E. (1989). Mensen als verhaal van God. Baarn:
Uitgeverij H. Nelissen.

Sirvent, R. (2014). Embracing vulnerability: human and
divine. Eugene (Oregon): Pickwick.

Solle, D. (1973). Leiden. Stuttgart: Kreuz Verlag.

Tillich, P. (1952). The courage to be. New Haven & London:
Yale University Press.

Verhoeven, C. (2002). Dierbare woorden. Beschouwingen
over de woordenschat. Budel: Damon.

Vossen, H.J.M. & Van der Ven, J.A. (1990). Lijden, religie en
communicatie als pastoraal-hermeneutisch probleem.
Praktische theologie 17, nr. 2, 130-145.

Peter (prof.dr. P.) Nissen is hoogleraar
Oecumenica aan de Radboud Universiteit in
Nijmegen en remonstrants predikant.

E p.nissen@ftr.ru.nl

HET GOEDE LEVEN EN HET LIJDEN

27



e

Kan mindfulness het lijden
van patiénten verlichten?

ONDERZOEK | ANNE SPECKENS

Mindfulness based-interventies worden de laatste jaren in toenemende
mate in de gezondheidszorg toegepast, ook in Nederland. Mindfullness
is geworteld in de boeddhistische traditie en wil het lijden van ‘gewone’
mensen met stress, pijn of lichamelijke ziekten verlichten en compassie en

wijsheid vergroten.

indfulness werd al in de jaren
zeventig van de vorige eeuw gein-
troduceerd in de gezondheidszorg
door Jon Kabat-Zinn. Hij definieert mindful-
ness als:
‘met aandacht aanwezig zijn in het hier en nu, met
een vriendelijke, open en onderzoekende grond-
houding’ (Kabat-Zinn 2014).
Een definitie, die recentelijk door Christina
Feldman (2017) nader werd gepreciseerd:
‘Mindfulness is de bereidheid en het vermogen om
op een vergelijkbare manier aanwezig te zijn bij
alle gebeurtenissen en ervaringen, of ze nou prettig
of onprettig zijn, met vriendelijkheid, nieuwsgie-

righeid en onderscheidingsvermogen.

Boeddhistische wortels

Mindfulness heeft zijn wortels in de boeddhis-
tische traditie. Zoals Jon Kabat-Zinn in een ar-
tikel over de totstandkoming van mindfullness-
gebaseerde stressreductie (MBSR) beschreef
(2011), wilde hij de essentie van dit gedachte-

< Kunstenaar onbekend

goed toegankelijk maken voor ‘gewone’ mensen,
voor mensen met stress, pijn of lichamelijke
ziekten. Het was zijn intentie om het lijden van
mensen te verlichten en compassie en wijsheid
te vergroten, zowel in individuele levens als in
de maatschappij als geheel.
In de boeddhistische traditie staan deze vier
‘edele waarheden’ centraal:
1. Er is lijden.
2. Het lijden heeft een oorzaak.
3. De oorzaak van het lijden kan opgeheven
worden.
4. Door het achtvoudige pad te volgen wordt
het lijden beéindigd.

Er is lijden

De eerste waarheid gaat over het feit dat lijden
inherent is aan het leven. Het leven is vergan-
kelijk. We krijgen allemaal te maken met ziekte,
ouderdom en dood. Alles en iedereen waar we
in het leven mee te maken krijgen, is verander-
lijk en tijdelijk. Niets is stabiel, aan niets kan
permanente zekerheid ontleend worden. Niets
in het leven is perfect. We leven in een staat van
voortdurend ongemak: we kunnen niet krijgen

HET GOEDE LEVEN EN HET LIJDEN




ONDERZOEK

of houden wat we willen en worden op elk
moment geconfronteerd met situaties, emoties,
sensaties of gedachten die we niet willen heb-
ben.

Het lijden heeft een oorzaak

De tweede waarheid gaat over onze automati-
sche reactie op het inherente ongemak in het
leven: we proberen hier onderuit te komen. En
dat kunnen we op verschillende manieren doen.

* Ten eerste door het compenseren van het
ongemak met andere dingen. Dat kan gaan
om zintuigelijke genoegens zoals eten en
drinken, comfort en seksueel contact. Het
gehecht zijn aan het eigen lichaam, aan hoe
het eruit ziet en waartoe het ons in staat
stelt, kan hier ook bij horen. Maar dat kan
ook gaan om andere, meer immateriéle
zaken, zoals aanzien, waardering, onze op-
vattingen of zelfbeeld.

+ Ten tweede kunnen we proberen het onge-
mak te ontlopen en verdriet, ongemak, en
pijn uit de weg te gaan of op een meer ac-
tieve of meer agressieve manier uit ons leven
te bannen. Het ironische van het proberen te
ontlopen van het lijden dat inherent is aan
het leven, is natuurlijk dat we het hiermee in
standhouden en verergeren.

De oorzaak van het lijden kan opgeheven
worden

Gelukkig is hier ook een uitweg te vinden, die
in de derde waarheid aan bod komt. Als we
onszelf meer bewust worden van de manieren
waarop we het inherente ongemak van het
leven proberen te ontlopen, ofwel door het

te compenseren ofwel door het te vermijden,

30 HANDELINGEN 2019 | 4

dan kunnen we er ook voor kiezen dat te laten.
Door het doorbreken van deze vicieuze cirkel
en het onder ogen zien van de vergankelijkheid
van het bestaan, kunnen we leren ons daartoe
in meer vrijheid en harmonie te verhouden.

Door het achtvoudige pad te volgen wordt
het lijden beéindigd

In de vierde edele waarheid wordt beschreven
hoe we dat in ons leven kunnen toepassen en
welke kwaliteiten we daartoe moeten ontwik-
kelen. Het zogenaamde achtvoudige pad bestaat
uit het ontwikkelen van het juiste inzicht,

de juiste intentie, de juiste spraak, het juiste
handelen, de juiste wijze van levensonderhoud,
de juiste inspanning, de juiste aandacht en de
juiste concentratie.

Geen leerstellingen, maar taken

Geheel in de stijl van Jon Kabat-Zinn bepleit

Stephen Batchelor (2015) in zijn boek After

Buddhism om de principes uit de oorspronke-

lijke boeddhistische traditie te ontdoen van de

historische en cultuurgebonden context, om ze
beter toe te kunnen passen in de moderne tijd.

In zijn boek vat hij de traditionele vier edele

waarheden dan ook niet op als ‘leerstellingen’

maar veeleer als ‘taken’:

1. Het begrijpen van het lijden: de inherente
vergankelijkheid van het bestaan met zijn
geboorte, ouder worden, ziekte en dood, het
niet krijgen van wat we willen, het gescheiden
worden van wat ons dierbaar is, het krijgen
van wat we niet willen.

2. Het loslaten van de oorzaken van lijden: het
vast willen houden van wat prettig is, het uit
de weg willen gaan van wat niet prettig is, het

onverschillig staan tegenover wat neutraal is.

3. Het zien van het verdwijnen van lijden: het
geleidelijk minder worden van vasthouden,
wegduwen of negeren, het vrij en onathanke-
lijk worden daarvan.

4. Het beoefenen of cultiveren van het achtvou-
dige pad met het integrale inzicht, denken,
spreken, doen, levensonderhoud, inspanning,

mindfulness en concentratie.

Mindfulness-Based Stress Reduction
Jon Kabat-Zinn nam bovenstaande principes
van het boeddhisme op in zijn Mindfulness-
Based Stress Reduction (MBSR), een groeps-
training met acht wekelijkse bijeenkomsten en
een stiltedag. Hij gaf de training aan patiénten
aan wie de reguliere gezondheidszorg niet veel
meer te bieden had, zoals mensen met chro-
nische pijn of andere chronisch lichamelijke
ziekten.

In de MBSR-training wordt het inzicht ont-
wikkeld in de inherente vergankelijkheid van
het lichaam en het leven en hoe we geneigd zijn
daarmee om te gaan. Daar kunnen zowel het
streven naar illusoire zekerheden, zoals een per-
fect uiterlijk, lichamelijke of mentale prestaties,
waardering of aanzien, als het uit de weg gaan
van de confrontatie met vergankelijkheid zoals
het ontkennen of onderdrukken van gevoelens
van onzekerheid, angst of verdriet bij horen.
Deelnemers wordt geleerd hun pijn onder ogen
te zien, zich er zonder oordeel en vriendelijk
toe te verhouden en er op een behulpzamere
manier mee om te gaan.

In de acht wekelijkse bijeenkomsten komen
achtereenvolgens de volgende thema’s aan bod:

* hoe wij een groot deel van ons leven op de

KAN MINDFULNESS HET LIJDEN VAN PATIENTEN VERLICHTEN?

automatische piloot doorbrengen
+ welke obstakels je tegenkomt als je stilstaat
bij je ervaring
* het bewust worden van lichamelijke sensa-
ties, emoties en gedachten
* het herkennen van automatische reacties op
stress
+ het bewuster leren omgaan met stressvolle
omstandigheden
* bewust communiceren
+ balans tussen activiteit en rust
* zelfzorg
Het uiteindelijke doel van de training is om de
principes van mindfulness te integreren in het
dagelijks leven en deze ook na de training te
blijven beoefenen en ontwikkelen.

Terugkerende depressie

De toenemende populariteit van de toepas-
sing van mindfulness in de gezondheidszorg

is eigenlijk pas begonnen met de aanpassing
van het programma van Jon Kabat-Zinn voor
patiénten met terugkerende depressie. Segal,
Williams & Teasdale (2013) combineerden de
oorspronkelijke MBSR met elementen uit de
cognitieve gedragstherapie tot de Mindfulness-
Based Cognitieve Therapie (MBCT).

Uit een eerste multi-centre gerandomiseerde
trial bleek dat dit programma de kans op een
hernieuwde depressie bij mensen die in het
verleden drie of meer depressies gehad hadden
kon halveren (Teasdale et al. 2000). Een veelbelo-
vend resultaat, dat sindsdien door verschillende
onathankelijke onderzoeken werd bevestigd.

Uit een onlangs verschenen meta-analyse,
waarin de resultaten van negen volgende studies
naar MBCT voor terugkerende depressie wer-

HET GOEDE LEVEN EN HET LIJDEN 31



* Principes integreren in je
dagelijks leven en blijven
beoefenen en ontwikkelen

den samengevoegd, bleek dat MBCT resulteerde
in 31% minder kans op een nieuwe depressie
(Kuyken et al. 2016). Dit verschil bleef ook
bestaan als MBCT werd vergeleken met actieve
controle-condities, waarin de vergelijkings-
groep ook een interventie kreeg aangeboden,

en zelfs als het werd vergeleken met antidepres-
sieve medicatie.

Andere klachten

Sinds 2000 is het aantal onderzoeken en publi-
caties over mindfulness-based interventies expo-
nentieel gegroeid. Mindfulness wordt ondertus-
sen niet alleen meer bij terugkerende depressie
toegepast, maar ook bij allerlei andere psychische
of lichamelijke klachten of aandoeningen.

Een recente meta-analyse van 142 onderzoe-
ken en meer dan 12.000 deelnemers liet zien
dat Mindfulness-Based Interventies (MBIs)
effectief zijn bij mensen met verschillende
psychische klachten, zoals angst, depressie,
schizofrenie, eetstoornissen, verslaving en pijn
(Goldberg et al. 2018). MBIs bleken beter te
werken dan geen behandeling, maar ook beter
dan alternatieve interventies als kortdurende
dynamische psychotherapie. Zij werkten even
goed als andere evidence-based behandelingen
als cognitieve gedragstherapie.

Uit een eerdere meta-analyse van acht

< Sam Drukker, ‘Verdrijving uit het paradijs, 2004

KAN MINDFULNESS HET LIJDEN VAN PATIENTEN VERLICHTEN?

onderzoeken naar het effect van MBSR

bij mensen met chronische lichamelijke
aandoeningen, was al gebleken dat mindfulness
ook bij deze populatie kan resulteren in

een vermindering van psychische klachten
(Bohlmeijer et al. 2010).

Hoe werkt mindfulness?

Nu we weten dat MBIs effectief kunnen zijn in
het verminderen van psychische en lichame-
lijke klachten bij een grote verscheidenheid aan
aandoeningen, is het natuurlijk interessant om
te weten hoe mindfulness dan werkt. Ook hier-
over zijn ondertussen een aantal meta-analyses
verschenen (Gu et al. 2015; Van der Velden et al.
2015).

* Een van de belangrijkste en meest consis-
tente werkingsmechanismen van mindful-
ness blijkt het verminderen van repetitieve
gedachten te zijn: het rumineren of malen
bij depressie en het piekeren bij angst.

Daarnaast blijkt het verbeteren van mind-
fulness-vaardigheden een belangrijke factor
te zijn: het observeren en beschrijven van
emoties, bewust zijn van eigen handelen,
niet oordelen en niet reageren op de per-

soonlijke ervaring.

Ten slotte zijn er ook aanwijzingen dat
zelfcompassie een werkzame factor is. Bij
patiénten met terugkerende depressie die
mee hadden gedaan aan MBCT, bleek de
toename van zelfcompassie hen minder
vatbaar te maken voor een nieuwe depressie
door het toenemen van negatieve automa-
tische gedachten na een toevallige stem-
mingsdaling (Kuyken et al. 2010).

HET GOEDE LEVEN EN HET LIJDEN 33



ONDERZOEK

Het onderzoek naar de zogenaamde me-
diérende factoren van mindfulness wordt
ondersteund door bevindingen uit neuro-
wetenschappelijk onderzoek. Uit een recente
meta-analyse naar structurele veranderingen in
de hersenen bij meditatoren en mensen die een
mindfulness-training gevolgd hebben (Fox et
al. 2014), bleken er consistente veranderingen
op te treden in acht hersengebieden, waaronder
gebieden die betrokken zijn bij metacognitief
bewustzijn, lichaamsbewustzijn, geheugen, zelf-
en emotieregulatie en communicatie binnen en
tussen de hersenhelften.

In een overzichtsartikel in Nature Reviews
Neuroscience postuleren Tang, Holzel & Posner
(2015), dat mindfulness werkt door een proces
van verbeterde zelfregulering, bestaande uit aan-
dachtscontrole, emotieregulatie en zelf-gewaar-
zijn. Dit wordt gedeeltelijk ondersteund door
zowel structurele als functionele neuro-imaging
studies. De auteurs pleiten echter voor grotere,
gerandomiseerde en longitudinale studies om
deze hypothesen te bevestigen. Ook benadruk-
ken ze dat het onderzoek naar een bewustzijns-
toestand als mindfulness gericht moet worden
op de interactie tussen complexe hersennet-
werken en een verbinding moet maken tussen

neuro-imaging en gedragsmatig onderzoek.

Eigen onderzoek

Het Radboudumc Centrum voor Mindfulness
bestaat al meer dan tien jaar. Omdat toentertijd
de meeste wetenschappelijke evidentie bestond
voor het toepassen van MBCT bij mensen met
terugkerende depressie, vond ons eerste weten-
schappelijk onderzoeksproject plaats bij deze
populatie.

34 HANDELINGEN 2019 | 4

Recidiverende of chronische depressie

Zoals hierboven genoemd, waren de eerdere
studies naar MBCT bij terugkerende depressie
vooral gedaan bij mensen die op dat moment in
(gedeeltelijke) remissie waren met het oogmerk
om terugval of een nieuwe depressie te voorko-
men (Kuyken et al. 2006).

Wij waren echter benieuwd of MBCT ook
zou kunnen helpen bij mensen met terugke-
rende depressie die op dat moment depressief
waren (Van Aalderen et al. 2012). Die werden
namelijk tot op dat moment uitgesloten van
deelname, omdat men dacht dat MBCT te veel
van hen zou vragen. Uit ons onderzoek, waarbij
205 patiénten met terugkerende depressie wer-
den geincludeerd, bleek echter dat MBCT net
zo effectief was bij mensen in remissie als bij
mensen die op dat moment depressief waren.
Dit is in latere studies bevestigd (Goldberg et al.
2019).

In een vervolgproject, waaraan twaalf ver-
schillende GGZ-instellingen in Nederland mee-
deden, onderzochten we of MBCT wellicht een
alternatief zou kunnen zijn voor antidepressie-
ve medicatie (Huijbers et al. 2016). Helaas bleek
dit niet het geval. In totaal deden 249 patiénten
met terugkerende depressie mee aan de MBCT.
De helft hiervan bouwde de antidepressieve
medicatie af, de andere helft niet. De mensen
die hun medicatie afbouwden kregen significant
vaker een nieuwe depressie dan diegenen die
hun medicatie bleven gebruiken. Mogelijk had

* Mindfulness blijkt te kunnen
helpen bij het voorkomen van
nieuwe depressies

dit ook te maken met het feit dat patiénten niet
op eigen initiatief hun medicatie afbouwden,
maar zich hier wellicht in het kader van het
onderzoek toe gedwongen voelden. Vandaar dat
we momenteel in een nieuw onderzoek kijken
of MBCT misschien wel ondersteunend kan
zijn voor mensen die zelf van hun antidepres-
sieve medicatie af willen (Wentink et al. 2019).
Het is nog te vroeg om over de resultaten van
deze trial te rapporteren.

Naast het voorkomen van een nieuwe
depressie bij mensen met terugkerende depres-
sie, hebben we ook onderzocht of MBCT kan
helpen bij mensen met een chronische, thera-
pieresistente depressie. Dit gaat om patiénten
die ondanks eerdere medicamenteuze en psy-
chologische behandelingen niet opgeknapt zijn
van hun depressie. MBCT bleek in deze groep
geen significante vermindering van depressieve
klachten te geven, maar resulteerde wel in meer
mensen die niet meer aan de criteria van een
depressie voldeden (Cladder-Micus et al. 2018).
Ook rapporteerden zij minder te rumineren en
verbeterden hun mindfulness-vaardigheden en
zelfcompassie. Ten slotte, en dat was misschien
nog wel de meest bemoedigende bevinding,
ging de kwaliteit van hun leven omhoog.

Ten slotte hebben we niet alleen onderzoek
gedaan naar mindfulness, maar ook naar com-
passietraining voor mensen met terugkerende
depressie. MBCT blijkt namelijk wel te helpen
in het terugdringen van het recidief-percentage
en de ernst van de depressieve klachten, maar er
blijft genoeg ruimte voor verbetering over. En
omdat we al gezien hebben dat zelfcompassie
een van de mogelijke werkingsmechanismen is

van MBCT, waren we benieuwd of het expliciet

KAN MINDFULNESS HET LIJDEN VAN PATIENTEN VERLICHTEN?

cultiveren van compassie voor jezelf en anderen
het effect van MBCT zou kunnen verbeteren.

Daartoe hebben Koster en Van den Brink
(2015) een vergelijkbare acht-weken-cursus
ontwikkeld, maar met als expliciete focus het
ontwikkelen van compassie. Bij mensen met
terugkerende depressie die al eerder een MBCT-
cursus gevolgd hadden, bleek de compassie-
training te resulteren in een verdere vermin-
dering van depressieve klachten en rumineren
(Schuling et al. submitted). Daarnaast trad een
verbetering op in de mindfulness-vaardigheden,
de zelfcompassie en de kwaliteit van leven. De
vermindering van depressieve klachten bleek te
worden gemedieerd door een toename van de
zelfcompassie. Ook bleek de afname van de de-
pressieve klachten op de langere termijn stand
te houden en zelfs nog verder door te zetten.

ADHD
Omdat een van de andere speerpunten van de
Afdeling Psychiatrie de behandeling van ADHD
is, een aandoening waarbij een tekort aan
aandacht en hyperactiviteit op de voorgrond
staat, hebben we ook onderzoek gedaan naar
de mogelijke bijdrage die mindfulness aan de
behandeling van deze doelgroep kan leveren.
In een onderzoek bij 120 patiénten met
ADHD, waaraan ook andere specialistische
klinieken zoals Reinier van Arkel en Dimence
meededen, werd MBCT vergeleken met de
gebruikelijke behandeling (Janssen et al. 2019).
MBCT bleek te resulteren in een significante
vermindering van ADHD-symptomen, zoals
vastgesteld door een behandelaar die blind
was voor de conditie waaraan de patiénten
waren toegewezen. Dit effect bleef ook op zes

HET GOEDE LEVEN EN HET LIJDEN 35



ONDERZOEK

maanden follow-up bestaan. Naast een verbe-
tering van de ADHD-symptomen, traden ook
verbeteringen op in mindfulness-vaardigheden,
zelfcompassie, algemeen functioneren en men-
tale gezondheid.

Mensen met kanker

In samenwerking met somatische collega’s

in het ziekenhuis, hebben we ook een aantal
onderzoeken gedaan naar de mogelijke beteke-
nis van mindfulness in het ondersteunen van
mensen met ernstige lichamelijke ziekten. Zo
hebben we in samenwerking met de Afdeling
Longziekten van het Radboudumc een onder-
zoek opgezet naar MBSR voor mensen met
longkanker en hun partners. Longkanker is
een van de meest ernstige vormen van kanker,
die gepaard gaat met een hoge mortaliteit.
Omdat niet alleen de patiénten zelf, maar ook
hun partners hiermee geconfronteerd worden,
boden we de MBSR aan zowel de patiénten als
de partners aan.

MBSR bleek te helpen de klachten van angst
en depressie bij longkankerpatiénten te vermin-
deren (Schellekens et al. 2017). Ook hadden zij
minder last van piekeren en lieten zij verbeterin-
gen zien in mindfulness-vaardigheden, zelfcom-
passie en kwaliteit van leven. De partners bleken
echter niet van de MBSR te profiteren. We den-
ken dat dit veroorzaakt werd doordat zij tijdens
de cursus waarschijnlijk meer met het welbevin-
den van de patiént bezig waren dan met hun ei-
gen rouwproces. Uit interviews die we gehouden
hebben na het overlijden van patiénten gaven de
partners wel aan dat de mindfulness hen hielp
in het verwerkingsproces.

Tijdens bovenstaande studie bleek dat het

36 HANDELINGEN 2019 | 4

voor veel mensen met kanker nog niet zo
gemakkelijk was om een acht-weken-cursus te
volgen, bijvoorbeeld door lichamelijke klachten
of andere behandelafspraken. Vandaar dat we
als vervolg van het huidige project een onder-
zoek hebben opgezet naar de effectiviteit van
een online mindfulness-cursus, die op afstand
begeleid werd door een mindfulness-trainer
(Compen et al. 2018). In dit onderzoek werden
245 patiénten met kanker toegewezen aan ofwel
de klassieke mindfulness-cursus in een groep,
ofwel de begeleide online mindfulness-cursus,
ofwel de gebruikelijke behandeling.

Beide mindfulness-trainingen bleken de psy-
chische klachten van mensen met kanker te ver-
minderen, niet alleen angst en depressie, maar
ook rumineren en de angst voor de terugkeer
van kanker. Mindfulness-vaardigheden, kwali-
teit van leven en positieve mentale gezondheid
namen juist toe. Al deze veranderingen bleken
op de lange termijn te blijven bestaan en zelfs
toe te nemen, in beide groepen (Cilessen et al.
2018).

De begeleide online behandeling bleek dus
niet onder te doen voor de klassieke groepsbe-
handeling. Op de langere termijn bleken men-
sen die de online behandeling hadden gedaan
zelfs minder psychische klachten te hebben dan
diegenen die de klassieke groepsbehandeling
hadden gevolgd.

Voor dokters zelf

Een laatste doelgroep waar we als Radboudumc
Centrum voor Mindfulness onderzoek naar
hebben gedaan zijn de werkers in de gezond-
heidszorg zelf. We weten dat werken in de zorg
zinvol en bevredigend is, maar niet zelden zijn

tol vraagt in de zin van overbelasting en burn-
outklachten. Met de intentie om ook de artsen
van de toekomst toe te rusten met meer per-
soonlijke vaardigheden om dit te voorkomen,
zijn we begonnen om MBSR aan te bieden aan
coassistenten (N=167) aan het begin van hun
coschappen (Van Dijk et al. 2014). De ene helft
kreeg wel MBSR en de andere helft niet, waarbij
we de hele groep gedurende hun coschap voor
twee jaar volgden.

De resultaten van dit onderzoek lieten zien
dat de coassistenten die de MBSR-cursus had-
den gevolgd in de loop van de follow-up-peri-
ode minder psychische klachten en dysfunctio-
nele cognities rapporteerden dan diegenen die
geen cursus hadden gehad. Ook rapporteerden
ze meer mindfulness-vaardigheden, een betere
mentale gezondheid en meer tevredenheid met
hun leven.

Als vervolg op dit project hebben we ook een
onderzoek opgezet naar het effect van MBSR bij
specialisten in opleiding bij het Radboudumc
(Verweij et al. 2018). In totaal deden 148 arts-
assistenten mee, uit alle medische specialismen:
interne geneeskunde, chirurgie, ondersteu-
nende specialismen, psychiatrie, huisartsgenees-
kunde en ouderengeneeskunde. De helft van
de arts-assistenten kreeg meteen een MBSR-
cursus, de andere helft moest drie maanden
wachten.

We hadden verwacht dat vooral arts-assis-
tenten met burn-outklachten mee zouden
doen aan het project, maar ook arts-assistenten
zonder klachten waren geinteresseerd in deel-
name. Omdat het niveau van burn-outklachten
minder hoog was dan verwacht, verschilden de
twee groepen daarin niet na drie maanden. Wel

KAN MINDFULNESS HET LIJDEN VAN PATIENTEN VERLICHTEN?

bleek de mate van burn-outklachten een voor-
speller van een positief effect van de cursus:
diegenen die veel klachten hadden, profiteerden
het meest van de MBSR. Daarnaast hadden

de arts-assistenten die meegedaan hadden aan
de MBSR minder last van piekeren en meer
zelfvertrouwen, mindfulness-vaardigheden en
zelfcompassie dan diegenen die nog niet mee-
gedaan hadden. Ook bleken ze beter in staat te
zijn om zich te verplaatsen in het perspectief
van de patiént, een niet onbelangrijke bevin-
ding.

Niet alleen bij artsen in opleiding, ook bij
werkzame artsen blijkt mindfulness behulp-
zaam. In een kleiner onderzoek, bij 50 huisart-
sen, bleek MBSR te resulteren in minder deper-
sonalisatie en meer toewijding (Verweij et al.
2016). Uit de kwalitatieve data van interviews
die van de deelnemers werden afgenomen,
bleek dat de huisartsen vonden dat de mind-
fulness had bijgedragen aan hun welzijn en dat
ze meer compassie ervaarden voor zichzelf en
anderen, ook voor hun patiénten.

Goed voorbeeld
Met bovenstaand overzicht hoop ik de lezer
meer inzicht te hebben gegeven over wat
mindfulness inhoudt en waar het vandaan
komt. Daarnaast heb ik gepoogd een overzicht
te geven over wat de laatste tien tot twintig jaar
aan onderzoek op dit terrein heeft opgeleverd,
zowel in algemeenheid als wat we daar op het
Radboudumc Centrum voor Mindfulness aan
hebben bijgedragen.

MBIs zijn mijns inziens een goed voorbeeld
van interventies die gestoeld zijn op wijsheids-
tradities en die hun weg in de gezondheidszorg

HET GOEDE LEVEN EN HET LIJDEN 37



ONDERZOEK

hebben gevonden, ten bate van het welzijn
van zowel onze patiénten als de werkers in de
gezondheidszorg zelf.

Een onmisbaar element van deze opkomst
van MBIs in de gezondheidszorg is het doen
van deugdelijk wetenschappelijk onderzoek.
Ik hoop dat ik heb laten zien dat dit ook met
ogenschijnlijk ‘vage’ interventies als MBIs uit-
stekend mogelijk is. Moge mijn bijdrage mijn
collega’s in de geestelijke verzorging inspireren
tot het verder ontwikkelen van het empirisch
onderzoek in hun eigen vakgebied.

Literatuur

Aalderen, J.R. van, Donders, A.R., Giommi, E, Spinhoven,
P, Barendregt, H.P. & Speckens, A.E. (2012). The efficacy
of mindfulness-based cognitive therapy in recurrent
depressed patients with and without a current depres-
sive episode: a randomized controlled trial. Psychological
Medicine 42: 989-1001.

Batchelor, S. (2015). After buddhism: rethinking the dharma
for a secular age. London: Yale University Press.

Brink, E. van den & Koster, F. (2016). Compassievol leven;
een mindfulness-based verdiepingsprogramma. Amster-
dam: Boom.

Bohlmeijer, E., Prenger, R., Taal, E. & Cuijpers, P. (2010).
The effects of mindfulness-based stress reduction
therapy on mental health of adults with a chronic
medical disease: a meta-analysis. Journal of Psychosomatic
Research 68(6): 539-544.

Cillessen, L., Schellekens, M.P.]., Ven, M.O.M. van de, Don-
ders, A.R.T., Compen, ER., Bisseling, E.M., Lee, M.L. van
der & Speckens, A.E.M. (2018). Consolidation and pre-
diction of long-term treatment effect of group and on-
line mindfulness-based cognitive therapy for distressed
cancer patients. Acta Oncologica 57(10): 1293-1302.

Cladder-Micus, M.B., Speckens, A.E.M., Vrijsen, ].N., Don-
ders, A.R.T., Becker, E.S. & Spijker, J. (2018). Mindful-
ness-based cognitive therapy for patients with chronic,
treatment-resistant depression: A pragmatic randomized
controlled trial. Depression and Anxiety 35(10): 914-924.

Compen, E, Bisseling, E., Schellekens, M., Donders, R.,
Carlson, L., Lee, M. van der & Speckens, A. (2018).
Face-to-Face and Internet-Based Mindfulness-Based
Cognitive Therapy Compared With Treatment as Usual

38 HANDELINGEN 2019 | 4

in Reducing Psychological Distress in Patients With Can-
cer: A Multicenter Randomized Controlled Trial. Journal
of Clinical Oncology 36(23): 2413-2421.

Dijk, L. van, Lucassen, P.L.B., Akkermans, R.P,, Engelen,
B.G.M. van, Weel, C. van & Speckens, A.E.M. (2017).
Effects of Mindfulness-Based Stress Reduction on the
Mental Health of Clinical Clerkship Students: A Cluster-
Randomized Controlled Trial. Academic Medicine 2017;
92(7): 1012-1021.

Feldman, C. (2017). Boundless Heart. The Buddha’s path of
kindness, compassion and joy. Boulder: Shambala.

Fox, K.C., Nijeboer, S., Dixon, M.L., Floman, J.L., Ellamil,
M., Rumak, S.P., Sedlmeier, P. & Christoff, K. (2014). Is
meditation associated with altered brain structure? A
systematic review and meta-analysis of morphometric
neuroimaging in meditation practitioners. Neuroscience
Biobehavioral Review 43: 48-73.

Goldberg, S.B., Tucker, R.P., Greene, P.A., Davidson, R.J.,
Wampold, B.E., Kearney, D.J. & Simpson, T.L. (2018).
Mindfulness-based interventions for psychiatric dis-
orders: A systematic review and meta-analysis. Clinical
Psychology Review 59: 52-60.

Goldberg, S.B., Tucker, R.P,, Greene, P.A., Davidson, R.J.,
Kearney, D.J. & Simpson, T.L. (2019). Mindfulness-based
cognitive therapy for the treatment of current depressive
symptoms: a meta-analysis. Cognitive Behaviour Therapy
8:1-18.

Gu, J., Strauss, C., Bond, R. & Cavanagh, K. (2015). How do
mindfulness-based cognitive therapy and mindfulness-
based stress reduction improve mental health and
wellbeing? A systematic review and meta-analysis of
mediation studies. Clinical Psychology Review 37: 1-12.

Huijbers, M.J., Spinhoven, P, Spijker, J., Ruhé, H.G.,
Schaik, D.J. van, Oppen, P. van, Nolen, W.A., Ormel, .,
Kuyken, W., Wilt, G.J. van der, Blom, M.B., Schene, A.H.,
Donders, R.A. & Speckens, A.E. (2016). Discontinuation
of antidepressant medication after mindfulness-based
cognitive therapy for recurrent depression: randomized
controlled non-inferiority trial. British Journal of Psychi-
atry 208: 366-73.

Janssen, L., Kan, C.C., Carpentier, P.J., Sizoo, B., Hepark,

S., Schellekens, M.P.J., Donders, A.R.T., Buitelaar, ]. K. &
Speckens, A.E.M. (2019). Mindfulness-based cognitive
therapy v. treatment as usual in adults with ADHD: a
multicentre, single-blind, randomised controlled trial.
Psychological Medicine 49(1): 55-65.

Kabat-Zinn, J. (2011). Some reflections on the origins
of MBSR, skillful means, and the trouble with maps.
Contempory Buddhism: an interdisciplinary journal 12:
281-306.

Kabat-Zinn, J. (2014). Gezond leven met mindfulness. Hand-

boek meditatief ontspannen, herziene editie. Haarlem:
Altamira.

Kuyken, W., Warren, E.C., Taylor, R.S., Whalley, B., Crane,
C., Bondolfi, G., Hayes, R., Huijbers, M., Ma, H., Schwei-
zer, S., Segal, Z., Speckens, A., Teasdale, J.D., Van Heerin-
gen, K., Williams, M., Byford, S., Byng, R. & Dalgleish, T.
(2016). JAMA Psychiatry 73: 565-74.

Kuyken, W., Watkins, E., Holden, E., White, K., Taylor,

R.S., Byford, S., Evans, A., Radford, S., Teasdale, J.D.

& Dagleish, T. (2010). How does mindfulness-based
cognitive therapy work? Behaviour Research & Therapy
48:1105-12.

Schellekens, M.P.J., Hurk, D.G.M. van den, Prins, ].B.,
Donders, A.R.T., Molema, J., Dekhuijzen, R., Drift, M.A.
van der & Speckens, A.E.M. (2017). Mindfulness-based
stress reduction added to care as usual for lung cancer
patients and/or their partners: A multicenter randomized
controlled trial. Psychooncology 26(12): 2118-2126.

Schuling, R., Huijbers, M.]., Ravesteijn, H. van, Donders, R.,
Cillessen, L., Kuyken, W. & Speckens, A.E.M. (resubmit-
ted). Recovery from recurrent depression: Randomized
controlled trial of the efficacy of Mindfulness-Based
Compassionate Living compared with treatment-as-
usual on depressive symptoms and its consolidation at
longer term follow-up.

Segal, Z.V., Williams,M. & Teasdale, J. (2013). Mindfulness
en cognitieve therapie bij depressie, 2¢ editie. Amsterdam:
Nieuwezijds.

Tang, Y.Y., Holzel, B.K. & Posner, M.I. (2015). The neu-
roscience of mindfulness meditation. Nature Reviews
Neuroscience 16: 213-225.

Teasdale, ].D., Segal, Z.V., Williams, .M., Ridgeway, V.A.,
Soulsby, J.M. & Lau, M.A. (2000). Prevention of relapse/
recurrence in major depression by mindfulness-based
cognitive therapy. Journal of Consulting and Clinical
Psychology 68: 615-623.

Velden, A.M. van der, Kuyken, W., Wattar, U., Crane, C.,
Pallesen, K.J., Dahlgaard, J., Fjorback, L.O. & Piet, J.
(2015). A systematic review of mechanisms of change in
mindfulness-based cognitive therapy in the treatment of
recurrent major depressive disorder. Clinical Psychology
Review 37: 26-39.

Verweij, H., Ravesteijn, H. van, Hooff, M.L.M. van, Lagro-
Janssen, A.L.M. & Speckens, A.E.M. (2018). Mindfulness-
Based Stress Reduction for Residents: A Randomized
Controlled Trial. Journal of General Internal Medicine
33(4): 429-436.

Verweij, H., Waumans, R.C., Smeijers, D., Lucassen, P.L.,
Donders, A.R., Horst, H.E. van der & Speckens, A.E.
(2016). Mindfulness-based stress reduction for GPs:
results of a controlled mixed methods pilot study in

KAN MINDFULNESS HET LIJDEN VAN PATIENTEN VERLICHTEN?

Dutch primary care. British Journal of General Practice
66(643): 99-105.

Wentink, C., Huijbers, M.]J., Lucassen, P., Kramers, C.,
Akkermans, R., Adang, E., Spijker, J. & Speckens, A.E.M.
(2019). Discontinuation of antidepressant medication in
primary care supported by monitoring plus mindful-
ness-based cognitive therapy versus monitoring alone:
design and protocol of a cluster randomized controlled
trial. BMC Family Practice 20(1): 105.

TIPS BI) HET THEMA

Kan mindfulness het lijden
van patiénten verlichten?

+ Het Radboudumc Centrum voor Mind-
fulness is een nationaal expertisecentrum
voor de toepassing en wetenschappelijke
evaluatie van mindfulness-based inter-
venties in de gezondheidszorg en daar-
buiten. Tevens aanbod van scholings- en
opleidingsmogelijkheden op het gebied
van mindfulness. Op de website van het
Centrum voor Mindfulness is allerlei
achtergrondinformatie te vinden.

www.radboudcentrumvoormindfulness.nl

Anne (dr. E.M.) Speckens is hoogleraar
Psychiatrie, verbonden aan het Radboudumc
Centrum voor Mindfulness in Nijmegen.

E anne.speckens@radboudumec.nl

HET GOEDE LEVEN EN HET LIJDEN 39



IN BEELD | RENE ROSMOLEN

De dans

endrik Nicolaas Werkman (Leens, 1882) is bekend geworden door zijn ‘druksels, die hij
tussen juni 1941 en december 1943 maakte bij de Chassidische legenden van de Baalschem
(1932) van Martin Buber. Drie dagen voor de bevrijding van Noord-Nederland werd
deze kunstenaar met negen anderen gefusilleerd in de bossen bij Bakkeveen.
In 1983 werden zijn voormalige werkruimten, op de bovenverdieping van een pakhuis aan Lage
der A nummer 13 in Groningen, verbouwd tot atelier. In het Grafisch Museum Groningen is een
Werkman-atelier ingericht, waar aan de hand van authentiek materiaal wordt getoond hoe Werk-
mans technieken tot stand zijn gekomen.

We kijken naar ‘druksel 18’: ‘De sabbat der eenvoudigen’.

Ooit schreef Huub Oosterhuis bij deze afbeelding het volgende:
Je ziet een eenvoudige kamer, twee oude mensen die dansen. Hoekige mensen, hij donker, stram, zij
nog speels. De achtergrond is licht. Zij dansen van geluk dat zij nog bestaan. Maar ook ingetogen
omdat het leven zwaar is. Zij dansen omdat er licht is in hun huis, omdat zij elkaar kunnen zien,
omdat er een groot licht beloofd is. Zij dansen de vreugde van een nieuwe wereld. De bestemming
van de mens: bevrijding uit ieder denkbaar slavenhuis. Zij dansen omdat zij mensen zijn gelijkend
op de Eeuwige, geboetseerd naar Zijn beeld. Zij dansen omdat zij in dit weten onaantastbaar zijn, zo
arm als ze zijn. Ja, zij dansen de onbewijsbare ervaring gekend te zijn, de rust en de zekerheid van de
liefde.

De woorden van Oosterhuis raken me.

Er wordt gedanst.

Tot in de oude dagen.

Gedanst door getekende mensen die weet hebben van het lijden.
Die tegelijk het dansen niet laten kunnen.

Vanwege het goede leven en een onaantastbaar weten.

Hun dans verbeeldt een vreugdevol vermoeden van overstijgende liefde en een beloofd licht.

H.N. Werkman, ‘De sabbat der
eenvoudigen’ (1941/44)

40 HANDELINGEN 2019 | 4

41



¥
g
'BE B
g |

S
il

PRAKTIJK | WIM SMEETS

De diepgang van iemands

unieke verhaal

‘We zijn niet meer ingebed in een groot verhaal. Traditionele referentiekaders zoals het geloof
zijn weggevallen. Veel mensen weten niet meer goed hoe ze moeten leven: in deze tijd moeten

we de zin van ons leven zelf creéren (...) Om de betekenis van een crisis te ervaren, vraagt
het dat je luistert naar de ander — en die ander helpt zijn eigen antwoorden op het spoor te
komen (...) Bijvoorbeeld het thema rust en ruimte in iemands levensloop onderzoeken. Waar

en wanneer heb je dat wel ervaren? Hoe deed je dat vroeger, waar kon je op adem komen?
Wat gaf jou toen voldoening? Dat is iemands unieke verhaal — en daarin ligt de unieke

OplOSSing.’ (Susanne Kruys, 2018)

ensen vertellen talloze malen over

hun leven, informeel en bij hulp-

verleners. Soms vertellen ze met
verve, soms schoorvoetend. Meestal worden
fragmenten naar voren gehaald, af en toe het
hele leven. De meeste verhalen zijn oppervlak-
kig. Als het leven op het spel staat, krijgt het

verhaal diepgang. Veel hangt af van het publiek.

Is dat oprecht geinteresseerd? Voelt het zich
bondgenoot van de verteller? Hoe reageert
men op het verhaal, passief of stimulerend?
Het maakt verschil of het verhaal live gebracht
wordt of op schrift is gesteld.

Vier perspectieven

De wetenschap is gefascineerd door de mens
als verhalenverteller. We beperken ons tot vier
perspectieven: de filosofie, de psychologie, de
theologie en de geneeskunde.

< Afscheid op de kade, Hotel New York, Rotterdam

‘Mijn verhaal, dat ben ik’
De filosofie heeft een belangrijke bijdrage ertoe
geleverd dat we de menselijke identiteit als een
narratieve identiteit beschouwen. De Franse
filosoof Paul Ricoeur (1990) verwoordde het
aldus: wie iemand is, de identiteit van een
persoon, leer je pas begrijpen vanuit het verhaal
dat iemand over zichzelf vertelt. Daarbij hoort
de erkenning van een dialectisch verband tus-
sen continuiteit en discontinuiteit. Dat maakt
het verhaal steeds nieuw, waarbij zich in de plot
verrassende wendingen kunnen voordoen.
Verhalen lijken op elkaar, want mensen heb-
ben veel gemeen: we exploreren de wereld en
zoeken naar veiligheid en liefde; we lijden ver-
liezen en staan weer op. In de wijze waarop ik
mij engageer en omga met belangrijke levensge-
beurtenissen (‘life events’) ben ik echter uniek.
Het gaat om mijn keuzes, waar ik achteraf nog
steeds achter sta of die ik hartgrondig betreur.
Uniek ben ik ook in mijn verhouding tot zaken
die ik niet zelf gekozen heb en waartoe ik mij

HET GOEDE LEVEN EN HET LIJDEN 43



PRAKTIJK

moet verhouden: mijn lijf en de biochemische
processen die erin plaatsvinden; mijn geboorte
in een bepaald nest, met mensen die ik daar
aantref; het lijden en de dood. Een deel van
mijn verhaal wordt zodoende door anderen
verteld: mijn moeder weet hoe ik geboren ben;
bij mijn dood vertellen anderen mijn verhaal
verder. Maar al met al kan men zeggen: mijn
verhaal, dat ben ik.

‘Ontlokkers’ aanreiken
De narratieve psychologie, met Kenneth Gergen
als een van de grondleggers, is mede ontstaan
uit verzet tegen een te objectiverende aanpak
in diagnostiek. Mensen en hun stoornissen zijn
niet te reduceren tot testscores. In zijn onder-
zoek naar prestatiemotivatie ontdekte Hubert
Hermans (2011) dat je daartoe het hele verhaal
van kinderen en jongeren moet meenemen.
Hij ontwikkelde de waarderingstheorie, die de
eigen taal en formuleringen van mensen als
uitgangspunt neemt.

De psycholoog treedt enigszins terug als
‘helper’ bij de zelfexploratie van mensen,
door het aanreiken van ‘ontlokkers’. Verhalen
van mensen zijn echter niet eenduidig. Meer-
dere stemmen zijn voortdurend met elkaar in
dialoog: stemmen van mijn opvoeders, van
belangrijke anderen, van cultuurdragers om mij
heen. Er is geen vast zelf, maar een dialogisch of
‘meerstemmig zelf”. De helper ondersteunt mij
om mijn dialogische relaties te verbeteren: bin-
nen mijn zogenaamde zelf, met anderen, met
groepen en organisaties waarin ik participeer en
met de culturen waarin ik leef.

44 HANDELINGEN 2019 | 4

Stem geven in de kerk

Van recenter datum is de narratieve benadering
in de theologie, meer bepaald de praktische
theologie en religiewetenschap. Vreemd, want
de verhaalstructuur van de Bijbel was reeds lang
uitgangspunt in exegese, spiritualiteitsstudies

en voor sommige systematisch theologen, zoals
Bonaventura. In de Klinische Pastorale Vorming
was altijd ‘the living human document’ (Boi-
sen) het voornaamste werkmateriaal.

De aandacht voor verhalen — aanvankelijk
van ‘gelovigen’ en later van iedereen — nam toe
na de empirische Wende in de praktische theo-
logie, waarvan Charles Gerkin in de Verenigde
Staten en Hans van der Ven in Nederland
belangrijke pioniers waren. Was men voorheen
vooral gericht op het overbrengen van de chris-
telijke boodschap naar het leven van gemeente
en parochie, vanaf nu stonden verhalen en
praktijken van mensen centraal. Dat had vaak
een kritisch-emancipatorisch doel, namelijk
stem geven aan in de kerk lang verwaarloosde
groepen: vrouwen, armen, migranten, seksuele
minderheden. Intussen blijft het wachten op de
opvolger van het standaardwerk van Ganze-
voort & Visser (2007).

‘Narrative medicine’

In de geneeskunde is een narratieve benade-
ring eveneens van recente datum. Ook deze
discipline heeft de kracht van verhalen, van
patiénten én van zorgverleners, ontdekt om

de kwaliteit van zorg te verbeteren. Het is een
ingang om persoonsgerichtheid te bevorderen
en meer aandacht voor zingeving aan ziekte en
zorg — ook in onderwijs en onderzoek. Schrijf-
workshops worden aangeboden om ziekte en

zorg op een eigen manier te symboliseren en
interpreteren. Pionier van deze benadering is
Rita Charon (2016).

Narrative medicine is volgens haar meer dan
het op een gestructureerde wijze luisteren naar
het verhaal van patiénten. Het gaat erom hun
klachtenpatroon te leren vertalen in een voor
hen aanvaardbaar en begrijpelijk verhaal. Want
ziekte is ‘zelfervaring die naar woorden zoekt’
Charon ziet narrative medicine een brug slaan
tussen zorgverleners en patiénten, tussen een
natuurwetenschappelijke aanpak van ziekte en
de lichaamsbeleving van patiénten. Verhalen
brengen ons dichter bij het zelf van zieke me-
demensen. Zorgverleners worden uitgenodigd
om naast patiénten te staan, als getuige van hun
leed. Dat leidt tot een nieuwe invulling van de
medische ethiek.

Verschillende interpretatiekaders
Voor iedereen is het belangrijk dat het eigen
verhaal door anderen erkend wordt. Dat geldt
vooral voor zaken waarin mensen zich kwets-
baar voelen, zoals hun intieme relaties en ook
bij ziekte. Mensen geven daar een persoonlijke
betekenis aan. Vertellen over die zingeving heeft
het karakter van een getuigenis (‘attestation’ is
de term van Ricoeur). Professionele gespreks-
partners beluisteren dergelijke verhalen vanuit
hun eigen referentiekader. Zo proberen ze
verhalen te begrijpen en een plaats te geven in
hun begeleidingswerk.

De vier genoemde disciplines hebben hun ei-
gen interpretatiekader en daarmee een eigen in-
breng in zorg en welzijn. Tegelijk ligt het gevaar
van reductie op de loer, wanneer professionals
zich onvoldoende realiseren dat hun interpre-

DE DIEPGANG VAN IEMANDS UNIEKE VERHAAL

tatiekader slechts een filter is en wel een van de
mogelijke filters om verhalen te begrijpen.

Geestelijke verzorging gebruikt theologie,
religiewetenschap of humanistiek als primair
referentiekader en psychologie als secundair re-
ferentiekader — volgens sommigen zo belangrijk
dat je het ook als primair referentiekader kunt
zien (Hijweege 2010). Tegen deze achtergrond
zijn intussen allerhande werkvormen ontwik-
keld, die worden ingezet bij cliénten en in de
samenwerking met andere professionals.

We kunnen ze hier niet allemaal voorstellen
en beperken ons tot twee recente methoden,
die ook wetenschappelijk onderzocht werden.
In de beschrijving wordt duidelijk hoe geeste-
lijke verzorging eclectisch put uit verschillende
interpretatiekaders.

Licht over ‘life events’

Kruizinga (2017) onderzoekt belangrijke life
events en hun betekenis vanuit een contingen-
tie-interpretatiekader. De begeleider onder-
steunt de cliént in het selecteren van deze le-
vensgebeurtenissen en in de verheldering ervan.
De bedoeling is dat cliénten geholpen worden
bij de zingeving aan hun huidige situatie —

in Kruizinga’s onderzoek het lijden aan een
oncologische aandoening — in het licht van de
betekenissen die ze eerder gaven aan belangrijke
levensepisoden of -momenten.

Het gehanteerde interpretatiekader is een
synthese van inzichten uit de filosofie, psycho-
logie en (praktische) theologie. De focus ligt op
de narratieve interpretatie van vooral negatieve
ervaringen, het lijden. De werkvorm kan zowel
op papier als digitaal worden toegepast.

HET GOEDE LEVEN EN HET LIJDEN 45



PRAKTIJK

Levenslijn en bouwstenen

In de praktijk wordt vaak een half-gestructureerd interview afgenomen. De structuur ervan is
verhelderd door Chris Hermans op basis van de ‘zes bouwstenen’ van religie en spiritualiteit die
hij onderscheidt: onverwachte ervaringen, existentieel relevante ervaringen, grenservaringen,
vreemde ervaringen, cultureel afgezonderde verboden ervaringen, ervaringen die een boven-
humaan handelend wezen veronderstellen (Hermans 2015).

Deelnemers wordt om te beginnen gevraagd hun levenslijn te tekenen: ‘Wilt u zonder veel na te
denken uw eigen levenslijn tekenen van uw geboorte tot nu en daarbij de hoogte- en dieptepun-
ten aangeven?” Aansluitend wordt deze levenslijn verkend voor wat betreft bepalende gebeur-
tenissen. Vervolgens worden de levensdoelen geéxploreerd: ‘Zou u belangrijke doelen kunnen
noemen die u nastreeft in uw leven?’ Er wordt nagegaan waarom men waarde hecht aan deze
levensdoelen.

Daarna worden transformaties in het leven onderzocht, met de vraag: ‘Wat veranderde er in uw
leven, in de wijze waarop u in het leven staat?” Hierbij kan het zowel gaan om expliciete als impli-
ciete veranderingen. Bij de diverse thema’s worden de daaraan verbonden emoties verkend, op een
wijze die verwant is aan de eerder genoemde Zelfkonfrontatiemethode van Hubert Hermans. Tevens
wordt nagegaan hoe men de contingente levensgebeurtenissen interpreteert: als geluk of ongeluk,
prestatie of falen, als geschenk of tragiek, plicht of schuld, als religieus teken van genade of verlaten-

heid, roeping of zonde.

DE DIEPGANG VAN IEMANDS UNIEKE VERHAAL

Methode van Delver

De methode van Delver is zoals gezegd erop gericht om mensen te begeleiden in het zelf schrijven

van hun eigen levensverhaal. Daardoor krijgen ze meer zicht op hun visie op het leven: het helpt

hen ontdekken wat ze belangrijk vinden, wat hen beweegt en wat hun kracht geeft. Daarbij wordt
ruim gekeken: naar relaties met andere mensen, de natuur, naar het werk en naar bijzondere
gevoelens en cognities.

« Bij het eerste thema, ‘ontvankelijkheid’, wordt gekeken naar ervaringen dat iets je ten deel is
gevallen. Dit thema wordt onder meer geéxploreerd door te vragen naar ervaringen in de vroege
kindheid dat je gelukkig was.

« Bij het tweede thema, ‘autonomie’, wordt gekeken naar ervaringen van verantwoordelijkheid. Dit
thema wordt onder meer geéxploreerd door een heleboel items na te gaan waarin je eigen keuzes
maakte en grenzen leerde stellen. De focus verschuift van de vroege kindheid naar de levensperi-
ode op school.

* Bij het derde thema, ‘verbondenheid’, wordt gekeken naar bepalende relaties. Dit thema wordt
onder meer geéxploreerd door te vragen naar mensen aan wie je veel gehad hebt in het leven, die
dus identificatiefiguren voor je zijn geweest.

Het uitgangspunt van de methode is dat deze uitgebreide verheldering van het verleden en heden

Bij de transformaties in het leven wordt de uitspraak gezocht die volgens de deelnemer de er-

varing het best typeert, bijvoorbeeld: ‘Ik besef steeds meer dat ik mijn bestaan in tijd en ruimte

dank aan God’ (expliciet), of: ‘Het besef groeit in mij dat mijn zelf moet worden vernieuwd’

(impliciet).

‘Schrijven helpt’

Post (2017) onderzocht een bredere groep —
vooral poliklinische — patiénten. Haar werk-
vorm is direct gericht op de mogelijkheden van
het narratief. In groepssessies, onder de noemer
‘schrijven helpt, worden deelnemers uitgeno-
digd persoonlijke verhalen op te schrijven en
met elkaar te delen. De vragen hebben betrek-
king op drie spirituele kernervaringen: van
receptiviteit, autonomie en verbondenheid.

46 HANDELINGEN 2019 | 4

Ook dit interpretatiekader omvat elementen
uit de filosofie, psychologie en (praktische)
theologie. De blikrichting is wel breder: ook
‘het goede leven), geluk en ontplooiing. Net

als Kruizinga verwacht Post een positief effect
op het welbevinden van de deelnemers. De
methode wordt intussen ook gebruikt in super-
visie en bij spirituele biografie-onderzoek van
geestelijk verzorgers (Delver & Smeets 2015;
Smeets 2015).

een leidraad kan vormen voor toekomstige vragen en levenskeuzes.

Andere methoden

Nog andere methoden worden gebruikt bij

de narratieve exploratie van het leven. Een
nog altijd gehanteerd model is de existenti-

ele benadering van Van Knippenberg (2005).
Levensfilosofieén zoals de antroposofie von-
den ook toepassing in narratieve werkvormen
(Soer 2014). Elders hebben we de uitdagingen
beschreven voor zingevingsprofessionals inzake
hun narratieve competentie. In zorg en welzijn
wordt het verhaal van cliénten meer betrok-
ken in screening, diagnostiek, interventie en

op basis daarvan in de gehanteerde rapportage

(Smeets 2019; Smeets & De Vries 2019). Het
biedt een omvattend beeld, een streefdoel in
persoonsgerichte zorg.

De voorhanden zijnde methoden hebben
hun beperkingen. Er wordt te weinig aandacht
besteed aan interdisciplinaire samenwerking.
Eveneens onderbelicht is de mogelijke bijdrage
van onbetaalde professionals, vrijwilligers. De
meeste methoden zijn sterk verbaal. Werkvor-
men voor minder talige mensen zijn zeldzaam,
bijvoorbeeld de toolbox Betekenisvol contact
(2018) en de Rouwkubus van Verboom (2019).

HET GOEDE LEVEN EN HET LIJDEN 47



PRAKTIK

Rouwkubus

Op laatstgenoemde methode gaan we even nader in. Mensen met een beperking maken veel

meer verlieservaringen door dan gemiddeld. Afscheid nemen van begeleiders, verhuizen naar een

andere woonomgeving, stoppen met een bepaalde arbeid of bezigheid lopen als een rode draad

door het leven. En hun omgaan met wat men meestal onder verlieservaringen verstaat, het over-

lijden van belangrijke anderen, puzzelt orthopedagogen en psychologen meer dan eens.

Om wie hen na staan te ondersteunen in het omgaan met verliezen in hun leven is de Rouwkubus

ontwikkeld. Bijzonder is dat de methode werd ontwikkeld in dialoog met ervaringsdeskundigen

zelf. Elke zijde van de kubus verdiept een bepaald aspect van de ‘rouwarbeid’, zoals onder meer

door Polspoel (2010) is verhelderd voor de geestelijke verzorging. De vragen zijn voor de cliénten

zelf goed te begrijpen, zoals: Wie ben ik? Wat is er gebeurd? Wat voel ik? Wat heb ik nodig?

De kubus is zo vormgegeven dat er aan elke zijde ook een insteekvakje is. Daarin kunnen dan

tekeningen, foto’s etc. gestopt worden. Op die manier wordt de kubus de uitdrukking van de

persoonlijke betekenisgeving aan rouw in het leven.

Momenteel loopt een onderzoek om de ervaringen van groepsbegeleiders in het werken met

de Rouwkubus te inventariseren. Omwille van het vernieuwend karakter van de methode is de

Rouwkubus in 2018 bekroond met de CZ-Zorgprijs.

Voor wie verhalend wil werken met anderen
begint alles bij de exploratie van het eigen narra-
tief. Je krijgt pas inzicht in wat speelt bij anderen
wanneer je je eigen verhaal begrijpt. Wat is voor
mij nu het goede leven en hoe zag ik dat vroeger?
Wat is mijn ‘lijdensverhaal’ tot hiertoe? Supervi-
sie kan bijdragen tot het ontwikkelen van zelf-
kennis in het professioneel handelen (Van Beek
2018). De Raad voor Institutioneel niet-gezon-
den Geestelijk Verzorgers ontwikkelde een toets
voor kandidaat-geestelijk verzorgers die met het
verhaal van cliénten aan de slag willen. Laat eerst
je eigen verhaal zien ¢én je reflectie daarop: een
uitdaging die nooit klaar is (Ten Napel 2019).

48 HANDELINGEN 2019 | 4

Literatuur

Beek, A.M. van (2018). The Pastor and Fiction. The Inte-
grity of the Pastoral Narrative and the Implications for
Pastoral Supervision and Education. Pastoral Psychology,
67,99-112.

Charon, R. (2016). The Principles and Practice of Narrative
Medicine. Oxford: University Press.

Delver, J. & Smeets, W. (2015). Een leven schrijft zich niet
vanzelf. Psyche & Geloof, 26, 4,227-238.

Ganzevoort, R.R. & Visser, J. (2007). Zorg voor het verhaal.
Achtergrond, methode en inhoud van pastorale zorg. Zoe-
termeer: Meinema.

Hermans, H.J.M. & Hermans-Konopka, A. (2011). Het
dialogische zelf. Positionering en contrapositionering in een
globaliserende maatschappij. Amsterdam: Pearson.

Hermans, C. (2015). Towards a Theory of Spiritual and
Religious Experiences A Building Block Approach of
the Unexpected Possible. Archive for the Psychology of
Religion, 37, 25-51.

Hijweege, N.M. (2010). ‘Wat betekent dat’ en ‘waar staat dat
voor’. Over de samenwerking tussen geestelijk verzorger
en psycholoog. Psyche & Geloof, 21, 3,196-212.

Knippenberg, T. van (2005). Existentiéle zielzorg. Tussen
naam en identiteit. Zoetermeer: Meinema.

Kruizinga, R. (2017). Out of the blue. Experiences of contin-
gency in advanced cancer patients. Amsterdam: AMC.

Kruys, S. (2018). De biografie als medicijn. De zin van levens-
verhalen in de zorg. Leuven: LannooCampus.

Napel, N. ten (2019). Institutioneel niet-gebonden geestelijk
verzorgers zijn ook confessionals. Tijdschrift Geestelijke
Verzorging, 22, 94, 19-21.

Polspoel, A. (2010). Geestelijke verzorging bij verliesverwer-
king. Tijdschrift Geestelijke Verzorging, 13(57), 16-25.

Post, L. (2017). Van ‘wie ben ik?’ naar ‘hier ben ik!’
Schrijven van de spirituele biografie bij de existentiéle
zoektocht bij kanker. Tijdschrift Geestelijke Verzorging, 20,
86,13-21.

Reliéf & ZinnigZorgen. Toolbox betekenisvol contact. www.
zorgvoorbeter.nl, geraadpleegd 27.06.2019.

Ricoeur, P. (1990). Soi-méme comme un autre. Paris: Seuil.

Smeets, W. (2015). Supervisie en spirituele ontwikkeling.
Psyche & Geloof, 26, 4, 247-261.

Smeets, W. & Vries, A. de (2019). Spiritual Care and Electro-
nic Medical Recording in Dutch Hospitals. In: Neuhold,
D. e.a., Charting in Spiritual Care (in press).

Smeets, W. (Ed.) (2019). Feeling felt in pastoral care, counse-
ling and supervision (in press).

Soer, W. (2014). Autobiografisch schrijven. Waar wij het
over hebben wanneer wij het over ons leven hebben. Zeist:
Christophoor.

Verboom, M., e.a. (2019). The Grief Cube. A tool to faci-
litate communication between people with intellectual
disabilities and staff about loss, bereavement and grief: a
cross-case synthesis of its applicability within a supervi-
sion trajectory for staff (submitted).

Wim (dr. W.) Smeets is leersupervisor KPV/LVSC
en Associate Professor ‘Innovation in Spiritual
Care’ in het Radboudumc te Nijmegen.

E wim.smeets@radboudumc.nl

DE DIEPGANG VAN IEMANDS UNIEKE VERHAAL

HET GOEDE LEVEN EN HET LIJDEN

49



PRAKTIJK | IGNACE DE HAES

Oerscene, zingeving en
veranderende beleving

Sinds een jaar of vijf werk ik als loopbaanbegeleider voor studenten. Al snel
begreep ik dat studenten het van twee dingen in ieder geval niet moesten

hebben: een goed diploma en ervaring. Er zijn namelijk altijd anderen die
een beter diploma en/of meer ervaring hebben. Ze moeten een goed verhaal
hebben, bedacht ik. Ik kwam uit bij Mark Savickas en zijn zeven zinvragen,
en bij Mieke Bouma met haar oerscéne en levensplot.

ark Savickas begon als career
officer. De eerste jaren van zijn
carriere moesten de studenten al-

lerlei testen bij hem invullen, die hij vervolgens
ging interpreteren. Maar hij kwam er al snel
achter dat het nakijken van testjes geen echte
career counseling is, daarom ontwikkelde hij
career counseling-methoden op basis van het
eigen verhaal van de student. Inmiddels is hij
hoogleraar in de gedragswetenschappen en een
van meest gezaghebbende wetenschappers op
het gebied van loopbaanontwikkeling. Hij heeft
een model ontwikkeld onder de naam Career
Construction Theory (2005).

Savickas concludeert dat het werken aan je
loopbaan hetzelfde is als het ontwikkelen van
jezelf. Een loopbaan kun je creéren door het
maken van een eigen levensverhaal, waarbij ‘het
zelf” wordt geconstrueerd. Die constructie is
het gevolg van een actieve en creatieve houding
waarbij reflectie en taal een doorslaggevende rol
spelen. Door het formuleren van je verleden,

< Bibliotheek Amersfoort

heden en toekomst in verhalen is het mogelijk
om te interveniéren in je eigen leven. Mensen
gebruiken verhalen immers om hun eigen leven
betekenis te geven.

Volgens Mark Savickas is het construeren van
je eigen carriere onderdeel van het construeren
van je eigen leven. Life design (2012) noemt
hij dat. De hamvraag is dan: ‘What am I going
to make of my life?’ Self-defining stories over de
eigen levensrol, drijfveren, toekomstverwach-
tingen en persoonlijke stijl spelen een nog
belangrijker rol dan de vragen over de carriére-
mogelijkheden. Het gaat ook om de vraag hoe
je met je eigen privéleven omgaat. Carriere en
privé zijn onlosmakelijk met elkaar verbonden.

Zin- en omwegvragen

Het model van Mark Savickas bevat zeven we-
zenlijke zinvragen die verhalen ontlokken over
je leven. Ik noem ze ook wel omwegvragen. Wat
is er bijvoorbeeld moeilijker dan de vraag: ‘Wie
ben je?” Het antwoord hierop dekt nooit de la-
ding. Je komt er wel achter via de omwegvragen
die je verhalen ontlokken.

HET GOEDE LEVEN EN HET LIJDEN 51



PRAKTIJK

De Career Construction-counseling van
Savickas begint met een interview, waarbij
zeven wezenlijke zinvragen van belang zijn. De
antwoorden op deze vragen vormen de bouw-
stenen voor het eigen levensverhaal. Elke vraag
gaat over de eigen persoonlijkheid, maar wordt
vanuit een ander perspectief gesteld:

1. Wat wil ik?

2. Wie ben ik?

3. Wat is mijn wereld?

4. Wat doe ik?

5. Wat is mijn bron en mijn kracht?
6 Waar ben ik goed in?

7. Wat is mijn levensmotto?

Daarbij is vraag 5 de belangrijkste vraag. Zijn
omwegvraag bij deze vraag is de volgende:
‘Welke drie gebeurtenissen hebben de meeste
impact op je leven gehad? Wat voor kracht heb
je daaruit gehaald?’ Iedereen heeft in het verle-
den pijn gevoeld of leed gehad. De vraag hierbij
is: ‘Hoe ben je er mee omgegaan? Hoe heb je er
(niet) mee kunnen dealen? Het verwerken van
pijn en leed vertelt iets over jezelf. Hoe doe je
dat en welke krachten haal je er uit?’

Volgens Savickas levert deze vraag het be-
langrijkste materiaal op om inzichten te krijgen
in de keuzes die je gemaakt hebt. Bij Savickas
draait het om de herinneringen uit de eerste
tien levensjaren en hij beroept zich op Alfred
Adler.

In de eerste levensjaren hebben heftige
gebeurtenissen impact op het nog jonge leven.
Daardoor wordt het kind niet alleen op een
bepaalde manier gevormd; het heeft ook zijn
weerslag op het observerend, reflecterend ver-

52 HANDELINGEN 2019 | 4

mogen op latere leeftijd en op de wijze waarop
met weerstanden wordt omgegaan.

Het gaat niet om het historische waar-
heidsgehalte van de gebeurtenissen, maar om
het actuele inzicht in wat de impact van die
gebeurtenissen tot nu toe is geweest. Wanneer
mensen op vroege leeftijd gepest zijn, heeft dat
een blijvende impact.

Kantelpunt

Bij het vragen naar de impactervaringen van de
vroege jeugd stuitte ik op problemen. De gein-
terviewden vonden het moeilijk om zich juist
die ervaringen uit de vroegste jeugd te herinne-
ren. Om die naar boven te krijgen kreeg ik hulp
van Mieke Bouma.

In haar boek Het verhaal van je leven. Story-
telling en de zoektocht naar een zinvol bestaan
(2018) behandelt zij de ‘oerscene’. De oerscéne
is een intens beleefde gebeurtenis uit het begin
van je leven, die zo belangrijk is geweest dat
daaruit je uiteindelijke drijfveren zijn te destil-
leren. Je herinnert je nog vrijwel alle details en
die ervaring is de grondslag voor de rest van je
leven. Je nam een besluit, of je kreeg een inzicht
die de plot van je leven mede bepaald heeft.

‘De oersceéne is een imprint, een lotsbepalende
gebeurtenis, waar vrijwel alle bepalende
ontwikkelingen in het leven naar terug te voeren
zijn, een oerscéne die de basis vormt van jouw
levensplotvraag’

(Bouma 2018, 256)

Iedereen krijgt er mee te maken, vooral ook als
je het niet verwacht. En het gaat erom hoe je
daarmee weet om te gaan.

« ledereen krijgt ermee te
maken, het gaat erom hoe je
daarmee weet om te gaan

Plotvraag
De oersceéne van Mieke Bouma zelf lag in haar

jeugd.

‘Ze was vier jaar, het was avond en ze probeerde
te slapen. In de kamer ernaast lag haar zusje van
twee jaar te slapen. Dat dacht ze tenminste, maar
ze hoorde gesmoorde kreten en ze ging kijken.
Het zusje bleek dood te zijn. Iets wat ze op die
leeftijd niet kon bevatten. De dood werd ook
doodgezwegen voor haar. Dat werd nog eens
bevestigd doordat ze niet op de begrafenis van

haar zusje mocht zijn.

Deze scéne zorgde ervoor dat ze haar ware ge-
voelens begon te verbergen en tot de conclusie
kwam dat ze alleen was, dat ze sterk moest zijn
en maar beter geen vragen kon stellen en zich
altijd sterker en stoerder voordeed dan ze in
werkelijkheid was.

En dan komt er een kantelpunt. Een nieuwe
gebeurtenis die een rechtstreeks verband heeft
met de eerste gebeurtenis.

‘Precies veertig jaar na de sterfdag van haar zusje
werd bij Mieke Bouma de diagnose borstkanker
gesteld en precies veertig jaar na de begrafenis van
haar zusje werd ze geopereerd. Het kantelpunt
zorgt voor een nieuw verhaal. Er is niets voor niets
een correlatie tussen de twee gebeurtenissen en via
het herformuleren van je levensverhaal kun je daar

nieuwe betekenis aangeven.

OERSCENE, ZINGEVING EN VERANDERENDE BELEVING

Voor Mieke Bouma betekende het dat het
nieuwe verhaal leidde tot verwerking, een ver-
anderende beleving, een nieuw perspectief. Dat
had ook zijn uitwerking op fysiek niveau. Na
veertig jaar gevoelens over verdriet en pijn ver-
borgen te hebben, zich sterker voor te doen dan
ze in werkelijkheid was, het anderen naar de zin
te maken en de eigen behoefte te negeren, heeft
het kantelpunt ervoor gezorgd dat dit is veran-
derd en was de plotvraag beantwoord.

Mijn eigen oerscéne

Het spreekt voor zich dat ik mezelf ging
afvragen wat mijn eigen oersceéne was. Ik wist
het niet en kwam er maar niet achter ... tot die
herfstdag in 2018.

‘Tk werk in Nijmegen en woon in Den Bosch. Bij
mooi weer stap ik in Oss uit de trein om naar
Den Bosch te fietsen. En onverhoeds zag ik bij
station Oss-West een heleboel knuffels liggen. Het
was de herdenkingsplek van de kinderen die daar
omgekomen waren toen de stint waarin ze zaten

onder de trein was gekomen.

Ik raakte er heftig geémotioneerd van. Verder
fietsend naar Den Bosch vroeg ik mezelf af waar
die emoties vandaan kwamen. Toen moest ik
denken aan een andere gebeurtenis. Die speelde
zich af in december 1992.

‘De vrouw van mijn tweelingbroer was met het
vliegtuig naar het Portugese Faro vertrokken. Mijn
tweelingbroer zou met zijn twee jonge kinderen
een week later komen. Het vliegtuig waarin zij zat,
verongelukte. Namens mijn broer zijn mijn vrouw

en ik naar Schiphol gegaan. Om het half uur werd

HET GOEDE LEVEN EN HET LIJDEN 53



PRAKTIK

er een lijst met namen voorgelezen van mensen
waarvan ze wisten dat die de ramp overleefd
hadden en uiteindelijk zat zij daar niet bij. Met
lege handen gingen wij naar hem terug. Hij bleef

achter met twee kleine kinderen.

Ik heb de nodige tijd aan hem en zijn kinderen
besteed, terwijl in die tijd ook mijn vrouw op
dat moment zwanger was. Ik had het gevoel
overal tekort te schieten. En dat ik daardoor ie-
dereen in de steek liet. Dat was de pijn waarmee
ik moest dealen. Deze oerscéne is weer terug te
leiden naar mijn eerste herinneringen.

‘Het eerste beeld dat ik heb, is dat ik alleen in

een kamertje in het ziekenhuis lig. Ik denk dat ik
drie jaar was. Mijn amandelen werden geknipt en
toentertijd moest je daarvoor een aantal dagen in
het ziekenhuis blijven. Ik heb het beeld voor me
dat er hoog in dat kamertje een raam was. Daar
wilde ik door kijken om mijn ouders te zien, maar
ze waren er niet en ik was in paniek. Ik huilde en er
kwam helemaal niemand. Ik voelde me volstrekt in
de steek gelaten. Ik moest het dus zelf opknappen

en dat is vervolgens mijn strategie geworden.

Ontroerende verhalen

Inmiddels ben ik op zoek naar oerscenes. Tk
verzamel ze in bezinningsweekenden, work-
shops en gesprekken. Tijdens het symposium
‘Het goede leven en lijden interpreteren” heb ik
tweemaal een workshop over de oerscéne ge-
houden. Er kwamen ontroerende verhalen naar
boven. Wat me telkens opvalt bij die verhalen is
dat de vertellers ook heel goed kunnen ver-
woorden dat dit het moment is geweest waarop
ze een besluit hebben genomen.

54 HANDELINGEN 2019 | 4

* Vertellers verwoorden
heel goed dat ze op dit
kantelmoment een besluit
hebben genomen

Ik geef hieronder twee geanonimiseerde
voorbeelden uit eerdere gelegenheden om de
privacy van de deelnemers van het symposium
te eerbiedigen.

‘Tk was denk ik vijf jaar oud en fietste samen met
mijn oudere broer naar school. Mijn broer schoof
ineens van de weg af en viel voorover op het land.
Hij bewoog niet meer en ik was in paniek. Ik wist
niet wat ik moest doen en voelde me volstrekt
onmachtig. Er kwam niet lang daarna een grote
auto aan die stopte. Inmiddels was mijn broer
bijgekomen. De vriendelijke meneer stopte onze
fietsen achter in de auto en bracht ons naar huis.
Thuis aangekomen was mijn moeder zeer bezorgd
over mijn broer en tegen mij zei ze: Je gaat nu
onmiddellijk naar school, dan ben je tenminste
nog op tijd. Sinds die gebeurtenis heb ik alle

emoties opgekropt.

‘Tk was vier jaar en had vanaf mijn geboorte een
zwakke gezondheid. Ik bleek ruis op mijn hart te
hebben. We gingen verhuizen naar een huis, twee
deuren verder, dat iets groter was dan het onze. Ik
dacht: ‘Kom, ik help een handje mee om samen
dat klusje te klaren.’ Ik zag een klein plantje op de
trap staan en tilde dat op om het naar het andere
huis te brengen. En ineens griste mijn moeder
het plantje uit mijn handen en reageerde bozig:
‘Dat kan jij helemaal niet, daar ben jij te zwak
voor. Sinds die tijd voel ik me minderwaardig ten

opzichte van iedereen.

Deze oerscenes zorgden er ook voor dat de ge-
beurtenissen in de rest van de levens in perspec-
tief werden geplaatst, waarbij het makkelijker
was om verbanden te leggen. Ook tijdens de
twee workshops bij het symposium bleek het

zo te werken en het maakte niet uit hoe oud de
deelnemers waren.

Literatuur

Adler, A. (1937). Significance of early recollections. Interna-
tional Journal of Individual Psychology, 3, 283-287.

Bouma, M. (2018). Het verhaal van je leven. Storytelling en
de zoektocht naar een zinvol bestaan. Amsterdam: Balans.

Savickas, M.L. (2005). The theory and practice of career
Construction. In: S.D. Brown & R.W. Lent (Eds), Career
development and counseling: Putting theory and research
to work (pp. 42-70). Hoboken, NJ: Wiley.

Savickas, M.L. (2012). Life design: A Paradigm for Career
Intervention in the 21th Century. Journal of Counseling ¢
Development, January 2012, Volume 90 (pp. 13-19).

Ignace de Haes is werkzaam als loopbaan- en
stagebegeleider bij de Radboud Universiteit. Hij
schrijft blogs en geeft lezingen op het terrein van
zingeving en storytelling.

E i.dehaes@ftr.ru.nl W ignacedehaes.ruhosting.nl/

OERSCENE, ZINGEVING EN VERANDERENDE BELEVING

HET GOEDE LEVEN EN HET LIJDEN

55



PRAKTIJK | PAUL VAN DER VELDE

Enkele gedachten vanuit

het boeddhisme

Het boeddhisme is populair in het Westen. Dit mag een modeverschijnsel
lijken, er is ook sprake van een serieus westers boeddhisme dat de
maatschappij in vele vormen weet te bereiken. Het westers boeddhisme
moet eigenlijk gezien worden als een eigen zelfstandige ontwikkeling.
Opmerkelijk is dat dit boeddhisme in het Westen doorgaans niet als een

‘religie’ wordt beschouwd.

Levenswijze? Spiritualiteit? Filosofie?
aat het om het definiéren van het
boeddhisme in het Westen dan vallen
nogal eens termen als ‘levenswijze’,

‘spiritualiteit) ‘manier van kijken naar het leven,

of ‘filosofie’. Aangezien ik al lang bezig ben met

deze beeldvorming van het boeddhisme in het

Westen vraag ik vaak door als iemand het boed-

dhisme prijst omdat het geen ‘religie’ zou zijn:

waarom is dat zo belangrijk? De termen zijn uit-
eindelijk maar etiketjes van westerse oorsprong,
met andere woorden eigenlijk het boeddhisme
niet eigen.

Toch ligt het niet zo eenvoudig. Voor de wes-
terse aanhang blijkt de terminologie juist heel wat
te betekenen. Het niet zijn van een ‘religie’ bete-
kent voor veel westerlingen dat het boeddhisme
‘a-dogmatisch’ zou zijn, dat er niet zoveel hoeft
en dat er sprake kan zijn van ‘spirituele groer’.

Nu is het boeddhisme absoluut geen een-
heid. De term ‘boeddhisme’ zelf is van wes-
terse oorsprong en het zijn forse ontdekkingen
geweest om er achter te komen dat wat op Sri

< Boeddhistische monniken

Lanka werd gedaan te maken had met Japan

en dat dit alles dan ook nog eens te relateren
zou zijn aan de geidealiseerde biografie van een
prins uit Zuid-Nepal en Noordoost-India. Het
boeddhisme kent zoveel vormen dat ik er zelf
tegenwoordig liever voor kies om te spreken van
‘boeddhismes’. Dit meervoud stuit uiteraard op
weerstand, met name bij westerse boeddhisten;
boeddhisten zouden uiteindelijk ook zeer veel
gemeenschappelijk hebben. Dat klopt ook, maar
het is opvallend dat de betiteling ‘boeddhistische
filosofieén’ niet op zo’n weerstand stuit.

Meditatietechnieken

Zegt iemand in het Westen met boeddhisme
bezig te zijn dan weet je één ding zeker: deze
persoon mediteert. Voor westerlingen vallen
boeddhisme en meditatie vrijwel samen. Dat is
niet vreemd, het is er de belangrijkste vorm van
beoefening. De monniken met wie westerlingen
in Azié in contact kwamen, met name vanaf de
jaren zestig van de twintigste eeuw, zagen goed
waar vele westerlingen aan leden: stress, spannin-
gen, later kwamen daar nog eens de burn-outs
bij. De monniken begrepen dat hun meditatie-

HET GOEDE LEVEN EN HET LIJDEN 57



PRAKTIJK

technieken hierbinnen heel wat konden beteke-
nen. Vandaar dat zij juist de technieken die op
deze problemen ingaan aan westerlingen hebben
overgedragen. Maar ook hierbij geldt weer dat er
heel wat vormen van meditatie zijn die lang niet
allemaal op hetzelfde neerkomen.

Het boeddhisme in het Westen heeft een
aspect gemeen met de praktijken van Azi€. Net
als in Azié is het boeddhisme hier veelvormig.
Bovendien, iedere school en iedere stroming
vindt van zichzelf dat de eigen praktijk het ‘echte
boeddhisme’ is.

Aldus bestaat er in het Westen beslist heel
serieuze beoefening. Er zijn serieuze meditatie-
bijeenkomsten, retraites, kloosterweekenden, et
cetera. Ook is er ‘greening of Buddhisn?’, er wordt
boeddhistische inspiratie gezocht voor natuur-
en milieubeleid, voor biologische landbouw,
voor ethiek in ruime betekenis. Boeddhistische
meditatietechnieken worden toegepast binnen
geestelijke verzorging, er is boeddhistische gees-
telijke verzorging in gevangenissen et cetera. Er is
uiteraard ook ‘buddhism light’, waarbij boeddhis-
me alleen maar lijkt te worden geassocieerd met
modern leven, met goede smaak en wellness.

Lekenboeddhisme
Het boeddhisme van het Westen is een leken-
boeddhisme. Daarom wordt boeddhisme hier
vaak a-dogmatisch genoemd. Voor de leken
gelden maar weinig regels, voor de monniken en
nonnen juist heel erg veel. Het zijn vaak regels
die bij westerlingen beslist de associatie met
dogma’s zouden oproepen.

Een andere gedachte waaraan snel wordt
gerefereerd als het gaat over boeddhisme in het
Westen, is het idee dat boeddhisme gaat over het

58 HANDELINGEN 2019 | 4

leven in het ‘nu’ en dat het er dan om gaat een
diepgaand soort van geluk te vinden in datzelfde
‘nu. Dit is beslist kenmerkend voor het moderne
boeddhisme in het Westen, maar zeker niet voor
Azié waar de belangrijkste praktijk bestaat uit het
opbouwen van positief karma voor een volgend
bestaan.

Wat de Boeddha zei

De traditie wil dat de Boeddha tot zijn grote
inzichten kwam door een aantal forse contrast-
ervaringen. Zijn vader had hem weggehouden
van het leed van de wereld. Dat deed hij opdat
zijn zoon een kroonprins zou worden die hem
zou opvolgen. Zou hij het leed van de wereld
zien, dan zou hij misschien asceet worden en de
wereld verzaken.

Dat gebeurde toch, hij werd asceet. Eenmaal
verlicht gaf hij zijn beroemde preek in Sarnath.
Hij sprak daar tot zijn leerlingen met wie hij
zware ascese had uitgevoerd. De Boeddha analy-
seerde de situatie in de wereld zoals een arts een
ziekte constateert.

+ Allereerst is er de ziekte:, in Sanskriet heet
dat duhkha (Pali: dukkha). Alle bestaan gaat
gepaard met imperfectie. In deze wereld is
absoluut geluk nooit te vinden. Dat ligt niet
aan de mens of een god of een ander wezen,
het kenmerkt het bestaan. Echt geluk in de
wereld is niet mogelijk. Alles vergaat, niets is
permanent.

« Ten tweede is er een oorzaak van deze imper-
fectie: onze ‘levensdorst) trsna (Pali: tanha).
Er is iets dat onze zintuigen telkens aanstuurt
naar nieuwe ervaringen. Deze ervaringen be-
vredigen nooit omdat alles wordt gekenmerkt
door duhkha. De zintuigervaringen volgen

elkaar razendsnel op, waardoor we niet door
hebben dat we telkens teleurstellingen heb-
ben. Het is deze ervaring die ons voortdrijft
van de ene verslaving van de zintuigen naar
de andere.

* Ten derde, er is hoop, want deze zintuig-
verslaving is te genezen (Sanskriet en Pali:
nirodhana).

* De vierde uitspraak van de Boeddha betreft
de geneeswijze: het ‘edele achtvoudige pad’
(Sanskriet: marga; Pali: magga). Dit pad
bestaat uit acht onderdelen: juiste zien, voor-
nemen, spreken, handelen, levensonderhoud,
inzet, meditatie en concentratie. Deze acht
bestaan ieder voor zich weer uit een aantal
onderdelen, maar het belangrijkste van dit
pad zit in het woord uist. Wat juist is in deze
acht onderdelen is aan een boeddhistisch le-
raar te beoordelen. Het verschilt per individu.

Geluk? Ongeluk?

Compleet, perfect geluk is er echter niet in deze
wereld. Een van de gruwelijkste dingen die het
universum kenmerkt is dat de dingen vergaan:
verval, ziekte en dood.

Veel boeddhisten in Azié geloven in karma en
in series levens achter elkaar, telkens ontstaan
door karma. In al deze levens komt een wezen
imperfectie tegen, hoewel goede daden resulteren
in aangename geboorten met eventueel grote in-
tellectuele capaciteiten. De dood zal echter altijd
toeslaan. Vandaar dat boeddhisten in Azié zich
in hun praktijken vaak voorbereiden op wat er
na dit leven zal komen. Ze proberen goed karma
te verzamelen waardoor er een gunstig leven zal
zijn na de dood.

Dit overwegend is het opmerkelijk dat in het

ENKELE GEDACHTEN VANUIT HET BOEDDHISME

Westen zo vaak wordt gezegd dat het boed-
dhisme zich richt op het hier en nu, op geluk in
het alledaagse leven. Het boeddhisme van Azié
vindt dat we niets anders hebben dan deze we-
reld, maar echt geluk is hier niet, hoogstens een
verstandhouding met de wereld.

Beheersing van de zintuigen

Het zijn de zintuigen die de mens telkens weer
uit evenwicht brengen en aanzetten tot verkeerde
veronderstellingen. Dit wordt binnen het boed-
dhisme verklaard doordat wij in een situatie

van illusie (maya) leven. Deze illusie uit zich in
hechting (lust, lobha) en in afkeer (haat, dvesha).
We oordelen constant op basis van onze zintui-
gimpressies. Vandaar dat heel wat boeddhistische
oefeningen eenvoudigweg beginnen met obser-

veren van wat de zintuigen doen.

Tivee oefeningen in concentratie
Een voorbeeld van zo’'n oefening is deze. Je
gaat zitten en begint met waarnemen. Na een
tijdje zal er een lichamelijke sensatie komen, er
begint een been te trekken, een lichte verkram-
ping, het begint ergens te jeuken. Je besteedt
aandacht aan dit ‘leed;, je wilt ervan af. De sen-
satie brengt echter doorgaans een complete se-
rie reacties tot stand. Waarom deze pijn? Er is
wellicht een oorzaak, iets uit de jeugd, iets wat
is misgegaan, misschien vele decennia terug.
Wat er is verkeerd gegaan heeft ongetwijfeld
een oorzaak en die oorzaak is ook door iets
anders veroorzaakt. We zoeken meteen diep in
het verleden, terwijl het alleen maar ging over
het fenomeen ‘voelen.

Komen vervolgens de buren thuis dan be-
gint hun hond te blaffen. Meteen is daar jouw

HET GOEDE LEVEN EN HET LIJDEN 59



PRAKTIJK

oordeel want ze voeden hun hond niet goed
op volgens jou. Je ergert je. Je raakt uit even-
wicht terwijl er in feite slechts een prikkel was:
de hond blaft. Het is een gehoorsensatie, meer
niet. Aangenaam of onaangenaam is niet van
belang: ‘dit is horen’, niet meer, niet minder.

Deze oefening kan met alle zintuigen
worden uitgevoerd. Het is de bedoeling dat de
beoefenaar leert dat hij of zij in een continu
proces van oordelen zit en dat gaat met veel
misverstanden gepaard. Het zijn echter slechts
zintuigprikkels, niet meer, niet minder.

Een andere oefening laat de beoefenaar
weer aangenaam plaatsnemen en zegt hem
of haar de aandacht te houden bij de adem
die via de neusgaten de neus binnenkomt en
verlaat. De aandacht moet daar blijven. Dit
duurt niet lang, de aandacht verwaait naar een
geheel ander onderwerp. Dat is niet erg, maar
zodra de beoefenaar merkt dat de aandacht
is afgedwaald wordt deze weer teruggebracht
naar de bovenlip. Dan blijft de aandacht daar
misschien iets langer, maar vervliegt weer.
Geen probleem, maar bij het bemerken van
het verplaatsen van de aandacht gaat deze weer
terug naar de bovenlip. Zo komen concen-
tratie en gedachten onder controle. Waarom
vliegt de aandacht telkens weg? Hoe werken de
zintuigen hierbij?

Meditatie en compassie

In veel boeddhistische scholen speelt compassie
met lijdende wezens een grote rol. De zintuigim-
pressies leiden tot veel ongeluk. Als we dit door
hebben zou het goed zijn andere wezens bij deze
wijsheid te betrekken. Zij kunnen dan uiteinde-
lijk delen in deze houding naar de wereld toe.

60 HANDELINGEN 2019 | 4

Hiertoe dienen compassieoefeningen (mietta,
karuna).

Compassieoefening in drie delen

In het eerste deel ontwikkel je goede gevoelens
en intenties naar een persoon of dier die je
goed kent en graag mag: de eigen ouders, de
hond of kat, een goede vriend of vriendin. Je
beeldt je in hoe prachtig het is als dit wezen
helemaal gelukkig zou zijn. Dat is niet moeilijk.

De oefening gaat verder, je verplaatst
deze goede intenties naar een persoon die je
gewoon wel eens ziet , maar niet goed kent.
Iemand bij de bushalte of in de trein. Ook deze
persoon wens je het allerbeste. Ook niet zo
heel moeilijk.

De echte uitdaging in compassie volgt
echter: je beeldt je ditzelfde geluk in voor
iemand waar je een forse atkeer van hebt.
Iemand die je heeft dwarsgezeten of je schade
heeft toegebracht. Je kunt je inbeelden dat ook
deze persoon met veel pijn van zijn of haar
moeder op deze wereld is gekomen, op een dag
met de eerste veelbelovende kindertekening is
thuisgekomen, misschien heel goed voor een
zieke buurvrouw of de hamster heeft gezorgd.
Wellicht is er een gezin dat zeer op deze per-
soon gesteld is. En bovendien — heel belangrijk
—wil jij dat deze persoon misschien precies zo
over jou denkt als jij over hem of haar ... Deze
overwegingen kunnen het perspectief op deze
persoon veranderen.

Uiteindelijk kun je het mededogen dat je
nu hebt opgebouwd in jezelf overdragen aan,
zoals dat in boeddhistische termen heet: ‘oce-
aan van mededogen die er in het universum is’

Kanttekening: ikzelf spreek in deze laatste zin

liever van de ‘oceaan van mededogen die er in
het universum zou moeten zijn’.

Bij deze oefening moet de volgende opmerking
worden gemaakt. In Azi¢ wordt gesteld dat deze
oefening een mens ook moet trainen mede-
dogen te hebben met de wezens die lijden in
de hel. De wezens die daar nu onophoudelijk
worden gekweld door nare demonen begrijpen
niet waarom ze lijden. Ze zijn hun euvele daden
allang vergeten en ervaren alleen maar marte-
lingen. Gelegenheid voor reflectie ontbreekt. Ze
hebben dus recht op ons mededogen.

Er doet zich hierbij wel een probleem voor.
Uit de daden van oorlogsmisdadigers als Hitler
en Pol Pot zijn nu hellewezens voortgekomen,
die zich hun leven als oorlogsmisdadiger niet
meer herinneren, maar wel gruwelijk lijden. Hun
misdaden hebben ze gedaan uit onwetendheid,
z0 is de boeddhistische voorstelling, en ieder we-
zen dat onwetend is heeft recht op mededogen,
al valt dat niet mee gegeven de misdaden die de
wezens in de hel soms hebben gedaan in vorige
levens. Het valt niet mee begrip te hebben voor
Hitler of Pol Pot. Toch moeten we leren begrij-
pen dat we allemaal volgens de meeste boeddhis-
tische voorstellingen miljarden levens hebben
geleefd en daarbij ongetwijfeld ook ooit groot
misdadiger is geweest. De Boeddha kon zich zijn
vorige levens herinneren, zo is de voorstelling, en
hij heeft vaak genoeg geleefd als crimineel en hij
heeft vele levens doorgebracht in de hel voor hij
tot inzicht kwam.

Andere compassieoefening
Er is nog een andere compassie-oefening.

Bedoeld voor als je iets hebt gedaan of gezegd

ENKELE GEDACHTEN VANUIT HET BOEDDHISME

waarbij achteraf het gevoel opkomt dat er

iets niet helemaal klopte. Het is dan mogelijk
het moment van spreken of de handeling in
herinnering terug te nemen en te bekijken

of er daarbinnen sprake was van wijsheid en
mededogen in het begin, in het midden en
aan het einde. Op deze manier kunnen eigen
gedragingen en gedachten ‘gezuiverd’ worden.

Uiteraard werken dit soort oefeningen niet met-
een. ‘Inoefening), herhaling is heel belangrijk. Het
effect maakt zich pas na verloop van tijd kenbaar.

Pragmatisch

Het boeddhisme heeft in vormen zoals boven be-
schreven een plek gekregen binnen het geestelijk
welzijn in het Westen. Dat is op zich natuurlijk
prachtig. Boeddhisten in Azié doen hier eigenlijk
nooit moeilijk over.

Eigenlijk zouden de meditatie- of concen-
tratieoefeningen gericht moeten zijn op het
bereiken van de verlichting. Maar, zo kun je
monniken in Azié horen zeggen, als westerlingen
zo0 de leer van de Boeddha moeten vernemen, als
zij hierdoor evenwichtiger en gelukkiger kunnen
leven, is dat prima. Als de mensen zelf gelukkiger
zijn dan heeft dat ook effect op hun omgeving.
En wat maakt het dan uit of het boeddhisme een
religie, filosofie, spiritualiteit of wat dan ook zou
zijn? Azié betoont zich hierin zeer pragmatisch.

Paul (dr. PJ.C.L.) van der Velde is werkzaam als
hoogleraar Aziatische religies, Sanskriet en Hindi
aan de Radboud Universiteit Nijmegen. De laatste
jaren is hij met name bezig met onderzoek naar
de ontwikkelingen van het moderne boeddhisme
zowel in het Westen als in Azié.

E p.vandervelde@ftr.ru.nl

HET GOEDE LEVEN EN HET LIJDEN 61



PRAKTIJK | ANGELINE VAN DOVEREN-KERSTEN

Moreel beraad als een speelveld
van het goede leven

Ethiek is de systematische reflectie op het vraagstuk van het goede

leven. We kunnen op diverse wijzen ‘aan ethiek doen’. Moreel beraad, de
methodische dialoog van professionals over een ethische kwestie, is een
van die manieren. Met name in de zorg is moreel beraad over het algemeen

gangbare praktijk.

n de literatuur over moreel beraad is veel
aandacht voor methodologische aspecten
ervan. Minder aandacht is er voor de vraag
naar de relatie van moreel beraad als praktijk
tot het goede leven als zodanig. Daarover gaat
deze bijdrage.
Ik onderscheid drie niveaus waarop moreel
beraad en ethiek zich tot elkaar verhouden:
* het niveau van de in het moreel beraad geob-
jectiveerde ethiek
« het niveau van het moreel beraad als instru-
ment dat gebruikt wordt binnen een bepaalde
praxis
+ dat van het moreel beraad als praxis zelf
Ik zet uiteen hoe met name op dit laatste niveau
het goede leven in het moreel beraad zichtbaar
kan worden.

Ethiek in het moreel beraad

Moreel beraad is een dialogische gespreks-
-vorm, waarin een kleine groep betrokken
professionals (casusinbrenger, deelnemers,

< JocJonJosch, ‘Head to Head’ (video), 2014

gespreksleider) een ethische puzzel bespreekt.
In deze gespreksvorm stellen professionals
ethische kwesties methodisch aan de orde, en
zoeken naar een manier om adequaat, dat wil
zeggen ethisch verantwoord, in de praktijk met
een ethische kwestie om te gaan. Met behulp
van moreel beraad ‘doen’ professionals ‘aan
ethiek’.

Ethiek brengt de kwestie van het goede leven
ter sprake, en de betekenis van ons handelen
hierbij; zij thematiseert de verantwoordelijk-
heid voor het goede leven van onszelf en dat
van de ander(en). In het moreel beraad doet zij
dat in de vorm van een casus, een beschrijving
van een praktijksituatie waarbij sprake is van
handelingsverlegenheid, die beschreven wordt
in de ethische vraag, die leidend is voor het mo-
reel beraad. Op dit niveau is ethiek, in de vorm
van een casus en een bijbehorende ethische
vraag, het object van moreel beraad.

Ethiek van het moreel beraad
Doordat we in het moreel beraad ‘aan ethiek
doen’ door in deze gesprekvorm een casus en
een ethische vraag ter sprake te brengen, is

HET GOEDE LEVEN EN HET LIJDEN 63



PRAKTIJK

moreel beraad dienend aan het goede leven,
zoals dat vorm kan krijgen in de professionele
praktijk.

Moreel beraad is een instrument, dat voor
een bepaald doel dient te worden ingezet. Het
helpt bij de realisatie van systematische, vrije en
hygiénische reflectie in een veilige omgeving,
met het oog op het goede leven.

Instrumenten kunnen echter ook voor andere
doelen worden ingezet, dan waar ze primair toe
dienen. Moreel beraad, als instrument, vormt
hierop geen uitzondering. Bijvoorbeeld wan-
neer het moreel beraad wordt ingezet om een
bepaald beleidsdoel te bereiken, de visie van de
opdrachtgever te bekrachtigen, fouten weg te
moffelen, en wanneer, bijvoorbeeld met het oog
op een van deze doelen, deelnemers verplicht
worden om aanwezig te zijn. Doel van het
moreel beraad lijkt dan weliswaar de realisatie
van een goed gesprek over een ethische kwestie,
maar in werkelijkheid wordt het beraad ingezet
voor andere doelen, bijvoorbeeld bepaalde
managementdoelen, die niet noodzakelijk sa-
menvallen met de realisatie van het goede leven.
Bovendien zal men over deze werkelijke doelen
zelden transparant zijn.

In gevallen van oneigenlijke (en niet-transpa-
rante) inzet van moreel beraad is de ethiek van
het moreel beraad (De Bree & Veening 2016,
61) in het geding. Dit brengt aan het licht dat
het in het moreel beraad dus niet alleen over
ethiek gaat, maar dat moreel beraad zelf ook
een ethiek heeft. Het kent principes, zoals veilig-
heid en vrijheid, die bedreigd worden wanneer
de doelstelling waarmee het moreel beraad
wordt ingezet, niet strookt met het doel van het
moreel beraad zelf: door middel van reflectie

64 HANDELINGEN 2019 | 4

en dialoog bijdragen aan de realisatie van het
goede leven.

Moreel beraad als praxis

Het moreel beraad kent dus principes, of mo-
rele waarden. Hierboven beschreef ik, hoe deze
betrekking hebben op het instrumentele ge-
bruik van moreel beraad. Daarnaast hangen ze
samen met de kwaliteit van het moreel beraad
als praxis, los van zijn instrumentele toepassing.

Daarbij gaat het om waarden als gelijkwaar-
digheid (van de deelnemers), vrijheid (in het
gezamenlijke onderzoek en in het spreken) (Van
Dartel & Molewijk 2014, 33-34). Zoals De Bree
en Veening het verwoorden: ‘Morele beraden zijn
principieel vrije en open gesprekken, waarin alles
wat relevant is, gezegd moet kunnen worden.’
Vrijmoedig spreken is in dit verband een belang-
rijke deugd (cf. Foucault 2004).

Deze waarden zijn bepalend voor de wijze
waarop het gesprek dient te worden gevoerd,
dat wil zeggen voor de kwaliteit van het moreel
beraad. Deze kwaliteit wordt geborgd door de
methode en de rolopvatting van de gespreks-
leider, en uiteindelijk al dan niet gerealiseerd in
het moreel beraad als gezamenlijke praxis.

Uitgangspunten

Niet ieder gesprek over een ethische kwestie is
een moreel beraad. Duidelijk is inmiddels, dat
dit gesprek aan bepaalde criteria, of uitgangs-
punten, moet voldoen.

* Door reflectie en dialoog
bijdragen aan de realisatie
van het goede leven

* Vrijmoedig spreken
is in dit verband een

belangrijke deugd

* Ten eerste vindt moreel beraad plaats op
basis van een methode (stappenplan). De
laatste decennia werden diverse metho-
den voor moreel beraad ontwikkeld. Deze
methoden bestaan grosso modo uit de-
zelfde elementen: presentatie van de casus,
verzameling van feitenmateriaal, formuleren
van de ethische vraag, analyse (aan de hand
van morele waarden), afweging, en advies of
besluit.

* Ten tweede wordt het moreel beraad gemo-
dereerd door een getrainde gespreksleider.
Zijn of haar taken zijn tweeledig. In de
eerste plaats ziet hij of zij toe op het ordelijk
verloop van het moreel beraad conform het
gekozen stappenplan. In de tweede plaats
draagt hij of zij zorg voor de principes die
leidend zijn voor het moreel beraad.

Moreel beraad is immers geen wilde discussie
of een pittig debat, maar een constructieve dia-
loog — een ontmoeting met de ander en zijn of
haar opvattingen. Die ontmoeting dient plaats
te vinden in een veilige, vrije ‘ruimte’, dat wil
zeggen een gespreksomgeving waarin je je eigen
opvattingen niet hoeft prijs te geven, maar deze
vrijmoedig met elkaar kunt uitwisselen. In deze
dialogische ruimte, die in het moreel beraad als
praxis dient te worden gerealiseerd en gehoed,
komen uiteenlopende perspectieven samen,
zonder dat daarbij gestreden wordt om een
winnend perspectief.

MOREEL BERAAD ALS EEN SPEELVELD VAN HET GOEDE LEVEN

* Het derde niveau waarop moreel beraad en
ethiek zich tot elkaar verhouden, komt dus
in het moreel beraad zelf aan het licht, als
reflexieve en dialogische praxis, waarin een
veilige, vrije ruimte tot stand kan worden
gebracht. In het moreel beraad wordt gere-
flecteerd over de ethische aspecten van de
praxis (eerste niveau), voorts is het moreel
beraad een instrument (tweede niveau), en
ten derde is het moreel beraad zelf even-
eens praxis — en als zodanig kan het moreel
beraad zelf object van ethische reflectie zijn.
Ook in het moreel beraad wordt het goede
al dan niet gerealiseerd.

Komt het goede in het moreel beraad in gevaar,
bijvoorbeeld wanneer de deelnemers elkaar niet
laten uitspreken, en de gespreksleider hierop
geen passende interventie doet, dan betekent
dit, dat de kwaliteit van het moreel beraad te
wensen overlaat. Kwaliteit hangt in dit verband
dus samen met het moreel goede.

De gespreksleider
Dat moreel beraad als zodanig een ethisch rele-
vante praxis is, heeft implicaties voor de rol en
de taakopvatting van de gespreksleider. Hij of
zij dient onafhankelijk te zijn, ondersteuning te
bieden aan de groep, en borg te staan voor het
vertrouwelijke en veilige karakter van het mo-
reel beraad (De Bree & Veening 2016, 67). Hij
of zij hoedt en behoedt; in de meest letterlijke
zin van het woord is de taak van de gespreks-
leider pastoraal. Zorgzaamheid, ten dienste van
het goede leven, is een kernwaarde.

De gespreksleider is de hoeder van het dialo-
gische karakter van het moreel beraad. Welis-

HET GOEDE LEVEN EN HET LIJDEN 65



PRAKTIJK

waar komt dialoog tot stand in de interactie van
de deelnemers, maar het is aan de gesprekslei-
der om de voorwaarden voor deze dialoog te
helpen creéren, en hier borg voor te staan door
middel van passende interventies.

Bijvoorbeeld wanneer in het moreel beraad
een deelnemer met relativerende opmerkin-
gen op een zijspoor wordt gezet; dit mag een
gespreksleider niet laten passeren. Immers,
dit is een vorm van machtsvertoon, die een
bedreiging vormt voor het dialogische en veilige
karakter van het gesprek. De Bree en Veening
zijn hier dan ook helder over: ‘Wees daar zeer
op gespitst, en neem de eventuele outsider direct
in bescherming’ (2016, 81).

Aldus blijkt het moreel beraad een praktijk te
kunnen zijn van rechtvaardigheid, zorgzaam-
heid, en mogelijkheid van heling.

Object van ethische reflectie

Als praxis kan het moreel beraad dus object van
ethische reflectie zijn. Bijvoorbeeld door het
stellen van de vraag naar de ethische aspecten
van de taakopvatting van de gespreksleider:
doet de gespreksleider er al dan niet goed aan,
om macht aan te wenden — bijvoorbeeld door
een dominant persoon in het moreel beraad ‘in
de wacht’ te zetten, of door de deelnemer die in
het bovengenoemde voorbeeld op een zijspoor
wordt gezet in bescherming te nemen, terwijl
het moreel beraad zelf toch een machtsvrije
dialoog beoogt te zijn? Wat betekent het vanuit
ethisch perspectief, wanneer een gesprekslei-
der de vrijheid van de deelnemers behoedt

en waarborgt, door in zijn of haar handelen
onvrijheden op te werpen? En wat is de morele
rechtvaardiging van dit handelen?

66 HANDELINGEN 2019 | 4

Praxis van zorgzaamheid

Moreel beraad is een relationele praktijk. Door
middel van het moreel beraad (tweede niveau)
dienen de deelnemers en de gespreksleider de
casusinbrenger te helpen bij handelingsver-
legenheid. Deze praktijk heeft een helpend
karakter. Maar ook op andere niveaus komt
dit helpende karakter aan het licht. De Bree

en Veening formuleren interventies van de
gespreksleider bijvoorbeeld op de volgende
wijzen: ‘In deze fase help je [als gespreksleider]
de deelnemers om verschillende antwoorden
te formuleren op de kernvraag’ (De Bree &
Veening 2016, 49), of: ‘als een deelnemer het
lastig vindt om een kernvraag te formuleren,
neem dan [als gespreksleider] deze verantwoor-
delijkheid niet te snel over, maar vraag andere
deelnemers om te helpen’ (45).

Een kwalitatief en ethisch goed moreel beraad
vereist dus een zorgzame houding, zowel van de
gespreksleider als van de deelnemers onder-
ling. Het feit dat elk moreel beraad trekken
van een socratisch gesprek heeft (Van Dartel &
Molenwijk 2014, 57; De Bree & Veening 2016,
117) brengt ons bij het maieutische aspect
van het moreel beraad als relationele praxis.
Deelnemers, casusinbrenger en gespreksleider
helpen elkaar, op de manier van vroedvrouwen
(Grieks: maieus), bij de geboorte van inzich-
ten omtrent de kwestie van het goede leven in
een concrete praktijksituatie. Dit betekent dat
de kwestie van het goede leven in het moreel

* Zorgzaamheid, ten dienste
van het goede leven, is een
kernwaarde

beraad zelf dus reeds, als relationele praxis, een
zorg-ethisch relevant antwoord vindt.

Verschillende ‘uitkomsten’

In en rondom het moreel beraad wordt dus op
meerdere wijzen ‘aan ethiek gedaan’ Dit toont
zich eveneens in het feit, dat het resultaat van
een moreel beraad (de ‘uitkomst), het antwoord
op de ethische vraag) vanuit het oogpunt van
kwaliteit ondergeschikt is aan de weg waarlangs
dit resultaat tot stand komt.

Athankelijk van de samenstelling van een
moreel beraad-groep kan dezelfde ethische
kwestie tot verschillende ‘uitkomsten’ leiden.
Dit betekent niet, dat in zulke gevallen het ene
moreel beraad in kwaliteit voor het andere
onderdoet. De kwaliteit van het moreel beraad
doet zich immers voor in het beraad als praxis,
niet in haar resultaat. Het moreel beraad is, als
relationele gesprekspraktijk, een speelveld van
het goede leven.

Literatuur

Bree, M. de & Veening, E. (2016). Handleiding moreel
beraad. Praktische gids voor zorgprofessionals. Assen:
Koninklijke Van Gorcum.

Dartel, H. van & Molewijk, B. (red.) (2014). In gesprek
blijven over goede zorg. Overlegmethoden voor ethiek in de
praktijk. Amsterdam: Boom.

Foucault, M. (2004). Parresia. Vrijmoedig spreken en waar-
heid. Amsterdam: Parresia.

Angeline (dr. A.) van Doveren-Kersten is theoloog
en filosoof. Ze is werkzaam als ziekenhuisethicus
bij ziekenhuis Rijnstate, en als adviseur ethiek
voor Spaarne Gasthuis Haarlem. Daarnaast is ze
voorzitter van de Raad van Toezicht van SeneVita
GGZ te Eindhoven.

E angelinevandoveren@gmail.com

MOREEL BERAAD ALS EEN SPEELVELD VAN HET GOEDE LEVEN

HET GOEDE LEVEN EN HET LIJDEN

67



PRAKTIJK | BARBARA ZWAAN

Van DANS naar K.A.N.S.

Hoe het goede leven en het lijden in spirituele zin te interpreteren? Dat
is geen gemakkelijk te beantwoorden vraag. Naar mijn idee gaat het om
een manier van kijken: wat zie je als je ziet wat je ziet? Het is, met andere
woorden, een kwestie van perspectief.

k kan niet beloven een sluitend betoog te bieden, of een afdoende oplossing; daar is het pro-

bleem, of liever de uitdaging, veel te groot voor. Wel kan ik een ervaringsverhaal vertellen uit

de praktijk van mijn werk als geestelijk verzorger in een Haags verpleeghuis. In die casus zijn
zowel het goede leven als het lijden aanwezig.

Na mijn verhaal verteld te hebben, zal ik erop reflecteren en proberen een spirituele interpretatie
van dat goede leven en dat lijden te geven. Het is een kwestie van perspectief en dat werpt twee
vragen op: wat is dan dat spirituele perspectief en kun je dat beinvloeden? Kun je, anders gezegd,
een spirituele blik op de dingen en de mensen op de een of andere manier aanleren? Is daar een
methode voor? In dit essay wil ik daarnaar zoeken.

Dansen op donderdagmorgen: een praktijkvoorbeeld *

Feest!

In het verpleeghuis waar ik als geestelijk ver-
zorger werk, is er elke donderdag een dans- en
muziekochtend. In De Bron, de multifunctio-
nele ruimte van het huis, vormt zich een grote
kring van bewoners, al dan niet in een rolstoel.
Als iedereen zover is, gaat het los. Frank Sinatra,
ABBA, de toppers, alle muziekgenres uit alle
tijden passeren de revue. Een man rammelt op
een instrument, een blinde vrouw, die elk num-
mer feilloos uit het hoofd kent, zingt uit volle
borst mee. Een sambabal doet dienst als mi-
crofoon, waarmee een vrijwilliger alvast oefent
voor zijn auditie bij The Voice Senior. Er wordt
gelachen, gezongen, pret gemaakt. Kortom: het
is feest!

< Eemplein Amersfoort

Ik herinner mij nog dat ik nietsvermoedend
voor het eerst op een donderdagmorgen

deze ruimte binnenstapte. Ik werd volkomen
overweldigd door wat ik zag: een explosie
van vreugde, midden in een omgeving waar
ook zoveel treurnis is. Door lichamelijke en/
of geestelijke beperkingen kunnen de mensen
op leeftijd die bij ons wonen, niet meer voor
zichzelf zorgen en zijn dus aangewezen op

de hulp van anderen. Voor sommigen is het
accepteren van die hulp, en daarmee van

hun eigen athankelijkheid, heel moeilijk.
Anderen laten het zich aanleunen, min of meer
verzonken als zij zijn in hun ziekte.

Maar op zo'n dansochtend is het even allemaal
anders. Dan wordt het leven gevierd, met alles
erop en eraan. Dat elke keer de laatste keer kan
zijn, geeft een extra intensiteit aan het samenzijn.

HET GOEDE LEVEN EN HET LIJDEN 69



PRAKTIK

Het slaat mensen niet terneer, maar richt ze juist
op. Zij die teruggetrokken waren, komen uit hun
schulp. Zij die sliepen, worden wakker.

Meedoen met de gekte
Dat laatste geldt ook voor mij. Van nature ben
ik iemand die zich niet snel in de kring zal wer-
pen. Liever kijk ik eerst de kat uit de boom. Wat
is hier gaande, wie zijn dit, zal ik het wagen mij
met hen in te laten, dichterbij te komen? Maar
daar kom je, zeker bij mensen met dementie,
niet mee weg. ‘Wat staat u daar nou, daar aan de
kant? U doet niet mee. U moet meedoen met de
gekte!’ En dus doe ik dat nu: steeds een beetje
verder de cirkel in, steeds een beetje naderbij.
Een terugkerend ritueel is inmiddels, dat ik
een man van 99 ten dans vraag. Ik ga voor zijn
rolstoel staan en maak een plechtige buiging:
‘Zou u met mij een dansje willen wagen, me-
neer?’ Ja, dat wil hij wel! En daar gaan we dan,
zwierend en zwalkend tussen de anderen door.
‘Kijk mensen, de dominee danst, op ‘Sex Bomb’
van Tom Jones!” En als we klaar zijn, krijg ik

een kus: een handkus van een 99-jarige. Tk hou
van jou, zei hij eens op zo'n moment, waarop
ik mijzelf hoorde antwoorden: ‘De liefde is
wederzijds’

Meer mens
En zo merk ik langzaamaan dat er zich iets in mij
omvormt. Mijn angst mijzelf te verliezen in het
verdriet van en om de bewoners, blijkt onge-
grond. Juist door mij midden in dat verdriet te
begeven, wordt het, door een wonderlijke draai,
een dans. Mijn lichaam voegt zich bij de geest —
waar een geestelijk verzorger zo dol op is en zo
op gericht is — en ik word meer mens. En dat al-
lemaal dankzij deze fantastische groep bewoners
in dat verpleeghuis, mijn spirituele leermeesters.
Steevast sluiten wij de dansochtend af met
een nummer van Vera Lynn: ‘We’ll meet again,
don’t know where, don’t know when’. Inder-
daad, we weten nooit of en wanneer we elkaar
opnieuw zullen ontmoeten, maar elke ontmoe-
ting weer is een feest waarin het leven in al zijn
broosheid dankbaar gevierd wordt.

K.A.N.S.: een spirituele methode van interpretatie van het

goede leven en het lijden

De casus die ik hierboven presenteerde, zal ik
nu interpreteren. Dat doe ik aan de hand van
vier kernbegrippen: Kwetsbaarheid, Afstand,
Nabijheid, Spiritualiteit. Zo wil ik komen tot
een spirituele methode ter interpretatie van het
goede leven en het lijden: K.A.N.S.

Kwetsbaarheid
In de eerste plaats: kwetsbaarheid. Wat betekent

dat eigenlijk? Het Engelse woord voor kwets-

70 HANDELINGEN 2019 | 4

baarheid, vulnerability (of het Franse, vulnéra-
bilité), komt van vulnus, wat ‘wond’ betekent.
Wie kwetsbaar is, staat bloot aan kwetsuren,
loopt het risico gewond te raken. Gewond, of
meer gewond, want de meeste kwetsbaren zijn
al gekwetst.

In het voorbeeld dat ik noemde, zijn het de
bewoners van het verpleeghuis die lichamelijk
en/of geestelijk gewond zijn. Hoe daarmee om
te gaan? Over het algemeen denk ik dat mensen

de confrontatie met hen die lijden het liefst uit
de weg gaan. Het lijden kan weerstand oproe-
pen, of zelfs atkeer. Het aanzien van gebreken
werkt dan afstotend, het lijden wordt uit de weg
gegaan.

Zelf heb ik dat ook ervaren. Bewust of onbe-
wust hield ik tot de bewoners afstand. Omdat ik
dat geleerd had, misschien, en het bij professio-
naliteit zou horen of een moreel verantwoorde
omgang. Maar ook uit zelfbescherming. Want
wat gebeurt er als je het lijden recht in de ogen
ziet, raak je dan niet betrokken bij iets waar
je geen controle meer over hebt? Word je niet
meegezogen in andermans pijn en verdriet?
Overleef je dat zelf wel?

Afstand
Bij zo’n terughoudende attitude hoort het
tweede kernwoord: afstand.

In zijn boek Ich und Du (1923) onderscheidt
filosoof en mysticus Martin Buber (1878-1965)
twee woordparen die betrekkingen tussen men-
sen aangeven: ‘Ik-Het” en ‘Tk-Jij. Wie in een ‘Ik-
Het’-relatie staat tot een ander, blijft op afstand.
Het ‘IK’ zet zich slechts ten dele in en benadert
de ander als object dat voor eigen doeleinden
gebruikt wordt.

Dat klinkt wellicht wat negatief, maar in de
praktijk van alledag is dit de meest voorko-
mende omgangsvorm tussen mensen. En een
onontbeerlijke, want zonder zakelijk, op effec-
tiviteit gericht contact zouden wij niet kunnen
leven (Zwaan 2017, 74-119).

Bovendien: in de ‘Tk-Het’-relatie kunnen, wat
Buber noemt, ‘Jij-momenten’ oplichten. Wat
gebeurt er dan, en hoe gebeurt dat? Zo komen
we bij het derde kernwoord: nabijheid.

VAN DANS NAAR K.A.N.S.

Nabijheid

In de door mij gepresenteerde casus bleef ik
bij het dansen eerst buiten de kring. Ik voegde
mij niet bij de kwetsbaren, bleef op een afstand
de mensen observeren. Totdat een van hen mij
met niet mis te verstane woorden wees op die
beschouwende terughoudendheid: ‘Wat staat

u daar nou, u doet niet mee, u moet meedoen
met de gekte!’

Meedoen met de gekte, dat betekent je
liefdevol inlaten met hen die lijden, je in hun
kring wagen, je door hen laten ontwapenen en
ontmaskeren, jezelf helemaal — met geest én
lichaam — blootgeven, je dapper dansend aan
het moment overleveren, zonder reserve. Het
betekent, in Bubers woorden, een ‘Ik-Jij’-relatie
aangaan.

Het woord ‘zorg), care, is afkomstig van het
Gotische kara. Kara betekent ‘treuren’. De oor-
spronkelijke betekenis van zorg is dus verdrietig
zijn, compassievol. Com-passie, mee-lijden,
daar gaat het om. Niet in de neerbuigende
zin van het woord, maar door wonden aan te
raken, aangeraakt te worden. Waar het lijden
gedeeld wordt, vallen verschillen tussen sterk en
zwak, onathankelijk en athankelijk, machtig en
machteloos weg en kan er in de wederkerigheid
en verbondenheid die dan ontstaat iets oplich-
ten wat dat leed overstijgt. Buber spreekt in dat
geval van ‘het eeuwige Jij’ of God, maar je zou
het ook ‘het transcendente’ of ‘het goede’ / ‘het
goede leven’ kunnen noemen.

Spiritualiteit

Wat ons brengt bij het laatste kernwoord: spi-
ritualiteit. Wat gebeurt er precies als er iets van
het goede leven midden in het lijden oplicht,

HET GOEDE LEVEN EN HET LIJDEN 71



PRAKTIK

zichtbaar wordt? Dan is het, kort gezegd, feest!
Maar wat is dat, een feest?

Een feest, zegt filosoof Cornelis Verhoeven
(1928-2001), komt voort uit de totaliteit van
het leven. ‘De kunst van het feesten begint
wanneer men genoeg heeft gelezen in het boek
des levens’ (2012, 139). Voor het vieren van een
feest is dus levenservaring nodig. Een feest is
geweven uit de stof van het leven zelf. Die stof is
zowel levenslust als levensonlust, of melancho-
lie. Melancholie is volgens Verhoeven een don-
kere droesem of bezinksel op de bodem van de
ziel. Een oerverdriet — van jezelf en van anderen
— dat daar ligt opgeslagen en dat een onlosma-
kelijk onderdeel uitmaakt van wie je bent, van
je identiteit. Deze melancholische droesem geeft
diepte en hoogte aan het feest. Zonder dat zou
het een oppervlakkige fuif zijn. Een feest is dus
vrolijk én ernstig, plezierig én plechtig.

+ Als eerste kenmerk van het feest zou ik daar-
om de paradox willen noemen. Het feest is pa-
radoxaal, omdat het lijden en het goede leven
erin hand in hand gaan. Geluk gaat gepaard
met pijn, lijkt het wel, en er is ‘geen grotere
pijn dan geluk’ (Frank Boeijen). Het geluk dat
in het feest gevierd wordyt, is inderdaad groot.

 Het is, en dat is het tweede kenmerk van het
feest, extatisch. Toen ik voor de eerste keer
de dansruimte binnenkwam en zag wat daar
gebeurde, werd ik overvallen door een explosie
van vreugde. ‘Extase’ betekent letterlijk ‘uit-
staan naar’. Tijdens het dansen sta je uit naar
de ander, opdat die ander zijn of haar intrede
kan doen. Je ontmoet hem of haar als auto-
nome ander, zonder enige behoefte aan heb-
berigheid. Voor Buber is dat essentieel in de

72 HANDELINGEN 2019 | 4

onderlinge ontmoeting. Alleen als je een ander
zichzelf laat zijn, is er wederzijdse menswor-
ding mogelijk.

Dat is het derde kenmerk van het feest: de
transformatie, of menswording. Door de — in
dit geval — ‘dansdialoog’ word je als partners
aan elkaar verbonden. Je wordt wie je bent
door en aan de ander. Door de lijfelijke bewe-
ging van het dansen beleef ik bovendien mijn
lichaam op vernieuwde wijze als een geschenk.
‘Dansen’, zegt Verhoeven, ‘is een beweging
zonder doel, beoefend om haar zelfs wille

of uit vreugde om het bezit van het lichaam’
(1998, 166). Voor mij, als geestelijk verzorger,
is dat een ontdekking. Door mensen op een
speelse manier aan te raken — want de dans is
een vorm van spel — word ik zelf aanraakbaar
en dat maakt rijk. Ook de dans is ambivalent.
Je voet raakt de aarde, maar komt daar tegelijk
los van. Het is dus een spel tussen vrijheid en
gebondenheid.

Wat mij brengt bij een vierde kenmerk van het
feest. Een feest heeft iets van revolfe, van verzet
in zich. Het verzet zich tegen het alledaagse
leven en zoekt naar een bevrijding daaruit. Je
wilt loskomen van de zwaartekracht en opge-
tild worden.

En zo belanden we bij het vijfde kenmerk van
het feest: het feest kan dan ervaren worden

als een uit de tijd getilde gift, maar het is ook
tijdelijk. ‘Jij’ wordt, in buberiaanse termen,
altijd weer een ‘Het’. De onderlinge gelijkheid,
die er voor de duur van de dans was, verdwijnt
als sneeuw voor de zon. Bewoner wordt weer
bewoner, geestelijk verzorger geestelijk verzor-
ger. Op een andere manier kwetsbaar — de be-
woner {s het, de helper kan er voor kiezen zich

zo op te stellen — en met een andere positie: de
helper is met een doel opgeleid, aangesteld, en
wordt daarvoor betaald.

+ Helaas kan het dus niet altijd feest zijn! Het
komt en gaat, en wat gebeurt is steeds verras-
send. We kunnen een feest organiseren, maar
het verdere verloop hebben wij niet in de
hand. Ons past een houding van passiviteit,
van afwachting. Het feest is niet maakbaar, en
dat is het zesde kenmerk.

+ Het besef dat het feest voorbijgaat en, in het
verpleeghuis, dat de bewoners broos zijn, dat
besef van contingentie maakt dat het feest
wint aan intensiteit, zijn zevende en laatste
kenmerk. We dansen als het ware dwars door
de dood heen. Dét we er met elkaar zijn, op
dat moment, terwijl we er ook niet zouden
kunnen zijn, doorbreekt de alledaagse vanzelf-
sprekendheid (of de illusie daarvan) en doet
ons na zo'n dans- en muziekochtend dankbaar

en verwonderd omzien naar wat ons toeviel.

Tot slot: K.A.N.S.

De inzet van mijn essay was om tot een spiri-
tuele methode te komen van interpretatie van
het goede leven en het lijden. Ik heb daartoe
vier kernbegrippen doorlopen: Kwetsbaarheid,
Afstand, Nabijheid en Spiritualiteit. Als we de
eerste letters van die woorden op een rij zetten,
vormen ze samen: K.A.N.S.

Een kans om in een situatie of omgeving van
crisis hetzelfde anders te zien. Om zo’n perspec-
tief te ontwikkelen, dat midden in het lijden het
goede leven oplicht. Dat een wond een wonder
wordt en een fuik een feest: paradoxaal, exta-
tisch, transformerend, opstandig, tijdelijk, niet
maakbaar en intens.

VAN DANS NAAR K.A.N.S.

* Dit is een licht gewijzigde versie van de inleiding
die ik uitsprak bij de 20ste Henri Nouwen Lezing
door Stephan Posner over ‘Care as essential
human condition, op 1 december 2018 in de
Janskerk van Utrecht (www.nouwen.org).

Literatuur

Verhoeven, C. (1998). Symboliek van de voet. Best: Damon.

Verhoeven, C. (2012). Inleiding tot de verwondering.
Eindhoven: Damon.

Zwaan, B. (2017). Een prachtige dans. De therapeutische
afstemming van afstand en nabijheid in het werk van Carl
Rogers, Martin Buber en Henri Nouwen. Tilburg: KSGV.

TIPS BI) HET THEMA

Van DANS naar K.A.N.S.

« www.theoblogie.nl » liefde-wordt-niet-
dement: over crisis en kans bij dementie
(eerder verschenen in Speling 2019/1).

« portal.eo.nl » programmas » het-vermoe-
den > gemist > 2017/11 » 2: uitzending van
‘Het Vermoeden’ van 26 november 2017,
over Een prachtige dans en de dans in het
verpleeghuis.

« ethicsofcare.org: ‘An unexpected party),
Inleiding door Barbara Zwaan van de 20°
Henry Nouwenlezing, over dans en muziek
in het verpleeghuis, 24 februari 2019

Barbara (drs. B.) Zwaan is theoloog, werkzaam als
geestelijk verzorger en redactielid van Herademing.
Tijdschrift voor Spiritualiteit en Mystiek en
Tijdschrift voor Geestelijk Leven.

E barbarazwaan@planet.nl

HET GOEDE LEVEN EN HET LIJDEN 73



DE SCRIPTIE | MARTIJN VAN LOON

De weg en zijn
besternming

Masterstudent:
Martijn A.C. van Loon

Titel onderzoek:

De weg en zijn bestemming.

Hoe patiént en geestelijk verzorger
bij elkaar terechtkomen

Faculteit:
Masterscriptie Faculteit der Filosofie,

Theologie en Religiewetenschappen

Universiteit:
Radboud Universiteit Nijmegen

Datum:
augustus 2019

HANDELINGEN 2019 | 4

Hoe komen patiént
en geestelijk ver-
zorger bij elkaar
terecht?

veral in zorginstellingen werken

geestelijk verzorgers met patiénten.

De beroepsgroep is goed in staat te
reflecteren over hoe dat contact inhoudelijk tot
stand komt. De werkrelatie met de patiént is
immers een van de meest cruciale aspecten van
geestelijke verzorging. Veel minder wordt geke-
ken naar de technische, organisatorische kant
van contactname, die daaraan voorafgaat.

Probleemstelling

In mijn onderzoek heb ik mij verdiept in het
vraagstuk hoe patiént en geestelijk verzorger bij
elkaar terechtkomen en hoe dit is verbonden
met beroepsopvatting en beleid. Deze pro-
bleemstelling vereist helderheid over een aantal
zaken. Bijvoorbeeld:

* Heeft een patiént wel behoefte aan geeste-
lijke zorg en hoe komt men dat te weten?

+ Zijn het domein en de verschillende rollen
van de geestelijk verzorger duidelijk afgeba-
kend?

* Hoe verhoudt de geestelijke verzorging zich
wat betreft professionaliseringsprocessen en
werkwijze tot andere zorgdisciplines?

+ En hoe wordt omgegaan met positionering
van de afdeling in de instelling, borging van
kwaliteit en schaarste van het aanbod van
geestelijke verzorging?

HOE KOMEN PATIENT EN GEESTELIJK VERZORGER BIJ ELKAAR TERECHT?

Hiervoor is een inventarisatie uitgevoerd onder
academische ziekenhuizen.

Onderzoeksvraag
De volgende onderzoeksvraag werd gehanteerd:
Via welke mogelijkheden is de toegang van de
geestelijk verzorger tot patiénten (en vice versa)
geregeld in Nederlandse academische ziekenhui-
zen?
Dit onderzoek is vooral gericht op geestelijk
verzorgers zelf, om hen te wijzen op de proble-
matiek van dit aspect van het vak. Het zou de
geestelijke verzorging als beroepsgroep helpen
zich bewust te zijn van hun manier van werken.
Daar hoort bij dat er goede en gefundeerde ver-
antwoording kan worden afgelegd over de vraag
hoe men ervoor zorgt dat geestelijke verzorging
terechtkomt bij de juiste patiénten, op het juiste
moment en op de juiste manier.

Drie perspectieven
Het theoretisch kader op deze probleemstelling
bestaat uit drie perspectieven.

Allereerst het cliéntperspectief, dat gaat om
de vraag met welke geestelijke behoeften de
patiént bij wie in het ziekenhuis terecht kan en
hoe deze behoeften kenbaar gemaakt kunnen
worden. Het is vaak moeilijk te achterhalen
wat de geestelijke behoeften zijn, voor zowel
de zorgmedewerkers als de patiénten zelf. Over
het algemeen willen patiénten wel dat er met
aandacht naar hen wordt geluisterd, maar wat
geestelijke behoeften betreft zou het specifiek
moeten gaan om religieuze, morele of algemene
zingevingsvragen. Deze moeten actief worden
opgemerkt door zorgmedewerkers.

Vanuit een institutioneel perspectief speelt

vooral de vraag hoe de patiént op de juiste
plaats in het ziekenhuis terechtkomt. Kent het
zorgpersoneel de afdeling en weten zij wanneer
er doorverwezen moet worden? Krijgt ieder-
een die het wil en nodig heeft de geestelijke
ondersteuning waar hij recht op heeft wanneer
het druk is? Op een concreet niveau is het van
belang te weten welke diagnostische instru-
menten hiervoor beschikbaar zijn en deze in

te zetten op basis van weloverwogen keuzes. Te
denken valt aan anamnese bij aanmeldingspro-
cedures en screening. Maar ook triage (verde-
ling van zorg onder de patiénten die er het
meest bij gebaat zijn), verwijzingsprocedures en
rapportage dienen inzichtelijk en verantwoord
te worden gehanteerd. De keuzes die hierin
worden gemaakt moeten bovendien rusten op
de ethische en economische waarden die passen
bij de zorgvisie van de instelling.

Voor het beroepsperspectief wordt ingezoomd
op de geestelijke verzorging. Afdelingen staat een
uitgebreid, uniek, maar ook vaak incompleet,
niet-transparant en ambivalent instrumentarium
ter beschikking om het contact met patiénten
verantwoord tot stand te brengen. Hulpmiddelen
zijn vaak niet gestandaardiseerd, en er heersen
discussies over positie en integratie, vrijplaats,
samenwerking en roldiversiteit.

Inventarisatie en analyse
De methodische benadering van het onderzoek
was een inventarisatie te maken en analyse te
verrichten van de mogelijkheden van toegang
van geestelijk verzorgers tot patiénten en om-
gekeerd op afdelingen geestelijke verzorging in
academische ziekenhuizen.

Dataverzameling heeft in de eerste fase

HET GOEDE LEVEN EN HET LIJDEN 75



DE SCRIPTIE

76

HANDELINGEN 2019 | 4

HOE KOMEN PATIENT EN GEESTELIJK VERZORGER BIJ ELKAAR TERECHT?

plaatsgevonden onder alle Universitair Medi-
sche Centra (UMC’s) in Nederland. Zij zijn
benaderd met vragen naar concrete mogelijkhe-
den en daarbij behorende beleidsoverwegingen.
In de tweede fase is na inventarisatie van deze
data een steekproef van drie UMC’s geno-
men (Radboud UMC, Leiden UMC en UMC
Groningen) voor verdere verdieping. Hier zijn
expertinterviews afgenomen met geestelijk ver-
zorgers en andere zorgprofessionals op leiding-
gevende posities als informanten. Inhoudelijke
analyses zijn gemaakt van zowel de data uit de
eerste fase als de data uit de transcripten van de
interviews.

Uitkomsten

Algemene uitkomsten van de analyse zijn al-
lereerst het breed gedeelde belang van werken
op basis van ordering en rapportage via het
Elektronisch Patiénten Dossier (EPD). Men
geeft meestal de voorkeur aan ordering boven
andere mogelijkheden. Dit heeft behalve profes-
sionele aansluiting bij de zorg ook te maken
met zichtbaarheid van de afdeling bij andere
zorgmedewerkers.

Ook gaat men er in alle drie UMC’s vanuit
dat de meeste patiénten een inaccuraat beeld
hebben van wat geestelijke verzorging is. Desal-
niettemin hebben ze principes als patiéntauto-
nomie hoog in het vaandel.

De onderzochte UMC’s hanteren verder ver-
gelijkbare methodieken van contactname met
patiénten, maar verschillen in de benaderingen
van zorg, patiént en ziekenhuismedewerkers.

< Gijs Frieling, ‘Doornroosje’ (detail), 1995

De analyses geven de volgende uitkomsten:

+ In het Radboud UMC wordt ingezet op
persoonsgerichte en vraaggestuurde zorg.
Omdat ervan wordt uitgegaan dat patiénten
een inaccuraat beeld van geestelijke
verzorging hebben levert dit moeilijkheden
op, en wil men gebruik maken van spirituele
anamnese en screeningslijsten, die de
patiént bij voorkeur zelf invult. Zo wordt
het tijdsgebrek van verpleegkundigen om
volledige anamnese af te nemen omzeild.
Geestelijke verzorging die louter via ordering
verloopt is overigens niet het ideaalbeeld, er is
waardering voor de ‘informele route’.

Geestelijke verzorging in het Leiden UMC
gaat uit van de capaciteiten van patiénten
om te weten wat zij willen. Daarom richt
men zich hier op het informeren van pati-
enten over de mogelijkheid van geestelijke
verzorging, waarna deze zelf een hulpvraag
moeten formuleren. De inschatting welke
patiénten proactief worden geinformeerd
wordt in overleg met verpleegkundigen
gemaakt. Deze werkwijze wordt door gees-
telijk verzorgers beschouwd als protocol,
door verpleegkundigen echter als informele
aanwezigheid. Het dagelijkse rondlopen van
de geestelijk verzorger op de afdeling zorgt
ervoor dat men eerder hem consulteert dan
bijvoorbeeld een maatschappelijk werker die
minder zichtbaar is.

Het UMC Groningen wil de mens in de
patiént zien en diens behoefte meer op laten
vallen bij zorgmedewerkers. De geestelijke
verzorging richt zich daarom mede op het
personeel als potentiéle klanten in een mar-
ketingcampagne. Zij zijn immers degenen

HET GOEDE LEVEN EN HET LIJDEN 77



DE SCRIPTIE

die de patiénten dagelijks zien. Omdat klini-
sche lessen een korte werkingsduur hebben
wordt in de toekomst wellicht gewerkt met
een verpleegkundige per afdeling met een
affiniteit voor geestelijke verzorging, zoals

dat nu voor andere disciplines al het geval is.

Zowel in het Radboud UMC als in het UMC
Groningen is geestelijke verzorging op de ene
afdeling beter in beeld dan op de andere. Veel is
afhankelijk van leiderschap, persoonlijke con-
tacten en het soort benadering van geestelijke
verzorging dat geschikt is voor een afdeling.

Conclusie

Het onderzoek toont aan dat UMC’s een be-
hoefte hebben aan zichtbaarheid, standaardise-
ring van processen en een ambitie om geestelijke
verzorging meer te integreren in het ziekenhuis.
Zo wordt ook de vrijplaats slechts genoemd in
het kader van rapportage, niet als initiatiefrecht.
Praktisch blijkt echter dat de standaard werk-
wijze van de zorg wat betreft contactname met
patiénten niet altijd voldoet voor de geestelijke

verzorging. Men houdt daarom vast aan uit-

wijkmogelijkheden, die worden gepresenteerd
als protocollair overleg of presentie. Om goed

te integreren en te professionaliseren moeten
geestelijk verzorgers een dergelijke flexibiliteit
onderdeel houden van hun mogelijkheden in
werkwijze voor contactname met patiénten,
maar deze dient wel gefundeerd, verantwoord en
zichtbaar te worden gecommuniceerd.

Martijn van Loon is geestelijk verzorger, per eind
december verbonden aan Carinova in Deventer.
E vanloonmac@gmail.com

HANDELINGEN 2019 | 4

ACTUEEL

WWW.HANDELINGEN.COM
Een uitgebreide en actuele agenda vindt u op
www.handelingen.com. Daar kunt u ook put-

ten uit een aantal beeldmeditaties met beeld
in kleur. In het archief valt op thema te zoeken
in eerder gepubliceerde artikelen.

LEREN GELOVEN IN DIACONAAL
HANDELEN

5-6 februari en 3 juni

E t.hoekstra@protestantsekerk.nl Opgave begin
december: pthu.nl/PAO_PThU/PAO1920/
Diaconale-training/

In de voortgezette nascholing voor predikanten
en kerkelijk werkers is voor het eerst een
diaconale training opgenomen. Deze training
wil predikanten en kerkelijk werkers toerusten
voor hun rol en verantwoordelijkheid in het
begeleiden van diakenen en andere diaconale
vrijwilligers. De training wordt ontwikkeld en
gegeven in het kader van een samenwerking van
Protestantse Theologische Universiteit (PThU)
en Kerk in Actie.

DE PASTOR ALS ETHICUS

30-31 januari, aanmelden voor 13 december
W www.pthu.nl/PAO_PThU/PAO1920/
Pastor-als-ethicus/

‘Omgaan met morele keuzen in de
beroepspraktijk. De ethiek van het pastoraat
betreft keuzen van de pastor: hoe gaat zij of
hij om met macht en gezag, met schaarse tijd,
te hoog gestelde of botsende verwachtingen,
met pijnlijke of gevoelige informatie, met
pluraliteit in de gemeente, met persoonlijke

vriendschappen? Ethiek in het pastoraat gaat
over de pastorant die behoefte kan hebben aan
morele coaching. In deze tweedaagse cursus
richten we ons op beide niveaus van morele
reflectie. Er wordt een methode aangereikt
voor het omgaan met morele vragen. We

gaan in op de rol van de Bijbel in de omgang
met ethische vraagstukken. Op beide dagen
gaan we exemplarisch dieper in op concrete
vraagstukken. Docent: prof.dr. Theo Boer.

HOLOCAUSTEDUCATIE - HERINNEREN
VOOR DE TOEKOMST

13 januari, 9.30-16.30 uur, Promotiezaal KU
Leuven; € 35, online inschrijven via
www.kuleuven.be/thomas/page/didache-
onderwijs-2020/

Herinneringseducatie is werken aan een
houding van actief respect in de huidige
maatschappij vanuit de collectieve herinnering
aan menselijk leed dat veroorzaakt is door
menselijke gedragingen als oorlog, intolerantie
of uitbuiting en dat niet vergeten mag

worden. Dit onderwerp aan bod brengen in

de godsdienstles is een hele uitdaging omdat
het sterk raakt aan ons beeld van mens en

God en ook de relaties tussen leerlingen

in een multiculturele klas op de proef kan
stellen. Deze studiedag is georganiseerd door
het Centrum Academische Lerarenopleiding,
Faculteit Theologie en Religiewetenschappen
van de Katholieke Universiteit Leuven, in
samenwerking met de Erkende Instantie
rooms-katholieke godsdienst.

LITURGIE EN RITUEEL HANDELEN

Vier bijeenkomsten tussen 13 februari en 2 april,
14.00-17.00 uur; Dominicuskerk Nijmegen;
aanmelden voor 31 december

E sylvia.ebbeng@radboudumc.nl

In deze cursus kun je je scholen en oefenen in

het voorgaan in de liturgie (in een viering en

aan bed) in een instelling, in het bijzonder in

het ziekenhuis. Theorie en praktijk worden in

de bijeenkomsten afgewisseld, de deelnemers
brengen hun eigen praktijk in en krijgen feedback.
Er worden nieuwe vormen van ritueel handelen
in de pastorale context gezocht, uitgewisseld en
geoefend in combinatie met verdieping in de
literatuur. Docent: drs. Andries Govaart.

SPELEN MET ZIN

Viif bijeenkomsten tussen 13 januari en

16 maart, 10.00-16.30 uur; studielast, kosten
en opgave: www.tilburguniversity.edu

Geestelijke begeleiding in ontregelende
ervaringen. Eenzaamheid, rouw en trauma
of verliefdheid, maar ook burn-out en moral
injury zijn voorbeelden van ontregelende
ervaringen. Ze stellen het dagelijks leven

op scherp en roepen levensvragen op.
Pastores, geestelijk begeleiders en verzorgers,
levenscoaches krijgen in Spelen met zin een
dialoogmodel aangereikt om creatief en
verrassend het gesprek aan te gaan. Docenten:
Sjaak Korver en Christa Anbeek.

HET GOEDE LEVEN EN HET LIJDEN 79



ACTUEEL

SPIRITUELE WEG EN PROFESSIONELE
GRONDHOUDING

Zes bijeenkomsten tussen 3 maart en 26 mei,
13.30-16.30 uur; Tilburg School of Theology,
Utrecht. W www.tilburguniversity.edu

Hoe als mens te leven, als mens samen te leven,
is een geheim dat zich gaandeweg ontvouwt

en onthult. Het antwoord op die vraag wordt
ons voorgeleefd en voorgehouden: mystagogie,
inwijding. De cursus is bedoeld voor wie vanuit
of in een christelijke context mensen begeleiden
in hun proces van menswording. Docent:
Annemieke de Jong-van Campen.

DEMENTIE: EEN PASTORALE EN
THEOLOGISCHE UITDAGING

18 maart, 13 mei en 10 juni, 9.30-16.30 uur;
De Wijngaard, Bosch en Duin; info en
aanmelden: pepredikanten.nl/dementie

Dementie beinvloedt verregaand hoe iemand in
het leven staat en wat nog zin geeft. Mensen met
dementie en hun naasten pastoraal begeleiden
is een uitdaging. Deze cursus geeft je de
praktische en reflectieve tools om de pastorale
en theologische uitdaging die dementie biedt in
vreugde en vertrouwen aan te gaan.

‘SUFFERING, DEATH AND PALLIATIVE
CARF’

24-27 maart, Radboudumc Nijmegen;

E valesca.hulsman@radboudumc.nl

De 22e editie van de Advanced European
Bioethics Course, georganiseerd door de

80 HANDELINGEN 2019 | 4

sectie Ethiek van de Gezondheidszorg van de
afdeling IQ healthcare, Radboudumc Nijmegen,
behandelt een scala aan ethische onderwerpen
rond lijden en sterven, palliatieve zorg en
medisch ondersteund sterven. Voor deelnemers
met verschillende professionele achtergrond
zoals geneeskunde, verpleegkunde, geestelijk
verzorging, filosofie, theologie en PhD-
studenten op al deze gebieden.

ACTIEVE GESPREKSVOERING

Negen bijeenkomsten in april-mei en oktober-
december 2020 W www.radboudumc.nl >
onderzoek en onderwijs

Uitgangspunt van deze training is de
hulpverlenende dimensie van het pastoraat en
geestelijke verzorging: de pastorant maakt deel
uit van een systeem en zijn of haar hulpvraag is
alleen te bewerken wanneer die begrepen wordt
in het geheel van dat systeem (Friedman).
Docenten: dr. Wim Smeets en dr. Anneke de
Vries.

LIJDEN, LOT, LIEFDE

Vier bijeenkomsten in mei en juni 2020
W www.radboudumec.nl > onderzoek en
onderwijs

Teksten van Hillesum en De Saint-Exupéry om
tegen je eigen leven aan te leggen en tegen de
verhalen van patiénten. Zo verdiep je je eigen
spiritualiteit en krijg je meer in handen voor je
begeleiding van patiénten. Begeleider: drs. Ans
Bertens.



send nummer ...

De magie van het gesproken WOOl'd EDITIEREDACTIE | CISKA STARK & FRANCISCA FOLKERTSMA

Spreken en preken is een belangrijke taak van voorgangers en
geestelijk begeleiders. Een welgekozen woord biedt perspectief,
werkt helend en zelfs bevrijdend. In de oudheid werden
voorgangers retorisch geschoold om zich te laten horen in het
publieke domein en bij te dragen aan de beschaving van de
samenleving.

In de huidige tijd spreken voorgangers vooral binnen de muren
van de kerk hun waardevolle woorden. Lange tijd leek het
fenomeen preken daarmee min of meer achterhaald. In een
digitale cultuur hebben mensen minder behoefte aan de preek
als informatie, selecteren zij zelf wat zij tot zich nemen en is hun
digitale brein meer gericht op multimedia dan op het aanhoren
van een toespraak.

Niettemin lijkt het tij inmiddels gekeerd. Een preekfestival trekt
vijfhonderd bezoekers. Pioniers in het religieuze veld geven aan
dat zij zich willen bekwamen in het preken en podcasts met
preken worden massaal gedownload. De magie is terug, maar
hoe? En wat vraagt dat van de voorganger?

Bent u nog geen abonnee van Handelingen?

Neem nu een proefabonnement of geef het als origineel cadeau!
Het abonnement stopt automatisch.

Handelingen is hét landelijke

vaktijdschrift voor praktische

theologie en praktische

religiewetenschap.

U blijft op de hoogte van

onderwijs en actueel

onderzoek op terreinen van ] e
kerk en geloof, zingeving, L4, NAAR STILTE
levensoriéntatie en gemeen- :
schapsvorming.

Handelingen analyseert vier keer per jaar relevante theologische
en religiewetenschappelijke thema’s in werkvelden van kerk,
zorg, onderwijs, justitie en bestuur.

Sluit uw (cadeau)abonnement af op onze website www.handelingen.com KokBeekencentrum
tijdschriften



Nieuw verschenen
baanbrekende boeken van
KokBoekencentrum

B
L]

.IIrﬁ ‘

: AUGUSTIN ;\
' - w;--.'.:n MENSEM -.-J.HHJS ﬁ i

Wij geloven

Op 2o0ek naar Augustinus Hoofdlijnen Vruchtbaar

hoop voor de inspireert van het Bijbelgebruilk

wereld ook mensen christelijk en leider-
van nu geloof schap

paperback | € 19,00 gebonden | € 16,99 paperback | € 19,09 paperback | € 14,99

Deze boeken zijn snel en eenvoudig te bestellen v& KokBosliancantm
via www kokboekencentrum.nl en de boekhandel ?.‘ UITCEVERS | UTRECHT



