


HANDELINGEN

TIJDSCHRIFT VOOR PRAKTISCHE THEOLOGIE EN RELIGIEWETENSCHAP

Verwaterd geloof — geloven als water
Religiositeit in Nederland

EDITIEREDACTIE | MONIQUE VAN DIJK-GROENEBOER

INHOUD

3  Verwaterd geloof — geloven als water
MONIQUE VAN DIJK-GROENEBOER

9  Levensbeschouwing in viervoud
JOEP DE HART

19  Veranderingen in katholiek Nederland
Kwetsbaarheid en belang van instituties
ERIK SENGERS

27  Het veelkleurige palet van meervoudige
religiositeit in Nederland
JOANTINE BERGHUIJS

41 Geloven als levend water
HELEEN RANSI)N

51 ‘Youth ministry’: praktijken van hoop?!
RONELLE SONNENBERG

59  Isnieuwe spiritualiteit eigenlijk wel zo nieuw?
MAARTEN MEESTER

69 ‘Belangrijk dat er luikjes opengaan’
Interview met hoogleraar Saskia Lavrijsen
TOM LORMANS

74 Je laven aan een rijke diversiteit
MONIQUE VAN DIJK-GROENEBOER

EN VERDER: Aan de lezer 1
In beeld 38
Tips bij het thema 49/68
De promotie 77
Actueel 80

JAARGANG 461201913 + WWW.HANDELINGEN.COM

Handelingen levert een waardevolle bijdrage aan het professionele
handelen van pastores, geestelijk verzorgers en andere betrokken
academici, die de reflectie op de religieuze en levensbeschouwelijke
aspecten van hun eigen beroepspraktijk willen verdiepen. Handelingen wil
enthousiaste professionals een inhoudelijke oriéntatie bieden voor hun
omgang met kerkleden, cliénten of personeel op terreinen van geloof,
spiritualiteit, zingeving, levensoriéntatie en gemeenschapsvorming.

Redactie

Dr. Jorge Castillo Guerra, prof.dr. Monique van Dijk-Groeneboer,

drs. Harry Harmsen (webredacteur), drs. Theo van Leeuwen,

Tom Lormans MA, dr. Eric Luijten, dr. Erica Meijers, drs. René Rosmolen
(beeldredacteur), dr. Hans Schaeffer, prof.dr. Hans Schilderman
(hoofdredacteur), dr. Ciska Stark, dr. Theo van der Zee

Redactiesecretariaat

Francisca Folkertsma-Huizer MA

Dick Ketstraat 79

6717 NZ Ede T 0318 701054
redactiesecretariaat@handelingen.com

Eindredactie
Marieke van der Giessen-van Velzen | Redactie. AMG

Vormgeving
Frank de Wit (Zwolle)

Foto’s en illustraties

Iconenserie binnenwerk en voorzijde omslag:
Anke en Arie Voorwinden-Duurkoop
Fotocollage achterzijde omslag: René Rosmolen

Uitgave, administratie en
advertentie-exploitatie
KokBoekencentrum

Postbus 13288, 3507 LG Utrecht

T 088 700 2780 (9.00-12.00 uur)

E handelingen@kokboekencentrum.nl

Abonnementen

Handelingen verschijnt viermaal per jaar. De jaargang loopt parallel met
het kalenderjaar. De prijs van een jaarabonnement bij automatische
incasso (voor een factuur betaalt u €1,- toeslag) bedraagt in Nederland
€50,45; studentenabonnement € 27,00 (na inzending fotokopie
collegekaart; abonnement buitenland € 65,00. Los nummer € 16,00 (excl.
€ 1,50 porto), te bestellen via www.handelingen.com.

Een proefabonnement voor 2 nummers kost € 19,50. Een abonnement
kan elk gewenst moment ingaan. Na het eerste jaar wordt het abonne-
ment automatisch omgezet in een abonnement voor onbepaalde tijd met
een opzegtermijn van drie maanden.

CBB

Dit tijdschrift wordt voor visueel gehandicapten uitgegeven op Daisy-
cd-rom en/of in braille, grootletter of via de Elektronische Postbus.
Informatie en opgave:

Christelijke Bibliotheek voor Blinden en Slechtzienden

Postbus 131, 3850 AC Ermelo

T 034156 54 77

E klantenservice@cbb.nl

ISSN 0165-5411
© 2019 Uitgeverij KokBoekencentrum, Utrecht, Onderdeel VBK|Media

Niets uit deze uitgave mag worden verveelvoudigd en/of openbaar
gemaakt door middel van druk, fotokopie, microfilm of op welke andere
wijze ook, zonder voorafgaande schriftelijke toestemming van de
uitgever.



AAN DE LEZER | HANS SCHILDERMAN

(G)een hemels baldakijn

n de studentenkerk waarin ik nu al ruim dertig jaar actief ben, ben ik ge-

tuige geweest van een wisseling van ‘morele generaties’. Toen ik als student

die kerk voor het eerst bezocht was ik verbaasd over het vergrijsde publiek:
had ik daar wel iets mee? Nu ik zelf vergrijsd ben — een vriend raadde me on-
langs met klem aan om daarvoor het woord ‘verzilverd’ te gebruiken — vraag ik

me hetzelfde af over de jonge generaties.

Iedere generatie heeft een moreel profiel, dat wil zeggen typerende waarden, normen, gewoonten
en ‘communities’. Ook mijn studentenkerk biedt daaroverheen niet langer een hemels baldakijn. Het
genre van een kerkdienst wordt door veel jongeren niet meer herkend, en dus komen ze niet. De stijl
van een dienst is voor de ene bezoeker ontroerend en prachtig getroffen, maar voor de ander vreemd
en misplaatst. Het register werkt af en toe nog, wanneer bij ingrijpende gebeurtenissen solidariteit en
transcendentie gevierd worden, al hebben kerken daar al lang geen patent meer op.

In dit nummer van Handelingen gebruikt Joep de Hart een treffende metafoor voor het kerkelijk
beleefd geloof: ‘De kerken (zitten) als het ware bevroren onder het ijs: goed zichtbaar maar er zit
geen enkele beweging in.’ Het is een ijzingwekkend beeld, althans voor de generaties die hun geloof
steeds kerkelijk beleefden en in toenemende mate niet alleen hun kinderen maar ook leeftijdsgeno-
ten zien athaken.

Wie een volumeperspectief hanteert en daarbij de focus op Nederland richt, kan inderdaad niet
anders dan tot de conclusie komen dat de kerken leeglopen en dat ‘het’ geloof daarmee in razend
tempo verdwijnt. Nederland is veranderd van een levensbeschouwelijk verankerde samenleving
naar een land van individuele alternatieven: ‘samen op ons eigen’ Nu is dat trouwens wel weer een
relatief stabiel kenmerk. We leven in een polderland waarin verschillen van inzichten weliswaar
een sacrosanct karakter hebben, maar in zo’n benauwde kaasstolp onvermijdelijk tot pragmatische
consensus leiden.

Deze uitgave van Handelingen brengt dergelijke ontwikkelingen in beeld aan de hand van actueel
cijfermateriaal, theologische reflecties en veel literatuurverwijzingen. De onderliggende observatie
is dat religie individualiseert, deinstitutionaliseert en in dat proces verandert. Monique van Dijk-
Groeneboer heeft de redactie gevoerd over een special die als naslagwerkje beslist bewaard moet
blijven.

Hans (prof.dr. J.B.A.M.) Schilderman is hoofdredacteur van Handelingen en hoogleraar Religie en Zorg aan

de Faculteit Filosofie, Theologie en Religiewetenschappen van de Radboud Universiteit Nijmegen.
E h.schilderman@ftr.ru.nl

VERWATERD GELOOF — GELOVEN ALS WATER 1



V& MFVRA HAlta

INLEIDING | MONIQUE VAN DIJK-GROENEBOER

Verwaterd geloof

— geloven als water

De metafoor ‘water’ voor geloven verwijst naar christelijke uitdrukkingen,
zoals ‘Ik ben het levende water’, een uitspraak van Jezus Christus. Dat dit geen
bekende metafoor meer is in de huidige tijd zal evident zijn. Veel christelijke
begrippen verdwijnen uit ons taalveld, omdat de kennis erover ook afneemt.
Regelmatig is religiositeit in Nederland echter wel in het nieuws.

et name jongere generaties ken-

nen de christelijke kerk niet meer

van binnenuit zoals dat vijftig jaar
geleden nog vaak wel het geval was. Wat dat be-
treft lijkt religie, en zeker de christelijke religie,
in Nederland te verwateren.

Regelmatig is religiositeit in Nederland echter
wel in het nieuws. Meestal als er heftige gebeur-
tenissen zijn, zoals de aanslag in een Utrechtse
tram. Voor de meeste Nederlanders gaat hun
kennis van religie of van geloof zover als de me-
dia hen daarin inleidt. Dit betekent oppervlak-
kige kennis en vaak ook gekleurde informatie.

Juist in een tijdschrift als dit willen we ener-
zijds de cijfers benoemen en erkennen dat er een
neergang in institutioneel geloven is, wat zou
kunnen duiden op een zekere verwatering van
religie of in elk geval van religieuze instituties.
Anderzijds willen we ook serieuze aandacht
geven aan de kern van geloven, geloven als leven
gevend water. Die kern die zich in mensen zelf
bevindt en waarvan de basis, de wortels, veelal
liggen in het christendom, al is dat voor menig-

< ‘Elia aan de beek Kerit’

een van enkele generaties terug. Hoe religie er
dan uit ziet als de instituties verwateren, komt in
diverse bijdragen in dit nummer aan bod.

Blinde vlek

Het recente rapport van het Sociaal en Cultu-
reel Planbureau (december 2018) geeft aan dat
veel elementen uit de christelijke traditie zich
op de terugtocht bevinden. Ook in deze editie
van Handelingen ontkennen we de secularisatie
niet. We hebben het dan wel over een specifieke
vorm van secularisatie: de afkalving van het
lidmaatschap van christelijke kerken.

De islam neemt in omvang en betekenis toe
en krijgt veruit de meeste aandacht in de media.
Vooral omdat we daar als oorspronkelijk chris-
telijk land het vreemde van zien, er onwetend
over zijn en er soms angstig van worden.

Opnieuw op een gekleurde en veel te op-
pervlakkige manier: de media brengen niet
voldoende fundamentele kennis aan bij mensen
over de islam, waardoor alleen de buitenkant,
en met name de extreme kant, van de islam
wordt gecommuniceerd.

VERWATERD GELOOF — GELOVEN ALS WATER 3



INLEIDING

Omdat het christelijke gedachtegoed ons van
oudsher nog iets meer bekend is, wordt daarover
minder geschreven, tenzij er negatieve berichten
te melden zijn. Wat religie nu werkelijk betekent
voor mensen is helaas nauwelijks in de media te
vinden. Zoals gezegd, er is vooral aandacht voor
problemen die lijken te ontstaan door religie.

De blinde vlek voor religie in brede zin in
Nederland, mede door de over-bestempeling
van aandacht voor de islam, overschaduwt de
mogelijkheden tot interculturele integratie. Juist
de diversiteit in ons land kan onze kracht zijn,
als we maar de tijd en ruimte nemen om echt
naar de ander te kijken. Wanneer we werkelijk
begrijpen welke religieuze drijfveren anderen
hebben, als we mensen werkelijke aandacht
geven en niet de oppervlakkige zoals in de me-
dia, worden anderen minder vreemd. Dan ont-
staat er verbinding tussen mensen en kunnen
waarden worden gedeeld of in goede harmonie
verschillend blijven van elkaar zonder daarover
een oordeel te hebben. Juist via religie in de zin
van ‘geloven als stromend water’, kan er actief
gestalte worden gegeven aan het talent van reli-
gieuze mensen voor goed samenleven.

Het gaat bij de cijfers over teruggang van reli-
gie vooral om de institutionele vorm van religie,
van de grote wereldreligies en het christendom
in ons land in het bijzonder. Het beeld dat we
krijgen over deze religies is inderdaad reden
tot bezorgdheid. De misbruik-rapporten in de
Rooms-Katholieke kerk liegen er niet om en ook
binnen de lokale kerken is er veel kritiek op de
manier waarop zaken verdoezeld of zelfs ont-
kend werden. De bisschoppelijke synode hier-
over versterkt dat beeld. Institutionele kerken
hebben momenteel een serieus imagoprobleem.

4 HANDELINGEN 201913

Wereldjongerendagen 2019

In de media krijgen deze zaken zoals gezegd
veel aandacht, terwijl bijvoorbeeld inspirerende
Wereldjongerendagen alleen op zondagochtend
op een kleine zender ruimte krijgen. Toch weet
ik uit persoonlijke ervaring dat daar werkelijk
een mooi evenement plaatsvond. Juist als we
het hebben over het imagoprobleem, zou de
Rooms-Katholieke Kerk dit goed kunnen laten
zien als tegenvoorbeeld. Daaruit kunnen katho-
lieke gelovigen hoop putten voor de toekomst
en ook andere mensen kunnen hoop putten uit
de manier waarop jonge mensen daar in al hun
culturele diversiteit met elkaar omgaan. Graag
ga ik daar op deze plaats wat dieper op in.

Ik mocht de groep Nederlandse jongeren
begeleiden naar de Wereldjongerendagen begin
dit jaar in Panama. Het waren er honderdtwin-
tig in totaal. Jonge mensen die vrij hadden
kunnen krijgen om twee weken midden in het
schooljaar (dus geen vakantieperiode voor ons)
naar Panama te reizen én het geld ervoor bjj
elkaar hadden weten te krijgen.

Het thema ‘Wie ben ik’ was meer dan her-
kenbaar wanneer we zagen hoe anders deze
Midden- en Zuid-Amerikaanse katholieken
hun geloof vierden: uitbundig, dansend, vanuit
het hart. Dan besef je weer hoe we in Neder-
land vooral cognitief lijken te geloven: met
veel woorden, naar binnen gekeerd en volgens
precieze regels, soms met moeite een hand

gevend tijdens de vredeswens. In Panama werd
uitbundig gevierd naast ingetogen gebeden,
vielen mensen elkaar in de armen en werden
stil in gebed tot God. Ontroerend vond ik het
om te zien dat volken waarvan de leiders elkaar
niet bepaald vreedzaam tegemoet treden, daar
elkaar extra warm ontmoetten, bijvoorbeeld
jongeren uit Mexico en de Verenigde Staten.
Dan voel je: z6 is de liefde van God aanwezig.

Juist omdat de Spaanse taal voor veel Ne-
derlanders lastig was, werd er meer met het
lijf gesproken. Dat had meteen al een ander
soort communicatie tot gevolg. Vooral in de
gastgezinnen, waar weinig Engels mogelijk
was, werd dit intens voelbaar. Daarvan waren
jongeren ook erg onder de indruk. De armoede
waarin velen leven was indringend, soms was
er geen douche of toilet in huis. Toch waren de
mensen vrolijk en dankbaar dat de jongeren
bij hen kwamen logeren. Ze stonden hun eigen
bed af en sliepen zelf op een matje. Ze kookten
al vroeg in de ochtend rijst met kip voor hun
logees en deelden het eten met hen.

In themagroepen kwamen de jongeren enkele
keren bij elkaar. Ook in mijn groep was het
thema ‘Wie ben ik?, dat we bijvoorbeeld in kleine
groepjes bespraken. Daarbij werd duidelijk dat ze
bijzonder getroffen waren door deze gastvrijheid.
Ook een verhaal van een moeder bleef me bij. Ze
zei dat ze zo blij was dat in deze week hun dorp
zo super goed beveiligd was (er liep extreem
veel politie rond inderdaad). ‘Nu kunnen mijn
kinderen eens meemaken hoe het is als ze veilig
over straat kunnen. Dit geeft hen de hoop op een
betere toekomst; dat het kin. Normaal hebben
ze er veel last van drugs, prostitutie en geweld
maar nu was het er rustig en vredig.

VERWATERD GELOOF — GELOVEN ALS WATER

Ook dan besef je weer hoe verschillend de
wereld is, en dat wij in Nederland enorm
bevoorrecht zijn. Het klagen over bijvoorbeeld
trage wifi raakt dan ver op de achtergrond bij
de jongeren. Je beseft weer wat essentieel is in
je leven: veiligheid en gezondheid. Het maakt
je nederig en dankbaar. Dat zag ik ook gebeu-
ren bij de jongeren. Ze waren op reis gegaan
met bepaalde vragen in hun eigen leven, zoals:
Welke studie kies ik? Doe ik wel het juiste werk?
Hoe geef ik God ruimte in mijn leven? Na de
indrukken van deze reis kwamen antwoorden
als vanzelf. Je weet weer duidelijker wie je bent
en welke keuzes je wilt maken. Je hebt er ook
over kunnen spreken met andere jongeren en
met pastores als je dat wilde. Je eigen leven
krijgt diepere betekenis en je hebt je horizon
meer helder. Ontroerend om dit van de jon-
geren te horen en om een dergelijk evenement
mee te mogen maken.

Deze ervaringen maken ook duidelijk dat
geloven niet alleen binnen de kerkmuren hoeft
te gebeuren en dat deinstitutionalisering dus
niet het einde van religie hoeft te betekenen.
Natuurlijk viel het geheel van de Wereldjon-
gerendagen overduidelijk binnen de Rooms-
Katholieke Kerk. Er waren iedere dag eucharis-
tievieringen en vanuit de lokale parochies werd
veel georganiseerd en geregeld. Maar wat de
jongeren het meeste raakte waren de gesprek-
ken met andere jongeren van over de hele
wereld, het samen onderweg zijn en het enorme
besef onderdeel van een grote gemeenschap te
zijn. Daar in Panama hervonden en versterkten
ze hun eigen wortels.

In de eigen parochie is menig jongere alleen
of met enkelen en vinden ze niet veel gespreks-

VERWATERD GELOOF — GELOVEN ALS WATER 5



INLEIDING

partners. Dat maakt het ook lastig, omdat juist
in gesprek met anderen je eigen geloof groeit
en je meer helder krijgt welke keuzes je wilt
maken. Dan kun je je schuren aan meningen
van anderen. Gelukkig kun je met de moderne
technologie gemakkelijk in contact blijven met
de reisgenoten, maar dat zorgt dus voor een
andere manier van geloven. Niet meer wekelijks
in het kerkgebouw, maar virtueel in gesprek
met anderen en reizend naar samenkomsten
met leeftijdgenoten. Een meer vloeibare vorm
van geloven dus.

Een heel eigen geschiedenis

In mijn onderzoek onder middelbare scholieren
(zie bijvoorbeeld Religie ¢ Samenleving , 14 (2),
juni 2019) wordt duidelijk dat kerkgang nog
steeds afneemt net als dat traditionele godsbeel-
den verdwijnen. Als jongeren zelf mogen kiezen
gebruiken ze toch het liefst het woord ‘geloof’
in plaats van religie, zingeving of levensbe-
schouwing. Vandaar dat in de titel van dit
Handelingen-themanummer de woorden geloof
en geloven voorkomen.

Vanuit de institutionele religie zal geloof
verwaterd lijken, omdat de traditionele religi-
euze activiteiten afnemen, zelfs tot uitvaarten
aan toe. Tegelijk kan geloof stromen als water,
als we kijken naar andere vormen van religie.
Naar multireligieus geloven, dus bijvoorbeeld
het kiezen van onderdelen van verschillende
religies. Of het bewust zelf zin geven aan het
leven, maar zonder daarin iets transcendents,
iets goddelijks, een plek te geven.

Hierbij is het belangrijk te beseffen dat we
dat in Nederland doen vanuit een heel eigen
geschiedenis, die duidelijk christelijk is. Bij

6 HANDELINGEN 201913

nieuwe vormen van zingeving en geloven klinkt
vaak nog christelijke taal door, omdat die ons
nu eenmaal heel eigen is. Bepaalde normen en
waarden zijn van oorsprong christelijk, al zijn
ze er ondertussen wellicht ver vanaf gegroeid.
Ook hier kunnen we zeggen dat verwatering
plaatsvond, omdat ze uit hun wortels en context
los gezongen lijken te worden, en tegelijk zit-
ten ze heel diep in velen van ons. Daardoor

is kiezen voor een bepaalde levensfilosofie en
daarover spreken of schrijven tegelijk soms zeer
herkenbaar christelijk zonder dat de naam Jezus
of God erin voorkomt. Het zit in het Neder-
landse bloed, zo lijkt het wel.

Laten we beseffen dat we daarin weer sterk
verschillen van ons omringende landen, zowel
in West-Europa als van de wereld in zijn geheel.
We hebben een andere geschiedenis dan Duits-
land of Engeland of Denemarken, en zeker ook
dan Tsjechié of Griekenland. Dat dit nog sterker
geldt voor andere werelddelen liet het verhaal
uit Panama al zien. Het is goed te beseffen dat
we maar een klein land zijn, met een heel eigen
geschiedenis en daarmee ook een specifieke
context vormen voor religie in deze tijd.

Wat gebeurt er?

Met dat in het achterhoofd kunnen we nu dit
themanummer openen. Daarin vinden we veel
van die geschiedenis terug, bijvoorbeeld in de
bijdragen van Joep de Hart en Erik Sengers. In
de eerstgenoemde bijdrage is veel informatie

te vinden over de stand van zaken van de grote
wereldreligies. De ontkerkelijking en vergrijzing
wordt beschreven en de mate waarin het beeld
van Nederlanders over religie wordt bepaald
door wat er in de media over verschijnt, waarbij

de islam veruit de meeste aandacht krijgt. Ook
beschrijft De Hart het gebrek aan bindings-
kracht van de institutionele religies, waardoor
andere spiritualiteit, opgebouwd uit zelfgekozen
elementen van religies, juist in aanhang wint.
Hij benoemt ontwikkelingen zoals de hierboven
beschreven Wereldjongerendagen en waar-
schuwt daarbij tegen optimisme voor de kerken.

Sengers schrijft over de veranderingen in de
Rooms-Katholieke Kerk in Nederland, en met
name over die in de katholieke geloofsgemeen-
schap. Het is een openhartige bijdrage over de
structurele en culturele veranderingen, over
jongeren, migranten en financién, en over
mogelijke toekomstige ontwikkelingen van
religieuze instituties.

Joantine Berghuijs bouwt voort op de kwan-
titatieve onderzoeken, maar beschrijft vooral
de meervoudige religiositeit in Nederland, of
meer specifiek: de modaliteiten van religieuze
betrokkenheid, waarbij meervoudige religiosi-
teit voor bijna een kwart van de bevolking lijkt
te gelden. Dit is een gevolg van dat afkalven
van de institutionele religies en het autonome
zoeken naar religie en spiritualiteit dat hiermee
gepaard gaat. Ze schrijft over de flexibiliteit, in
ons thema: een waterige vorm van religiositeit,
en over trouw zijn aan religie. Het daagt de lezer
uit te bedenken waar hij of zij zelf eigenlijk staat
in dit spectrum.

Heleen Ransijn neemt Barth en Schillebeeckx
als uitgangspunt en problematiseert hun
beoogd christelijk publiek, om vervolgens te
benadrukken dat geloven ook individueel bele-
ven is. Ze schetst lijnen voor een geloofwaardig
christelijk geloven in de seculiere samenleving
van vandaag. Ook hier is een nieuwe vorm van

VERWATERD GELOOF — GELOVEN ALS WATER

religiositeit te vinden, die zich voordoet nadat
de automatische vindplaats voor geloof in een
instituut minder zichtbaar wordt.

Ronelle Sonnenberg maakt vervolgens een
uitstapje naar jongeren in de kerk, waarmee we
de lijn die in deze inleiding is aangegeven van-
uit de Wereldjongerendagen verder uitgewerkt
zien. Dit gebeurt in een concrete praktijk van
religieuze educatie en religieus jongerenwerk,
waar geloven stroomt en hoop geeft, juist via
het concept van de hoop zelf. Een eigentijdse
manier om de jonge generatie, die veelal geloof
niet meer van binnenuit kent, toch weer aan te
spreken.

Maarten Meester geeft een interessante filo-
sofische bijdrage vanuit zijn eigen polemische
ervaring als christelijk gewortelde en verwaterde
gelovige, een nieuwe spiritueel.

Dit Handelingen-nummer is een themanum-
mer met veel zaken om over na te denken: wat
gebeurt er met religie in ons voormalig chris-
telijke land? Waar vinden mensen hun geloof
en inspiratie als het niet in de christelijke kerk
is? Welke uitdagingen liggen er voor religieuze
instituties te midden van het slechte imago,
de beeldvorming in de media en toch ook veel
zoekende mensen?

Monique (prof.dr. M.C.H.) van Dijk-Groeneboer
is hoogleraar Religieuze Educatie en codrdinator
Universitaire Lerarenopleiding Godsdienst en
Levensbeschouwing aan de Faculteit Katholieke
Theologie van de Universiteit van Tilburg.

E m.c.h.vandijk@uvt.nl

VERWATERD GELOOF — GELOVEN ALS WATER 7



G100 NPEWRPANSCHIS 44 HAUSTWIRSA XFTA

S e S

D SR WA W W B &

ONDERZOEK | JOEP DE HART

Levensbeschouwing in viervoud

Nederland verandert. Religie ook. Dat was zo en dat is nog steeds zo. In
deze bijdrage bespreken we vier in het oog springende ontwikkelingen, die
in ruim een halve eeuw het Nederlandse levensbeschouwelijke landschap
behoorlijk door elkaar geschud hebben. Ze zijn goed gedocumenteerd in
de grootschalige onderzoeken die het Sociaal en Cultureel Planbureau al
decennia lang uitvoert onder de Nederlandse bevolking.

e meest recente onderzoeken naar
D levensbeschouwelijke ontwikkelingen

zijn samengevat in een recent rapport
Christenen in Nederland, gepubliceerd door het
Sociaal en Cultureel Planbureau in december
2018. Het is het tweede deel in een drieluik. Het
eerste deel (juni 2018) richtte zich op moslims
in Nederland. Deel drie is dit jaar gepland en
zal vooral ingaan op de verbreiding en im-
pact van niet kerkelijk gebonden vormen van
spiritualiteit en op de levensbeschouwing van
buitenkerkelijken en expliciet niet-gelovigen.

Als er in het onderstaande enquétecijfers
worden genoemd, dan zijn die gebaseerd op het
onderzoek Culturele veranderingen in Neder-
land, uitgevoerd door het Sociaal en Cultureel
Planbureau in samenwerking met het Centraal
Bureau voor de Statistiek (zie o.a. De Hart
2011, 2014; De Hart et al. 2013; De Hart en Van
Houwelingen 2018; Huijnk 2018).

Hoewel veel geciteerd, zijn de enquétes die
zijn uitgevoerd onder de naam God in Neder-
land namelijk niet geschikt om directe vergelij-
kingen te trekken tussen jaren. Dat komt vooral

< ‘“Transfiguratie’

omdat de methodologie van dataverzameling
een drastische bijstelling onderging. In plaats
van de mondelinge face-to-face interviews die
tot en met de God in Nederland-editie van 2006
werden gehouden op basis van steekproeven uit
de Nederlandse bevolking, maakte de laatste,
die van 2015, gebruik van een web-enquéte,
uitgezet bij een internetpanel.

Voor het onderzoek van het Sociaal en
Cultureel Planbureau geldt dit bezwaar van een
methodologische breuk niet. Bovendien wordt
het elke twee jaar gehouden en niet slechts eens
in de tien jaar, zoals God in Nederland; eigenlijk
is het onverantwoord uitspraken over actuele
trends te doen op basis van een onderzoek met

zo weinig meetpunten.

‘Ontkerkelijkend’ land

Dan nu de vier ontwikkelingen. De eerste daar-
van is de sinds decennia aanhoudende leegloop
bij de grote en vrijzinnige kerken. Nederland

is een in hoog tempo ‘ontkerkelijkend’ land:

al sinds 2000 zeggen elke dag gemiddeld 267
mensen hun kerklidmaatschap op. Het aantal
weekend-kerkgangers daalt momenteel met
37.000 per jaar. En ze vergrijzen: de gemiddelde

VERWATERD GELOOF — GELOVEN ALS WATER 9



ONDERZOEK

leeftijd van kerkleden neemt jaarlijks toe met
4,5 maand.

Er wordt veel gespeculeerd, vooral door
mensen die de christelijke traditie behartigen,
over het beklijven van het geloof, ook buiten
een kerkelijk milieu. Maar daar moeten we toch
geen al te grote verwachtingen van hebben. Net
zo min als appeltaarten in boomgaarden aan
de bomen groeien, komt kerkelijke betrokken-
heid spontaan en vanzelf tot stand. En als zij
eenmaal vorm heeft gekregen, moet zij onder-
houden worden, wil de fut er niet uit gaan. Er
is een sterke correlatie tussen kerkelijkheid en
gelovigheid, in elk geval gelovigheid in de chris-
telijke zin van het woord. Wat betekent dat die
twee niet onafhankelijk van elkaar veranderen.

De afgelopen vijftig jaar kromp het aantal
kerkleden met meer dan de helft en in dezelfde
periode nam het aantal Nederlanders dat in
God zegt te geloven af met 70%; het aantal dat
de Bijbel ziet als Gods Woord met 75%; en het
aantal dat gelooft in een leven na de dood met
60% (hier zijn ook alle mensen die geloven in
reincarnatie en dergelijke bij meegeteld).

Driekwart van de Nederlanders geeft te ken-
nen dat de kerken weinig of niet aansluiten bij
de eigen visie op de zin van het leven; driekwart
betwijfelt of de kerken in staat zijn antwoord
te geven op de belangrijke spirituele vragen
van deze tijd; twee derde zegt weinig of geen
vertrouwen in de kerken of religieuze organisa-
ties te hebben. In de ogen van heel veel Neder-
landers zitten de kerken als het ware bevroren
onder het ijs: goed zichtbaar maar er zit geen
enkele beweging in. Religie in Nederland? Nog
even en zij is net zo uitgestorven als de opa van
een dodo. Of toch niet?

10 HANDELINGEN 20191 3

Migrantenreligies

Want dit is niet het hele verhaal. Een tweede
ontwikkeling is de opkomst en groei van mi-
grantenreligies in ons land. Momenteel leven
er ongeveer 850.000 moslims in Nederland,
maar waarschijnlijk ook zeker zoveel christen-
migranten. De toestroom van christenmigran-
ten is in elk geval al sinds langere tijd veel gro-
ter, al wordt daar in de media weinig aandacht
aan besteed, zeker als je het vergelijkt met de
enorme publiciteit waarmee de moslimgemeen-
schappen voortdurend zijn omgeven.

Tussen 1996 en 2015 arriveerden 546.000
moslims in ons land tegen maar liefst bijna 1,2
miljoen migranten met een christelijk geloof,
wat betekent dat van de migranten 26% moslim
was tegen meer dan de helft (54%) christen. De
groep christenmigranten groeit dus aanzienlijk
sneller dan de groep moslims.

Onderzoek leert overigens dat Nederlanders
het aantal moslims in ons land steevast te hoog
inschatten. Ze denken dat gemiddeld 19% van
de Nederlanders moslim is, in feite gaat het om
zo'n 5%. Enkele jaren geleden brachten we als
SCP een rapport uit over politieke prioriteiten
onder de Nederlandse bevolking. In dat kader
belden we ook een groot aantal respondenten
op met enkele vragen over hoe zij aankeken
tegen de levensbeschouwelijke situatie in ons
land. Daar werd gretig op ingegaan en de oor-
delen waren niet mals.

U denkt nu misschien aan misbruikschandalen
of aan de bijbelvaste verwerping van homo-
seksualiteit, abortus of euthanasie, maar die
kwamen nauwelijks ter sprake. De realiteit bleek
dat als je in het huidige Nederland Nederlan-
ders vraagt naar hoe zij aankijken tegen religie
en de toekomst van religie, ze in grote getale
van wal steken over uitsluitend de islam. Hun
beeld van religie wordt blijkbaar in hoge mate
gedomineerd door ideeén over moslims.

Alternatieve spiritualiteit en ongeloof
Er is nog een derde ontwikkeling. Dat is het ont-
staan van een heterogeen milieu van alternatieve
spiritualiteit. Allerlei noties daaruit zijn inmiddels
tamelijk gemeengoed onder de bevolking. Zoals
dat er in elk van ons een echte, authentieke kern
is te vinden, onbedorven door cultuur, geschiede-
nis en maatschappij. Dat je moet vertrouwen op
je innerlijke stem en je bij beslissingen het best
kunt laten leiden door je intuitie. Dat de zin van
het leven ligt in jouw innerlijke ervaring en de
ontwikkeling van jouw individuele vermogens.
Dat je religie zelf bijeen moet zoeken in de wijs-
heid van allerlei tradities en ideeén. Wat betekent
dat het iets is dat voortdurend verandert tijdens
je leven. Het gaat hier niet om woonspiritualiteit
maar om zoekspiritualiteit, om een milieu waarin
vooral veel zoekers actief zijn.

Hoeveel religies kan een mens aan? Als je het
goed wilt doen, eigenlijk maar één — dat was

LEVENSBESCHOUWING IN VIERVOUD

het antwoord in mijn jeugdjaren. Zoveel als je
maar denkt nodig te hebben of je interesseert,
luidt het antwoord dat beter in onze tijd lijkt te
passen. Beide opvattingen brengen hun eigen,
typerende wijze van religieuze beleving met
zich mee.

In het eerste geval gaat het om nestgeur. Om
herkenning en samen delen als bron van solida-
riteit. Om binnenwereld en buitenwereld. Om
vaste grond onder de voeten, vaste rollen. Van-
zelfsprekendheden en routines. Overlevering
en fundamenten. Antwoorden, voorschriften,
absolute waarheden. Het grote, tijdloze verhaal.

In het tweede geval ligt het accent op inspira-
tie, nieuwsgierigheid, vrijheid. Op individuele
ontwikkeling en informele contacten, kiezen
op basis van je eigen ervaring, al naargelang
de levensfase waarin je je bevindt en wat daar
zoal speelt. Het gaat om voorlopige waarheden
en intrigerende vragen. Om poreuze grenzen,
flexibele rollen en openheid. Niet om wat het
‘is’, maar om wat het met jou ‘doet’. Word je er
door geraakt? Brengt het je dichter bij jezelf?
Opent het nieuwe perspectieven?

De afgelopen pakweg vijftig jaar lijkt de eerste
houding steeds meer concurrentie te hebben
gekregen van de tweede. Wat niet betekent dat
er simpelweg gesproken kan worden van ver-
vanging. Beide opties bestaan naast elkaar. Ze
hebben ook beide altijd deel uitgemaakt van de
tradities van de wereldgodsdiensten.

Dient zich in de vorm van de belangstel-
ling voor alternatieve, niet kerkelijk gebonden,
ja zelfs veelal niet christelijk geinspireerde
spiritualiteit een keerpunt aan in het secularisa-
tieproces? Daarover is veel gespeculeerd. Menig
aspect van de alternatieve spiritualiteit vormt

VERWATERD GELOOF — GELOVEN ALS WATER 11



ONDERZOEK

niet zozeer een tegenkracht tegen de seculari-
satie, maar is er eerder de uitdrukking van, een
demonstratie van de verzwakte bindingskracht
van de geinstitutionaliseerde religies.

Atheisten en zinzoekers?

Er is nog een vierde ontwikkeling. Evangelische
stromingen, Wereldjongerendagen, pioniersplek-
ken in de Protestantse Kerk in Nederland, ker-
kennachten, de dorpskerkenbeweging, Top2000-
diensten, het jaarlijkse spektakelstuk van The
Passion, initiatieven als de Preek van de Leek:
het borrelt en bruist in de pan met religieus en
spiritueel Nederland, dat valt niet te ontkennen.
Zolang we maar niet vergeten dat er door steeds
minder Nederlanders uit gegeten wordt.

De categorie die met geen van beide veel af-
finiteit heeft — de geinstitutionaliseerde religie
én de alternatieve spiritualiteit — is al decennia-
lang aan een gestage opmars bezig. Het per-
centage atheisten steeg in dezelfde periode van
16% naar bijna 29% (in 2018). Het percentage
Nederlanders dat weinig tot geheel geen fiducie
zegt te hebben in de toekomst van de kerken,
nadert inmiddels de 75%.

De kloof met religieus Nederland wordt
breder, de breuk met de kerk radicaler: het is
vooral het percentage dat van huis uit nooit tot
een kerk heeft behoord dat stijgt. De huidige
buitenkerkelijken zijn, vergeleken met die van
pakweg dertig jaar terug, vaker niet godsdienstig
opgevoed en ze noemen zich vaker een echte
atheist of een uitdrukkelijk niet gelovig mens.
De kans is klein dat deze groep ooit nog weer
de weg naar de kerken zal inslaan. U weet wat
ze zeggen op managementcursussen: ‘Van een

omelet kun je geen doosje eieren meer maken.

12 HANDELINGEN 20191 3

Mensen die met de kerken niets meer zeggen te
hebben moeten we niet ineens gaan bestempelen
als ‘zinzoekers’ Het is de vraag of ze wel zo mas-
saal ‘op zoek’ zijn naar iets. Laten we trouwens
niet vergeten dat ook binnen de kerken heel wat
mensen op zoek lijken: naar meer eigentijdse
vormen van beleven, naar wat in hun geloof nog
wel en niet meer betekenis voor hen heeft, naar
hoe het relevant te maken voor hun kinderen,
naar een betere wereld misschien.

Maatschappelijke implicaties
De ontkerkelijking is de lezers van dit tijdschrift
natuurlijk welbekend. Alsof ik naar u toe kom
gehold om buiten adem te vertellen dat de Beat-
les uit elkaar zijn en Elvis is overleden. Hebben
wij als SCP bijna tweehonderd pagina’s volge-
schreven over een futiliteit? Ik dacht het niet.
Eén kortetermijn-gevolg van de snelle ontker-
kelijking noem ik nog maar eens. Dat is dat het
groeiend aantal niet-gelovigen en Nederlanders
zonder enige kerkelijke affiniteit, in elk geval op
korte termijn, waarschijnlijk geen goed nieuws
is voor de toekomst van de maatschappelijke
bewogenheid en inzet. Ik leg dat even uit.
Vergeleken met Nederlanders zonder ker-
kelijke affiniteit hebben kerkgangers relatief
veel vertrouwen in andere mensen en geven ze
in allerlei opzichten blijk van minder poli-
tiek cynisme. Zij hebben bijvoorbeeld vaker
vertrouwen in instituties als de rechtspraak en

de Tweede Kamer. Ze zijn al sinds jaar en dag
beduidend vaker actief in het vrijwilligerswerk,
ook als dit vrijwilligerswerk gericht is op niet-
kerkelijke activiteiten. Kerkgangers doneren
vaker en guller aan goede doelen. Ze zijn vaker
aangesloten bij ideéle organisaties. Ze geven
eerder informele hulp en nemen vaker deel aan
acties gericht op landelijke of internationale
kwesties dan Nederlanders die niet bij een kerk
zijn aangesloten. Bovendien blijken zij ook nog
eens meer te hechten aan sociale vaardigheden
bij de opvoeding van hun kinderen.
Onderzoek heeft sterke aanwijzingen opge-
leverd dat hier de rol van de kerken als sociale
netwerken waarschijnlijk doorslaggevend is.
Je ontmoet elkaar in kerkelijk verband op
regelmatige basis, wat het actief worden in de
geloofsgemeenschap laagdrempelig maakt.
Vanuit dit binnenkerkelijke activisme treden
spillover-effecten op naar een bredere maat-
schappelijk betrokkenheid. De stap wordt
gezet van bijvoorbeeld het participeren in een
kerkelijk initiatief gericht op ouderen, vluchte-
lingen of ontwikkelingshulp naar bijvoorbeeld
een maatjesproject in de gezondheidszorg,
taallessen aan migranten, vrijwilligerswerk in
een derdewereldwinkel of activiteiten voor een
milieuorganisatie (meer hierover o.a. in: Bek-
kers 2003, 2013; Dekker en De Hart 2002, 2006;
Dekker et al. 2016; Graham en Haidt 2010; De
Hart en Dekker 2005).

LEVENSBESCHOUWING IN VIERVOUD

Dat levert twee conclusies op. In de eerste plaats
dat wij — of we nu zelf kerkelijk zijn of niet —
niet te luchtigjes moeten doen over de snelle
ontkerkelijking in ons land. In de tweede plaats
dat het nog maar de vraag is of de individuele
zoekers uit het alternatief spirituele milieu in
de genoemde opzichten een tegenwicht zullen
kunnen bieden voor de leegloop van de kerken.
De organisatiegraad is daar namelijk buiten-
gewoon diffuus, de waardeoriéntatie indivi-
dualistisch. Niet de toekomst maar toekomstig
onderzoek zal het moeten leren.

Ontzuiling en ‘civil society’
Er was een tijd dat de verschillende geledin-
gen van het christelijk geloof stevig verankerd
waren in vele maatschappelijke instituties. In
de honderd bloeiende jaren van het verzuilde
Nederland lag het land er ordelijk bij, verkaveld
tussen de uiteenlopende levensbeschouwe-
lijke richtingen. Voor het grootste deel van de
bevolking was de godsdienst richtinggevend
bij beslissingen in het dagelijks leven: van de
krant die men las tot de school waar men zijn
kinderen heen stuurde, van de wijze waarop en
het verband waarin men zijn vrije tijd beleefde
tot de vakbond waarbij men was aangesloten,
van de instellingen waaraan men geld doneerde
tot de politieke partij waarop men stemde. Via
de zuilen werd de religie buiten de kerkmuren
met andere middelen voortgezet.

Tot ver in de jaren vijftig van de vorige eeuw
bleef ons land een soort religieuze archipel,
elk eiland met zijn eigen levensbeschouwelijke
biotoop. Binnen de vertrouwde beschutting
van hun confessionele zuil namen rooms-

katholieken op geheel eigen wijze de omrin-

VERWATERD GELOOF — GELOVEN ALS WATER 13



ONDERZOEK

gende samenleving waar; hetzelfde gold voor
het gereformeerde volksdeel en de socialisten.
Dat Nederland is verleden tijd.

Het Engelse ‘Good fences make good neighbours’

was gedurende honderd jaar het parool van
omvangrijke bevolkingsgroepen. Maar vanaf de
jaren zestig stak een nieuwe wind op, die zich

in de loop van dat decennium tot stormkracht
ontwikkelde. De turbulentie bracht de zuilen
aan het wankelen, in hoog tempo werden de
hekken neergehaald, waarna de schapen zich in
alle windrichtingen verspreidden, daarbij menig
herder in verwarring achterlatend. In de afgelo-
pen halve eeuw hebben zich grote veranderingen
voorgedaan in de godsdienstige beleving van de
Nederlanders, waarvan de atbrokkeling van de
kerkelijke deelname de meest zichtbare is.

In verschillende opzichten nemen de kerken
een bijzondere positie in te midden van de
vrijwillige verbanden die typerend zijn voor de
vaderlandse civil society of het maatschappelijke
middenveld. De kerkelijke hoofdrichtingen
hebben een — vergeleken met andere maat-
schappelijke organisaties — lange geschiedenis,
nog altijd aanzienlijke omvang en overwegend
geméleerd ledenbestand.

De kerken zijn van belang voor de maat-
schappelijke participatie vanwege de breedte
van de onderwerpen waarop zij hun visie for-
muleren, de invloed die zij veelal blijken te heb-
ben op de beslissingen van hun kernleden en de
rol van moreel geweten die hun nog altijd door
velen wordt toebedeeld. De meeste kerken zijn
ingebed in uitgebreide sociale netwerken. Niet
alleen bestaan er van oudsher tal van banden
tussen de grote kerken en bestuurlijke instanties
en circuits van politieke besluitvorming, maar

14 HANDELINGEN 20191 3

ook plegen kerken sterk geworteld te zijn in
lokale gemeenschappen en informele interactie-

patronen.

Kerken en sociaal engagement
Kerken fungeren niet alleen als instituties die
spirituele en praktische bijstand geven aan hun
leden, maar — ik signaleerde het al — genereren
ook vaak breder sociaal engagement. Ze dragen
in hoge mate bij aan allerlei onbetaalde vormen
van sociale dienstverlening. lets waaraan vooral
in Amerikaans onderzoek veel aandacht is
geschonken: in de kerkelijke gemeenschappen
worden tal van activiteiten georganiseerd die
mensen kunnen scholen in maatschappelijke
vaardigheden, die hen kunnen socialiseren in
pro-sociale normen, die het maatschappelijk
bewustzijn kunnen verruimen en de weg ope-
nen naar rekrutering voor ook niet-kerkelijke
vormen van activisme. Veel mensen die, van-
wege hun opleidingsniveau en beroep, anders
veroordeeld zouden zijn tot politieke passiviteit,
kunnen via hun kerkelijke activiteiten compe-
tenties ontwikkelen die een effectieve participa-
tie op andere sociale terreinen mogelijk maken.
Dat lijkt zeker op te gaan voor de migranten-
kerken.

Tot op heden is nog maar een beperkt aantal
onderzoeken beschikbaar, maar die suggereren

dat migrantengemeenten en migrantenkerken

een aanzienlijke rol spelen bij de opvang en
integratie van nieuwkomers in de Nederlandse
samenleving. Zij bieden een ontmoetingsplaats
voor geestverwanten in een land dat vaak nog
niet vertrouwd is en zij verlenen geestelijke
hulp of begeleiding bij ingrijpende gebeurte-
nissen (geboorte, huwelijk, rouwverwerking,
ontslag, relatieproblemen). Daarnaast geven

zij praktische bijstand door de migranten op
allerlei terreinen wegwijs te maken in de nieuwe
maatschappij (bij het aanvragen en gebruik van
voorzieningen, bij medische zorg en onderwijs,
bij sollicitaties en ontslag).

Bijna allemaal zijn ze erop gespitst via net-
werken van steun en hulp de participatie van
hun leden in de Nederlandse samenleving te
bevorderen. Zij dragen bij aan een goede sociale
infrastructuur voor migranten en fungeren
als communicatiekanalen — als spreekbuis
voor migranten, maar ook als intermediair
en aanspreekpunt van de overheid waar zij
migranten wil bereiken. Bij het slechten van
taal- en cultuurbarrieres blijken de voorgangers
van de kerken niet zelden een cruciale schakel te
vormen.

Weer in het algemeen gesproken, valt voorals-
nog geen duidelijke teruggang in de vrijwillige
inzet waar te nemen, maar of dit zo zal blijven
met een verdergaande ontkerkelijking van Ne-
derland is onzeker. Het is mogelijk dat andere

LEVENSBESCHOUWING IN VIERVOUD

groepen de rol van de slinkende groep kerkelijk
gemotiveerde Nederlanders overnemen, maar
het is de vraag of dit op korte termijn, op alle
genoemde punten en op dezelfde wijzen het
geval zal zijn.

Wat betekenen de ontkerkelijking en het
verval van de christelijke godsdienst in ons land
voor het publieke domein? Een blik op alleen
de aantrekkingskracht van christelijk Neder-
land is daarvoor onvoldoende. Het is een vraag
die in een volgend rapport van het Sociaal en
Cultureel Planbureau opnieuw aan de orde
zal worden gesteld, aan de hand van de daarin
verzamelde gegevens over Nederlanders die be-
trokken zijn bij alternatieve spirituele stromin-
gen en Nederlanders die zich uitdrukkelijk als
ongelovig bestempelen.

Met het oog op de toekomst

Het beeld dat oprijst uit longitudinale onder-
zoeken is dat van een geleidelijke afbrokkeling
van niet alleen christelijk Nederland, maar
van de religieuze dimensie over een zeer breed
front. Om de schok te verzachten kun je spre-
ken van een transformatie van de religie, maar
de waarheid is dat het vaak neerkomt op het
verdwijnen van religie, op secularisatie.

Kerken lijken de meeste Nederlanders
hooguit nog op vakantie te bezoeken, om zich
te vergapen aan het theologische Disneyland
van een gotische kathedraal. De bijbelse God
hebben velen inmiddels opgelucht uitgezwaaid,
zodat het feestje, nu deze norse en onbereken-
bare bemoeial is vertrokken, eindelijk eens goed
op gang kan komen en wij onbevangen onszelf
kunnen zijn.

Een ontwikkeling die al langere tijd gaande is,

VERWATERD GELOOF — GELOVEN ALS WATER 15



ONDERZOEK

is de toename — op allerlei religieuze terreinen
—van de onzekerheid en twijfel. Daarbij moet
onmiddellijk worden aangetekend dat die twij-
fel niet ten koste gaat van het ongeloof, maar
van de geloofszekerheid.

De doorgaans laconieke reacties op de
ontzuiling en het verlies aan relevantie van de
christelijke godsdienst voor de Nederlandse
samenleving (behalve als er in Nashville iets is
bedacht), betekenen niet dat er een volstrekte
onverschilligheid heerst met betrekking tot de
toekomst van het christendom. In 2018 gaf nog
altijd bijna twee derde van de Nederlanders aan
in een bepaald geloof opgevoed te zijn.

Enigszins verrassend wellicht, ook gezien
de alsmaar verder teruglopende aantallen
kerkleden en kerkbezoekers: ongeveer de helft
van de Nederlanders stelt dat ze het zouden
betreuren als hun kleinkinderen (of eventuele
kleinkinderen) in de toekomst geen christelijke
feesten zouden vieren. Eveneens de helft van de
bevolking zou het geen goede zaak vinden als er
geen kerken meer in de buurt van hun woning
zouden zijn. Gezien de desastreuze cijfers die ik
noemde over de aantrekkingskracht van kerk en
christendom in het hedendaagse Nederland zijn
dit toch pikante uitkomsten.

Laten we wel wezen: bij secularisatie gaat het
niet om een natuurverschijnsel, waarbij de ker-
ken de dinosauriérs zijn en de moderne cultuur
de meteoor. Vaak ook wordt vanuit de huidige
vervaging van de christelijke traditie zonder
plaspauze geconcludeerd dat er geen behoefte
meer is aan religie. Maar vanuit sociologisch
perspectief en misschien ook vanuit de inspira-
tie waarmee het ooit allemaal begonnen is, kun
je de kerken in hun huidige vorm zien als maar

16 HANDELINGEN 20191 3

één gestalte van religie, als maar één van de
beddingen waardoor religie kan stromen. Kijk
naar de klassieke muziek. Daar accepteren we
met grote vanzelfsprekendheid dat elke tijd, dat
elke uitvoerder zelfs, zijn of haar eigen interpre-
tatie meebrengt.

Zoals Kwame Appiah onlangs nog eens heeft
betoogd, is ook de geschiedenis van heilige tek-
sten altijd die van hun lezers. Fundamentalisten
lijden aan het Medusa-syndroom: datgene waar
hun oog op valt, verandert in steen. Ze maken
gefixeerd, uniform en star wat veranderlijk,
pluriform en flexibel is (Appiah 2018).

Vragen op antwoorden
Religie heeft zich, door alle millennia van onze
soort heen, in sterk wisselende contexten, tel-
kens weer gemanifesteerd, wat er op duidt dat
zij appelleert aan menselijke grondbehoeften.
Er zijn bijvoorbeeld steeds minder kerkleden,
maar daarmee is de behoefte aan verbonden-
heid niet verdwenen — op Koningsdag, tijdens
sporttoernooien, bij rampen en herdenkingen,
op internet niet te vergeten. Er wordt steeds
minder deelgenomen aan kerkelijke rituelen,
maar tegelijkertijd manifesteren rituelen zich
op allerlei andere plaatsen (denk aan stille toch-
ten of aan bermmonumentjes).

We willen ons leven niet meer gedicteerd
hebben door de dominee, maar loop een wil-
lekeurige boekhandel in en de planken buigen

Kerken in hun huidige vorm
kun je zien als maar een
van de beddingen waardoor
religie kan stromen

door onder de gidsen die ons vertellen hoe

we een tuin moeten aanleggen en ons huis
bewoonbaar maken, hoe we onze kinderen
moeten opvoeden en gezond kunnen leven, hoe
we een bedrijf moeten leiden en het ware geluk
in een relatie kunnen leren kennen.

Dat mensen sinds jaar en dag behoefte blijken
te hebben aan allerlei zaken die van oudsher
verbonden zijn met religie betekent overigens
niet dat het om een van de kerkelijke modalitei-
ten moet gaan die ons in onze nationale context
vertrouwd zijn. Net zo min als honger (en de
universele menselijke behoefte aan voeding)
automatisch tot het boeken van een tafel in
een restaurant of lidmaatschap van een eetclub
leidt.

De antwoorden van het traditionele christen-
dom spreken al decennialang een krimpend
aantal Nederlanders aan. Maar geldt dat ook
voor de vragen waaruit zij voortkomen?

‘Misschien), schrijf ik aan het eind van het

rapport dat we even voor de Kerst uitbrachten,

‘misschien wordt er minder gevonden en al

helemaal pasklaar aangetroffen, maar daarom

niet minder gezocht. Misschien duiken religie

en spiritualiteit in het hedendaagse Nederland

steeds vaker op als in een gebroken spiegel:

herkenbaar, maar in stukken en brokken en niet

op de plaats waar je ze verwacht.

Opver dit zoekgedrag, vaak buiten alle ver-
trouwde kaders om, gaat, zoals vermeld, een
volgend rapport van het Sociaal en Cultureel
Planbureau.

LEVENSBESCHOUWING IN VIERVOUD

Literatuur

Appiah, K.A. (2018). The lies that bind: rethinking identity.
Londen: Profile Books.

Bekkers, R. (2003). De bijdrage der kerckelijken. In: T.N.M.
Schuyt (red.), Geven in Nederland 2003: giften, legaten,
sponsoring en vrijwilligerswerk. Houten/Diegem: Bohn,
Stafleu van Loghum, 141-172.

Bekkers, R. (2013). Geven van tijd: vrijwilligerswerk. In:
T.N.M. Schuyt et al. (red), Geven in Nederland 2013:
giften, nalatenschappen, sponsoring en vrijwilligerswerk.
Amsterdam: Reed business education, 107-123.

Dekker, P, Hart, J. de (2002). Het zout der aarde: een
analyse van de samenhang tussen godsdienstigheid en
sociaal kapitaal in Nederland. Sociale Wetenschappen, 45,
1, 45-61.

Dekker, P., Hart, J. de (2006). Kerkgangers, investeerders in
de civil society. In: P. Schnabel (red.), Investeren in vermo-
gen: sociaal en cultureel rapport 2006. Den Haag: Sociaal
en Cultureel Planbureau, 317-338.

Dekker, P, Blok, L. de, Hart, J. de (2016). Continu onderzoek
burgerperspectieven: kwartaalbericht 2016-3. Den Haag:
Sociaal en Cultureel Planbureau.

Graham, J., Haidt, J. (2010). Beyond beliefs: religions bind
individuals in moral communities. Personality and Social
Psychology Review, 14, 1, 140-150.

Hart, J. de (2011). Zwevende gelovigen: oude religie en
nieuwe spiritualiteit. Amsterdam: Bert Bakker.

Hart, J. de (2014). Geloven binnen en buiten verband: gods-
dienstige ontwikkelingen in Nederland. Den Haag: Sociaal
en Cultureel Planbureau.

Hart, J. de, Dekker, P.,, Halman, L. (eds) (2013). Religion and
civil society in Europe. New York: Springer.

Hart, J. de, Houwelingen, P. van (2018). Christenen in
Nederland: kerkelijke deelname en christelijke gelovigheid.
Den Haag: Sociaal en Cultureel Planbureau.

Hart, J. de, Dekker, P. (2005). Churches as voluntary associ-
ations. In: S. Rossteutscher (ed), Democracy and the role
of associations. Londen/New York: Routledge, 168-196.

Huijnk, W. (2018). De religieuze beleving van moslims in
Nederland. Den Haag: Sociaal en Cultureel Planbureau.

Joep (prof.dr. J.J.M.) de Hart is senior
wetenschappelijk medewerker bij het Sociaal en
Cultureel Planbureau. Onderzoeksthema’s: civil
society, maatschappelijke participatie en religie.
E j.de.hart@scp.nl

VERWATERD GELOOF — GELOVEN ALS WATER 17



¢ AL NAVEAR

ONDERZOEK | ERIK SENGERS

Veranderingen in
katholiek Nederland

Kwetsbaarheid en belang van instituties

Kerkelijke instituties hebben het in Nederland niet gemakkelijk. Om
verschillende redenen, die te maken hebben met de andere manieren van
omgaan die mensen tegenwoordig hebben, staat hun voortbestaan onder
druk. Dit heeft gevolgen voor de waarden die ze beschermen. Wat betekent
afname voor de kerkelijke organisatie, voor roepingen, voor gebouwen,
voor de categoriale pastoraal, voor religieuze gemeenschappen?

Tijdens de nieuwjaarsreceptie van het bisdom Haarlem-Amsterdam, begin januari 2019 in een overvolle
Nicolaasbasiliek te Amsterdam, sprak Mgr. Punt de aanwezigen toe. De aanleiding voor deze extra feeste-
lijke bijeenkomst — de nieuwjaarsrecepties van dit bisdom zijn altijd al een feest — was de benoeming van
hulpbisschop Hendriks tot coadjutor. Dit betekent een wijziging in de bestuursstructuur van het bisdom,
waarbij de coadjutor het recht heeft de bisschop op te volgen als die aftreedt. Tijdens zijn toespraak haalde
de bisschop herinneringen op aan de begintijd van zijn bestuur. Hij vertelde dat hij vaak werd aangeval-
len op zijn beeld van een priesterkerk, en dat hij het belang van het gewijde ambt te sterk benadrukte. Nu
staat deze bisschop erom bekend dat hij blij is met iedereen die zich voor de geloofsgemeenschap positief
wil inzetten, maar hij legde dit accent, zei hij: ... omdat we een sacramentele kerk zijn. En daarvoor
hebben we het gewijde ambt.” Het ging hem er niet om mensen uit te sluiten, maar veilig te stellen, wat de
kern is van de katholieke kerk en haar spiritualiteit: de sacramenten als tekens van Gods liefdevolle nabij-
heid, die door een speciaal ambt bewaard, doorgegeven en uitgedeeld worden.

( lles van waarde is weerloos), schreef deze begrippen kunnen zich niet verdedigen.
Lucebert. Dat geldt zeker voor Om ze enigszins te beschermen en te onder-
religie: woorden als barmhartigheid, = houden, om ze te leren en te praktiseren zijn

gerechtigheid, genade, en liefde zijn uitermate instituties van belang.

belangrijk voor mens en samenleving, maar In de sociologie zijn instituties niet per se

grote, bureaucratische, anonieme organisaties.

< ‘Petrus en Paulus’ Instituties zijn voor sociologen gereguleerde

VERWATERD GELOOF — GELOVEN ALS WATER 19



ONDERZOEK

vormen van gedrag, het zijn relatief stabiele
patronen van hoe mensen met elkaar omgaan.
Relatief, omdat die patronen van gedrag kunnen
veranderen en daarmee de institutie. Fen kerk,
waarbinnen bovengenoemde begrippen naar
voren (zouden moeten) komen, is zo’n institutie.

Dit gezegd hebbende, zien we meteen dat
de kerkelijke instituties het in Nederland niet
gemakkelijk hebben. Om verschillende redenen,
die te maken hebben met de andere manieren
van omgaan die mensen tegenwoordig hebben,
staat hun voortbestaan onder druk. Dit heeft
gevolgen voor de waarden die ze beschermen,
en de waarden waar bisschop Punt en Hendriks
voor staan en die zij hebben uit te dragen.

Die veranderingen in het instituut kerk zijn
het onderwerp van deze bijdrage. Met name
kijkt deze bijdrage naar de veranderingen in de
rooms-katholieke geloofsgemeenschap. In de
eerste paragraaf worden enkele recente onder-
zoekscijfers gepresenteerd vanuit het Sociaal en
Cultureel Planbureau en God in Nederland. Dat
gebeurt aan de hand van de tweedeling structu-
rele en culturele veranderingen.

Vervolgens wordt ingezoomd op een aantal
deelthema’s die meer of minder onderzocht
zijn: jongeren, migranten, financién. Jongeren
en migranten worden vaak als de hoop voor de
toekomst gezien, maar hier wordt betoogd dat
de bottleneck financién zijn.

Daarna wordt gekeken naar een aantal toe-
komstige ontwikkelingen: wat betekent afname
voor de kerkelijke organisatie, voor roepingen,
voor gebouwen, voor de categoriale pastoraal,
voor religieuze gemeenschappen? Terugkerend
thema is hierbij het institutionele aspect van het
kerk-zijn.

20 HANDELINGEN 20191 3

In de conclusie wordt het belang maar ook de
veranderende toekomst van religieuze institu-
ties opgepakt.

Structurele en culturele veranderingen
In de sociologie wordt een onderscheid ge-
maakt tussen de structuur en de cultuur van
een sociale groepering. De structuur is de rela-
tie tussen de leden van de groep: hoeveel zijn
het er, hoeveel contact hebben ze met elkaar?
De cultuur is de inhoud van deze relaties: wat
wordt er tussen de leden uitgewisseld, welke
waarden en normen hebben ze? Aan de hand
van dit onderscheid kan gekeken worden naar
de veranderingen in de Rooms-Katholieke Kerk.

Lidmaatschap

Allereerst de structurele veranderingen, te
beginnen met het lidmaatschap. Volgens de of-
ficiéle gegevens is dat behoorlijk afgenomen in
het laatste anderhalf decennium (zie tabel 1).

aantal (x 1.000)

2000 5.106
2003 4.533
2006 4.352
2009 4.212
2012 4.044
2015 3.882

Tabel 1 Lidmaatschap Rooms-Katholieke Kerk
Nederland (x 1000). Bron: De Hart ¢ Van
Houwelingen (2019), p. 37

Voor de katholieke kerk betekent dit een
ledenverlies van 24% in dit tijdvak van vijftien
jaar. Dat ledenverlies komt door uittreding of
overlijden. Mogelijk is het aantal zelfs hoger,

aantal kerkgangers

% kerkgangers van de leden

aantal kerkgangers per kerkgebouw

aantal kerkgangers per parochie

% vrijwilligers van de leden

% vrijwilligers van de kerkgangers
gemiddeld aantal vrijwilligers per parochie

gemiddeld aantal gelovigen per pastoraal werkende

VERANDERINGEN IN KATHOLIEK NEDERLAND

gemiddelde omvang parochie 2972

5347

+80%

385.675 186.700 -52%
9 5 -47%

216 123 -43%

253 257 +2%

6,1 5 -18%

71 104 +47

180 268 +49%
3667 4769 +30%

Tabel 2 Enkele samenvattende cijfers Rooms-Katholieke Kerk. Bron: De Hart & Van Houwelingen (2019), pp. 38, 40.

gezien de soms gebrekkige ledenadministratie
in plaatselijke parochies waardoor wijzigingen
niet worden doorgevoerd.

Sociale relaties
Als we kijken naar een ander aspect van de
structuur, de sociale relaties van kerkleden,
dan vallen ook een aantal zaken op. In tabel 2
zien we duidelijk de gevolgen van het kerkelijk
beleid van schaalvergroting dat is ingezet om
de gevolgen van de teruggang op te vangen
(hoewel niet is gezegd dat een ander beleid
andere gevolgen gehad zou hebben): minder so-
ciale contactmogelijkheden. Door de fusie van
parochies neemt het aantal zielen per eenheid
sterk toe.

Tegelijkertijd daalt het aantal kerkbezoekers
in deze eenheden ook sterk. Momenteel gaat
ongeveer 5% van de katholieken elke zondag
naar de kerk. Hoewel het aantal kerkgebouwen
is gedaald (met 15%), is het aantal bezoekers per
kerkgebouw nog veel verder gedaald: minder
kerkgebouwen leidt niet tot meer kerkbezoekers

per gebouw, en per parochie neemt het niet

noemenswaardig toe.

Wat ook opvalt, is dat het percentage vrijwil-

ligers gelijk is aan het aantal kerkbezoekers: sta-

tistisch is iedere kerkbezoeker vrijwilliger, de kerk
is een gesloten systeem. Het percentage boven de
100% laat waarschijnlijk dubbeltellingen zien.
Ook de sterke stijging van het percentage vrijwil-
ligers per parochie moeten we zien als een gevolg
van de daling van het aantal parochies, niet als
een stijging van het aantal vrijwilligers. Interes-
sant is ook dat het aantal gelovigen per pastoraal
werkende is gestegen, wat laat zien dat de daling
van het aantal personeelsleden (-34%) sneller
gaat dan de daling van het aantal katholieken.

Geloofsovertuiging

Vervolgens kan gevraagd worden naar de
cultuur van de katholieken, wat ze geloven.
Hiervoor levert het onderzoek God in Neder-
land gegevens, die overigens in het SCP-rapport
worden gebruikt voor verdere analyses.

VERWATERD GELOOF — GELOVEN ALS WATER 21



ONDERZOEK

Ciem ——  ercenige |

theist 17
christus Gods Zoon 45
bijbel Woord van God 13
bidden: enkele keren per dag 11
leven na de dood 22
leven na de dood: Hemel 13
religieuze wonderen 18
ervaring God/Hogere 13
geloof zeer grote betekenis 44

Tabel 3 Geloofsovertuigingen rooms-katholieken
Bron: Bernts ¢ Berghuijs (2016), hoofdstuk 3

In deze tabel 3 ontbreekt een historisch en
vergelijkend perspectief, dat had laten zien dat
katholieken op deze traditioneel-christelijke ge-
loofspunten in vergelijking met protestanten laag
scoren, en vroeger veel vaster in hun geloof wa-
ren. Katholieken zijn eigenlijk de meest gesecu-
lariseerde geloofsgroep van Nederland. Dat heeft
ook te maken met de structuur: als er minder
gelegenheid is om persoonlijke geloofscontacten
op te doen, en daar minder gebruik van gemaakt
wordt (of in spiegelbeeld: als er meer alternatie-
ven zijn voor zingeving), dan zal het geloof ook
minder beleefd worden.

(Valse) hoop?

In de discussie over de toekomst van geloof en
kerk wordt vaak verwezen naar jongeren en
migranten als hoop voor de toekomst.

Wat betreft jongeren wordt gewezen naar de
Wereldjongerendagen en naar de gegevens dat
jonge gelovigen orthodoxer zijn dan hun ouders.
Dat laatste is inderdaad een interessant feno-
meen, maar het wordt in perspectief gezet als we

22 HANDELINGEN 20191 3

de cijfers zien dat de meeste jongeren helemaal
niet betrokken zijn op geloof en kerk, en dat dit
percentage de afgelopen generaties alleen maar

is afgenomen. De overgrote meerderheid van de
jongeren is geen kerklid, de meerderheid is ook
niet gesocialiseerd in een kerkgenootschap, bijna
niemand van deze groep bezoekt kerkdiensten,
de instemming van jongeren (17-30 jaar) met de
christelijke geloofspunten is dalend. Dit geldt met
name voor jongeren uit een katholiek milieu.

Dat de jongeren die zich er wel betrokken
bij voelen een hogere identificatie met kerk en
geloof hebben, is op zich niet verwonderlijk: ze
dienen zich meer te verantwoorden naar hun
omgeving. Overigens geldt dit fenomeen met
name in protestants-christelijke kring; ook hier
blijven katholieke jongeren achter. De hiervoor
gepresenteerde cijfers over vrijwilligers en kerk-
bezoekers bestaat vooral uit groepen (zeer) oude
mensen. Het is dus heel mooi als er een paar
honderd jongeren meegaan naar de Wereldjon-
gerendagen, maar de socioloog ziet daarin niet
een trendbreuk.

Iets soortgelijks is er ook met migranten aan
de hand. Het is bekend dat migrantenparochies
een grotere betrokkenheid kennen dan autoch-
tone parochiegemeenschappen. En in de laatste
zijn het vaak de echtparen van buitenlandse of
bi-culturele achtergrond die betrokken zijn bij
de kerk. Toch is het moeilijk om te zeggen of hier
een toekomst ligt voor de kerk.

o Ten eerste zijn de migranten niet goed geregis-
treerd in de kerkelijke administratie. Veelzeg-
gend is een verhaal over een kerk die gesloten
moest worden wegens beperkt kerkbezoek,
maar die in de middag vol zit bij de Engelsta-

lige dienst. Maar omdat die kerkgangers geen
leden van de parochie zijn, ziet het er kwijnend
uit.

o Ten tweede zal het aantal migranten in Neder-
land de 5-10% niet overstijgen, en is migratie
met name een stedelijk fenomeen. Voor de
grote afname van betrokkenheid zullen de mi-
grantenparochies geen soelaas kunnen bieden.

o Ten derde bestaat de migrantenkerk bij de
gratie van de migratie: zodra de kinderen en
kleinkinderen zich hier thuis weten, nemen
ze ook het (geseculariseerde) gedrag van de
omgeving over. Van een omgekeerde mis-
sie waarover sommigen spreken is ook geen
sprake: omdat de migratie-ervaring van belang
is blijft de spiritualiteit van migranten vreemd
aan de Nederlanders.

o Ten slotte zien we dat migranten de verhuizing
te baat nemen om te switchen van kerkgenoot-
schap.

Wat er nog bij komt, is dat jongeren en migran-
ten de kerk bestuurlijk noch financieel in die
mate ondersteunen, dat het mogelijk is de insti-
tuties blijvend te laten functioneren of daarin te
innoveren. De inkomsten van de Actie Kerkba-
lans onder katholieken (zie Wikipedia) daalde
tussen 2007 en 2016 van 60,2 miljoen naar 47,6
miljoen — hoewel er minder protestanten zijn,
betalen zij veel meer. Een schamele 12 euro per
ingeschreven katholiek, zoveel hebben ze voor
hun kerk over. Ook hier zijn het weer voorna-
melijk de ouderen en de kerkbezoekers die geld
overmaken, en die twee categorieén liggen zoals
we zagen dicht bij elkaar.

Jongeren, voor zover ze naar de kerk komen

en voor zover ze geld (over) hebben, betalen

VERANDERINGEN IN KATHOLIEK NEDERLAND

minder en moeten ook in de betalingsmoraal
‘dat de kerk wat kost’ worden opgevoed. ets
soortgelijks geldt voor migranten, die vaak
slecht betaalde baantjes hebben en geld moeten
opbrengen voor familie in het buitenland; en
ook zij zijn niet bekend met het Nederlandse
systeem van kerkbijdragen.

In de besturen van parochies en caritas-instel-
lingen zien we jongeren en migranten nauwe-
lijks terug, wat ook te maken heeft met andere
voorstellingen van organisatie, vrijwilligerswerk
en bestuur onder deze groepen dan onder au-
tochtone Nederlanders — die, het moet ook wel
gezegd worden, over alles een mening hebben
en daarover willen vergaderen. Vrijwillige inzet
onder jongeren en allochtonen krijgt, zoals on-
derzoek uitwijst, vaak op andere manieren vorm
dan tot nu toe gebruikelijk te meten en het is de
kunst daarop aan te sluiten.

Institutionele toekomst

Het gebrek aan geld en aan vrijwilligers is de
grootste uitdaging voor het instituut kerk in de
komende jaren, en niet vanwege het instituut
maar vanwege de waarden die daarin worden
beleefd. Op een aantal aspecten zullen deze te-
kortkomingen, die ook als verandering kunnen
worden waargenomen, tevoorschijn komen.

o Bisdommen Ten eerste in de kerkelijke
organisatie zelf, concreet de bisdommen. In
de afgelopen decennia zijn de uitgebreide
dienstencentra en dekenaten wegens financi-
ele tekorten afgebouwd. Dit leidde tot minder
contacten met en sturing van het instituut.
Dit werd in eerste instantie opgevangen door
overname van de sturingsfunctie door de

VERWATERD GELOOF — GELOVEN ALS WATER 23



ONDERZOEK

bisdommen zelf, maar ook daar wordt de laatste
jaren bezuinigd.

Dat heeft te maken met de afnemende
geldstroom aan de parochies, die een gedeelte
afdragen aan de bisdommen. De bisdommen
gaan zich concentreren op de kerntaken die
een bisdom heeft, en zijn voor andere impulsen
athankelijk van projectsubsidies en giften. De
sturing wordt overgelaten aan de professionele
krachten in het veld, die daar door vele dub-
belfuncties vaak niet in voldoende mate aan
toekomen.

Nu is het zo dat in de katholieke kerk geldt
‘waar de bisschop is, daar is de kerk’, maar
omdat die niet overal kan zijn, is hij athankelijk
van dergelijke medewerkers om zijn autoriteit
en charisma te doen gelden. Te verwachten is dat
de katholieke kerk veel meer evolueert naar een
netwerk van geloofsgemeenschappen die met
een bisschop verbonden zijn.

Roepingen Een tweede aspect waarop de tekort-
komingen zichtbaar zullen zijn is het aantal
roepingen. Als er minder gelovigen zijn, die ook
in mindere mate naar de kerk gaan, zullen min-
der mensen (mannen) in de gelegenheid zijn
de vraag van God te horen om zich voor Zijn
kerk in te zetten. De laatste jaren zijn er welis-
waar meer wijdingen dan een aantal decennia
geleden, en ook het aantal priesterstudenten is
weer stabiel, maar op een dergelijk laag niveau
dat van vervanging van oudere generaties geen
sprake is.

Het aantal gewijden in het ambt (priesters en
diakens) is sinds 2000 dan ook verder afgeno-
men. De daling van het aantal pastoraal werken-
den heeft te maken met bezuinigingen waardoor
minder posities beschikbaar zijn. Dit alles heeft

24 HANDELINGEN 201913

tot gevolg dat er minder contactmogelijkheden
zijn voor gelovigen met pastoraal werkenden.
Bovendien heeft het gevolgen voor de bediening
van de sacramenten, die in het katholieke ge-
loofsleven en gemeenschapsleven zo belangrijk
zijn. Dat leidt ertoe dat gelovigen deze beleving
ergens anders (bij protestanten) gaan zoeken
of op een andere manier (eigen vieringen), wat
door de geringe betrokkenheid van katholieken
makkelijk kan gebeuren en de band met het
instituut verder verzwakt.

Te verwachten is dat pastoraal werkenden veel
mobieler zullen worden om de geloofsgemeen-
schappen met woord en sacrament te verzor-
gen, en dat de volledig vrijgestelde bedienaar
zal verdwijnen en daarnaast een inkomen moet
verwerven.

Gebouwen Een derde aspect waarop die tekort-
komingen zullen ontstaan is op het gebied van
gebouwen. De katholieke kerk kent relatief veel
gebouwen die honderd tot honderdvijftig jaar
oud zijn. Deze zijn veel te groot voor de gemeen-
schappen die daarin samenkomen: het aantal
gebouwen is sinds 2000 met 15% afgenomen,
maar het aantal gelovigen zoals we hebben
gezien veel meer. De gebouwen zijn zeer on-
derhoudsgevoelig en kosten veel in het gebruik
(verwarming), wat door een oudere, slinkende en
minder bijdragende gemeenschap moet worden
opgebracht. In het westen van het land moe-

ten dringend de dure funderingspalen worden
hersteld, gevolg van de veranderingen in het
grondwater.

De oplossing is vaak verkopen en ergens anders
in een kleiner en efficiénter gebouw gaan kerken,
als dat laatste al gebeurt. Daardoor worden niet
alleen de zichtbaarheid en de contactmogelijkhe-

den van de geloofsgemeenschap beperkter (veel
nieuwe kerkgebouwen zijn niet meer als zodanig
herkenbaar), ook gaat met de oude gebouwen
een spiritualiteit, een mystieke vroomheidsbele-
ving vaak verloren.

Dat kan echter ook een kans zijn om de bron-
nen van het geloof op een nieuwe manier te
ontdekken en in architectuur uit te drukken.

Te verwachten is dat de katholieke geloofs-
gemeenschappen meer in kleine, huiskamer-
achtige settingen bij elkaar zullen komen (wat
paus Franciscus overigens ook voor ogen heeft).
Categoriaal pastoraat Een vierde aspect waarop
tekortkomingen zullen ontstaan is op het gebied
van het categoriaal pastoraat in gevangenissen,
ziekenhuizen en zorginstellingen. Momenteel is
de positie van de kerk, zeker in het leger en bin-
nen justitie, stevig verankerd door afspraken tus-
sen kerk en staat. Binnen de private zorginstellin-
gen, die wel verplicht zijn geestelijke verzorging
aan te bieden en dat vaak op neutrale wijze doen,
zijn die afspraken er niet.

Wat gaat er echter gebeuren als de meerderheid
van de Nederlandse bevolking geen binding meer
heeft met de grote volkskerken? Dat is een vraag
die nu al speelt, in het leger meer dan in justi-
tie (nogmaals: binnen de zorg heeft men door
neutralisering van de geestelijke verzorging al een
eigen oplossing gevonden). De geestelijk verzor-
gers representeren steeds meer een instituut dat
in brede lagen van de bevolking geen weerklank
meer vindt. Dat vindt ook in de doelgroepen
zijn weerklank: meer militairen maar ook meer
gevangenen geven aan levensbeschouwelijk
onmuzikaal te zijn, en die gaan niet allemaal naar
de humanisten.

De vraag naar geestelijke verzorging, en zeker

VERANDERINGEN IN KATHOLIEK NEDERLAND

denominatieve geestelijke verzorging neemt dus
af — in een context waarin mensen bij uitstek
geconfronteerd worden met zingevingsvragen
(geweld, macht, schuld, ziekte, dood). Te ver-
wachten is dat de institutionele verankering van
de geestelijke verzorging zal verdwijnen en meer
pastores van buiten worden gevraagd de taken
over te nemen.

Het religieuze leven Ten slotte zullen er tekortko-
mingen ontstaan op het gebied van het religieuze
leven. De katholieke kerk kent een rijke diversi-
teit aan religieus leven, dat de laatste jaren sterk
achteruit gegaan is. De actieve congregaties op
het gebied van zorg en onderwijs hebben gezien
dat hun taken overgenomen worden door de
overheid. De contemplatieve congregaties voeren
een leven dat in de huidige tijd nauwelijks meer
begrepen wordt. Ook hier wreekt zich de daling
van het aantal roepingen gecombineerd met de
lage betrokkenheid van jongeren.

Bovendien hebben de religieuzen te lijden on-
der de misbruikaffaires die enerzijds hun imago
en anderzijds hun financiéle reserves uitput,
waardoor ze niet in staat zijn om op andere ma-
nieren hun charisma te laten werken. Wel zijn
er enkele roepingen in ordes die op het grens-
vlak van actie en contemplatie werkzaam zijn
(dominicanen, franciscanen), maar dat is niet
voldoende om de neergang te compenseren.

Ook zijn er enkele nieuwe gemeenschappen in
Nederland actief, voornamelijk uit het bui-
tenland en met buitenlandse geestelijken. Ook
worden de kerken, kapellen van kloosters en de
gasthuizen goed bezocht, hoewel concrete cijfers
daarover ontbreken. Te verwachten is dat het
religieuze leven kleiner zal worden en gedragen

zal worden door buitenlandse religieuzen.

VERWATERD GELOOF — GELOVEN ALS WATER 25



ONDERZOEK

Belang van instituties

De Rooms-Katholieke Kerk in Nederland kende
het afgelopen decennium grote veranderingen
in de betrokkenheid. Deze zijn te karakteriseren
als een verandering van het instituut, als een
verandering in het gedrag van mensen rondom
de waarden die het instituut vertegenwoordigt.
Waardoor die gedragsverandering, die verande-
ring in de onderlinge relaties van katholieken en
van katholieken met de leiders van hun gemeen-
schap is ontstaan kon in deze bijdrage niet
uitgewerkt worden.

Maar we zien de resultaten van die verande-
ringen wel terugkomen: er zijn minder leden, die
leden gaan minder naar de kerk, er zijn grotere
parochies waardoor individueel contact minder
waarschijnlijk is, pastores hebben meer contac-
ten te onderhouden waardoor minder indivi-
dueel contact is, er zijn minder gebouwen waar
mensen terecht kunnen, er is minder geld om
sturing te kunnen geven, er zijn minder vrijwil-
ligers die meer tijd moeten besteden aan de
parochiéle zaken, en de gelovigen die er zijn, zijn
minder betrokken op de traditionele boodschap.
Deze gedragsverandering, die al langer aan de
gang was maar sinds 2000 versterkt optreedt, kan
gerust als een institutionele implosie geken-
schetst worden. Kerkelijke jongeren en migran-
ten geven een ander beeld, maar die kunnen de
grote ontwikkeling niet bijsturen.

Toch zijn instituties van belang voor religie.
Instituties beschermen de religieuze waarden
tegen religieus populisme: ze beschermen waar-
den die een groter belang hebben dan de waan
van de dag. Ook zijn instituties van belang om
de religieuze waarden te onderhouden, door te
geven, en zichtbaar te maken. Deze instituties,

26 HANDELINGEN 201913

de kerken, hebben het moeilijk omdat ze minder
in staat zijn om het gedrag van mensen zodanig
te organiseren, dat de betekenis van die waarden
duidelijk wordt.

Voor zover er niet van wordt uitgegaan dat het
instituut en daarmee de waarden verdwijnen,
zal er een nieuwe vorm van institutioneel gedrag
onder (katholieke) christenen dienen te ont-
staan. In deze bijdrage zijn de contouren daarvan
geschetst. De katholieke kerk zal evolueren naar
een netwerk van geloofsgemeenschappen die
met een bisschop verbonden zijn. De vrijgestelde
bedienaar zal verdwijnen en de bedienaren
zullen veel mobieler zijn om de gemeenschap-
pen met woord en sacrament te bedienen. De
geloofsgemeenschappen zullen in veel kleinere
kringen bij elkaar komen. De institutionele
verankering van de categoriale geestelijke ver-
zorging zal verdwijnen en pastoraal werkenden
van buiten zullen worden ingezet om de diensten
te verrichten. En het religieuze leven zal kleiner
worden. Binnen deze kaders zullen de specifiek
katholieke waarden en spiritualiteit door dege-
nen die het aanspreekt, of er door aangesproken
worden, beleefd kunnen worden.

Literatuur

Bernts, T. en Berghuijs, J. (2016). God in Nederland 1966-
2015. Utrecht: Ten Have.

Hart, J. de & Houwelingen, P. van (2018). Christenen in
Nederland: Kerkelijke deelname en christelijke gelovigheid.
Den Haag: Sociaal en Cultureel Planbureau.

Erik (dr. E.) Sengers is postdoc-onderzoeker aan
de Tilburg School of Catholic Theology.
E e.sengers@tilburguniversity.edu

ONDERZOEK | JOANTINE BERGHUIJS

Het veelkleurige palet van
meervoudige religiositeit

in Nederland

In ons multireligieuze land zijn behalve de basiskleuren van de grote

religieuze tradities ook steeds meer mengkleuren te zien. Dan gaat het om

mensen die zich laten inspireren door meer dan één religieuze traditie en

hun leven daarmee op creatieve wijze inrichten.

it artikel laat eerst zien dat meer-

voudige religiositeit bepaald geen te

verwaarlozen verschijnsel is, en dat
het niet alleen buiten, maar juist ook binnen
de kerken voorkomt. Na dat cijfermatige begin
deel ik met u iets van de vreugden, de worste-
lingen en de wijsheden die een rol spelen in het
leven van meervoudig religieuzen, met wie ik
voor mijn onderzoek aan de Vrije Universiteit
en voor mijn boek Meervoudig religieus. Spiri-
tuele openheid en creativiteit onder Nederlanders
(2018) contact heb gehad. Ten slotte besteed ik
aandacht aan meervoudig religieuze betrokken-
heid (MRB) en de kerken.

Dit artikel is grotendeels gebaseerd op ge-
noemd boek, waarin de onderzoeksmethodiek
uitvoeriger verantwoord staat dan hier mogelijk
is.

Religieuze betrokkenheid

Doorgaande ontkerkelijking is een realiteit die
in vele rapporten gedocumenteerd is (zie o.a.
De Hart & Van Houwelingen 2018). Als het gaat

om religieuze betrokkenheid zijn kerklidmaat-
schap en kerkbezoek anno 2019 echter niet de
enige ter zake doende indicatoren. In God in
Nederland (Bernts & Berghuijs 2016) worden
naast kerkleden (25%) en leden van andere reli-
gieuze gemeenschappen (7%) ook nog ‘onge-
bonden gelovigen’ (17%) en ‘ongebonden spiri-
tuelen’ (10%) onderscheiden, en samen maakt
dit dat bijna 60% van de Nederlandse bevolking
iets met religie of spiritualiteit heeft. Geloof
en spiritualiteit trekken zich daarom niets aan
van kerkmuren, want buiten de kerken zijn
minstens zoveel mensen die zich met religie of
spiritualiteit bezighouden als daarbinnen.
Voortbouwend op de gedachte dat lidmaat-
schap van een religieuze gemeenschap slechts
een van de indicatoren van religiositeit is, hebben
we in het onderzoek naar meervoudige religieuze
betrokkenheid (MRB) aan de Vrije Universiteit
getracht religieuze betrokkenheid op een meer
gedifferentieerde manier in kaart te brengen, via
wat we hebben genoemd: modaliteiten van reli-
gieuze betrokkenheid. Ze zijn geinspireerd door

VERWATERD GELOOF — GELOVEN ALS WATER 27



HET VEELKLEURIGE PALET VAN MEERVOUDIGE RELIGIOSITEIT IN NEDERLAND

de dimensies van religiositeit van Glock & Stark
(1965) en Smart (1998). Hiermee is geinventa-
riseerd hoeveel Nederlanders betrokken zijn bij
een of meer religies, uit welke religieuze traditie
of tradities zij putten en op welke wijze.

De modaliteiten van religieuze betrokkenheid zijn:

e affiniteit: geinspireerd zijn, zich verwant
voelen, de rituelen aantrekkelijk vinden of de
ethische richtlijnen aansprekend vinden van
een of meer religies

o praktijken en materiéle cultuur: onder andere
bidden, mediteren, vasten, vieren van reli-
gieuze feesten en bezit van voorwerpen met
persoonlijke religieuze betekenis

o religieuze overtuigingen/geloof

e ervaringen en emoties gerelateerd aan speci-
fieke religie of religies

o ethische richtlijnen ontleend aan een of meer
religies

e sociale participatie: lidmaatschap van religieuze
gemeenschap, bezoek vieringen, vrijwilligers-
of beroepsfunctie binnen de gemeenschap

o zelfidentificatie, bijvoorbeeld: ‘ik ben christen,
‘ik ben moslim’

Deze modaliteiten zijn vertaald naar een groot
aantal enquétevragen (Berghuijs 2018, 275-
285), die voor ons eind 2014 door bureau Moti-
vaction voorgelegd zijn aan een representatieve
steekproef van 2177 volwassen Nederlanders.
Bij elk van de modaliteiten konden responden-
ten aangeven aan welke religieuze traditie of
tradities zij die relateren. Als iemand bijvoor-
beeld stelde te bidden of te vasten, was de keuze

< ‘Geboorte van Christus’

uit christendom, islam, jodendom, boeddhisme,
hindoeisme, een andere, zelf te noemen religie,
of ‘geen enkele religie’; met andere woorden,
de respondent bepaalt zelf of het voor hem of
haar om een religieuze activiteit gaat (over de
hantering van het ‘wereldreligies’-model, zie
Berghuijs 2018, 20-21 en 74-75). Als iemand
met meer dan één religie verbonden is via een
of meer van deze modaliteiten, rekenen wij
hem of haar als meervoudig religieus betrok-
ken (MRB’er). Samengevat zijn de resultaten
van deze enquéte weergegeven in tabel 1 (zie
volgende pagina).

Zo is onder andere te zien dat 38% van de
bevolking affiniteit heeft met het christendom,
maar dat slechts 29% sociaal participeert, en
dat 33% zich identificeert als christen. Zo ook
voor andere religies, bijvoorbeeld het boed-
dhisme: 3% van de Nederlanders identificeert
zichzelf als boeddhist, maar een veel groter
aantal (12%) voelt affiniteit met het boeddhis-
me. Tevens is te zien (een na laatste kolom) dat
religieuze praktijken en materiéle cultuur veel
belangrijker lijken te zijn in geleefde religie dan
overtuigingen/geloof en sociale participatie.
Traditionele metingen van religieuze betrok-
kenheid, zoals bijvoorbeeld die van het CBS, die
vooral gebaseerd zijn op lidmaatschap (‘zich
rekenen tot’) voldoen in deze tijd dus niet meer.

Meervoudige religieuze betrokkenheid
Met behulp van de enquéteresultaten kan be-
rekend worden dat 41% van de bevolking met
één religieuze traditie verbonden is. Ik noem
ze ‘mono religieus’ Daarnaast is 23% met twee
of meer religieuze tradities verbonden: dat

zijn de meervoudig religieuzen. Meervoudige

VERWATERD GELOOF — GELOVEN ALS WATER 29



ONDERZOEK

religie —> christen-  islam joden

modaliteit

boed- hindoe-  andere relatie relatie
dom dom dhisme isme  religieuze metéén met twee
traditie of meer of meer
religies religies
op deze op deze
modali- modali-
teit teit

affiniteit 38 6 5 12 5 1 51 11

praktijken 45 6 3 5 2 1 51 7

en materiéle

cultuur

overtuigingen 17 3 2 2 1 1 20 3

ervaringen en 23 4 1 1 1 1 29 2

emoties

ethiek 19 4 4 4 3 0,5 22 6

sociale 29 4 1 1 1 0,5 34 1

participatie

zelfidentificatie 33 5 2 3 2 2 39 3

relatie met 55 10 12 17 9 9

deze religie tot

een of meer

modaliteiten

Tabel 1 Relaties met verschillende religies naar modaliteiten, in % van de bevolking.

religieuze betrokkenheid (MRB) is dus bepaald
geen randverschijnsel. Daar moet wel bij gezegd
worden dat het ‘vangnet’ voor MRB zeer ruim
was, vooral door de modaliteit ‘affiniteit. MRB
blijkt onder alle leeftijdscategorieén in ongeveer
gelijke mate voor te komen, en evenveel onder
mannen als onder vrouwen. Wel is het aandeel
hoogopgeleiden onder de meervoudig religieu-
zen relatief hoog.

30 HANDELINGEN 2019 | 3

Onder de mogelijke combinaties van religi-
euze tradities (Berghuijs 2018, 97) komen die
tussen christendom en boeddhisme (13%) en
christendom en jodendom (11%) het vaakst
voor. Bij de combinatie jodendom-christendom
is deels sprake van een artefact, omdat veel
christenen zich verwant voelen met het joden-
dom vanwege het feit dat Jezus een Jood was, en
omdat zij zich realiseren dat ze de geschriften

HET VEELKLEURIGE PALET VAN MEERVOUDIGE RELIGIOSITEIT IN NEDERLAND

Religieuze praktijken en
materiéle cultuur lijken in
geleefde religie belangrijker
te zijn dan overtuigingen en
sociale participatie

van het Oude Testament van de Bijbel gemeen
hebben met het jodendom. Het gaat dan veelal
om het erkennen en omarmen van de verwant-
schap tussen de twee religieuze tradities. Alleen
in het geval van actieve deelname, bijvoorbeeld
door betrokkenheid bij twee religieuze gemeen-
schappen, lijkt kwalificatie van de betreffende
mensen als MRB’ers gerechtvaardigd. In de
enquéte blijkt dit slechts voor 3% van deze
groep te gelden.

Hoe komt het dat mensen uit meerdere reli-
gies inspiratie gaan putten? In onze multicul-
turele samenleving zijn naast het christendom
veel andere religies aanwezig: via allerlei media
is een overvloed aan informatie te krijgen. Dat
kan ook leiden tot overname van elementen.
Mensen kunnen nieuwsgierig zijn, interesse en
openheid tonen ten opzichte van het nieuwe,
of inspirerende contacten hebben met anders-
gelovigen. Een aanleiding kan ook zijn dat zij
iets missen in de religie waarin zij zijn groot-
gebracht, zich storen aan daar heersende regels
en dogma’s, of zich belemmerd voelen in hun
zelfontplooiing.

De combinatie christendom-boeddhisme
hangt samen met de moderne belangstelling
voor oosterse religies. Colin Campbell kijkt in
zijn boek The Easternization of the West naar
de achtergronden van de westerse belangstel-
ling voor oosterse religies. Hij concludeert

dat, terwijl de wereld economisch gezien
‘verwesterst, het westen in spiritueel opzicht
‘veroosterst’. Diverse factoren hebben hieraan
bijgedragen, waaronder de ontwikkeling van

de natuurwetenschap, die de plausibiliteit van
de bovennatuurlijke waarheidsclaims van het
christendom heeft aangetast. Als de centrale ge-
loofswaarheden van Jezus’ lijden en opstanding
om de mensen te verlossen, evenals de andere
bijbelverhalen niet meer zijn dan mythen, dan
is het putten uit andere religies, en daarmee
MRB, niet-problematisch. Bovendien is er bin-
nen de oosterse tradities een grote nadruk op
intuitie en het ervaren van de werkelijkheid, het
ontdekken van je levensdoel en het zelf stu-
ring geven aan je leven. Dit past in de bredere
epistemologische revolutie in het Westen waar
de rede steeds meer verdrongen wordt door
intuitie, inzicht en gevoel, stelt Campbell.

Is MRB iets wat voornamelijk voorkomt bij
‘ongebondenen), dat wil zeggen mensen die niet
bij een kerk of andere religieuze gemeenschap
horen? Integendeel! Van degenen die door
lidmaatschap of kerkbezoek betrokken zijn bij
de Rooms-Katholieke Kerk is 42% meervoudig
religieus. Daarbij gaat het vooral om de com-
binatie met boeddhisme via affiniteit en ethiek.
Binnen de Protestantse Kerk gaat het vooral om
een combinatie met het jodendom, die zoals we
zagen, grotendeels een artefact is.

Leven met meerdere religies

Cijfers over MRB zeggen nog niets over wat
religieuze betrokkenheid bij meerdere reli-
gies betekent voor mensen. Welke emotionele
waarde heeft de betrokkenheid bij elk van de
tradities waar meervoudig religieuzen uit put-

VERWATERD GELOOF — GELOVEN ALS WATER 31



ONDERZOEK

ten, hoe duurzaam is die betrokkenheid, en
welke behoeften en motivaties liggen er aan ten
grondslag? Hoe trouw zijn mensen aan hun
oorspronkelijke en hun andere religie(s)? In
welke mate is hun betrokkenheid ingebed in
een sociaal verband en in het dagelijks leven?
Leidt MRB niet tot innerlijke spanningen of
wrijvingen met de omgeving? Hoe reflecteren
mensen over het naast elkaar bestaan van ver-
schillende religies met verschillende waarheids-
claims? Hoe zien zij de toekomst van religie en
welke idealen hebben zij op dat gebied?

In vervolgonderzoek besteedden we aandacht
aan deze vragen, via twee vervolg-enquétes
(Berghuijs 2018, 286-295) en vijftien diepte-
interviews met meervoudig religieuzen. De
vervolg-enquétes stelden ons in staat een groep
van 177 meervoudig religieuzen en 80 mono re-
ligieuzen met elkaar te vergelijken met betrek-
king tot bovenstaande vragen. Het ging daarbij
vooral om mensen met christendo m als enige
of eerste religie. De interviews leveren belang-
rijke aanvullende inzichten, doordat ze een in-
kijkje geven in het leven van concrete mensen.
In wat volgt zal ik kort een aantal resultaten uit
beide onderzoeksbronnen behandelen.

Flexibiliteit

Meervoudig religieus betrokkenen blijken
gemiddeld een grotere mate van flexibiliteit
(Berghuijs 2018, 53-56 en 146-156) te hebben
dan mono religieuzen als het gaat om religieuze
denkbeelden en religieuze gemeenschappen: ze
zullen die eerder achter zich laten als ze zich er
niet meer in kunnen vinden (zie ook Berghuijs
et al. 2018). De achtergrond van deze flexibiliteit
is gelegen in hun pluralistische visie op religies.

32 HANDELINGEN 201913

Pluralisme staat voor de opvatting dat meer dan
een (of alle) religieuze tradities even valide, zij
het verschillende wegen naar verlossing, zijn.

Er waren drie stellingen over pluralisme in
de enquéte opgenomen, waaronder: ‘Verschil-
lende religies geven verschillende aspecten van
de ultieme waarheid’. Deze stelling wordt door
bijna de helft (49%) van de mono religieuzen
onderschreven, maar onder de meervoudig
religieuzen is een ruime meerderheid (78%)
het ermee eens. In het verlengde daarvan ligt
de respons op een andere stelling: ‘Ofschoon er
veel religies zijn, zijn er op het meest diepe ni-
veau geen echte verschillen’: 35% van de mono
religieuzen is het daarmee eens, en 70% van de
meervoudig religieuzen.

Geinterviewde Johan, die boeddhisme en chris-
tendom combineert, zegt:
‘Het is maar net hoe je het bekijkt, en of je er
een punt van maakt of niet, weet je, en juist
het maken van een punt is iets wat meer kapot
maakt dan je lief is. [...] Oké, je verzamelt
verschillen, maar het hoeft geen probleem te
wezen.
Hij probeert iedere dag te mediteren. Soms bidt
hij, en dan meestal na een meditatie, ‘want dan
ben je veel meer geconcentreerd’. Op de vraag op
wie of wat hij zich dan richt, antwoordt hij:
‘Tk koppel Jezus dan in die zin, eh, de Heer, aan

een soortement innerlijke vlammen in jezelf, ge-

HET VEELKLEURIGE PALET VAN MEERVOUDIGE RELIGIOSITEIT IN NEDERLAND

woon een goddelijke vlam eigenlijk. Ik weet niet
hoe ik het zou moeten uitleggen eigenlijk, maar
Jezus is een aspect in mezelf, zo ervaar ik het.
Zijn hele proces van sterven en wedergeboorte
[...]is eigenlijk gewoon een mindfulness-hou-
ding ook voor mij. Dat je dingen ervaart, maar
ook weer laat gaan. Dat je dingen laat gebeuren,
of laat herboren worden, maar ook weer laat

sterven in die zin.

Meervoudig religieuzen blijken terughoudend en
relativerend met betrekking tot waarheidsclaims,
want, zo stellen zij, daarbij gaat het slechts om
uiterlijke vormen of symbolische verwoordin-
gen van wijsheden. Bovendien leggen zij meer
nadruk op praktijken en ervaringen in plaats van
op ideologie. Door hun aandacht te verdelen tus-
sen hun verschillende religieuze bronnen, lijken
emotionele en institutionele banden voor elke
religieuze traditie minder sterk. Dat kan, maar
hoeft echter niet in tegenspraak te zijn met een
intensieve beleving van het religieuze, juist via
die meervoudige betrokkenheid.

Marian, een voormalige katholieke non die
trouwde met een moslim, zegt:
‘Tk ben ook steeds terughoudender om te praten
over God of over Jezus, [...], ik neig er ook steeds
meer naar te denken van: er is gewoon een hele
andere dimensie in ons leven. En Jezus heeft ons

daar iets van verteld.

Yvonne haalt graag een motto van de Amster-
damse politicus Wibaut aan:

‘Er is maar één land: de aarde

Er is maar één volk: de mensheid

Er is maar één geloof: de liefde’

Opverigens stellen veel van de geinterviewden
dat liefde de kern is van religie.

De academische discussie over MRB is gestart
onder theologen. Cornille (2002) muntte de
term multiple religious belonging. Zij betwijfelt
of het wel mogelijk is om tot twee religieuze
tradities te ‘behoren’. Voor haar is belonging een
tweezijdig proces. Het is niet genoeg dat een
subjectief gevoel van verwantschap of affiniteit
met een religieuze traditie of elementen daaruit
ervaren wordt. Het gaat om de intentie tot vol-
ledige toewijding van de kant van het individu
aan de ene kant, en de erkenning door de
religieuze gemeenschap aan de andere kant. De
eis tot exclusieve en volledige toewijding maakt
volgens Cornille multiple religious belonging
weliswaar niet totaal onmogelijk, maar wel een
hoge uitzondering.

Theoloog Schmidt-Leukel (2008; 2009) is
daarentegen van mening dat de bezwaren die
tegen MRB worden ingebracht (aantasting van
de waarheid, oppervlakkigheid, inconsistentie,
en verlies van identiteit) weliswaar mogelijke
valkuilen vormen, maar dat meervoudige religi-
ositeit ook een teken kan zijn van religieuze vol-
wassenheid en flexibiliteit. Zo kunnen nieuwe,
waardevolle inzichten en ervaringen worden
geintegreerd in iemands oorspronkelijke geloof.
Je kunt religies als wegwijzers in het leven zien,
stelt hij. De weg is dan het concrete leven, en de
religies helpen ons die weg te gaan.

Religieuze trouw

Is er te midden van die grote flexibiliteit en
relativering ook plaats voor trouw in religi-
eus opzicht? We stelden een open vraag in de

VERWATERD GELOOF — GELOVEN ALS WATER 33



ONDERZOEK

meervoudig
religieuzen
God 50 27
normen en waarden 21 16
Jezus 1
traditie 1
mezelf 9 34

Tabel 2 Religieuze trouw bij mono religieuzen
en meervoudig religieuzen. De belangrijkste vijf
antwoordcategorieén in % per groep.

enquéte: ‘Aan wie of wat bent u in religieus op-
zicht trouw?” Antwoorden die vaker voorkwa-
men werden in categorieén samengenomen en
geteld. Tabel 2 geeft de volgorde van frequentie
waarmee elke categorie voorkomt.

De meervoudig religieuzen hebben exact
dezelfde volgorde in frequentie als de mono
religieuzen, op één belangrijke uitzondering na:
‘mezelf’ komt het vaakst voor. Deze resultaten
illustreren de individualiserende tendens bij
meervoudig religieuzen, maar ook een rode
draad, of een overkoepelende, samenbindende
instantie. Meervoudig religieuzen hebben geen
vastomlijnd godsbeeld, maar zijn eerder ‘ietsist’
of agnost, terwijl mono religieuzen vaker in een
god of hogere macht geloven (theist zijn).

Een treffend citaat rond religieuze trouw wordt
gegeven door een christelijke vrouw die andere
religies verkent en dat beschrijft als volgt:

‘Tk ben niet in andere tradities geworteld ...

Het is alsof je rondtrekt met een tent.

Telkens naar een andere plek, maar wel vanuit

die tent. Dat is de basis. (Van Holland 2016)

34 HANDELINGEN 20191 3

Religie als zoektocht

Meervoudig religieuzen zijn veel meer dan
mono religieuzen geneigd om religie als een
zoektocht te zien (Berghuiijs 2018, 56-60 en

160-165). In godsdienst-psychologische termen:

zij hebben veel vaker een quest-motivatie, dat
wil zeggen dat zij nieuwe inzichten als voor-
lopig beschouwen, niet geneigd zijn iets tot
absolute waarheid te verheffen, blijven zoeken,
en twijfel toelaten en soms ook verwelkomen.

Zo stelt geinterviewde Bert op de vraag aan
wie of wat hij trouw is in spiritueel opzicht, pri-
mair trouw te zijn aan twijfel, onder het motto:
‘twijfel is bezinning), en: ‘wie nooit twijfelt leert
niks’

Overigens hoeft een quest-motivatie niet
te betekenen dat men voortdurend op zoek is
naar totaal iets nieuws of anders. Het kan ook
duiden op een geleidelijke spirituele ontwikke-
ling en verdieping binnen de religieuze tradities

waarbij men zich thuis is gaan voelen.

Religieuze tradities als hulpmiddelen

Een aantal meervoudig religieuzen die ik heb
gesproken zien de verschillende religies vooral
als intermediairs of hulpmiddelen bij het leiden
van een goed leven, als zij ze omschrijven met
beelden als ‘wegwijzers) ‘kledingstukken’ die je
kunt wisselen, ‘facetten van een diamant, ‘glas-
in-loodramen’ waarachter een en hetzelfde licht
schijnt, of ‘instrumenten in een orkest’.

Roshni, die boeddhisme en hindoeisme combi-
neert, zegt:
‘De manier waarop ik mijn spiritualiteit beleef,
het is een hulpmiddel. Heel lang was verlichting
bereiken het doel. Nu denk ik: de kans is klein

HET VEELKLEURIGE PALET VAN MEERVOUDIGE RELIGIOSITEIT IN NEDERLAND

dat ik dat ga bereiken, in ieder geval in dit leven,
dus het is nu mijn hulpmiddel om mezelf zoveel
mogelijk te ontwikkelen als mens, en om een

zo stabiel en gelukkig en compassievol wezen te

worden. Misschien is dat het doel’

Ethiek en toekomstidealen

Meervoudig religieuzen hebben een sterke
neiging te wijzen op wat zij zien als de kern van
alle religies: liefde, of naastenliefde, ontmoe-
ting, en eenheid in verscheidenheid. In het
verlengde daarvan spreken zij ethische idealen
voor de toekomst uit, die vooral gericht zijn

op meer verbinding: liefde voor jezelf, voor

de ander en voor de aarde, maatschappelijke
betrokkenheid, duurzaam leven, ja zeggen tegen
een multiculturele en multireligieuze samenle-
ving, verdraagzaamheid, vrede, gerechtigheid.
Idealen, waarbij mensen uiteindelijk vanuit de
afgescheiden religies komen tot datgene wat ze
overstijgt.

Worstelingen

In een aantal interviews komt een belangrijke
‘andere kant van de medaille’ met betrekking
tot MRB naar voren: er kunnen wrijvingen in
relaties ontstaan. Een paar voorbeelden.

Hilde, die christendom en boeddhisme combi-
neert, werd pijnlijk getroffen door het com-
mentaar van een vriend tijdens een lezing over
MRB, die het had over ‘maar wat rondhoppen’,
‘de krenten uit de pap pikken’ en ‘winkelen in de

snoepwinkel’.

Alleenstaande moeder Amy, die christendom en

islam combineert, maar zich niet officieel heeft

bekeerd tot de islam, heeft moeite met de religi-
euze opvoeding van haar vierjarig zoontje. Haar
kind wil duidelijkheid en zekerheid, maar kan
haar genuanceerde en relativerende denkbeelden
nog niet verwerken. Ook vindt ze het lastig over
haar geloof te spreken met haar familie en voelt
ze zich onzeker tegenover andere mensen die

willen weten wat haar religieuze identiteit is.

Hannah, die christendom en jodendom combi-
neert, werd na lange tijd van betrokkenheid bij
een joodse gemeenschap, er naar eigen zeggen

‘uitgeschopt, omdat ze geen joods bloed heeft.

Verlangen

Meervoudig religieuzen ervaren zichzelf veelal
als ‘anders dan anderen’ omdat ze hun indivi-
duele koers varen en voelen zich daardoor vaak
niet thuis binnen traditionele religieuze ge-
meenschappen. Toch leeft onder hen een sterk
verlangen naar een religieuze gemeenschap van
gelijkgezinden. Veel auteurs, onder wie Charles
Taylor (2003) hebben geschreven over de span-
ning tussen twee basismotivaties: het individu-
ele verlangen naar zelfstandigheid/authentici-
teit, en het horen bij en erkend worden door
anderen. Die spanning is ook aanwezig in het
geval van religieuze authenticiteit en betrokken-
heid bjj religieuze gemeenschappen.

Meervoudig religieuzen en de kerken
We zagen eerder dat binnen de mainstream ker-
ken 42-43% meervoudig religieus is. En zelfs als
we de combinatie christendom-jodendom niet
meetellen, dan blijft er nog 25% over. Zij com-
bineren hun betrokkenheid bij het christendom
met elementen uit een andere religie.

VERWATERD GELOOF — GELOVEN ALS WATER 35



ONDERZOEK

Zijn kerken zich hiervan bewust? Welke uitda-
gingen biedt dit voor de gemeenten? Is MRB
iets om te trachten in te perken, te gedogen, of
te bevorderen? En zou de kerkleiding, landelijk
of lokaal, willen of moeten reageren op meer-
voudige religiositeit binnen de kerk? Daarbij
speelt uiteraard ook de vraag of en in hoeverre
een kerkleiding iets te zeggen heeft over het
gedrag van individuele bezoekers of leden.
Welke houding is het meest in het belang van
de gemeenschap? Die vragen bieden volop stof
voor vervolgonderzoek en bezinning.

Voorproefje

Als voorproefje daarop sprak ik met een groepje
van circa vijftien pastores binnen de Protestant-
se Kerk in Nederland, die zich hebben verenigd
onder de naam HELDER. Het gaat om mensen
die elkaar gevonden hebben via hun betrokken-
heid bij paranormale begaafdheid, esoterische
benaderingen van het christendom en die ook
inspiratie halen uit buitenchristelijke tradities.
Zij benadrukken de noodzaak van openheid, en
luisteren zonder oordelen naar mensen binnen
en buiten de kerken, naar zinzoekers in al hun
diversiteit, vooral ook jongeren.

Ze realiseren zich dat het bereiken van zinzoe-
kers vanuit de kerk vaak een probleem is. Een
idee dat werd geopperd was om projectmatig
samen te werken met andere religies, waarbij
iedere traditie haar waarde laat zien en meebele-
ven, bijvoorbeeld vanuit de kerken de waarde van
gemeenschapszin, rituelen en diaconie. Kritisch
blijven ten opzichte van de eigen traditie en werk-
wijze en openstaan voor verandering werden als
heel belangrijk gezien, want, zo werd er gezegd,

36 HANDELINGEN 201913

het gaat om innerlijke bezieling en heelwording,
los van een leer, voorganger of instituut. ‘Het
hebben van een spiritueel thuis moet er niet toe
leiden dat de muren gaan knellen.

Benadrukt werd wel dat het zaak is om het
kind niet met het badwater weg te gooien: het
moet in de kerk over God, Christus en de Bijbel
kunnen blijven gaan. Je hebt een referentie-
kader in huis, op welke manier daar dan ook
vorm aan gegeven wordt.

Meervoudig religieuzen en geestelijke
verzorging

In een aanvullende deelstudie is onderzoek
gedaan onder Nederlandse geestelijk
verzorgers (n=208). Zij zijn over het algemeen
religieus zeer flexibel, en 63% van hen put

uit verschillende religieuze bronnen in hun
leven. Zij zien geen probleem in het verlenen
van interreligieuze geestelijke zorg, behalve als
het om specifieke traditiegebonden rituelen
gaat. In diverse artikelen is al eerder van dit
deelonderzoek verslag gedaan (Berghuijs &
Liefbroer 2017a; 2017b; Liefbroer & Berghuijs
2017;2019).

Is meervoudig religieus de toekomst
van religie?

Bij het beantwoorden van deze vraag kan ik
niet uit empirische trends putten, maar slechts
vermoedens uitspreken. Ik vermoed dat er nog
heel lang mensen zullen blijven die zich het
prettigst voelen bij wat zij ervaren als één religi-
euze traditie, die in hun ogen duidelijk verschilt
van andere. Het is wel de vraag of jongeren die
niet zijn opgegroeid met religie, maar toch met

HET VEELKLEURIGE PALET VAN MEERVOUDIGE RELIGIOSITEIT IN NEDERLAND

zingevingsvragen rondlopen en zich oriénteren
op religieuze bronnen, zich gemakkelijk in zo’n
patroon zullen willen en kunnen voegen.

Als het gaat om voeding uit verschillende
religieuze bronnen, zullen die bronnen zelf wel
herkenbaar en voedend moeten blijven. Dat
gebeurt mijns inziens het best vanuit religi-
euze en/of academische gemeenschappen,
waar kennis, beoefening en gemeenschap rond
samenhangende geschriften en traditie levend
en inspirerend gehouden worden. Niet statisch,
niet afgesloten, niet sturend, maar dynamisch,
en met inbreng van de mensen die bij die ge-
meenschappen betrokken zijn en in verbinding
met het grotere netwerk in de maatschappij
waarvan zij deel uitmaken.

Wellicht zullen die gemeenschappen nog ver-
der slinken in de toekomst, terwijl het netwerk
eromheen van mensen die uit meerdere bron-
nen putten toeneemt. Het lijkt mij echter dat de
levende bronnen en de mensen die eruit putten,
waaronder meervoudig religieuzen, niet zonder
elkaar kunnen.

Literatuur

Bernts, T. & Berghuijs, J. (2016). God in Nederland 1966-
2015. Utrecht: Ten Have.

Berghuijs, J. (2018). Meervoudig religieus. Spirituele open-
heid en creativiteit onder Nederlanders. Amsterdam:
Amsterdam University Press.

Berghuijs, J., Schilderman, H., Braak, A. van der & Kalsky,
M. (2018). Exploring single and multiple religious be-
longing. Journal of Empirical Theology, 31, 18-48.

Berghuijs, J. & Liefbroer, A.I. (2017a). Religieuze diversiteit
in het leven en werk van geestelijk verzorgers. Religie ¢~
Samenleving, 12,121-142.

Berghuijs, J. & Liefbroer, A.I. (2107b). Meervoudige religi-
ositeit in het leven van geestelijk verzorgers. Tijdschrift
Geestelijke Verzorging, 20 (3), 13-22.

Campbell, C. (2007). The Easternization of the West: A
thematic account of cultural change in the modern era.
Boulder: Paradigm.

Cornille, C. (red.) (2002). Many mansions? Multiple reli-
gious belonging and Christian identity. Eugene: Wipf and
Stock publishers.

Glock, C.Y. & Stark, R. (1965). Religion and society in ten-
sion. Chicago: Rand McNally.

Hart, J. de & Houwelingen, P. van (2018). Christenen in
Nederland. Kerkelijke deelname en christelijke gelovigheid.
Den Haag: Sociaal en Cultureel Planbureau.

Holland, M. van (2016). Happinez Festival, het feest van in-
zichten, inspiratie en energie. Een onderzoek naar zoeken,
gemeenschapsvorming, gender en het zelf. Masterscriptie
Vrije Universiteit Amsterdam, 115.

Liefbroer, A.I. & Berghuijs, J. (2017). Religieuze en levensbe-
schouwelijke diversiteit in het werk van geestelijk verzor-
gers. Tijdschrift Geestelijke Verzorging, 20 (3), 24-33.

Liefbroer, A.I. & Berghuijs, J. (2019). Spiritual care for
everyone? Personal and organizational differences
in interfaith spiritual care among chaplains in the
Netherlands. Journal of Health Care Chaplaincy. DOI:
10.1080/08854726.2018.1556549.

Schmidt-Leukel, P. (2008). Multireligiose identitit:
Anmerkungen aus pluralistischer Sicht. In: Bernhardt,
R. & P. Schmidt-Leukel, Multiple religidse Identitdit: Aus
verschiedenen religiosen Traditionen schopfen. Ziirich:
Theologischer Verlag Ziirich, 243-265.

Schmidt-Leukel, P. (2009). Transformation by integration:
how interfaith encounter changes Christianity. London:
SCM Press.

Smart, N. (1998). Dimensions of the sacred: An anatomy
of the world’s beliefs. Berkeley: University of California
Press.

Taylor, C. (2003). De malaise van de moderniteit. 13e druk.
Kampen: Kok Agora.

Joantine (dr.ir. J.T.) Berghuijs werkte tot voor kort
aan de Vrije Universiteit als onderzoeker op het
gebied van hedendaagse religie en spiritualiteit.

E joantineberghuijs@gmail.com

VERWATERD GELOOF — GELOVEN ALS WATER 37



IN BEELD | RENE ROSMOLEN

Iconen als levende bronnen?

elke bron geeft mij levend water, zodat het in mij en uit mij stromen kan?

Anke Voorwinden-Duurkoop heeft een eigen antwoord gevonden op deze vraag. Al

op jonge leeftijd tekende zij, en als creatief therapeute was zij later zowel professioneel
als privé beeldend actief.

Na een brand die nagenoeg haar hele oeuvre in de as legde, vroeg zij zich af: ‘Wat nu? Hoe kan
het in mij weer gaan stromen?’ Haar nieuwe bron werd het schilderen van iconen. Aanvankelijk
samen met haar echtgenoot Arie. Na diens overlijden schilderde Anke door. Voor zichzelf. Voor de
Ene. Eén icoon per jaar.

‘Werken aan een icoon), zegt zij, ‘is als een gebed voor mij. Het geeft mij rust.

Het raakt mijn binnenkant. Het voert mij terug naar de bron. Door een icoon worden het geloof en
het geloofsverhaal in mij levend en gaat het stromen.

Ik kijk naar de door haar geschilderde icoon van de Triniteit.
De icoon raakt mij, omdat er naar de toeschouwer toe een opening is aangebracht.
Een opening als een gastvrije uitnodiging: ‘Kom, schuif aan, heb deel aan deze levende bron.

Ik kijk nogmaals, nu de thema-artikelen in dit Handelingen-nummer indachtig.
Nu zie ik die bron ook opengaan, naar de lezer, naar de toeschouwer toe.
De icoon biedt ook een opening, meervoudig kan het gaan stromen, naar buiten toe.

Die dubbelheid geeft mij te denken.
De icoon als bron van levend geloof die tegelijk openheid biedt.
Gastvrij genodigd en uitstromend in meervoudige spiritualiteit.

Eigentijdse icoon uit de serie
van Anke en Arie Voorwinden-

Duurkoop, ‘Triniteit’

38 HANDELINGEN 2019 | 3

o2




GMOG IOARACHIE 2zl Halwere) iAc2 XPma

PRAKTIJK | HELEEN RANSIJN

Geloven als levend water
in een seculiere tijd

Wat is er nodig voor een christelijk geloven dat geloofwaardig is in een tijd
die niet alleen wordt getekend door seculariteit maar ook door pluraliteit?
Deze bijdrage gaat op zoek naar ingrediénten voor en vindplaatsen van

geloofwaardig christendom.

eggen dat we in Nederland tegenwoor-

dig leven in een samenleving waarin

de seculariteit domineert, is een deur
intrappen die z6 ver open staat dat er niets
meer in te trappen valt. Niettemin is kenne-
lijk ook in een seculier tijdperk de vraag rond
religie, godsdienst, geloof — in het discours
hierover worden deze begrippen nogal eens
door elkaar gebruikt — nog steeds een hot item.
Discussies in de media en in het dagelijks
leven over religie achter de voordeur, geloof
en geweld, of het bijzonder onderwijs kunnen
hoog oplopen. Doorgaans overigens met allerlei
negatieve connotaties bij alles wat met ‘gelo-
ven’ te maken heeft. Religiositeit anno 2019 is
verre van vanzelfsprekend en ook kennelijk niet
probleemloos.

Is christelijk geloven daarmee irrelevant ge-
worden? Dit is een vraag die veel hedendaagse
christenen, onder wie ikzelf, met een harts-
tochtelijk ‘nee’ zullen beantwoorden. Het is
echter wél duidelijk dat geloven in onze dagen
er anders uit ziet dan in de dagen van onze

< ‘Doop van Christus’

grootouders of zelfs maar onze ouders. Dat
brengt mij tot de vraag die aan de basis ligt van
dit artikel: wat is er nodig voor een christelijk
geloven dat geloofwaardig is in een tijd die niet
alleen wordt getekend door seculariteit maar
ook door pluraliteit? Ik wil daarbij niet alleen
zoeken naar ingrediénten daarvoor, maar ook
kijken waar ik deze in de praktijk tegenkom.

Geloof of religie?

Dat de begrippen religie, godsdienst en geloof
nogal eens door elkaar worden gebruikt, duidt
op een wijdverbreide begripsverwarring in het
publieke discours. Deze begripsverwarring lijkt
zich echter in een iets andere vorm ook door te
zetten onder theologen. Mijn indruk is dat het
sinds de jaren 1990 steeds minder salonfihigis
geworden om in de theologische literatuur nog
te spreken over ‘geloof’. Veel theologen spreken
liever over ‘religie’.

Ik moet eerlijk zeggen dat dit bij mijzelf leidt
tot een zeker onbehagen. Dat komt met name
voort uit de verschillende aard van de twee
begrippen ‘religie’ en ‘geloof’. ‘Religie’ duidt op
een verschijnsel. Dat kan ik bestuderen, daar

VERWATERD GELOOF — GELOVEN ALS WATER 41



PRAKTIJK

kan ik zelfs door gefascineerd worden, maar

dat hoeft niets met mij persoonlijk te maken te
hebben. ‘Religie’ is een begrip dat verbonden is
met een buitenperspectief. Over ‘geloof” daar-
entegen kan ik eigenlijk niet anders spreken dan
vanuit een binnenperspectief. Het duidt op iets
dat mij in mijn existentie raakt.

In het geval van christelijk geloof draait het
om een relatie: een relatie met Christus, een rela-
tie met God. Dit is niet statisch, zoals het gebruik
van een zelfstandig naamwoord zou kunnen
suggereren, maar vernieuwt zich voortdurend.
Daarom gebruik ik liever de werkwoordsvorm
en spreek ik over christelijk geloven.

Aangezien christelijk geloven het enige
geloven is dat ik van binnenuit ken, voel ik een
grote aarzeling om — zelfs in deze plurale tijd
— uitspraken te doen over de vele vormen van
niet-christelijk geloven, al kom ik hier nog wel
over te spreken (met aarzeling en al). Om te
beginnen met mijn zoektocht naar ingrediénten
voor geloofwaardig geloven ga ik eerst terug
naar de vorige eeuw, waar twee van de grootste
theologen van die tijd daar ieder op hun eigen
manier aanknopingspunten voor bieden.

Barth en Schillebeeckx:
twee uitgangspunten
In 1938 schreef Karl Barth in het voorwoord
van zijn Kirchliche Dogmatik een paragraaf,
die uiteindelijk zelfstandig gepubliceerd werd
onder de titel Gottes Offenbarung als Aufhebung
der Religion. In de Nederlandse vertaling van
2011 werd de titel Religie is ongeloof.

Op de hem zo kenmerkende wijze zette Barth
hier als het ware een van zijn antiprogramma’s

neer: religie als benaming van een algemeen-

42 HANDELINGEN 20191 3

menselijk verschijnsel waarvan het christendom
slechts een van de particuliere verschijningsvor-
men is (de term ‘antiprogramma’ is afkomstig
uit de Franse semiotiek en duidt datgene aan
wat men juist niet nastreeft of juist tegen wil
gaan; vgl. Ransijn 2012, 27). Barth aarzelt niet
om deze visie weg te zetten als ketterij (Barth
2011, 30). Voor hem staat altijd de openbaring
centraal, het ‘tegenover’ van Godswege dat ons
gegeven wordt, dat niet tot onszelf is te herlei-
den en dat daarmee voor ons mensen letterlijk
ongrijpbaar is. Het gaat te ver om in de context
van dit artikel dieper in te gaan om de visie

van Barth op geloof en religie; wat echter van
belang blijft is zijn visie op geloof als antwoord
op het ‘tegenover’ van de openbaring van Gods-
wege.

Barth laat zich in Religie is ongeloof overigens
niet uitdrukkelijk uit over niet-christelijke
godsdiensten; hij stipt hoogstens het bestaan
hiervan aan. Zijn publiek bestaat in de eerste
plaats uit zijn medechristenen, en dan in het
bijzonder die in Duitsland in 1938, waarin de
valse religie van het nazisme volop bezig is om
zich neer te zetten als ‘staatsreligie’. De vraag
naar waarheid en openbaring in andere tradi-
ties dan de christelijke wordt door hem feitelijk
niet eens gesteld, laat staan beantwoord. Het
was dan ook een vraag die, naar ik vermoed, in
1938 nog niet zo pertinent was. Een halve eeuw
later was de vraag inmiddels veel meer op de

voorgrond gekomen; de samenleving werd toen
veel meer getekend door religieuze pluraliteit en
ook door secularisering dan die in 1938.

In 1989 pakt de Vlaams/Nederlandse theo-
loog Edward Schillebeeckx de vraag op en for-
muleert hij zelfs een voorzichtig begin van een
antwoord. Hij doet dit in zijn laatste grote werk,
Mensen als verhaal van God, waarin hij zich
afvraagt of de veelheid aan religieuze tradities
niet principieel is, gezien de onuitsprekelijk-
heid van God zelf (Schillebeeckx 1989, 82). De
formulering heeft alles van een retorische vraag.
Schillebeeckx plaatst de christelijke geloofstra-
ditie daarbij nadrukkelijk in een seculier en
pluraal geworden wereld en stelt daarin niet al-
leen de vraag naar de uniciteit van het christen-
dom, maar ook die naar de mogelijkheid van
ontmoeting tussen christenen en niet-christelij-
ke gelovigen, atheisten, agnosten.

Anders dan Barth, die zich in zijn werk
levenslang verzette tegen alle vormen van
‘natuurlijke theologie’, spreekt Schillebeeckx wél
van een vorm van theologia naturalis (Schil-
lebeeckx 1989, 25). Zijn uitgangspunt is daarbij
echter niet de natuur of de rede, zoals in de
scholastieke theologie, en al evenmin het 19e-
eeuwse ‘gevoel van volstrekte athankelijkheid’
van Friedrich Schleiermacher. Schillebeeckx
zoekt deze ‘natuurlijke theologie’ in de eerste
plaats in de ethiek. ‘Ware godsdienst” heeft in de
optiek van Schillebeeckx niet te maken met de
vraag wat wij nu precies geloven, maar alles met
de manier waarop wij in de wereld staan.

Het heeft, kort gezegd, te maken met het
antwoord op de vraag aan welke kant wij staan
als het gaat om de verdeling van macht en bezit
(Schillebeeckx 1989, 27). En in onze dagen blijft

GELOVEN ALS LEVEND WATER IN EEN SECULIERE TIJD

de vraag ‘aan welke kant sta je’ een essentiéle
vraag voor mensen van welke levensbeschou-
wing dan ook. Want ook nu zijn macht en bezit
uiterst scheef verdeeld, méér nog dan in 1989.

Verwatering en verstening

Met al hun verschillen hebben Barth en Schil-
lebeeckx één ding gemeen. Beide schrijven

in een christelijk idioom, met christenen als
hun beoogd publiek. Dat maakt in ieder geval
hun grote werken moeilijk verstaanbaar voor
seculiere mensen in onze seculiere tijd. De
reacties op dit verstaanbaarheidsprobleem
door theologen en andere zich publiek uitende
gelovigen gaan in grote lijnen twee kanten op:
die van omarming van de seculiere tijdgeest
of die van afwijzing ervan. Of, anders gezegd:
aan de ene kant van het spectrum maakt men
aansluiting bij de tijdgeest tot programma,

en aan de andere kant maakt men dit juist tot
antiprogramma.

Voor theologen die de tijdgeest tot hun pro-
gramma hebben gemaakt is juist die verstaan-
baarheid voor seculiere mensen een eerste zorg.
Die zorg kent echter een paar grote valkuilen.
De verschuiving in taalgebruik van ‘geloof/
geloven’ naar ‘religie’ is hier misschien wel het
meest in het oog lopende van. Zoals hierboven
al gezegd: religie kan een fascinerend fenomeen
zijn, maar raakt mij daarmee nog niet persoon-
lijk. Terwijl we het wel hebben over iets dat — als
het goed is! — het leven van mensen ten diepste
raakt. ‘Religie’ is in de eerste plaats een descrip-
tieve term, waar ‘geloven’ veel meer raakt aan de
affectieve laag van het menselijk spreken. Die
laag komt niet meer ter sprake bij gebruik van
een descriptieve term als ‘religie’. Spreken over

VERWATERD GELOOF — GELOVEN ALS WATER 43



PRAKTIJK

‘religie’ in plaats van ‘geloven), leidt daarmee
niet alleen tot begripsverwarring maar ook tot
begripsverarming.

Een tweede valkuil is de tegenstelling die in
veel spreken over geloven gesuggereerd wordt
tussen ‘institutioneel’ en ‘persoonlijk’. Al te vaak
wordt ‘het geloof” geassocieerd met ‘institutio-
neel) en in het verlengde daarvan met onvrij-
heid, achterhaalde ideeén en een bekrompen
kijk op de wereld.

In een interview met de Amerikaanse gods-
dienstwetenschapper Reza Aslan zegt inter-
viewer Mirthe Berendsen zonder schroom: ‘Tk
vind de dwingende dogma’s van religie pro-
blematisch’ (Berendsen 2018). Los van de ook
hier optredende begripsverwarring geeft deze
uitspraak een stereotype beeld weer dat — naar
mijn indruk — niet alleen het publieke discours
domineert maar eveneens het antiprogramma
vormt van een deel van de 21e-eeuwse Europese
en Noord-Amerikaanse theologie.

Hier tegenover wordt dan vaak het begrip
‘spiritualiteit’ geplaatst met als associaties per-
soonlijk, doorleefd, vrij, ongebonden (vgl. Mar-
tin 2014, 29). Geheel in lijn met de tijdgeest in de
geseculariseerde samenleving wordt bij religie, of
geloof, of spiritualiteit — zie de begripsverwarring
— de individuele beleving maatgevend. Daarmee
raken traditie en gemeenschap, de dragers van
christelijk geloven, buiten beeld of komen ze
zelfs in het beklaagdenbankje terecht.

Het is overigens niet mijn bedoeling om nu
op mijn beurt met stereotypen te gaan scher-
men. Christelijk geloven kan in onze tijd niet
los worden gezien van individuele beleving,
juist vanwege de tijdgeest van onze samen-
leving. Wat ik echter met het bovenstaande

44 HANDELINGEN 20191 3

probeer duidelijk te maken, is dat het omarmen
van de seculariteit het gevaar loopt te leiden —
via de weg van begripsverarming en het buiten
beeld raken van essentiéle aspecten — tot verwa-
tering van het spreken over christelijk geloven.

Het is natuurlijk ook mogelijk om de rela-
tieve onverstaanbaarheid voor lief te nemen
en je af te keren van iedere poging om aan te
sluiten bij de tijdgeest; om juist wel te kiezen
voor het preken voor eigen parochie. Dit is de
insteek die terug te vinden is aan de andere kant
van het spectrum, die van de afwijzing. Deze
wordt met name gevonden bij die vleugels van
christelijk Nederland, zowel aan katholieke als
aan protestantse zijde, die zichzelf met ‘ortho-
doxie’ identificeren.

De Nashville-verklaring die begin dit jaar zo
uitgebreid in het nieuws was, is een treffend
voorbeeld van de afwijzingsreactie. Wat daarbij
opvalt, is niet een ontkenning van het overwe-
gend seculiere karakter van de samenleving:
in het voorwoord van de Nashville-verklaring
wordt het bestaan hiervan bijvoorbeeld
expliciet erkend (Nashville-verklaring 2019,

1). De tijdgeest en cultuur zijn echter al even
expliciet deel van het antiprogramma van de
verklaring. Trouw blijven aan het getuigenis van
de christelijke kerk wordt vertaald naar verzet
tegen de tijdgeest. Bewust of onbewust roept
het taalgebruik van de Nashville-verklaring juist
het beeld op dat ik hierboven schetste als het
stereotype dat bijvoorbeeld in de uitspraak van
de Volkskrant-interviewer tot uiting komt.

Maar los daarvan laat de Nashville-verklaring,
met haar vasthouden aan een bijna letterlijke
interpretatie van de Heilige Schrift van het
christendom (vgl. Smit 2019), zien wat de val-

kuil is van alle pogingen om tegen de tijdgeest
in vast te houden aan wat men ziet als christe-
lijke waarheid. Die valkuil is het opgeven van
iedere creatieve omgang met de traditie (vgl.
Boeve 1999, 50-51). Anders gezegd, de valkuil
die hier opdoemt is niet verwatering maar juist
het tegenovergestelde, namelijk verstening.

Op zoek naar levend water
Het lijkt er dus op dat een gelovig christen in
deze tijd zowel de valkuil van verwatering dient
te vermijden als de valkuil van verstening. Hoe
vermijden we die? Of positiever gezegd: wat is
er dan voor nodig om christengelovige te zijn in
de seculiere samenleving anno 2019?

In de eerste plaats: erkenning van het feit
dat de christelijke geloofsgemeenschap in deze
samenleving een minderheid is geworden. Op
zich is dat niets nieuws. Ooit zijn we als christe-
nen begonnen als een minderheid in een wereld
die er heel andere waarden en prioriteiten op
na hield: namelijk, het Romeinse Rijk met al
zijn imperialistische ambities en de brute macht
waar dat rijk op gebouwd was. Wie de uitspra-
ken van Jezus van Nazareth plaatst tegenover de
Romeinse denkwereld en Romeinse ethiek, kan
iets onderscheiden van de revolutionaire veran-
dering waar de eerste christenen in stapten.

Hoewel de vergelijking tussen het Imperium
Romanum en onze seculiere samenleving op

veel manieren mank gaat, is het een feit dat we

GELOVEN ALS LEVEND WATER IN EEN SECULIERE TIJD

als christengelovigen — opnieuw — in een positie
verkeren dat christelijk geloven allesbehalve
vanzelfsprekend is, eerder het tegendeel. Wij
leven bovendien in een wereld die wordt geken-
merkt door haar eigen 21e-eeuwse versies van
imperialistische ambities en brute macht, of an-
ders gezegd: door een uiterst ongelijke verdeling
van macht en bezit, die ingaat tegen de waarden
en prioriteiten waar het evangelie voor staat.
We moeten ons daarmee leren verstaan. Dat
kan, zoals ik hierboven geschetst heb, meer dan
één kant op, met als uitersten Verwatering aan
de ene kant en verstening aan de andere kant.
Als ik nu die beeldspraak nog iets verder
doortrek: water noch steen zijn in zichzelf
negatief. Levend geloven kan aan de ene kant
niet zonder ‘de rots of de bedding’ van de
traditie waar het in staat, en aan de andere
kant ook niet zonder ‘het water’ van een open
oog voor de vragen die de tijdgeest aan ons als
gelovigen stelt. Om terug te komen op Barth
en Schillebeeckx: geloven als levend water heeft
het ‘tegenover’ nodig van de openbaring van
Godswege — die wij nooit tot onszelf kunnen
herleiden, maar die wij ontvangen — én het
vraagt om een antwoord op de vraag aan welke
kant wij staan als het gaat om de ongelijkheid in
macht en bezit, waar onze tijd en onze samenle-
ving ook door getekend worden.

Vindplaatsen van levend water

In het bovenstaande heb ik een aantal grond-
lijnen aangegeven die, naar mijn inzicht, nodig
zijn voor een geloofwaardig christelijk geloven
anno 2019. Dan steekt bij mij echter altijd de
vraag de kop op: mooi allemaal, maar wat moet
ik me hierbij voorstellen? Of anders gezegd:

VERWATERD GELOOF — GELOVEN ALS WATER 45



PRAKTIJK

waar kan ik dit in de praktijk tegenkomen, en
hoe ziet het er dan uit? Ik laat een aantal voor-
beelden de revue passeren, zowel uit Nederland
als uit de wijdere wereld, en bekijk wat die op
hun manier te zeggen hebben over geloofwaar-
dig geloven.

Jonge Nederlandse theologen

In de laatste jaren is er in ons eigen land een
aantal jongere theologen opgestaan, die ieder op
hun eigen manier van zich doen spreken, met
name — maar niet uitsluitend — in de media. De
meest in het oog springende van hen zijn Alain
Verheij, Janneke Stegeman en Rikko Voorberg;
geboren in respectievelijk 1989, 1980 en op-
nieuw 1980. Opvallend aan deze drie is dat het
‘kleine zelfstandigen’ zijn: niet als predikant aan
een plaatselijke gemeenschap verbonden en ook
niet als theoloog aan een universiteit.

o Alain Verheij is actief als blogger, publiek
spreker, columnist en zelfbenoemd ‘theoloog
des twitterlands’ In de Veertigdagentijd van
dit jaar gaf hij iedere dag antwoord op een
vraag die hem was gesteld door een lezer of
volger van zijn weblog, en vorig jaar schreef
hij een boek met als titel God en ik.

o Janneke Stegeman kreeg landelijke bekend-
heid toen zij in 2016 werd uitgeroepen tot
‘theoloog van het jaar’ of ook wel in de
volksmond ‘theoloog des vaderlands’ Aan
het eind van het ruime jaar dat ze deze titel
droeg, schreef Stegeman een boekje over ‘Be-
vrijdingstheologie voor witte Nederlanders’
onder de titel Alles moet anders. Stegeman is
actief betrokken bij de Israélisch-Palestijnse
kwestie; onder andere was haar dissertatie

46 HANDELINGEN 20191 3

Decolonizing Jeremiah (2014) gebouwd op de
leeservaringen van groepen joden en christe-
nen in Israél en Palestina (Stegeman 2014).

o Rikko Voorberg kreeg in december 2018 lan-
delijke bekendheid als mede-initiatiefnemer
van de actie ‘We gaan ze halen, waarmee op
indringende wijze de donkere kanten van het
Europese migratiebeleid aan de kaak werden
gesteld. Eerder al maakte hij naam met de
PopUpKerk, een collectief van kleinschalige
en informele bijeenkomsten die weliswaar uit-
gaan van de christelijke traditie, maar verder
principieel open zijn. Het taalgebruik van de
PopUpKerk is informeel en heeft duidelijk
een afkeer van zware en grote woorden. In het
PopUpDogma, zoals het met kenmerkende
ironie genoemd wordt, staat onder andere
‘Zonder niet-gelovigen geen kerk’:

‘PopUpDenken mag zich nooit beperken tot

de christelijke traditie. Het vroege christen-
dom is vertrekpunt, geen eindpunt’; en ook ‘We
behoren niet tot een religieuze stroming, maar
herdefiniéren het fenomeen kerk naar hoe het
ooit begonnen is. Licht anarchistisch, radicaal
humanistisch en zo grassroots als onkruid’

(popupkerk.nl).

Deze drie jonge theologen hebben met elkaar
gemeen dat ze geen van drieén verbonden zijn
met enige institutionele vorm van kerk-zijn.

Hun omgang met Schrift en traditie is open,

of in de woorden van het PopUpDogma: ‘Over
elk onderwerp wordt nooit het laatste woord
gesproken, elke conclusie is het begin van een
nieuwe zoektocht. Deze theologen positioneren
zich nadrukkelijk in de seculiere samenleving
en streven ook naar verstaanbaarheid, maar
blijven hun christelijke wortels even nadruk-
kelijk trouw. Schrift en traditie zijn daarbij
van levensbelang en voortdurende bronnen
van instemming, tegenspraak en daardoor van
inspiratie.

Radicale navolging in Amsterdam en
Philadelphia

Voor mijn vijftigste verjaardag kreeg ik van

een goede vriend een boek cadeau. De titel

was Hoe Jezus de wereld op zijn kop zet (en mijn
leven ook). In de persoon van de schrijver en
de persoon van de gever van het boek kwamen
even twee bewegingen samen. Deze zou ik beide
willen kenschetsen als bewegingen van radicale
navolging. Navolging van Christus, preciezer
gezegd.

De schrijver van het boek, Shane Claiborne, is
medeoprichter van de gemeenschap die bekend
is geworden onder de naam The Simple Way.
Gevestigd in een van de arme wijken van de
Amerikaanse stad Philadelphia is deze gemeen-
schap sinds haar ontstaan in 1995 (Claiborne
was toen zelf 20 jaar oud) actief in zowel directe
zorg voor de wijk en voor de stad als poli-
tieke actie. Ze staat midden in de 21e-ecuwse
realiteit van een grote stad in de Verenigde
Staten, en bedient zich tegelijk van expliciete
geloofstaal om haar missie te formuleren: ‘Love
God, Love People, and Follow Jesus’. Hoewel de
gemeenschap zelf benadrukt dat orthodoxie

GELOVEN ALS LEVEND WATER IN EEN SECULIERE TIJD

en orthopraxis beide essentieel zijn voor haar
‘gedeelde DNA, ligt het accent ontegenzeggelijk
op orthopraxis. Ze rekent zich tot het bredere
verband van de New Monasticism-beweging
(www.thesimpeway.org > Who we are).

De gever van het boek, Frits ter Kuile, is sinds
1996 een van de vaste bewoners van het Jean-
nette Noélhuis in Amsterdam-Zuid-Oost. Dit
huis maakt eveneens deel uit van een bredere
beweging, in dit geval de Catholic Worker-
beweging. De Catholic Worker zag het levens-
licht op de Dag van de Arbeid in 1933, toen
oprichters Dorothy Day en Peter Maurin in een
achterbuurt van New York begonnen met het
openstellen van hun huis voor daklozen. Dit
bescheiden begin groeide uit tot een wereld-
wijde beweging van radicale religieuze gemeen-
schappen. De bewoners van het Amsterdamse
Noélhuis bieden onderdak aan vluchtelingen
zonder papieren en nemen daarnaast — net als
The Simple Way — deel aan politieke acties.

Het huis en de Catholic Worker hebben
verder gemeen met The Simple Way en New
Monasticism dat ze zich nadrukkelijk chris-
telijk noemen en zich bedienen van expliciete
geloofstaal; en dat de nadruk ligt op ortho-
praxis. Het Jeannette Noélhuis kende enige
jaren geleden een verjongingsgolf onder de
vaste bewoners: acht van de twaalf leden van
de gemeenschap moeten nog 40 worden. Allen
onderschrijven wat je zou kunnen zien als het
mission statement van de gemeenschap:

‘De Catholic Worker is een beweging van radicale

christenen en is pacifistisch en anarchistisch inge-

steld: onze loyaliteit aan het Koninkrijk van God
is groter dan onze loyaliteit aan het Koninkrijk der

Nederlanden. Ons streven is om het evangelie han-

VERWATERD GELOOF — GELOVEN ALS WATER 47



PRAKTIK

den en voeten te geven door vreedzame getuigenis-
sen op plekken waar het wringt en door concrete

hulp aan de armsten’ (noelhuis.nl > Huis).

Zowel de beweging van New Monasticism als
de Catholic Worker rekenen zich tot de kerk

als Lichaam van Christus, maar maken verder
geen deel uit van enige institutie — tenzij men
de bewegingen zelf als ‘instituties’ benoemt. Ze
hebben voorts gemeen dat het zwaartepunt van
hun missie ligt in de dienst aan mensen die in
de knel zitten. Beiden beroepen zich nadrukke-
lijk op de christelijke traditie, maar geven tege-
lijkertijd een open invulling hieraan. En beiden
hebben met hun christelijke identiteit kennelijk
aantrekkingskracht in deze tijd en samenleving,
hoe seculier die verder ook mogen zijn.

De drieslag van levend geloven

Valt uit deze concrete voorbeelden — de jonge
Nederlandse theologen en de bewegingen van
radicale Christus-navolging — een profielschets
te maken voor levend geloven anno 2019? Het
lijkt mij dat ze in ieder geval een aantal grond-
trekken gemeenschappelijk hebben. Deze zou ik
willen samenvatten in een drieslag: eigenheid,
trouw en openheid naar de wereld.

Bij de jonge theologen ligt de eigenheid voor-
al in hun taalgebruik, directheid en persoonlijke
insteek. Zij vertegenwoordigen geen van drieén
een groter kerkelijk verband, maar volgen hun
eigen weg. Tegelijk blijven zij daarbij trouw
aan Schrift en traditie; dit zijn hun primaire
inspiratiebronnen. Schrift en traditie zijn voor
hen gesprekspartners met een eigen stem; een
21e-eeuwse verschijningsvorm van het ‘tegen-
over’ van Barths openbaringsbegrip.

48 HANDELINGEN 201913

Met de christelijke traditie is echter niet het
enige en laatste woord gesproken. Rikko
Voorberg is hier misschien nog wel het meest
expliciet over: zonder niet-gelovigen geen kerk.
Maar ook Alain Verheij en Janneke Stegeman
positioneren zichzelf nadrukkelijk in het mid-
den van een geseculariseerde en gepluraliseerde
cultuur en samenleving. Zij positioneren zich
ook politiek, met name Janneke Stegeman
(Israél-Palestina) en Rikko Voorberg (vluchte-
lingen). Als zodanig geven zij een belangrijke
plaats aan de vraag die Schillebeeckx al stelde:
aan welke kant sta je?

Ten slotte wil ik niet ongenoemd laten, dat
voor alle drie de humor een belangrijk ‘wapen’
is: hoewel het in hun publieke uitingen gaat
om ernstige of zelfs heilige zaken worden deze
nergens loodzwaar, eerder het tegendeel.

De twee bewegingen van radicale navolging
die ik voor het voetlicht gehaald heb, worden
beide gekenmerkt door een uiterst eigenzinnige
invulling van christelijk geloven. Shane Claibor-
ne van The Simple Way uit zich in zeer directe
taal en neemt vooral zichzelf tegelijk uiterst
serieus en juist niet serieus. Een zeker anar-
chisme is de gemeenschap van The Simple Way
niet vreemd. Deze kenmerken gelden ook voor
de Catholic Worker-beweging in het algemeen
en het Jeannette Noélhuis in het bijzonder. De
bewoners van het Noélhuis noemen zich zelfs
expliciet anarchistisch.

Het anarchisme van beide gemeenschap-
pen is echter een bijzonder soort anarchisme.
Waar het politieke anarchisme geen enkele
heerser erkent, zijn de christelijke anarchisten
van het Jeannette Noélhuis en The Simple Way
trouw aan Christus als hun enige Heer (maar

erkennen zij geen aardse heersers). Christus is
het centrum van hun spiritualiteit, het voort-
durende ‘tegenover’ dat het leven van beide
gemeenschappen richting geeft. Dit gebeurt
in alle openheid naar de samenleving toe: een
gezamenlijke inzet voor een rechtvaardige en
menswaardige wereld zal zowel bij The Sim-
ple Way als de Catholic Workers altijd voorop
staan. Waarbij de levensbeschouwing van
mensen die een beroep op hen doen of met wie
zij samenwerken, veel minder relevant is.

In de laatstgenoemde twee elementen van
de drieslag — trouw aan de traditie en open-
heid naar de wereld — komen het ‘tegenover’
van Barth en het ‘waar sta je’ van Schillebeeckx
terug. Het eerste element, de eigenheid, is echter
niet van 1938 en ook niet van 1989; de eigen-
heid is geheel en al van 2019.

Voor een geloofwaardig christelijk geloven in
deze tijd hebben we alle drie nodig. En, God zij
dank, er zijn concrete plaatsen en mensen die
het laten gebeuren. De institutionele kerken zo-
als wij die eeuwenlang gekend hebben, met hun
gezagsstructuren en plaatselijke gemeenschap-
pen, zullen in Nederland het einde van de eeuw
wellicht niet halen. Maar die concrete plaatsen
en concrete mensen geven mij alle redenen om
te hopen dat de Geest van Christus toch wel
zal blijven waaien. Tot welzijn van ons allen,
seculier én gelovig.

Heleen (dr. H.A.) Ransijn is oecumenisch theo-
loog, werkzaam bij het Dominicaans Studiecen-
trum voor Theologie en Samenleving (DSTS).
E h.ransijn@dsts.nl

TIPS BIJ HET THEMA

Waarden, identiteit en
levensoriéntatie

Themanummer Religie ¢ Samenleving 14
(2), juni 2019, ‘Wat W.I.L. jij¢ Waarden,
identiteit en levensoriéntatie in Nederland’,
verschenen naar aanleiding van het gelijk-
namige symposium op 20 juni 2019 aan
Tilburg University. Met onder meer bijdra-
gen over: nieuw onderzoek naar religie bjj
middelbare scholieren; Levensoriéntatie: een
inductief waardenonderzoek; Pleidooi voor
een contemplatieve pedagogiek; Levensbe-
schouwing: de basis voor burgerschapsvor-

ming.
Expertisecentrum LERVO

In het Expertisecentrum Levensbeschou-
wing en Religie in het voortgezet onderwijs
(LERVO) werken tientallen partijen samen
op het gebied van de betekenis van levens-
beschouwing en religie in het voortgezet
onderwijs. Het primaire doel van LERVO
is het ontwikkelen van een basiscurriculum
voor Levensbeschouwing en Religie in het
voortgezet onderwijs. Ook worden vak-
didactiek en lesmaterialen ontwikkeld, die
passen bij dat basiscurriculum.
expertisecentrumlervo.nl

VERWATERD GELOOF — GELOVEN ALS WATER




‘Youth ministry’:

BESCHOUWING | RONELLE SONNENBERG

praktijken van hoop?!

Youth ministry aan jonge mensen in Nederland die gelukkig zijn, maar
ook kwetsbaar en angstig, vraagt om een rijke theologie, waarin aandacht
wordt gegeven aan groei- en bloeimogelijkheden, en aan hoop te midden
van wanhoop. Pedagogiek en theologie spreken hierin een eigen woordje

mee. Dit artikel beschrijft en doordenkt mogelijkheden, criteria en

spanningsvelden.

tatistieken laten al jaren zien, dat er steeds

minder jongeren bij de kerk betrokken

zijn (zie hiervoor ook de bijdragen van
De Hart en Sengers in dit nummer) en tegelij-
kertijd zijn er vele jongeren wel bij de kerk en/of
bij christelijke praktijken betrokken. Die jonge
mensen moeten we niet allereerst bezien vanuit
wie er niet is, maar vanuit wie zij zijn, en hoe de
kerk voor hen van betekenis kan zijn.

Deze bijdrage wil richting wijzen aangaande
youth ministry in relatie tot hoop. Onder youth
ministry versta ik, in aansluiting op de omschrij-
ving van Senter (2001, xi), de momenten en
reflecties in en vanuit kerken waarin de dienst
aan God, de gelovigen, en de wereld, expliciet
wordt verbonden met kinderen en jongeren.
Voor youth ministry is kennis van en verdieping
in de leef- en belevingswereld van jonge mensen
noodzakelijk.

De vraag die dit artikel beantwoordst is:
‘Omvat hedendaags youth ministry praktijken
van hoop?’ Het gaat er niet om dat ik nu één
antwoord formuleer op deze vraag. Dat kan niet,

< ‘Kleine engel Sariél’ (Koptische icoon)

want de situaties verschillen en ook kinderen en
jongeren verschillen. Een grote kerk in Amers-
foort verschilt van een dorpskerk in Drenthe,

en ‘ergens jeugd’ — sterk verbonden met de plek
waar ze opgroeien — heeft een ander profiel, dan
‘overal jeugd’ die de mogelijkheden vooral elders
ziet (zie voor dit onderscheid Goodhart 2017

en het rapport over jeugdtrends door Missie-
Nederland 2018). Eén antwoord valt dus niet te
geven. Wel zijn er criteria en spanningsvelden te
formuleren. Na een omschrijving van hoop in
relatie tot de leef- en belevingswereld van jonge
mensen, worden drie criteria voor youth ministry
geformuleerd, gevolgd door twee aanwezige
spanningsvelden.

Hoop

Je kunt nauwelijks over kinderen, jongeren,
pedagogiek, youth ministry en religious educa-
tion spreken zonder het over hoop te hebben.

In de jaren tachtig van de vorige eeuw sprak de
bekende pedagoge Dasberg (1980) in haar inau-
gurele rede over een ‘pedagogiek van de hoop.
De remedie tegen het cultuurpessimisme dat

ze om zich heen zag, behelsde volgens haar een

VERWATERD GELOOF — GELOVEN ALS WATER 51



BESCHOUWING

toekomstgerichte pedagogiek. Daaronder ver-
staat zij een pedagogiek die kinderen en jongeren
perspectief geeft en die uitgaat van groeimoge-
lijkheden. Theoloog Roebben schreef in 2007 een
boek Godsdienstpedagogiek van de hoop waarin
het transcendente ‘viteindelijkheidsperspectief’
een centrale notie is. Ook schreef hij over hoop
in relatie tot de onderwijspraktijk (2017).

Pedagoog De Winter hield zijn afscheidsrede
in 2017 over ‘Pedagogiek over hoop’ Hij vraagt
zich af of de hedendaagse pedagogiek een vakge-
bied is dat hoop aanreikt. Is het niet te individu-
eel en te klinisch geworden? De Winter betoogt
dat hoop te maken heeft met ‘verwachtingen die
mensen hebben dat bepaalde gebeurtenissen zul-
len plaatsvinden of dat een gewenste verandering
gaat optreden’ (2017). Hij verbindt hieraan ook
de inspanningskracht van mensen om een doel
te bereiken. Hij onderscheidt dit van optimisme
dat volgens hem meer om algemene verwachtin-
gen gaat.

Nu is hoop natuurlijk ook een prachtig theolo-
gisch concept. Theologisch gezien ligt de bron van
hoop niet alleen in ons, maar ook buiten ons. Dan
gaat het bij hoop niet alleen om eigen inspannin-
gen, maar ook om ‘wat van elders komt, om wat
Roebben noemt, ruimte bieden aan het transcen-
dente in een ‘viteindelijkheidsperspectief’

Ik vat hoop in dit artikel op als een op ver-
wachtingsvolle wijze omgaan met mogelijkheden
en onmogelijkheden die in de (nabije) toekomst
liggen. Waarbij de verwachting gevoed kan wor-
den door verschillende bronnen, onder meer een
levensbeschouwelijke bron. Hoop gaat daarbij
niet alleen over verwachting van verbetering of
verandering van de situatie, hoewel dat natuur-
lijk wel vaak het geval is, maar het kan ook gaan

52 HANDELINGEN 201913

over hoop op bijvoorbeeld bevestiging van de
gemaakte keuze. Woorden toegeschreven aan
schrijver en voormalig president van Tsjecho-
Slowakije V. Havel, omschrijven hoop als volgt:

Hoop is niet hetzelfde als optimisme.

Evenmin de overtuiging

dat iets goed zal aflopen.

Wel de zekerheid dat iets zinvol is

ongeacht de afloop, of het resultaat.

In het leven van kinderen en jongeren staat veel
in het teken van groei, van ontwikkelen en van
verlangen. Te denken valt onder meer aan keuzes
die gemaakt moeten worden rond vervolgonder-
wijs, vormgeven aan relaties, taalontwikkeling,
of juist omgaan met stagnatie van een bepaalde
ontwikkeling. De toekomst en de mogelijkheden
of juist de onmogelijkheden in de toekomst zijn
steeds aanwezig in hun levens. Kinderen en jon-
geren ontwikkelen zich, ook als het soms maar
om kleine stapjes gaat, omdat er groeimogelijk-
heden zijn, omdat er hoop is.

Dubbel beeld
Nu komt er, als het over hoop in het leven van
jonge mensen gaat, uit onderzoeken een dubbel
beeld naar voren. Enerzijds is dat het beeld dat
jongeren uit generatie Z, geboren vanaf 2000 of
nog wat breder jonge mensen uit Generatie Y/
Einstein/Grenzeloos, geboren na 1985 en opge-
groeid in een digitale wereld, het in Nederland
over het algemeen goed hebben. Scholing en
medische zorg is voor de meesten toegankelijk,
en we leven in een relatief veilig land.
Onderzoek van Unicef uit 2012 geeft aan dat
van de kinderen in Europa Nederlandse kinderen
het gelukkigst zijn. Het rapport vergelijkt het

welzijn van kinderen in 29 OESO-landen aan

de hand van 26 indicatoren die geclusterd zijn
rondom de onderwerpen: armoede, gezondheid
en veiligheid, onderwijs, (risicovol) gedrag, huis-
vesting en omgeving. Dit beeld van gelukkige
Nederlandse kinderen komt ook naar voren uit
het onderzoek van HBSC in 2017.

Naast de vele mogelijkheden die veel kinderen
en jongeren in Nederland hebben, zijn er echter
ook serieuze angsten en beperkingen. Het onder-
zoek van HBSC 2017 laat zien dat de school- en
prestatiedruk toeneemt. En een onderzoek van
het CBS — Landelijke Jeugdmonitor uit 2017 be-
vestigt dit beeld. Winter (2017) legt er de vinger
bij dat de velerlei labels die kinderen en jongeren
tegenwoordig krijgen — psychologisch, medisch,
economisch et cetera — niet alleen goed doen. Ze
kunnen kinderen opsluiten in hun tekortkoming.

Tevens voelen veel jongeren, meer dan oude-
ren, zich onveilig, schrijft De Graaf (2017, 28).
Zij beroept zich daarvoor op CBS — Veiligheids-
monitor onderzoek (2016) en Ghauharali &
Doornebos (2015).

‘Ongeveer 25% van de 65-plussers geeft aan zich

wel eens onveilig te voelen. Dat percentage is relatief

laag als je het vergelijkt met dat van de gehele bevol-
king van 15 jaar en ouder, van wie ruim 33% zich
wel eens onveilig waant. Als het gaat om onveilig-

heidsgevoelens spannen jongeren met ruim 40%

echter de kroon’ (Ghauharali & Dorenbos 2015).
Ook beladen thema’s als klimaat, gebroken ge-
zinnen en afwezigheid van ouders spelen een rol
in de leef- en belevingswereld van jonge men-
sen. Wat betekent deze dubbele boodschap van
jongeren die gelukkig zijn aan de ene kant, en de
angsten en beperkingen die er zijn aan de andere
kant voor youth ministry?

‘YOUTH MINISTRY’: PRAKTIJKEN VAN HOOP?!

Criteria voor hoopvolle youth ministry
Ik bespreek drie criteria die mijns inziens nodig
zijn voor youth ministry als praktijk van hoop.
Allereerst, het hebben van een theologisch kader.
Dit betekent dat je eigen inspanningen voor een
betere wereld er toe doen, maar dat je tegelij-
kertijd met een geestelijk oog verder kijkt dan
het hier en nu en je eigen kunnen. Ten tweede,
het integreren van meerdere theologische noties
biedt enerzijds perspectief bij weerstand, angst
et cetera, en anderzijds bij ontwikkelingen en
geschonken mogelijkheden. Ten derde, het
participeren in een gemeenschap, iets wat een
fundamenteel aspect van kerk-zijn is.

Theologisch kader

Roebben spreekt kritisch over de tendens die hij
‘pedagogische wilssterkte’ noemt. Daaronder
verstaat hij een pedagogisch vooruitgangsgeloof
in de zin van ‘met wat aangepaste pedagogi-

sche en didactische modellen is alles wel op te
lossen’ (2017, 59). Hij vraagt naar het geestelijk
draagvlak bij ons opvoeden en de ruimte voor
kwetsbaarheid. Zijn streven is om pedagogische
inspanningen op te nemen en te herinterpreteren
in een theologisch kader. Zo krijgt bijvoorbeeld
de morele opvoedingscompetentie om niet je
eigen kwetsuren op je kinderen te projecteren, als
theologisch kader: de ervaring dat mensen uit-
eindelijk niet alles zelf hoeven te dragen. Het gaat
om een geloven in een dragende grond voor het
bestaan (2007, 75-76). En hij bespreekt de ‘over-
pedagogisering’ van opvoeding en onderwijs

in het kader van een gebrek aan eschatologisch
perspectief. Daarmee bedoelt hij dat mensen niet
durven loslaten en hun kinderen niet zien als

‘volwaardige deelnemers aan de samenleving van

VERWATERD GELOOF — GELOVEN ALS WATER 53



BESCHOUWING

morgen’ (2007, 68-69). Roebben pleit voor theo-
logische voeding in de godsdienstpedagogiek.
Dat pleidooi neem ik over voor youth ministry.

Theologische noties integreren

Hoop wordt vaak gethematiseerd in de context
van lijden. De weerbarstigheid van het leven
wordt opengebroken door flarden van hoop.
Het theologisch plaatsen van een bespreking
van hoop in de context van lijden en schuld ligt
voor de hand. Dit is ook een belangrijke bijbels-
theologische lijn. Hoop komt in de Bijbel naar
voren in een weerbarstige context van lijden,
onrecht, deportatie, onderdrukking, dood. Er
wordt een flard van hoop geboden. Er wordt —
van Godswege — een belofte gedaan waarin het
perspectief ontstaat dat verandering mogelijk is
en komt. Het kruis van Christus is wereldwijd
symbool van hoop, juist omdat bij dit kruis ook
de opstanding hoort. Het biedt mensen perspec-
tief te midden van de wanhoop.

De pedagogiek van de hoop waar bijvoorbeeld
Dasberg over spreekt, gaat echter ook over groei
en ontwikkelingen van jonge mensen. Ook die
elementen van ontwikkeling en groei dienen in
het theologische kader doordacht te worden.
Het leven van kinderen en jongeren is vaak
weerbarstig en het is mooi. Er is veel lijden in
jonge levens en er zijn vaak ook grote verwach-
tingen aangaande de toekomst. Wat hopen jonge
mensen op ontwikkeling, relaties, verdieping,
groeiend geloof, en al wat meer zij.

We hebben in youth ministry ook theologische
noties nodig die uitdrukking geven aan groei,
aan mogelijkheden en ontwikkeling. Bijbels-
theologisch gesproken kan hoop verbonden
worden met je talenten ontwikkelen en ervan

54 HANDELINGEN 201913

genieten; dat je groeit in wijsheid, ontzag voor
God en vertrouwdheid met de Heilige en ga zo
maar door. Al deze accenten laten zich niet in één
theologisch concept vangen. Het heeft te maken
met schepping en met verlossing. Waar het mij
nu om gaat is, dat als youth ministry een praktijk
van hoop wil zijn, er verschillende theologische
toonsoorten nodig zijn om jonge mensen te
helpen om zichzelf te leren verstaan als mensen
met hoop en mensen die leven coram Deo.

Die diversiteit aan toonsoorten dient in con-
crete praktijken tot uitdrukking te komen. Als
kinderen in de Kliederkerk druk bezig zijn met
spelletjes met appels, omdat het verhaal klonk
over de vrucht die van de boom des levens in
het paradijs werd gegeten, maar er wordt geen
existenti€le aandacht gevraagd voor het weerbar-
stige en het mooie van het leven en samenleven
met elkaar en met God, dan gaat er iets mis. Er
gaat ook wat mis, als je jongeren enkel het gevoel
geeft dat dingen gaan zoals ze gaan. Dan krijgt
hoop geen kans. Hoop is een glimp van licht, die
door de scheuren heen komt. En hoop raakt de
mogelijkheden, groei, en ontwikkeling die schuilt
in het leven van jonge mensen.

Participeren in een gemeenschap

Het derde criterium heeft te maken met de
gemeenschap. In het doordenken van ‘the philo-
sophy and practice of hope’ gaat filosoof Fish-
man (2007), en De Winter (2017) citeert hem,
te rade bij de bekende filosoof, psycholoog en
pedagoog Dewey. Fishman interpreteert Dewey
in relatie tot de praktijk van hoop als volgt:

de kans dat je hoop wordt bewaarheid wordt
groter in codperatie met anderen. Dewey geeft
aan dat het gaat om groeien en om met elkaar

te proberen boven jezelf uit te stijgen.

‘Dat ‘met elkaar boven jezelf uitstijgen’ zou je een

funderend principe voor hoop kunnen noemen,

aldus De Winter’ (2017).

Ook rabbi Robins verbindt hoop en gemeen-
schap (2016, 131; geciteerd door Mercer 2016,
196). Zij beargumenteert dat hoop afhankelijk
is van de gemeenschap en niet van het individu.
Relaties zijn de enige plekken van hulp en hoop.
Hoop is zo een levenswijze gebaseerd op de ge-
meenschap. Het boven jezelf uitstijgen ligt voor
Dewey binnen de sociale context van mensen.
Hij houdt zich verre van metafysische claims.

Over de christelijke gemeenschap als bron
van hoop valt ook vanuit theologisch perspec-
tief veel te zeggen. De gemeenschap als een plek
van hulp en hoop. Kenmerkend voor een chris-
telijke gemeente is de verbinding in en door de
doop. De doop is niet alleen de hoopvolle weg
voor mensen door de dood naar het leven, het
is ook de doop waardoor de dopeling wordt
opgenomen in de gemeente van Christus.

Er is in onze tijd ruimschoots aandacht voor
de gemeenschap, onder meer in de sociale
pedagogiek, waar De Winter zich toe rekent,
komt dit tot uitdrukking, bijvoorbeeld in een
begrip als ‘shared agency’ waar deze pedago-
giek aandacht voor vraagt (De Winter 2017).
Deze nadruk op gemeenschap is er wellicht als
reactie op alle individualiseringstendensen in de
tweede helft van de 20e eeuw en in aansluiting
bij de netwerkende mens.

De nadruk op gemeenschap blijkt ook uit
centrale concepten in youth ministry in de 21e
eeuw. ‘Relational youth ministry’ (Root 2007),
‘being together’ (Van Wijnen 2016), ‘de meester-
gezel-benadering’ (De Kock 2014), de nadruk

‘YOUTH MINISTRY’: PRAKTIJKEN VAN HOOP?!

op intergenerationeel jeugdwerk die Van
Leersum-Bekebrede analyseert in haar studie
naar kinderen en liturgie (2018). Dit zijn di-
verse concepten waarmee we een tijdje herijken,
bijsturen, en theologiseren.

Twee spanningsvelden

Naast bovengenoemde criteria voor youth minis-
try als praktijken van hoop, zijn er ook elemen-
ten die hoop onder druk zetten. Ik noem er twee:
de vrees in de kerk dat er geen opvolgers zijn en
haperingen in de getuigende gemeenschap.

Vrees en wanhoop in kerk
Kinderen en jongeren hebben niet alleen in hun
leven hoop (nodig), ze bieden ook hoop, niet in
de laatste plaats aan kerkelijke gemeenschappen.
Ze bieden hoop aan de kerkelijke gemeenschap
dat de kerk doorgaat. Of nog breder: hoop dat
God doorgaat op de weg van zijn Koninkrijk. Dit
perspectief geven jongeren niet alleen aan oude-
ren, maar ook aan andere jongeren, zo van ‘deze
gemeenschap doet er toe, want andere jongeren
vinden dat ook’ Voor jongeren geeft de aanwe-
zigheid van andere jongeren ook hoop.
Investeren door kerken in de jeugd is dus op
een dubbele manier investering in hoop: voor
jonge mensen zelf en voor de kerkelijke gemeen-
schappen. Kinderen en jongeren zijn een belofte.
Veel kerken die geen jongeren in hun midden
hebben, voelen zich onzeker. Pijnlijk is het als
hoop omslaat in wanhoop of als de vrees voor
achteruitgang de overhand neemt (wanhoop
en vrees zijn tegenpolen van hoop). Begrijpelijk
dat in veel kerken youth ministry een pijnpunt
en achilleshiel is. Iedere kerkelijke gemeenschap
gunt kinderen en jongeren — als die al in haar

VERWATERD GELOOF — GELOVEN ALS WATER 55



BESCHOUWING

midden zijn — domweg leeftijdsgenoten, of wil
graag een gemeente zijn waar meerdere genera-
ties zich thuis voelen.

Er is een risico dat youth ministry in kerken
meer gaat over hoop voor kerken, dan over
hoop in levens van kinderen en jongeren.
Waar wanhoop en vrees de boventoon zijn
gaan voeren, is het symbool van de jeugd en
de hoop die daarmee gemoeid is, paradoxaal
genoeg omgeslagen in zijn keerzijde. Dat werkt
verlammend. Aandacht voor jeugd en nieuw
leiderschap is onmiskenbaar van groot belang
als het gaat om het betrekken van jongeren bij
de kerk, zoals ook een onderzoek als Growing
Young (Powell et al. 2016) aantoont. Maar
waar — alle aandacht voor jeugd ten spijt — het
ontbreken van jongeren in de kerk verlammend
werkt en wanhopig maakt, kan jongeren geen
plek worden geboden. Want daar wordt geen
ruimte gegeven aan de ‘zekerheid dat iets zinvol
is ongeacht de afloop, of het resultaat’ (Havel).
En het is die zekerheid waarin je als kerkelijke
gemeenschap mensen — jong en oud — juist
hoopvol perspectief wilt geven.

Haperingen in getuigen en voorleven
Het tweede spanningsveld is haperingen in
getuigen en voorleven. Spreken over youth
ministry is niet alleen spreken over jonge men-
sen, maar over jonge mensen in hun context,
en in relatie tot belangrijke anderen. Iedereen
en zeker ook kinderen en jongeren hebben
voorbeeldfiguren nodig. Mensen die hen op een
goede manier richting geven. Die voordoen en
voorleven wat het is om hoop te hebben. Die
zich niet zomaar neerleggen bij de status quo.
Spangenberg en Lampert (Motivaction 2009)

56 HANDELINGEN 201913

concluderen dat ouders het moeilijk vinden
om waarden over te dragen. De onderhande-
lingscultuur en gedachte ‘we moeten het vooral
leuk hebben’ staat dat in de weg. Een van de
oorzaken voor de ontstane verlegenheid die
het onderzoek aanwijst, is dat de opvoeders het
jong-zijn tot ideaal hebben verheven. Als dat zo
is, en als dat de afgelopen tien jaar niet is ver-
anderd, dan kijken we meer terug dan vooruit.
Terwijl je voor hoop ook dat laatste nodig hebt.

Waar het jong-zijn tot ideaal wordt verheven,
komt, opnieuw paradoxaal, het doorgeven van
een hoopvol perspectief onder druk te staan.

Ook in de theorie van Nieman (2014) over
volwassen worden, wordt dit element van
eeuwige jeugd gethematiseerd. Het staat een
volwassen worden in de weg. Zij signaleert een
dubbele boodschap. Enerzijds worden we gesti-
muleerd om ons neer te leggen bij de status quo
en te stoppen met dromen. Anderzijds worden
we overspoeld met ‘producten en suggesties die
ons jong moeten houden’ (172). Nieman, die
zich veelvuldig beroept op filosoof Kant, schrijft
‘volwassen worden is in overeenstemming den-
ken met jezelf’ (172, 190).

Waar voor Nieman grote religies met geves-
tigde leerstellingen dit proces in de weg staan
(95-96), benadrukt De Kock (2017) dat volwas-
sen worden als het tegenovergestelde van ‘je on-
nadenkend overleveren aan verwachtingen van
anderen en je neerleggen bij de onvolmaaktheid
van de wereld’ (82), uitstekend aansluit bij ide-
alen van kerken. Het sluit aan op het ideaal van
je leven léven zoals het is bedoeld, hoewel er wel
grote variatie is in hoe kerken dit thematiseren.

Wat leeft de oudere generatie de jongere
generatie voor? Een bekende opdracht uit de

Bijbel is om te getuigen van de hoop die in je
leeft. Jaren geleden sprak Van der Ploeg (1985)
treffend over ‘het lege testament’ en drukte
daarmee de verlegenheid van opvoeders uit,
omdat ze niet weten wat door te geven. Tijden
van pluralisering zetten geloofsoverdracht en
geloofscommunicatie onder druk. Voor youth
ministry als praktijken van hoop is het nood-
zaak dat jonge mensen volwassenen kennen die
voorleven wat het is om je niet neer te leggen
bij de status quo, en die leven vanuit de hoop
van Gods Koninkrijk.

Een belangrijke christelijke praktijk waarin
hoop wordt uitgedrukt is het gebed. In het gebed
wordt de status quo bevraagd, bekritiseerd en
vanuit ander perspectief bezien. Het is dus van
belang dat jongeren leren bidden van hen die het
voordoen.

Een laatste opmerking bij dit spanningsveld
van getuigen en voorleven is die over samen-
werking. Op veel plaatsen is het jeugdwerk de
oefenplek van samenwerking tussen kerkelijke
gemeenschappen. Samenwerken is vaak een ge-
bied waar youth ministry in voorop loopt. Maar
wat is de getuigende boodschap als het kerken
verder niet lukt, of heel moeizaam, om samen
te werken? Dat levert een kwetsbare bedding op
voor hoopvolle youth ministry.

Samenvattend

In youth ministry is nauwkeurige aandacht

nodig voor de leef- en belevingswereld in relatie
tot hoop. Youth ministry aan jonge mensen in
Nederland die aan de ene kant gelukkig zijn, en
aan de andere kant kwetsbaar en angstig, vraagt
om een rijke theologie, waarin aandacht wordt
gegeven aan de groei- en bloeimogelijkheden van

‘YOUTH MINISTRY’: PRAKTIJKEN VAN HOOP?!

mensen, en aan hoop te midden van wanhoop.

In veel kerkelijke gemeenschappen is er een
groeiende wanhoop omdat zij die symbool
staan voor hoop, afwezig zijn. Het lijden aan
het ontbreken van levend jeugdwerk, of contact
met jonge mensen, maakt dat de aandacht komt
te liggen bij het ontbreken van hoop. Dit kan
een actief en getuigend geinvolveerd zijn belem-
meren.

Het nadeel van statistieken die een neergang
laten zien, is dat je jonge mensen vooral ziet als
ontbrekende groep (zie hiervoor ook de bijdrage
van Erik Sengers). Terwijl het in absolute aantal-
len nog steeds kan gaan om een substantiéle
betrokken groep. De Hart (2014, 62) toont aan
dat aan de ene kant het percentage Nederlandse
jongeren dat op de kerk betrokken is laag is,
maar aan de andere kant het percentage regel-
matige kerkgangers toeneemt onder met name
protestantse jongere kerkleden (17-30 jaar).

De vraag naar hoopvolle praktijken dient dus
niet alleen in het licht van teruglopende percen-
tages van participatie van jongeren te worden
besproken, maar ook in het licht van overtuigin-
gen en verwachtingen van jonge mensen die —
wellicht meer en meer geconcentreerd op enkele
plekken — wel aanwezig zijn.

De titel van dit artikel heeft niet alleen een
vraagteken, maar ook een uitroepteken. In en
vanuit kerken zijn er contacten met duizenden
jonge mensen en wordt er samen opgelopen om
te leren leven met een doel voor ogen dat jezelf
en je situatie overstijgt.

Dit artikel is de bewerking van een lezing gehouden op
14 september 2018 bij het Symposium ‘Groeispurten en
kinderziektes’ van het Onderzoekscentrum voor Jeugd,
Kerk en Cultuur.

VERWATERD GELOOF — GELOVEN ALS WATER 57



BESCHOUWING

Literatuur

Boer, M., Stevens, G. et al. (2017). Gezondheid en welzijn van
jongeren in Nederland. HBSC-rapport. http://www.hbsc.
org/publications/international/

Dasberg, L. (1980). Pedagogie in de schaduw van het jaar 2000.
Of hulde aan de hoop. Meppel: Boom.

Fishman, S.M., McCarthy, L. (2007). John Dewey and the
Philosophy and Practice of Hope. Urbana and Chicago:
University of Illinois Press.

Goodhart, D. (2017). The Road to Somewhere. The Populist
Revolt and the Future of Politics. London: Hurst & Co
publishers.

Graaf, B. de (2017). Heilige strijd, het verlangen naar veiligheid
en het einde van het kwaad. Utrecht: Boekencentrum.

Hart, J. de (2014). Geloven binnen en buiten verband. Gods-
dienstige ontwikkelingen in Nederland. SCP.

Kock, A. de (2014). A typology of catechetical learning
environments. International Journal of Practical Theology,
18 (2), 264-286.

Kock, A. de (2017). Volwassen worden in de kerk. Radix 43
(2), 78-84.

Leersum-Bekebrede, L. van, Sonnenberg, P.M., Kock, A. de
& Barnard, M. (2019). Deconstructing Ideals of Worship
with Children. Studia Liturgica 49 (1), 71-88. DOI:
10.1177/0039320718808945.

Mercer, J.A. (2016). Editorial: Religious Education as a Prac-
tice of Hope. Religious Education 112 (3), 195-197, DOLI:
10.1080/00344087.2017.1325697.

Powell, K., Mulder, J. Griffin, B. (2016) Growing Young. Six
Essential Strategies to Help Young People Discover and Love
Your Church. Ada: Baker Publishing Group.

Robins, R. (2016). Hope: A Talmudic Quandry and Remedy.
Journal of Pastoral Theology 26 (2), 129-132.

Roebben, B. (2007). Godsdienstpedagogiek van de hoop.
Grondlijnen voor religieuze vorming. Leuven/Den Haag:
Acco Uitgeverij.

Roebben, B. (2017). Generating Hope: The Fu-
ture of the Teaching Profession in a Globalized
World. Religious Education 112 (3), 199-206, DOI:
10.1080/00344087.2017.1308181.

Root, A. (2007). Revisiting Relational Youth ministry From a
Strategy of Influence to a Theology of Incarnation. Downers
Grove: Intervarsity Press.

Spangenberg, EM. Lampert (2009). De grenzeloze generatie
en de eeuwige jeugd van hun opvoeders. Amsterdam: Nieuw
Amsterdam Uitgevers [Motivaction].

Senter, M.H., Black, W., Clark, C. & Nel, M. (2001). Four
Views of Youth ministry and the Church. Grand Rapids:
Zondervan.

Ploeg, P. van der (1985). Het lege testament. Een onderzoek
onder jonge kerkverlaters. Wever: Franeker.

58 HANDELINGEN 2019 | 3

Wijnen, H. van & Barnard, M. (2017). Being-together as a
Basic Given: Finding New Ways in Youth ministry in a
Time of Transition. Ecclesial Practices 4 (1), 25-44.

Websites

CBS - Jaarrapport 2017 Landelijke Jeugdmonitor. https://
www.cbs.nl/nl-nl/publicatie/2017/48/jaarrapport-
2017-landelijke-jeugdmonitor (gezien 29 augustus 2018).

CBS — Veiligheidsmonitor 2016. https://www.cbs.nl/nl-nl/
publicatie/2017/09/veiligheidsmonitor-2016 (gezien 26
augustus 2018).

Winter, M. de (2015). Pedagogiek over hoop. Het onmisken-
bare belang van optimisme in opvoeding en onderwijs.
https://www.ris.uu.nl/ws/files/33028988/Afscheidscollege_
mei_2017_webversie_definitief_30_5_2017.pdf (gezien 22
augustus 2018).

Ghauharali, R. & Dorenbos, R. (2015). Ouderen voelen zich
minder onveilig dan jongeren. https://www.socialevraag-
stukken.nl/ouderen-voelen-zich-minder-onveilig-dan-
jongeren/ (gezien 5 maart 2019).

Jeugdtrends 2018. https://www.missienederland.nl/k/n646/
news/view/250548/233410/jeugdtrends-2018.html#_ftn7
(gezien 22 augustus 2018).

Nederland bovenaan in internationale vergelijking kin-
derwelzijn (2013). https://www.unicef.nl/nieuws/2013-
04-10-nederland-bovenaan-in-internationale-vergelijking-
kinderwelzijn (gezien 4 september 2018).

Weten hoe gelukkig kinderen in Nederland zijn? https://
www.uu.nl/onderzoek/kinder-en-jeugdstudies/weten-hoe-
gelukkig-kinderen-in-nederland-zijn (gezien 4 september
2018).

Ronelle (dr. PM.) Sonnenberg is universitair docent
Praktische Theologie/Youth ministry aan

de Protestantse Theologische Universiteit.

E pmsonnenberg@pthu.nl

BESCHOUWING | MAARTEN MEESTER

Is nieuwe spiritualiteit
eigenlijk wel zo nieuw?

Als zevenjarig jongetje verbaasde ik me over de stelligheid waarmee de
pastoor zijn boodschap bracht — hoe wist die man dat allemaal zo zeker? Als
tienjarige verloor ik mijn geduld bij de Hare Krishna’s — waarom moest dat

chanten een eeuwigheid duren?

an oorsprong katholiek, begonnen

mijn ouders rond mijn achtste jaar

aan een spirituele queeste langs onder
meer transcendente meditatie, antroposofie, de
Hare Krishna- en Bhagwan-beweging.

Vandaar dat met name het volgende deel van
de Handelingen-vraagstelling mij verbaasde:

‘Als men zelf zich betrokken voelt bij een bepaalde

vorm waarin religie beleefd wordt, kan men daar

moeilijk afscheid van nemen of beseffen dat er ook
andere vormen kunnen zijn waarin men geloof
beleeft.
Niet alleen waren mijn ouders zich er terdege
van bewust dat er andere vormen bestonden, zij
wilden ook juist graag afscheid nemen van de
vorm waar ze zich tegen wil en dank betrokken
bij voelden: het katholicisme.

Uit wat mijn vader daarover vertelde, kwam
dat neer op ’s ochtends vroeg verplicht de mis
bijwonen op het gymnasium. Mijn moeder had
het over hardvochtige nonnen op de kostschool
en biechtvaders die haar ertoe aanzetten zon-
den te verzinnen.

Nieuwe spiritualiteit versus

oude religie?

Toen ik in 2007 op verzoek van uitgeverij

Ten Have een boek over nieuwe spiritualiteit

schreef, merkte ik dat ook aanhangers van oude

religie en nieuwe spiritualiteit een duidelijke

breuk zagen tussen beide. Mike George (2004;

2007) van de Brahma Kumaris Spirituele

Academie zette het standpunt van de ‘nieuwko-

mers’ helder neer:
‘Religie wil ons doen ‘geloven’ dat er een God
bestaat, een geloof dat vaak inhoudt dat het niet
mogelijk is om God te kennen, direct of indirect,
of zelfs om hem te benaderen. (...) Het geloof van
elke religie kan een bedreiging zijn voor dat van
anderen, zeker wanneer ze Gods naam inroepen
om hun vormen van geloof en daden te onder-
steunen. Spiritualiteit, aan de andere kant, moedigt
ons aan afscheid te nemen van al onze beperkte
denkbeelden en zowel nederig te zijn als open te
staan voor de mogelijkheid dat God aanwezig is in
je leven. Vandaar de nadruk op persoonlijke erva-
ring in plaats van op een aangeleerd of overgeérfd

geloof. (...)

VERWATERD GELOOF — GELOVEN ALS WATER 59



Terwijl religie ertoe neigt strikte aanhankelijkheid
aan te moedigen aan een verzameling te boek ge-
stelde en geinstitutionaliseerde vormen van geloof,
zou spiritualiteit zeggen: ‘Je moet me niet geloven
als ik zeg dat het buiten sneeuwt — ga zelf kijken.
Hier, ik wijs je de weg, maar nu moet je gaan en
zelf de sneeuw zien en aanraken”

Namens de ‘gevestigde’ religies liet ik gods-
dienstsocioloog Gerard Dekker (2007) spreken:
‘Want déze spiritualiteit is geen vervanging van

de afnemende godsdienstigheid. Integendeel,
het effect op het samenleven kan tegengesteld
zijn. Kortweg gezegd: godsdienst kan mensen
samenbinden en het samenleven van de mensen
ten goede veranderen, in de huidig nagestreefde
spiritualiteit richt de mens zich op zichzelf en gaat
er weinig invloed van uit op de wereld.
Ook meer onpartijdige wetenschappers gingen
mee in dat polemische discours.
‘Spiritueel is iets wat je graag wilt zijn, het is per-
soonlijk, en vertrouwen speelt een rol (...)} schreef
godsdienstpsychologe Joke van Saane (2007).
‘Religie heeft daarentegen in de vorige eeuw
langzaam maar zeker meer negatieve betekenissen
gekregen. Religieus associeert men met negatief en

met beperkingen.

God in Nederland, het tienjaarlijkse onderzoek
naar de religieuze staat van de Nederlander,
zette in 2007 de ‘nieuwe spirituelen’ ook duide-
lijk neer als ‘buitenkerkelijken’:
‘Onder de buitenkerkelijken met religieuze
overtuigingen vormen zij een kerngroep van
religieus geinteresseerden. Ze betonen zich daarbij

ware spirituele omnivoren. Nieuwe spirituelen

< ‘Emmaiisgangers’

IS NIEUWE SPIRITUALITEIT EIGENLIJK WEL ZO NIEUW?

worden gekenmerkt door veel belangstelling voor
zingevingsvragen, een hoge mate van religi-

euze individualisering, een sterke gerichtheid op
zoekreligiositeit en een grote religieuze openheid’
(Bernts, Dekker & De Hart 2007).

Een theoretische basis onder de tegenstelling
religie/spiritualiteit legden Paul Heelas en Linda
Woodhead in The Spiritual Revolution (2005).
Lange tijd domineerde in het Westen het ‘life as’-
model, stellen de Britse religiewetenschappers.
Het leven van een vrouw kreeg betekenis door-
dat zij zichzelf zag als een toegewijde echtgenote,
moeder, dochter. De man beschouwde zichzelf
als echtgenoot, vader, zoon. Daar hield het niet
mee op, want beiden zagen zichzelf ook nog als
lid van de parochie, onderdaan van de koning,
onderdeel van Gods schepping. Zij leefden hun
leven conform wat anderen en instituties van
hen verwachtten, en conform de plaats waarvan
zij meenden dat ze die in de gemeenschap en de
kosmos toegewezen hadden gekregen.

De gemiddelde 21e-eeuwer kan zich echter
niets meer voorstellen bij dat leven van ob-
jectieve rollen en verplichtingen. Waarom zou
zij zich opofferen, en haar werkelijke verlan-
gens negeren of onderdrukken? Haar habitus
is subjective life, het gaat om haar innerlijke,
subjectieve leven. Zij wil juist haar eigen unieke
zelf worden, ontdekken wie zij is buiten al die
opgelegde rollen.

Als je, zoals Heelas en Woodhead dat deden,
dit onderscheid loslaat op religie en spirituali-
teit, ontstaat er inderdaad een onoverbrugbare
kloof tussen die twee. Religie is ‘life as’ Vanuit
het ‘subjective life-perspectief ontneemt de
kerk je de mogelijkheid je eigen spirituele pad

VERWATERD GELOOF — GELOVEN ALS WATER 61



BESCHOUWING

te gaan, diep in jezelf de waarheid te vinden.

In plaats daarvan zadelt die je op met dode
dogma’s en gedateerde wet- en regelgeving.
Vanuit een ‘life as™-perspectief gezien, beperken
de nieuwe vormen van spiritualiteit zich tot
navelstaren. Ze isoleren de mens van het grotere
geheel waarbinnen zij pas werkelijk mens kan
zijn.

Polemiek samengevat

Op basis van het bovenstaande heb ik de po-
lemiek in onderstaande tabel samengevat. De
begrippen ‘horizontale’ en ‘verticale transcen-
dentie’ ontleen ik aan God in Nederland 1966-
2015. Het gaat dan om respectievelijk bewust
leven in het hier en nu, jezelf overstijgen en je
verbonden voelen met anderen, de natuur of de
kosmos, versus het geloof in God of een hogere
macht en in een leven na de dood.

Vanuit dit polemisch discours bekeken, valt
nieuwe spiritualiteit moeilijk te vangen. De
centrale plaats van de eigen ervaring, de open-
heid voor andere tradities en het individuele
aspect maken dat elke poging tot taxonomie
per definitie achter de feiten aanloopt. Maar
denk aan stromingen als het neoboeddhisme,

neopaganisme, neosjamanisme; aan praktijken

Religie Nieuwe spiritualiteit

Andermans gezag centraal (dogma’s)
Gesloten

Belemmerend

Collectief

Verticale transcendentie

Tabel 1 Religie versus nieuwe spiritualiteit

62 HANDELINGEN 20191 3

als auralezen, contact maken met krachtdieren,
healing, meditatie, yoga; of aan teksten als A
Course in Miracles, The Secret, Rebible.

Nuancering

Toch klopt bij nader inzien een deel van de
Handelingen-vraagstelling misschien wel. Al
toen ik aan mijn boek werkte, begon ik mij af
te vragen of oude religie en nieuwe spirituali-
teit niet meer op elkaar leken dan beide graag
toegeven? Als dat zo is, hebben mijn ouders —
en ik denk velen met hen — veel minder radicaal
afscheid kunnen nemen van de oude religie dan
zij zelf denken.

Neem de geslotenheid. Wie weleens een
stamboom van de Protestantse Kerk in Neder-
land heeft gezien, weet dat ook oude religies
zich mede door allerlei invloeden van buitenaf
steeds ontwikkelen. Voor het katholicisme geldt
hetzelfde. Heelas en Woodhead beriepen zich
voor de tegenstelling tussen ‘life as’ en ‘subjec-
tive life’ op een studie van de Canadese filosoof
Charles Taylor, Sources of the Self.

Ik ga hier nu niet in op de vraag of zij dat
boek volledig recht deden. Ik merk wel op
dat volgens Taylor het katholicisme (net als
latere vormen van het christendom) zelf heeft

Eigen ervaring centraal
Open voor andere tradities
Bevrijdend

Individueel

Horizontale transcendentie

Zelfspiritualiteit Kerkleden

Waarheid innerlijk
ervaren 51

Religie is vooral
iets persoonlijks 46

Religie heeft niet zoveel
met kerkelijkheid te maken 27

Vertrouwen op
innerlijke stem 48

In elk mens is een echte,
authentieke en ‘heilige’ kern 24

IS NIEUWE SPIRITUALITEIT EIGENLIJK WEL ZO NIEUW?

Ongebonden Ongebonden Seculieren
gelovigen spirituelen

48 40 22

58 47 28

57 62 33

66 71 46

37 35 12

Tabel 2 Instemming met items uit de nieuwe spiritualiteit per groep (% dat de stelling volledig onderschrijft)

bijgedragen aan de voor nieuwe spiritualiteit
z0 kenmerkende subjectieve wending. Neem
de Belijdenissen, waarin de kerkvader Augusti-
nus zichzelf analyseert. Of diens uitspraak: ‘Ga
niet naar buiten, keer tot uzelf in; de waarheid
verblijft in de innerlijke mens’
Taylor(1989; 2007):
‘De wending naar binnen van Augustinus heeft in
het Westen een ontzagwekkende invloed gehad,
aanvankelijk door een familie van vormen van
christelijke spiritualiteit in te luiden, die zich gedu-
rende de Middeleeuwen verder ontwikkelden en
tijdens de Renaissance opnieuw tot bloei kwamen.
Deze wending naar binnen neemt echter later ge-
seculariseerde vormen aan. We keren tot onszelf in,
echter niet noodzakelijkerwijs om God te vinden,
maar om in ons leven een bepaalde orde te ontdek-
ken of aan te brengen, of om het een bepaalde

betekenis of rechtvaardiging te verlenen’

Ook in zijn in 2007 verschenen A Secular Age
nuanceerde Taylor indirect het onderscheid
tussen oude religie en nieuwe spiritualiteit. Al
ver voor de Reformatie deed de kerk pogingen
om het innerlijke geestelijk leven van de leken
op een hoger niveau te brengen. Zo besloot het
Vierde Lateraanse Concilie in 1215 dat die leken
minstens één keer per jaar moesten biechten
en ter communie moesten gaan. Je zou dat als
een vorm van uitwendige dwang kunnen zien,
maar paradoxaal genoeg had dit wel tot gevolg
dat het individu zich ging verdiepen in zijn
persoonlijke relatie tot God, en daardoor ook
meer in zichzelf.

Die algemene wending naar binnen, plus de
bijbehorende nuancering van het onderscheid
tussen oude religie en nieuwe spiritualiteit, blij-
ken verder duidelijk uit het bovenstaande deel
van een tabel uit God in Nederland 1966-2015
(daar tabel 6.2; hier tabel 2, zie hierboven).

VERWATERD GELOOF — GELOVEN ALS WATER 63



BESCHOUWING

Totaal | Totaal | Kerkleden

2006 2015
Kaarsje branden
voor iets of
iemand 51 48 58
Naar een plek
om stil te staan
bij alles 39 29 44
Deelname
cursus
spiritualiteit 26 16 25
Herdenkings-
plek opgezet
of bezocht 16 8 9
Thuis
heilige plek 15 8 10
Op bezinnings-
tocht geweest 11 3 4
Deelgenomen
aan een
stille tocht 9 6 7
Geen van
bovenstaande
activiteiten 24 38 24
Yoga - 13 10
Meditatie - 16 17

Ongebonden | Ongebonden Seculieren
gelovigen spirituelen

67 60 30
41 36 12
22 27 5
9 9 7
17 11 1
3 1 1
6 6 4
23 20 57
17 36 8
23 43 5

Tabel 3 Deelname bezinningsactiviteiten en individuele rituelen, per meetjaar en groep

Ook van de kerkleden vindt een substantieel
deel nu de innerlijke component belangrijk.
Hedendaagse praktijken nuanceren de tegen-
stelling oude religie — nieuwe spiritualiteit nog
sterker. Getuige tabel 3 hierboven (in genoemd

64 HANDELINGEN 20191 3

onderzoek tabel 6.8) ligt de breuklijn hier tus-
sen seculieren enerzijds en kerkleden, onge-
bonden gelovigen en ongebonden spirituelen
anderzijds, niet tussen kerkleden en ongebon-
den spirituelen.

Neosjamanisme als voorbeeld

Een nadere blik op de samenvatting van het

polemisch discours die ik boven gaf, nuanceert

de tegenstelling verder. Het neosjamanisme bij-

voorbeeld past op het eerste gezicht binnen het

polemisch discours. Zo neemt de Nederlandse

sjamaan Jos Kester duidelijk afstand van religie:
‘Sjamanisme is geen religie, al wordt het door veel
antropologen gezien als de oudste spirituele stro-
ming op aarde waar religies uit zijn voortgekomen’
(www.joskester.com).

Ook stelt hij expliciet de eigen ervaring voorop:
‘Sjamanisme betekent ervaren. Je eigen ervaring staat
centraal. Dit wil zeggen dat je gedurende workshops
of coaching het in je botten kunt voelen wat er
plaatsvindt. Als je dingen wilt veranderen kunnen
we er lang over praten, maar ervaren is de (enige)
manier om het werkelijk te doen.

Verder benadrukt hij de openheid:

‘Sjamanen worden bij veel volkeren aangetroffen.
Sjamanistische levensvisies bij deze volkeren zijn

cultureel bepaald. Er bestaan dan ook vele, soms

sterk uiteenlopende, vormen van.

Hij wijst ook op de bevrijdende werking:

‘Het doorbreken van oude patronen. Dat je het
heft in eigen handen neemt en je niet laat leiden
door gedrag dat je als kind hebt geleerd om bij-
voorbeeld aandacht van je ouders te krijgen. Daar-
bij is het neosjamanisme individueel: ‘Hieronder
tref je een traject van zeven stappen aan. Je kunt
ook voor een of twee sessies komen of een Skype-
gesprek aanvragen. Het is allemaal mogelijk.

Die bovengenoemde bevrijding zorgt ten slotte

voor horizontale transcendentie.

Niet alleen kun ‘je meer aanwezig, meer geaard,
meer gelukkig, meer jezelf’ zijn, tevens kun je ‘ver-

banden herkennen tussen jezelf en je omgeving. Je

IS NIEUWE SPIRITUALITEIT EIGENLIJK WEL ZO NIEUW?

weet dat alles en iedereen met elkaar is verbonden,
waar jij onlosmakelijk deel van uitmaakt. Het is je
doel te leven op een onbaatzuchtige manier en je te

laten meevoeren op de stroom van het leven

Kritischer blik
Een kritischer blik nuanceert echter ook hier de
tegenstelling religie — spiritualiteit. Ten eerste
plaatst Kester zelf het sjamanisme al in een
eerbiedwaardige traditie:
‘Sjamanen worden bij veel volkeren aangetroffen.
Sjamanistische levensvisies bij deze volkeren
zijn cultureel bepaald. Er bestaan dan ook vele,
soms sterk uiteenlopende, vormen van, maar
met allemaal een en dezelfde overeenkomst; dat
zij gedurende hun reizen (extase) in de andere
werkelijkheid spreken en kunnen bemiddelen met
de voorouders en goden (spirits).
Ten tweede komt de individuele ervaring tot stand
dankzij een collectieve praktijk. Neem de zweethut
die Kester in de aanbieding heeft. De ongebrui-
kelijke omgeving van de hut zelf, de hitte, het feit
dat je naakt of bijna naakt met vreemden in een
ruimte bent, samen zingt, drumt en bidt, maken al
dat je afstand neemt van je gebruikelijke zelf.
Ten derde levert Kester het interpretatieve
kader voor de individuele ervaring:
‘Het gezamenlijk zweten is niet alleen nuttig als
ontspanning en reiniging van lichaam en geest.
De zweethut wordt ook gebruikt voor initiatie,
geboorte en verbinding. De ceremonie wordt
gezien en ervaren als een wedergeboorte. De hut
staat hierbij symbool als het vrouwelijke. Het vuur
en de stenen als het mannelijke. De zweethut die
hier wordt besproken gaat uit van de aanwezigheid
van de spirits en onze voorouders, die komen voor

heling van lichaam, geest en ziel”

VERWATERD GELOOF — GELOVEN ALS WATER 65



BESCHOUWING

Ten vierde helpt Kester achteraf nog de indivi-
duele ervaring te articuleren.
‘Een bijzondere kwaliteit van een sjamaan is dat
hij of zij kan reizen in andere werkelijkheden en
daar, met de hulp van zijn of haar krachtdieren en
gidsen, informatie kan krijgen over tal van zaken.
Deze informatie kun je ook zelf “ophalen”. Iets wat
ik mensen leer. Dat is het ervaren van wat er aan
wijsheid in jezelf zit.
Samenvattend verdient de tegenstelling oude
religie — nieuwe spiritualiteit nuancering. Zo is
oude religie niet alleen gesloten en dogmatisch,
maar ook divers en dynamisch. Ook komt de
voor nieuwe spiritualiteit belangrijke innerlijke
wending voort uit wat in het Westen voor de ar-
chetypische oude religie doorgaat: het christen-
dom. Verder speelt de innerlijke beleving voor
zowel kerkleden als ongebonden spirituelen
een grote rol. Ten slotte lijken de praktijken van
kerkleden en ongebonden spirituelen op elkaar
en is nieuwe spiritualiteit minder individueel

dan het polemisch discours doet voorkomen.

Maar vorm telt
Voor alle duidelijkheid: ik stel niet dat het
verschil tussen oude religie en nieuwe spiritua-
liteit slechts een vormkwestie is. Terug naar de
zweethut. Vanuit het denken van de Franse we-
tenschapsantropoloog Bruno Latour bekeken,
schept een netwerk van mensen en niet-mensen
daar iets wat voorheen niet bestond (1999). De
sjamaan en de deelnemers interacteren met de
hut, de verwarmde stenen, het stookhout, de
trommels, de kleren (of beter: het gebrek daar-
aan) en scheppen zo een nieuwe ervaring. Vorm
en inhoud vallen daarbij niet strikt te scheiden.
Datzelfde geldt in bredere zin voor nieuwe

66 HANDELINGEN 201913

spiritualiteit. Ik heb boven beargumenteerd

dat er een opmerkelijke continuiteit schuilt
onder het polemisch discours dat oude reli-

gie tegenover nieuwe spiritualiteit stelt. Maar
daarmee presenteer ik het aanvankelijke succes
van nieuwe spiritualiteit nog niet puur als een
marketingtruc; als hup, ‘subjective life’-sausje
eroverheen en klaar is de rebranding van oude
religie als nieuwe spiritualiteit. Want net als het
zweethut-netwerk schept het nieuwe-spirituali-
teit-netwerk iets wat alleen binnen dat netwerk
kan bestaan. Daarbij valt dat netwerk weer
onder een groter netwerk, de cultuur waarmee
nieuwe spiritualiteit interacteert.

Nu stelden Heelas en Woodhead terecht dat
in een cultuur waarin ‘subjective life’ domineert
religieuze vormen die uitgaan van ‘life as’ op
weinig enthousiasme mogen rekenen. Dat
maakt de vorm van nieuwe spiritualiteit niet
willekeurig maar essentieel. Alleen als die niet
te veel op de oude lijkt, kan hij werken. Dus als
hij het ‘life as’-keurslijf goed genoeg wegmoffelt
onder de ‘subjective life’ trek-toch-lekker-aan-
waar-je-je-goed-bij-voelt-kleding.

Maar ik duid dat niet opportunistisch, in de
zin van ‘Als we willen dat alles blijft zoals het is,
moet alles anders worden’ — woorden van het
personage Tancredi in de roman De tijgerkat
van Giuseppe Tomasi di Lampedusa (1958),
dat de republikeinen steunt om de monarchie
te behouden. Nee, met dat ‘werken’ bedoel
ik dat nieuwe spiritualiteit, ook al verschilt
ze gradueel en niet principieel van de oude
religie, daadwerkelijk iets nieuws te bieden
heeft. Wel kan ze dat nieuwe alleen bieden in
een negatieve relatie tot het oude, door het
verschil met oude religie te benadrukken en de

overeenkomsten te verzwijgen. De nadruk op
het verschil werkt performatief; beschrijft niet
alleen maar schept iets nieuws.

Nieuwe spiritualiteit biedt mensen een
nieuwe waardevolle ervaring juist doordat ze
zich als de Ander van oude religie voordoet.
Als mijn vader ’s ochtends vroeg de zonnegroet
brengt, heeft hij een voor hem wezenlijk meer
waardevolle ervaring dan wanneer hij als
gymnasiast verplicht naar de ochtendmis ging.
Zo heeft mijn moeder een voor haar meer
waardevolle ervaring als zij met de leden van
haar ‘Cursus in wonderen-groep’ over haar
innerlijk leven praat dan wanneer zij verplicht
biechtte.

Of moet ik zeggen: de nadruk op het verschil
werkte performatief? Volgens de laatste editie
van God in Nederland blijft de door Heelas en
Woodhead voorspelde spirituele revolutie uit.
Uit een zeker niet representatieve steekproef
die ik heb genomen — de shortlist voor de
verkiezing van het Beste spirituele boek 2018
— maak ik ook op dat het polemische discours
afneemt. Zo geeft voormalig Happinez-
hoofdredactrice Inez van Oord (in Rebible,
2017) de Bijbel weer een kans door die zo vrij
mogelijk van de betuttelende en veroordelende
traditie te lezen:

‘God had al die tijd naar ons gekeken, knikte

bemoedigend en zag dat het goed was. Wij zagen

het nu zelf ook. Kennis van goed en kwaad heb je

nodig, om te kunnen kiezen. Nu weten we genoeg.

De weg terug naar die boom in het midden is niet
zo ver als je denkt. En God zegt: ‘Welkom. Geef
maar door aan iedereen die het nog niet weet. Het

paradijs is er nog. Ik wacht op je~

IS NIEUWE SPIRITUALITEIT EIGENLIJK WEL ZO NIEUW?

In andere genomineerde boeken komt het
christendom zelfs niet of nauwelijks meer voor
— in positieve noch in negatieve zin. Neem de
winnaar, het beste Spirituele Boek van 2018.
‘Hé Jelle hier, van SoChicken), zegt een frisse, sym-
pathieke jongeman in een filmpje op de bijbeho-
rende site (sochicken.nl). ‘En Snuffel’, voegt hij toe,
waarop kort een liggend hondje in beeld verschijnt.
De jongeman vervolgt: ‘In deze video geef ik je zes
tips die je vandaag kunt uitvoeren om je leven sim-
peler te maken, zodat je meer kalmte kunt ervaren,
meer plezier kunt beleven en echt het gevoel kunt
hebben dat je leeft. Dan komt tip één: minimaliseer
je spullen. ‘Door overbodige spullen uit je leven te
gooien, maak je ruimte en aandacht vrij die je kunt
toewijden aan de dingen en de mensen en de spul-

len die je echt belangrijk vindt’

Hoe dit te duiden? Verdwijnt met de generatie
van mijn ouders, met mensen die zijn opgegroeid
met het christelijk geloof als vanzelfsprekendheid,
ook de behoefte aan vormen van spiritualiteit die
zich profileren als de Ander van het christendom?
Ontstaat er een seculiere spiritualiteit, die even
makkelijk inspiratie opdoet bij de oude religies

als bij bijvoorbeeld de positieve psychologie? Of is
seculiere spiritualiteit een oxymoron en zal ook de
seculiere spirituele revolutie uitblijven?

Ik weet het niet. Wat ik wel weet is dat mijn
vrouw en ik gisteren bij toeval in Mildam
terechtkwamen. De in 2012 overleden kunste-
naar Louis le Roy heeft daar met restmateriaal
van stratenmakers in een stuk bos zijn Eco-
kathedraal gebouwd.

‘Magisch’, vond mijn vrouw — een winter-
koninkje had op veertig centimeter van haar
neus gezongen. Ikzelf was de kathedraal afwezig

VERWATERD GELOOF — GELOVEN ALS WATER 67



BESCHOUWING

binnengekomen, vol gedachten aan het essay
over stoppen met milieu vervuilen waaraan

ik werk. De symbiose die de van stoeptegels
gebouwde tempels aangingen met de flora en
fauna, bracht me in een altered state of con-
sciousness. Van mij mag er een natuur-spirituele
revolutie komen.

Literatuur

Bernts, T., Dekker, G. & Hart, J. de (2007). God in Nederland
1996-2006. Kampen: Ten Have.

Bernts, T. & Berghuijs, J. (2016). God in Nederland 1966-
2015. Utrecht: Ten Have.

Dekker, G. (2007). Spiritualiteit is inmiddels een weeldearti-
kel geworden. Trouw, 29-10-2007.

George, M. (2004; 2007). In the Light of Meditation. A Guide
to Meditation and Spiritual Development. Winchester
(VK)/New York (VS): O Books.

Heelas, P. & Woodhead, L. (2005). The Spiritual Revolu-
tion. Why Religion is Giving Way to Spirituality. Oxford:
Blackwell Publishing.

Latour, B. (1999). Pandora’s Hope. Essays on the Reality
of Science Studies. Cambridge (VS)/Londen: Harvard
University Press.

Oord, I. van (2017). Rebible. Ontdekking van vergeten verha-
len. Utrecht: Kosmos Uitgevers.

Saane, J. van (2007). Spiritualiteit in de psychologie. In: A.
Roothaan & J. van Saane (red.), Wat is wijs? Reflecties op
spirituele vorming, (pp. 15-26). Kampen: Ten Have.

Taylor, Ch. (1989; 2007). De bronnen van het zelf. De ont-
staansgeschiedenis van de moderne identiteit. Rotterdam:
Lemniscaat.

Taylor, Ch. (2007). A Secular Age. Cambridge (VS)/Londen:
The Belknap Press of Harvard University Press.

Maarten (drs. M.A.) Meester studeerde algemene
literatuurwetenschap in Amsterdam, filosofie

in Amsterdam en Groningen (cum laude), en
journalistiek te Tilburg. Hij is publicist en spreker.
Meester schreef onder meer de boeken Nieuwe
spiritualiteit (2008) en Van gnosis tot alchemie.
Inleiding in de esoterie (2009).

E mmeester@dds.nl

68 HANDELINGEN 2019 1 3

TIPS BIJ HET THEMA

Identiteitsdag Verus

Verus, vereniging voor katholiek en chris-
telijk onderwijs, organiseert woensdag

6 november een Identiteitsdag vanuit de
katholieke traditie. Thema: ‘Duurzaam leren,
duurzaam leven’. Een oecumenisch onder-
werp, vanuit de oproep die Paus Franciscus,
samen met verschillende wetenschappers,
doet in zijn encycliek Laudato Si: ‘Laten we
de aarde weer gaan zien als ‘ons gemeen-
schappelijk huis. En ons richten naar de
zorg die nodig is om ook voor de komende
generaties mensen dieren en planten een
thuis te kunnen zijn’

Cursus ‘Spiritualiteit in de
samenleving’

De laatste God in Nederland-studie van 2016
laat de crisis van de grote kerken zien. Te-
gelijkertijd wordt er een belangstelling voor
spiritualiteit gesignaleerd. De cursus gaat op
zoek naar hoe mensen deze vandaag de dag
ervaren. Religie komt dus buiten de kerk

in beeld: wat kunnen pastores en geestelijk
verzorgers hiervan leren?

25 september, 6 en 20 november, 13.30-17.00
uur; Nieuwegracht 61/65 in Utrecht; € 350;
opgeven: luce-crc@tilburguniversity.edu;
www.tilburguniversity.edu

INTERVIEW | TOM LORMANS

Tilburg-hoogleraar Saskia Lavrijsen:

‘Belangrijk dat er luikjes

opengaan’

Saskia Lavrijssen (1976, Waalre) is hoogleraar Economic Regulation and Market Governance

aan Tilburg University. Zij doet onderzoek naar de juridische en economische grondslagen van

de regulering en het toezicht op markten, waaronder netwerk-industrieén zoals de energie- en

watersector. Zij is verbonden aan het Tilburg Law and Economics Center. Ook is zij research

partner van de Kansspelautoriteit. In 2006 verdedigde ze haar goed ontvangen proefschrift over

onafthankelijke mededingingsautoriteiten en goed bestuur.

Zij is oprichter van Oyster Legal, een gespecialiseerd juridisch adviesbureau op het gebied van

toezicht, regulering en energierecht, dat overheden, consumentenorganisaties en bedrijven

bijstaat in het ontrafelen van complexe juridische vraagstukken.

Hoe staat u in uw persoonlijke en

professionele leven in het geloof?

‘Tk ben katholiek opgevoed en ik ging vroeger
veel naar de kerk. Ik heb de communie gedaan
en het vormsel, ik ben ook getrouwd voor de
kerk en mijn kinderen zijn gedoopt. Nu ga ik
niet meer zo vaak naar de kerk.

Wat nog altijd het stukje cultuur en
opvoeding is dat ik meeneem in zowel mijn
persoonlijke leven als in mijn werk, is dat
je bepaalde waarden nastreeft. Religieuze
waarden, maar ook waarden die gekoppeld
zijn aan universele mensenrechten: ‘wees
goed voor een ander’, ‘pas goed op de wereld’,
‘probeer een ander te helpen’ en ‘probeer niet te
liegen’. Waarden die ik zelf altijd probeer toe te
passen in mijn leven en werk. Daarin ben ik erg
gedreven, merk ik, het heeft me meer gevormd
dan ik besefte.

Ik ging vroeger met mijn oma ook naar Ban-
neux (Mariabedevaartsoord in de Belgische
provincie Luik, red.) en ik ben zelf ook op
bedevaart geweest. Het speelde een grote rol

in mijn jeugd. Maar op een gegeven moment
ben je een van de weinigen en ben ik er losser
van gekomen. Nu zijn bepaalde waarden voor
mij heel belangrijk en ik vind het ook soms
fijn om in privé-situaties, bij een sterven of een
andere ernstige gebeurtenis, een moment van
bezinning te vinden. Dat vind ik dan in de kerk,
omdat dat bij mijn cultuur hoort.

Als ik ergens anders in de wereld was ge-
boren, was ik misschien wel naar een moskee
gegaan. Voor mij is religie nauw verbonden met
waar je bent opgegroeid en wat je cultuur is.

Veel waarden in al die religies komen ook
overeen. Alleen zijn er weer stromingen die
het heel extreem interpreteren of juist weer

VERWATERD GELOOF — GELOVEN ALS WATER 69



vrijer. Wat dat betreft heb ik helemaal niets met
fanatisme. Jammer, dat dit zo op die manier is
uitgewaaierd’

Dus u bent ‘gesocialiseerd religieus’ en

op een gegeven moment is dat verwaterd,

zou je kunnen zeggen. Maar u hebt wel uw

kinderen laten dopen.
‘Ja, ze zijn gedoopt. Maar de communie niet
meer, omdat ik vind dat zij zelf uiteindelijk
een keuze moeten maken. De kinderen stellen
veel vragen. Mijn jongste zoontje zei laatst: ‘Tk
geloof niet in God. Volgens mij is er gewoon
één iemand voor heel de wereld en maakt het
niet zoveel uit wat je doet. Daarmee brengt hij
onder woorden wat ik zelf ook voel. Soms pra-
ten we daarover: ‘Hoe is de wereld er gekomen?,
‘Wie was er dan als eerste?, “‘Wie was God?’, en
zo meer. ledereen heeft deze vragen en niemand
heeft ze ooit nog echt kunnen beantwoorden.
Heel mooi hoe een kind zelf gaat denken, zelf
verbanden legt en zelf ontdekt.

Mijn ouders en mijn familie zijn heel sociaal.
Religie krijg je hierdoor mee. Door jonge kinde-
ren op te voeden of jonge mensen op te leiden,
neem je verantwoordelijkheid om die waarden
steeds te benoemen. Ook voor een academische
wereld is het belangrijk dat je die universele
waarden — of je ze nu wel of niet religieus noemt

— nastreeft in je onderwijs en in je onderzoek.

Hoe worden die waarden aan de Tilburg
University nagestreefd?
‘Je kunt merken dat die waarden er hier echt in
zitten: bij de opening van de academische dienst
met een gebed en de nauwe verbondenheid van
de kerk met het stichtingsbestuur. Dat voel je

‘BELANGRIJK DAT ER LUIKJES OPENGAAN’

hier wel. Tegelijkertijd hebben we te maken met
nieuwe invloeden en culturen: iedereen loopt
hier rond. Er wordt van oorsprong aandacht aan
deze waarden geschonken en ze worden ook nog
altijd als belangrijk gezien, maar het wordt niet
tegengehouden dat mensen met andere religies
hier komen werken. Het is heel internationaal
geworden. Zo moet dat 0ok, denk ik. Je moet
een brede, open universiteit zijn, die openstaat
voor alle culturen en religies. Maar wel binnen
de grenzen van de mensenrechten.

Dus de academische wereld wordt als het
ware een eigen ‘kerk’?
‘Dat vind ik een moeilijke vraag. Nee. Ik zie
de academische wereld niet als een kerk. Meer
als een plaats waar echt wordt nagedacht over
ontwikkelingen in de maatschappij, juist ook in
Tilburg, met maatschappijstudies, economie en
recht. Je durft op afstand van de maatschappij
te staan, waarbij je wel integriteit moet nastre-
ven en transparantie. Maar je gaat geen religie
belijden, je gaat niet tegen mensen zeggen hoe
ze het allemaal moeten doen.

Ik integreer bepaalde waarden in mijzelf en
ik draag dat ook weer over als ik les geef, maar
je moet bepaalde meningen met een goede
mate van objectiviteit kunnen weergeven aan
studenten. Zij moeten zelf nadenken over wat
zij vinden van de wereld.

Maar, zoals ik al zei, die universele waarden
zijn deels terug te leiden tot de katholieke tradi-
tie, maar ook tot de internationale mensenrech-
ten. Die waarden zie je terug in onze grondwet
en zijn ook in de politiek terug te vinden.

Maar de academische wereld zou ik zeker
geen kerk noemen. Een kerk hangt een be-

VERWATERD GELOOF — GELOVEN ALS WATER 71



INTERVIEW

paalde stroming aan. Binnen de academie moet
je veel meer ruimte hebben voor verschillende

geluiden en meningen.

Toch wordt ook iedere universiteit

getypeerd door een eigen kleur. De

Tilburgse school verschilt van de Utrechtse

of de Nijmeegse.
‘Dat is misschien wel zo ontstaan en het kan ook
wel zijn dat je bepaalde stromingen hebt, die
vaak verbonden zijn aan een bepaalde hoog-
leraar. Die tendens dat universiteiten te verko-
kerd zijn en ook departementen en faculteiten,
is herkenbaar. Maar ik vind het juist goed als
daar doorstroming in is, zodat luikjes worden
geopend en je in debat kunt gaan met andere
stromingen en zo samen probeert te werken.

De wereld is nu zo aan het veranderen en
de bestaande instituties schudden zo op hun
grondvesten door veel ontwikkelingen als digi-
talisering, datagebruik, articificial intelligence en
door globalisering. Maar ook door veranderen-
de generaties die er andere normen en waarden
op na houden dan generaties voor hen. Dat
onderstreept nogmaals dat het heel belangrijk is
dat er luikjes opengaan en dat we gaan samen-
werken om tot nieuwe inzichten te komen.
En ook om bepaalde grote maatschappelijke
vraagstukken te kunnen bespreken en mee te
denken over oplossingen en daar feedback op
te kunnen geven vanuit de wetenschappelijke
wereld. Denk hierbij maar aan de klimaatveran-
dering en migratieproblematiek’

Zou juist dit een verklaring kunnen zijn
voor het leeglopen van de kerk? Dat de kerk

als instituut niet meegaat met de tijd maar

72 HANDELINGEN 201913

zich juist door de tijd laat inhalen?

‘Het zou wel eens zo kunnen zijn ja, dat de luik-
jes te lang gesloten zijn gebleven. De kerk heeft
te lang te weinig mensen aangesproken. Er is te
lang aan hiérarchische structuren vastgehouden
en er is te weinig openheid geweest. Vroeger
stond de pastoor centraal in het dorp en op een
gegeven moment is dat gewoon veranderd. De
kerk is hierin niet meebewogen.

Maar ook omdat je zoveel verschillende
religies in een land hebt nu. Hoe ga je daar als
kerk mee om en hoe speel je daarop in? De kerk
zit al een lange tijd in een soort van identiteits-
crisis, denk ik. Het is wel goed om te zien dat de
huidige paus meer de discussie aangaat over dit
soort zaken. Dat hij dit doet is belangrijk.

Voor de mensen die houvast vinden in
structuren, hebben kerken zeker toegevoegde
waarde. Zelf ben ik meer buiten de structuren
gaan denken. Er zijn zoveel mensen in de we-
reld, zoveel ideeén. De kerk is niet het instituut
waar ik altijd naartoe moet gaan.

De deur is natuurlijk bij veel mensen ook
gesloten door de negatieve schandalen die over
de kerk bekend zijn geworden. Het heeft te lang
geduurd voordat dit naar buiten kwam en er

waren geen zelfreinigende mechanismen.

Is het te laat voor de kerk om van dat

slechtere imago af te komen?
‘Bij grote schandalen is het in ieder geval
belangrijk dat je zorgt voor genoegdoening en
openheid naar de slachtoffers toe en dat je de
mensen die een slechte rol hebben gespeeld op
een zijspoor zet. Als je kijkt naar landen die al-
lemaal verschrikkelijke dingen hebben gedaan,
zie je dat die er toch voor gezorgd hebben dat

er aandacht en interne procedures zijn voor
berechting, genoegdoening en reconciliatie.

En uiteindelijk moeten de leiders daar open en
transparant over zijn en ook ruimte geven aan
gemeenschappen om dingen op een bepaalde
manier te doen. Een pastoor die wel degelijk
een geloof heeft, maar graag getrouwd wil zijn
met een vrouw of met een man, of een vrouw
die graag pastoor wil zijn — dat zijn dingen waar
je in mee zou moeten gaan. Als je daar meer di-
versiteit hebt en inclusiviteit, zoals we dat op de
universiteiten ook willen, zouden meer mensen
daarin mee kunnen. Anders wordt het maar een
heel klein groepije.

In Nederland is het echt heel hard achteruit
gegaan, maar in andere landen is het geloof
nog steeds heel sterk. Nederland loopt voorop
in termen van zelf kiezen voor je geloof, maar
door de sterke globalisering zullen jongeren in
andere landen zich natuurlijk op den duur ook
los maken van te vaststaande structuren.

Zijn er in het onderzoek dat u doet of de
academische wereld waar u in staat ook
uitdagingen wat betreft het nastreven van
de waarden die u eerder noemde?
‘Een van de grote struggles van de universiteiten
in Nederland is op dit moment de al dan
niet gelijkwaardige positie van de vrouw ten
opzichte van de man binnen de academische
wereld. Daarvoor zijn nog maatregelen
nodig, denk ik. Kijk naar wat Eindhoven
geintroduceerd heeft; daar worden nu echt
drastische maatregelen genomen om ervoor
te zorgen dat minimaal een op de vier
hoogleraren een vrouw is. Hoewel er in de
academische wereld steeds meer vrouwen

‘BELANGRIJK DAT ER LUIKJES OPENGAAN’

komen als studenten en junior-onderzoekers of
promovendi, worden ‘hogere’ posities nog altijd
vaak door mannen bekleed.

De kwestie is dan natuurlijk of het moeilijk
voor vrouwen is om op hogere plekken te
komen of dat er maar weinig vrouwen op
hogere plekken willen komen.
‘Voor een deel is het de opvoeding van vrouwen
en meisjes. Toen ik jonger was, was het niet
vanzelfsprekend dat ik een enorme carriere
zou maken. Veel vrouwen waren moeders met
kinderen. Daardoor zit je toch in een wereld die
biased is. Het heeft veel tijd nodig om dat te ver-
anderen. Die bias zit deels in jezelf, want je bent
misschien onzekerder of banger om ja te zeggen
op iets. Maar ook iemands omgeving is hierin
bepalend, wanneer die vaker een hogere lat legt
voor een vrouw dan voor een man. Onderzoek
bevestigt dit ook. En voor een laatste deel zit
het in sociale structuren die nog bestaan: veel
zorgtaken komen neer op de vrouw waardoor
ze kiezen voor parttime banen en dus minder
snel doorgroeien.

Het is dus een complex aan factoren. Wat nu
heel belangrijk is, is dat organisaties zich ervan
bewust zijn dat er een bepaalde bias kan zijn. Ta-
lentvolle, jonge vrouwen zouden al snel gecoacht
moeten worden en op cruciale momenten in
hun carriere begeleid. Dat moet ook gefaciliteerd
worden. Het past bij uitstek in de waarden die
nagestreefd zouden moeten worden.

Tom Lormans MA is historicus en geestelijk
verzorger. Hij is als promovendus werkzaam bij
het Expertisecentrum Palliatieve Zorg Utrecht.
E tom_lormans@hotmail.com

VERWATERD GELOOF — GELOVEN ALS WATER 73



SLOTREFLECTIE | MONIQUE VAN DIJK-GROENEBOER

Je laven aan die rijke,
veelkleurige diversiteit

Aan het eind van dit themanummer is het goed terug te blikken op de
verschillende bijdragen in dit rijke Handelingen-nummer. Rijk, omdat het
de prachtige diversiteit laat zien van geloven in Nederland anno 2019.

e zien zeker voorbeelden van

verwaterd geloof in de bijdra-

gen van De Hart en Sengers. We
leren dat institutionele religie afkalft en in die
zin verwatert. De spoeling wordt dun in de
Nederlandse kerken. Lid worden is niet meer
vanzelfsprekend en naar de kerk gaan evenmin,
zo beschrijft De Hart.

De dagen zijn alle zeven vergelijkbaar gewor-
den, omdat de zondagsrust niet meer heilig
blijkt en bijvoorbeeld islamitische Nederlanders
juist op vrijdag een vrije dag gepast zouden vin-
den. De groei van migrantenreligies versterkt
deze verandering. Dat bijvoorbeeld de zondags-
rust van oudsher door de christelijke wortels zo

ontstaan is in ons land, is voor velen niet meer

bekend.

Stukjes spiegel

Sengers benadrukt het probleem van het vinden
van vrijwilligers en van geld als grootste voor
de (katholieke) kerken, al blijft het geloofsgoed
nog zo waardevol. De Hart beschrijft dat we
daarbij op moeten letten, dat religie zich door
de eeuwen heen anders manifesteert en dat in
stukken en brokken op onherkenbare plaatsen

74 HANDELINGEN 2019 1 3

toch religie en spiritualiteit zich tonen. Het lijkt
me een prachtige taak voor de praktische theo-
logie om die stukjes spiegel te ontdekken en
terug naar de theologie te verbinden, waardoor
ook de theologie verder transformeert conform
de tijdgeest. Sonnenberg bedoelt dat volgens
mij ook wanneer ze het theologisch kader
noemt waarin moreel opvoeden geplaatst kan
worden en zoals de ontwikkeling van jongeren
gezien mag worden. Verbindt verschillende
theologische toonsoorten, zodat de stukjes spie-
gel oplichten voor mensen die ernaar zoeken in
hun ontwikkeling tot jongvolwassenen.

Meer flexibel

Het kiezen voor één religie is minder vanzelf-
sprekend dan in de verzuilde tijd. De Hart refe-
reert daar al aan: het hebben van een religie en
het hebben van meerdere religies komen beide
voor. Waar het zestig jaar geleden nog zeer

gebruikelijk was zelfs de winkel, de krant en de
omroep in de eigen zuil te kiezen, worden deze
sterke grenzen in deze tijd duidelijk overschre-
den. Ook voor religieuze activiteiten combine-
ren Nederlanders moeiteloos verschillende re-
ligies, zo beschrijft Berghuijs, juist ook mensen
die door lidmaatschap of kerkbezoek betrokken
zijn bij de rooms-katholieke of protestantse
kerk. Geloven op deze manier gebeurt dan meer
flexibel, beschrijft ze. Zo kan ‘geloven als water’
een zinvolle metafoor zijn voor multireligieuze
betrokkenheid.

En uiteraard heeft Ransijn gelijk als ze schrijft
dat het seculiere aan onze tijd een te wijd open-
staande deur is om nog in te kunnen trappen.
Mooi vind ik hoe ze laat zien dat schrijvers als
Barth en Schillebeeckx schrijven over niet-
christelijke godsdiensten of natuurlijke theolo-
gie met christenen als hun beoogd publiek.

Diepe Bron

Eigenlijk is dat wat we in dit tijdschrift Hande-
lingen ook vaak doen. We houden oog voor de
niet-christelijke wereld, en beschrijven op die
manier zo wetenschappelijk, en daarmee zo ob-
jectief mogelijk over ontwikkelingen in religieus
Nederland.

Het antiprogramma dat Ransijn noemt komt
hier minder aan bod, al willen we zo actueel
mogelijk blijven in de thema’s die we kiezen.
Toch weten we dat de lezers veelal mensen zijn
die het christelijk geloof wel een warm hart toe
dragen en er meestal ook beroepsmatig mid-
denin staan.

Natuurlijk zien deze veelal christelijke lezers
in hun omgeving de veranderingen in geloof:
de verwatering in de vorm van verminderd

JE LAVEN AAN DIE RIJKE, VEELKLEURIGE DIVERSITEIT

aantal kerkdienstbezoekers, moeilijkere posities
voor geestelijk verzorgers van christelijke signa-
tuur in zorg, defensie en justitie en problemen
in bijzonder onderwijs om de identiteit vorm

te geven. Vaak wordt in de communicatie het
woordje ‘nog’ gebruikt: ‘Is er nog een dienst
geestelijke verzorging in de instelling? Wordt
het vak levensbeschouwing nog gegeven? Hoe
lang blijft jullie kerkgebouw nog open? Zitten er
nog jongeren op zondag in de kerk?’

We blijven theologisch geéngageerde mensen
die ten diepste onze wortels voornamelijk in
christelijk geloof hebben liggen. We dragen het
christelijk geloof een zeer warm hart toe en
hopen via de artikelen in tijdschriften als deze
geinspireerd te worden en blijven voor die diepe
Bron waar we uit putten en tegelijk onze ogen
niet te sluiten voor de verwatering van geloof
die we dagelijks in ons werk ook ervaren.

Vensters openhouden

Meester beschrijft hoe hij zichzelf ziet als
agnost, en hoe hij de wending naar binnen

bij nieuwe spirituelen herkent en dat afzet
tegen oude religie. De waarheid in de tips van
Hermus: ‘niet hechten aan spullen’ is voor hem
een eyeopener en bewijs dat het christendom
in spirituele boeken geheel is verwaterd. Toch
denk ik dat ‘maak je geen zorgen om je kleding
of wat je eet’ een tekst is die hier vlak naast ligt
en wel degelijk bijbelse grondslag kent.

In het interview benoemt Lavrijsen haar
oorspronkelijke katholieke wortels, en hoe ze
nu meer van de kerk af leeft. Tegelijk benoemt
ze waarden die ze erdoor verinnerlijkt heeft en
die ze in haar wetenschap terugbrengt, ook in
haar colleges. Zo zitten er stukken van de Bron

VERWATERD GELOOF — GELOVEN ALS WATER 75



SLOTREFLECTIE

in wat ze doet en neerzet, zonder dat dit geloof
of de oorspronkelijke religie een doel op zich
wordt. Juist het openhouden van vensters, ook
bijvoorbeeld tussen verschillende universitei-
ten met hun heel eigen grondslag en cultuur,
benadrukt ze als belangrijk in deze tijd. Mensen
hiervan bewust maken kan helpen hun wortels
te vinden en hen stevig maken.

Dat beschrijft ook Van der Zande in zijn
proefschrift, waarbij het concept levensoriéntatie
ons wellicht ruimte biedt om het niet dicht te
gooien, op één hoop met levensbeschouwing en
religie opzij leggen als ‘ouderwets en afgedaan’
Want dat is het gevaar van te veel onderzoeken
die bevestigen dat er neergang van religie is, dan
wordt alles wat daar enigszins aan doet denken
meteen ook door die bril gezien. Terwijl juist in
ieders eigen biografie lijnen te ontdekken zijn die
zinvol zijn om te ervaren: waar jij je wortels in
kunt laten aarden, waarop je je kunt oriénteren,
en waar je water en voeding vindt om als stevig
mens in deze wereld in transitie te leven.

Verstrengeld

Geloven als water ... het blijkt toch overal door-
heen te sijpelen, die oorsprong van ons land.
Daar liggen onze diepste historische wortels, in
het christendom. Ook wanneer we ons dat zelf
al enkele generaties niet meer bewust zijn, zijn
de manier waarop ons land is georganiseerd en
de kernwaarden die we delen diepgeworteld in
christelijk geloof.

Juist daarom zijn de illustraties van de mo-
derne iconenserie, gemaakt door Anke en Arie
Voorwinden-Duurkoop, in dit nummer extra
bijzonder. Het laat de rijkdom en veelkleurig-
heid van die wortels zien, van die christelijke

76 HANDELINGEN 201913

oorsprong die doorsijpelt, omdat het nu een-
maal door de geschiedenis zo is bepaald. Uiter-
aard betekent het niet dat we daardoor andere
wortels niet de ruimte geven om zich te kunnen
voeden. Tk denk dat ze verstrengeld raken en
samen steviger staan: een prachtig veelkleurig
beeld van ons land. De vensters openhouden
naar elkaar, de stukjes spiegel herkennen en
verbinden.

Dit themanummer schudt het eigen denken
op, laat je opnieuw nadenken hoe het eigenlijk
voor jou is, dat geloof van waaruit we meestal
werken als we een tijdschrift als dit ter hand
nemen. Het helpt de waarde van de wortels te
zien, het geloof te verdiepen en de waarde van
andere wortels te vergroten door meer helder-
heid en het kijken vanuit een andere optiek.
Juist kijken door de bril van een ander, een niet-
christelijk gelovige, een seculiere gelovige of
een jongere die vooral benoemt dat ‘er wel iets
is’; het schuurt soms, maar helpt wel om meer
helder te kijken naar en je bewust te worden
van onze eigen kernwaarden.

Dan kunnen we gelaafd aan elkaar weer ver-
der met ons werk, met de nuances aanbrengen
in wat we zien en horen, ons laten raken door
die prachtige veelkleurige diversiteit die ons
land rijk is.

Monique (prof.dr. M.C.H.) van Dijk-Groeneboer
is hoogleraar Religieuze Educatie en codrdinator
Universitaire Lerarenopleiding Godsdienst en
Levensbeschouwing aan de Faculteit Katholieke
Theologie van de Universiteit van Tilburg.

E m.c.h.vandijk@uvt.nl

i
&

%

Lfe
Orientation
for
Professionals

Edwin van der Zande (2018). Life Orientation for
Professionals. A Narrative Inquiry into Morality and
Dialogical Competency in Professionalisation. Almere:
Parthenon.

Promotor: prof.dr. Cok Bakker
Co-promotor: dr. Ina ter Avest
Universiteit: Universiteit Utrecht
Datum: 20 november 2018

Oppositie

+ Prof.dr. Monique van Dijk-Groeneboer (Universiteit
van Tilburg)

+ Prof.dr. Harry Kunneman em. (Universiteit voor
Humanistiek)

* Prof.dr. Bert Roebben (Universitit Bonn)

* Prof.dr. Martin Rothgangel
(Universitidt Wien)

+ Prof.dr. Hetty Zock
(Rijksuniversiteit Groningen)

Stelling

Levensoriéntatie is meer dan een oppervlakkige
verkenning van het leven, het is de betekenisvolle
afstemming op het goede.

Kritiek

Onderwaardering van persoonlijke levensoriéntatie in
beroepsopleidingen versmalt professionalisering tot
iets technisch en instrumenteels. Professionals dienen
zelfstandig het hogere doel van hun werk en hun die-
perliggende motivaties in dialoog te kunnen brengen.
Een vorming in levensoriéntatie kan bijdragen aan
een menswaardige samenleving.

DE PROMOTIE | EDWIN VAN DER ZANDE

Promotie-
onderzoek ‘Life
Orientation for
Professionals’

n het hoger beroepsonderwijs is er ruime

aandacht voor de wat- en voor de hoe-

vraag. Het gaat immers om kwalificatie door
kennis en vaardigheden op te doen die nodig zijn
voor het uitoefenen van een beroep. Nieuwko-
mers kijken met frisse ogen naar de beroeps-
praktijk en willen nog weleens de vraag stellen:
‘Waarom doen jullie dat zo?” Deze waarom-vraag
lijkt veel op de hoe-vraag, maar wat gebeurt er
als je verder doorvraagt? De waartoe-vraag ach-
ter het handelen, de vraag naar het hogere doel,
naar dieperliggende motivaties? De onderzoeks-
vraag van mijn promotieonderzoek was daarom:
‘Welke betekenis heeft een persoonlijke levens-
oriéntatie voor de normatieve professionalise-
ring van studenten en young professionals?’

Het promotieonderzoek vond plaats aan de
Hogeschool Utrecht (HU) in de minor Filosofie.
Wereldreligies. Spiritualiteit (FWS). Alle hbo-
studenten volgen tegen het einde van hun studie
een halfjaarlijkse minor naar keuze. De minor
FWS is een algemeen vormende minor en wordt
door studenten van uiteenlopende studierich-
tingen gekozen. Gemiddeld kiezen per jaar 110
studenten voor deze minor.

Zij volgen hoorcolleges in Westerse en Oos-
terse filosofie en in verschillende wereldreligies
en levensbeschouwingen. Daarnaast zijn er
ook werkcolleges in moreel beraad, socratische

VERWATERD GELOOF — GELOVEN ALS WATER 77



DE PROMOTIE

gespreksvoering, dialoog en debat. De spiritua-
liteitslijn in de minor maken we concreet door
werkcolleges in haptonomie, yoga, verschillende
meditatievormen, beeldende vorming, theater-
sport, dans en muziekbeleving. De onderwijs-
kundige doelstelling is dat studenten door deze
veelzijdige didactische mix zich bewust worden
van hun eigen levensoriéntatie in relatie tot hun

professionalisering.

Betekenisgeving

Bewustwording van de persoonlijke levensorién-
tatie beantwoordt aan de waartoe-vraag achter
het professionele handelen. Eerder onderzoek
van Kelchtermans (2009) maakt duidelijk dat

de biografie van studenten bepalend is voor hun
professionele overtuigingen. In de biografie speelt
levensbeschouwing een rol, maar krijgt in veel
onderzoek zijdelings aandacht en vraagt om een
conceptuele verdieping van de relatie tussen le-
vensoriéntatie en normatieve professionalisering.

Hoewel aanvankelijk het begrip ‘levensbe-
schouwing’ centraal stond, heeft het onderzoek
geleid tot de conceptualisering van het begrip
‘levensoriéntatie’. Naast cognitieve vermogens
spelen ook imaginatieve, intuitieve en affectieve
vermogens een rol in betekenisgeving van men-
sen. Levensbeschouwing als overtuiging is eerder
een statisch, cognitief begrip, terwijl betekenis-
geving als gevolg van levensvragen complexer en
dynamischer is.

Eenzelfde dynamiek heeft betrekking op hoe
onze identiteit zich ontwikkelt. Ricoeur (1994)
onderscheidt een constante (idem) en een
dynamische (ipse) dimensie in onze identiteit.
Situaties en personen doen een moreel beroep
op ons, waardoor onze identiteit ook telkens iets

78 HANDELINGEN 20191 3

verandert. Telkens dienen we af te stemmen op

wat het goede is om te doen voor onszelf en voor

een rechtvaardige samenleving, aldus Ricoeur.
Op een andere wijze stelt Taylor (1989) dat

mensen zich bevinden in een morele ruimte

met voorgegeven levensvragen. In die ruimte

oriénteert de mens zich, neemt een positie in

en verhoudt zich tot de ander. De oriéntatie is

gericht op het goede leven, dat ieder mens op een

andere wijze duidt.

Praktische wijsheid
Onderzoek naar deze filosofische benaderingen
waarin identiteit en moraliteit nauw samenhan-
gen, resulteerden in de volgende definitie:
Levensoriéntatie is een existentieel positione-
ringsproces met betrekking tot het mensbeeld,
het wereldbeeld, het meta-empirische met als
horizon het beeld van het goede leven.
Het existenti¢le duidt op de levensvragen waartoe
ieder mens zich verhoudt en waarmee iedereen
geconfronteerd wordt. De ruimte waarin het
positioneringsproces plaatsvindt, is gekaderd met
theologische begrippen, die een inclusief karakter
hebben. Dit positioneringsproces is dialogisch,
omdat het meerstemmige zelf van de mens zich
voortdurend afstemt op een nieuwe situatie (Her-
mans & Hermans-Konopka 2012). Niet alleen
vindt er een dialoog in het meerstemmige zelf
plaats, maar ook met de fysieke ander, hetgeen
leidt tot bewustwording van de eigen positie.
Voor professionals is het belangrijk om hun
levensoriéntatie onder woorden te kunnen
brengen ter ondersteuning van hun professioneel
handelen. Kunneman (2009) spreekt over het be-
lang van existentiéle en morele leerprocessen in

professionalisering. Hij spreekt over normatieve

professionalisering, omdat genoemde leerproces-
sen resulteren in kennis die een normering aan
het handelen oplegt. Het is de subjectieve norm
die terugkomt in de vragen ‘wat is goed werk?’
en ‘wat draagt mijn handelen bij aan een goede
samenleving?” Bewustwording in de persoon-
lijke antwoorden draagt bij tot inzicht in de
praktische wijsheid, waarmee professionals hun
beroep uitoefenen, zodat zij zich moreel kunnen
verantwoorden tegenover collega’s en derden.

Narratief-kwalitatief onderzoek

In de minor FWS exploreren studenten hun
levensoriéntatie aan de hand van een uitvoerige
lijst met faciliterende vragen. De vragen gaan in
op genoemde beelden in de definitie, maar ook
op hun biografie, hun visie op de samenleving,
op hun beroep, op hun dromen en idealen.

In de eerste vier weken beantwoordden de
studenten deze vragen en op de helft van de
minor herlazen zij hun eerdere beschrijvingen en
vulden zij waar mogelijk met een andere kleur
ook de eerdere beschrijvingen aan met nieuwe
inzichten en woorden. Aan het einde herhaalden
ze deze oefening en drie a vier jaar na hun op-
leiding deden ze dat nog een keer op vrijwillige
basis. Zo ontstond er een veelkleurig overzicht
hoe zij verhalenderwijs hun levensoriéntatie
beschrijven. Uiteindelijk zijn 68 portretten voor
het narratieve onderzoek geselecteerd.

Voor het narratief-kwalitatieve onderzoek zijn
enkele analyse-instrumenten ontwikkeld met
behulp van Van Knippenbergs (2008) narratieve
en de theorie van het dialogische zelf (Hermans
& Hermans-Konopka 2012). Deze laatste theorie
beschrijft dat het ‘meerstemmige zelf” bestaat uit
een verzameling van ik-posities. Deze ik-posities

‘LIFE ORIENTATION FOR PROFESSIONALS’

corresponderen met waarden die altijd affectief
geladen zijn, omdat ze voortkomen uit eerdere

ervaringen.

Zeven typologieén

Uiteindelijk leidde het narratief-kwalitatieve
onderzoek in een beschrijving van zeven typolo-
gieén. Het onderscheid in de typologieén wordt
bepaald door biografische grenservaringen en
hun narratieve verwerking in levensoriéntatie
gerelateerd aan normatieve professionalisering.

Zo is er een typologie waarin vroegere ambi-
valenties, zoals scheiding ouders, pestverleden,
misbruik, een belangrijke rol spelen in het nar-
ratief van de studenten. Studenten tonen in hun
beschrijving een verbinding met de wijze waarop
ze naar hun beroep en de samenleving kijken.
Ze willen zich ook meer verdiepen en nemen
meerdere perspectieven in hun beschrijvingen
op. Andere studenten met een zelfde ambivalen-
tie laten juist minder perspectieven en minder
verdieping zien en komen ook niet altijd tot een
narratieve verbinding met hun beroep.

Een andere typologie beschrijft de werking
van een stille ambivalentie. Een student dacht
haar pestverleden een plek gegeven te hebben,
maar deze kwam door een schilderoefening en
positieve feedback toch weer boven. Uiteindelijk
werkte de bewustwording van deze ambivalentie
als een katalysator om in haar stage en werk als
leraar Engels haar leerlingen beter te begeleiden
bij onzekerheid en faalangst.

Bewustwording

De zeven typologieén ondersteunen opleiders om
zicht te krijgen op verschillende wijzen waarop
studenten hun levensoriéntatie beschrijven en

VERWATERD GELOOF — GELOVEN ALS WATER 79



DE PROMOTIE

vervolgens verbinden met opvattingen over be-
roep en samenleving. Iedere typologie vraagt om
een andere begeleiding, waarbij de ene typologie
dus ook niet beter is dan de andere. Bewustwor-
ding en verbreding van perspectief draagt, zo
blijkt, bij tot een grotere flexibiliteit en aanpas-
singsvermogen van studenten en young professio-
nals in een steeds veranderende samenleving.

Een belangrijke kritische vraag die de opposi-
tie stelde, was in hoeverre machtsprocessen, als
onderdeel van normatieve professionalisering,
een rol spelen in het onderzoek. Deze zijn niet ge-
thematiseerd, maar eerst is bewustwording van de
eigen positie noodzakelijk om inzicht te krijgen
in de werking van macht op de werkvloer. Be-
wustwording van de persoonlijke levensoriéntatie
leidt tot een grotere zelfkennis en weerbaarheid,
omdat studenten de professional en persoon in
zichzelf narratief weten te verbinden.

Literatuur

Hermans, H.J.M., & Hermans-Konopka, A. (2012). Dialogi-
cal Self Theory. Positioning and Counter-Positioning in a
Globalizing Society. NY: Cambridge University Press.

Knippenberg, T. van (2008). Existentiéle zielzorg. Tussen
naam en identiteit. Zoetermeer: Meinema.

Kunneman, H. (2009). Voorbij het dikke-ik: Bouwstenen voor
een kritisch humanisme. Deel 1. Amsterdam: SWP.

Ricoeur, P. (1994). Oneself as Another. Translated by Kath-
leen Blamey from the original Soi-méme comme un autre.
Chicago: The University of Chicago Press.

Taylor, C. (1989). Sources of the Self. The Making of the
Modern Identity. Cambridge, Massachusetts: Harvard
University Press.

Edwin (dr. E.) van der Zande is werkzaam bij
het Lectoraat Normatieve Professionalisering
(Kenniscentrum Leren en Innoveren) aan de

Hogeschool Utrecht.

E edwin.vanderzande@hu.nl

80 HANDELINGEN 2019 1 3

ACTUEEL

STUDIEDAG: SPELEN MET ZIN
9 september, 10 februari, 10.00-16.00 uur; Tilburg School
of Theology Utrecht; www.tilburguniv

Pastores, geestelijk begeleiders, geestelijk verzorgers,
levenscoaches krijgen in deze cursus een dialoogmodel
aangereikt om creatief en verrassend het gesprek aan
te gaan rond ervaringen van chaos en schoonheid,
ervaringen van kwetsbaarheid en ontregeling.

TRAINING: BIJBELLEZEN IN EEN
INTERCULTURELE GROEP

10 september, 20.00 uur; Protestants Landelijk
Dienstencentrum, Joseph Haydnlaan 2a in Utrecht;
www.protestantsekerk.nl/evenementen

Met mensen van verschillende culturele achtergrond
samen de Bijbel lezen is niet altijd makkelijk. Hoe
pak je zoiets het beste aan? De Protestantse Kerk heeft
samen met de Stichting Geloofsinburgering hiervoor
een handleiding en materiaal ontwikkeld: tien lessen
vanuit het Marcusevangelie. Tijdens deze bijeenkomst
ontvangen deelnemers informatie en een handreiking
om het materiaal vruchtbaar in te zetten.

TRAINING: ZICHT OP JEZELF

4 november, 17 februari, 13.30-17.00 uur; Radboudumc
KPV-Expertisecentrum Geestelijke Verzorging Nijmegen;
www.radboudumec.nl/onderwijs

Deze training helpt je zicht te krijgen op je spirituele
autobiografie en er woorden aan te geven, gericht op
diepgaande en omvormende ervaringen en gebeurte-
nissen die blijven doorwerken in je leven. Stapsgewijs
loop je aan de hand van enkele grondthema’s een paar
keer je leven door. Gaandeweg ontvouwt zich de kaart
van je leven en ga je lijnen en verbindingen, halteplaat-
sen en bestemmingen zien.

WERKDAG: RITUELEN IN DE PRAKTIJK

6 november, 9.30-17.30 uur; Radboudumc KPV-
Expertisecentrum Geestelijke Verzorging Nijmegen;
www.radboudumec.nl/onderwijs

Rituelen spreken het symbolische bewustzijn aan, een
bewustzijnslaag op het niveau van intuitie en dromen.
Symbolen en rituelen voegen zo een dimensie toe aan de
realiteit die helend, verhelderend en verrijkend kan zijn.
Daarom vragen mensen naar een ritueelbegeleider. Voor
geestelijk verzorgers zijn rituelen onmisbaar gereedschap.

WWW.HANDELINGEN.COM

Voor de actuele agenda. Ook kunt u putten

uit een aantal beeldmeditaties met beeld in

kleur. In het archief valt op thema te zoeken
in eerder gepubliceerde artikelen.




Volgend nummer ..o

Wat moeten we met de vraag naar het goede leven Een filosoof, een medicus en een theoloog gaan in op
en allerlei eindmaten ervan, zoals welzijn, geluk, deze interpretatiepraktijk. De filosoof gaat daarbij na in
gezondheid, levenskwaliteit of verlossing, in een hoeverre de wijsheidstradities praktische instrumenten
wereld waarin vooral geleden wordt? In de zorg zit bieden om het goede leven in beeld te brengen: hoe
daar ook een praktische kant aan: hoe interpreteer je zie je of iemand goed leeft te midden van existentiéle
het goede leven, op welke signalen moet je letten, hoe vragen die om oplossingen vragen? De medicus heeft
communiceer je dat, en hoe doe je dat juist op die een diagnostisch instrumentarium om lijden vast te
momenten dat het goede leven ver te zoeken is? stellen, maar hoe kan zij of hij vervolgens bij pijn,

ziekte, en handicaps bijdragen aan een goed leven?

De theoloog gaat op zoek naar aanwijzingen voor
verlossing: waaraan merk je of iemand ‘heil ten deel valt’
juist op die momenten waarin het er om spant?

Na dit drieluik volgen praktische introducties over een
specifieke narratieve, rituele, morele, biografische of
spirituele methode van interpretatie. Dit Handelingen-
nummer biedt hiermee een uitwerking van het achtste
Symposium Religie en Zorg eind januari dit jaar aan de
Radboud Universiteit Nijmegen.

Geeft inzicht in de

achtergronden van
de Bijbel als
historisch boek,
als literair werk en
als belangrijke
bron voor kunst
en cultuur.

Biedt vier keer per jaar voor een breed publiek
sprankelende analyses uit het Oude en Nieuwe
Testament van bijbelse figuren, boeken en teksten.
Neem nu een (proeflabonnement op Schrift of geef het aan
iemand als origineel cadeau!

KolBeelkencentrum
www.tijdschriftschrift.nl tijdschriften 1






