
1

Verwaterd geloof  
       – geloven als water

Religiositeit in Nederland2019 | 3

HANDELINGEN
TIJDSCHRIFT VOOR PRAKTISCHE THEOLOGIE EN RELIGIEWETENSCHAP



1

EDITIEREDACTIE  |  MONIQUE VAN DIJK-GROENEBOER

HANDELINGEN
TIJDSCHRIFT VOOR PRAKTISCHE THEOLOGIE EN RELIGIEWETENSCHAP

JAARGANG 46 | 2019 | 3   •   WWW.HANDELINGEN.COM

Handelingen levert een waardevolle bijdrage aan het professionele 
handelen van pastores, geestelijk verzorgers en andere betrokken 
academici, die de reflectie op de religieuze en levensbeschouwelijke 
aspecten van hun eigen beroepspraktijk willen verdiepen. Handelingen wil 
enthousiaste professionals een inhoudelijke oriëntatie bieden voor hun 
omgang met kerkleden, cliënten of personeel op terreinen van geloof, 
spiritualiteit, zingeving, levensoriëntatie en gemeenschapsvorming.

Redactie
Dr. Jorge Castillo Guerra, prof.dr. Monique van Dijk-Groeneboer,  
drs. Harry Harmsen (webredacteur), drs. Theo van Leeuwen,  
Tom Lormans MA, dr. Eric Luijten, dr. Erica Meijers, drs. René Rosmolen 
(beeldredacteur), dr. Hans Schaeffer, prof.dr. Hans Schilderman  
(hoofdredacteur), dr. Ciska Stark, dr. Theo van der Zee

Redactiesecretariaat
Francisca Folkertsma-Huizer MA
Dick Ketstraat 79 
6717 NZ Ede T 0318 701054  
redactiesecretariaat@handelingen.com

Eindredactie
Marieke van der Giessen-van Velzen | Redactie.AMG

Vormgeving
Frank de Wit (Zwolle)

Foto’s en illustraties  
Iconenserie binnenwerk en voorzijde omslag:  
Anke en Arie Voorwinden-Duurkoop
Fotocollage achterzijde omslag: René Rosmolen

Uitgave, administratie en
advertentie-exploitatie
KokBoekencentrum
Postbus 13288, 3507 LG Utrecht
T 088 700 2780 (9.00-12.00 uur)
E handelingen@kokboekencentrum.nl

Abonnementen
Handelingen verschijnt viermaal per jaar. De jaargang loopt parallel met 
het kalenderjaar. De prijs van een jaarabonnement bij automatische 
incasso (voor een factuur betaalt u €1,- toeslag) bedraagt in Nederland 
€50,45; studentenabonnement € 27,00 (na inzending fotokopie 
collegekaart; abonnement buitenland € 65,00. Los nummer € 16,00 (excl. 
€ 1,50 porto), te bestellen via www.handelingen.com.
Een proefabonnement voor 2 nummers kost € 19,50. Een abonnement 
kan elk gewenst moment ingaan. Na het eerste jaar wordt het abonne-
ment automatisch omgezet in een abonnement voor onbepaalde tijd met 
een opzegtermijn van drie maanden.

CBB
Dit tijdschrift wordt voor visueel gehandicapten uitgegeven op Daisy-
cd-rom en/of in braille, grootletter of via de Elektronische Postbus. 
Informatie en opgave:  
Christelijke Bibliotheek voor Blinden en Slechtzienden  
Postbus 131, 3850 AC Ermelo  
T 0341 56 54 77
E klantenservice@cbb.nl

ISSN 0165-5411
© 2019 Uitgeverij KokBoekencentrum, Utrecht, Onderdeel VBK|Media 

Niets uit deze uitgave mag worden verveelvoudigd en/of openbaar 
gemaakt door middel van druk, fotokopie, microfilm of op welke andere 
wijze ook, zonder voorafgaande schriftelijke toestemming van de 
uitgever.

Verwaterd geloof – geloven als water
Religiositeit in Nederland

INHOUD

	 3 	� Verwaterd geloof – geloven als water 
MONIQUE VAN DIJK-GROENEBOER

	 9 	� Levensbeschouwing in viervoud  
JOEP DE HART

	 19 	� Veranderingen in katholiek Nederland 
Kwetsbaarheid en belang van instituties 
ERIK SENGERS

	 27 	� Het veelkleurige palet van meervoudige 
religiositeit in Nederland 
JOANTINE BERGHUIJS

	 41 	� Geloven als levend water  
HELEEN RANSIJN

	 51 	� ‘Youth ministry’: praktijken van hoop?! 
RONELLE SONNENBERG

	 59 	� Is nieuwe spiritualiteit eigenlijk wel zo nieuw? 
MAARTEN MEESTER

	 69	  ‘Belangrijk dat er luikjes opengaan’
		�  Interview met hoogleraar Saskia Lavrijsen 

TOM LORMANS

	 74 	� Je laven aan een rijke diversiteit 
MONIQUE VAN DIJK-GROENEBOER

EN  VERDER:  Aan de lezer	 1

 In beeld	 38

 Tips bij het thema	 49/68

 De promotie	 77

 Actueel 	 80



1

In de studentenkerk waarin ik nu al ruim dertig jaar actief ben, ben ik ge-

tuige geweest van een wisseling van ‘morele generaties’. Toen ik als student 

die kerk voor het eerst bezocht was ik verbaasd over het vergrijsde publiek: 

had ik daar wel iets mee? Nu ik zelf vergrijsd ben – een vriend raadde me on-

langs met klem aan om daarvoor het woord ‘verzilverd’ te gebruiken – vraag ik 

me hetzelfde af over de jonge generaties. 

Iedere generatie heeft een moreel profiel, dat wil zeggen typerende waarden, normen, gewoonten 

en ‘communities’. Ook mijn studentenkerk biedt daaroverheen niet langer een hemels baldakijn. Het 

genre van een kerkdienst wordt door veel jongeren niet meer herkend, en dus komen ze niet. De stijl 

van een dienst is voor de ene bezoeker ontroerend en prachtig getroffen, maar voor de ander vreemd 

en misplaatst. Het register werkt af en toe nog, wanneer bij ingrijpende gebeurtenissen solidariteit en 

transcendentie gevierd worden, al hebben kerken daar al lang geen patent meer op.  

In dit nummer van Handelingen gebruikt Joep de Hart een treffende metafoor voor het kerkelijk 

beleefd geloof: ‘De kerken (zitten) als het ware bevroren onder het ijs: goed zichtbaar maar er zit 

geen enkele beweging in.’ Het is een ijzingwekkend beeld, althans voor de generaties die hun geloof 

steeds kerkelijk beleefden en in toenemende mate niet alleen hun kinderen maar ook leeftijdsgeno-

ten zien afhaken. 

Wie een volumeperspectief hanteert en daarbij de focus op Nederland richt, kan inderdaad niet 

anders dan tot de conclusie komen dat de kerken leeglopen en dat ‘het’ geloof daarmee in razend 

tempo verdwijnt. Nederland is veranderd van een levensbeschouwelijk verankerde samenleving 

naar een land van individuele alternatieven: ‘samen op ons eigen’. Nu is dat trouwens wel weer een 

relatief stabiel kenmerk. We leven in een polderland waarin verschillen van inzichten weliswaar 

een sacrosanct karakter hebben, maar in zo’n benauwde kaasstolp onvermijdelijk tot pragmatische 

consensus leiden. 

Deze uitgave van Handelingen brengt dergelijke ontwikkelingen in beeld aan de hand van actueel 

cijfermateriaal, theologische reflecties en veel literatuurverwijzingen. De onderliggende observatie 

is dat religie individualiseert, deïnstitutionaliseert en in dat proces verandert. Monique van Dijk-

Groeneboer heeft de redactie gevoerd over een special die als naslagwerkje beslist bewaard moet 

blijven. 

(G)een hemels baldakijn

Hans (prof.dr. J.B.A.M.) Schilderman is hoofdredacteur van Handelingen en hoogleraar Religie en Zorg aan 
de Faculteit Filosofie, Theologie en Religiewetenschappen van de Radboud Universiteit Nijmegen. 
E h.schilderman@ftr.ru.nl

AAN DE LEZER  | HANS SCHILDERMAN

VERWATERD GELOOF – GELOVEN ALS WATER



2 3

INLEIDING  |  MONIQUE VAN DIJK-GROENEBOER

Verwaterd geloof  
– geloven als water

De metafoor ‘water’ voor geloven verwijst naar christelijke uitdrukkingen, 
zoals ‘Ik ben het levende water’, een uitspraak van Jezus Christus. Dat dit geen 
bekende metafoor meer is in de huidige tijd zal evident zijn. Veel christelijke 
begrippen verdwijnen uit ons taalveld, omdat de kennis erover ook afneemt. 
Regelmatig is religiositeit in Nederland echter wel in het nieuws.

een van enkele generaties terug. Hoe religie er 

dan uit ziet als de instituties verwateren, komt in 

diverse bijdragen in dit nummer aan bod.

Blinde vlek
Het recente rapport van het Sociaal en Cultu-

reel Planbureau (december 2018) geeft aan dat 

veel elementen uit de christelijke traditie zich 

op de terugtocht bevinden. Ook in deze editie 

van Handelingen ontkennen we de secularisatie 

niet. We hebben het dan wel over een specifieke 

vorm van secularisatie: de afkalving van het 

lidmaatschap van christelijke kerken. 

	 De islam neemt in omvang en betekenis toe 

en krijgt veruit de meeste aandacht in de media. 

Vooral omdat we daar als oorspronkelijk chris-

telijk land het vreemde van zien, er onwetend 

over zijn en er soms angstig van worden. 

	 Opnieuw op een gekleurde en veel te op-

pervlakkige manier: de media brengen niet 

voldoende fundamentele kennis aan bij mensen 

over de islam, waardoor alleen de buitenkant, 

en met name de extreme kant, van de islam 

wordt gecommuniceerd. 

Met name jongere generaties ken-

nen de christelijke kerk niet meer 

van binnenuit zoals dat vijftig jaar 

geleden nog vaak wel het geval was. Wat dat be-

treft lijkt religie, en zeker de christelijke religie, 

in Nederland te verwateren. 

	 Regelmatig is religiositeit in Nederland echter 

wel in het nieuws. Meestal als er heftige gebeur-

tenissen zijn, zoals de aanslag in een Utrechtse 

tram. Voor de meeste Nederlanders gaat hun 

kennis van religie of van geloof zover als de me-

dia hen daarin inleidt. Dit betekent oppervlak-

kige kennis en vaak ook gekleurde informatie. 

	 Juist in een tijdschrift als dit willen we ener-

zijds de cijfers benoemen en erkennen dat er een 

neergang in institutioneel geloven is, wat zou 

kunnen duiden op een zekere verwatering van 

religie of in elk geval van religieuze instituties. 

Anderzijds willen we ook serieuze aandacht  

geven aan de kern van geloven, geloven als leven 

gevend water. Die kern die zich in mensen zelf 

bevindt en waarvan de basis, de wortels, veelal 

liggen in het christendom, al is dat voor menig-

< ‘Elia aan de beek Kerit’

3VERWATERD GELOOF – GELOVEN ALS WATER



4 54

Omdat het christelijke gedachtegoed ons van 

oudsher nog iets meer bekend is, wordt daarover 

minder geschreven, tenzij er negatieve berichten 

te melden zijn. Wat religie nu werkelijk betekent 

voor mensen is helaas nauwelijks in de media te 

vinden. Zoals gezegd, er is vooral aandacht voor 

problemen die lijken te ontstaan door religie. 

	 De blinde vlek voor religie in brede zin in 

Nederland, mede door de over-bestempeling 

van aandacht voor de islam, overschaduwt de 

mogelijkheden tot interculturele integratie. Juist 

de diversiteit in ons land kan onze kracht zijn, 

als we maar de tijd en ruimte nemen om echt 

naar de ander te kijken. Wanneer we werkelijk 

begrijpen welke religieuze drijfveren anderen 

hebben, als we mensen werkelijke aandacht  

geven en niet de oppervlakkige zoals in de me-

dia, worden anderen minder vreemd. Dan ont-

staat er verbinding tussen mensen en kunnen 

waarden worden gedeeld of in goede harmonie 

verschillend blijven van elkaar zonder daarover 

een oordeel te hebben. Juist via religie in de zin 

van ‘geloven als stromend water’, kan er actief 

gestalte worden gegeven aan het talent van reli-

gieuze mensen voor goed samenleven.

	 Het gaat bij de cijfers over teruggang van reli-

gie vooral om de institutionele vorm van religie, 

van de grote wereldreligies en het christendom 

in ons land in het bijzonder. Het beeld dat we 

krijgen over deze religies is inderdaad reden 

tot bezorgdheid. De misbruik-rapporten in de 

Rooms-Katholieke kerk liegen er niet om en ook 

binnen de lokale kerken is er veel kritiek op de 

manier waarop zaken verdoezeld of zelfs ont-

kend werden. De bisschoppelijke synode hier-

over versterkt dat beeld. Institutionele kerken 

hebben momenteel een serieus imagoprobleem.

gevend tijdens de vredeswens. In Panama werd 

uitbundig gevierd naast ingetogen gebeden, 

vielen mensen elkaar in de armen en werden 

stil in gebed tot God. Ontroerend vond ik het 

om te zien dat volken waarvan de leiders elkaar 

niet bepaald vreedzaam tegemoet treden, daar 

elkaar extra warm ontmoetten, bijvoorbeeld 

jongeren uit Mexico en de Verenigde Staten. 

Dan voel je: zó is de liefde van God aanwezig.

	 Juist omdat de Spaanse taal voor veel Ne-

derlanders lastig was, werd er meer met het 

lijf gesproken. Dat had meteen al een ander 

soort communicatie tot gevolg. Vooral in de 

gastgezinnen, waar weinig Engels mogelijk 

was, werd dit intens voelbaar. Daarvan waren 

jongeren ook erg onder de indruk. De armoede 

waarin velen leven was indringend, soms was 

er geen douche of toilet in huis. Toch waren de 

mensen vrolijk en dankbaar dat de jongeren 

bij hen kwamen logeren. Ze stonden hun eigen 

bed af en sliepen zelf op een matje. Ze kookten 

al vroeg in de ochtend rijst met kip voor hun 

logees en deelden het eten met hen. 

	 In themagroepen kwamen de jongeren enkele 

keren bij elkaar. Ook in mijn groep was het 

thema ‘Wie ben ik?’, dat we bijvoorbeeld in kleine 

groepjes bespraken. Daarbij werd duidelijk dat ze 

bijzonder getroffen waren door deze gastvrijheid. 

Ook een verhaal van een moeder bleef me bij. Ze 

zei dat ze zo blij was dat in deze week hun dorp 

zo super goed beveiligd was (er liep extreem 

veel politie rond inderdaad). ‘Nu kunnen mijn 

kinderen eens meemaken hoe het is als ze veilig 

over straat kunnen. Dit geeft hen de hoop op een 

betere toekomst; dat het kán.’ Normaal hebben 

ze er veel last van drugs, prostitutie en geweld 

maar nu was het er rustig en vredig. 

Wereldjongerendagen 2019
In de media krijgen deze zaken zoals gezegd 

veel aandacht, terwijl bijvoorbeeld inspirerende 

Wereldjongerendagen alleen op zondagochtend 

op een kleine zender ruimte krijgen. Toch weet 

ik uit persoonlijke ervaring dat daar werkelijk 

een mooi evenement plaatsvond. Juist als we 

het hebben over het imagoprobleem, zou de 

Rooms-Katholieke Kerk dit goed kunnen laten 

zien als tegenvoorbeeld. Daaruit kunnen katho-

lieke gelovigen hoop putten voor de toekomst 

en ook andere mensen kunnen hoop putten uit 

de manier waarop jonge mensen daar in al hun 

culturele diversiteit met elkaar omgaan. Graag 

ga ik daar op deze plaats wat dieper op in.

	 Ik mocht de groep Nederlandse jongeren 

begeleiden naar de Wereldjongerendagen begin 

dit jaar in Panama. Het waren er honderdtwin-

tig in totaal. Jonge mensen die vrij hadden 

kunnen krijgen om twee weken midden in het 

schooljaar (dus geen vakantieperiode voor ons) 

naar Panama te reizen én het geld ervoor bij 

elkaar hadden weten te krijgen. 

	 Het thema ‘Wie ben ik’ was meer dan her-

kenbaar wanneer we zagen hoe anders deze 

Midden- en Zuid-Amerikaanse katholieken 

hun geloof vierden: uitbundig, dansend, vanuit 

het hart. Dan besef je weer hoe we in Neder-

land vooral cognitief lijken te geloven: met 

veel woorden, naar binnen gekeerd en volgens 

precieze regels, soms met moeite een hand 

5

Ook dan besef je weer hoe verschillend de 

wereld is, en dat wij in Nederland enorm 

bevoorrecht zijn. Het klagen over bijvoorbeeld 

trage wifi raakt dan ver op de achtergrond bij 

de jongeren. Je beseft weer wat essentieel is in 

je leven: veiligheid en gezondheid. Het maakt 

je nederig en dankbaar. Dat zag ik ook gebeu-

ren bij de jongeren. Ze waren op reis gegaan 

met bepaalde vragen in hun eigen leven, zoals: 

Welke studie kies ik? Doe ik wel het juiste werk? 

Hoe geef ik God ruimte in mijn leven? Na de 

indrukken van deze reis kwamen antwoorden 

als vanzelf. Je weet weer duidelijker wie je bent 

en welke keuzes je wilt maken. Je hebt er ook 

over kunnen spreken met andere jongeren en 

met pastores als je dat wilde. Je eigen leven 

krijgt diepere betekenis en je hebt je horizon 

meer helder. Ontroerend om dit van de jon-

geren te horen en om een dergelijk evenement 

mee te mogen maken.

	 Deze ervaringen maken ook duidelijk dat 

geloven niet alleen binnen de kerkmuren hoeft 

te gebeuren en dat deïnstitutionalisering dus 

niet het einde van religie hoeft te betekenen. 

Natuurlijk viel het geheel van de Wereldjon-

gerendagen overduidelijk binnen de Rooms-

Katholieke Kerk. Er waren iedere dag eucharis-

tievieringen en vanuit de lokale parochies werd 

veel georganiseerd en geregeld. Maar wat de 

jongeren het meeste raakte waren de gesprek-

ken met andere jongeren van over de hele 

wereld, het samen onderweg zijn en het enorme 

besef onderdeel van een grote gemeenschap te 

zijn. Daar in Panama hervonden en versterkten 

ze hun eigen wortels. 

	 In de eigen parochie is menig jongere alleen 

of met enkelen en vinden ze niet veel gespreks-

Diversiteit kan onze 
kracht zijn, als we de tijd 
en ruimte nemen om echt 
naar de ander te kijken

VERWATERD GELOOF – GELOVEN ALS WATER

VERWATERD GELOOF – GELOVEN ALS WATERHANDELINGEN 2019 | 3

INLEIDING



partners. Dat maakt het ook lastig, omdat juist 

in gesprek met anderen je eigen geloof groeit 

en je meer helder krijgt welke keuzes je wilt 

maken. Dan kun je je schuren aan meningen 

van anderen. Gelukkig kun je met de moderne 

technologie gemakkelijk in contact blijven met 

de reisgenoten, maar dat zorgt dus voor een 

andere manier van geloven. Niet meer wekelijks 

in het kerkgebouw, maar virtueel in gesprek 

met anderen en reizend naar samenkomsten 

met leeftijdgenoten. Een meer vloeibare vorm 

van geloven dus.

Een heel eigen geschiedenis
In mijn onderzoek onder middelbare scholieren 

(zie bijvoorbeeld Religie & Samenleving , 14 (2), 

juni 2019) wordt duidelijk dat kerkgang nog 

steeds afneemt net als dat traditionele godsbeel-

den verdwijnen. Als jongeren zelf mogen kiezen 

gebruiken ze toch het liefst het woord ‘geloof ’ 

in plaats van religie, zingeving of levensbe-

schouwing. Vandaar dat in de titel van dit 

Handelingen-themanummer de woorden geloof 

en geloven voorkomen. 

	 Vanuit de institutionele religie zal geloof 

verwaterd lijken, omdat de traditionele religi-

euze activiteiten afnemen, zelfs tot uitvaarten 

aan toe. Tegelijk kan geloof stromen als water, 

als we kijken naar andere vormen van religie. 

Naar multireligieus geloven, dus bijvoorbeeld 

het kiezen van onderdelen van verschillende 

religies. Of het bewust zelf zin geven aan het 

leven, maar zonder daarin iets transcendents, 

iets goddelijks, een plek te geven.

	 Hierbij is het belangrijk te beseffen dat we 

dat in Nederland doen vanuit een heel eigen 

geschiedenis, die duidelijk christelijk is. Bij 

de islam veruit de meeste aandacht krijgt. Ook 

beschrijft De Hart het gebrek aan bindings-

kracht van de institutionele religies, waardoor 

andere spiritualiteit, opgebouwd uit zelfgekozen 

elementen van religies, juist in aanhang wint. 

Hij benoemt ontwikkelingen zoals de hierboven 

beschreven Wereldjongerendagen en waar-

schuwt daarbij tegen optimisme voor de kerken.

	 Sengers schrijft over de veranderingen in de 

Rooms-Katholieke Kerk in Nederland, en met 

name over die in de katholieke geloofsgemeen-

schap. Het is een openhartige bijdrage over de 

structurele en culturele veranderingen, over 

jongeren, migranten en financiën, en over 

mogelijke toekomstige ontwikkelingen van 

religieuze instituties. 

	 Joantine Berghuijs bouwt voort op de kwan-

titatieve onderzoeken, maar beschrijft vooral 

de meervoudige religiositeit in Nederland, of 

meer specifiek: de modaliteiten van religieuze 

betrokkenheid, waarbij meervoudige religiosi-

teit voor bijna een kwart van de bevolking lijkt 

te gelden. Dit is een gevolg van dat afkalven 

van de institutionele religies en het autonome 

zoeken naar religie en spiritualiteit dat hiermee 

gepaard gaat. Ze schrijft over de flexibiliteit, in 

ons thema: een waterige vorm van religiositeit, 

en over trouw zijn aan religie. Het daagt de lezer 

uit te bedenken waar hij of zij zelf eigenlijk staat 

in dit spectrum.

	 Heleen Ransijn neemt Barth en Schillebeeckx 

als uitgangspunt en problematiseert hun 

beoogd christelijk publiek, om vervolgens te 

benadrukken dat geloven ook individueel bele-

ven is. Ze schetst lijnen voor een geloofwaardig 

christelijk geloven in de seculiere samenleving 

van vandaag. Ook hier is een nieuwe vorm van 

nieuwe vormen van zingeving en geloven klinkt 

vaak nog christelijke taal door, omdat die ons 

nu eenmaal heel eigen is. Bepaalde normen en 

waarden zijn van oorsprong christelijk, al zijn 

ze er ondertussen wellicht ver vanaf gegroeid. 

Ook hier kunnen we zeggen dat verwatering 

plaatsvond, omdat ze uit hun wortels en context 

los gezongen lijken te worden, en tegelijk zit-

ten ze heel diep in velen van ons. Daardoor 

is kiezen voor een bepaalde levensfilosofie en 

daarover spreken of schrijven tegelijk soms zeer 

herkenbaar christelijk zonder dat de naam Jezus 

of God erin voorkomt. Het zit in het Neder-

landse bloed, zo lijkt het wel. 

	 Laten we beseffen dat we daarin weer sterk 

verschillen van ons omringende landen, zowel 

in West-Europa als van de wereld in zijn geheel. 

We hebben een andere geschiedenis dan Duits-

land of Engeland of Denemarken, en zeker ook 

dan Tsjechië of Griekenland. Dat dit nog sterker 

geldt voor andere werelddelen liet het verhaal 

uit Panama al zien. Het is goed te beseffen dat 

we maar een klein land zijn, met een heel eigen 

geschiedenis en daarmee ook een specifieke 

context vormen voor religie in deze tijd. 

Wat gebeurt er?
Met dat in het achterhoofd kunnen we nu dit 

themanummer openen. Daarin vinden we veel 

van die geschiedenis terug, bijvoorbeeld in de 

bijdragen van Joep de Hart en Erik Sengers. In 

de eerstgenoemde bijdrage is veel informatie 

te vinden over de stand van zaken van de grote 

wereldreligies. De ontkerkelijking en vergrijzing 

wordt beschreven en de mate waarin het beeld 

van Nederlanders over religie wordt bepaald 

door wat er in de media over verschijnt, waarbij 

religiositeit te vinden, die zich voordoet nadat 

de automatische vindplaats voor geloof in een 

instituut minder zichtbaar wordt.

	 Ronelle Sonnenberg maakt vervolgens een 

uitstapje naar jongeren in de kerk, waarmee we 

de lijn die in deze inleiding is aangegeven van-

uit de Wereldjongerendagen verder uitgewerkt 

zien. Dit gebeurt in een concrete praktijk van 

religieuze educatie en religieus jongerenwerk, 

waar geloven stroomt en hoop geeft, juist via 

het concept van de hoop zelf. Een eigentijdse 

manier om de jonge generatie, die veelal geloof 

niet meer van binnenuit kent, toch weer aan te 

spreken.

	 Maarten Meester geeft een interessante filo-

sofische bijdrage vanuit zijn eigen polemische 

ervaring als christelijk gewortelde en verwaterde 

gelovige, een nieuwe spiritueel. 

Dit Handelingen-nummer is een themanum-

mer met veel zaken om over na te denken: wat 

gebeurt er met religie in ons voormalig chris-

telijke land? Waar vinden mensen hun geloof 

en inspiratie als het niet in de christelijke kerk 

is? Welke uitdagingen liggen er voor religieuze 

instituties te midden van het slechte imago, 

de beeldvorming in de media en toch ook veel 

zoekende mensen? 

Monique (prof.dr. M.C.H.) van Dijk-Groeneboer 
is hoogleraar Religieuze Educatie en coördinator 
Universitaire Lerarenopleiding Godsdienst en 
Levensbeschouwing aan de Faculteit Katholieke 
Theologie van de Universiteit van Tilburg.
E m.c.h.vandijk@uvt.nl

6 7

VERWATERD GELOOF – GELOVEN ALS WATERINLEIDING

VERWATERD GELOOF – GELOVEN ALS WATERHANDELINGEN 2019 | 3



9

ONDERZOEK  |  JOEP DE HART

Levensbeschouwing in viervoud
Nederland verandert. Religie ook. Dat was zo en dat is nog steeds zo. In 
deze bijdrage bespreken we vier in het oog springende ontwikkelingen, die 
in ruim een halve eeuw het Nederlandse levensbeschouwelijke landschap 
behoorlijk door elkaar geschud hebben. Ze zijn goed gedocumenteerd in 
de grootschalige onderzoeken die het Sociaal en Cultureel Planbureau al 
decennia lang uitvoert onder de Nederlandse bevolking. 

omdat de methodologie van dataverzameling 

een drastische bijstelling onderging. In plaats 

van de mondelinge face-to-face interviews die 

tot en met de God in Nederland-editie van 2006 

werden gehouden op basis van steekproeven uit 

de Nederlandse bevolking, maakte de laatste, 

die van 2015, gebruik van een web-enquête, 

uitgezet bij een internetpanel. 

	 Voor het onderzoek van het Sociaal en 

Cultureel Planbureau geldt dit bezwaar van een 

methodologische breuk niet. Bovendien wordt 

het elke twee jaar gehouden en niet slechts eens 

in de tien jaar, zoals God in Nederland; eigenlijk 

is het onverantwoord uitspraken over actuele 

trends te doen op basis van een onderzoek met 

zo weinig meetpunten. 

‘Ontkerkelijkend’ land 
Dan nu de vier ontwikkelingen. De eerste daar-

van is de sinds decennia aanhoudende leegloop 

bij de grote en vrijzinnige kerken. Nederland 

is een in hoog tempo ‘ontkerkelijkend’ land: 

al sinds 2000 zeggen elke dag gemiddeld 267 

mensen hun kerklidmaatschap op. Het aantal 

weekend-kerkgangers daalt momenteel met 

37.000 per jaar. En ze vergrijzen: de gemiddelde 

De meest recente onderzoeken naar 

levensbeschouwelijke ontwikkelingen 

zijn samengevat in een recent rapport 

Christenen in Nederland, gepubliceerd door het 

Sociaal en Cultureel Planbureau in december 

2018. Het is het tweede deel in een drieluik. Het 

eerste deel (juni 2018) richtte zich op moslims 

in Nederland. Deel drie is dit jaar gepland en 

zal vooral ingaan op de verbreiding en im-

pact van niet kerkelijk gebonden vormen van 

spiritualiteit en op de levensbeschouwing van 

buitenkerkelijken en expliciet niet-gelovigen. 

	 Als er in het onderstaande enquêtecijfers 

worden genoemd, dan zijn die gebaseerd op het 

onderzoek Culturele veranderingen in Neder-

land, uitgevoerd door het Sociaal en Cultureel 

Planbureau in samenwerking met het Centraal 

Bureau voor de Statistiek (zie o.a. De Hart 

2011, 2014; De Hart et al. 2013; De Hart en Van 

Houwelingen 2018; Huijnk 2018). 

	 Hoewel veel geciteerd, zijn de enquêtes die 

zijn uitgevoerd onder de naam God in Neder-

land namelijk niet geschikt om directe vergelij-

kingen te trekken tussen jaren. Dat komt vooral 

< ‘Transfiguratie’

9VERWATERD GELOOF – GELOVEN ALS WATERHANDELINGEN 2019 | 3



leeftijd van kerkleden neemt jaarlijks toe met 

4,5 maand.

	 Er wordt veel gespeculeerd, vooral door 

mensen die de christelijke traditie behartigen, 

over het beklijven van het geloof, ook buiten 

een kerkelijk milieu. Maar daar moeten we toch 

geen al te grote verwachtingen van hebben. Net 

zo min als appeltaarten in boomgaarden aan 

de bomen groeien, komt kerkelijke betrokken-

heid spontaan en vanzelf tot stand. En als zij 

eenmaal vorm heeft gekregen, moet zij onder-

houden worden, wil de fut er niet uit gaan. Er 

is een sterke correlatie tussen kerkelijkheid en 

gelovigheid, in elk geval gelovigheid in de chris-

telijke zin van het woord. Wat betekent dat die 

twee niet onafhankelijk van elkaar veranderen. 

	 De afgelopen vijftig jaar kromp het aantal 

kerkleden met meer dan de helft en in dezelfde 

periode nam het aantal Nederlanders dat in 

God zegt te geloven af met 70%; het aantal dat 

de Bijbel ziet als Gods Woord met 75%; en het 

aantal dat gelooft in een leven na de dood met 

60% (hier zijn ook alle mensen die geloven in 

reïncarnatie en dergelijke bij meegeteld). 

	 Driekwart van de Nederlanders geeft te ken-

nen dat de kerken weinig of niet aansluiten bij 

de eigen visie op de zin van het leven; driekwart 

betwijfelt of de kerken in staat zijn antwoord 

te geven op de belangrijke spirituele vragen 

van deze tijd; twee derde zegt weinig of geen 

vertrouwen in de kerken of religieuze organisa-

ties te hebben. In de ogen van heel veel Neder-

landers zitten de kerken als het ware bevroren 

onder het ijs: goed zichtbaar maar er zit geen 

enkele beweging in. Religie in Nederland? Nog 

even en zij is net zo uitgestorven als de opa van 

een dodo. Of toch niet? 

U denkt nu misschien aan misbruikschandalen 

of aan de bijbelvaste verwerping van homo-

seksualiteit, abortus of euthanasie, maar die 

kwamen nauwelijks ter sprake. De realiteit bleek 

dat als je in het huidige Nederland Nederlan-

ders vraagt naar hoe zij aankijken tegen religie 

en de toekomst van religie, ze in grote getale 

van wal steken over uitsluitend de islam. Hun 

beeld van religie wordt blijkbaar in hoge mate 

gedomineerd door ideeën over moslims. 

Alternatieve spiritualiteit en ongeloof
Er is nog een derde ontwikkeling. Dat is het ont-

staan van een heterogeen milieu van alternatieve 

spiritualiteit. Allerlei noties daaruit zijn inmiddels 

tamelijk gemeengoed onder de bevolking. Zoals 

dat er in elk van ons een echte, authentieke kern 

is te vinden, onbedorven door cultuur, geschiede-

nis en maatschappij. Dat je moet vertrouwen op 

je innerlijke stem en je bij beslissingen het best 

kunt laten leiden door je intuïtie. Dat de zin van 

het leven ligt in jouw innerlijke ervaring en de 

ontwikkeling van jouw individuele vermogens. 

Dat je religie zelf bijeen moet zoeken in de wijs-

heid van allerlei tradities en ideeën. Wat betekent 

dat het iets is dat voortdurend verandert tijdens 

je leven. Het gaat hier niet om woonspiritualiteit 

maar om zoekspiritualiteit, om een milieu waarin 

vooral veel zoekers actief zijn. 

	 Hoeveel religies kan een mens aan? Als je het 

goed wilt doen, eigenlijk maar één – dat was 

Migrantenreligies
Want dit is niet het hele verhaal. Een tweede 

ontwikkeling is de opkomst en groei van mi-

grantenreligies in ons land. Momenteel leven 

er ongeveer 850.000 moslims in Nederland, 

maar waarschijnlijk ook zeker zoveel christen

migranten. De toestroom van christenmigran-

ten is in elk geval al sinds langere tijd veel gro-

ter, al wordt daar in de media weinig aandacht 

aan besteed, zeker als je het vergelijkt met de 

enorme publiciteit waarmee de moslimgemeen-

schappen voortdurend zijn omgeven. 

	 Tussen 1996 en 2015 arriveerden 546.000 

moslims in ons land tegen maar liefst bijna 1,2 

miljoen migranten met een christelijk geloof, 

wat betekent dat van de migranten 26% moslim 

was tegen meer dan de helft (54%) christen. De 

groep christenmigranten groeit dus aanzienlijk 

sneller dan de groep moslims. 

	 Onderzoek leert overigens dat Nederlanders 

het aantal moslims in ons land steevast te hoog 

inschatten. Ze denken dat gemiddeld 19% van 

de Nederlanders moslim is, in feite gaat het om 

zo’n 5%. Enkele jaren geleden brachten we als 

SCP een rapport uit over politieke prioriteiten 

onder de Nederlandse bevolking. In dat kader 

belden we ook een groot aantal respondenten 

op met enkele vragen over hoe zij aankeken 

tegen de levensbeschouwelijke situatie in ons 

land. Daar werd gretig op ingegaan en de oor-

delen waren niet mals. 

het antwoord in mijn jeugdjaren. Zoveel als je 

maar denkt nodig te hebben of je interesseert, 

luidt het antwoord dat beter in onze tijd lijkt te 

passen. Beide opvattingen brengen hun eigen, 

typerende wijze van religieuze beleving met 

zich mee. 

	 In het eerste geval gaat het om nestgeur. Om 

herkenning en samen delen als bron van solida-

riteit. Om binnenwereld en buitenwereld. Om 

vaste grond onder de voeten, vaste rollen. Van-

zelfsprekendheden en routines. Overlevering 

en fundamenten. Antwoorden, voorschriften, 

absolute waarheden. Het grote, tijdloze verhaal. 

	 In het tweede geval ligt het accent op inspira-

tie, nieuwsgierigheid, vrijheid. Op individuele 

ontwikkeling en informele contacten, kiezen 

op basis van je eigen ervaring, al naargelang 

de levensfase waarin je je bevindt en wat daar 

zoal speelt. Het gaat om voorlopige waarheden 

en intrigerende vragen. Om poreuze grenzen, 

flexibele rollen en openheid. Niet om wat het 

‘is’, maar om wat het met jou ‘doet’. Word je er 

door geraakt? Brengt het je dichter bij jezelf? 

Opent het nieuwe perspectieven? 

	 De afgelopen pakweg vijftig jaar lijkt de eerste 

houding steeds meer concurrentie te hebben 

gekregen van de tweede. Wat niet betekent dat 

er simpelweg gesproken kan worden van ver-

vanging. Beide opties bestaan naast elkaar. Ze 

hebben ook beide altijd deel uitgemaakt van de 

tradities van de wereldgodsdiensten. 

	 Dient zich in de vorm van de belangstel-

ling voor alternatieve, niet kerkelijk gebonden, 

ja zelfs veelal niet christelijk geïnspireerde 

spiritualiteit een keerpunt aan in het secularisa-

tieproces? Daarover is veel gespeculeerd. Menig 

aspect van de alternatieve spiritualiteit vormt 

1 0 1 1

Net zo min als er appeltaarten 
aan appelbomen groeien, 
komt kerkelijke betrokkenheid 
spontaan en vanzelf tot stand

VERWATERD GELOOF – GELOVEN ALS WATERHANDELINGEN 2019 | 3

LEVENSBESCHOUWING IN VIERVOUDONDERZOEK

De kerken zitten bevroren 
onder het ijs: goed 
zichtbaar, maar er zit  
geen beweging in



niet zozeer een tegenkracht tegen de seculari-

satie, maar is er eerder de uitdrukking van, een 

demonstratie van de verzwakte bindingskracht 

van de geïnstitutionaliseerde religies. 

Atheïsten en zinzoekers? 
Er is nog een vierde ontwikkeling. Evangelische 

stromingen, Wereldjongerendagen, pioniersplek-

ken in de Protestantse Kerk in Nederland, ker-

kennachten, de dorpskerkenbeweging, Top2000-

diensten, het jaarlijkse spektakelstuk van The 

Passion, initiatieven als de Preek van de Leek: 

het borrelt en bruist in de pan met religieus en 

spiritueel Nederland, dat valt niet te ontkennen. 

Zolang we maar niet vergeten dat er door steeds 

minder Nederlanders uit gegeten wordt. 

	 De categorie die met geen van beide veel af-

finiteit heeft – de geïnstitutionaliseerde religie 

én de alternatieve spiritualiteit – is al decennia-

lang aan een gestage opmars bezig. Het per-

centage atheïsten steeg in dezelfde periode van 

16% naar bijna 29% (in 2018). Het percentage 

Nederlanders dat weinig tot geheel geen fiducie 

zegt te hebben in de toekomst van de kerken, 

nadert inmiddels de 75%. 

	 De kloof met religieus Nederland wordt 

breder, de breuk met de kerk radicaler: het is 

vooral het percentage dat van huis uit nooit tot 

een kerk heeft behoord dat stijgt. De huidige 

buitenkerkelijken zijn, vergeleken met die van 

pakweg dertig jaar terug, vaker niet godsdienstig 

opgevoed en ze noemen zich vaker een echte 

atheïst of een uitdrukkelijk niet gelovig mens. 

De kans is klein dat deze groep ooit nog weer 

de weg naar de kerken zal inslaan. U weet wat 

ze zeggen op managementcursussen: ‘Van een 

omelet kun je geen doosje eieren meer maken.’ 

de Tweede Kamer. Ze zijn al sinds jaar en dag 

beduidend vaker actief in het vrijwilligerswerk, 

ook als dit vrijwilligerswerk gericht is op niet-

kerkelijke activiteiten. Kerkgangers doneren 

vaker en guller aan goede doelen. Ze zijn vaker 

aangesloten bij ideële organisaties. Ze geven 

eerder informele hulp en nemen vaker deel aan 

acties gericht op landelijke of internationale 

kwesties dan Nederlanders die niet bij een kerk 

zijn aangesloten. Bovendien blijken zij ook nog 

eens meer te hechten aan sociale vaardigheden 

bij de opvoeding van hun kinderen. 

	 Onderzoek heeft sterke aanwijzingen opge-

leverd dat hier de rol van de kerken als sociale 

netwerken waarschijnlijk doorslaggevend is. 

Je ontmoet elkaar in kerkelijk verband op 

regelmatige basis, wat het actief worden in de 

geloofsgemeenschap laagdrempelig maakt. 

	 Vanuit dit binnenkerkelijke activisme treden 

spillover-effecten op naar een bredere maat-

schappelijk betrokkenheid. De stap wordt 

gezet van bijvoorbeeld het participeren in een 

kerkelijk initiatief gericht op ouderen, vluchte-

lingen of ontwikkelingshulp naar bijvoorbeeld 

een maatjesproject in de gezondheidszorg, 

taallessen aan migranten, vrijwilligerswerk in 

een derdewereldwinkel of activiteiten voor een 

milieuorganisatie (meer hierover o.a. in: Bek-

kers 2003, 2013; Dekker en De Hart 2002, 2006; 

Dekker et al. 2016; Graham en Haidt 2010; De 

Hart en Dekker 2005).

Mensen die met de kerken niets meer zeggen te 

hebben moeten we niet ineens gaan bestempelen 

als ‘zinzoekers’. Het is de vraag of ze wel zo mas-

saal ‘op zoek’ zijn naar iets. Laten we trouwens 

niet vergeten dat ook binnen de kerken heel wat 

mensen op zoek lijken: naar meer eigentijdse 

vormen van beleven, naar wat in hun geloof nog 

wel en niet meer betekenis voor hen heeft, naar 

hoe het relevant te maken voor hun kinderen, 

naar een betere wereld misschien. 

Maatschappelijke implicaties
De ontkerkelijking is de lezers van dit tijdschrift 

natuurlijk welbekend. Alsof ik naar u toe kom 

gehold om buiten adem te vertellen dat de Beat-

les uit elkaar zijn en Elvis is overleden. Hebben 

wij als SCP bijna tweehonderd pagina’s volge-

schreven over een futiliteit? Ik dacht het niet. 

	 Eén kortetermijn-gevolg van de snelle ontker-

kelijking noem ik nog maar eens. Dat is dat het 

groeiend aantal niet-gelovigen en Nederlanders 

zonder enige kerkelijke affiniteit, in elk geval op 

korte termijn, waarschijnlijk geen goed nieuws 

is voor de toekomst van de maatschappelijke 

bewogenheid en inzet. Ik leg dat even uit.

	 Vergeleken met Nederlanders zonder ker-

kelijke affiniteit hebben kerkgangers relatief 

veel vertrouwen in andere mensen en geven ze 

in allerlei opzichten blijk van minder poli-

tiek cynisme. Zij hebben bijvoorbeeld vaker 

vertrouwen in instituties als de rechtspraak en 

Dat levert twee conclusies op. In de eerste plaats 

dat wij – of we nu zelf kerkelijk zijn of niet – 

niet te luchtigjes moeten doen over de snelle 

ontkerkelijking in ons land. In de tweede plaats 

dat het nog maar de vraag is of de individuele 

zoekers uit het alternatief spirituele milieu in 

de genoemde opzichten een tegenwicht zullen 

kunnen bieden voor de leegloop van de kerken. 

De organisatiegraad is daar namelijk buiten-

gewoon diffuus, de waardeoriëntatie indivi-

dualistisch. Niet de toekomst maar toekomstig 

onderzoek zal het moeten leren. 

Ontzuiling en ‘civil society’
Er was een tijd dat de verschillende geledin-

gen van het christelijk geloof stevig verankerd 

waren in vele maatschappelijke instituties. In 

de honderd bloeiende jaren van het verzuilde 

Nederland lag het land er ordelijk bij, verkaveld 

tussen de uiteenlopende levensbeschouwe-

lijke richtingen. Voor het grootste deel van de 

bevolking was de godsdienst richtinggevend 

bij beslissingen in het dagelijks leven: van de 

krant die men las tot de school waar men zijn 

kinderen heen stuurde, van de wijze waarop en 

het verband waarin men zijn vrije tijd beleefde 

tot de vakbond waarbij men was aangesloten, 

van de instellingen waaraan men geld doneerde 

tot de politieke partij waarop men stemde. Via 

de zuilen werd de religie buiten de kerkmuren 

met andere middelen voortgezet. 

	 Tot ver in de jaren vijftig van de vorige eeuw 

bleef ons land een soort religieuze archipel, 

elk eiland met zijn eigen levensbeschouwelijke 

biotoop. Binnen de vertrouwde beschutting  

van hun confessionele zuil namen rooms- 

katholieken op geheel eigen wijze de omrin-

1 2 1 3

Het borrelt en bruist in de 
pan met religieus en spiritueel 
Nederland, maar er wordt 
steeds minder uit gegeten

VERWATERD GELOOF – GELOVEN ALS WATERHANDELINGEN 2019 | 3

LEVENSBESCHOUWING IN VIERVOUDONDERZOEK

Mensen die met de kerken niets 
meer zeggen te hebben moeten 
we niet ineens bestempelen als 
‘zinzoekers’



gende samenleving waar; hetzelfde gold voor 

het gereformeerde volksdeel en de socialisten. 

Dat Nederland is verleden tijd. 

	 Het Engelse ‘Good fences make good neighbours’ 

was gedurende honderd jaar het parool van 

omvangrijke bevolkingsgroepen. Maar vanaf de 

jaren zestig stak een nieuwe wind op, die zich 

in de loop van dat decennium tot stormkracht 

ontwikkelde. De turbulentie bracht de zuilen 

aan het wankelen, in hoog tempo werden de 

hekken neergehaald, waarna de schapen zich in 

alle windrichtingen verspreidden, daarbij menig 

herder in verwarring achterlatend. In de afgelo-

pen halve eeuw hebben zich grote veranderingen 

voorgedaan in de godsdienstige beleving van de 

Nederlanders, waarvan de afbrokkeling van de 

kerkelijke deelname de meest zichtbare is.

	 In verschillende opzichten nemen de kerken 

een bijzondere positie in te midden van de 

vrijwillige verbanden die typerend zijn voor de 

vaderlandse civil society of het maatschappelijke 

middenveld. De kerkelijke hoofdrichtingen 

hebben een – vergeleken met andere maat-

schappelijke organisaties – lange geschiedenis, 

nog altijd aanzienlijke omvang en overwegend 

gemêleerd ledenbestand. 

	 De kerken zijn van belang voor de maat-

schappelijke participatie vanwege de breedte 

van de onderwerpen waarop zij hun visie for-

muleren, de invloed die zij veelal blijken te heb-

ben op de beslissingen van hun kernleden en de 

rol van moreel geweten die hun nog altijd door 

velen wordt toebedeeld. De meeste kerken zijn 

ingebed in uitgebreide sociale netwerken. Niet 

alleen bestaan er van oudsher tal van banden 

tussen de grote kerken en bestuurlijke instanties 

en circuits van politieke besluitvorming, maar 

een aanzienlijke rol spelen bij de opvang en 

integratie van nieuwkomers in de Nederlandse 

samenleving. Zij bieden een ontmoetingsplaats 

voor geestverwanten in een land dat vaak nog 

niet vertrouwd is en zij verlenen geestelijke 

hulp of begeleiding bij ingrijpende gebeurte-

nissen (geboorte, huwelijk, rouwverwerking, 

ontslag, relatieproblemen). Daarnaast geven 

zij praktische bijstand door de migranten op 

allerlei terreinen wegwijs te maken in de nieuwe 

maatschappij (bij het aanvragen en gebruik van 

voorzieningen, bij medische zorg en onderwijs, 

bij sollicitaties en ontslag). 

	 Bijna allemaal zijn ze erop gespitst via net-

werken van steun en hulp de participatie van 

hun leden in de Nederlandse samenleving te 

bevorderen. Zij dragen bij aan een goede sociale 

infrastructuur voor migranten en fungeren 

als communicatiekanalen – als spreekbuis 

voor migranten, maar ook als intermediair 

en aanspreekpunt van de overheid waar zij 

migranten wil bereiken. Bij het slechten van 

taal- en cultuurbarrières blijken de voorgangers 

van de kerken niet zelden een cruciale schakel te 

vormen.

	 Weer in het algemeen gesproken, valt voorals-

nog geen duidelijke teruggang in de vrijwillige 

inzet waar te nemen, maar of dit zo zal blijven 

met een verdergaande ontkerkelijking van Ne-

derland is onzeker. Het is mogelijk dat andere 

ook plegen kerken sterk geworteld te zijn in 

lokale gemeenschappen en informele interactie-

patronen. 

Kerken en sociaal engagement
Kerken fungeren niet alleen als instituties die 

spirituele en praktische bijstand geven aan hun 

leden, maar – ik signaleerde het al – genereren 

ook vaak breder sociaal engagement. Ze dragen 

in hoge mate bij aan allerlei onbetaalde vormen 

van sociale dienstverlening. Iets waaraan vooral 

in Amerikaans onderzoek veel aandacht is 

geschonken: in de kerkelijke gemeenschappen 

worden tal van activiteiten georganiseerd die 

mensen kunnen scholen in maatschappelijke 

vaardigheden, die hen kunnen socialiseren in 

pro-sociale normen, die het maatschappelijk 

bewustzijn kunnen verruimen en de weg ope-

nen naar rekrutering voor ook niet-kerkelijke 

vormen van activisme. Veel mensen die, van-

wege hun opleidingsniveau en beroep, anders 

veroordeeld zouden zijn tot politieke passiviteit, 

kunnen via hun kerkelijke activiteiten compe-

tenties ontwikkelen die een effectieve participa-

tie op andere sociale terreinen mogelijk maken. 

Dat lijkt zeker op te gaan voor de migranten-

kerken. 

	 Tot op heden is nog maar een beperkt aantal 

onderzoeken beschikbaar, maar die suggereren 

dat migrantengemeenten en migrantenkerken 

groepen de rol van de slinkende groep kerkelijk 

gemotiveerde Nederlanders overnemen, maar 

het is de vraag of dit op korte termijn, op alle 

genoemde punten en op dezelfde wijzen het 

geval zal zijn. 

	 Wat betekenen de ontkerkelijking en het 

verval van de christelijke godsdienst in ons land 

voor het publieke domein? Een blik op alleen 

de aantrekkingskracht van christelijk Neder-

land is daarvoor onvoldoende. Het is een vraag 

die in een volgend rapport van het Sociaal en 

Cultureel Planbureau opnieuw aan de orde 

zal worden gesteld, aan de hand van de daarin 

verzamelde gegevens over Nederlanders die be-

trokken zijn bij alternatieve spirituele stromin-

gen en Nederlanders die zich uitdrukkelijk als 

ongelovig bestempelen. 

Met het oog op de toekomst
Het beeld dat oprijst uit longitudinale onder-

zoeken is dat van een geleidelijke afbrokkeling 

van niet alleen christelijk Nederland, maar 

van de religieuze dimensie over een zeer breed 

front. Om de schok te verzachten kun je spre-

ken van een transformatie van de religie, maar 

de waarheid is dat het vaak neerkomt op het 

verdwijnen van religie, op secularisatie. 

	 Kerken lijken de meeste Nederlanders 

hooguit nog op vakantie te bezoeken, om zich 

te vergapen aan het theologische Disneyland 

van een gotische kathedraal. De bijbelse God 

hebben velen inmiddels opgelucht uitgezwaaid, 

zodat het feestje, nu deze norse en onbereken-

bare bemoeial is vertrokken, eindelijk eens goed 

op gang kan komen en wij onbevangen onszelf 

kunnen zijn. 

	 Een ontwikkeling die al langere tijd gaande is, 

1 4 1 5

�Kerken dragen bij aan allerlei 
onbetaalde vormen van 
sociale dienstverlening. Dit 
lijkt zeker op te gaan voor 
migrantenkerken

VERWATERD GELOOF – GELOVEN ALS WATERHANDELINGEN 2019 | 3

LEVENSBESCHOUWING IN VIERVOUDONDERZOEK

Migrantengemeenten en 
migrantenkerken spelen 
een aanzienlijke rol bij de 
opvang en integratie van 
nieuwkomers



is de toename – op allerlei religieuze terreinen 

– van de onzekerheid en twijfel. Daarbij moet 

onmiddellijk worden aangetekend dat die twij-

fel niet ten koste gaat van het ongeloof, maar 

van de geloofszekerheid. 

	 De doorgaans laconieke reacties op de 

ontzuiling en het verlies aan relevantie van de 

christelijke godsdienst voor de Nederlandse 

samenleving (behalve als er in Nashville iets is 

bedacht), betekenen niet dat er een volstrekte 

onverschilligheid heerst met betrekking tot de 

toekomst van het christendom. In 2018 gaf nog 

altijd bijna twee derde van de Nederlanders aan 

in een bepaald geloof opgevoed te zijn. 

	 Enigszins verrassend wellicht, ook gezien 

de alsmaar verder teruglopende aantallen 

kerkleden en kerkbezoekers: ongeveer de helft 

van de Nederlanders stelt dat ze het zouden 

betreuren als hun kleinkinderen (of eventuele 

kleinkinderen) in de toekomst geen christelijke 

feesten zouden vieren. Eveneens de helft van de 

bevolking zou het geen goede zaak vinden als er 

geen kerken meer in de buurt van hun woning 

zouden zijn. Gezien de desastreuze cijfers die ik 

noemde over de aantrekkingskracht van kerk en 

christendom in het hedendaagse Nederland zijn 

dit toch pikante uitkomsten. 

	 Laten we wel wezen: bij secularisatie gaat het 

niet om een natuurverschijnsel, waarbij de ker-

ken de dinosauriërs zijn en de moderne cultuur 

de meteoor. Vaak ook wordt vanuit de huidige 

vervaging van de christelijke traditie zonder 

plaspauze geconcludeerd dat er geen behoefte 

meer is aan religie. Maar vanuit sociologisch 

perspectief en misschien ook vanuit de inspira-

tie waarmee het ooit allemaal begonnen is, kun 

je de kerken in hun huidige vorm zien als maar 

door onder de gidsen die ons vertellen hoe 

we een tuin moeten aanleggen en ons huis 

bewoonbaar maken, hoe we onze kinderen 

moeten opvoeden en gezond kunnen leven, hoe 

we een bedrijf moeten leiden en het ware geluk 

in een relatie kunnen leren kennen. 

	 Dat mensen sinds jaar en dag behoefte blijken 

te hebben aan allerlei zaken die van oudsher 

verbonden zijn met religie betekent overigens 

niet dat het om een van de kerkelijke modalitei-

ten moet gaan die ons in onze nationale context 

vertrouwd zijn. Net zo min als honger (en de 

universele menselijke behoefte aan voeding) 

automatisch tot het boeken van een tafel in 

een restaurant of lidmaatschap van een eetclub 

leidt. 

	 De antwoorden van het traditionele christen-

dom spreken al decennialang een krimpend 

aantal Nederlanders aan. Maar geldt dat ook 

voor de vragen waaruit zij voortkomen? 

‘Misschien’, schrijf ik aan het eind van het 

rapport dat we even voor de Kerst uitbrachten, 

‘misschien wordt er minder gevonden en al 

helemaal pasklaar aangetroffen, maar daarom 

niet minder gezocht. Misschien duiken religie 

en spiritualiteit in het hedendaagse Nederland 

steeds vaker op als in een gebroken spiegel: 

herkenbaar, maar in stukken en brokken en niet 

op de plaats waar je ze verwacht.’ 

Over dit zoekgedrag, vaak buiten alle ver-

trouwde kaders om, gaat, zoals vermeld, een 

volgend rapport van het Sociaal en Cultureel 

Planbureau. 

één gestalte van religie, als maar één van de 

beddingen waardoor religie kan stromen. Kijk 

naar de klassieke muziek. Daar accepteren we 

met grote vanzelfsprekendheid dat elke tijd, dat 

elke uitvoerder zelfs, zijn of haar eigen interpre-

tatie meebrengt. 

	 Zoals Kwame Appiah onlangs nog eens heeft 

betoogd, is ook de geschiedenis van heilige tek-

sten altijd die van hun lezers. Fundamentalisten 

lijden aan het Medusa-syndroom: datgene waar 

hun oog op valt, verandert in steen. Ze maken 

gefixeerd, uniform en star wat veranderlijk, 

pluriform en flexibel is (Appiah 2018). 

Vragen op antwoorden
Religie heeft zich, door alle millennia van onze 

soort heen, in sterk wisselende contexten, tel-

kens weer gemanifesteerd, wat er op duidt dat 

zij appelleert aan menselijke grondbehoeften. 

Er zijn bijvoorbeeld steeds minder kerkleden, 

maar daarmee is de behoefte aan verbonden-

heid niet verdwenen – op Koningsdag, tijdens 

sporttoernooien, bij rampen en herdenkingen, 

op internet niet te vergeten. Er wordt steeds 

minder deelgenomen aan kerkelijke rituelen, 

maar tegelijkertijd manifesteren rituelen zich 

op allerlei andere plaatsen (denk aan stille toch-

ten of aan bermmonumentjes). 

	 We willen ons leven niet meer gedicteerd 

hebben door de dominee, maar loop een wil-

lekeurige boekhandel in en de planken buigen 

Literatuur
Appiah, K.A. (2018). The lies that bind: rethinking identity. 

Londen: Profile Books.
Bekkers, R. (2003). De bijdrage der kerckelijken. In: T.N.M. 

Schuyt (red.), Geven in Nederland 2003: giften, legaten, 
sponsoring en vrijwilligerswerk. Houten/Diegem: Bohn, 
Stafleu van Loghum, 141-172.

Bekkers, R. (2013). Geven van tijd: vrijwilligerswerk. In: 
T.N.M. Schuyt et al. (red), Geven in Nederland 2013: 
giften, nalatenschappen, sponsoring en vrijwilligerswerk. 
Amsterdam: Reed business education, 107-123.

Dekker, P., Hart, J. de (2002). Het zout der aarde: een 
analyse van de samenhang tussen godsdienstigheid en 
sociaal kapitaal in Nederland. Sociale Wetenschappen, 45, 
1, 45-61.

Dekker, P., Hart, J. de (2006). Kerkgangers, investeerders in 
de civil society. In: P. Schnabel (red.), Investeren in vermo-
gen: sociaal en cultureel rapport 2006. Den Haag: Sociaal 
en Cultureel Planbureau, 317-338.

Dekker, P., Blok, L. de, Hart, J. de (2016). Continu onderzoek 
burgerperspectieven: kwartaalbericht 2016-3. Den Haag: 
Sociaal en Cultureel Planbureau.

Graham, J., Haidt, J. (2010). Beyond beliefs: religions bind 
individuals in moral communities. Personality and Social 
Psychology Review, 14, 1, 140-150. 

Hart, J. de (2011). Zwevende gelovigen: oude religie en 
nieuwe spiritualiteit. Amsterdam: Bert Bakker. 

Hart, J. de (2014). Geloven binnen en buiten verband: gods-
dienstige ontwikkelingen in Nederland. Den Haag: Sociaal 
en Cultureel Planbureau.

Hart, J. de, Dekker, P., Halman, L. (eds) (2013). Religion and 
civil society in Europe. New York: Springer.

Hart, J. de, Houwelingen, P. van (2018). Christenen in 
Nederland: kerkelijke deelname en christelijke gelovigheid. 
Den Haag: Sociaal en Cultureel Planbureau.

Hart, J. de, Dekker, P. (2005). Churches as voluntary associ-
ations. In: S. Rossteutscher (ed), Democracy and the role 
of associations. Londen/New York: Routledge, 168-196.

Huijnk, W. (2018). De religieuze beleving van moslims in 
Nederland. Den Haag: Sociaal en Cultureel Planbureau.

Joep (prof.dr. J.J.M.) de Hart is senior 
wetenschappelijk medewerker bij het Sociaal en 
Cultureel Planbureau. Onderzoeksthema’s: civil 
society, maatschappelijke participatie en religie.
E j.de.hart@scp.nl

1 6 1 7

�Kerken in hun huidige vorm 
kun je zien als maar een 
van de beddingen waardoor 
religie kan stromen

VERWATERD GELOOF – GELOVEN ALS WATERHANDELINGEN 2019 | 3

LEVENSBESCHOUWING IN VIERVOUDONDERZOEK



 

1 9

ONDERZOEK  |  ERIK SENGERS

Veranderingen in  
katholiek Nederland
Kwetsbaarheid en belang van instituties

Kerkelijke instituties hebben het in Nederland niet gemakkelijk. Om 
verschillende redenen, die te maken hebben met de andere manieren van 
omgaan die mensen tegenwoordig hebben, staat hun voortbestaan onder 
druk. Dit heeft gevolgen voor de waarden die ze beschermen. Wat betekent 
afname voor de kerkelijke organisatie, voor roepingen, voor gebouwen, 
voor de categoriale pastoraal, voor religieuze gemeenschappen?

deze begrippen kunnen zich niet verdedigen. 

Om ze enigszins te beschermen en te onder-

houden, om ze te leren en te praktiseren zijn 

instituties van belang. 

	 In de sociologie zijn instituties niet per se 

grote, bureaucratische, anonieme organisaties. 

Instituties zijn voor sociologen gereguleerde 

‘Alles van waarde is weerloos’, schreef 

Lucebert. Dat geldt zeker voor 

religie: woorden als barmhartigheid, 

gerechtigheid, genade, en liefde zijn uitermate 

belangrijk voor mens en samenleving, maar 

< ‘Petrus en Paulus’

1 9

Tijdens de nieuwjaarsreceptie van het bisdom Haarlem-Amsterdam, begin januari 2019 in een overvolle 

Nicolaasbasiliek te Amsterdam, sprak Mgr. Punt de aanwezigen toe. De aanleiding voor deze extra feeste-

lijke bijeenkomst – de nieuwjaarsrecepties van dit bisdom zijn altijd al een feest – was de benoeming van 

hulpbisschop Hendriks tot coadjutor. Dit betekent een wijziging in de bestuursstructuur van het bisdom, 

waarbij de coadjutor het recht heeft de bisschop op te volgen als die aftreedt. Tijdens zijn toespraak haalde 

de bisschop herinneringen op aan de begintijd van zijn bestuur. Hij vertelde dat hij vaak werd aangeval-

len op zijn beeld van een priesterkerk, en dat hij het belang van het gewijde ambt te sterk benadrukte. Nu 

staat deze bisschop erom bekend dat hij blij is met iedereen die zich voor de geloofsgemeenschap positief 

wil inzetten, maar hij legde dit accent, zei hij: ‘… omdat we een sacramentele kerk zijn. En daarvoor 

hebben we het gewijde ambt.’ Het ging hem er niet om mensen uit te sluiten, maar veilig te stellen, wat de 

kern is van de katholieke kerk en haar spiritualiteit: de sacramenten als tekens van Gods liefdevolle nabij-

heid, die door een speciaal ambt bewaard, doorgegeven en uitgedeeld worden.

VERWATERD GELOOF – GELOVEN ALS WATER



vormen van gedrag, het zijn relatief stabiele 

patronen van hoe mensen met elkaar omgaan. 

Relatief, omdat die patronen van gedrag kunnen 

veranderen en daarmee de institutie. Een kerk, 

waarbinnen bovengenoemde begrippen naar 

voren (zouden moeten) komen, is zo’n institutie. 

	 Dit gezegd hebbende, zien we meteen dat 

de kerkelijke instituties het in Nederland niet 

gemakkelijk hebben. Om verschillende redenen, 

die te maken hebben met de andere manieren 

van omgaan die mensen tegenwoordig hebben, 

staat hun voortbestaan onder druk. Dit heeft 

gevolgen voor de waarden die ze beschermen, 

en de waarden waar bisschop Punt en Hendriks 

voor staan en die zij hebben uit te dragen.

	 Die veranderingen in het instituut kerk zijn 

het onderwerp van deze bijdrage. Met name 

kijkt deze bijdrage naar de veranderingen in de 

rooms-katholieke geloofsgemeenschap. In de 

eerste paragraaf worden enkele recente onder-

zoekscijfers gepresenteerd vanuit het Sociaal en 

Cultureel Planbureau en God in Nederland. Dat 

gebeurt aan de hand van de tweedeling structu-

rele en culturele veranderingen. 

	 Vervolgens wordt ingezoomd op een aantal 

deelthema’s die meer of minder onderzocht 

zijn: jongeren, migranten, financiën. Jongeren 

en migranten worden vaak als de hoop voor de 

toekomst gezien, maar hier wordt betoogd dat 

de bottleneck financiën zijn. 

	 Daarna wordt gekeken naar een aantal toe-

komstige ontwikkelingen: wat betekent afname 

voor de kerkelijke organisatie, voor roepingen, 

voor gebouwen, voor de categoriale pastoraal, 

voor religieuze gemeenschappen? Terugkerend 

thema is hierbij het institutionele aspect van het 

kerk-zijn. 

gezien de soms gebrekkige ledenadministratie 

in plaatselijke parochies waardoor wijzigingen 

niet worden doorgevoerd. 

Sociale relaties
Als we kijken naar een ander aspect van de 

structuur, de sociale relaties van kerkleden, 

dan vallen ook een aantal zaken op. In tabel 2 

zien we duidelijk de gevolgen van het kerkelijk 

beleid van schaalvergroting dat is ingezet om 

de gevolgen van de teruggang op te vangen 

(hoewel niet is gezegd dat een ander beleid 

andere gevolgen gehad zou hebben): minder so-

ciale contactmogelijkheden. Door de fusie van 

parochies neemt het aantal zielen per eenheid 

sterk toe. 

	 Tegelijkertijd daalt het aantal kerkbezoekers 

in deze eenheden ook sterk. Momenteel gaat 

ongeveer 5% van de katholieken elke zondag 

naar de kerk. Hoewel het aantal kerkgebouwen 

is gedaald (met 15%), is het aantal bezoekers per 

kerkgebouw nog veel verder gedaald: minder 

kerkgebouwen leidt niet tot meer kerkbezoekers 

In de conclusie wordt het belang maar ook de 

veranderende toekomst van religieuze institu-

ties opgepakt.

Structurele en culturele veranderingen
In de sociologie wordt een onderscheid ge-

maakt tussen de structuur en de cultuur van 

een sociale groepering. De structuur is de rela-

tie tussen de leden van de groep: hoeveel zijn 

het er, hoeveel contact hebben ze met elkaar? 

De cultuur is de inhoud van deze relaties: wat 

wordt er tussen de leden uitgewisseld, welke 

waarden en normen hebben ze? Aan de hand 

van dit onderscheid kan gekeken worden naar 

de veranderingen in de Rooms-Katholieke Kerk. 

Lidmaatschap
Allereerst de structurele veranderingen, te 

beginnen met het lidmaatschap. Volgens de of-

ficiële gegevens is dat behoorlijk afgenomen in 

het laatste anderhalf decennium (zie tabel 1).

jaar	 aantal (x 1.000)

2000	 5.106

2003	 4.533

2006	 4.352

2009	 4.212

2012	 4.044

2015	 3.882 
 
Tabel 1 Lidmaatschap Rooms-Katholieke Kerk 
Nederland (x 1000). Bron: De Hart & Van 
Houwelingen (2019), p. 37

Voor de katholieke kerk betekent dit een 

ledenverlies van 24% in dit tijdvak van vijftien 

jaar. Dat ledenverlies komt door uittreding of 

overlijden. Mogelijk is het aantal zelfs hoger, 

per gebouw, en per parochie neemt het niet 

noemenswaardig toe. 

	 Wat ook opvalt, is dat het percentage vrijwil-

ligers gelijk is aan het aantal kerkbezoekers: sta-

tistisch is iedere kerkbezoeker vrijwilliger, de kerk 

is een gesloten systeem. Het percentage boven de 

100% laat waarschijnlijk dubbeltellingen zien. 

Ook de sterke stijging van het percentage vrijwil-

ligers per parochie moeten we zien als een gevolg 

van de daling van het aantal parochies, niet als 

een stijging van het aantal vrijwilligers. Interes-

sant is ook dat het aantal gelovigen per pastoraal 

werkende is gestegen, wat laat zien dat de daling 

van het aantal personeelsleden (-34%) sneller 

gaat dan de daling van het aantal katholieken.

Geloofsovertuiging
Vervolgens kan gevraagd worden naar de 

cultuur van de katholieken, wat ze geloven. 

Hiervoor levert het onderzoek God in Neder-

land gegevens, die overigens in het SCP-rapport 

worden gebruikt voor verdere analyses.

2 0 2 1

item	 2003	 2015	 verschil

gemiddelde omvang parochie	 2972	 5347	 +80%

aantal kerkgangers	 385.675	 186.700	 -52%

% kerkgangers van de leden	 9	 5	 -47%

aantal kerkgangers per kerkgebouw	 216	 123	 -43%

aantal kerkgangers per parochie	 253	 257	 +2%

% vrijwilligers van de leden	 6,1	 5	 -18%

% vrijwilligers van de kerkgangers	 71	 104	 +47

gemiddeld aantal vrijwilligers per parochie	 180	 268	 +49%

gemiddeld aantal gelovigen per pastoraal werkende	 3667	 4769	 +30%

Tabel 2 Enkele samenvattende cijfers Rooms-Katholieke Kerk. Bron: De Hart & Van Houwelingen (2019), pp. 38, 40.

VERWATERD GELOOF – GELOVEN ALS WATERHANDELINGEN 2019 | 3

VERANDERINGEN IN KATHOLIEK NEDERLANDONDERZOEK



item	  percentage

theïst	 17

christus Gods Zoon	 45

bijbel Woord van God	 13

bidden: enkele keren per dag	 11

leven na de dood	 22

leven na de dood: Hemel	 13

religieuze wonderen	 18

ervaring God/Hogere	 13

geloof zeer grote betekenis	 44 

In deze tabel 3 ontbreekt een historisch en 

vergelijkend perspectief, dat had laten zien dat 

katholieken op deze traditioneel-christelijke ge-

loofspunten in vergelijking met protestanten laag 

scoren, en vroeger veel vaster in hun geloof wa-

ren. Katholieken zijn eigenlijk de meest gesecu-

lariseerde geloofsgroep van Nederland. Dat heeft 

ook te maken met de structuur: als er minder 

gelegenheid is om persoonlijke geloofscontacten 

op te doen, en daar minder gebruik van gemaakt 

wordt (of in spiegelbeeld: als er meer alternatie-

ven zijn voor zingeving), dan zal het geloof ook 

minder beleefd worden.

(Valse) hoop?
In de discussie over de toekomst van geloof en 

kerk wordt vaak verwezen naar jongeren en 

migranten als hoop voor de toekomst. 

	 Wat betreft jongeren wordt gewezen naar de 

Wereldjongerendagen en naar de gegevens dat 

jonge gelovigen orthodoxer zijn dan hun ouders. 

Dat laatste is inderdaad een interessant feno-

meen, maar het wordt in perspectief gezet als we 

lige dienst. Maar omdat die kerkgangers geen 

leden van de parochie zijn, ziet het er kwijnend 

uit.

● �Ten tweede zal het aantal migranten in Neder-

land de 5-10% niet overstijgen, en is migratie 

met name een stedelijk fenomeen. Voor de 

grote afname van betrokkenheid zullen de mi-

grantenparochies geen soelaas kunnen bieden.

● �Ten derde bestaat de migrantenkerk bij de 

gratie van de migratie: zodra de kinderen en 

kleinkinderen zich hier thuis weten, nemen 

ze ook het (geseculariseerde) gedrag van de 

omgeving over. Van een omgekeerde mis-

sie waarover sommigen spreken is ook geen 

sprake: omdat de migratie-ervaring van belang 

is blijft de spiritualiteit van migranten vreemd 

aan de Nederlanders.

● �Ten slotte zien we dat migranten de verhuizing 

te baat nemen om te switchen van kerkgenoot-

schap.

Wat er nog bij komt, is dat jongeren en migran-

ten de kerk bestuurlijk noch financieel in die 

mate ondersteunen, dat het mogelijk is de insti-

tuties blijvend te laten functioneren of daarin te 

innoveren. De inkomsten van de Actie Kerkba-

lans onder katholieken (zie Wikipedia) daalde 

tussen 2007 en 2016 van 60,2 miljoen naar 47,6 

miljoen – hoewel er minder protestanten zijn, 

betalen zij veel meer. Een schamele 12 euro per 

ingeschreven katholiek, zoveel hebben ze voor 

hun kerk over. Ook hier zijn het weer voorna-

melijk de ouderen en de kerkbezoekers die geld 

overmaken, en die twee categorieën liggen zoals 

we zagen dicht bij elkaar. 

	 Jongeren, voor zover ze naar de kerk komen 

en voor zover ze geld (over) hebben, betalen 

de cijfers zien dat de meeste jongeren helemaal 

niet betrokken zijn op geloof en kerk, en dat dit 

percentage de afgelopen generaties alleen maar 

is afgenomen. De overgrote meerderheid van de 

jongeren is geen kerklid, de meerderheid is ook 

niet gesocialiseerd in een kerkgenootschap, bijna 

niemand van deze groep bezoekt kerkdiensten, 

de instemming van jongeren (17-30 jaar) met de 

christelijke geloofspunten is dalend. Dit geldt met 

name voor jongeren uit een katholiek milieu. 

	 Dat de jongeren die zich er wel betrokken 

bij voelen een hogere identificatie met kerk en 

geloof hebben, is op zich niet verwonderlijk: ze 

dienen zich meer te verantwoorden naar hun 

omgeving. Overigens geldt dit fenomeen met 

name in protestants-christelijke kring; ook hier 

blijven katholieke jongeren achter. De hiervoor 

gepresenteerde cijfers over vrijwilligers en kerk-

bezoekers bestaat vooral uit groepen (zeer) oude 

mensen. Het is dus heel mooi als er een paar 

honderd jongeren meegaan naar de Wereldjon-

gerendagen, maar de socioloog ziet daarin niet 

een trendbreuk.

	 Iets soortgelijks is er ook met migranten aan 

de hand. Het is bekend dat migrantenparochies 

een grotere betrokkenheid kennen dan autoch-

tone parochiegemeenschappen. En in de laatste 

zijn het vaak de echtparen van buitenlandse of 

bi-culturele achtergrond die betrokken zijn bij 

de kerk. Toch is het moeilijk om te zeggen of hier 

een toekomst ligt voor de kerk.

● �Ten eerste zijn de migranten niet goed geregis-

treerd in de kerkelijke administratie. Veelzeg-

gend is een verhaal over een kerk die gesloten 

moest worden wegens beperkt kerkbezoek, 

maar die in de middag vol zit bij de Engelsta-

minder en moeten ook in de betalingsmoraal 

‘dat de kerk wat kost’ worden opgevoed. Iets 

soortgelijks geldt voor migranten, die vaak 

slecht betaalde baantjes hebben en geld moeten 

opbrengen voor familie in het buitenland; en 

ook zij zijn niet bekend met het Nederlandse 

systeem van kerkbijdragen. 

	 In de besturen van parochies en caritas-instel-

lingen zien we jongeren en migranten nauwe-

lijks terug, wat ook te maken heeft met andere 

voorstellingen van organisatie, vrijwilligerswerk 

en bestuur onder deze groepen dan onder au-

tochtone Nederlanders – die, het moet ook wel 

gezegd worden, over alles een mening hebben 

en daarover willen vergaderen. Vrijwillige inzet 

onder jongeren en allochtonen krijgt, zoals on-

derzoek uitwijst, vaak op andere manieren vorm 

dan tot nu toe gebruikelijk te meten en het is de 

kunst daarop aan te sluiten.

Institutionele toekomst
Het gebrek aan geld en aan vrijwilligers is de 

grootste uitdaging voor het instituut kerk in de 

komende jaren, en niet vanwege het instituut 

maar vanwege de waarden die daarin worden 

beleefd. Op een aantal aspecten zullen deze te-

kortkomingen, die ook als verandering kunnen 

worden waargenomen, tevoorschijn komen.

● �Bisdommen Ten eerste in de kerkelijke 

organisatie zelf, concreet de bisdommen. In 

de afgelopen decennia zijn de uitgebreide 

dienstencentra en dekenaten wegens financi-

ële tekorten afgebouwd. Dit leidde tot minder 

contacten met en sturing van het instituut. 

Dit werd in eerste instantie opgevangen door 

overname van de sturingsfunctie door de 

2 2 2 3

Tabel 3 Geloofsovertuigingen rooms-katholieken
Bron: Bernts & Berghuijs (2016), hoofdstuk 3

VERWATERD GELOOF – GELOVEN ALS WATERHANDELINGEN 2019 | 3

VERANDERINGEN IN KATHOLIEK NEDERLANDONDERZOEK



bisdommen zelf, maar ook daar wordt de laatste 

jaren bezuinigd.  

   Dat heeft te maken met de afnemende 

geldstroom aan de parochies, die een gedeelte 

afdragen aan de bisdommen. De bisdommen 

gaan zich concentreren op de kerntaken die 

een bisdom heeft, en zijn voor andere impulsen 

afhankelijk van projectsubsidies en giften. De 

sturing wordt overgelaten aan de professionele 

krachten in het veld, die daar door vele dub-

belfuncties vaak niet in voldoende mate aan 

toekomen. 

   Nu is het zo dat in de katholieke kerk geldt 

‘waar de bisschop is, daar is de kerk’, maar 

omdat die niet overal kan zijn, is hij afhankelijk 

van dergelijke medewerkers om zijn autoriteit 

en charisma te doen gelden. Te verwachten is dat 

de katholieke kerk veel meer evolueert naar een 

netwerk van geloofsgemeenschappen die met 

een bisschop verbonden zijn.

●  �Roepingen Een tweede aspect waarop de tekort-

komingen zichtbaar zullen zijn is het aantal 

roepingen. Als er minder gelovigen zijn, die ook 

in mindere mate naar de kerk gaan, zullen min-

der mensen (mannen) in de gelegenheid zijn 

de vraag van God te horen om zich voor Zijn 

kerk in te zetten. De laatste jaren zijn er welis-

waar meer wijdingen dan een aantal decennia 

geleden, en ook het aantal priesterstudenten is 

weer stabiel, maar op een dergelijk laag niveau 

dat van vervanging van oudere generaties geen 

sprake is.  

   Het aantal gewijden in het ambt (priesters en 

diakens) is sinds 2000 dan ook verder afgeno-

men. De daling van het aantal pastoraal werken-

den heeft te maken met bezuinigingen waardoor 

minder posities beschikbaar zijn. Dit alles heeft 

den van de geloofsgemeenschap beperkter (veel 

nieuwe kerkgebouwen zijn niet meer als zodanig 

herkenbaar), ook gaat met de oude gebouwen 

een spiritualiteit, een mystieke vroomheidsbele-

ving vaak verloren.  

   Dat kan echter ook een kans zijn om de bron-

nen van het geloof op een nieuwe manier te 

ontdekken en in architectuur uit te drukken.  

Te verwachten is dat de katholieke geloofs

gemeenschappen meer in kleine, huiskamer-

achtige settingen bij elkaar zullen komen (wat 

paus Franciscus overigens ook voor ogen heeft).

●  �Categoriaal pastoraat Een vierde aspect waarop 

tekortkomingen zullen ontstaan is op het gebied 

van het categoriaal pastoraat in gevangenissen, 

ziekenhuizen en zorginstellingen. Momenteel is 

de positie van de kerk, zeker in het leger en bin-

nen justitie, stevig verankerd door afspraken tus-

sen kerk en staat. Binnen de private zorginstellin-

gen, die wel verplicht zijn geestelijke verzorging 

aan te bieden en dat vaak op neutrale wijze doen, 

zijn die afspraken er niet.  

   Wat gaat er echter gebeuren als de meerderheid 

van de Nederlandse bevolking geen binding meer 

heeft met de grote volkskerken? Dat is een vraag 

die nu al speelt, in het leger meer dan in justi-

tie (nogmaals: binnen de zorg heeft men door 

neutralisering van de geestelijke verzorging al een 

eigen oplossing gevonden). De geestelijk verzor-

gers representeren steeds meer een instituut dat 

in brede lagen van de bevolking geen weerklank 

meer vindt. Dat vindt ook in de doelgroepen 

zijn weerklank: meer militairen maar ook meer 

gevangenen geven aan levensbeschouwelijk 

onmuzikaal te zijn, en die gaan niet allemaal naar 

de humanisten.  

   De vraag naar geestelijke verzorging, en zeker 

tot gevolg dat er minder contactmogelijkheden 

zijn voor gelovigen met pastoraal werkenden.  

Bovendien heeft het gevolgen voor de bediening 

van de sacramenten, die in het katholieke ge-

loofsleven en gemeenschapsleven zo belangrijk 

zijn. Dat leidt ertoe dat gelovigen deze beleving 

ergens anders (bij protestanten) gaan zoeken 

of op een andere manier (eigen vieringen), wat 

door de geringe betrokkenheid van katholieken 

makkelijk kan gebeuren en de band met het 

instituut verder verzwakt.  

   Te verwachten is dat pastoraal werkenden veel 

mobieler zullen worden om de geloofsgemeen-

schappen met woord en sacrament te verzor-

gen, en dat de volledig vrijgestelde bedienaar 

zal verdwijnen en daarnaast een inkomen moet 

verwerven.

●  �Gebouwen Een derde aspect waarop die tekort-

komingen zullen ontstaan is op het gebied van 

gebouwen. De katholieke kerk kent relatief veel 

gebouwen die honderd tot honderdvijftig jaar 

oud zijn. Deze zijn veel te groot voor de gemeen-

schappen die daarin samenkomen: het aantal 

gebouwen is sinds 2000 met 15% afgenomen, 

maar het aantal gelovigen zoals we hebben 

gezien veel meer. De gebouwen zijn zeer on-

derhoudsgevoelig en kosten veel in het gebruik 

(verwarming), wat door een oudere, slinkende en 

minder bijdragende gemeenschap moet worden 

opgebracht. In het westen van het land moe-

ten dringend de dure funderingspalen worden 

hersteld, gevolg van de veranderingen in het 

grondwater.  

   De oplossing is vaak verkopen en ergens anders 

in een kleiner en efficiënter gebouw gaan kerken, 

als dat laatste al gebeurt. Daardoor worden niet 

alleen de zichtbaarheid en de contactmogelijkhe-

denominatieve geestelijke verzorging neemt dus 

af – in een context waarin mensen bij uitstek 

geconfronteerd worden met zingevingsvragen 

(geweld, macht, schuld, ziekte, dood). Te ver-

wachten is dat de institutionele verankering van 

de geestelijke verzorging zal verdwijnen en meer 

pastores van buiten worden gevraagd de taken 

over te nemen.

●  �Het religieuze leven Ten slotte zullen er tekortko-

mingen ontstaan op het gebied van het religieuze 

leven. De katholieke kerk kent een rijke diversi-

teit aan religieus leven, dat de laatste jaren sterk 

achteruit gegaan is. De actieve congregaties op 

het gebied van zorg en onderwijs hebben gezien 

dat hun taken overgenomen worden door de 

overheid. De contemplatieve congregaties voeren 

een leven dat in de huidige tijd nauwelijks meer 

begrepen wordt. Ook hier wreekt zich de daling 

van het aantal roepingen gecombineerd met de 

lage betrokkenheid van jongeren.  

   Bovendien hebben de religieuzen te lijden on-

der de misbruikaffaires die enerzijds hun imago 

en anderzijds hun financiële reserves uitput, 

waardoor ze niet in staat zijn om op andere ma-

nieren hun charisma te laten werken. Wel zijn 

er enkele roepingen in ordes die op het grens-

vlak van actie en contemplatie werkzaam zijn 

(dominicanen, franciscanen), maar dat is niet 

voldoende om de neergang te compenseren.  

   Ook zijn er enkele nieuwe gemeenschappen in 

Nederland actief, voornamelijk uit het bui-

tenland en met buitenlandse geestelijken. Ook 

worden de kerken, kapellen van kloosters en de 

gasthuizen goed bezocht, hoewel concrete cijfers 

daarover ontbreken. Te verwachten is dat het 

religieuze leven kleiner zal worden en gedragen 

zal worden door buitenlandse religieuzen.

2 4 2 5VERWATERD GELOOF – GELOVEN ALS WATERHANDELINGEN 2019 | 3

VERANDERINGEN IN KATHOLIEK NEDERLANDONDERZOEK



Belang van instituties
De Rooms-Katholieke Kerk in Nederland kende 

het afgelopen decennium grote veranderingen 

in de betrokkenheid. Deze zijn te karakteriseren 

als een verandering van het instituut, als een 

verandering in het gedrag van mensen rondom 

de waarden die het instituut vertegenwoordigt. 

Waardoor die gedragsverandering, die verande-

ring in de onderlinge relaties van katholieken en 

van katholieken met de leiders van hun gemeen-

schap is ontstaan kon in deze bijdrage niet 

uitgewerkt worden. 

	 Maar we zien de resultaten van die verande-

ringen wel terugkomen: er zijn minder leden, die 

leden gaan minder naar de kerk, er zijn grotere 

parochies waardoor individueel contact minder 

waarschijnlijk is, pastores hebben meer contac-

ten te onderhouden waardoor minder indivi-

dueel contact is, er zijn minder gebouwen waar 

mensen terecht kunnen, er is minder geld om 

sturing te kunnen geven, er zijn minder vrijwil-

ligers die meer tijd moeten besteden aan de 

parochiële zaken, en de gelovigen die er zijn, zijn 

minder betrokken op de traditionele boodschap. 

Deze gedragsverandering, die al langer aan de 

gang was maar sinds 2000 versterkt optreedt, kan 

gerust als een institutionele implosie geken-

schetst worden. Kerkelijke jongeren en migran-

ten geven een ander beeld, maar die kunnen de 

grote ontwikkeling niet bijsturen.

	 Toch zijn instituties van belang voor religie. 

Instituties beschermen de religieuze waarden 

tegen religieus populisme: ze beschermen waar-

den die een groter belang hebben dan de waan 

van de dag. Ook zijn instituties van belang om 

de religieuze waarden te onderhouden, door te 

geven, en zichtbaar te maken. Deze instituties, 

de kerken, hebben het moeilijk omdat ze minder 

in staat zijn om het gedrag van mensen zodanig 

te organiseren, dat de betekenis van die waarden 

duidelijk wordt. 

	 Voor zover er niet van wordt uitgegaan dat het 

instituut en daarmee de waarden verdwijnen, 

zal er een nieuwe vorm van institutioneel gedrag 

onder (katholieke) christenen dienen te ont-

staan. In deze bijdrage zijn de contouren daarvan 

geschetst. De katholieke kerk zal evolueren naar 

een netwerk van geloofsgemeenschappen die 

met een bisschop verbonden zijn. De vrijgestelde 

bedienaar zal verdwijnen en de bedienaren 

zullen veel mobieler zijn om de gemeenschap-

pen met woord en sacrament te bedienen. De 

geloofsgemeenschappen zullen in veel kleinere 

kringen bij elkaar komen. De institutionele 

verankering van de categoriale geestelijke ver-

zorging zal verdwijnen en pastoraal werkenden 

van buiten zullen worden ingezet om de diensten 

te verrichten. En het religieuze leven zal kleiner 

worden. Binnen deze kaders zullen de specifiek 

katholieke waarden en spiritualiteit door dege-

nen die het aanspreekt, of er door aangesproken 

worden, beleefd kunnen worden.

Literatuur
Bernts, T. en Berghuijs, J. (2016). God in Nederland 1966-

2015. Utrecht: Ten Have. 
Hart, J. de & Houwelingen, P. van (2018). Christenen in 

Nederland: Kerkelijke deelname en christelijke gelovigheid. 
Den Haag: Sociaal en Cultureel Planbureau.

 

Erik (dr. E.) Sengers is postdoc-onderzoeker aan 
de Tilburg School of Catholic Theology.
E e.sengers@tilburguniversity.edu

2 6 2 7

ONDERZOEK  |  JOANTINE BERGHUIJS

Het veelkleurige palet van  
meervoudige religiositeit  
in Nederland

In ons multireligieuze land zijn behalve de basiskleuren van de grote 
religieuze tradities ook steeds meer mengkleuren te zien. Dan gaat het om 
mensen die zich laten inspireren door meer dan één religieuze traditie en 
hun leven daarmee op creatieve wijze inrichten. 

om religieuze betrokkenheid zijn kerklidmaat-

schap en kerkbezoek anno 2019 echter niet de 

enige ter zake doende indicatoren. In God in 

Nederland (Bernts & Berghuijs 2016) worden 

naast kerkleden (25%) en leden van andere reli-

gieuze gemeenschappen (7%) ook nog ‘onge-

bonden gelovigen’ (17%) en ‘ongebonden spiri-

tuelen’ (10%) onderscheiden, en samen maakt 

dit dat bijna 60% van de Nederlandse bevolking 

iets met religie of spiritualiteit heeft. Geloof 

en spiritualiteit trekken zich daarom niets aan 

van kerkmuren, want buiten de kerken zijn 

minstens zoveel mensen die zich met religie of 

spiritualiteit bezighouden als daarbinnen. 

	 Voortbouwend op de gedachte dat lidmaat-

schap van een religieuze gemeenschap slechts 

een van de indicatoren van religiositeit is, hebben 

we in het onderzoek naar meervoudige religieuze 

betrokkenheid (MRB) aan de Vrije Universiteit 

getracht religieuze betrokkenheid op een meer 

gedifferentieerde manier in kaart te brengen, via 

wat we hebben genoemd: modaliteiten van reli-

gieuze betrokkenheid. Ze zijn geïnspireerd door 

Dit artikel laat eerst zien dat meer-

voudige religiositeit bepaald geen te 

verwaarlozen verschijnsel is, en dat 

het niet alleen buiten, maar juist ook binnen 

de kerken voorkomt. Na dat cijfermatige begin 

deel ik met u iets van de vreugden, de worste-

lingen en de wijsheden die een rol spelen in het 

leven van meervoudig religieuzen, met wie ik 

voor mijn onderzoek aan de Vrije Universiteit 

en voor mijn boek Meervoudig religieus. Spiri-

tuele openheid en creativiteit onder Nederlanders 

(2018) contact heb gehad. Ten slotte besteed ik 

aandacht aan meervoudig religieuze betrokken-

heid (MRB) en de kerken. 

	 Dit artikel is grotendeels gebaseerd op ge-

noemd boek, waarin de onderzoeksmethodiek 

uitvoeriger verantwoord staat dan hier mogelijk 

is. 

Religieuze betrokkenheid
Doorgaande ontkerkelijking is een realiteit die 

in vele rapporten gedocumenteerd is (zie o.a. 

De Hart & Van Houwelingen 2018). Als het gaat 

2 7VERWATERD GELOOF – GELOVEN ALS WATERHANDELINGEN 2019 | 3

ONDERZOEK



de dimensies van religiositeit van Glock & Stark 

(1965) en Smart (1998). Hiermee is geïnventa-

riseerd hoeveel Nederlanders betrokken zijn bij 

een of meer religies, uit welke religieuze traditie 

of tradities zij putten en op welke wijze. 

De modaliteiten van religieuze betrokkenheid zijn:

● �affiniteit: geïnspireerd zijn, zich verwant 

voelen, de rituelen aantrekkelijk vinden of de 

ethische richtlijnen aansprekend vinden van 

een of meer religies

● �praktijken en materiële cultuur: onder andere 

bidden, mediteren, vasten, vieren van reli-

gieuze feesten en bezit van voorwerpen met 

persoonlijke religieuze betekenis

● �religieuze overtuigingen/geloof

● �ervaringen en emoties gerelateerd aan speci-

fieke religie of religies

● �ethische richtlijnen ontleend aan een of meer 

religies

● �sociale participatie: lidmaatschap van religieuze 

gemeenschap, bezoek vieringen, vrijwilligers- 

of beroepsfunctie binnen de gemeenschap 

● �zelfidentificatie, bijvoorbeeld: ‘ik ben christen’, 

‘ik ben moslim’

Deze modaliteiten zijn vertaald naar een groot 

aantal enquêtevragen (Berghuijs 2018, 275-

285), die voor ons eind 2014 door bureau Moti-

vaction voorgelegd zijn aan een representatieve 

steekproef van 2177 volwassen Nederlanders. 

Bij elk van de modaliteiten konden responden-

ten aangeven aan welke religieuze traditie of 

tradities zij die relateren. Als iemand bijvoor-

beeld stelde te bidden of te vasten, was de keuze 

uit christendom, islam, jodendom, boeddhisme, 

hindoeïsme, een andere, zelf te noemen religie, 

of ‘geen enkele religie’; met andere woorden, 

de respondent bepaalt zelf of het voor hem of 

haar om een religieuze activiteit gaat (over de 

hantering van het ‘wereldreligies’-model, zie 

Berghuijs 2018, 20-21 en 74-75). Als iemand 

met meer dan één religie verbonden is via een 

of meer van deze modaliteiten, rekenen wij 

hem of haar als meervoudig religieus betrok-

ken (MRB’er). Samengevat zijn de resultaten 

van deze enquête weergegeven in tabel 1 (zie 

volgende pagina).

	 Zo is onder andere te zien dat 38% van de 

bevolking affiniteit heeft met het christendom, 

maar dat slechts 29% sociaal participeert, en 

dat 33% zich identificeert als christen. Zo ook 

voor andere religies, bijvoorbeeld het boed-

dhisme: 3% van de Nederlanders identificeert 

zichzelf als boeddhist, maar een veel groter 

aantal (12%) voelt affiniteit met het boeddhis-

me. Tevens is te zien (een na laatste kolom) dat 

religieuze praktijken en materiële cultuur veel 

belangrijker lijken te zijn in geleefde religie dan 

overtuigingen/geloof en sociale participatie. 

Traditionele metingen van religieuze betrok-

kenheid, zoals bijvoorbeeld die van het CBS, die 

vooral gebaseerd zijn op lidmaatschap (‘zich 

rekenen tot’) voldoen in deze tijd dus niet meer.

Meervoudige religieuze betrokkenheid
Met behulp van de enquêteresultaten kan be-

rekend worden dat 41% van de bevolking met 

één religieuze traditie verbonden is. Ik noem 

ze ‘mono religieus’. Daarnaast is 23% met twee 

of meer religieuze tradities verbonden: dat 

zijn de meervoudig religieuzen. Meervoudige 

VERWATERD GELOOF – GELOVEN ALS WATER 2 8 2 9

< ‘Geboorte van Christus’

VERWATERD GELOOF – GELOVEN ALS WATER

HET VEELKLEURIGE PALET VAN MEERVOUDIGE RELIGIOSITEIT IN NEDERLAND



religieuze betrokkenheid (MRB) is dus bepaald 

geen randverschijnsel. Daar moet wel bij gezegd 

worden dat het ‘vangnet’ voor MRB zeer ruim 

was, vooral door de modaliteit ‘affiniteit’. MRB 

blijkt onder alle leeftijdscategorieën in ongeveer 

gelijke mate voor te komen, en evenveel onder 

mannen als onder vrouwen. Wel is het aandeel 

hoogopgeleiden onder de meervoudig religieu-

zen relatief hoog. 

van het Oude Testament van de Bijbel gemeen 

hebben met het jodendom. Het gaat dan veelal 

om het erkennen en omarmen van de verwant-

schap tussen de twee religieuze tradities. Alleen 

in het geval van actieve deelname, bijvoorbeeld 

door betrokkenheid bij twee religieuze gemeen-

schappen, lijkt kwalificatie van de betreffende 

mensen als MRB’ers gerechtvaardigd. In de 

enquête blijkt dit slechts voor 3% van deze 

groep te gelden. 

	 Hoe komt het dat mensen uit meerdere reli-

gies inspiratie gaan putten? In onze multicul-

turele samenleving zijn naast het christendom 

veel andere religies aanwezig: via allerlei media 

is een overvloed aan informatie te krijgen. Dat 

kan ook leiden tot overname van elementen. 

Mensen kunnen nieuwsgierig zijn, interesse en 

openheid tonen ten opzichte van het nieuwe, 

of inspirerende contacten hebben met anders-

gelovigen. Een aanleiding kan ook zijn dat zij 

iets missen in de religie waarin zij zijn groot-

gebracht, zich storen aan daar heersende regels 

en dogma’s, of zich belemmerd voelen in hun 

zelfontplooiing. 

	 De combinatie christendom-boeddhisme 

hangt samen met de moderne belangstelling 

voor oosterse religies. Colin Campbell kijkt in 

zijn boek The Easternization of the West naar 

de achtergronden van de westerse belangstel-

ling voor oosterse religies. Hij concludeert 

Onder de mogelijke combinaties van religi-

euze tradities (Berghuijs 2018, 97) komen die 

tussen christendom en boeddhisme (13%) en 

christendom en jodendom (11%) het vaakst 

voor. Bij de combinatie jodendom-christendom 

is deels sprake van een artefact, omdat veel 

christenen zich verwant voelen met het joden-

dom vanwege het feit dat Jezus een Jood was, en 

omdat zij zich realiseren dat ze de geschriften 

dat, terwijl de wereld economisch gezien 

‘verwesterst’, het westen in spiritueel opzicht 

‘veroosterst’. Diverse factoren hebben hieraan 

bijgedragen, waaronder de ontwikkeling van 

de natuurwetenschap, die de plausibiliteit van 

de bovennatuurlijke waarheidsclaims van het 

christendom heeft aangetast. Als de centrale ge-

loofswaarheden van Jezus’ lijden en opstanding 

om de mensen te verlossen, evenals de andere 

bijbelverhalen niet meer zijn dan mythen, dan 

is het putten uit andere religies, en daarmee 

MRB, niet-problematisch. Bovendien is er bin-

nen de oosterse tradities een grote nadruk op 

intuïtie en het ervaren van de werkelijkheid, het 

ontdekken van je levensdoel en het zelf stu-

ring geven aan je leven. Dit past in de bredere 

epistemologische revolutie in het Westen waar 

de rede steeds meer verdrongen wordt door 

intuïtie, inzicht en gevoel, stelt Campbell.

	 Is MRB iets wat voornamelijk voorkomt bij 

‘ongebondenen’, dat wil zeggen mensen die niet 

bij een kerk of andere religieuze gemeenschap 

horen? Integendeel! Van degenen die door 

lidmaatschap of kerkbezoek betrokken zijn bij 

de Rooms-Katholieke Kerk is 42% meervoudig 

religieus. Daarbij gaat het vooral om de com-

binatie met boeddhisme via affiniteit en ethiek. 

Binnen de Protestantse Kerk gaat het vooral om 

een combinatie met het jodendom, die zoals we 

zagen, grotendeels een artefact is.

Leven met meerdere religies
Cijfers over MRB zeggen nog niets over wat 

religieuze betrokkenheid bij meerdere reli-

gies betekent voor mensen. Welke emotionele 

waarde heeft de betrokkenheid bij elk van de 

tradities waar meervoudig religieuzen uit put-

3 0 3 1

affiniteit

praktijken 
en materiële 
cultuur

overtuigingen

ervaringen en 
emoties

ethiek

sociale 
participatie

zelfidentificatie

relatie met 
deze religie tot 
een of meer 
modaliteiten

38

45

17

23

19

29

33

55

6

6

3

4

4

4

5

10

5

3

2

1

4

1

2

12

12

5

2

1

4

1

3

17

5

2

1

1

3

1

2

9

1

1

1

1

0,5

0,5

2

9

51

51

20

29

22

34

39

11

7

3

2

6

1

3

religie →

modaliteit

christen-
dom

islam joden
dom

boed-
dhisme

hindoe-
ïsme

andere 
religieuze 
traditie

relatie 
met één 
of meer 
religies 
op deze 
modali-

teit

relatie 
met twee 
of meer 
religies 
op deze 
modali-

teit

Tabel 1 Relaties met verschillende religies naar modaliteiten, in % van de bevolking. 

VERWATERD GELOOF – GELOVEN ALS WATERHANDELINGEN 2019 | 3

ONDERZOEK HET VEELKLEURIGE PALET VAN MEERVOUDIGE RELIGIOSITEIT IN NEDERLAND

Religieuze praktijken en 
materiële cultuur lijken in 
geleefde religie belangrijker 
te zijn dan overtuigingen en 
sociale participatie

→



ten, hoe duurzaam is die betrokkenheid, en 

welke behoeften en motivaties liggen er aan ten 

grondslag? Hoe trouw zijn mensen aan hun 

oorspronkelijke en hun andere religie(s)? In 

welke mate is hun  betrokkenheid ingebed in 

een sociaal verband en in het dagelijks leven? 

Leidt MRB niet tot innerlijke spanningen of 

wrijvingen met de omgeving? Hoe reflecteren 

mensen over het naast elkaar bestaan van ver-

schillende religies met verschillende waarheids-

claims? Hoe zien zij de toekomst van religie en 

welke idealen hebben zij op dat gebied? 

	 In vervolgonderzoek besteedden we aandacht 

aan deze vragen, via twee vervolg-enquêtes 

(Berghuijs 2018, 286-295) en vijftien diepte-

interviews met meervoudig religieuzen. De 

vervolg-enquêtes stelden ons in staat een groep 

van 177 meervoudig religieuzen en 80 mono re-

ligieuzen met elkaar te vergelijken met betrek-

king tot bovenstaande vragen. Het ging daarbij 

vooral om mensen met christendo m als enige 

of eerste religie. De interviews leveren belang-

rijke aanvullende inzichten, doordat ze een in-

kijkje geven in het leven van concrete mensen. 

In wat volgt zal ik kort een aantal resultaten uit 

beide onderzoeksbronnen behandelen. 

Flexibiliteit 
Meervoudig religieus betrokkenen blijken 

gemiddeld een grotere mate van flexibiliteit 

(Berghuijs 2018, 53-56 en 146-156) te hebben 

dan mono religieuzen als het gaat om religieuze 

denkbeelden en religieuze gemeenschappen: ze 

zullen die eerder achter zich laten als ze zich er 

niet meer in kunnen vinden (zie ook Berghuijs 

et al. 2018). De achtergrond van deze flexibiliteit 

is gelegen in hun pluralistische visie op religies. 

woon een goddelijke vlam eigenlijk. Ik weet niet 

hoe ik het zou moeten uitleggen eigenlijk, maar 

Jezus is een aspect in mezelf, zo ervaar ik het. 

Zijn hele proces van sterven en wedergeboorte 

[…] is eigenlijk gewoon een mindfulness-hou-

ding ook voor mij. Dat je dingen ervaart, maar 

ook weer laat gaan. Dat je dingen laat gebeuren, 

of laat herboren worden, maar ook weer laat 

sterven in die zin.’

Meervoudig religieuzen blijken terughoudend en 

relativerend met betrekking tot waarheidsclaims, 

want, zo stellen zij, daarbij gaat het slechts om 

uiterlijke vormen of symbolische verwoordin-

gen van wijsheden. Bovendien leggen zij meer 

nadruk op praktijken en ervaringen in plaats van 

op ideologie. Door hun aandacht te verdelen tus-

sen hun verschillende religieuze bronnen, lijken 

emotionele en institutionele banden voor elke 

religieuze traditie minder sterk. Dat kan, maar 

hoeft echter niet in tegenspraak te zijn met een 

intensieve beleving van het religieuze, juist via 

die meervoudige betrokkenheid.

Marian, een voormalige katholieke non die 

trouwde met een moslim, zegt: 

‘Ik ben ook steeds terughoudender om te praten 

over God of over Jezus, […], ik neig er ook steeds 

meer naar te denken van: er is gewoon een hele 

andere dimensie in ons leven. En Jezus heeft ons 

daar iets van verteld.’ 

Yvonne haalt graag een motto van de Amster-

damse politicus Wibaut aan:

‘Er is maar één land: de aarde

Er is maar één volk: de mensheid

Er is maar één geloof: de liefde’

Pluralisme staat voor de opvatting dat meer dan 

een (of alle) religieuze tradities even valide, zij 

het verschillende wegen naar verlossing, zijn. 

	 Er waren drie stellingen over pluralisme in 

de enquête opgenomen, waaronder: ‘Verschil-

lende religies geven verschillende aspecten van 

de ultieme waarheid’. Deze stelling wordt door 

bijna de helft (49%) van de mono religieuzen 

onderschreven, maar onder de meervoudig 

religieuzen is een ruime meerderheid (78%) 

het ermee eens. In het verlengde daarvan ligt 

de respons op een andere stelling: ‘Ofschoon er 

veel religies zijn, zijn er op het meest diepe ni-

veau geen echte verschillen’: 35% van de mono 

religieuzen is het daarmee eens, en 70% van de 

meervoudig religieuzen. 

Geïnterviewde Johan, die boeddhisme en chris-

tendom combineert, zegt: 

‘Het is maar net hoe je het bekijkt, en of je er 

een punt van maakt of niet, weet je, en juist 

het maken van een punt is iets wat meer kapot 

maakt dan je lief is. […] Oké, je verzamelt 

verschillen, maar het hoeft geen probleem te 

wezen.’

Hij probeert iedere dag te mediteren. Soms bidt 

hij, en dan meestal na een meditatie, ‘want dan 

ben je veel meer geconcentreerd’. Op de vraag op 

wie of wat hij zich dan richt, antwoordt hij: 

‘Ik koppel Jezus dan in die zin, eh, de Heer, aan 

een soortement innerlijke vlammen in jezelf, ge-

Overigens stellen veel van de geïnterviewden 

dat liefde de kern is van religie.

De academische discussie over MRB is gestart 

onder theologen. Cornille (2002) muntte de 

term multiple religious belonging. Zij betwijfelt 

of het wel mogelijk is om tot twee religieuze 

tradities te ‘behoren’. Voor haar is belonging een 

tweezijdig proces. Het is niet genoeg dat een 

subjectief gevoel van verwantschap of affiniteit 

met een religieuze traditie of elementen daaruit 

ervaren wordt. Het gaat om de intentie tot vol-

ledige toewijding van de kant van het individu 

aan de ene kant, en de erkenning door de 

religieuze gemeenschap aan de andere kant. De 

eis tot exclusieve en volledige toewijding maakt 

volgens Cornille multiple religious belonging 

weliswaar niet totaal onmogelijk, maar wel een 

hoge uitzondering. 

	 Theoloog Schmidt-Leukel (2008; 2009) is 

daarentegen van mening dat de bezwaren die 

tegen MRB worden ingebracht (aantasting van 

de waarheid, oppervlakkigheid, inconsistentie, 

en verlies van identiteit) weliswaar mogelijke 

valkuilen vormen, maar dat meervoudige religi-

ositeit ook een teken kan zijn van religieuze vol-

wassenheid en flexibiliteit. Zo kunnen nieuwe, 

waardevolle inzichten en ervaringen worden 

geïntegreerd in iemands oorspronkelijke geloof. 

Je kunt religies als wegwijzers in het leven zien, 

stelt hij. De weg is dan het concrete leven, en de 

religies helpen ons die weg te gaan.

Religieuze trouw 
Is er te midden van die grote flexibiliteit en 

relativering ook plaats voor trouw in religi-

eus opzicht? We stelden een open vraag in de 

3 2 3 3VERWATERD GELOOF – GELOVEN ALS WATERHANDELINGEN 2019 | 3

ONDERZOEK HET VEELKLEURIGE PALET VAN MEERVOUDIGE RELIGIOSITEIT IN NEDERLAND

In oosterse tradities grote nadruk 
op intuïtie, het ontdekken van 
je levensdoel en het zelf sturing 
geven aan je leven



enquête: ‘Aan wie of wat bent u in religieus op-

zicht trouw?’ Antwoorden die vaker voorkwa-

men werden in categorieën samengenomen en 

geteld. Tabel 2 geeft de volgorde van frequentie 

waarmee elke categorie voorkomt. 

	 De meervoudig religieuzen hebben exact 

dezelfde volgorde in frequentie als de mono 

religieuzen, op één belangrijke uitzondering na: 

‘mezelf ’ komt het vaakst voor. Deze resultaten 

illustreren de individualiserende tendens bij 

meervoudig religieuzen, maar ook een rode 

draad, of een overkoepelende, samenbindende 

instantie. Meervoudig religieuzen hebben geen 

vastomlijnd godsbeeld, maar zijn eerder ‘ietsist’ 

of agnost, terwijl mono religieuzen vaker in een 

god of hogere macht geloven (theïst zijn). 

Een treffend citaat rond religieuze trouw wordt 

gegeven door een christelijke vrouw die andere 

religies verkent en dat beschrijft als volgt:

‘Ik ben niet in andere tradities geworteld …

Het is alsof je rondtrekt met een tent. 

Telkens naar een andere plek, maar wel vanuit 

die tent. Dat is de basis.’ (Van Holland 2016) 

dat ik dat ga bereiken, in ieder geval in dit leven, 

dus het is nu mijn hulpmiddel om mezelf zoveel 

mogelijk te ontwikkelen als mens, en om een 

zo stabiel en gelukkig en compassievol wezen te 

worden. Misschien is dat het doel.’

Ethiek en toekomstidealen
Meervoudig religieuzen hebben een sterke 

neiging te wijzen op wat zij zien als de kern van 

alle religies: liefde, of naastenliefde, ontmoe-

ting, en eenheid in verscheidenheid. In het 

verlengde daarvan spreken zij ethische idealen 

voor de toekomst uit, die vooral gericht zijn 

op meer verbinding: liefde voor jezelf, voor 

de ander en voor de aarde, maatschappelijke 

betrokkenheid, duurzaam leven, ja zeggen tegen 

een multiculturele en multireligieuze samenle-

ving, verdraagzaamheid, vrede, gerechtigheid. 

Idealen, waarbij mensen uiteindelijk vanuit de 

afgescheiden religies komen tot datgene wat ze 

overstijgt. 

Worstelingen 
In een aantal interviews komt een belangrijke 

‘andere kant van de medaille’ met betrekking 

tot MRB naar voren: er kunnen wrijvingen in 

relaties ontstaan. Een paar voorbeelden. 

Hilde, die christendom en boeddhisme combi-

neert, werd pijnlijk getroffen door het com-

mentaar van een vriend tijdens een lezing over 

MRB, die het had over ‘maar wat rondhoppen’, 

‘de krenten uit de pap pikken’ en ‘winkelen in de 

snoepwinkel’. 

Alleenstaande moeder Amy, die christendom en 

islam combineert, maar zich niet officieel heeft 

Religie als zoektocht 
Meervoudig religieuzen zijn veel meer dan 

mono religieuzen geneigd om religie als een 

zoektocht te zien (Berghuiijs 2018, 56-60 en 

160-165). In godsdienst-psychologische termen: 

zij hebben veel vaker een quest-motivatie, dat 

wil zeggen dat zij nieuwe inzichten als voor-

lopig beschouwen, niet geneigd zijn iets tot 

absolute waarheid te verheffen, blijven zoeken, 

en twijfel toelaten en soms ook verwelkomen. 

	 Zo stelt geïnterviewde Bert op de vraag aan 

wie of wat hij trouw is in spiritueel opzicht, pri-

mair trouw te zijn aan twijfel, onder het motto: 

‘twijfel is bezinning’, en: ‘wie nooit twijfelt leert 

niks’. 

	 Overigens hoeft een quest-motivatie niet 

te betekenen dat men voortdurend op zoek is 

naar totaal iets nieuws of anders. Het kan ook 

duiden op een geleidelijke spirituele ontwikke-

ling en verdieping binnen de religieuze tradities 

waarbij men zich thuis is gaan voelen.

Religieuze tradities als hulpmiddelen
Een aantal meervoudig religieuzen die ik heb 

gesproken zien de verschillende religies vooral 

als intermediairs of hulpmiddelen bij het leiden 

van een goed leven, als zij ze omschrijven met 

beelden als ‘wegwijzers’, ‘kledingstukken’ die je 

kunt wisselen, ‘facetten van een diamant’, ‘glas-

in-loodramen’ waarachter een en hetzelfde licht 

schijnt, of ‘instrumenten in een orkest’.

Roshni, die boeddhisme en hindoeïsme combi-

neert, zegt:

‘De manier waarop ik mijn spiritualiteit beleef, 

het is een hulpmiddel. Heel lang was verlichting 

bereiken het doel. Nu denk ik: de kans is klein 

bekeerd tot de islam, heeft moeite met de religi-

euze opvoeding van haar vierjarig zoontje. Haar 

kind wil duidelijkheid en zekerheid, maar kan 

haar genuanceerde en relativerende denkbeelden 

nog niet verwerken. Ook vindt ze het lastig over 

haar geloof te spreken met haar familie en voelt 

ze zich onzeker tegenover andere mensen die 

willen weten wat haar religieuze identiteit is. 

Hannah, die christendom en jodendom combi-

neert, werd na lange tijd van betrokkenheid bij 

een joodse gemeenschap, er naar eigen zeggen 

‘uitgeschopt’, omdat ze geen joods bloed heeft. 

Verlangen 
Meervoudig religieuzen ervaren zichzelf veelal 

als ‘anders dan anderen’ omdat ze hun indivi-

duele koers varen en voelen zich daardoor vaak 

niet thuis binnen traditionele religieuze ge-

meenschappen. Toch leeft onder hen een sterk 

verlangen naar een religieuze gemeenschap van 

gelijkgezinden. Veel auteurs, onder wie Charles 

Taylor (2003) hebben geschreven over de span-

ning tussen twee basismotivaties: het individu-

ele verlangen naar zelfstandigheid/authentici-

teit, en het horen bij en erkend worden door 

anderen. Die spanning is ook aanwezig in het 

geval van religieuze authenticiteit en betrokken-

heid bij religieuze gemeenschappen. 

Meervoudig religieuzen en de kerken 
We zagen eerder dat binnen de mainstream ker-

ken 42-43% meervoudig religieus is. En zelfs als 

we de combinatie christendom-jodendom niet 

meetellen, dan blijft er nog 25% over. Zij com-

bineren hun betrokkenheid bij het christendom 

met elementen uit een andere religie. 

3 4 3 5

	 Mono 	 meervoudig

	 religieuzen	 religieuzen

God	 50	 27

normen en waarden	 21	 16

Jezus 	 1	 7

traditie	 1	 5

mezelf	 9	 34

Tabel 2  Religieuze trouw bij mono religieuzen 
en meervoudig religieuzen. De belangrijkste vijf 
antwoordcategorieën in % per groep. 

VERWATERD GELOOF – GELOVEN ALS WATERHANDELINGEN 2019 | 3

ONDERZOEK HET VEELKLEURIGE PALET VAN MEERVOUDIGE RELIGIOSITEIT IN NEDERLAND



Zijn kerken zich hiervan bewust? Welke uitda-

gingen biedt dit voor de gemeenten? Is MRB 

iets om te trachten in te perken, te gedogen, of 

te bevorderen? En zou de kerkleiding, landelijk 

of lokaal, willen of moeten reageren op meer-

voudige religiositeit binnen de kerk? Daarbij 

speelt uiteraard ook de vraag of en in hoeverre 

een kerkleiding iets te zeggen heeft over het 

gedrag van individuele bezoekers of leden. 

Welke houding is het meest in het belang van 

de gemeenschap? Die vragen bieden volop stof 

voor vervolgonderzoek en bezinning.

Voorproefje 
Als voorproefje daarop sprak ik met een groepje 

van circa vijftien pastores binnen de Protestant-

se Kerk in Nederland, die zich hebben verenigd 

onder de naam HELDER. Het gaat om mensen 

die elkaar gevonden hebben via hun betrokken-

heid bij paranormale begaafdheid, esoterische 

benaderingen van het christendom en die ook 

inspiratie halen uit buitenchristelijke tradities. 

Zij benadrukken de noodzaak van openheid, en 

luisteren zonder oordelen naar mensen binnen 

en buiten de kerken, naar zinzoekers in al hun 

diversiteit, vooral ook jongeren. 

	 Ze realiseren zich dat het bereiken van zinzoe-

kers vanuit de kerk vaak een probleem is. Een 

idee dat werd geopperd was om projectmatig 

samen te werken met andere religies, waarbij 

iedere traditie haar waarde laat zien en meebele-

ven, bijvoorbeeld vanuit de kerken de waarde van 

gemeenschapszin, rituelen en diaconie. Kritisch 

blijven ten opzichte van de eigen traditie en werk-

wijze en openstaan voor verandering werden als 

heel belangrijk gezien, want, zo werd er gezegd, 

zingevingsvragen rondlopen en zich oriënteren 

op religieuze bronnen, zich gemakkelijk in zo’n 

patroon zullen willen en kunnen voegen. 

	 Als het gaat om voeding uit verschillende 

religieuze bronnen, zullen die bronnen zelf wel 

herkenbaar en voedend moeten blijven. Dat 

gebeurt mijns inziens het best vanuit religi-

euze en/of academische gemeenschappen, 

waar kennis, beoefening en gemeenschap rond 

samenhangende geschriften en traditie levend 

en inspirerend gehouden worden. Niet statisch, 

niet afgesloten, niet sturend, maar dynamisch, 

en met inbreng van de mensen die bij die ge-

meenschappen betrokken zijn en in verbinding 

met het grotere netwerk in de maatschappij 

waarvan zij deel uitmaken. 

	 Wellicht zullen die gemeenschappen nog ver-

der slinken in de toekomst, terwijl het netwerk 

eromheen van mensen die uit meerdere bron-

nen putten toeneemt. Het lijkt mij echter dat de 

levende bronnen en de mensen die eruit putten, 

waaronder meervoudig religieuzen, niet zonder 

elkaar kunnen. 

Literatuur
Bernts, T. & Berghuijs, J. (2016). God in Nederland 1966-

2015. Utrecht: Ten Have.
Berghuijs, J. (2018). Meervoudig religieus. Spirituele open-

heid en creativiteit onder Nederlanders. Amsterdam: 
Amsterdam University Press.

Berghuijs, J., Schilderman, H., Braak, A. van der & Kalsky, 
M. (2018). Exploring single and multiple religious be-
longing. Journal of Empirical Theology, 31, 18-48.

Berghuijs, J. & Liefbroer, A.I. (2017a). Religieuze diversiteit 
in het leven en werk van geestelijk verzorgers. Religie & 
Samenleving, 12, 121-142.

Berghuijs, J. & Liefbroer, A.I. (2107b). Meervoudige religi-
ositeit in het leven van geestelijk verzorgers. Tijdschrift 
Geestelijke Verzorging, 20 (3), 13-22.

het gaat om innerlijke bezieling en heelwording, 

los van een leer, voorganger of instituut. ‘Het 

hebben van een spiritueel thuis moet er niet toe 

leiden dat de muren gaan knellen.’ 

	 Benadrukt werd wel dat het zaak is om het 

kind niet met het badwater weg te gooien: het 

moet in de kerk over God, Christus en de Bijbel 

kunnen blijven gaan. Je hebt een referentie-

kader in huis, op welke manier daar dan ook 

vorm aan gegeven wordt. 

Meervoudig religieuzen en geestelijke 
verzorging 
In een aanvullende deelstudie is onderzoek 

gedaan onder Nederlandse geestelijk 

verzorgers (n=208). Zij zijn over het algemeen 

religieus zeer flexibel, en 63% van hen put 

uit verschillende religieuze bronnen in hun 

leven. Zij zien geen probleem in het verlenen 

van interreligieuze geestelijke zorg, behalve als 

het om specifieke traditiegebonden rituelen 

gaat. In diverse artikelen is al eerder van dit 

deelonderzoek verslag gedaan (Berghuijs & 

Liefbroer 2017a; 2017b; Liefbroer & Berghuijs 

2017; 2019).

Is meervoudig religieus de toekomst 
van religie? 
Bij het beantwoorden van deze vraag kan ik 

niet uit empirische trends putten, maar slechts 

vermoedens uitspreken. Ik vermoed dat er nog 

heel lang mensen zullen blijven die zich het 

prettigst voelen bij wat zij ervaren als één religi-

euze traditie, die in hun ogen duidelijk verschilt 

van andere. Het is wel de vraag of jongeren die 

niet zijn opgegroeid met religie, maar toch met 

Campbell, C. (2007). The Easternization of the West: A 
thematic account of cultural change in the modern era. 
Boulder: Paradigm.

Cornille, C. (red.) (2002). Many mansions? Multiple reli-
gious belonging and Christian identity. Eugene: Wipf and 
Stock publishers. 

Glock, C.Y. & Stark, R. (1965). Religion and society in ten-
sion. Chicago: Rand McNally.

Hart, J. de & Houwelingen, P. van (2018). Christenen in 
Nederland. Kerkelijke deelname en christelijke gelovigheid. 
Den Haag: Sociaal en Cultureel Planbureau.

Holland, M. van (2016). Happinez Festival, het feest van in-
zichten, inspiratie en energie. Een onderzoek naar zoeken, 
gemeenschapsvorming, gender en het zelf. Masterscriptie 
Vrije Universiteit Amsterdam, 115.

Liefbroer, A.I. & Berghuijs, J. (2017). Religieuze en levensbe-
schouwelijke diversiteit in het werk van geestelijk verzor-
gers. Tijdschrift Geestelijke Verzorging, 20 (3), 24-33.

Liefbroer, A.I. & Berghuijs, J. (2019). Spiritual care for 
everyone? Personal and organizational differences 
in interfaith spiritual care among chaplains in the 
Netherlands. Journal of Health Care Chaplaincy. DOI: 
10.1080/08854726.2018.1556549.

Schmidt-Leukel, P. (2008). Multireligiöse identität: 
Anmerkungen aus pluralistischer Sicht. In: Bernhardt, 
R. & P. Schmidt-Leukel, Multiple religiöse Identität: Aus 
verschiedenen religiösen Traditionen schöpfen. Zürich: 
Theologischer Verlag Zürich, 243-265.

Schmidt-Leukel, P. (2009). Transformation by integration: 
how interfaith encounter changes Christianity. London: 
SCM Press.

Smart, N. (1998). Dimensions of the sacred: An anatomy 
of the world’s beliefs. Berkeley: University of California 
Press.

Taylor, C. (2003). De malaise van de moderniteit. 13e druk. 
Kampen: Kok Agora.

3 6 3 7VERWATERD GELOOF – GELOVEN ALS WATERHANDELINGEN 2019 | 3

ONDERZOEK HET VEELKLEURIGE PALET VAN MEERVOUDIGE RELIGIOSITEIT IN NEDERLAND

Joantine (dr.ir. J.T.) Berghuijs werkte tot voor kort 
aan de Vrije Universiteit als onderzoeker op het 
gebied van hedendaagse religie en spiritualiteit. 
E joantineberghuijs@gmail.com



Iconen als levende bronnen?

Welke bron geeft mij levend water, zodat het in mij en uit mij stromen kan?

Anke Voorwinden-Duurkoop heeft een eigen antwoord gevonden op deze vraag. Al 

op jonge leeftijd tekende zij, en als creatief therapeute was zij later zowel professioneel 

als privé beeldend actief. 

	 Na een brand die nagenoeg haar hele oeuvre in de as legde, vroeg zij zich af: ‘Wat nu? Hoe kan 

het in mij weer gaan stromen?’ Haar nieuwe bron werd het schilderen van iconen. Aanvankelijk 

samen met haar echtgenoot Arie. Na diens overlijden schilderde Anke door. Voor zichzelf. Voor de 

Ene. Eén icoon per jaar.

	 ‘Werken aan een icoon’, zegt zij, ‘is als een gebed voor mij. Het geeft mij rust. 

Het raakt mijn binnenkant. Het voert mij terug naar de bron. Door een icoon worden het geloof en 

het geloofsverhaal in mij levend en gaat het stromen.’ 

Ik kijk naar de door haar geschilderde icoon van de Triniteit.

De icoon raakt mij, omdat er naar de toeschouwer toe een opening is aangebracht. 

Een opening als een gastvrije uitnodiging: ‘Kom, schuif aan, heb deel aan deze levende bron.’ 

Ik kijk nogmaals, nu de thema-artikelen in dit Handelingen-nummer indachtig. 

Nu zie ik die bron ook opengaan, naar de lezer, naar de toeschouwer toe. 

De icoon biedt ook een opening, meervoudig kan het gaan stromen, naar buiten toe. 

Die dubbelheid geeft mij te denken. 

De icoon als bron van levend geloof die tegelijk openheid biedt. 

Gastvrij genodigd en uitstromend in meervoudige spiritualiteit.

IN BEELD  |  RENÉ ROSMOLEN

3 9HANDELINGEN 2019 | 3

Eigentijdse icoon uit de serie 

van Anke en Arie Voorwinden-

Duurkoop, ‘Triniteit’

>

3 8



4 1

Geloven als levend water  
in een seculiere tijd

Wat is er nodig voor een christelijk geloven dat geloofwaardig is in een tijd 
die niet alleen wordt getekend door seculariteit maar ook door pluraliteit? 
Deze bijdrage gaat op zoek naar ingrediënten voor en vindplaatsen van 
geloofwaardig christendom.

grootouders of zelfs maar onze ouders. Dat 

brengt mij tot de vraag die aan de basis ligt van 

dit artikel: wat is er nodig voor een christelijk 

geloven dat geloofwaardig is in een tijd die niet 

alleen wordt getekend door seculariteit maar 

ook door pluraliteit? Ik wil daarbij niet alleen 

zoeken naar ingrediënten daarvoor, maar ook 

kijken waar ik deze in de praktijk tegenkom. 

Geloof of religie? 
Dat de begrippen religie, godsdienst en geloof 

nogal eens door elkaar worden gebruikt, duidt 

op een wijdverbreide begripsverwarring in het 

publieke discours. Deze begripsverwarring lijkt 

zich echter in een iets andere vorm ook door te 

zetten onder theologen. Mijn indruk is dat het 

sinds de jaren 1990 steeds minder salonfähig is 

geworden om in de theologische literatuur nog 

te spreken over ‘geloof ’. Veel theologen spreken 

liever over ‘religie’. 

	 Ik moet eerlijk zeggen dat dit bij mijzelf leidt 

tot een zeker onbehagen. Dat komt met name 

voort uit de verschillende aard van de twee 

begrippen ‘religie’ en ‘geloof ’. ‘Religie’ duidt op 

een verschijnsel. Dat kan ik bestuderen, daar 

Zeggen dat we in Nederland tegenwoor-

dig leven in een samenleving waarin 

de seculariteit domineert, is een deur 

intrappen die zó ver open staat dat er niets 

meer in te trappen valt. Niettemin is kenne-

lijk ook in een seculier tijdperk de vraag rond 

religie, godsdienst, geloof – in het discours 

hierover worden deze begrippen nogal eens 

door elkaar gebruikt – nog steeds een hot item. 

Discussies in de media en in het dagelijks 

leven over religie achter de voordeur, geloof 

en geweld, of het bijzonder onderwijs kunnen 

hoog oplopen. Doorgaans overigens met allerlei 

negatieve connotaties bij alles wat met ‘gelo-

ven’ te maken heeft. Religiositeit anno 2019 is 

verre van vanzelfsprekend en ook kennelijk niet 

probleemloos. 

	 Is christelijk geloven daarmee irrelevant ge-

worden? Dit is een vraag die veel hedendaagse 

christenen, onder wie ikzelf, met een harts-

tochtelijk ‘nee’ zullen beantwoorden. Het is 

echter wél duidelijk dat geloven in onze dagen 

er anders uit ziet dan in de dagen van onze 

< ‘Doop van Christus’

4 1VERWATERD GELOOF – GELOVEN ALS WATER

PRAKTIJK  |  HELEEN RANSIJN



kan ik zelfs door gefascineerd worden, maar 

dat hoeft niets met mij persoonlijk te maken te 

hebben. ‘Religie’ is een begrip dat verbonden is 

met een buitenperspectief. Over ‘geloof ’ daar-

entegen kan ik eigenlijk niet anders spreken dan 

vanuit een binnenperspectief. Het duidt op iets 

dat mij in mijn existentie raakt. 

	 In het geval van christelijk geloof draait het 

om een relatie: een relatie met Christus, een rela-

tie met God. Dit is niet statisch, zoals het gebruik 

van een zelfstandig naamwoord zou kunnen 

suggereren, maar vernieuwt zich voortdurend. 

Daarom gebruik ik liever de werkwoordsvorm 

en spreek ik over christelijk geloven. 

	 Aangezien christelijk geloven het enige 

geloven is dat ik van binnenuit ken, voel ik een 

grote aarzeling om – zelfs in deze plurale tijd 

– uitspraken te doen over de vele vormen van 

niet-christelijk geloven, al kom ik hier nog wel 

over te spreken (met aarzeling en al). Om te 

beginnen met mijn zoektocht naar ingrediënten 

voor geloofwaardig geloven ga ik eerst terug 

naar de vorige eeuw, waar twee van de grootste 

theologen van die tijd daar ieder op hun eigen 

manier aanknopingspunten voor bieden. 

Barth en Schillebeeckx:  
twee uitgangspunten
In 1938 schreef Karl Barth in het voorwoord 

van zijn Kirchliche Dogmatik een paragraaf, 

die uiteindelijk zelfstandig gepubliceerd werd 

onder de titel Gottes Offenbarung als Aufhebung 

der Religion. In de Nederlandse vertaling van 

2011 werd de titel Religie is ongeloof. 

	 Op de hem zo kenmerkende wijze zette Barth 

hier als het ware een van zijn antiprogramma’s 

neer: religie als benaming van een algemeen-

voorgrond gekomen; de samenleving werd toen 

veel meer getekend door religieuze pluraliteit en 

ook door secularisering dan die in 1938. 

	 In 1989 pakt de Vlaams/Nederlandse theo-

loog Edward Schillebeeckx de vraag op en for-

muleert hij zelfs een voorzichtig begin van een 

antwoord. Hij doet dit in zijn laatste grote werk, 

Mensen als verhaal van God, waarin hij zich 

afvraagt of de veelheid aan religieuze tradities 

niet principieel is, gezien de onuitsprekelijk-

heid van God zelf (Schillebeeckx 1989, 82). De 

formulering heeft alles van een retorische vraag. 

Schillebeeckx plaatst de christelijke geloofstra-

ditie daarbij nadrukkelijk in een seculier en 

pluraal geworden wereld en stelt daarin niet al-

leen de vraag naar de uniciteit van het christen-

dom, maar ook die naar de mogelijkheid van 

ontmoeting tussen christenen en niet-christelij-

ke gelovigen, atheïsten, agnosten. 

	 Anders dan Barth, die zich in zijn werk 

levenslang verzette tegen alle vormen van 

‘natuurlijke theologie’, spreekt Schillebeeckx wél 

van een vorm van theologia naturalis (Schil-

lebeeckx 1989, 25). Zijn uitgangspunt is daarbij 

echter niet de natuur of de rede, zoals in de 

scholastieke theologie, en al evenmin het 19e-

eeuwse ‘gevoel van volstrekte afhankelijkheid’ 

van Friedrich Schleiermacher. Schillebeeckx 

zoekt deze ‘natuurlijke theologie’ in de eerste 

plaats in de ethiek. ‘Ware godsdienst’ heeft in de 

optiek van Schillebeeckx niet te maken met de 

vraag wat wij nu precies geloven, maar alles met 

de manier waarop wij in de wereld staan. 

	 Het heeft, kort gezegd, te maken met het 

antwoord op de vraag aan welke kant wij staan 

als het gaat om de verdeling van macht en bezit 

(Schillebeeckx 1989, 27). En in onze dagen blijft 

menselijk verschijnsel waarvan het christendom 

slechts een van de particuliere verschijningsvor-

men is (de term ‘antiprogramma’ is afkomstig 

uit de Franse semiotiek en duidt datgene aan 

wat men juist niet nastreeft of juist tegen wil 

gaan; vgl. Ransijn 2012, 27). Barth aarzelt niet 

om deze visie weg te zetten als ketterij (Barth 

2011, 30). Voor hem staat altijd de openbaring 

centraal, het ‘tegenover’ van Godswege dat ons 

gegeven wordt, dat niet tot onszelf is te herlei-

den en dat daarmee voor ons mensen letterlijk 

ongrijpbaar is. Het gaat te ver om in de context 

van dit artikel dieper in te gaan om de visie 

van Barth op geloof en religie; wat echter van 

belang blijft is zijn visie op geloof als antwoord 

op het ‘tegenover’ van de openbaring van Gods-

wege. 

	 Barth laat zich in Religie is ongeloof overigens 

niet uitdrukkelijk uit over niet-christelijke 

godsdiensten; hij stipt hoogstens het bestaan 

hiervan aan. Zijn publiek bestaat in de eerste 

plaats uit zijn medechristenen, en dan in het 

bijzonder die in Duitsland in 1938, waarin de 

valse religie van het nazisme volop bezig is om 

zich neer te zetten als ‘staatsreligie’. De vraag 

naar waarheid en openbaring in andere tradi-

ties dan de christelijke wordt door hem feitelijk 

niet eens gesteld, laat staan beantwoord. Het 

was dan ook een vraag die, naar ik vermoed, in 

1938 nog niet zo pertinent was. Een halve eeuw 

later was de vraag inmiddels veel meer op de 

de vraag ‘aan welke kant sta je’ een essentiële 

vraag voor mensen van welke levensbeschou-

wing dan ook. Want ook nu zijn macht en bezit 

uiterst scheef verdeeld, méér nog dan in 1989. 

Verwatering en verstening
Met al hun verschillen hebben Barth en Schil-

lebeeckx één ding gemeen. Beide schrijven 

in een christelijk idioom, met christenen als 

hun beoogd publiek. Dat maakt in ieder geval 

hun grote werken moeilijk verstaanbaar voor 

seculiere mensen in onze seculiere tijd. De 

reacties op dit verstaanbaarheidsprobleem 

door theologen en andere zich publiek uitende 

gelovigen gaan in grote lijnen twee kanten op: 

die van omarming van de seculiere tijdgeest 

of die van afwijzing ervan. Of, anders gezegd: 

aan de ene kant van het spectrum maakt men 

aansluiting bij de tijdgeest tot programma, 

en aan de andere kant maakt men dit juist tot 

antiprogramma. 

	 Voor theologen die de tijdgeest tot hun pro-

gramma hebben gemaakt is juist die verstaan-

baarheid voor seculiere mensen een eerste zorg. 

Die zorg kent echter een paar grote valkuilen. 

De verschuiving in taalgebruik van ‘geloof/

geloven’ naar ‘religie’ is hier misschien wel het 

meest in het oog lopende van. Zoals hierboven 

al gezegd: religie kan een fascinerend fenomeen 

zijn, maar raakt mij daarmee nog niet persoon-

lijk. Terwijl we het wel hebben over iets dat – als 

het goed is! – het leven van mensen ten diepste 

raakt. ‘Religie’ is in de eerste plaats een descrip-

tieve term, waar ‘geloven’ veel meer raakt aan de 

affectieve laag van het menselijk spreken. Die 

laag komt niet meer ter sprake bij gebruik van 

een descriptieve term als ‘religie’. Spreken over 

4 2 4 3

�‘Ware godsdienst’ heeft in de 
optiek van Schillebeeckx alles te 
maken met de manier waarop 
wij in de wereld staan

VERWATERD GELOOF – GELOVEN ALS WATERHANDELINGEN 2019 | 3

PRAKTIJK GELOVEN ALS LEVEND WATER IN EEN SECULIERE TIJD



‘religie’ in plaats van ‘geloven’, leidt daarmee 

niet alleen tot begripsverwarring maar ook tot 

begripsverarming. 

	 Een tweede valkuil is de tegenstelling die in 

veel spreken over geloven gesuggereerd wordt 

tussen ‘institutioneel’ en ‘persoonlijk’. Al te vaak 

wordt ‘het geloof ’ geassocieerd met ‘institutio-

neel’, en in het verlengde daarvan met onvrij-

heid, achterhaalde ideeën en een bekrompen 

kijk op de wereld. 

	 In een interview met de Amerikaanse gods-

dienstwetenschapper Reza Aslan zegt inter-

viewer Mirthe Berendsen zonder schroom: ‘Ik 

vind de dwingende dogma’s van religie pro-

blematisch’ (Berendsen 2018). Los van de ook 

hier optredende begripsverwarring geeft deze 

uitspraak een stereotype beeld weer dat – naar 

mijn indruk – niet alleen het publieke discours 

domineert maar eveneens het antiprogramma 

vormt van een deel van de 21e-eeuwse Europese 

en Noord-Amerikaanse theologie. 

	 Hier tegenover wordt dan vaak het begrip  

‘spiritualiteit’ geplaatst met als associaties per-

soonlijk, doorleefd, vrij, ongebonden (vgl. Mar-

tin 2014, 29). Geheel in lijn met de tijdgeest in de 

geseculariseerde samenleving wordt bij religie, of 

geloof, of spiritualiteit – zie de begripsverwarring 

– de individuele beleving maatgevend. Daarmee 

raken traditie en gemeenschap, de dragers van 

christelijk geloven, buiten beeld of komen ze 

zelfs in het beklaagdenbankje terecht. 

	 Het is overigens niet mijn bedoeling om nu 

op mijn beurt met stereotypen te gaan scher-

men. Christelijk geloven kan in onze tijd niet 

los worden gezien van individuele beleving, 

juist vanwege de tijdgeest van onze samen-

leving. Wat ik echter met het bovenstaande 

kuil is van alle pogingen om tegen de tijdgeest 

in vast te houden aan wat men ziet als christe-

lijke waarheid. Die valkuil is het opgeven van 

iedere creatieve omgang met de traditie (vgl. 

Boeve 1999, 50-51). Anders gezegd, de valkuil 

die hier opdoemt is niet verwatering maar juist 

het tegenovergestelde, namelijk verstening. 

Op zoek naar levend water
Het lijkt er dus op dat een gelovig christen in 

deze tijd zowel de valkuil van verwatering dient 

te vermijden als de valkuil van verstening. Hoe 

vermijden we die? Of positiever gezegd: wat is 

er dán voor nodig om christengelovige te zijn in 

de seculiere samenleving anno 2019? 

	 In de eerste plaats: erkenning van het feit 

dat de christelijke geloofsgemeenschap in deze 

samenleving een minderheid is geworden. Op 

zich is dat niets nieuws. Ooit zijn we als christe-

nen begonnen als een minderheid in een wereld 

die er heel andere waarden en prioriteiten op 

na hield: namelijk, het Romeinse Rijk met al 

zijn imperialistische ambities en de brute macht 

waar dat rijk op gebouwd was. Wie de uitspra-

ken van Jezus van Nazareth plaatst tegenover de 

Romeinse denkwereld en Romeinse ethiek, kan 

iets onderscheiden van de revolutionaire veran-

dering waar de eerste christenen in stapten. 

	 Hoewel de vergelijking tussen het Imperium 

Romanum en onze seculiere samenleving op 

veel manieren mank gaat, is het een feit dat we 

probeer duidelijk te maken, is dat het omarmen 

van de seculariteit het gevaar loopt te leiden – 

via de weg van begripsverarming en het buiten 

beeld raken van essentiële aspecten – tot verwa-

tering van het spreken over christelijk geloven. 

	 Het is natuurlijk ook mogelijk om de rela-

tieve onverstaanbaarheid voor lief te nemen 

en je af te keren van iedere poging om aan te 

sluiten bij de tijdgeest; om juist wel te kiezen 

voor het preken voor eigen parochie. Dit is de 

insteek die terug te vinden is aan de andere kant 

van het spectrum, die van de afwijzing. Deze 

wordt met name gevonden bij die vleugels van 

christelijk Nederland, zowel aan katholieke als 

aan protestantse zijde, die zichzelf met ‘ortho-

doxie’ identificeren. 

	 De Nashville-verklaring die begin dit jaar zo 

uitgebreid in het nieuws was, is een treffend 

voorbeeld van de afwijzingsreactie. Wat daarbij 

opvalt, is niet een ontkenning van het overwe-

gend seculiere karakter van de samenleving: 

in het voorwoord van de Nashville-verklaring 

wordt het bestaan hiervan bijvoorbeeld 

expliciet erkend (Nashville-verklaring 2019, 

1). De tijdgeest en cultuur zijn echter al even 

expliciet deel van het antiprogramma van de 

verklaring. Trouw blijven aan het getuigenis van 

de christelijke kerk wordt vertaald naar verzet 

tegen de tijdgeest. Bewust of onbewust roept 

het taalgebruik van de Nashville-verklaring juist 

het beeld op dat ik hierboven schetste als het 

stereotype dat bijvoorbeeld in de uitspraak van 

de Volkskrant-interviewer tot uiting komt. 

	 Maar los daarvan laat de Nashville-verklaring, 

met haar vasthouden aan een bijna letterlijke 

interpretatie van de Heilige Schrift van het 

christendom (vgl. Smit 2019), zien wat de val-

als christengelovigen – opnieuw – in een positie 

verkeren dat christelijk geloven allesbehalve 

vanzelfsprekend is, eerder het tegendeel. Wij 

leven bovendien in een wereld die wordt geken-

merkt door haar eigen 21e-eeuwse versies van 

imperialistische ambities en brute macht, of an-

ders gezegd: door een uiterst ongelijke verdeling 

van macht en bezit, die ingaat tegen de waarden 

en prioriteiten waar het evangelie voor staat. 

	 We moeten ons daarmee leren verstaan. Dat 

kan, zoals ik hierboven geschetst heb, meer dan 

één kant op, met als uitersten verwatering aan 

de ene kant en verstening aan de andere kant.

	 Als ik nu die beeldspraak nog iets verder 

doortrek: water noch steen zijn in zichzelf 

negatief. Levend geloven kan aan de ene kant 

niet zonder ‘de rots of de bedding’ van de 

traditie waar het in staat, en aan de andere 

kant ook niet zonder ‘het water’ van een open 

oog voor de vragen die de tijdgeest aan ons als 

gelovigen stelt. Om terug te komen op Barth 

en Schillebeeckx: geloven als levend water heeft 

het ‘tegenover’ nodig van de openbaring van 

Godswege – die wij nooit tot onszelf kunnen 

herleiden, maar die wij ontvangen – én het 

vraagt om een antwoord op de vraag aan welke 

kant wij staan als het gaat om de ongelijkheid in 

macht en bezit, waar onze tijd en onze samenle-

ving ook door getekend worden. 

Vindplaatsen van levend water
In het bovenstaande heb ik een aantal grond-

lijnen aangegeven die, naar mijn inzicht, nodig 

zijn voor een geloofwaardig christelijk geloven 

anno 2019. Dan steekt bij mij echter altijd de 

vraag de kop op: mooi allemaal, maar wat moet 

ik me hierbij voorstellen? Of anders gezegd: 

4 4 4 5

�Pogingen om tegen de tijdgeest 
in vast te houden aan wat men 
ziet als christelijke waarheid 
kunnen leiden tot verstening

VERWATERD GELOOF – GELOVEN ALS WATERHANDELINGEN 2019 | 3

PRAKTIJK GELOVEN ALS LEVEND WATER IN EEN SECULIERE TIJD



waar kan ik dit in de praktijk tegenkomen, en 

hoe ziet het er dan uit? Ik laat een aantal voor-

beelden de revue passeren, zowel uit Nederland 

als uit de wijdere wereld, en bekijk wat die op 

hun manier te zeggen hebben over geloofwaar-

dig geloven. 

Jonge Nederlandse theologen 
In de laatste jaren is er in ons eigen land een 

aantal jongere theologen opgestaan, die ieder op 

hun eigen manier van zich doen spreken, met 

name – maar niet uitsluitend – in de media. De 

meest in het oog springende van hen zijn Alain 

Verheij, Janneke Stegeman en Rikko Voorberg; 

geboren in respectievelijk 1989, 1980 en op-

nieuw 1980. Opvallend aan deze drie is dat het 

‘kleine zelfstandigen’ zijn: niet als predikant aan 

een plaatselijke gemeenschap verbonden en ook 

niet als theoloog aan een universiteit. 

● �Alain Verheij is actief als blogger, publiek 

spreker, columnist en zelfbenoemd ‘theoloog 

des twitterlands’. In de Veertigdagentijd van 

dit jaar gaf hij iedere dag antwoord op een 

vraag die hem was gesteld door een lezer of 

volger van zijn weblog, en vorig jaar schreef 

hij een boek met als titel God en ik. 

● �Janneke Stegeman kreeg landelijke bekend-

heid toen zij in 2016 werd uitgeroepen tot 

‘theoloog van het jaar’ of ook wel in de 

volksmond ‘theoloog des vaderlands’. Aan 

het eind van het ruime jaar dat ze deze titel 

droeg, schreef Stegeman een boekje over ‘Be-

vrijdingstheologie voor witte Nederlanders’ 

onder de titel Alles moet anders. Stegeman is 

actief betrokken bij de Israëlisch-Palestijnse 

kwestie; onder andere was haar dissertatie 

of in de woorden van het PopUpDogma: ‘Over 

elk onderwerp wordt nooit het laatste woord 

gesproken, elke conclusie is het begin van een 

nieuwe zoektocht.’ Deze theologen positioneren 

zich nadrukkelijk in de seculiere samenleving 

en streven ook naar verstaanbaarheid, maar 

blijven hun christelijke wortels even nadruk-

kelijk trouw. Schrift en traditie zijn daarbij 

van levensbelang en voortdurende bronnen 

van instemming, tegenspraak en daardoor van 

inspiratie. 

Radicale navolging in Amsterdam en  
Philadelphia
Voor mijn vijftigste verjaardag kreeg ik van 

een goede vriend een boek cadeau. De titel 

was Hoe Jezus de wereld op zijn kop zet (en mijn 

leven ook). In de persoon van de schrijver en 

de persoon van de gever van het boek kwamen 

even twee bewegingen samen. Deze zou ik beide 

willen kenschetsen als bewegingen van radicale 

navolging. Navolging van Christus, preciezer 

gezegd. 

	 De schrijver van het boek, Shane Claiborne, is 

medeoprichter van de gemeenschap die bekend 

is geworden onder de naam The Simple Way. 

Gevestigd in een van de arme wijken van de 

Amerikaanse stad Philadelphia is deze gemeen-

schap sinds haar ontstaan in 1995 (Claiborne 

was toen zelf 20 jaar oud) actief in zowel directe 

zorg voor de wijk en voor de stad als poli-

tieke actie. Ze staat midden in de 21e-eeuwse 

realiteit van een grote stad in de Verenigde 

Staten, en bedient zich tegelijk van expliciete 

geloofstaal om haar missie te formuleren: ‘Love 

God, Love People, and Follow Jesus’. Hoewel de 

gemeenschap zelf benadrukt dat orthodoxie 

Decolonizing Jeremiah (2014) gebouwd op de 

leeservaringen van groepen joden en christe-

nen in Israël en Palestina (Stegeman 2014). 

● �Rikko Voorberg kreeg in december 2018 lan-

delijke bekendheid als mede-initiatiefnemer 

van de actie ‘We gaan ze halen’, waarmee op 

indringende wijze de donkere kanten van het 

Europese migratiebeleid aan de kaak werden 

gesteld. Eerder al maakte hij naam met de 

PopUpKerk, een collectief van kleinschalige 

en informele bijeenkomsten die weliswaar uit-

gaan van de christelijke traditie, maar verder 

principieel open zijn. Het taalgebruik van de 

PopUpKerk is informeel en heeft duidelijk 

een afkeer van zware en grote woorden. In het 

PopUpDogma, zoals het met kenmerkende 

ironie genoemd wordt, staat onder andere 

‘Zonder niet-gelovigen geen kerk’: 

‘PopUpDenken mag zich nooit beperken tot 

de christelijke traditie. Het vroege christen-

dom is vertrekpunt, geen eindpunt’; en ook ‘We 

behoren niet tot een religieuze stroming, maar 

herdefiniëren het fenomeen kerk naar hoe het 

ooit begonnen is. Licht anarchistisch, radicaal 

humanistisch en zo grassroots als onkruid’  

(popupkerk.nl). 

Deze drie jonge theologen hebben met elkaar 

gemeen dat ze geen van drieën verbonden zijn 

met enige institutionele vorm van kerk-zijn. 

Hun omgang met Schrift en traditie is open, 

en orthopraxis beide essentieel zijn voor haar 

‘gedeelde DNA’, ligt het accent ontegenzeggelijk 

op orthopraxis. Ze rekent zich tot het bredere 

verband van de New Monasticism-beweging 

(www.thesimpeway.org > Who we are). 

	 De gever van het boek, Frits ter Kuile, is sinds 

1996 een van de vaste bewoners van het Jean-

nette Noëlhuis in Amsterdam-Zuid-Oost. Dit 

huis maakt eveneens deel uit van een bredere 

beweging, in dit geval de Catholic Worker-

beweging. De Catholic Worker zag het levens-

licht op de Dag van de Arbeid in 1933, toen 

oprichters Dorothy Day en Peter Maurin in een 

achterbuurt van New York begonnen met het 

openstellen van hun huis voor daklozen. Dit 

bescheiden begin groeide uit tot een wereld-

wijde beweging van radicale religieuze gemeen-

schappen. De bewoners van het Amsterdamse 

Noëlhuis bieden onderdak aan vluchtelingen 

zonder papieren en nemen daarnaast – net als 

The Simple Way – deel aan politieke acties. 

	 Het huis en de Catholic Worker hebben 

verder gemeen met The Simple Way en New 

Monasticism dat ze zich nadrukkelijk chris-

telijk noemen en zich bedienen van expliciete 

geloofstaal; en dat de nadruk ligt op ortho-

praxis. Het Jeannette Noëlhuis kende enige 

jaren geleden een verjongingsgolf onder de 

vaste bewoners: acht van de twaalf leden van 

de gemeenschap moeten nog 40 worden. Allen 

onderschrijven wat je zou kunnen zien als het 

mission statement van de gemeenschap: 

‘De Catholic Worker is een beweging van radicale 

christenen en is pacifistisch en anarchistisch inge-

steld: onze loyaliteit aan het Koninkrijk van God 

is groter dan onze loyaliteit aan het Koninkrijk der 

Nederlanden. Ons streven is om het evangelie han-

4 6 4 7

�Het omarmen van seculariteit 
loopt het gevaar te leiden tot 
verwatering van het spreken 
over christelijk geloven

VERWATERD GELOOF – GELOVEN ALS WATERHANDELINGEN 2019 | 3

PRAKTIJK GELOVEN ALS LEVEND WATER IN EEN SECULIERE TIJD



den en voeten te geven door vreedzame getuigenis-

sen op plekken waar het wringt en door concrete 

hulp aan de armsten’ (noelhuis.nl > Huis). 

Zowel de beweging van New Monasticism als 

de Catholic Worker rekenen zich tot de kerk 

als Lichaam van Christus, maar maken verder 

geen deel uit van enige institutie – tenzij men 

de bewegingen zelf als ‘instituties’ benoemt. Ze 

hebben voorts gemeen dat het zwaartepunt van 

hun missie ligt in de dienst aan mensen die in 

de knel zitten. Beiden beroepen zich nadrukke-

lijk op de christelijke traditie, maar geven tege-

lijkertijd een open invulling hieraan. En beiden 

hebben met hun christelijke identiteit kennelijk 

aantrekkingskracht in deze tijd en samenleving, 

hoe seculier die verder ook mogen zijn. 

De drieslag van levend geloven
Valt uit deze concrete voorbeelden – de jonge 

Nederlandse theologen en de bewegingen van 

radicale Christus-navolging – een profielschets 

te maken voor levend geloven anno 2019? Het 

lijkt mij dat ze in ieder geval een aantal grond-

trekken gemeenschappelijk hebben. Deze zou ik 

willen samenvatten in een drieslag: eigenheid, 

trouw en openheid naar de wereld. 

	 Bij de jonge theologen ligt de eigenheid voor-

al in hun taalgebruik, directheid en persoonlijke 

insteek. Zij vertegenwoordigen geen van drieën 

een groter kerkelijk verband, maar volgen hun 

eigen weg. Tegelijk blijven zij daarbij trouw 

aan Schrift en traditie; dit zijn hun primaire 

inspiratiebronnen. Schrift en traditie zijn voor 

hen gesprekspartners met een eigen stem; een 

21e-eeuwse verschijningsvorm van het ‘tegen-

over’ van Barths openbaringsbegrip. 

erkennen zij geen aardse heersers). Christus is 

het centrum van hun spiritualiteit, het voort-

durende ‘tegenover’ dat het leven van beide 

gemeenschappen richting geeft. Dit gebeurt 

in alle openheid naar de samenleving toe: een 

gezamenlijke inzet voor een rechtvaardige en 

menswaardige wereld zal zowel bij The Sim-

ple Way als de Catholic Workers altijd voorop 

staan. Waarbij de levensbeschouwing van 

mensen die een beroep op hen doen of met wie 

zij samenwerken, veel minder relevant is. 

	 In de laatstgenoemde twee elementen van 

de drieslag – trouw aan de traditie en open-

heid naar de wereld – komen het ‘tegenover’ 

van Barth en het ‘waar sta je’ van Schillebeeckx 

terug. Het eerste element, de eigenheid, is echter 

niet van 1938 en ook niet van 1989; de eigen-

heid is geheel en al van 2019. 

	 Voor een geloofwaardig christelijk geloven in 

deze tijd hebben we alle drie nodig. En, God zij 

dank, er zijn concrete plaatsen en mensen die 

het laten gebeuren. De institutionele kerken zo-

als wij die eeuwenlang gekend hebben, met hun 

gezagsstructuren en plaatselijke gemeenschap-

pen, zullen in Nederland het einde van de eeuw 

wellicht niet halen. Maar die concrete plaatsen 

en concrete mensen geven mij alle redenen om 

te hopen dat de Geest van Christus toch wel 

zal blijven waaien. Tot welzijn van ons allen, 

seculier én gelovig. 

Heleen (dr. H.A.) Ransijn is oecumenisch theo-
loog, werkzaam bij het Dominicaans Studiecen-
trum voor Theologie en Samenleving (DSTS). 
E h.ransijn@dsts.nl

Met de christelijke traditie is echter niet het 

enige en laatste woord gesproken. Rikko 

Voorberg is hier misschien nog wel het meest 

expliciet over: zonder niet-gelovigen geen kerk. 

Maar ook Alain Verheij en Janneke Stegeman 

positioneren zichzelf nadrukkelijk in het mid-

den van een geseculariseerde en gepluraliseerde 

cultuur en samenleving. Zij positioneren zich 

ook politiek, met name Janneke Stegeman 

(Israël-Palestina) en Rikko Voorberg (vluchte-

lingen). Als zodanig geven zij een belangrijke 

plaats aan de vraag die Schillebeeckx al stelde: 

aan welke kant sta je? 

	 Ten slotte wil ik niet ongenoemd laten, dat 

voor alle drie de humor een belangrijk ‘wapen’ 

is: hoewel het in hun publieke uitingen gaat 

om ernstige of zelfs heilige zaken worden deze 

nergens loodzwaar, eerder het tegendeel. 

	 De twee bewegingen van radicale navolging 

die ik voor het voetlicht gehaald heb, worden 

beide gekenmerkt door een uiterst eigenzinnige 

invulling van christelijk geloven. Shane Claibor-

ne van The Simple Way uit zich in zeer directe 

taal en neemt vooral zichzelf tegelijk uiterst 

serieus en juist niet serieus. Een zeker anar-

chisme is de gemeenschap van The Simple Way 

niet vreemd. Deze kenmerken gelden ook voor 

de Catholic Worker-beweging in het algemeen 

en het Jeannette Noëlhuis in het bijzonder. De 

bewoners van het Noëlhuis noemen zich zelfs 

expliciet anarchistisch. 

	 Het anarchisme van beide gemeenschap-

pen is echter een bijzonder soort anarchisme. 

Waar het politieke anarchisme geen enkele 

heerser erkent, zijn de christelijke anarchisten 

van het Jeannette Noëlhuis en The Simple Way 

trouw aan Christus als hun enige Heer (maar 

4 8 4 9VERWATERD GELOOF – GELOVEN ALS WATERHANDELINGEN 2019 | 3

PRAKTIJK

Waarden, identiteit en 
levensoriëntatie

Themanummer Religie & Samenleving 14 

(2), juni 2019, ‘Wat W.I.L. jij? Waarden, 

identiteit en levensoriëntatie in Nederland’, 

verschenen naar aanleiding van het gelijk-

namige symposium op 20 juni 2019 aan 

Tilburg University. Met onder meer bijdra-

gen over: nieuw onderzoek naar religie bij 

middelbare scholieren; Levensoriëntatie: een 

inductief waardenonderzoek; Pleidooi voor 

een contemplatieve pedagogiek; Levensbe-

schouwing: de basis voor burgerschapsvor-

ming.

Expertisecentrum LERVO

In het Expertisecentrum Levensbeschou-

wing en Religie in het voortgezet onderwijs 

(LERVO) werken tientallen partijen samen 

op het gebied van de betekenis van levens-

beschouwing en religie in het voortgezet 

onderwijs. Het primaire doel van LERVO 

is het ontwikkelen van een basiscurriculum 

voor Levensbeschouwing en Religie in het 

voortgezet onderwijs. Ook worden vak

didactiek en lesmaterialen ontwikkeld, die 

passen bij dat basiscurriculum.

expertisecentrumlervo.nl

TIPS BIJ HET THEMA



5 1

BESCHOUWING  |  RONELLE SONNENBERG

‘Youth ministry’:  
praktijken van hoop?!

Youth ministry aan jonge mensen in Nederland die gelukkig zijn, maar 
ook kwetsbaar en angstig, vraagt om een rijke theologie, waarin aandacht 
wordt gegeven aan groei- en bloeimogelijkheden, en aan hoop te midden 
van wanhoop. Pedagogiek en theologie spreken hierin een eigen woordje 
mee. Dit artikel beschrijft en doordenkt mogelijkheden, criteria en 
spanningsvelden. 

want de situaties verschillen en ook kinderen en 

jongeren verschillen. Een grote kerk in Amers-

foort verschilt van een dorpskerk in Drenthe, 

en ‘ergens jeugd’ – sterk verbonden met de plek 

waar ze opgroeien – heeft een ander profiel, dan 

‘overal jeugd’ die de mogelijkheden vooral elders 

ziet (zie voor dit onderscheid Goodhart 2017 

en het rapport over jeugdtrends door Missie-

Nederland 2018). Eén antwoord valt dus niet te 

geven. Wel zijn er criteria en spanningsvelden te 

formuleren. Na een omschrijving van hoop in 

relatie tot de leef- en belevingswereld van jonge 

mensen, worden drie criteria voor youth ministry 

geformuleerd, gevolgd door twee aanwezige 

spanningsvelden.

Hoop
Je kunt nauwelijks over kinderen, jongeren, 

pedagogiek, youth ministry en religious educa-

tion spreken zonder het over hoop te hebben. 

In de jaren tachtig van de vorige eeuw sprak de 

bekende pedagoge Dasberg (1980) in haar inau-

gurele rede over een ‘pedagogiek van de hoop’. 

De remedie tegen het cultuurpessimisme dat 

ze om zich heen zag, behelsde volgens haar een 

Statistieken laten al jaren zien, dat er steeds 

minder jongeren bij de kerk betrokken 

zijn (zie hiervoor ook de bijdragen van 

De Hart en Sengers in dit nummer) en tegelij-

kertijd zijn er vele jongeren wel bij de kerk en/of 

bij christelijke praktijken betrokken. Die jonge 

mensen moeten we niet allereerst bezien vanuit 

wie er niet is, maar vanuit wie zij zijn, en hoe de 

kerk voor hen van betekenis kan zijn. 

	 Deze bijdrage wil richting wijzen aangaande 

youth ministry in relatie tot hoop. Onder youth 

ministry versta ik, in aansluiting op de omschrij-

ving van Senter (2001, xi), de momenten en 

reflecties in en vanuit kerken waarin de dienst 

aan God, de gelovigen, en de wereld, expliciet 

wordt verbonden met kinderen en jongeren. 

Voor youth ministry is kennis van en verdieping 

in de leef- en belevingswereld van jonge mensen 

noodzakelijk. 

	 De vraag die dit artikel beantwoordt is: 

‘Omvat hedendaags youth ministry praktijken 

van hoop?’ Het gaat er niet om dat ik nu één 

antwoord formuleer op deze vraag. Dat kan niet, 

< ‘Kleine engel Sariël’ (Koptische icoon)

5 1VERWATERD GELOOF – GELOVEN ALS WATER



toekomstgerichte pedagogiek. Daaronder ver-

staat zij een pedagogiek die kinderen en jongeren 

perspectief geeft en die uitgaat van groeimoge-

lijkheden. Theoloog Roebben schreef in 2007 een 

boek Godsdienstpedagogiek van de hoop waarin 

het transcendente ‘uiteindelijkheidsperspectief ’ 

een centrale notie is. Ook schreef hij over hoop 

in relatie tot de onderwijspraktijk (2017). 

	 Pedagoog De Winter hield zijn afscheidsrede 

in 2017 over ‘Pedagogiek over hoop’. Hij vraagt 

zich af of de hedendaagse pedagogiek een vakge-

bied is dat hoop aanreikt. Is het niet te individu-

eel en te klinisch geworden? De Winter betoogt 

dat hoop te maken heeft met ‘verwachtingen die 

mensen hebben dat bepaalde gebeurtenissen zul-

len plaatsvinden of dat een gewenste verandering 

gaat optreden’ (2017). Hij verbindt hieraan ook 

de inspanningskracht van mensen om een doel 

te bereiken. Hij onderscheidt dit van optimisme 

dat volgens hem meer om algemene verwachtin-

gen gaat. 

	 Nu is hoop natuurlijk ook een prachtig theolo-

gisch concept. Theologisch gezien ligt de bron van 

hoop niet alleen in ons, maar ook buiten ons. Dan 

gaat het bij hoop niet alleen om eigen inspannin-

gen, maar ook om ‘wat van elders komt’, om wat 

Roebben noemt, ruimte bieden aan het transcen-

dente in een ‘uiteindelijkheidsperspectief ’. 

	 Ik vat hoop in dit artikel op als een op ver-

wachtingsvolle wijze omgaan met mogelijkheden 

en onmogelijkheden die in de (nabije) toekomst 

liggen. Waarbij de verwachting gevoed kan wor-

den door verschillende bronnen, onder meer een 

levensbeschouwelijke bron. Hoop gaat daarbij 

niet alleen over verwachting van verbetering of 

verandering van de situatie, hoewel dat natuur-

lijk wel vaak het geval is, maar het kan ook gaan 

welzijn van kinderen in 29 OESO-landen aan 

de hand van 26 indicatoren die geclusterd zijn 

rondom de onderwerpen: armoede, gezondheid 

en veiligheid, onderwijs, (risicovol) gedrag, huis-

vesting en omgeving. Dit beeld van gelukkige 

Nederlandse kinderen komt ook naar voren uit 

het onderzoek van HBSC in 2017. 

	 Naast de vele mogelijkheden die veel kinderen 

en jongeren in Nederland hebben, zijn er echter 

ook serieuze angsten en beperkingen. Het onder-

zoek van HBSC 2017 laat zien dat de school- en 

prestatiedruk toeneemt. En een onderzoek van 

het CBS – Landelijke Jeugdmonitor uit 2017 be-

vestigt dit beeld. Winter (2017) legt er de vinger 

bij dat de velerlei labels die kinderen en jongeren 

tegenwoordig krijgen – psychologisch, medisch, 

economisch et cetera – niet alleen goed doen. Ze 

kunnen kinderen opsluiten in hun tekortkoming. 

	 Tevens voelen veel jongeren, meer dan oude-

ren, zich onveilig, schrijft De Graaf (2017, 28). 

Zij beroept zich daarvoor op CBS – Veiligheids-

monitor onderzoek (2016) en Ghauharali & 

Doornebos (2015). 

‘Ongeveer 25% van de 65-plussers geeft aan zich 

wel eens onveilig te voelen. Dat percentage is relatief 

laag als je het vergelijkt met dat van de gehele bevol-

king van 15 jaar en ouder, van wie ruim 33% zich 

wel eens onveilig waant. Als het gaat om onveilig-

heidsgevoelens spannen jongeren met ruim 40% 

echter de kroon’ (Ghauharali & Dorenbos 2015). 

Ook beladen thema’s als klimaat, gebroken ge-

zinnen en afwezigheid van ouders spelen een rol 

in de leef- en belevingswereld van jonge men-

sen. Wat betekent deze dubbele boodschap van 

jongeren die gelukkig zijn aan de ene kant, en de 

angsten en beperkingen die er zijn aan de andere 

kant voor youth ministry? 

over hoop op bijvoorbeeld bevestiging van de 

gemaakte keuze. Woorden toegeschreven aan 

schrijver en voormalig president van Tsjecho-

Slowakije V. Havel, omschrijven hoop als volgt:

Hoop is niet hetzelfde als optimisme.

Evenmin de overtuiging

dat iets goed zal aflopen.

Wel de zekerheid dat iets zinvol is

ongeacht de afloop, of het resultaat.

In het leven van kinderen en jongeren staat veel 

in het teken van groei, van ontwikkelen en van 

verlangen. Te denken valt onder meer aan keuzes 

die gemaakt moeten worden rond vervolgonder-

wijs, vormgeven aan relaties, taalontwikkeling, 

of juist omgaan met stagnatie van een bepaalde 

ontwikkeling. De toekomst en de mogelijkheden 

of juist de onmogelijkheden in de toekomst zijn 

steeds aanwezig in hun levens. Kinderen en jon-

geren ontwikkelen zich, ook als het soms maar 

om kleine stapjes gaat, omdat er groeimogelijk-

heden zijn, omdat er hoop is.

Dubbel beeld
Nu komt er, als het over hoop in het leven van 

jonge mensen gaat, uit onderzoeken een dubbel 

beeld naar voren. Enerzijds is dat het beeld dat 

jongeren uit generatie Z, geboren vanaf 2000 of 

nog wat breder jonge mensen uit Generatie Y/

Einstein/Grenzeloos, geboren na 1985 en opge-

groeid in een digitale wereld, het in Nederland 

over het algemeen goed hebben. Scholing en 

medische zorg is voor de meesten toegankelijk, 

en we leven in een relatief veilig land. 

	 Onderzoek van Unicef uit 2012 geeft aan dat 

van de kinderen in Europa Nederlandse kinderen 

het gelukkigst zijn. Het rapport vergelijkt het 

Criteria voor hoopvolle youth ministry 
Ik bespreek drie criteria die mijns inziens nodig 

zijn voor youth ministry als praktijk van hoop. 

Allereerst, het hebben van een theologisch kader. 

Dit betekent dat je eigen inspanningen voor een 

betere wereld er toe doen, maar dat je tegelij-

kertijd met een geestelijk oog verder kijkt dan 

het hier en nu en je eigen kunnen. Ten tweede, 

het integreren van meerdere theologische noties 

biedt enerzijds perspectief bij weerstand, angst 

et cetera, en anderzijds bij ontwikkelingen en 

geschonken mogelijkheden. Ten derde, het 

participeren in een gemeenschap, iets wat een 

fundamenteel aspect van kerk-zijn is.

Theologisch kader 
Roebben spreekt kritisch over de tendens die hij 

‘pedagogische wilssterkte’ noemt. Daaronder 

verstaat hij een pedagogisch vooruitgangsgeloof 

in de zin van ‘met wat aangepaste pedagogi-

sche en didactische modellen is alles wel op te 

lossen’ (2017, 59). Hij vraagt naar het geestelijk 

draagvlak bij ons opvoeden en de ruimte voor 

kwetsbaarheid. Zijn streven is om pedagogische 

inspanningen op te nemen en te herinterpreteren 

in een theologisch kader. Zo krijgt bijvoorbeeld 

de morele opvoedingscompetentie om niet je 

eigen kwetsuren op je kinderen te projecteren, als 

theologisch kader: de ervaring dat mensen uit-

eindelijk niet alles zelf hoeven te dragen. Het gaat 

om een geloven in een dragende grond voor het 

bestaan (2007, 75-76). En hij bespreekt de ‘over-

pedagogisering’ van opvoeding en onderwijs 

in het kader van een gebrek aan eschatologisch 

perspectief. Daarmee bedoelt hij dat mensen niet 

durven loslaten en hun kinderen niet zien als 

‘volwaardige deelnemers aan de samenleving van 

5 2 5 3VERWATERD GELOOF – GELOVEN ALS WATERHANDELINGEN 2019 | 3

BESCHOUWING ‘YOUTH MINISTRY’: PRAKTIJKEN VAN HOOP?!



morgen’ (2007, 68-69). Roebben pleit voor theo-

logische voeding in de godsdienstpedagogiek. 

Dat pleidooi neem ik over voor youth ministry. 

Theologische noties integreren
Hoop wordt vaak gethematiseerd in de context 

van lijden. De weerbarstigheid van het leven 

wordt opengebroken door flarden van hoop. 

Het theologisch plaatsen van een bespreking 

van hoop in de context van lijden en schuld ligt 

voor de hand. Dit is ook een belangrijke bijbels-

theologische lijn. Hoop komt in de Bijbel naar 

voren in een weerbarstige context van lijden, 

onrecht, deportatie, onderdrukking, dood. Er 

wordt een flard van hoop geboden. Er wordt – 

van Godswege – een belofte gedaan waarin het 

perspectief ontstaat dat verandering mogelijk is 

en komt. Het kruis van Christus is wereldwijd 

symbool van hoop, juist omdat bij dit kruis ook 

de opstanding hoort. Het biedt mensen perspec-

tief te midden van de wanhoop.

	 De pedagogiek van de hoop waar bijvoorbeeld 

Dasberg over spreekt, gaat echter ook over groei 

en ontwikkelingen van jonge mensen. Ook die 

elementen van ontwikkeling en groei dienen in 

het theologische kader doordacht te worden. 

Het leven van kinderen en jongeren is vaak 

weerbarstig en het is mooi. Er is veel lijden in 

jonge levens en er zijn vaak ook grote verwach-

tingen aangaande de toekomst. Wat hópen jonge 

mensen op ontwikkeling, relaties, verdieping, 

groeiend geloof, en al wat meer zij. 

	 We hebben in youth ministry ook theologische 

noties nodig die uitdrukking geven aan groei, 

aan mogelijkheden en ontwikkeling. Bijbels-

theologisch gesproken kan hoop verbonden 

worden met je talenten ontwikkelen en ervan 

te proberen boven jezelf uit te stijgen.

‘Dat ‘met elkaar boven jezelf uitstijgen’ zou je een 

funderend principe voor hoop kunnen noemen, 

aldus De Winter’ (2017). 

Ook rabbi Robins verbindt hoop en gemeen-

schap (2016, 131; geciteerd door Mercer 2016, 

196). Zij beargumenteert dat hoop afhankelijk 

is van de gemeenschap en niet van het individu. 

Relaties zijn de enige plekken van hulp en hoop. 

Hoop is zo een levenswijze gebaseerd op de ge-

meenschap. Het boven jezelf uitstijgen ligt voor 

Dewey binnen de sociale context van mensen. 

Hij houdt zich verre van metafysische claims.

	 Over de christelijke gemeenschap als bron 

van hoop valt ook vanuit theologisch perspec-

tief veel te zeggen. De gemeenschap als een plek 

van hulp en hoop. Kenmerkend voor een chris-

telijke gemeente is de verbinding in en door de 

doop. De doop is niet alleen de hoopvolle weg 

voor mensen door de dood naar het leven, het 

is ook de doop waardoor de dopeling wordt 

opgenomen in de gemeente van Christus. 

	 Er is in onze tijd ruimschoots aandacht voor 

de gemeenschap, onder meer in de sociale 

pedagogiek, waar De Winter zich toe rekent, 

komt dit tot uitdrukking, bijvoorbeeld in een 

begrip als ‘shared agency’ waar deze pedago-

giek aandacht voor vraagt (De Winter 2017). 

Deze nadruk op gemeenschap is er wellicht als 

reactie op alle individualiseringstendensen in de 

tweede helft van de 20e eeuw en in aansluiting 

bij de netwerkende mens. 

	 De nadruk op gemeenschap blijkt ook uit 

centrale concepten in youth ministry in de 21e 

eeuw. ‘Relational youth ministry’ (Root 2007), 

‘being together’ (Van Wijnen 2016), ‘de meester-

gezel-benadering’ (De Kock 2014), de nadruk 

genieten; dat je groeit in wijsheid, ontzag voor 

God en vertrouwdheid met de Heilige en ga zo 

maar door. Al deze accenten laten zich niet in één 

theologisch concept vangen. Het heeft te maken 

met schepping en met verlossing. Waar het mij 

nu om gaat is, dat als youth ministry een praktijk 

van hoop wil zijn, er verschillende theologische 

toonsoorten nodig zijn om jonge mensen te 

helpen om zichzelf te leren verstaan als mensen 

met hoop en mensen die leven coram Deo. 

	 Die diversiteit aan toonsoorten dient in con-

crete praktijken tot uitdrukking te komen. Als 

kinderen in de Kliederkerk druk bezig zijn met 

spelletjes met appels, omdat het verhaal klonk 

over de vrucht die van de boom des levens in 

het paradijs werd gegeten, maar er wordt geen 

existentiële aandacht gevraagd voor het weerbar-

stige en het mooie van het leven en samenleven 

met elkaar en met God, dan gaat er iets mis. Er 

gaat ook wat mis, als je jongeren enkel het gevoel 

geeft dat dingen gaan zoals ze gaan. Dan krijgt 

hoop geen kans. Hoop is een glimp van licht, die 

door de scheuren heen komt. En hoop raakt de 

mogelijkheden, groei, en ontwikkeling die schuilt 

in het leven van jonge mensen. 

Participeren in een gemeenschap 
Het derde criterium heeft te maken met de 

gemeenschap. In het doordenken van ‘the philo-

sophy and practice of hope’ gaat filosoof Fish-

man (2007), en De Winter (2017) citeert hem, 

te rade bij de bekende filosoof, psycholoog en 

pedagoog Dewey. Fishman interpreteert Dewey 

in relatie tot de praktijk van hoop als volgt: 

de kans dat je hoop wordt bewaarheid wordt 

groter in coöperatie met anderen. Dewey geeft 

aan dat het gaat om groeien en om met elkaar 

op intergenerationeel jeugdwerk die Van 

Leersum-Bekebrede analyseert in haar studie 

naar kinderen en liturgie (2018). Dit zijn di-

verse concepten waarmee we een tijdje herijken, 

bijsturen, en theologiseren. 

Twee spanningsvelden 
Naast bovengenoemde criteria voor youth minis-

try als praktijken van hoop, zijn er ook elemen-

ten die hoop onder druk zetten. Ik noem er twee: 

de vrees in de kerk dat er geen opvolgers zijn en 

haperingen in de getuigende gemeenschap.

Vrees en wanhoop in kerk
Kinderen en jongeren hebben niet alleen in hun 

leven hoop (nodig), ze bieden ook hoop, niet in 

de laatste plaats aan kerkelijke gemeenschappen. 

Ze bieden hoop aan de kerkelijke gemeenschap 

dat de kerk doorgaat. Of nog breder: hoop dat 

God doorgaat op de weg van zijn Koninkrijk. Dit 

perspectief geven jongeren niet alleen aan oude-

ren, maar ook aan andere jongeren, zo van ‘deze 

gemeenschap doet er toe, want andere jongeren 

vinden dat ook’. Voor jongeren geeft de aanwe-

zigheid van andere jongeren ook hoop.

	 Investeren door kerken in de jeugd is dus op 

een dubbele manier investering in hoop: voor 

jonge mensen zelf en voor de kerkelijke gemeen-

schappen. Kinderen en jongeren zijn een belofte. 

Veel kerken die geen jongeren in hun midden 

hebben, voelen zich onzeker. Pijnlijk is het als 

hoop omslaat in wanhoop of als de vrees voor 

achteruitgang de overhand neemt (wanhoop 

en vrees zijn tegenpolen van hoop). Begrijpelijk 

dat in veel kerken youth ministry een pijnpunt 

en achilleshiel is. Iedere kerkelijke gemeenschap 

gunt kinderen en jongeren – als die al in haar 

5 4 5 5VERWATERD GELOOF – GELOVEN ALS WATERHANDELINGEN 2019 | 3

BESCHOUWING ‘YOUTH MINISTRY’: PRAKTIJKEN VAN HOOP?!



midden zijn – domweg leeftijdsgenoten, of wil 

graag een gemeente zijn waar meerdere genera-

ties zich thuis voelen. 

	 Er is een risico dat youth ministry in kerken 

meer gaat over hoop voor kerken, dan over 

hoop in levens van kinderen en jongeren. 

Waar wanhoop en vrees de boventoon zijn 

gaan voeren, is het symbool van de jeugd en 

de hoop die daarmee gemoeid is, paradoxaal 

genoeg omgeslagen in zijn keerzijde. Dat werkt 

verlammend. Aandacht voor jeugd en nieuw 

leiderschap is onmiskenbaar van groot belang 

als het gaat om het betrekken van jongeren bij 

de kerk, zoals ook een onderzoek als Growing 

Young (Powell et al. 2016) aantoont. Maar 

waar – alle aandacht voor jeugd ten spijt – het 

ontbreken van jongeren in de kerk verlammend 

werkt en wanhopig maakt, kan jongeren geen 

plek worden geboden. Want daar wordt geen 

ruimte gegeven aan de ‘zekerheid dat iets zinvol 

is ongeacht de afloop, of het resultaat’ (Havel). 

En het is die zekerheid waarin je als kerkelijke 

gemeenschap mensen – jong en oud – juist 

hoopvol perspectief wilt geven. 

Haperingen in getuigen en voorleven
Het tweede spanningsveld is haperingen in 

getuigen en voorleven. Spreken over youth 

ministry is niet alleen spreken over jonge men-

sen, maar over jonge mensen in hun context, 

en in relatie tot belangrijke anderen. Iedereen 

en zeker ook kinderen en jongeren hebben 

voorbeeldfiguren nodig. Mensen die hen op een 

goede manier richting geven. Die voordoen en 

voorleven wat het is om hoop te hebben. Die 

zich niet zomaar neerleggen bij de status quo. 

	 Spangenberg en Lampert (Motivaction 2009) 

Bijbel is om te getuigen van de hoop die in je 

leeft. Jaren geleden sprak Van der Ploeg (1985) 

treffend over ‘het lege testament’ en drukte 

daarmee de verlegenheid van opvoeders uit, 

omdat ze niet weten wat door te geven. Tijden 

van pluralisering zetten geloofsoverdracht en 

geloofscommunicatie onder druk. Voor youth 

ministry als praktijken van hoop is het nood-

zaak dat jonge mensen volwassenen kennen die 

voorleven wat het is om je niet neer te leggen 

bij de status quo, en die leven vanuit de hoop 

van Gods Koninkrijk. 

	 Een belangrijke christelijke praktijk waarin 

hoop wordt uitgedrukt is het gebed. In het gebed 

wordt de status quo bevraagd, bekritiseerd en 

vanuit ander perspectief bezien. Het is dus van 

belang dat jongeren leren bidden van hen die het 

voordoen.

	 Een laatste opmerking bij dit spanningsveld 

van getuigen en voorleven is die over samen-

werking. Op veel plaatsen is het jeugdwerk de 

oefenplek van samenwerking tussen kerkelijke 

gemeenschappen. Samenwerken is vaak een ge-

bied waar youth ministry in voorop loopt. Maar 

wat is de getuigende boodschap als het kerken 

verder niet lukt, of heel moeizaam, om samen 

te werken? Dat levert een kwetsbare bedding op 

voor hoopvolle youth ministry.

Samenvattend
In youth ministry is nauwkeurige aandacht 

nodig voor de leef- en belevingswereld in relatie 

tot hoop. Youth ministry aan jonge mensen in 

Nederland die aan de ene kant gelukkig zijn, en 

aan de andere kant kwetsbaar en angstig, vraagt 

om een rijke theologie, waarin aandacht wordt 

gegeven aan de groei- en bloeimogelijkheden van 

concluderen dat ouders het moeilijk vinden 

om waarden over te dragen. De onderhande-

lingscultuur en gedachte ‘we moeten het vooral 

leuk hebben’ staat dat in de weg. Een van de 

oorzaken voor de ontstane verlegenheid die 

het onderzoek aanwijst, is dat de opvoeders het 

jong-zijn tot ideaal hebben verheven. Als dat zo 

is, en als dat de afgelopen tien jaar niet is ver-

anderd, dan kijken we meer terug dan vooruit. 

Terwijl je voor hoop ook dat laatste nodig hebt. 

	 Waar het jong-zijn tot ideaal wordt verheven, 

komt, opnieuw paradoxaal, het doorgeven van 

een hoopvol perspectief onder druk te staan.

	 Ook in de theorie van Nieman (2014) over 

volwassen worden, wordt dit element van 

eeuwige jeugd gethematiseerd. Het staat een 

volwassen worden in de weg. Zij signaleert een 

dubbele boodschap. Enerzijds worden we gesti-

muleerd om ons neer te leggen bij de status quo 

en te stoppen met dromen. Anderzijds worden 

we overspoeld met ‘producten en suggesties die 

ons jong moeten houden’ (172). Nieman, die 

zich veelvuldig beroept op filosoof Kant, schrijft 

‘volwassen worden is in overeenstemming den-

ken met jezelf ’ (172, 190). 

	 Waar voor Nieman grote religies met geves-

tigde leerstellingen dit proces in de weg staan 

(95-96), benadrukt De Kock (2017) dat volwas-

sen worden als het tegenovergestelde van ‘je on-

nadenkend overleveren aan verwachtingen van 

anderen en je neerleggen bij de onvolmaaktheid 

van de wereld’ (82), uitstekend aansluit bij ide-

alen van kerken. Het sluit aan op het ideaal van 

je leven léven zoals het is bedoeld, hoewel er wel 

grote variatie is in hoe kerken dit thematiseren. 

	 Wat leeft de oudere generatie de jongere 

generatie voor? Een bekende opdracht uit de 

mensen, en aan hoop te midden van wanhoop. 

	 In veel kerkelijke gemeenschappen is er een 

groeiende wanhoop omdat zij die symbool 

staan voor hoop, afwezig zijn. Het lijden aan 

het ontbreken van levend jeugdwerk, of contact 

met jonge mensen, maakt dat de aandacht komt 

te liggen bij het ontbreken van hoop. Dit kan 

een actief en getuigend geïnvolveerd zijn belem-

meren.

	 Het nadeel van statistieken die een neergang 

laten zien, is dat je jonge mensen vooral ziet als 

ontbrekende groep (zie hiervoor ook de bijdrage 

van Erik Sengers). Terwijl het in absolute aantal-

len nog steeds kan gaan om een substantiële 

betrokken groep. De Hart (2014, 62) toont aan 

dat aan de ene kant het percentage Nederlandse 

jongeren dat op de kerk betrokken is laag is, 

maar aan de andere kant het percentage regel-

matige kerkgangers toeneemt onder met name 

protestantse jongere kerkleden (17-30 jaar). 

	 De vraag naar hoopvolle praktijken dient dus 

niet alleen in het licht van teruglopende percen-

tages van participatie van jongeren te worden 

besproken, maar ook in het licht van overtuigin-

gen en verwachtingen van jonge mensen die – 

wellicht meer en meer geconcentreerd op enkele 

plekken – wel aanwezig zijn. 

	 De titel van dit artikel heeft niet alleen een 

vraagteken, maar ook een uitroepteken. In en 

vanuit kerken zijn er contacten met duizenden 

jonge mensen en wordt er samen opgelopen om 

te leren leven met een doel voor ogen dat jezelf 

en je situatie overstijgt.

�Dit artikel is de bewerking van een lezing gehouden op  
14 september 2018 bij het Symposium ‘Groeispurten en 
kinderziektes’ van het Onderzoekscentrum voor Jeugd,  
Kerk en Cultuur.

5 6 5 7VERWATERD GELOOF – GELOVEN ALS WATERHANDELINGEN 2019 | 3

BESCHOUWING ‘YOUTH MINISTRY’: PRAKTIJKEN VAN HOOP?!



Wijnen, H. van & Barnard, M. (2017). Being-together as a 
Basic Given: Finding New Ways in Youth ministry in a 
Time of Transition. Ecclesial Practices 4 (1), 25-44.

Websites
CBS – Jaarrapport 2017 Landelijke Jeugdmonitor. https://

www.cbs.nl/nl-nl/publicatie/2017/48/jaarrapport-
2017-landelijke-jeugdmonitor (gezien 29 augustus 2018).

CBS – Veiligheidsmonitor 2016. https://www.cbs.nl/nl-nl/
publicatie/2017/09/veiligheidsmonitor-2016 (gezien 26 
augustus 2018).

Winter, M. de (2015). Pedagogiek over hoop. Het onmisken-
bare belang van optimisme in opvoeding en onderwijs. 
https://www.ris.uu.nl/ws/files/33028988/Afscheidscollege_
mei_2017_webversie_definitief_30_5_2017.pdf (gezien 22 
augustus 2018).

Ghauharali, R. & Dorenbos, R. (2015). Ouderen voelen zich 
minder onveilig dan jongeren. https://www.socialevraag-
stukken.nl/ouderen-voelen-zich-minder-onveilig-dan-
jongeren/ (gezien 5 maart 2019).

Jeugdtrends 2018. https://www.missienederland.nl/k/n646/
news/view/250548/233410/jeugdtrends-2018.html#_ftn7 
(gezien 22 augustus 2018).

Nederland bovenaan in internationale vergelijking kin-
derwelzijn (2013). https://www.unicef.nl/nieuws/2013-
04-10-nederland-bovenaan-in-internationale-vergelijking-
kinderwelzijn (gezien 4 september 2018). 

Weten hoe gelukkig kinderen in Nederland zijn? https://
www.uu.nl/onderzoek/kinder-en-jeugdstudies/weten-hoe-
gelukkig-kinderen-in-nederland-zijn (gezien 4 september 
2018).

5 8 HANDELINGEN 2019 | 3

BESCHOUWING

Literatuur
Boer, M., Stevens, G. et al. (2017). Gezondheid en welzijn van 

jongeren in Nederland. HBSC-rapport. http://www.hbsc.
org/publications/international/

Dasberg, L. (1980). Pedagogie in de schaduw van het jaar 2000. 
Of hulde aan de hoop. Meppel: Boom.

Fishman, S.M., McCarthy, L. (2007). John Dewey and the 
Philosophy and Practice of Hope. Urbana and Chicago: 
University of Illinois Press. 

Goodhart, D. (2017). The Road to Somewhere. The Populist 
Revolt and the Future of Politics. London: Hurst & Co 
publishers. 

Graaf, B. de (2017). Heilige strijd, het verlangen naar veiligheid 
en het einde van het kwaad. Utrecht: Boekencentrum. 

Hart, J. de (2014). Geloven binnen en buiten verband. Gods-
dienstige ontwikkelingen in Nederland. SCP.

Kock, A. de (2014). A typology of catechetical learning 
environments. International Journal of Practical Theology, 
18 (2), 264-286.

Kock, A. de (2017). Volwassen worden in de kerk. Radix 43 
(2), 78-84.

Leersum-Bekebrede, L. van, Sonnenberg, P.M., Kock, A. de 
& Barnard, M. (2019). Deconstructing Ideals of Worship 
with Children. Studia Liturgica 49 (1), 71-88. DOI: 
10.1177/0039320718808945.

Mercer, J.A. (2016). Editorial: Religious Education as a Prac-
tice of Hope. Religious Education 112 (3), 195-197, DOI: 
10.1080/00344087.2017.1325697.

Powell, K., Mulder, J. Griffin, B. (2016) Growing Young. Six 
Essential Strategies to Help Young People Discover and Love 
Your Church. Ada: Baker Publishing Group.

Robins, R. (2016). Hope: A Talmudic Quandry and Remedy. 
Journal of Pastoral Theology 26 (2), 129-132. 

Roebben, B. (2007). Godsdienstpedagogiek van de hoop. 
Grondlijnen voor religieuze vorming. Leuven/Den Haag: 
Acco Uitgeverij.

Roebben, B. (2017). Generating Hope: The Fu-
ture of the Teaching Profession in a Globalized 
World. Religious Education 112 (3), 199-206, DOI: 
10.1080/00344087.2017.1308181.

Root, A. (2007). Revisiting Relational Youth ministry From a 
Strategy of Influence to a Theology of Incarnation. Downers 
Grove: Intervarsity Press.

Spangenberg, F.M. Lampert (2009). De grenzeloze generatie 
en de eeuwige jeugd van hun opvoeders. Amsterdam: Nieuw 
Amsterdam Uitgevers [Motivaction].

Senter, M.H., Black, W., Clark, C. & Nel, M. (2001). Four 
Views of Youth ministry and the Church. Grand Rapids: 
Zondervan.

Ploeg, P. van der (1985). Het lege testament. Een onderzoek 
onder jonge kerkverlaters. Wever: Franeker.

5 9

BESCHOUWING  |  MAARTEN MEESTER

Is nieuwe spiritualiteit  
eigenlijk wel zo nieuw?

Als zevenjarig jongetje verbaasde ik me over de stelligheid waarmee de 
pastoor zijn boodschap bracht – hoe wist die man dat allemaal zo zeker? Als 
tienjarige verloor ik mijn geduld bij de Hare Krishna’s – waarom moest dat 
chanten een eeuwigheid duren?

Nieuwe spiritualiteit versus  
oude religie?
Toen ik in 2007 op verzoek van uitgeverij 

Ten Have een boek over nieuwe spiritualiteit 

schreef, merkte ik dat ook aanhangers van oude 

religie en nieuwe spiritualiteit een duidelijke 

breuk zagen tussen beide. Mike George (2004; 

2007) van de Brahma Kumaris Spirituele 

Academie zette het standpunt van de ‘nieuwko-

mers’ helder neer: 

‘Religie wil ons doen ‘geloven’ dat er een God 

bestaat, een geloof dat vaak inhoudt dat het niet 

mogelijk is om God te kennen, direct of indirect, 

of zelfs om hem te benaderen. (...) Het geloof van 

elke religie kan een bedreiging zijn voor dat van 

anderen, zeker wanneer ze Gods naam inroepen 

om hun vormen van geloof en daden te onder-

steunen. Spiritualiteit, aan de andere kant, moedigt 

ons aan afscheid te nemen van al onze beperkte 

denkbeelden en zowel nederig te zijn als open te 

staan voor de mogelijkheid dat God aanwezig is in 

je leven. Vandaar de nadruk op persoonlijke erva-

ring in plaats van op een aangeleerd of overgeërfd 

geloof. (...)

Van oorsprong katholiek, begonnen 

mijn ouders rond mijn achtste jaar 

aan een spirituele queeste langs onder 

meer transcendente meditatie, antroposofie, de 

Hare Krishna- en Bhagwan-beweging. 

	 Vandaar dat met name het volgende deel van 

de Handelingen-vraagstelling mij verbaasde: 

‘Als men zelf zich betrokken voelt bij een bepaalde 

vorm waarin religie beleefd wordt, kan men daar 

moeilijk afscheid van nemen of beseffen dat er ook 

andere vormen kunnen zijn waarin men geloof 

beleeft.’ 

Niet alleen waren mijn ouders zich er terdege 

van bewust dat er andere vormen bestonden, zij 

wilden ook juist graag afscheid nemen van de 

vorm waar ze zich tegen wil en dank betrokken 

bij voelden: het katholicisme. 

	 Uit wat mijn vader daarover vertelde, kwam 

dat neer op ’s ochtends vroeg verplicht de mis 

bijwonen op het gymnasium. Mijn moeder had 

het over hardvochtige nonnen op de kostschool 

en biechtvaders die haar ertoe aanzetten zon-

den te verzinnen. 

5 9VERWATERD GELOOF – GELOVEN ALS WATER

Ronelle (dr. P.M.) Sonnenberg is universitair docent 
Praktische Theologie/Youth ministry aan  
de Protestantse Theologische Universiteit. 
E pmsonnenberg@pthu.nl



< ‘Emmaüsgangers’

6 1VERWATERD GELOOF – GELOVEN ALS WATER

Terwijl religie ertoe neigt strikte aanhankelijkheid 

aan te moedigen aan een verzameling te boek ge-

stelde en geïnstitutionaliseerde vormen van geloof, 

zou spiritualiteit zeggen: ‘Je moet me niet geloven 

als ik zeg dat het buiten sneeuwt – ga zelf kijken. 

Hier, ik wijs je de weg, maar nu moet je gaan en 

zelf de sneeuw zien en aanraken’.’ 

Namens de ‘gevestigde’ religies liet ik gods-

dienstsocioloog Gerard Dekker (2007) spreken:

 ‘Want déze spiritualiteit ís geen vervanging van 

de afnemende godsdienstigheid. Integendeel, 

het effect op het samenleven kan tegengesteld 

zijn. Kortweg gezegd: godsdienst kan mensen 

samenbinden en het samenleven van de mensen 

ten goede veranderen, in de huidig nagestreefde 

spiritualiteit richt de mens zich op zichzelf en gaat 

er weinig invloed van uit op de wereld.’

Ook meer onpartijdige wetenschappers gingen 

mee in dat polemische discours. 

‘Spiritueel is iets wat je graag wilt zijn, het is per-

soonlijk, en vertrouwen speelt een rol (…)’, schreef 

godsdienstpsychologe Joke van Saane (2007). 

‘Religie heeft daarentegen in de vorige eeuw 

langzaam maar zeker meer negatieve betekenissen 

gekregen. Religieus associeert men met negatief en 

met beperkingen.’

God in Nederland, het tienjaarlijkse onderzoek 

naar de religieuze staat van de Nederlander, 

zette in 2007 de ‘nieuwe spirituelen’ ook duide-

lijk neer als ‘buitenkerkelijken’:

‘Onder de buitenkerkelijken met religieuze 

overtuigingen vormen zij een kerngroep van 

religieus geïnteresseerden. Ze betonen zich daarbij 

ware spirituele omnivoren. Nieuwe spirituelen 

worden gekenmerkt door veel belangstelling voor 

zingevingsvragen, een hoge mate van religi-

euze individualisering, een sterke gerichtheid op 

zoekreligiositeit en een grote religieuze openheid’ 

(Bernts, Dekker & De Hart 2007).

Een theoretische basis onder de tegenstelling 

religie/spiritualiteit legden Paul Heelas en Linda 

Woodhead in The Spiritual Revolution (2005). 

Lange tijd domineerde in het Westen het ‘life as’-

model, stellen de Britse religiewetenschappers. 

Het leven van een vrouw kreeg betekenis door-

dat zij zichzelf zag als een toegewijde echtgenote, 

moeder, dochter. De man beschouwde zichzelf 

als echtgenoot, vader, zoon. Daar hield het niet 

mee op, want beiden zagen zichzelf ook nog als 

lid van de parochie, onderdaan van de koning, 

onderdeel van Gods schepping. Zij leefden hun 

leven conform wat anderen en instituties van 

hen verwachtten, en conform de plaats waarvan 

zij meenden dat ze die in de gemeenschap en de 

kosmos toegewezen hadden gekregen.

	 De gemiddelde 21e-eeuwer kan zich echter 

niets meer voorstellen bij dat leven van ob-

jectieve rollen en verplichtingen. Waarom zou 

zij zich opofferen, en haar werkelijke verlan-

gens negeren of onderdrukken? Haar habitus 

is subjective life, het gaat om haar innerlijke, 

subjectieve leven. Zij wil juist haar eigen unieke 

zelf worden, ontdekken wie zij is buiten al die 

opgelegde rollen. 

	 Als je, zoals Heelas en Woodhead dat deden, 

dit onderscheid loslaat op religie en spirituali-

teit, ontstaat er inderdaad een onoverbrugbare 

kloof tussen die twee. Religie is ‘life as’. Vanuit 

het ‘subjective life’-perspectief ontneemt de 

kerk je de mogelijkheid je eigen spirituele pad 

IS NIEUWE SPIRITUALITEIT EIGENLIJK WEL ZO NIEUW?



te gaan, diep in jezelf de waarheid te vinden. 

In plaats daarvan zadelt die je op met dode 

dogma’s en gedateerde wet- en regelgeving.

Vanuit een ‘life as’-perspectief gezien, beperken 

de nieuwe vormen van spiritualiteit zich tot 

navelstaren. Ze isoleren de mens van het grotere 

geheel waarbinnen zij pas werkelijk mens kan 

zijn.

Polemiek samengevat
Op basis van het bovenstaande heb ik de po-

lemiek in onderstaande tabel samengevat. De 

begrippen ‘horizontale’ en ‘verticale transcen-

dentie’ ontleen ik aan God in Nederland 1966-

2015. Het gaat dan om respectievelijk bewust 

leven in het hier en nu, jezelf overstijgen en je 

verbonden voelen met anderen, de natuur of de 

kosmos, versus het geloof in God of een hogere 

macht en in een leven na de dood.

	 Vanuit dit polemisch discours bekeken, valt 

nieuwe spiritualiteit moeilijk te vangen. De 

centrale plaats van de eigen ervaring, de open-

heid voor andere tradities en het individuele 

aspect maken dat elke poging tot taxonomie 

per definitie achter de feiten aanloopt. Maar 

denk aan stromingen als het neoboeddhisme, 

neopaganisme, neosjamanisme; aan praktijken 

bijgedragen aan de voor nieuwe spiritualiteit 

zo kenmerkende subjectieve wending. Neem 

de Belijdenissen, waarin de kerkvader Augusti-

nus zichzelf analyseert. Of diens uitspraak: ‘Ga 

niet naar buiten, keer tot uzelf in; de waarheid 

verblijft in de innerlijke mens.’ 

Taylor(1989; 2007):

‘De wending naar binnen van Augustinus heeft in 

het Westen een ontzagwekkende invloed gehad, 

aanvankelijk door een familie van vormen van 

christelijke spiritualiteit in te luiden, die zich gedu-

rende de Middeleeuwen verder ontwikkelden en 

tijdens de Renaissance opnieuw tot bloei kwamen. 

Deze wending naar binnen neemt echter later ge-

seculariseerde vormen aan. We keren tot onszelf in, 

echter niet noodzakelijkerwijs om God te vinden, 

maar om in ons leven een bepaalde orde te ontdek-

ken of aan te brengen, of om het een bepaalde 

betekenis of rechtvaardiging te verlenen.’ 

als auralezen, contact maken met krachtdieren, 

healing, meditatie, yoga; of aan teksten als A 

Course in Miracles, The Secret, Rebible. 

Nuancering
Toch klopt bij nader inzien een deel van de 

Handelingen-vraagstelling misschien wel. Al 

toen ik aan mijn boek werkte, begon ik mij af 

te vragen of oude religie en nieuwe spirituali-

teit niet meer op elkaar leken dan beide graag 

toegeven? Als dat zo is, hebben mijn ouders – 

en ik denk velen met hen – veel minder radicaal 

afscheid kunnen nemen van de oude religie dan 

zij zelf denken. 

	 Neem de geslotenheid. Wie weleens een 

stamboom van de Protestantse Kerk in Neder-

land heeft gezien, weet dat ook oude religies 

zich mede door allerlei invloeden van buitenaf 

steeds ontwikkelen. Voor het katholicisme geldt 

hetzelfde. Heelas en Woodhead beriepen zich 

voor de tegenstelling tussen ‘life as’ en ‘subjec-

tive life’ op een studie van de Canadese filosoof 

Charles Taylor, Sources of the Self. 

	 Ik ga hier nu niet in op de vraag of zij dat 

boek volledig recht deden. Ik merk wel op 

dat volgens Taylor het katholicisme (net als 

latere vormen van het christendom) zelf heeft 

Ook in zijn in 2007 verschenen A Secular Age 

nuanceerde Taylor indirect het onderscheid 

tussen oude religie en nieuwe spiritualiteit. Al 

ver voor de Reformatie deed de kerk pogingen 

om het innerlijke geestelijk leven van de leken 

op een hoger niveau te brengen. Zo besloot het 

Vierde Lateraanse Concilie in 1215 dat die leken 

minstens één keer per jaar moesten biechten 

en ter communie moesten gaan. Je zou dat als 

een vorm van uitwendige dwang kunnen zien, 

maar paradoxaal genoeg had dit wel tot gevolg 

dat het individu zich ging verdiepen in zijn 

persoonlijke relatie tot God, en daardoor ook 

meer in zichzelf. 

	 Die algemene wending naar binnen, plus de 

bijbehorende nuancering van het onderscheid 

tussen oude religie en nieuwe spiritualiteit, blij-

ken verder duidelijk uit het bovenstaande deel 

van een tabel uit God in Nederland 1966-2015 

(daar tabel 6.2; hier tabel 2, zie hierboven). 

6 2 6 3

Religie	 Nieuwe spiritualiteit

Andermans gezag centraal (dogma’s)	 Eigen ervaring centraal

Gesloten	 Open voor andere tradities

Belemmerend	 Bevrijdend

Collectief	 Individueel

Verticale transcendentie	 Horizontale transcendentie

Tabel 1 Religie versus nieuwe spiritualiteit

VERWATERD GELOOF – GELOVEN ALS WATERHANDELINGEN 2019 | 3

BESCHOUWING IS NIEUWE SPIRITUALITEIT EIGENLIJK WEL ZO NIEUW?

Zelfspiritualiteit	 Kerkleden	 Ongebonden 	 Ongebonden	 Seculieren
		  gelovigen	 spirituelen	

Waarheid innerlijk 
ervaren	 51	 48	 40	 22

Religie is vooral 
iets persoonlijks	 46	 58	 47	 28

Religie heeft niet zoveel 
met kerkelijkheid te maken	 27	 57	 62	 33

Vertrouwen op 
innerlijke stem	 48	 66	 71	 46

In elk mens is een echte, 
authentieke en ‘heilige’ kern 	 24	 37	 35	 12

Tabel 2 Instemming met items uit de nieuwe spiritualiteit per groep (% dat de stelling volledig onderschrijft)



Ook van de kerkleden vindt een substantieel 

deel nu de innerlijke component belangrijk.

	 Hedendaagse praktijken nuanceren de tegen-

stelling oude religie – nieuwe spiritualiteit nog 

sterker. Getuige tabel 3 hierboven (in genoemd 

onderzoek tabel 6.8) ligt de breuklijn hier tus-

sen seculieren enerzijds en kerkleden, onge-

bonden gelovigen en ongebonden spirituelen 

anderzijds, niet tussen kerkleden en ongebon-

den spirituelen. 

6 4 6 5

	 Totaal	 Totaal	 Kerkleden	 Ongebonden	 Ongebonden	 Seculieren		
		  2006	 2015	 gelovigen	 spirituelen	

Kaarsje branden 
voor iets of 
iemand	 51	 48	 58	 67	 60	 30

Naar een plek 
om stil te staan 
bij alles	 39	 29	 44	 41	 36	 12

Deelname 
cursus 
spiritualiteit	 26	 16	 25	 22	 27	 5

Herdenkings-
plek opgezet 
of bezocht	 16	 8	 9	 9	 9	 7

Thuis 
heilige plek	 15	 8	 10	 17	 11	 1

Op bezinnings-
tocht geweest	 11	 3	 4	 3	 1	 1

Deelgenomen 
aan een 
stille tocht	 9	 6	 7	 6	 6	 4

Geen van
bovenstaande 
activiteiten	 24	 38	 24	 23	 20	 57

Yoga	 -	 13	 10	 17	 36	 8

Meditatie	 -	 16	 17	 23	 43	 5

Tabel 3 Deelname bezinningsactiviteiten en individuele rituelen, per meetjaar en groep

VERWATERD GELOOF – GELOVEN ALS WATERHANDELINGEN 2019 | 3

BESCHOUWING IS NIEUWE SPIRITUALITEIT EIGENLIJK WEL ZO NIEUW?

weet dat alles en iedereen met elkaar is verbonden, 

waar jij onlosmakelijk deel van uitmaakt. Het is je 

doel te leven op een onbaatzuchtige manier en je te 

laten meevoeren op de stroom van het leven.’ 

Kritischer blik
Een kritischer blik nuanceert echter ook hier de 

tegenstelling religie – spiritualiteit. Ten eerste 

plaatst Kester zelf het sjamanisme al in een 

eerbiedwaardige traditie: 

‘Sjamanen worden bij veel volkeren aangetroffen. 

Sjamanistische levensvisies bij deze volkeren 

zijn cultureel bepaald. Er bestaan dan ook vele, 

soms sterk uiteenlopende, vormen van, maar 

met allemaal een en dezelfde overeenkomst; dat 

zij gedurende hun reizen (extase) in de andere 

werkelijkheid spreken en kunnen bemiddelen met 

de voorouders en goden (spirits).’ 

Ten tweede komt de individuele ervaring tot stand 

dankzij een collectieve praktijk. Neem de zweethut 

die Kester in de aanbieding heeft. De ongebrui-

kelijke omgeving van de hut zelf, de hitte, het feit 

dat je naakt of bijna naakt met vreemden in een 

ruimte bent, samen zingt, drumt en bidt, maken al 

dat je afstand neemt van je gebruikelijke zelf. 

	 Ten derde levert Kester het interpretatieve 

kader voor de individuele ervaring: 

‘Het gezamenlijk zweten is niet alleen nuttig als 

ontspanning en reiniging van lichaam en geest. 

De zweethut wordt ook gebruikt voor initiatie, 

geboorte en verbinding. De ceremonie wordt 

gezien en ervaren als een wedergeboorte. De hut 

staat hierbij symbool als het vrouwelijke. Het vuur 

en de stenen als het mannelijke. De zweethut die 

hier wordt besproken gaat uit van de aanwezigheid 

van de spirits en onze voorouders, die komen voor 

heling van lichaam, geest en ziel.’ 

Neosjamanisme als voorbeeld
Een nadere blik op de samenvatting van het 

polemisch discours die ik boven gaf, nuanceert 

de tegenstelling verder. Het neosjamanisme bij-

voorbeeld past op het eerste gezicht binnen het 

polemisch discours. Zo neemt de Nederlandse 

sjamaan Jos Kester duidelijk afstand van religie: 

‘Sjamanisme is geen religie, al wordt het door veel 

antropologen gezien als de oudste spirituele stro-

ming op aarde waar religies uit zijn voortgekomen’ 

(www.joskester.com). 

Ook stelt hij expliciet de eigen ervaring voorop:

‘Sjamanisme betekent ervaren. Je eigen ervaring staat 

centraal. Dit wil zeggen dat je gedurende workshops 

of coaching het in je botten kunt voelen wat er 

plaatsvindt. Als je dingen wilt veranderen kunnen 

we er lang over praten, maar ervaren is de (enige) 

manier om het werkelijk te doen.’ 

Verder benadrukt hij de openheid: 

‘Sjamanen worden bij veel volkeren aangetroffen. 

Sjamanistische levensvisies bij deze volkeren zijn 

cultureel bepaald. Er bestaan dan ook vele, soms 

sterk uiteenlopende, vormen van.’ 

Hij wijst ook op de bevrijdende werking: 

‘Het doorbreken van oude patronen. Dat je het 

heft in eigen handen neemt en je niet laat leiden 

door gedrag dat je als kind hebt geleerd om bij-

voorbeeld aandacht van je ouders te krijgen.’ Daar-

bij is het neosjamanisme individueel: ‘Hieronder 

tref je een traject van zeven stappen aan. Je kunt 

ook voor een of twee sessies komen of een Skype-

gesprek aanvragen. Het is allemaal mogelijk.’

Die bovengenoemde bevrijding zorgt ten slotte 

voor horizontale transcendentie. 

Niet alleen kun ‘je meer aanwezig, meer geaard, 

meer gelukkig, meer jezelf ’ zijn, tevens kun je ‘ver-

banden herkennen tussen jezelf en je omgeving. Je 



Ten vierde helpt Kester achteraf nog de indivi-

duele ervaring te articuleren. 

‘Een bijzondere kwaliteit van een sjamaan is dat 

hij of zij kan reizen in andere werkelijkheden en 

daar, met de hulp van zijn of haar krachtdieren en 

gidsen, informatie kan krijgen over tal van zaken. 

Deze informatie kun je ook zelf “ophalen”. Iets wat 

ik mensen leer. Dat is het ervaren van wat er aan 

wijsheid in jezelf zit.’ 

Samenvattend verdient de tegenstelling oude 

religie – nieuwe spiritualiteit nuancering. Zo is 

oude religie niet alleen gesloten en dogmatisch, 

maar ook divers en dynamisch. Ook komt de 

voor nieuwe spiritualiteit belangrijke innerlijke 

wending voort uit wat in het Westen voor de ar-

chetypische oude religie doorgaat: het christen-

dom. Verder speelt de innerlijke beleving voor 

zowel kerkleden als ongebonden spirituelen 

een grote rol. Ten slotte lijken de praktijken van 

kerkleden en ongebonden spirituelen op elkaar 

en is nieuwe spiritualiteit minder individueel 

dan het polemisch discours doet voorkomen. 

Maar vorm telt
Voor alle duidelijkheid: ik stel niet dat het 

verschil tussen oude religie en nieuwe spiritua-

liteit slechts een vormkwestie is. Terug naar de 

zweethut. Vanuit het denken van de Franse we-

tenschapsantropoloog Bruno Latour bekeken, 

schept een netwerk van mensen en niet-mensen 

daar iets wat voorheen niet bestond (1999). De 

sjamaan en de deelnemers interacteren met de 

hut, de verwarmde stenen, het stookhout, de 

trommels, de kleren (of beter: het gebrek daar-

aan) en scheppen zo een nieuwe ervaring. Vorm 

en inhoud vallen daarbij niet strikt te scheiden.

	 Datzelfde geldt in bredere zin voor nieuwe 

overeenkomsten te verzwijgen. De nadruk op 

het verschil werkt performatief; beschrijft niet 

alleen maar schept iets nieuws.

	 Nieuwe spiritualiteit biedt mensen een 

nieuwe waardevolle ervaring juist doordat ze 

zich als de Ander van oude religie voordoet. 

Als mijn vader ’s ochtends vroeg de zonnegroet 

brengt, heeft hij een voor hem wezenlijk meer 

waardevolle ervaring dan wanneer hij als 

gymnasiast verplicht naar de ochtendmis ging. 

Zo heeft mijn moeder een voor haar meer 

waardevolle ervaring als zij met de leden van 

haar ‘Cursus in wonderen-groep’ over haar 

innerlijk leven praat dan wanneer zij verplicht 

biechtte. 

	 Of moet ik zeggen: de nadruk op het verschil 

werkte performatief? Volgens de laatste editie 

van God in Nederland blijft de door Heelas en 

Woodhead voorspelde spirituele revolutie uit. 

Uit een zeker niet representatieve steekproef 

die ik heb genomen – de shortlist voor de 

verkiezing van het Beste spirituele boek 2018 

– maak ik ook op dat het polemische discours 

afneemt. Zo geeft voormalig Happinez-

hoofdredactrice Inez van Oord (in Rebible, 

2017) de Bijbel weer een kans door die zo vrij 

mogelijk van de betuttelende en veroordelende 

traditie te lezen:

 ‘God had al die tijd naar ons gekeken, knikte 

bemoedigend en zag dat het goed was. Wij zagen 

het nu zelf ook. Kennis van goed en kwaad heb je 

nodig, om te kunnen kiezen. Nu weten we genoeg. 

De weg terug naar die boom in het midden is niet 

zo ver als je denkt. En God zegt: ‘Welkom. Geef 

maar door aan iedereen die het nog niet weet. Het 

paradijs is er nog. Ik wacht op je’.’ 

spiritualiteit. Ik heb boven beargumenteerd 

dat er een opmerkelijke continuïteit schuilt 

onder het polemisch discours dat oude reli-

gie tegenover nieuwe spiritualiteit stelt. Maar 

daarmee presenteer ik het aanvankelijke succes 

van nieuwe spiritualiteit nog niet puur als een 

marketingtruc; als hup, ‘subjective life’-sausje 

eroverheen en klaar is de rebranding van oude 

religie als nieuwe spiritualiteit. Want net als het 

zweethut-netwerk schept het nieuwe-spirituali-

teit-netwerk iets wat alleen binnen dat netwerk 

kan bestaan. Daarbij valt dat netwerk weer 

onder een groter netwerk, de cultuur waarmee 

nieuwe spiritualiteit interacteert. 

	 Nu stelden Heelas en Woodhead terecht dat 

in een cultuur waarin ‘subjective life’ domineert 

religieuze vormen die uitgaan van ‘life as’ op 

weinig enthousiasme mogen rekenen. Dat 

maakt de vorm van nieuwe spiritualiteit niet 

willekeurig maar essentieel. Alleen als die niet 

te veel op de oude lijkt, kan hij werken. Dus als 

hij het ‘life as’-keurslijf goed genoeg wegmoffelt 

onder de ‘subjective life’ trek-toch-lekker-aan-

waar-je-je-goed-bij-voelt-kleding. 

	 Maar ik duid dat niet opportunistisch, in de 

zin van ‘Als we willen dat alles blijft zoals het is, 

moet alles anders worden’ – woorden van het 

personage Tancredi in de roman De tijgerkat 

van Giuseppe Tomasi di Lampedusa (1958), 

dat de republikeinen steunt om de monarchie 

te behouden. Nee, met dat ‘werken’ bedoel 

ik dat nieuwe spiritualiteit, ook al verschilt 

ze gradueel en niet principieel van de oude 

religie, daadwerkelijk iets nieuws te bieden 

heeft. Wel kan ze dat nieuwe alleen bieden in 

een negatieve relatie tot het oude, door het 

verschil met oude religie te benadrukken en de 

In andere genomineerde boeken komt het 

christendom zelfs niet of nauwelijks meer voor 

– in positieve noch in negatieve zin. Neem de 

winnaar, het beste Spirituele Boek van 2018. 

 ‘Hé Jelle hier, van SoChicken’, zegt een frisse, sym-

pathieke jongeman in een filmpje op de bijbeho-

rende site (sochicken.nl). ‘En Snuffel’, voegt hij toe, 

waarop kort een liggend hondje in beeld verschijnt. 

De jongeman vervolgt: ‘In deze video geef ik je zes 

tips die je vandaag kunt uitvoeren om je leven sim-

peler te maken, zodat je meer kalmte kunt ervaren, 

meer plezier kunt beleven en echt het gevoel kunt 

hebben dat je leeft.’ Dan komt tip één: minimaliseer 

je spullen. ‘Door overbodige spullen uit je leven te 

gooien, maak je ruimte en aandacht vrij die je kunt 

toewijden aan de dingen en de mensen en de spul-

len die je echt belangrijk vindt.’

Hoe dit te duiden? Verdwijnt met de generatie 

van mijn ouders, met mensen die zijn opgegroeid 

met het christelijk geloof als vanzelfsprekendheid, 

ook de behoefte aan vormen van spiritualiteit die 

zich profileren als de Ander van het christendom? 

Ontstaat er een seculiere spiritualiteit, die even 

makkelijk inspiratie opdoet bij de oude religies 

als bij bijvoorbeeld de positieve psychologie? Of is 

seculiere spiritualiteit een oxymoron en zal ook de 

seculiere spirituele revolutie uitblijven? 

	 Ik weet het niet. Wat ik wel weet is dat mijn 

vrouw en ik gisteren bij toeval in Mildam  

terechtkwamen. De in 2012 overleden kunste-

naar Louis le Roy heeft daar met restmateriaal 

van stratenmakers in een stuk bos zijn Eco- 

kathedraal gebouwd. 

	 ‘Magisch’, vond mijn vrouw – een winter

koninkje had op veertig centimeter van haar 

neus gezongen. Ikzelf was de kathedraal afwezig 

6 6 6 7VERWATERD GELOOF – GELOVEN ALS WATERHANDELINGEN 2019 | 3

BESCHOUWING IS NIEUWE SPIRITUALITEIT EIGENLIJK WEL ZO NIEUW?



TIPS BIJ HET THEMAbinnengekomen, vol gedachten aan het essay 

over stoppen met milieu vervuilen waaraan 

ik werk. De symbiose die de van stoeptegels 

gebouwde tempels aangingen met de flora en 

fauna, bracht me in een altered state of con-

sciousness. Van mij mag er een natuur-spirituele 

revolutie komen. 

Literatuur
Bernts, T., Dekker, G. & Hart, J. de (2007). God in Nederland 

1996-2006. Kampen: Ten Have.
Bernts, T. & Berghuijs, J. (2016). God in Nederland 1966-

2015. Utrecht: Ten Have.
Dekker, G. (2007). Spiritualiteit is inmiddels een weeldearti-

kel geworden. Trouw, 29-10-2007.
George, M. (2004; 2007). In the Light of Meditation. A Guide 

to Meditation and Spiritual Development. Winchester 
(VK)/New York (VS): O Books.

Heelas, P. & Woodhead, L. (2005). The Spiritual Revolu-
tion. Why Religion is Giving Way to Spirituality. Oxford: 
Blackwell Publishing.

Latour, B. (1999). Pandora’s Hope. Essays on the Reality 
of Science Studies. Cambridge (VS)/Londen: Harvard 
University Press.

Oord, I. van (2017). Rebible. Ontdekking van vergeten verha-
len. Utrecht: Kosmos Uitgevers. 

Saane, J. van (2007). Spiritualiteit in de psychologie. In: A. 
Roothaan & J. van Saane (red.), Wat is wijs? Reflecties op 
spirituele vorming, (pp. 15-26). Kampen: Ten Have.

Taylor, Ch. (1989; 2007). De bronnen van het zelf. De ont-
staansgeschiedenis van de moderne identiteit. Rotterdam: 
Lemniscaat.

Taylor, Ch. (2007). A Secular Age. Cambridge (VS)/Londen: 
The Belknap Press of Harvard University Press. 

Maarten (drs. M.A.) Meester studeerde algemene 
literatuurwetenschap in Amsterdam, filosofie 
in Amsterdam en Groningen (cum laude), en 
journalistiek te Tilburg. Hij is publicist en spreker. 
Meester schreef onder meer de boeken Nieuwe 
spiritualiteit (2008) en Van gnosis tot alchemie. 
Inleiding in de esoterie (2009). 
E mmeester@dds.nl

6 8 HANDELINGEN 2019 | 3

BESCHOUWING

6 9

INTERVIEW  |  TOM LORMANS

Ik ging vroeger met mijn oma ook naar Ban-

neux (Mariabedevaartsoord in de Belgische 

provincie Luik, red.) en ik ben zelf ook op 

bedevaart geweest. Het speelde een grote rol 

in mijn jeugd. Maar op een gegeven moment 

ben je een van de weinigen en ben ik er losser 

van gekomen. Nu zijn bepaalde waarden voor 

mij heel belangrijk en ik vind het ook soms 

fijn om in privé-situaties, bij een sterven of een 

andere ernstige gebeurtenis, een moment van 

bezinning te vinden. Dat vind ik dan in de kerk, 

omdat dat bij mijn cultuur hoort. 

	 Als ik ergens anders in de wereld was ge-

boren, was ik misschien wel naar een moskee 

gegaan. Voor mij is religie nauw verbonden met 

waar je bent opgegroeid en wat je cultuur is.

	 Veel waarden in al die religies komen ook 

overeen. Alleen zijn er weer stromingen die 

het heel extreem interpreteren of juist weer 

Hoe staat u in uw persoonlijke en 

professionele leven in het geloof? 

‘Ik ben katholiek opgevoed en ik ging vroeger 

veel naar de kerk. Ik heb de communie gedaan 

en het vormsel, ik ben ook getrouwd voor de 

kerk en mijn kinderen zijn gedoopt. Nu ga ik 

niet meer zo vaak naar de kerk. 

	 Wat nog altijd het stukje cultuur en 

opvoeding is dat ik meeneem in zowel mijn 

persoonlijke leven als in mijn werk, is dat 

je bepaalde waarden nastreeft. Religieuze 

waarden, maar ook waarden die gekoppeld 

zijn aan universele mensenrechten: ‘wees 

goed voor een ander’, ‘pas goed op de wereld’, 

‘probeer een ander te helpen’ en ‘probeer niet te 

liegen’. Waarden die ik zelf altijd probeer toe te 

passen in mijn leven en werk. Daarin ben ik erg 

gedreven, merk ik, het heeft me meer gevormd 

dan ik besefte. 

6 9

‘Belangrijk dat er luikjes  
opengaan’

Tilburg-hoogleraar Saskia Lavrijsen:

Saskia Lavrijssen (1976, Waalre) is hoogleraar Economic Regulation and Market Governance 

aan Tilburg University. Zij doet onderzoek naar de juridische en economische grondslagen van 

de regulering en het toezicht op markten, waaronder netwerk-industrieën zoals de energie- en 

watersector. Zij is verbonden aan het Tilburg Law and Economics Center. Ook is zij research 

partner van de Kansspelautoriteit. In 2006 verdedigde ze haar goed ontvangen proefschrift over 

onafhankelijke mededingingsautoriteiten en goed bestuur. 

Zij is oprichter van Oyster Legal, een gespecialiseerd juridisch adviesbureau op het gebied van 

toezicht, regulering en energierecht, dat overheden, consumentenorganisaties en bedrijven 

bijstaat in het ontrafelen van complexe juridische vraagstukken.

VERWATERD GELOOF – GELOVEN ALS WATER

Identiteitsdag Verus

Verus, vereniging voor katholiek en chris-

telijk onderwijs, organiseert woensdag 

6 november een Identiteitsdag vanuit de 

katholieke traditie. Thema: ‘Duurzaam leren, 

duurzaam leven’. Een oecumenisch onder-

werp, vanuit de oproep die Paus Franciscus, 

samen met verschillende wetenschappers, 

doet in zijn encycliek Laudato Si’: ‘Laten we 

de aarde weer gaan zien als ‘ons gemeen-

schappelijk huis. En ons richten naar de 

zorg die nodig is om ook voor de komende 

generaties mensen dieren en planten een 

thuis te kunnen zijn.’ 

Cursus ‘Spiritualiteit in de 
samenleving’

De laatste God in Nederland-studie van 2016 

laat de crisis van de grote kerken zien. Te-

gelijkertijd wordt er een belangstelling voor 

spiritualiteit gesignaleerd. De cursus gaat op 

zoek naar hoe mensen deze vandaag de dag 

ervaren. Religie komt dus buiten de kerk 

in beeld: wat kunnen pastores en geestelijk 

verzorgers hiervan leren?

25 september, 6 en 20 november, 13.30-17.00 

uur; Nieuwegracht 61/65 in Utrecht; € 350; 

opgeven: luce-crc@tilburguniversity.edu; 

www.tilburguniversity.edu



7 1VERWATERD GELOOF – GELOVEN ALS WATER

vrijer. Wat dat betreft heb ik helemaal niets met 

fanatisme. Jammer, dat dit zo op die manier is 

uitgewaaierd.’

Dus u bent ‘gesocialiseerd religieus’ en 

op een gegeven moment is dat verwaterd, 

zou je kunnen zeggen. Maar u hebt wel uw 

kinderen laten dopen.

‘Ja, ze zijn gedoopt. Maar de communie niet 

meer, omdat ik vind dat zij zelf uiteindelijk 

een keuze moeten maken. De kinderen stellen 

veel vragen. Mijn jongste zoontje zei laatst: ‘Ik 

geloof niet in God. Volgens mij is er gewoon 

één iemand voor heel de wereld en maakt het 

niet zoveel uit wat je doet.’ Daarmee brengt hij 

onder woorden wat ik zelf ook voel. Soms pra-

ten we daarover: ‘Hoe is de wereld er gekomen?’, 

‘Wie was er dan als eerste?’, ‘Wie was God?’, en 

zo meer. Iedereen heeft deze vragen en niemand 

heeft ze ooit nog echt kunnen beantwoorden. 

Heel mooi hoe een kind zelf gaat denken, zelf 

verbanden legt en zelf ontdekt. 

	 Mijn ouders en mijn familie zijn heel sociaal. 

Religie krijg je hierdoor mee. Door jonge kinde-

ren op te voeden of jonge mensen op te leiden, 

neem je verantwoordelijkheid om die waarden 

steeds te benoemen. Ook voor een academische 

wereld is het belangrijk dat je die universele 

waarden – of je ze nu wel of niet religieus noemt 

– nastreeft in je onderwijs en in je onderzoek.’

Hoe worden die waarden aan de Tilburg 

University nagestreefd?

‘Je kunt merken dat die waarden er hier echt in 

zitten: bij de opening van de academische dienst 

met een gebed en de nauwe verbondenheid van 

de kerk met het stichtingsbestuur. Dat voel je 

hier wel. Tegelijkertijd hebben we te maken met 

nieuwe invloeden en culturen: iedereen loopt 

hier rond. Er wordt van oorsprong aandacht aan 

deze waarden geschonken en ze worden ook nog 

altijd als belangrijk gezien, maar het wordt niet 

tegengehouden dat mensen met andere religies 

hier komen werken. Het is heel internationaal 

geworden. Zo moet dat ook, denk ik. Je moet 

een brede, open universiteit zijn, die openstaat 

voor alle culturen en religies. Maar wel binnen 

de grenzen van de mensenrechten.’

Dus de academische wereld wordt als het 

ware een eigen ‘kerk’?

‘Dat vind ik een moeilijke vraag. Nee. Ik zie 

de academische wereld niet als een kerk. Meer 

als een plaats waar echt wordt nagedacht over 

ontwikkelingen in de maatschappij, juist ook in 

Tilburg, met maatschappijstudies, economie en 

recht. Je durft op afstand van de maatschappij 

te staan, waarbij je wel integriteit moet nastre-

ven en transparantie. Maar je gaat geen religie 

belijden, je gaat niet tegen mensen zeggen hoe 

ze het allemaal moeten doen. 

	 Ik integreer bepaalde waarden in mijzelf en 

ik draag dat ook weer over als ik les geef, maar 

je moet bepaalde meningen met een goede 

mate van objectiviteit kunnen weergeven aan 

studenten. Zij moeten zelf nadenken over wat 

zij vinden van de wereld.

	 Maar, zoals ik al zei, die universele waarden 

zijn deels terug te leiden tot de katholieke tradi-

tie, maar ook tot de internationale mensenrech-

ten. Die waarden zie je terug in onze grondwet 

en zijn ook in de politiek terug te vinden.

	 Maar de academische wereld zou ik zeker 

geen kerk noemen. Een kerk hangt een be-

‘BELANGRIJK DAT ER LUIKJES OPENGAAN’



paalde stroming aan. Binnen de academie moet 

je veel meer ruimte hebben voor verschillende 

geluiden en meningen.’

Toch wordt ook iedere universiteit 

getypeerd door een eigen kleur. De 

Tilburgse school verschilt van de Utrechtse 

of de Nijmeegse. 

‘Dat is misschien wel zo ontstaan en het kan ook 

wel zijn dat je bepaalde stromingen hebt, die 

vaak verbonden zijn aan een bepaalde hoog-

leraar. Die tendens dat universiteiten te verko-

kerd zijn en ook departementen en faculteiten, 

is herkenbaar. Maar ik vind het juist goed als 

daar doorstroming in is, zodat luikjes worden 

geopend en je in debat kunt gaan met andere 

stromingen en zo samen probeert te werken. 

	 De wereld is nu zo aan het veranderen en 

de bestaande instituties schudden zo op hun 

grondvesten door veel ontwikkelingen als digi-

talisering, datagebruik, articificial intelligence en 

door globalisering. Maar ook door veranderen-

de generaties die er andere normen en waarden 

op na houden dan generaties voor hen. Dat 

onderstreept nogmaals dat het heel belangrijk is 

dat er luikjes opengaan en dat we gaan samen-

werken om tot nieuwe inzichten te komen. 

En ook om bepaalde grote maatschappelijke 

vraagstukken te kunnen bespreken en mee te 

denken over oplossingen en daar feedback op 

te kunnen geven vanuit de wetenschappelijke 

wereld. Denk hierbij maar aan de klimaatveran-

dering en migratieproblematiek.’ 

Zou juist dit een verklaring kunnen zijn 

voor het leeglopen van de kerk? Dat de kerk 

als instituut niet meegaat met de tijd maar 

er aandacht en interne procedures zijn voor 

berechting, genoegdoening en reconciliatie. 

En uiteindelijk moeten de leiders daar open en 

transparant over zijn en ook ruimte geven aan 

gemeenschappen om dingen op een bepaalde 

manier te doen. Een pastoor die wel degelijk 

een geloof heeft, maar graag getrouwd wil zijn 

met een vrouw of met een man, of een vrouw 

die graag pastoor wil zijn – dat zijn dingen waar 

je in mee zou moeten gaan. Als je daar meer di-

versiteit hebt en inclusiviteit, zoals we dat op de 

universiteiten ook willen, zouden meer mensen 

daarin mee kunnen. Anders wordt het maar een 

heel klein groepje. 

	 In Nederland is het echt heel hard achteruit 

gegaan, maar in andere landen is het geloof 

nog steeds heel sterk. Nederland loopt voorop 

in termen van zelf kiezen voor je geloof, maar 

door de sterke globalisering zullen jongeren in 

andere landen zich natuurlijk op den duur ook 

los maken van te vaststaande structuren.’ 

Zijn er in het onderzoek dat u doet of de 

academische wereld waar u in staat ook 

uitdagingen wat betreft het nastreven van 

de waarden die u eerder noemde? 

‘Een van de grote struggles van de universiteiten 

in Nederland is op dit moment de al dan 

niet gelijkwaardige positie van de vrouw ten 

opzichte van de man binnen de academische 

wereld. Daarvoor zijn nog maatregelen 

nodig, denk ik. Kijk naar wat Eindhoven 

geïntroduceerd heeft; daar worden nu echt 

drastische maatregelen genomen om ervoor 

te zorgen dat minimaal een op de vier 

hoogleraren een vrouw is. Hoewel er in de 

academische wereld steeds meer vrouwen 

zich juist door de tijd laat inhalen? 

‘Het zou wel eens zo kunnen zijn ja, dat de luik-

jes te lang gesloten zijn gebleven. De kerk heeft 

te lang te weinig mensen aangesproken. Er is te 

lang aan hiërarchische structuren vastgehouden 

en er is te weinig openheid geweest. Vroeger 

stond de pastoor centraal in het dorp en op een  

gegeven moment is dat gewoon veranderd. De 

kerk is hierin niet meebewogen. 

	 Maar ook omdat je zoveel verschillende 

religies in een land hebt nu. Hoe ga je daar als 

kerk mee om en hoe speel je daarop in? De kerk 

zit al een lange tijd in een soort van identiteits-

crisis, denk ik. Het is wel goed om te zien dat de 

huidige paus meer de discussie aangaat over dit 

soort zaken. Dat hij dit doet is belangrijk. 

	 Voor de mensen die houvast vinden in 

structuren, hebben kerken zeker toegevoegde 

waarde. Zelf ben ik meer buiten de structuren 

gaan denken. Er zijn zoveel mensen in de we-

reld, zoveel ideeën. De kerk is niet het instituut 

waar ik altijd naartoe moet gaan. 

	 De deur is natuurlijk bij veel mensen ook 

gesloten door de negatieve schandalen die over 

de kerk bekend zijn geworden. Het heeft te lang 

geduurd voordat dit naar buiten kwam en er 

waren geen zelfreinigende mechanismen.’

Is het te laat voor de kerk om van dat 

slechtere imago af te komen? 

‘Bij grote schandalen is het in ieder geval 

belangrijk dat je zorgt voor genoegdoening en 

openheid naar de slachtoffers toe en dat je de 

mensen die een slechte rol hebben gespeeld op 

een zijspoor zet. Als je kijkt naar landen die al-

lemaal verschrikkelijke dingen hebben gedaan, 

zie je dat die er toch voor gezorgd hebben dat 

komen als studenten en junior-onderzoekers of 

promovendi, worden ‘hogere’ posities nog altijd 

vaak door mannen bekleed.’

De kwestie is dan natuurlijk of het moeilijk 

voor vrouwen is om op hogere plekken te 

komen of dat er maar weinig vrouwen op 

hogere plekken willen komen.

‘Voor een deel is het de opvoeding van vrouwen 

en meisjes. Toen ik jonger was, was het niet 

vanzelfsprekend dat ik een enorme carrière 

zou maken. Veel vrouwen waren moeders met 

kinderen. Daardoor zit je toch in een wereld die 

biased is. Het heeft veel tijd nodig om dat te ver-

anderen. Die bias zit deels in jezelf, want je bent 

misschien onzekerder of banger om ja te zeggen 

op iets. Maar ook iemands omgeving is hierin 

bepalend, wanneer die vaker een hogere lat legt 

voor een vrouw dan voor een man. Onderzoek 

bevestigt dit ook. En voor een laatste deel zit 

het in sociale structuren die nog bestaan: veel 

zorgtaken komen neer op de vrouw waardoor 

ze kiezen voor parttime banen en dus minder 

snel doorgroeien. 

	 Het is dus een complex aan factoren. Wat nu 

heel belangrijk is, is dat organisaties zich ervan 

bewust zijn dat er een bepaalde bias kan zijn. Ta-

lentvolle, jonge vrouwen zouden al snel gecoacht 

moeten worden en op cruciale momenten in 

hun carrière begeleid. Dat moet ook gefaciliteerd 

worden. Het past bij uitstek in de waarden die 

nagestreefd zouden moeten worden.’

Tom Lormans MA is historicus en geestelijk 
verzorger. Hij is als promovendus werkzaam bij 
het Expertisecentrum Palliatieve Zorg Utrecht.
E tom_lormans@hotmail.com

7 2 7 3VERWATERD GELOOF – GELOVEN ALS WATERHANDELINGEN 2019 | 3

INTERVIEW ‘BELANGRIJK DAT ER LUIKJES OPENGAAN’



7 4 HANDELINGEN 2019 | 3 7 5

SLOTREFLECTIE  |  MONIQUE VAN DIJK-GROENEBOER

Je laven aan die rijke,  
veelkleurige diversiteit

Aan het eind van dit themanummer is het goed terug te blikken op de 
verschillende bijdragen in dit rijke Handelingen-nummer. Rijk, omdat het 
de prachtige diversiteit laat zien van geloven in Nederland anno 2019. 

toch religie en spiritualiteit zich tonen. Het lijkt 

me een prachtige taak voor de praktische theo-

logie om die stukjes spiegel te ontdekken en 

terug naar de theologie te verbinden, waardoor 

ook de theologie verder transformeert conform 

de tijdgeest. Sonnenberg bedoelt dat volgens 

mij ook wanneer ze het theologisch kader 

noemt waarin moreel opvoeden geplaatst kan 

worden en zoals de ontwikkeling van jongeren 

gezien mag worden. Verbindt verschillende 

theologische toonsoorten, zodat de stukjes spie-

gel oplichten voor mensen die ernaar zoeken in 

hun ontwikkeling tot jongvolwassenen. 

Meer flexibel
Het kiezen voor één religie is minder vanzelf-

sprekend dan in de verzuilde tijd. De Hart refe-

reert daar al aan: het hebben van een religie en 

het hebben van meerdere religies komen beide 

voor. Waar het zestig jaar geleden nog zeer 

We zien zeker voorbeelden van 

verwaterd geloof in de bijdra-

gen van De Hart en Sengers. We 

leren dat institutionele religie afkalft en in die 

zin verwatert. De spoeling wordt dun in de 

Nederlandse kerken. Lid worden is niet meer 

vanzelfsprekend en naar de kerk gaan evenmin, 

zo beschrijft De Hart. 

	 De dagen zijn alle zeven vergelijkbaar gewor-

den, omdat de zondagsrust niet meer heilig 

blijkt en bijvoorbeeld islamitische Nederlanders 

juist op vrijdag een vrije dag gepast zouden vin-

den. De groei van migrantenreligies versterkt 

deze verandering. Dat bijvoorbeeld de zondags-

rust van oudsher door de christelijke wortels zo 

ontstaan is in ons land, is voor velen niet meer 

bekend. 

Stukjes spiegel
Sengers benadrukt het probleem van het vinden 

van vrijwilligers en van geld als grootste voor 

de (katholieke) kerken, al blijft het geloofsgoed 

nog zo waardevol. De Hart beschrijft dat we 

daarbij op moeten letten, dat religie zich door 

de eeuwen heen anders manifesteert en dat in 

stukken en brokken op onherkenbare plaatsen 

7 5VERWATERD GELOOF – GELOVEN ALS WATER

gebruikelijk was zelfs de winkel, de krant en de 

omroep in de eigen zuil te kiezen, worden deze 

sterke grenzen in deze tijd duidelijk overschre-

den. Ook voor religieuze activiteiten combine-

ren Nederlanders moeiteloos verschillende re-

ligies, zo beschrijft Berghuijs, juist ook mensen 

die door lidmaatschap of kerkbezoek betrokken 

zijn bij de rooms-katholieke of protestantse 

kerk. Geloven op deze manier gebeurt dan meer 

flexibel, beschrijft ze. Zo kan ‘geloven als water’ 

een zinvolle metafoor zijn voor multireligieuze 

betrokkenheid. 

	 En uiteraard heeft Ransijn gelijk als ze schrijft 

dat het seculiere aan onze tijd een te wijd open-

staande deur is om nog in te kunnen trappen. 

Mooi vind ik hoe ze laat zien dat schrijvers als 

Barth en Schillebeeckx schrijven over niet-

christelijke godsdiensten of natuurlijke theolo-

gie met christenen als hun beoogd publiek. 

Diepe Bron 
Eigenlijk is dat wat we in dit tijdschrift Hande-

lingen ook vaak doen. We houden oog voor de 

niet-christelijke wereld, en beschrijven op die 

manier zo wetenschappelijk, en daarmee zo ob-

jectief mogelijk over ontwikkelingen in religieus 

Nederland. 

	 Het antiprogramma dat Ransijn noemt komt 

hier minder aan bod, al willen we zo actueel 

mogelijk blijven in de thema’s die we kiezen. 

Toch weten we dat de lezers veelal mensen zijn 

die het christelijk geloof wel een warm hart toe 

dragen en er meestal ook beroepsmatig mid-

denin staan. 

	 Natuurlijk zien deze veelal christelijke lezers 

in hun omgeving de veranderingen in geloof: 

de verwatering in de vorm van verminderd 

aantal kerkdienstbezoekers, moeilijkere posities 

voor geestelijk verzorgers van christelijke signa-

tuur in zorg, defensie en justitie en problemen 

in bijzonder onderwijs om de identiteit vorm 

te geven. Vaak wordt in de communicatie het 

woordje ‘nog’ gebruikt: ‘Is er nog een dienst 

geestelijke verzorging in de instelling? Wordt 

het vak levensbeschouwing nog gegeven? Hoe 

lang blijft jullie kerkgebouw nog open? Zitten er 

nog jongeren op zondag in de kerk?’

	 We blijven theologisch geëngageerde mensen 

die ten diepste onze wortels voornamelijk in 

christelijk geloof hebben liggen. We dragen het 

christelijk geloof een zeer warm hart toe en 

hopen via de artikelen in tijdschriften als deze 

geïnspireerd te worden en blijven voor die diepe 

Bron waar we uit putten en tegelijk onze ogen 

niet te sluiten voor de verwatering van geloof 

die we dagelijks in ons werk ook ervaren.

Vensters openhouden
Meester beschrijft hoe hij zichzelf ziet als 

agnost, en hoe hij de wending naar binnen 

bij nieuwe spirituelen herkent en dat afzet 

tegen oude religie. De waarheid in de tips van 

Hermus: ‘niet hechten aan spullen’ is voor hem 

een eyeopener en bewijs dat het christendom 

in spirituele boeken geheel is verwaterd. Toch 

denk ik dat ‘maak je geen zorgen om je kleding 

of wat je eet’ een tekst is die hier vlak naast ligt 

en wel degelijk bijbelse grondslag kent.

	 In het interview benoemt Lavrijsen haar 

oorspronkelijke katholieke wortels, en hoe ze 

nu meer van de kerk af leeft. Tegelijk benoemt 

ze waarden die ze erdoor verinnerlijkt heeft en 

die ze in haar wetenschap terugbrengt, ook in 

haar colleges. Zo zitten er stukken van de Bron 

�Wortels die ruimte krijgen, 
verstrengeld raken en samen 
steviger staan: een prachtig 
veelkleurig beeld van ons land

JE LAVEN AAN DIE RIJKE, VEELKLEURIGE DIVERSITEIT



in wat ze doet en neerzet, zonder dat dit geloof 

of de oorspronkelijke religie een doel op zich 

wordt. Juist het openhouden van vensters, ook 

bijvoorbeeld tussen verschillende universitei-

ten met hun heel eigen grondslag en cultuur, 

benadrukt ze als belangrijk in deze tijd. Mensen 

hiervan bewust maken kan helpen hun wortels 

te vinden en hen stevig maken. 

	 Dat beschrijft ook Van der Zande in zijn 

proefschrift, waarbij het concept levensoriëntatie 

ons wellicht ruimte biedt om het niet dicht te 

gooien, op één hoop met levensbeschouwing en 

religie opzij leggen als ‘ouderwets en afgedaan’. 

Want dat is het gevaar van te veel onderzoeken 

die bevestigen dat er neergang van religie is, dan 

wordt alles wat daar enigszins aan doet denken 

meteen ook door die bril gezien. Terwijl juist in 

ieders eigen biografie lijnen te ontdekken zijn die 

zinvol zijn om te ervaren: waar jij je wortels in 

kunt laten aarden, waarop je je kunt oriënteren, 

en waar je water en voeding vindt om als stevig 

mens in deze wereld in transitie te leven.

Verstrengeld
Geloven als water ... het blijkt toch overal door-

heen te sijpelen, die oorsprong van ons land. 

Daar liggen onze diepste historische wortels, in 

het christendom. Ook wanneer we ons dat zelf 

al enkele generaties niet meer bewust zijn, zijn 

de manier waarop ons land is georganiseerd en 

de kernwaarden die we delen diepgeworteld in 

christelijk geloof. 

	 Juist daarom zijn de illustraties van de mo-

derne iconenserie, gemaakt door Anke en Arie 

Voorwinden-Duurkoop, in dit nummer extra 

bijzonder. Het laat de rijkdom en veelkleurig-

heid van die wortels zien, van die christelijke 

oorsprong die doorsijpelt, omdat het nu een-

maal door de geschiedenis zo is bepaald. Uiter-

aard betekent het niet dat we daardoor andere 

wortels niet de ruimte geven om zich te kunnen 

voeden. Ik denk dat ze verstrengeld raken en 

samen steviger staan: een prachtig veelkleurig 

beeld van ons land. De vensters openhouden 

naar elkaar, de stukjes spiegel herkennen en 

verbinden. 

	 Dit themanummer schudt het eigen denken 

op, laat je opnieuw nadenken hoe het eigenlijk 

voor jou is, dat geloof van waaruit we meestal 

werken als we een tijdschrift als dit ter hand 

nemen. Het helpt de waarde van de wortels te 

zien, het geloof te verdiepen en de waarde van 

andere wortels te vergroten door meer helder-

heid en het kijken vanuit een andere optiek. 

Juist kijken door de bril van een ander, een niet-

christelijk gelovige, een seculiere gelovige of 

een jongere die vooral benoemt dat ‘er wel iets 

is’; het schuurt soms, maar helpt wel om meer 

helder te kijken naar en je bewust te worden 

van onze eigen kernwaarden. 

	 Dan kunnen we gelaafd aan elkaar weer ver-

der met ons werk, met de nuances aanbrengen 

in wat we zien en horen, ons laten raken door 

die prachtige veelkleurige diversiteit die ons 

land rijk is. 

Monique (prof.dr. M.C.H.) van Dijk-Groeneboer 
is hoogleraar Religieuze Educatie en coördinator 
Universitaire Lerarenopleiding Godsdienst en 
Levensbeschouwing aan de Faculteit Katholieke 
Theologie van de Universiteit van Tilburg.
E m.c.h.vandijk@uvt.nl

7 6 7 7VERWATERD GELOOF – GELOVEN ALS WATERHANDELINGEN 2019 | 3

SLOTREFLECTIE DE PROMOTIE  |  EDWIN VAN DER ZANDE

Promotie
onderzoek ‘Life  
Orientation for 
Professionals’

In het hoger beroepsonderwijs is er ruime 

aandacht voor de wat- en voor de hoe-

vraag. Het gaat immers om kwalificatie door 

kennis en vaardigheden op te doen die nodig zijn 

voor het uitoefenen van een beroep. Nieuwko-

mers kijken met frisse ogen naar de beroeps-

praktijk en willen nog weleens de vraag stellen: 

‘Waarom doen jullie dat zo?’ Deze waarom-vraag 

lijkt veel op de hoe-vraag, maar wat gebeurt er 

als je verder doorvraagt? De waartoe-vraag ach-

ter het handelen, de vraag naar het hogere doel, 

naar dieperliggende motivaties? De onderzoeks-

vraag van mijn promotieonderzoek was daarom: 

‘Welke betekenis heeft een persoonlijke levens

oriëntatie voor de normatieve professionalise-

ring van studenten en young professionals?’ 

Het promotieonderzoek vond plaats aan de 

Hogeschool Utrecht (HU) in de minor Filosofie. 

Wereldreligies. Spiritualiteit (FWS). Alle hbo-

studenten volgen tegen het einde van hun studie 

een halfjaarlijkse minor naar keuze. De minor 

FWS is een algemeen vormende minor en wordt 

door studenten van uiteenlopende studierich-

tingen gekozen. Gemiddeld kiezen per jaar 110 

studenten voor deze minor. 

	 Zij volgen hoorcolleges in Westerse en Oos-

terse filosofie en in verschillende wereldreligies 

en levensbeschouwingen. Daarnaast zijn er 

ook werkcolleges in moreel beraad, socratische 

Edwin van der Zande (2018). Life Orientation for 
Professionals. A Narrative Inquiry into Morality and 
Dialogical Competency in Professionalisation. Almere: 
Parthenon.

Promotor: prof.dr. Cok Bakker
Co-promotor: dr. Ina ter Avest
Universiteit: Universiteit Utrecht
Datum: 20 november 2018

Oppositie
• �Prof.dr. Monique van Dijk-Groeneboer (Universiteit 

van Tilburg)
• �Prof.dr. Harry Kunneman em. (Universiteit voor 

Humanistiek)
• �Prof.dr. Bert Roebben (Universität Bonn)
• �Prof.dr. Martin Rothgangel  

(Universität Wien)
• �Prof.dr. Hetty Zock  

(Rijksuniversiteit Groningen)

Stelling
Levensoriëntatie is meer dan een oppervlakkige 
verkenning van het leven, het is de betekenisvolle 
afstemming op het goede. 

Kritiek
Onderwaardering van persoonlijke levensoriëntatie in 
beroepsopleidingen versmalt professionalisering tot 
iets technisch en instrumenteels. Professionals dienen 
zelfstandig het hogere doel van hun werk en hun die-
perliggende motivaties in dialoog te kunnen brengen. 
Een vorming in levensoriëntatie kan bijdragen aan 
een menswaardige samenleving.



7 97 9

gespreksvoering, dialoog en debat. De spiritua-

liteitslijn in de minor maken we concreet door 

werkcolleges in haptonomie, yoga, verschillende 

meditatievormen, beeldende vorming, theater-

sport, dans en muziekbeleving. De onderwijs-

kundige doelstelling is dat studenten door deze 

veelzijdige didactische mix zich bewust worden 

van hun eigen levensoriëntatie in relatie tot hun 

professionalisering.

Betekenisgeving
Bewustwording van de persoonlijke levensoriën-

tatie beantwoordt aan de waartoe-vraag achter 

het professionele handelen. Eerder onderzoek 

van Kelchtermans (2009) maakt duidelijk dat 

de biografie van studenten bepalend is voor hun 

professionele overtuigingen. In de biografie speelt 

levensbeschouwing een rol, maar krijgt in veel 

onderzoek zijdelings aandacht en vraagt om een 

conceptuele verdieping van de relatie tussen le-

vensoriëntatie en normatieve professionalisering. 

	 Hoewel aanvankelijk het begrip ‘levensbe-

schouwing’ centraal stond, heeft het onderzoek 

geleid tot de conceptualisering van het begrip 

‘levensoriëntatie’. Naast cognitieve vermogens 

spelen ook imaginatieve, intuïtieve en affectieve 

vermogens een rol in betekenisgeving van men-

sen. Levensbeschouwing als overtuiging is eerder 

een statisch, cognitief begrip, terwijl betekenis-

geving als gevolg van levensvragen complexer en 

dynamischer is. 

	 Eenzelfde dynamiek heeft betrekking op hoe 

onze identiteit zich ontwikkelt. Ricoeur (1994) 

onderscheidt een constante (idem) en een 

dynamische (ipse) dimensie in onze identiteit. 

Situaties en personen doen een moreel beroep 

op ons, waardoor onze identiteit ook telkens iets 

verandert. Telkens dienen we af te stemmen op 

wat het goede is om te doen voor onszelf en voor 

een rechtvaardige samenleving, aldus Ricoeur. 

	 Op een andere wijze stelt Taylor (1989) dat 

mensen zich bevinden in een morele ruimte 

met voorgegeven levensvragen. In die ruimte 

oriënteert de mens zich, neemt een positie in 

en verhoudt zich tot de ander. De oriëntatie is 

gericht op het goede leven, dat ieder mens op een 

andere wijze duidt. 

Praktische wijsheid
Onderzoek naar deze filosofische benaderingen 

waarin identiteit en moraliteit nauw samenhan-

gen, resulteerden in de volgende definitie: 

Levensoriëntatie is een existentieel positione-

ringsproces met betrekking tot het mensbeeld, 

het wereldbeeld, het meta-empirische met als 

horizon het beeld van het goede leven. 

Het existentiële duidt op de levensvragen waartoe 

ieder mens zich verhoudt en waarmee iedereen 

geconfronteerd wordt. De ruimte waarin het 

positioneringsproces plaatsvindt, is gekaderd met 

theologische begrippen, die een inclusief karakter 

hebben. Dit positioneringsproces is dialogisch, 

omdat het meerstemmige zelf van de mens zich 

voortdurend afstemt op een nieuwe situatie (Her-

mans & Hermans-Konopka 2012). Niet alleen 

vindt er een dialoog in het meerstemmige zelf 

plaats, maar ook met de fysieke ander, hetgeen 

leidt tot bewustwording van de eigen positie. 

	 Voor professionals is het belangrijk om hun 

levensoriëntatie onder woorden te kunnen 

brengen ter ondersteuning van hun professioneel 

handelen. Kunneman (2009) spreekt over het be-

lang van existentiële en morele leerprocessen in 

professionalisering. Hij spreekt over normatieve 

VERWATERD GELOOF – GELOVEN ALS WATER

DE PROMOTIE ‘LIFE ORIENTATION FOR PROFESSIONALS’

7 8 HANDELINGEN 2019 | 3

professionalisering, omdat genoemde leerproces-

sen resulteren in kennis die een normering aan 

het handelen oplegt. Het is de subjectieve norm 

die terugkomt in de vragen ‘wat is goed werk?’ 

en ‘wat draagt mijn handelen bij aan een goede 

samenleving?’ Bewustwording in de persoon-

lijke antwoorden draagt bij tot inzicht in de 

praktische wijsheid, waarmee professionals hun 

beroep uitoefenen, zodat zij zich moreel kunnen 

verantwoorden tegenover collega’s en derden.

Narratief-kwalitatief onderzoek
In de minor FWS exploreren studenten hun 

levensoriëntatie aan de hand van een uitvoerige 

lijst met faciliterende vragen. De vragen gaan in 

op genoemde beelden in de definitie, maar ook 

op hun biografie, hun visie op de samenleving, 

op hun beroep, op hun dromen en idealen. 

	 In de eerste vier weken beantwoordden de 

studenten deze vragen en op de helft van de 

minor herlazen zij hun eerdere beschrijvingen en 

vulden zij waar mogelijk met een andere kleur 

ook de eerdere beschrijvingen aan met nieuwe 

inzichten en woorden. Aan het einde herhaalden 

ze deze oefening en drie à vier jaar na hun op-

leiding deden ze dat nog een keer op vrijwillige 

basis. Zo ontstond er een veelkleurig overzicht 

hoe zij verhalenderwijs hun levensoriëntatie 

beschrijven. Uiteindelijk zijn 68 portretten voor 

het narratieve onderzoek geselecteerd.

	 Voor het narratief-kwalitatieve onderzoek zijn 

enkele analyse-instrumenten ontwikkeld met 

behulp van Van Knippenbergs (2008) narratieve 

en de theorie van het dialogische zelf (Hermans 

& Hermans-Konopka 2012). Deze laatste theorie 

beschrijft dat het ‘meerstemmige zelf ’ bestaat uit 

een verzameling van ik-posities. Deze ik-posities 

corresponderen met waarden die altijd affectief 

geladen zijn, omdat ze voortkomen uit eerdere 

ervaringen. 

Zeven typologieën
Uiteindelijk leidde het narratief-kwalitatieve 

onderzoek in een beschrijving van zeven typolo-

gieën. Het onderscheid in de typologieën wordt 

bepaald door biografische grenservaringen en 

hun narratieve verwerking in levensoriëntatie 

gerelateerd aan normatieve professionalisering. 

	 Zo is er een typologie waarin vroegere ambi-

valenties, zoals scheiding ouders, pestverleden, 

misbruik, een belangrijke rol spelen in het nar-

ratief van de studenten. Studenten tonen in hun 

beschrijving een verbinding met de wijze waarop 

ze naar hun beroep en de samenleving kijken. 

Ze willen zich ook meer verdiepen en nemen 

meerdere perspectieven in hun beschrijvingen 

op. Andere studenten met een zelfde ambivalen-

tie laten juist minder perspectieven en minder 

verdieping zien en komen ook niet altijd tot een 

narratieve verbinding met hun beroep. 

	 Een andere typologie beschrijft de werking 

van een stille ambivalentie. Een student dacht 

haar pestverleden een plek gegeven te hebben, 

maar deze kwam door een schilderoefening en 

positieve feedback toch weer boven. Uiteindelijk 

werkte de bewustwording van deze ambivalentie 

als een katalysator om in haar stage en werk als 

leraar Engels haar leerlingen beter te begeleiden 

bij onzekerheid en faalangst. 

Bewustwording
De zeven typologieën ondersteunen opleiders om 

zicht te krijgen op verschillende wijzen waarop 

studenten hun levensoriëntatie beschrijven en 



vervolgens verbinden met opvattingen over be-

roep en samenleving. Iedere typologie vraagt om 

een andere begeleiding, waarbij de ene typologie 

dus ook niet beter is dan de andere. Bewustwor-

ding en verbreding van perspectief draagt, zo 

blijkt, bij tot een grotere flexibiliteit en aanpas-

singsvermogen van studenten en young professio-

nals in een steeds veranderende samenleving. 

	 Een belangrijke kritische vraag die de opposi-

tie stelde, was in hoeverre machtsprocessen, als 

onderdeel van normatieve professionalisering, 

een rol spelen in het onderzoek. Deze zijn niet ge-

thematiseerd, maar eerst is bewustwording van de 

eigen positie noodzakelijk om inzicht te krijgen 

in de werking van macht op de werkvloer. Be-

wustwording van de persoonlijke levensoriëntatie 

leidt tot een grotere zelfkennis en weerbaarheid, 

omdat studenten de professional en persoon in 

zichzelf narratief weten te verbinden. 

Literatuur
Hermans, H.J.M., & Hermans-Konopka, A. (2012). Dialogi-

cal Self Theory. Positioning and Counter-Positioning in a 
Globalizing Society. NY: Cambridge University Press.

Knippenberg, T. van (2008). Existentiële zielzorg. Tussen 
naam en identiteit. Zoetermeer: Meinema.

Kunneman, H. (2009). Voorbij het dikke-ik: Bouwstenen voor 
een kritisch humanisme. Deel 1. Amsterdam: SWP.

Ricoeur, P. (1994). Oneself as Another. Translated by Kath-
leen Blamey from the original Soi-même comme un autre. 
Chicago: The University of Chicago Press.

Taylor, C. (1989). Sources of the Self. The Making of the 
Modern Identity. Cambridge, Massachusetts: Harvard 
University Press.

8 0 HANDELINGEN 2019 | 3

Edwin (dr. E.) van der Zande is werkzaam bij 
het Lectoraat Normatieve Professionalisering 
(Kenniscentrum Leren en Innoveren) aan de 
Hogeschool Utrecht. 
E edwin.vanderzande@hu.nl

DE PROMOTIE

STUDIEDAG: SPELEN MET ZIN
9 september, 10 februari, 10.00-16.00 uur; Tilburg School 
of Theology Utrecht; www.tilburguniversity.edu

Pastores, geestelijk begeleiders, geestelijk verzorgers, 
levenscoaches krijgen in deze cursus een dialoogmodel 
aangereikt om creatief en verrassend het gesprek aan 
te gaan rond ervaringen van chaos en schoonheid, 
ervaringen van kwetsbaarheid en ontregeling.

TRAINING: BIJBELLEZEN IN EEN  
INTERCULTURELE GROEP
10 september, 20.00 uur; Protestants Landelijk  
Dienstencentrum, Joseph Haydnlaan 2a in Utrecht;  
www.protestantsekerk.nl/evenementen

Met mensen van verschillende culturele achtergrond 
samen de Bijbel lezen is niet altijd makkelijk. Hoe 
pak je zoiets het beste aan? De Protestantse Kerk heeft 
samen met de Stichting Geloofsinburgering hiervoor 
een handleiding en materiaal ontwikkeld: tien lessen 
vanuit het Marcusevangelie. Tijdens deze bijeenkomst 
ontvangen deelnemers informatie en een handreiking 
om het materiaal vruchtbaar in te zetten.

TRAINING: ZICHT OP JEZELF 
4 november, 17 februari, 13.30-17.00 uur; Radboudumc 
KPV-Expertisecentrum Geestelijke Verzorging Nijmegen; 
www.radboudumc.nl/onderwijs

Deze training helpt je zicht te krijgen op je spirituele 
autobiografie en er woorden aan te geven, gericht op 
diepgaande en omvormende ervaringen en gebeurte-
nissen die blijven doorwerken in je leven. Stapsgewijs 
loop je aan de hand van enkele grondthema’s een paar 
keer je leven door. Gaandeweg ontvouwt zich de kaart 
van je leven en ga je lijnen en verbindingen, halteplaat-
sen en bestemmingen zien. 

WERKDAG: RITUELEN IN DE PRAKTIJK
6 november, 9.30-17.30 uur; Radboudumc KPV- 
Expertisecentrum Geestelijke Verzorging Nijmegen;  
www.radboudumc.nl/onderwijs

Rituelen spreken het symbolische bewustzijn aan, een 
bewustzijnslaag op het niveau van intuïtie en dromen. 
Symbolen en rituelen voegen zo een dimensie toe aan de 
realiteit die helend, verhelderend en verrijkend kan zijn. 
Daarom vragen mensen naar een ritueelbegeleider. Voor 
geestelijk verzorgers zijn rituelen onmisbaar gereedschap.

ACTUEEL

WWW.HANDELINGEN.COM
Voor de actuele agenda. Ook kunt u putten 
uit een aantal beeldmeditaties met beeld in 
kleur. In het archief valt op thema te zoeken 
in eerder gepubliceerde artikelen. 



1

EDITIEREDACTIE  |  HANS SCHILDERMAN

2019 | 4 (DECEMBER)

Wat moeten we met de vraag naar het goede leven 
en allerlei eindmaten ervan, zoals welzijn, geluk, 
gezondheid, levenskwaliteit of verlossing, in een 
wereld waarin vooral geleden wordt? In de zorg zit 
daar ook een praktische kant aan: hoe interpreteer je 
het goede leven, op welke signalen moet je letten, hoe 
communiceer je dat, en hoe doe je dat juist op die 
momenten dat het goede leven ver te zoeken is?

Een filosoof, een medicus en een theoloog gaan in op 
deze interpretatiepraktijk. De filosoof gaat daarbij na in 
hoeverre de wijsheidstradities praktische instrumenten 
bieden om het goede leven in beeld te brengen: hoe 
zie je of iemand goed leeft te midden van existentiële 
vragen die om oplossingen vragen? De medicus heeft 
een diagnostisch instrumentarium om lijden vast te 
stellen, maar hoe kan zij of hij vervolgens bij pijn, 
ziekte, en handicaps bijdragen aan een goed leven? 
De theoloog gaat op zoek naar aanwijzingen voor 
verlossing: waaraan merk je of iemand ‘heil ten deel valt’ 
juist op die momenten waarin het er om spant?

Na dit drieluik volgen praktische introducties over een 
specifieke narratieve, rituele, morele, biografische of 
spirituele methode van interpretatie. Dit Handelingen-
nummer biedt hiermee een uitwerking van het achtste 
Symposium Religie en Zorg eind januari dit jaar aan de 
Radboud Universiteit Nijmegen.

Het goede leven en het lijden

Volgend nummer



1


