RELDCHRISTENDOM IN NEDERLAND .




AAN DE LEZER | HANS SCHILDERMAN

Morele spiegel

ederlandse kerkdiensten zijn hartverscheurend saai. De Nigeriaanse

pastoor Ola Asubiaro, die enkele weken geleden even in het nieuws

was, kan dat althans beamen. “Z6 rustig, ik voelde me niet op mijn
gemak. In Nigeria moet je swingen, dansen en springen. Maar hier zijn ze in de
katholieke kerk allemaal stil. De priester doet alles alleen en je hoeft zelf alleen

maar amen te zeggen.

Hij begon zijn eigen kerk, ‘The Glorious Chapel’, in Rotterdam, met een eigen eredienst maar ook
met tal van activiteiten op sociaal en maatschappelijk vlak. Omgekeerde missie, inderdaad, maar
ook getuigend van een onvermijdelijke culturele athankelijkheid. Swingen, dansen en springen, ik
zie het mezelf in mijn kerk niet snel doen. Het jasje van de vertrouwde eredienst past niet meer zo,
maar het feestjasje trek ik ook niet aan. En zo sta ik opeens in mijn hemd.

In Den Haag werd enkele maanden geleden het eerste Migratiemuseum geopend. Niet vreemd,
want meer dan de helft van de stad heeft een verschillende culturele achtergrond en er worden hon-
derdtachtig talen gesproken. Zonder overheidssteun dreigt het museum de deuren echter na enkele
maanden alweer te moeten sluiten, want de bezoekersaantallen vallen tegen.

Diversiteit is in, maar ook vermoeiend. Wie er serieus werk van maakt, moet zich verdiepen in
een veelvoud van geschiedenissen, talen en contexten. Diversiteit is een sociaal fenomeen geworden
en de confrontatie ermee is onontkoombaar, omdat het een autochtone eenheidscultuur ter discus-
sie stelt. Dat uit zich vooral in de migratie die nogal eens tot sociale onrust en politiek wapengeklet-
ter aanleiding geeft. De religieuze cultuur van migranten speelt daarin vaak een markante rol.

Christelijke migrantenkerken staan in de belangstelling, ook in die van wetenschappers, zo blijkt
in het SCP-rapport ‘Christenen in Nederland’ van december 2018. Migrantenkerken vervullen be-
langrijke taken bij de sociale integratie en houden de westerse samenleving ook een morele spiegel
voor. Dat is de reden voor Handelingen om een themanummer over migrantenkerken samen te stel-
len, onder redactie van kersvers redactielid Jorge Castillo de Guerra, die daarbij ook zelf verschil-
lende bijdragen op zijn naam zet.

We zijn als redactie de Nederlandse fotograaf Sjaak Verboom zeer erkentelijk voor het beschikbaar
stellen van enkele foto’s uit zijn documentaire fotoserie ‘Dit is mijn land’, waarin hij op eigen wijze het
thema van diversiteit en migratie verbeeldt (zie ook de beeldmeditatie op bladzijde 50-51). <

Hans (prof.dr. ].B.A.M.) Schilderman is hoofdredacteur van Handelingen en hoogleraar Religie en Zorg aan de
Faculteit Filosofie, Theologie en Religiewetenschappen van de Radboud Universiteit Nijmegen.
E h.schilderman@ftr.ru.nl

HANDELINGEN 2019 | 1 1






INLEIDING |

JorGE CAsTiLLO GUERRA

Wereldchristendom in Nederland

Onze omgeving en de media zorgen ervoor dat migratiescenario’s deel
uitmaken van het leven van alledag. Er is geen regio in de wereld die niet te
maken heeft met het fenomeen van de menselijke mobiliteit.

igratie is het verhaal van naar schat-

ting 224 miljoen mensen — 3,3 pro-

cent van de wereldbevolking (IOM
2017, 1) — die huis en haard verlaten vanwege het
ontbreken van economisch perspectief, gevaar
door politick geweld en oorlog, problemen gere-
lateerd aan etniciteit, cultuur, religie, viouw-zijn
of seksuele geaardheid.

Door de verplaatsing van migranten naar
allerlei gebieden komen verschillende samenle-
vingen bij elkaar. Elke samenleving geeft hier een
eigen betekenis aan. Nina Glick Shiller formu-
leert dat op treffende wijze als ze zegt dat in de
landen van aankomst migranten ‘are scoriated
as a treat to global and national security’, terwijl
ze in de landen van herkomst ‘are celebrated as
transnational actors who trough their remittan-
ces and knowledge adquired abroad develop in
their homelands’ (Glick Shiller 2013, 25).

Met name in de landen waar migranten aanko-
men, reageren mensen met angst. Een gevoel dat
tot uiting komt via verschillende modaliteiten: als
bedreiging van de cultuur, als gevaar voor de eco-
nomische stabiliteit en de welvaart en als risico
voor de veiligheid (Zapata-Barrero 2012, 54).

< Sjaak Verboom, ‘Dit is mijn land’:
Zeeland — Congo

HANDELINGEN 2019 | 1

Paradox
Maar is het inderdaad zo dat lokale culturen ver-
dwijnen door migratie? Is het economische effect
van migratie alleen maar negatief? En hoe groot
is het percentage migranten dat iets te maken
heeft met de bedreiging van de veiligheid?

Migranten neerzetten als gevaar voor het land
wordt uitgebuit voor electorale doeleinden. Dat
heeft ook geleid tot beleidsvormen waarin de
universele mensenrechten minder waard worden
geacht dan de rechten van de (eigen) burgers.
In het grensbeleid bijvoorbeeld, zorgt ‘securiti-
zing’ ervoor dat de Europese Unie migranten de
toegang ontzegt zonder zich verantwoordelijk te
voelen voor de (dodelijke) slachtoffers buiten de
grenzen. Internationale verplichtingen, zoals het
Vluchtelingenverdrag van de Verenigde Naties
uit 1951, worden door Europa niet nagekomen.
Die situatie sluit aan bij wat Hannah Arendt
‘fundamental deprivation of human rights’
noemde, waartegenover ze ‘right to have rights’
stelde (Arendt 1973, 296).

Migranten die het lukt om Europa binnen
te komen op reguliere of niet-reguliere wijze
hebben te maken met een paradox: ze worden
geconfronteerd met de denkbeelden dat ze een
gevaar vormen voor de samenleving en krijgen
te horen dat ze ongewenst zijn, terwijl tegelijker-



tijd van hen wordt verlangd dat ze integreren,
participeren en bijdragen aan de sociale cohe-
sie. Voor de rest van de samenleving is dit niet
minder verwarrend, want hoe kunnen ze relaties
aangaan met mensen over wie ze van hun eigen
politici horen: ‘Noem mij ... een multiculturele
samenleving, waar de oorspronkelijke bevolking
nog loopt en waar een vreedzaam samenlevings-
verband is? Ik ken hem niet’ (Hendrickx 2018).

Geloof als ‘identity maker’

Voor veel migranten betekent de ervaring van
ontworteling een periode van onzekerheid, een
crisis die de grondvesten van hun identiteit en
diepe overtuigingen raakt. Was hun geloof in de
landen van herkomst iets dat min of meer door
hun familie en omgeving werd bepaald, nu in
het nieuwe land beleven ze hun geloof op een
nieuwe manier. Het komt dicht bij hun identiteit,
het wordt een ‘identity maker’; in hun geloof
vinden ze empowerment en hoop voor de voort-
zetting van hun migratieproject.

Met steun van hun geloof overbruggen migran-
ten de afstand die hen van familie en vrienden
scheidt. Worden migranten actief in een gewone
lokale kerk, een migrantenkerk of moskee, dan
komen ze in contact met autochtonen, taalgeno-
ten of landgenoten. Deelname aan een religieuze
gemeenschap kan ook averechts werken voor de
aansluiting van de migrant op de nieuwe samenle-
ving. Dat is het geval bij groepen die de uitdagin-
gen van de nieuwe samenleving aangaan door de
vorming van een soort enclave die zich uitsluitend
op het land van herkomst richt.

Misverstanden
De interpretatie van wat zich in de religieuze
gemeenschappen van migranten afspeelt, berust

vaak op misverstanden. Buitenstaanders perci-
piéren zo'n gemeenschap vaak als een etnische
of culturele enclave. Onderzoek heeft echter
aangetoond dat deze gemeenschappen betrok-
ken zijn bij processen die door Putnam (2001)
worden gekenmerkt als ‘bonding social capital’
voor wat betreft de versterking van de interne
relaties binnen de religieuze gemeenschap en

als ‘bridging social capital’ voor de bemidde-
ling van contacten naar buiten toe. Kerken en
moskeeén zijn betrokken bij zowel projecten
voor de eigen gemeenschap als voor het brede
palet van bewoners in hun wijken of stadsdelen,
zoals voedselbanken, de organisatie van sportieve
en culturele evenementen, van interreligieuze,
interculturele of oecumenische vieringen, de
opvang van vluchtelingen en samenwerking met
ngo’s of gemeentelijke sociale hulpverlening in
wijken (Castillo Guerra 2015).

De recente publicatie De wereldkerk in eigen
land door Anmar Hayali (2018), secretaris van
Samen Kerk in Nederland (SKIN, een landelijke
parapluorganisatie voor migrantenkerken) illus-
treert de grote diversiteit van migrantenkerken.
Deze kerken zijn met name te vinden in de grote
steden van ons land (Castillo Guerra 2018).

Al in het eerste onderzoek naar migrantenker-
ken van Jongeneel (1996) bleek de grote diversi-
teit aan landen en kerktradities waaruit de leden
voortkomen. Migrantenkerken zijn een tastbaar
voorbeeld van de huidige ‘super-diversity’ (Ver-
tovec 2007) in de Nederlandse samenleving, met
inwoners uit meer dan 223 landen.

Vorming van gemeenschappen

Maar wat betekent de diversiteit van migran-
tenkerken voor de verhoudingen tussen kerken
in Nederland? Migranten namen hun eigen

WERELDCHRISTENDOM IN NEDERLAND



christendom mee naar Europa en transformeer-
den dit vanuit hun migratie-ervaring. Echter,
noch de theologische vorming noch de pastorale
toerusting van personen werkzaam in de grote
Nederlandse kerken, sluit aan op het wereld-
christendom in Nederland.

Voor migrantenchristenen zijn de eigen taal,
riten en liederen belangrijk voor de beleving van
het eigen geloof. Dat verklaart waarom ze eigen
kerkgemeenschappen stichten.

Deze kerken kunnen echter samenwerken
en zelfs één worden met andere parochies of
gemeenten. Gefuseerde parochies of internatio-
nale kerken van migranten en autochtonen laten
nu al zien dat de vorming van gemeenschappen
mogelijk is. Het is een moeilijk proces waarin
verschillende organisatieculturen het eens moe-
ten worden over tal van zaken. Het succes van
deze gefuseerde gemeenschappen hangt af van
de overwinning van de angst om door de ander
te worden overgenomen. Doorslaggevend is het
om oprechte belangstelling te ontwikkelen voor
elkaar en elkaar dan ruimte te gunnen voor de
beleving van het geloof vanuit de eigen traditie.

Tot slot: dit themanummer van het tijdschrift
Handelingen reikt inzichten vanuit verschillende
wetenschappelijke disciplines aan om migratie
te begrijpen vanuit het Europese en Nederlandse
beleid en hun geschiedenis. Vervolgens ligt de
nadruk op de rol van religie, met name op geloof
en pastoraat. <

Literatuur

Arendt, H. (1973). The Origins of Totalitarianism.
Orlando: Houghton Mifflin Harcourt.

Castillo Guerra, J. E. (2015). Beyond conflict: under-
standing the deprivitazation of religion from the
social capital of religious organizations by migrants.
In: C. Sterkens & P. Vermeer (eds.), Religion, migra-

HANDELINGEN 2019 | 1

tion and conflict (pp. 147-168). Wien: Lit.

Castillo Guerra, J.E. (2018). God blijft in Nederland.
Kerkgemeenschappen van rooms-katholieke mi-
granten in Nederland. Tijdschrift voor Religie, Recht
en Beleid, 2018 vol. 9: 53-69.

Glick Shiller, N. (2013). The transnational migra-
tion paradigm: global perspectives on migration
research. In: D. Halm & Z. Sezgin (eds.), Migration
and Organized Civil Society: Rethinking National
Policy (pp. 25-43). London: Routledge.

IOM (2017). Migration and migrants: A global over-
view. In: IOM, World Migration Report 2018 (Chap-
ter 2, pp. 1-47). Geneva: IOM. publications.iom.int/
system/files/pdf/wmr_2018_en_chapter2.pdf

Hayali, A. (2018). De wereldkerk in eigen land.
Amersfoort: SKIN.

Hendrickx, F. (2018). Multiculturele samenleving is
geliefde Haagse boksbal. de Volkskrant, 3 september
2018. https://www.volkskrant.nl/nieuws-achter-
grond/multiculturele-samenleving-is-geliefde-
haagse-boksbal~bfd9fo6b/

Jongeneel, J.A.B., Budiman, R. en Visser, J.J. (red.)
(1996). Gemeenschapsvorming van Aziatische, Afri-
kaanse en Midden- en Zuidamerikaanse christenen in
Nederland: een geschiedenis in wording. Zoetermeer:
Boekencentrum.

Putnam, R.D. (2001). Bowling alone: The collapse and
revival of American community. New York: Simon
and Schuster.

Vertovec, S. (2007). Super-diversity and its implicati-
ons. Ethnic and Racial Studies, vol. 30: 024-1054.

Zapata-Barrero, R. (2012). Teoria politica de la
frontera y la movilidad humana. Revista espaiiola de
ciencia politica, vol. 29: 39-66.

Jorge (dr. ].E.) Castillo Guerra is universitair
docent Empirische en praktische religieweten-
schap aan de Radboud Universiteit Nijmegen.
Ej.castillo@ftr.ru.nl






ONDERZOEK |

JorGE CAsTILLO GUERRA

Migratiestromen en grensbeleid

Over de hele wereld zijn allerlei migratiestromen zichtbaar, in reactie op een

scala aan ontwikkelingen die zich binnen en buiten grenzen afspelen. Zowel

emigratie- als immigratielanden hebben zich hiermee te verhouden, waarbij

welvarende immigratielanden vaak de spelregels bepalen. In toenemende

mate wordt migratie ook gepolitiseerd. Welke redenen zitten er bijvoorbeeld

achter het repressieve migratiebeleid van Europa? Een overzicht van

oorzaken, beweegredenen, migratiebeleid en humane perspectieven.

Wat is migratie?
migratie, immigratie en migratie zijn
termen die vaak door elkaar worden
gebruikt, niet alleen om het fenomeen
van de menselijke mobiliteit te beschrijven
maar ook om de betekenis daarvan voor de
betrokken samenlevingen te duiden.

Accent op fysieke verplaatsing

Volgens een gangbare definitie van de Inter-

national Organisation for Migration (IOM) is

migratie:
‘De verplaatsing van een persoon of groep,
hetzij over een internationale grens, ofwel
binnen een staat. Het is de verplaatsing van
een bevolkingsgroep, die elk soort verplaat-
sing van mensen omvat, ongeacht zijn om-
vang, samenstelling en oorzaken. Het omvat
migratie van vluchtelingen, ontheemden,
economische migranten en degenen die zich
voor andere doeleinden verplaatsen, waaron-
der gezinshereniging’ (IOM 2004, 41).

< ‘Dit is mijn land’: Zaandijk — Albanié

HANDELINGEN 2019 | 1

De IOM legt in deze definitie het accent op de
verplaatsing binnen en buiten een land. Deze
verplaatsing is het fundament van de waarne-
ming van andere elementen die bij migratie
horen, zoals individuele of groepsaspecten, de
oorzaken van de migratie, de tijd die ver-
plaatsing door transitlanden kan kosten en de
verschillende redenen die leiden tot de catego-
risering van migranten als vluchtelingen, ont-
heemden, economische of ‘illegale’ migranten.

De IOM omschrijft ‘migranten’ als personen
die internationale grenzen overschrijden of
hun woonplaats verwisselen voor een andere
regio binnen het eigen land. Daarnaast
hanteert de IOM (2004, 21, 31) een korte
en duidelijke definitie van ‘emigratie’ en
‘immigratie’: emigratie als ‘handeling (act) van
het vertrekken uit of het verlaten van één staat
met het oog op het zich vestigen in een andere’.
En immigratie als ‘een proces waarbij niet-
staatsburgers een staat binnengaan met het doel
zich daar te vestigen’

Uit een vergelijking van deze definities blijkt
dat deze van elkaar verschillen, en dat verschil

>



betreft niet alleen het verlaten van of het bin-
nengaan in een ander gebied of land. Voor de
IOM is emigratie een ‘handeling’ (act) en im-
migratie een ‘proces. Waarom dit verschil? Een
mogelijke verklaring is dat de definitie van emi-
gratie als handeling
de activiteit legt bij de
betrokkenen perso-
nen zelf. Immigratie
als ‘proces’ leent zich,
in mijn interpretatie, voor de weergave van de
complexiteit van de verplaatsing naar het be-
stemmingsland, waarbij migranten athankelijk
zijn van internationale verdragen, het grensbe-
leid en reacties van de samenlevingen waar ze

(door)komen en van mensenhandelaren.

Toegenomen aantallen

Tegenwoordig zijn er wereldwijd 258 miljoen
internationale migranten ofwel circa 3% van de
wereldbevolking, onder wie 124,8 miljoen vrou-
wen en 25,4 miljoen kinderen. In Europa zijn

er 78 miljoen migranten, in Azi¢ 80 miljoen en
in de Verenigde Staten 58 miljoen (Population
Division 2017).

In Nederland zijn er volgens het CBS (2018)
3.971.859 migranten in totaal, een aantal dat
bestaat uit twee generaties: eerste generatie
2.079.329, tweede generatie: 1.892.530 per-
sonen. De gemiddelde leeftijd van migranten
wereldwijd is 39 jaar.

Het aantal vluchtelingen nam enorm toe in
de loop van de huidige eeuw, van 37,5 miljoen
in het jaar 2005 naar 68,5 miljoen in 2017.
Volgens de Hoge Commissaris voor de Vluch-
telingen is de helft van de vluchtelingen jonger
dan 18 jaar (UNHCR 2018).

De meerderheid van de vluchtelingen bevindt
zich in eigen land: 40 miljoen
— 28,5 miljoen bevindt zich in het buitenland

De meerderheid van de vluchtelingen bevindt
zich in eigen land: 40 miljoen, en 28,5 miljoen
bevindt zich in het buitenland. Uit gegevens
van de UNHCR (2018) blijkt dat 25,4 miljoen
mensen officieel geregistreerd zijn als vluchte-
ling, 3,1 miljoen
mensen hebben asiel
aangevraagd. Bij de
irreguliere migra-
tie, dat wil zeggen:
mensen zonder verblijfsvergunning, gaat het
wereldwijd om 58 miljoen personen.

Andere percepties

Naast de definitie van migratie vanuit de fysieke
verplaatsing van mensen, zoals gehanteerd
door de IOM, zijn er nog verschillende andere
percepties van migratie.

Zo is er het perspectief van de emigratie-
landen, die migratie zien als een mogelijkheid
om het hoofd te bieden aan allerlei problemen.
Economische redenen bijvoorbeeld zorgen voor
arbeidsmigratie: wereldwijd betreft dat 150,3
miljoen mensen, waarvan 44,3% vrouw en
55,7% man is (IOM 2018). Landen zoals Gua-
temala, Suriname of zelfs Mexico, vullen hun
begrotingstekorten aan dankzij het geld (‘remit-
tances’) dat migranten opsturen naar de eigen
familie en voor allerlei projecten. De waarde
van de ‘remittances’ wordt tegenwoordig
geschat op 466 miljard USD (IOM 2018), een
bedrag dat gelijk staat aan drie keer de waarde
van ontwikkelingssamenwerking wereldwijd.

Een andere perceptie van migratie is daar-
naast de ‘brain drain’: emigratielanden zien hun
afgestudeerde jongeren naar het buitenland gaan.
Ze verliezen alles wat ze hebben geinvesteerd

WERELDCHRISTENDOM IN NEDERLAND



om deze jongeren gezond te laten opgroeien en
leren, en daarmee hun productieve capaciteit.
Deze landen vatten emigratie op als een soort
ontwikkelingshulp voor andere landen, als een
‘brain gain’ voor andere economieén, die jonge,
gezonde en opgeleide mensen gratis ontvangen.

In de immigratielanden gaat migratie gepaard
met argwaan en met ideeén over hun bedrei-
ging van de sociale cohesie, veiligheid, cultuur,
waarden en normen van de samenleving. Tege-
lijkertijd worden migranten beschouwd als een
kans om vergrijzing te compenseren, gaten in
de arbeidsmarkt op te vullen en werknemers te
vinden voor de ‘dirty jobs’ die de eigen bevol-
king beneden de eigen waardigheid vindt.

Transnational Studies

Verschillende interpretaties, zoals die van de
emigratie- en immigratielanden, maken van
migratie een polyvalente term, met positieve
en negatieve interpretaties en met verschillende
attributies.

Daarnaast vinden we die van de Transnatio-
nal Studies, die migratie bestuderen vanuit de
relaties die migranten onderhouden met men-
sen in de landen van herkomst en in de landen
waarin ze zich bevinden (Glick Schiller, Basch &
Szanton Blanc 1995). Volgens deze benadering
ontwikkelen migranten nieuwe relaties met de
herkomstlanden als ze internationale grenzen
overschrijden en in hun bestemmingslanden te-
rechtkomen. Hun gebruik van sociale media in
het land van aankomst, hun literatuur, voedsel,
muziek of kleding, het decor van hun huizen,
hun betrokkenheid bij politieke ontwikkelingen
en familie geven een idee van hun transnatio-

nale relaties en oriéntatie. Guarnizo en Smith

HANDELINGEN 2019 | 1

(1998) kenmerken deze activiteiten als ‘transna-
tionalisme vanaf beneden’. “Transnationalisme
van bovenaf” komt tot stand door praktijken
van institutionele actoren in de internationale
politiek en economie.

Symbolisch kapitaal

In de Transnational Studies heeft het trans-
nationale perspectief gevolgen voor de waarne-
ming van de identiteit van de migranten en de
domeinen die door hun activiteiten met elkaar
worden verbonden. Ze spreken eerder van
‘transmigrant’ dan van ‘migrant.

Transmigrant is een term die ons in staat stelt
om het alledaagse leven van migranten beter
te begrijpen, namelijk als mensen die vanuit
hun fysieke context bezig zijn met een andere
context die ze virtueel ervaren. Transmigranten
zijn mensen die contexten met elkaar verbin-
den en omvormen tot transnationale velden.
Transmigranten communiceren in deze velden
met niet-geimmigreerde personen en bouwen
grensoverschrijdende vormen van symbolisch
kapitaal op. Netwerken, uitwisselingen op het
gebied van cultuur, politiek of religie zijn waar-
neembare vormen van het symbolische kapitaal
dat ontstaat door interacties in de transnatio-
nale velden.

Religieuze organisaties spelen een belangrijke
rol in de opbouw van transnationale relaties.
In een baanbrekende studie over de transna-
tionale relaties van Dominicaanse migranten
in de Verenigde Staten via hun kerken geeft de
sociologe Levitt (2001, 159-179) verschillende
voorbeelden hoe de contexten van herkomst en
aankomst elkaar beinvloeden. De voorbeelden
betreffen de taal, traditie, cultuur, religieuze



boodschap, ‘remittances’ en de uitwisselingen
van religieuze leiders.

Tot slot: onderzoekers die vanuit het
‘transnationale paradigma’ opereren, staan
kritisch tegenover de gangbare theorieén voor
de bestudering van migratie. Ze verdenken deze
theorieén van ‘methodologisch nationalisme’,
waardoor migranten uitsluitend worden
bestudeerd vanuit de invalshoek van de landen
waarin ze zich bevinden (Wimmer & Glick
Schiller 2003). De relaties die ze onderhouden
en de oriéntaties buiten de grenzen, spelen
geen rol in deze studies. Onderzoek naar de
integratie bijvoorbeeld, observeert niet hoe
migranten een nieuwe relatie ontwikkelen met
landen van herkomst en hoe ze met deze landen
‘integreren’ vanuit hun identiteit als emigrant
en immigrant. Door de toepassing van het
transnationale perspectief wil men aandacht
creéren voor de transmigranten vanuit hun
leven van alledag, een leven gekenmerkt
door grensoverschrijdende transacties.

Zolang het onderzoek naar migranten in het
methodologische nationalisme vervalt, worden
conclusies getrokken vanuit een zeer beperkte
waarneming, die niet recht doen aan hun brede
wereld.

Oorzaken van internationale migratie
Over het algemeen wordt migratie opgevat als
een reactie op ontwikkelingen die zich binnen
en buiten grenzen afspelen. In de landen van
oorsprong is er sprake van politieke, economi-
sche, sociale of culturele ontwikkelingen die

de emigratie veroorzaken. Vormen van geweld
— vanwege oorlog, criminaliteit, vrouwenon-

derdrukking, culturele of religieuze intolerantie

— of slecht functionerende gezondheidszorg
staan bekend als ‘push factors’ die emigratie
veroorzaken.

Vooral de toename van het aantal jongeren
in combinatie met het gebrek aan perspectie-
ven op de arbeidsmarkt en de armoede, zorgt
ervoor dat de meeste migranten jongeren zijn.
Andere problemen achter de emigratie zijn ge-
relateerd aan etnische conflicten en de toename
van natuurrampen als gevolg van veranderin-
gen in het klimaat. Uit gegevens van de IOM
blijkt dat natuurrampen in de Cariben en in
Azié in het jaar 2017 voor de interne en externe
migratie van 18,8 miljoen mensen (IOM 2018,
28) zorgden.

Ook ontwikkelingen buiten de grenzen, die
bekend staan als ‘pull factors’ kunnen de beslis-
sing om te emigreren beinvloeden. Migranten
van het platteland zijn opgegroeid met de
ervaring dat hun beste landbouwproducten,
vlees en vis naar landen met een betere econo-
mie gaan, naar mensen die dat allemaal kunnen
kopen. Daarnaast worden ze dagelijks blootge-
steld aan de reclamebeelden over de overvloed
aan rijkdom en geluk in Europa of de Verenigde
Staten. Deze beelden oefenen een aantrekkings-
kracht uit op mensen die lijden onder de eerder
aangegeven ‘push factors’. In dit geval verlaten
mensen hun land, omdat ze gebruik willen ma-
ken van de voordelen en welvaart in landen met
een betere economie, waar ze werk en veiligheid
zouden kunnen vinden.

Ondanks het feit dat de theorie over de ‘push
and pull factors’ veel aspecten van de migratie-
redenen belicht, is er kritiek op, omdat deze be-
perkt blijft tot de economische invalshoek van
vraag en aanbod. Met name vanuit de Transna-

WERELDCHRISTENDOM IN NEDERLAND



tional Studies is er aandacht voor de rol die net-
werken als reden voor migratie spelen. Familie,
vrienden of dorpsgenoten in het buitenland
treden vaak op als sociaal kapitaal dat migratie
faciliteert. Transnationale netwerken bieden
informatie over de mogelijkheden om werk en
onderdak te vinden en om geld te lenen voor

de reis. Daarnaast kunnen in emigratielanden
ook emigratiecultu-
ren ontstaan, als veel
mensen uit hetzelfde
dorp of gebied zich
in het buitenland ves-
tigen. Hun succes kan een aantrekkingskracht
vormen om te emigreren. Familiehereniging

is een duidelijk voorbeeld van het effect van
transnationale netwerken en lokale emigratie-
cultuur op de migratie.

Een laatste factor die ik wil toevoegen om de
emigratieredenen te begrijpen wordt gevormd
door de historische verbindingen die ontston-
den in de koloniale tijd. Handelsroutes, taal en
cultuur en politieke relaties spelen ook een rol
in de emigratiekeuze. De aanwezigheid van In-
diérs en Pakistani in Groot-Brittannié, Congo-
lezen in Belgié, Mozambikanen in Portugal of
Surinamers in Nederland illustreren de rol van
deze factor.

Keuze en dwang

Bij de factoren die migratie verklaren, is er
onderscheid tussen vrijwillige en gedwongen
immigratie. Hoewel dit onderscheid wordt
gemaakt in het grensbeleid of in de toekenning
van een asielstatus, is er in de wetenschap geen
consensus over wat vrijwillige en gedwongen

immigratie exact van elkaar onderscheidt.

HANDELINGEN 2019 | 1

Familie, vrienden of dorpsgenoten in
het buitenland treden vaak op als sociaal
kapitaal dat migratie faciliteert

A grosso modo kunnen we beide begrijpen
vanuit de af- of aanwezigheid van ‘pull factors),
dat wil zeggen dat emigratie voor sommi-
gen een optie is en voor anderen dat ze ertoe
gedwongen worden. Als het leven door geweld
of hongersnood in gevaar is of als mensen door
hun regering worden verplicht om hun land te
verlaten, dan kun je zeggen dat er sprake is van
gedwongen emigra-
tie. In veel emigratie-
landen die kampen
met hongersnood,
armoede en oorlog
is er echter sprake van een vermenging van
vrijwillige en gedwongen emigratie. Tegen het
einde van de vorige eeuw onderstreepte Van
Haer (1998, 42) dat keuze en dwang met elkaar
verweven zijn als het om emigratie gaat.

In zijn algemeenheid kunnen we stellen dat
mensen migreren in extreme situaties, om
hun leven in veiligheid te brengen of om hun
‘migration dream’ te realiseren. Een droom
die heel concreet kan zijn, bijvoorbeeld de
militaire dienstplicht in oorlogstijd ontlopen,
werk vinden, geld sparen om een winkeltje
te beginnen, een huis of auto kopen, de
universitaire opleiding van de kinderen kunnen
bekostigen of de medische kosten van een
familielid betalen.

Restrictie van migratie

Zoals ik eerder aangaf, wordt migratie gein-
terpreteerd vanuit emigratie- en immigra-
tielanden. Het perspectief van de welvarende
immigratielanden is echter het dominante
perspectief, omdat die de politieke en economi-
sche mogelijkheden hebben om de spelregels te



bepalen. Welvarende immigratielanden treffen
maatregelen om toegang van migranten te
voorkomen door de bouw van muren en de mi-
litarisering van hun grenzen. Ze sluiten verdra-
gen met omringende landen en gebruiken deze
als externe bewakers van hun internationale
grenzen. De omringende landen maken gebruik
van hun rol als doorgangslanden om econo-
misch voordeel te behalen, zoals de Turkije-deal
waardoor Turkije 3 miljard euro ontvangt of de
Afghanistan-deal waardoor dit land van 2018
tot 2020 jaarlijks 1,3 miljard euro ontvangt.

‘Doodsroutes’
De meeste immigranten komen naar Europa
met een toeristenvisum en blijven nadat dat
verlopen is. Degenen die geen reisvisum kun-
nen aanvragen, proberen naar Europa te komen
via de transitlanden. Daarvoor betalen ze grote
sommen geld aan mensensmokkelaars en ze
vallen vaak in handen van criminele organisa-
ties en corrupte ambtenaren die hen van hun
geld beroven of seksueel misbruiken.

De irreguliere immigratie is omgeven met
gevaren als migranten zich verplaatsen over
de ‘doodsroutes, door de Saharawoestijn, de
Middellandse Zee, de Balkan of de Golf van
Jemen. Omdat migranten niet direct naar het
bestemmingsland kunnen doorreizen, kan de
migratie jaren duren. Bijvoorbeeld van Pakistan
via achtereenvolgens Iran, Turkije, Griekenland,
Montenegro, Servi¢, Kroati¢ en dan naar Italié;
of vanuit Zuid-Soedan naar Europa over meer
dan tien verschillende grenzen. Ze lopen honder-
den kilometers in het donker, reizen met bussen,
treinen of dagenlang — zonder een woord te
mogen spreken — in een vrachtauto of een ferry.

Vanwege de kans om gepakt te worden door
militairen van het Europese agentschap Frontex
en te belanden in een uitzichtloos migranten-
kamp in Griekenland of Turkije, zijn er nu
migranten uit Afrika, Jemen of Bangladesh

te vinden in Colombia, Midden-Amerika en
Mexico.

Twee jaar geleden sprak ik Ghanezen op de
grens tussen Panama en Costa Rica. Ze kwamen
het Amerikaanse continent binnen via Brazilié
en waren onderweg naar de Verenigde Staten
(Castillo Guerra 2018). Omdat Nicaragua de
grenzen dichthield, konden ze hun reis alleen
voortzetten met hulp van mensensmokkelaars.

Op dit moment vliegen vluchtelingen van
Jemen naar Ecuador in de hoop om via tien
andere landen uiteindelijk in Canada aan te ko-
men. Op de vraag waarom ze niet naar Europa
gaan, antwoordde een vluchtelinge met een op-
leiding als arts, dat Europa hen niet als vluchte-
lingen erkent en hun aanvraag behandelt als die
van gewone migranten (Milldn Valencia 2018).

Politisering
Welke redenen zitten er achter het repressieve
migratiebeleid van Europa? Migratie wordt in
toenemende mate gepolitiseerd door deze te
verbinden met tal van problemen. De opkomst
van het rechtse populisme in Nederland, van
Pegida in Duitsland, de radicaal-rechts Lega
in Italié of de Deense Volkspartij laat zien dat
er veel te winnen valt als je de ontevredenheid
onder de bevolking (om totaal andere redenen)
verbindt met migratie, vluchtelingen en islami-
tisch terrorisme.

Deze discussies zorgen voor een eenzijdige
interpretatie van migratie als een gevaar voor

WERELDCHRISTENDOM IN NEDERLAND



de veiligheid, welvaart en identiteit (Zapata
Barrero 2012, 39-36). Deze angst komt voort uit
inbeelding van het gevaar dat zich zou aandie-
nen. Vervolgens worden maatregelen genomen
om zich daartegen te verweren. De gevolgen
daarvan treffen mensen buiten de grenzen,
zonder dat degenen die de maatregelen nemen
zich bekommeren om
de onveilige situaties die
ontstaan, internationale
afspraken over mensen-
rechten ten spijt.

Het restrictieve migratiebeleid berust op
‘framing’ van migratie als een gevaar (‘securiti-
zing’). Het heeft effect op de samenleving, om-
dat er een negatief beeld van mensen buiten de
grenzen wordt gecreéerd en in stand gehouden.
Want wat gebeurt er met degenen die het toch
lukt om binnen te komen? Hoe kan de overheid
cohesie bevorderen met dezelfde mensen die
eerder als gevaarlijk werden bestempeld?

Naar een humaan migratiebeleid
In het jaar 2013, naar aanleiding van de zoveel-
ste scheepsramp met migranten in de wateren
van de Middellandse Zee, sprak paus Franciscus
zich uit tegen de onverschilligheid en tegen de
grenzen die mensen in noodsituaties buiten-
sluiten (Franciscus 2013). Volgens de paus is
internationale samenwerking noodzakelijk om
de oorzaken en effecten van migratie aan te
pakken, onder andere door te voorkomen dat
emigratie het enige alternatief is om het hoofd
te bieden aan de ‘push factors’ (Castillo Guerra
2018, 51).

Bovendien dienen de overheden volgens de
paus eerst te reageren op de nood van mensen

HANDELINGEN 2019 | 1

Veel geld aan mensensmokkelaars
en ze vallen vaak in handen van criminele
organisaties en corrupte ambtenaren

en pas dan op de gevolgen van de migratie. Dat
betekent niet dat overheden de problemen die
met de komst van migranten worden gegene-
reerd, ontkennen, maar eerder dat ze prioriteit
geven aan de hulp van de meest kwetsbare
mensen, degenen die niet kunnen wachten op
de effecten van een langetermijnbeleid.

Een ander
voorstel van paus
Franciscus betreft de
beeldvorming van
migranten. Migranten
hebben het recht op eerlijke beeldvorming
en berichtgeving, zonder vooroordelen en
generalisaties en dat is de verantwoordelijkheid
van de media (Castillo Guerra, 51). Op deze
wijze kunnen samenlevingen migranten
herkennen als medemensen en kunnen ze
beschikken over terechte criteria voor hun
politieke keuzes.

Paus Franciscus staat niet alleen met zijn
voorstellen. De internationale samenwerking
om problemen rondom migratie aan te pakken,
kreeg recent een grote impuls door het Pact
van Marrakesh (United Nations 2018). Circa
160 landen spraken af om samen te werken
aan het bereiken van 23 doelstellingen. Drie
van deze doelstellingen zijn het terugdringen
van de redenen tot migratie, het verbeteren van
de mogelijkheden voor legale migratie en het
voorzien van juiste informatie over migratie.

Stapsgewijs opbouwen

Hoe ziet een migratiebeleid eruit dat rekening
wil houden met de mensenrechten van migran-
ten en hen niet meer ‘framet’ als een gevaar

voor de veiligheid of welvaart?



In hun boek Voorbij Fort Europa stellen Van
Houtum en Lucassen (2016) tien maatregelen
voor ten behoeve van een grensbeleid dat de
mensenrechten, veiligheid en bewegingsvrijheid
van migranten beschermt. De auteurs pleiten
ervoor dat de samenleving accepteert dat mi-
gratie een structureel gegeven is, een antwoord
op conflicten of rampen elders. Vervolgens stel-
len ze maatregelen voor vluchtelingen en voor
economische of arbeidsmigranten voor.

Wat de vluchtelingen betreft, vallen degenen
zonder verblijfsvergunning onder het recht dat
mensen hebben op mobiliteit, ze hoeven niet
gecriminaliseerd te worden als illegaal. Aldus
geplaatst onder de rechten die voor gewone
burgers gelden, kunnen ze participeren in de sa-
menleving en worden ze geen sociale last omdat
ze werken en belastingen betalen.

Wat de arbeidsmigranten betreft, stellen de
auteurs voor om een flexibele arbeidsmarkt
voor migranten te hanteren. Migranten kunnen
binnenkomen om geld te verdienen en dan
naar huis terugkeren zonder bang te hoeven
zijn dat zij geen kans meer krijgen om opnieuw
naar Europa te komen. Veel migranten blijven
immers in Europa vanwege de gevaren van de
doodsroutes die ze moeten afleggen om er te
komen of vanwege de hoge geldsommen die
ze moeten betalen aan de mensensmokkelaars.
In migratiejargon heet dat circulaire migratie,
normaal voor Afrikanen in Zuid-Europa tot in
de jaren tachtig van de vorige eeuw. Om de pro-
blemen rondom sociale zekerheid te voorko-
men, suggereren Van Houtum en Lucassen dat
arbeidsmigranten niet a priori toegang krijgen,
maar dat ze hun recht daarvoor stapsgewijs
kunnen opbouwen. <

Literatuur

Centraal Bureau voor Statistiek CBS
(2018). Statline. statline.cbs.nl/StatWeb/
publication/DM=SLNL&PA=37325

Castillo Guerra, J.E. (2018). Proposals for a ‘Better
World’: Pope Francis’ contributions in order to
generate a ‘culture of welcome’ to face the current
challenges of human mobility. In: C. Griitters &
D. Dzananovic (eds.), Migration and Religious
Freedom. Essays on the interaction between religious
duty and migration law (pp. 43-58). Nijmegen:
Wolf Legal Publishers.

Castillo Guerra, J.E. (2018). Migrationsbewegun-
gen in Lateinamerika und der Karibik. Situation,
pastorale Begleitung und Theologie der Migration.
In: K. Kramer & K. Vellguth (eds.), Migration und
Flucht Zwischen Heimatlosigkeit und Gastfreund-
schaft (pp. 107-121). Freiburg i.B.: Herder.

Franciscus (2014). Homily of Holy Father Francis,
‘Arena’ Sports Camp, Salina Quarter, Lampedusa
8 July 2013. w2.vatican.va/content/francesco/
en/homilies/2013/documents/papa-frances-
co_20130708_omelia-lampedusa.html

Guarnizo, L.E. & Smith, M.O. (1998). The Locations
of Transnationalism. In: Guarnizo, L.E. & Smith,
M.O. (eds). Transnationalism From Below. New
Brunswick: Transaction Publishers, 3-34.

Glick Schiller, N., Basch, L. & Szanton Blanc, C.
(1995). From Immigrant to Transmigrant: The-
orizing Transnational Migration. Anthropological
Quarterly, 68, nr. 1, 48-63.

Hoge Commissaris voor de Vluchtelingen (UNHCR)
(2018). Figures at a glance. www.unhcr.org/figures-
at-a-glance.html

Houtum, H. van & Lucassen, L. (2016). Voorbij Fort
Europa: een nieuwe visie op migratie. Vlaardingen:
Atlas Contact.

International Organization for Migration (IOM)
(2004). Glossay on Migration. Geneva: IOM.
www.ilomvienna.at/sites/default/files/IML_1_
EN.pdf

International Organization for Migration (IOM)
(2018). Global Migration Indicators 2018. Berlin:
IOM. publications.iom.int/books/global-migrati-
on-indicators-2018

Levitt, P. (2001). The Transnational Villagers.
Berkeley: University of California Press, 2001.

WERELDCHRISTENDOM IN NEDERLAND



Millén Valencia, A. (2018). ‘Esto es un campo de
concentracion’: el drama de los yemenies
varados en Panamd después de atravesar el Tap6n
del Darién desde Colombia. BBC News Mundo,

30 enero. www.bbc.com/mundo/noticias-america-
latina-41640489

Population Division, Department of Economic and
Social Affairs, United Nations (2017). International
Migration Report 2017. New York: 2017.

United Nations (2018). Intergovernmental Conference
on the Global Compact for Migration. New York.
www.un.org/en/conf/migration/index.shtml

Van Haer, N. (1998). New Diasporas. The mass exo-
dus, dispersal and regrouping of migrant communi-
ties. London: UCL Press.

Artikelen

Wimmer, A. & Glick Schiller, N. (2003). Metho-
dological Nationalism, the Social Sciences, and
the Study of Migration: An Essay in Historical
Epistemology. The International Migration Review
37,nr. 2,576-610.

Zapata-Barrero, R. (2012). Teoria politica de la
frontera y la movilidad humana. Revista de Ciencia
Politica 29, julio, 39-66.

Jorge (dr. .E.) Castillo Guerra is universitair
docent Empirische en praktische religieweten-
schap aan de Radboud Universiteit Nijmegen.
E j.castillo@ftr.ru.nl

De artikelen naar aanleiding van het symposium ‘God blijft in Nederland’, gehouden aan de
Radboud Universiteit Nijmegen in 2017 en gepubliceerd in het Tijdschrift voor Religie, Recht en

Beleid, 2018/2:
« Erik Sengers, ‘God migreert in Nederland’

Maatschappelijke trends met betrekking tot religie en de gevolgen voor (rooms-katholieke)

migrantengemeenschappen.

« Jorge E. Castillo Guerra, ‘God blijft in Nederland’
Kerkgemeenschappen van rooms-katholieke migranten in Nederland.

Organisaties en websites

« Samen Kerk In Nederland (SKIN), landelijk: www.skinkerken.nl/ skinkerken.wixsite.com/skin

» SKIN Rotterdam: www.skinrotterdam.nl

« Stek, Stichting voor stad en kerk, Den Haag: stekdenhaag.nl

« Stap Verder: een samenwerkingsproject van de Sociéteit Afrikaanse Missién (SMA) en de
Stichting Pastoraal Diaconaal Centrum Bijlmermeer (SPDCB): www.stapverder.info/stap-verder

« Stichting Veelkleurige Religies Rotterdam (VRR): mensen laten kennismaken met deze rijke
diversiteit en met elkaar: veelkleurigereligies.wordpress.com/over/

HANDELINGEN 2019 | 1



PORTRET |

HeELEeEN MURRE-VAN DEN BERG

De Syrisch-orthodoxe
gemeenschap in Nederland

Op verschillende plaatsen in Nederland wordt deze jaren door Turkse

en Marokkaanse migranten herdacht dat ze vijftig jaar in Nederland
zijn. Ook voor de Syrisch-orthodoxe gemeenschap in Nederland geldt
dat haar wortels in de jaren zeventig liggen. Die gelijktijdigheid heeft

te maken met het feit dat de eerste Syrisch-orthodoxe migranten als
gastarbeiders kwamen, net als Turkse moslims en Armeniérs, vooral voor de
textielindustrie in het oosten van Nederland.

aarschijnlijk speelde al bij de eer-

ste arbeidsmigranten mee dat de

situatie voor de christenen in het
oosten van Turkije snel verslechterde: Syrische
christenen raakten in de zich gewelddadig ont-
wikkelende strijd tussen de PKK en het Turkse
leger tussen wal en schip. Al snel deden ze
daarom in Nederland, net als in Duitsland en
Zweden, een beroep op de vluchtelingenstatus.
Velen verkregen die, net als Syrisch-orthodoxe
vluchtelingen die in de jaren tachtig in Syrié bij
de oppositie betrokken waren. Door gezinsher-
eniging, natuurlijke groei en verdere migratie
telt de gemeenschap tegenwoordig naar schat-
ting zo'n vijfentwintigduizend mensen.

Recent zijn er tussen de vijthonderd en
duizend mensen bij gekomen die de burgeroor-
log in Syrié ontvluchtten. De meesten van hen
wonen in Twente, waar in Enschede, Hengelo,
Oldenzaal en Rijssen acht parochies van de
Syrisch-Orthodoxe Kerk te vinden zijn. Daar-

naast zijn er nog twee Amsterdamse parochies
en eentje in Badhoevedorp. De Nederlandse
bisschop, Mor Polycarpus Augin Aydin, zetelt in
het Mor Ephrem-klooster in Glane bij Enschede
(Van Slageren 2018).

In deze bijdrage wil ik deze inmiddels goed
ingeburgerde gemeenschap nader introduceren.
Vanuit een overzicht van hun lange christe-
lijke geschiedenis, de positie in het Osmaanse
Rijk en de genocide van 1915, eindig ik met de
huidige transnationale en gepolitiseerde situatie
van de Nederlandse gemeenschap.

Oude christelijke gemeenschap

Voor de Syrisch-orthodoxen van vandaag is

de lange en continue geschiedenis van hun
kerkelijke gemeenschap in het Midden-Oosten
een bron van trots, maar vooral ook een bron
waaruit gedurig geput wordt om de traditie te
vernieuwen.

Deze geschiedenis gaat ver terug: de oudste

WERELDCHRISTENDOM IN NEDERLAND



christelijke teksten in het Klassiek Syrisch,

de Aramese taal die nog steeds de taal van de
liturgie is, dateren uit de late tweede eeuw

na Christus, terwijl belangrijke teksten als de
Peshitta (de nog steeds gebruikte bijbelverta-
ling) en de nog altijd gezongen hymnen van de
dichter Efrem (‘de Syriér’) uit de vierde eeuw
stammen. In die tijd was het christendom wijd
verbreid in het gebied dat we nu het Midden-
Oosten noemen, met Arameestalig christendom
in de gebieden die het huidige Libanon, Syrié,
Zuid-Turkije en Noord-Irak overlappen. Ook
sommige van de belangrijke kloosters, zoals het
Mor Gabriel-klooster in zuidoost-Turkije, zijn
in deze vroege periode gesticht.

Concilie van Chalcedon
Op dat moment was nog geen sprake van een
aparte kerk met een eigen bisschoppelijke
hiérarchie. Dat gebeurde pas nadat in de vijfde
eeuw tijdens het Concilie van Chalcedon (451)
de ‘miafysitische’ (eerder vaak ‘monofysitische’)
christologie, die in de Arameestalige kerken in
het Syrische gebied veel steun had, definitief als
ketters werd benoemd. Anders dan de meer-
derheid in Chalcedon, wilden de Syrische en
Egyptische theologen en kerkleiders vasthou-
den aan een formulering waarbij de goddelijke
en menselijke natuur bij de menswording
nadrukkelijker tot een onscheidbare eenheid
samensmelten. De compromisformulering van
Chalcedon (‘onvermengd, onveranderd, onge-
deeld, ongescheiden’) laat, om ook de dyofysi-
tische positie recht te doen, juist ruimte om de
twee naturen weliswaar niet te scheiden, maar
wel te onderscheiden.

Na Chalcedon werd geleidelijk aan steeds

HANDELINGEN 2019 | 1

meer druk op lokale bisschoppen gezet om

zich te conformeren aan de officiéle goedge-
keurde lijn. Deze druk leidde er in de late vijfde
en vroege zesde eeuw toe dat zowel in Egypte
als Syrié tegen-hiérarchieén ontstonden. In
Egypte kwam uiteindelijk een groot deel van

de kerk in de miafysitische kerk terecht. Hieruit
ontstond de Koptisch-Orthodoxe Kerk. Syrié
bleef verdeeld, maar de Syrisch-Orthodoxe Kerk
die toen ontstond kreeg flinke aanhang, in het
binnenland van Syri€, daarnaast in centraal- en
oost-Turkije en later in Noord-Irak (Van Rom-
pay 2018).

Rijke kerkelijke literatuur

Deels al voor de scheiding met de Byzantijnse
Rijkskerk, maar vooral daarna, ontstond in het
Klassiek Syrisch een rijke kerkelijke literatuur,
met eigen liturgie, hymnen en een uitgewerkte
theologie.

Veel van de auteurs die in deze taal schreven
worden tot op de dag van vandaag gelezen en
gezongen, naast de al genoemde Efrem in het
bijzonder Jakob van Sarug (laat vijfde, begin
zesde eeuw) en Barhebreaus (dertiende eeuw).
Hierop voortbouwend worden tot op vandaag
nieuwe hymnen, theologische werken en heili-
genverhalen geschreven.

Dit gebeurt gedeeltelijk nog steeds in het
Klassiek Syrisch, de taal die in de Syrisch-or-
thodoxe parochies de belangrijkste taal van de
liturgie is. Tegelijkertijd zijn altijd ook andere
talen gebruikt, athankelijk van de spreektalen
van de gelovigen en de cultuurtalen van de
omgeving: het Grieks in de vroegste periode,

‘Dit is mijn land’: Goes — Egypte >









Arabisch en Perzisch na de opkomst van de
islamitische rijken, Turks in de Mongoolse en
Osmaanse periode en vandaag de dag eigenlijk
alle moderne talen, inclusief het Nederlands.
In Nederland wordt naast Nederlands en Ara-
bisch ook een moderne variant van het Ara-
mees gebruikt, die meestal Surayt en soms ook
Turoyo wordt genoemd. Dit is de taal die velen
van de Suryoye, zoals ze zichzelf in het Aramees
meestal noemen, thuis spreken.

Zoveel mogelijk kinderen leren de Klassiek-
Syrische taal, vaak tijdens intensieve zomer-
cursussen in de kloosters — zowel in de landen
van de diaspora (onder andere in Nederland)
als in het Midden-Oosten. Deze training is
vooral gericht op hun participatie in de liturgie:
de kinderen worden tot diaken gewijd om als
koorzangers de liturgie mede te dragen. Deze
zangtraditie, waarin vanouds ook vrouwen
voor een belangrijk deel hebben geparticipeerd,
vormt het hart van het Syrisch-orthodoxe spiri-
tuele leven (Jarjour 2018; Bakker Kellogg 2018;
Varghese 2004).

De ‘Syrische traditie’
De Klassiek-Syrisch literaire en theologische
traditie werd niet alleen in de miafysitische
Syrisch-Orthodoxe Kerk voortgezet, maar ook
in de vaak als ‘nestoriaans’ aangeduide Kerk van
het Oosten. Deze kerk had haar zwaartepunt
oostelijker dan de Syrisch-Orthodoxe Kerk, in
het toenmalige Perzische Rijk, het huidige Iran
en Irak, en wordt daarom vaak ‘Oost-Syrische’
Kerk genoemd (naast de Syrisch-Orthodoxe
‘West-Syrische’ Kerk).

Zoals de verwijzing naar Nestorius al sug-
gereert, nam deze kerk een strikt dyofysitisch

20

‘nestoriaans’ standpunt in dat ondanks de
overeenkomsten met de formuleringen van
Chalcedon door de meerderheid van de kerken
werd afgewezen. Ondanks hun haast diame-
traal tegenovergestelde christologische positie,
erkenden en erkennen beide kerken elkaars ver-
bondenheid met de Klassiek-Syrische literaire
traditie en de seculiere Arameestalige tradities
die daaruit zijn voortgekomen (Teule 2018).

In Nederland is een kleine gemeenschap van
wat nu de Apostolische Assyrische Kerk van
het Oosten heet, de Mar Benyamin-parochie
in Zeist die tweewekelijks diensten organiseert.
De meeste van deze Assyriérs zijn in de jaren
negentig als vluchtelingen uit Irak in Nederland
terechtgekomen.

In de Osmaanse periode zijn daarnaast uit
beide kerken katholicke ‘getinieerde’ kerken
ontstaan: de Syrisch-Katholieke Kerk met haar
centrum in Sharfeh, Libanon, en de Chal-
deeuwse Kerk, met haar centrum in Irak. Beide
kerken functioneren in Nederland als onaf-
hankelijke parochies van de Rooms-Katholieke
Kerk (Teule & Murre-van den Berg, 2018).
Samen met de Maronitische Kerk van Libanon
en de Indiase Thomaschristenen vormen zij de
‘Syrische traditie’ binnen het wereldchristen-
dom (Brock & Taylor 2001; Butts et al. 2011;
Murre-van den Berg 2007 en 2015; King 2018).

Een etnisch-religieuze gemeenschap
De Osmanen die vanaf de zestiende eeuw een
groot deel van het Midden-Oosten beheers-
ten, namen grotendeels de oudere islamitische
tweedeling in ‘moslims’ en ‘volken van het boek’
(vooral joden en christenen) over. De laatste
categorie werd daarin weliswaar beschermd

WERELDCHRISTENDOM IN NEDERLAND



(dhimmi), maar betaalde daarvoor in de plaats
extra belasting.

Joden en christenen hadden daarnaast met
allerlei beperkingen te maken, vooral gericht
op de publieke erkenning van de islam en het
blijvende onderscheid tussen moslims en niet-
moslims. Hieronder waren bijvoorbeeld kle-
dingvoorschriften en restricties op het uitbrei-
den of vernieuwen van kerken. Zowel de hoogte
van de extra belastingen als de uitvoering van
de overige regels was echter sterk athankelijk
van tijd en plaats,
waarbij zowel lokale
als internationale fac-
toren van invloed wa-
ren (Sharkey 2017).

Een belangrijk aspect van wat gaandeweg het
‘millet-stelsel’ is gaan heten, was het feit dat de
religieuze gemeenschap, de millet (groep, natie),
steeds meer een sterke sociale en juridische
betekenis kreeg. Als inwoner van het Osmaanse
Rijk was je per definitie lid van een religieuze
gemeenschap, en dat bepaalde grotendeels je
sociale rechten en plichten. Daaronder viel veel
dat in Nederland onder het burgerlijk recht
valt: huwelijks- en scheidingsrecht, voogdij
over de kinderen en erfrecht. Over al die zaken
gingen de kerkelijke autoriteiten.

Juist toen het millet-stelsel in de negentiende
eeuw ingrijpend gemoderniseerd werd — inclu-
sief gelijkstelling van moslims en christenen en
meer lekeninvloed op het bestuur van de millets
— werd de sociaaljuridische kant van de millets
feitelijk verder versterkt. Deze bureaucratisering
en juridisering van de religieuze gemeenschap
droeg daarmee bij aan een groeiend besef van
eigenheid die zich in deze periode ook meer en

HANDELINGEN 2019 | 1

Bureaucratisering en juridisering
van de religieuze gemeenschap droeg bij
aan een groeiend besef van eigenheid

meer als ‘etnisch’ of ‘nationaal’ ging zien.

Het is daarom geen toeval dat de modernise-
ring van de millets samenviel met een sterke
toename van nationalisme. Enerzijds probeerde
het Osmaanse Rijk een brede en inclusieve
‘Osmaanse’ identiteit te creéren waarin joden,
christenen en moslims op gelijke voet zouden
staan, maar anderzijds groeide de invloed van
nationalisten in bijna alle groepen waaruit het
Osmaanse Rijk bestond.

In veel gevallen was dat nationalisme erop
gericht niet alleen
de macht van het
centraal-geregeerde
Osmaanse Rijk, maar
ook dat van de religi-
euze leiders te verkleinen. In sommige gevallen
leidde dat, zoals bij het Arabisch nationalisme,
tot een poging de religieuze verschillen te over-
stijgen en moslims, joden en christenen politiek
te verenigen. Hiermee verzetten de Arabische
nationalisten zich tegen het groeiende Turkse
nationalisme dat juist islam- en etniciteitnaties
verbond.

De reactie van christelijke groepen als die
van de Armeniérs en de Assyriérs van de Kerk
van het Oosten, was juist om de eigen reli-
gieuze gemeenschap steeds meer ook als een
moderne ‘natie’ te zien, vanuit een etnische
interpretatie van de religieuze gemeenschap.
Voor de Armeense activisten, die daarin door
de Russen aan de oostgrens van het Osmaanse
Rijk gesteund werden, betekende het ook dat ze
actief op zoek gingen naar een manier om een
onathankelijke Armeense staat te stichten. Een
deel van de Syrisch-orthodoxen was geinteres-
seerd in het ontluikende Assyrische nationa-

21



lisme, terwijl een groter deel zich afzijdig hield
van deze sterke politieke inkleuring van de
eigen gemeenschap (Becker 2015; Atto 2011).

Getraumatiseerde gemeenschap

Deze verschillende vormen van nationalisme
binnen het Osmaanse Rijk in combinatie met
groeiende druk op de Osmaanse buitengrenzen,
leidden er toe dat het Osmaanse Rijk in 1914 de
Duitse kant koos, tegen Rusland, Engeland en
Frankrijk. Vooral Rusland vormde een onmid-
dellijke dreiging aan
Turkije’s oostgrens.
Dat werd versterkt
door de angst dat de
Armeniérs in Oost-
Turkije de Russische kant zouden kiezen in de
hoop op een onathankelijk Armenié.

In reactie daarop werden niet alleen Russisch-
Armeense troepen aangevallen, maar werd
besloten alle Armeniérs uit de oostelijke pro-
vincies te verwijderen. Nadat in april 1915 de
Armeense leiders in Istanboel waren opgepakt
en omgebracht, werd daarna opdracht gegeven
aan lokale burgemeesters en provinciehoofden
om in hun gebieden alle Armeense mannen te
arresteren en om te brengen, en vrouwen en
kinderen op transport te zetten naar de Syrische
gebieden.

Deze transporten waren zo georganiseerd —
met weinig bewaking en geen voorzieningen
voor overnachting en voedsel — dat niet alleen
velen stierven van honger en uitputting, maar
dat allerlei rondtrekkende bendes de gelegen-
heid kregen voedsel en de schaarse bezittingen
van de gedeporteerden te roven, vrouwen te
verkrachten of tot huwelijken te dwingen, en

22

Pas meer dan honderd jaar na
de Armeense genocide — Sayfo, ‘het Zwaard’ —
komt de verwerking ervan op gang

samen met hun kinderen tot slaaf te maken.

De weinigen die deze gruwelijke transporten
overleefden, kwamen in Syrische kampen te-
recht. Hiervandaan vertrokken sommigen naar
Europa en de Verenigde Staten, anderen lukte
het een nieuw leven op te bouwen in Libanon,
Syrié en Palestina (Ak¢am 1999/2006).

De Armeense genocide betrof echter niet al-
leen Armeniérs. Hoewel de officiéle opdrachten
in de meeste gevallen expliciet over ‘Armeniérs’
spreken, werden de andere christenen in het
oosten van Turkije
meestal op dezelfde
manier behandeld. In
het oosten betrof dat
vooral Syrisch-ortho-
doxen, Syrisch-katholieken, Chaldeeérs, en
Assyriérs van de Kerk van het Oosten. Hun dor-
pen werden op dezelfde manier behandeld als
die van de Armeniérs, terwijl in de steden een
lokale burgemeester soms onderscheid maakte
en alleen de Armeniérs liet deporteren. In een
enkel geval lukte het de Syrisch-Orthodoxen
om hun dorp voor kortere of langere tijd tegen
de Turkse of Koerdische troepen te verdedigen
(Gaunt 2006).

Hoewel de Syrisch-orthodoxe gemeenschap
enorme klappen te verduren had gehad, lukte
het de overlevenden van de genocide, die in het
Aramees Sayfo (‘het Zwaard’) heet, sommige
van de dorpen in Turkije weer op te bouwen.
Tegelijkertijd begon, net als bij de Armeniérs,
de grootschalige migratie van de Syrisch-ortho-
doxen naar grotendeels dezelfde gebieden: de
Verenigde Staten, Libanon, Syrié¢ en Palestina
(Atto 2011).

Hoewel de Sayfo inmiddels meer dan honderd

WERELDCHRISTENDOM IN NEDERLAND



jaar is geleden, is pas de laatste jaren de verwer-
king hiervan op gang gekomen. Lang werden
alleen in de familiekring de verhalen van de
genocide doorverteld door de overlevenden of
hun kinderen. Sommige van hun getuigenissen
zijn op papier of video vastgelegd, maar in veel
gevallen werd er verder nauwelijks over gepraat.
Pas de laatste jaren, vooral nu de Armeense
genocide rond de herdenkingen in 2015 volop
in de belangstelling is gekomen, komen ook
in Syrisch-orthodoxe kring de verhalen los en
blijkt dat veel van wat er toen gebeurde nog
nauwelijks is verwerkt. De Nederlandse roman
van Stire Kaya-Cirik, Echo uit een onverwerkt
verleden (2013), brengt dit schrijnend tot leven.
Die verwerking heeft zowel een persoonlijke
kant (net als bij de overlevenden van de holo-
caust werken de trauma’s door in de tweede en
derde generatie) als een gemeenschappelijke
en publieke kant: om hiermee in het reine te
komen moet deze geschiedenis publiekelijk
worden verteld en erkend, niet alleen door
de Syrisch-orthodoxen zelf maar ook door
degenen met wie ze — in het Midden-Oosten,
Europa en elders — samenleven. Deze roep
om erkenning van wat er gebeurd is kan zich
inmiddels beroepen op groeiende wetenschap-
pelijke consensus over wat zich in 1915 heeft af-
gespeeld (Gaunt et al. 2017; Talay & Barthoma
2018).

Transnationale gemeenschap

De genocide van 1915 gaf de aanzet tot de vor-
ming van de huidige transnationale gemeen-
schap. Een deel van de Syrisch-orthodoxen
bleef in de regio en vestigde zich in Syrié,
Libanon en Palestina. In Syrié sloten de vluchte-

HANDELINGEN 2019 | 1

lingen zich deels aan bij al bestaande gemeen-
schappen in Homs, Aleppo en Damascus, maar
ze vormden ook nieuwe gemeenschappen in het
noordoosten, vooral in en rond de steden Has-
sake en Qamishli. Een ander deel vertrok naar
Noord- en Zuid-Amerika.

In 1923 week het patriarchaat dat tot dan
toe in Turkije was gevestigd, uit naar Homs
in Syrié; in 1959 volgde een verhuizing naar
het centrum van Damascus. Hoewel het oude
kerkelijke centrum in de Bab Touma-wijk nog
steeds wordt gebruikt, heeft het in de jaren ne-
gentig gebouwde klooster in Ma’arat Sayednaya
veel van zijn functies overgenomen. Inmiddels
is ook in Atchaneh (Bikfaya) in Libanon een
nieuw patriarchaal centrum geopend.

Daarnaast zijn de kloosters, zowel in het
Midden-Oosten als elders, belangrijke centra
van de transnationale gemeenschap: variérend
van het kleine maar belangrijke Mor Markos-
klooster in Jeruzalem, dat jaarlijks vele Syrisch-
orthodoxe bezoekers van over de hele wereld
verwelkomt, tot de grote oude kloosters in
Turkije, waarvan het Mor Gabriel-klooster het
belangrijkst is (Omtzigt et al. 2012; Murre-van
den Berg 2013).

Europese bisdommen vormen een
belangrijk zwaartepunt

Hoewel de leiding van de kerk daarmee duide-
lijk maakt dat het Midden-Oosten nog steeds
het hart van de kerk vormt, is de afgelopen
jaren de galutho of ballingschap steeds belang-
rijker geworden. In die internationale diaspora
vormen de Europese bisdommen — en in het
bijzonder die van Nederland, Duitsland en
Zweden, een belangrijk zwaartepunt.

23






De kern van deze gemeenschappen werd in
eerste instantie vooral gevormd door Syrisch-
orthodoxen uit het zuidoosten van Turkije, de
streek Tur Abdin tussen Midyat, Nusaybin en
Mardin. Later voegden zich daarbij ook Syrisch-
orthodoxe vluchtelingen uit het noordoosten
van Syrié en Irak.

Was de eerste groep vooral Arameestalig, de
vluchtelingen uit Syrié en Irak waren vooral
Arabischtalig. De Arabischtalige groep is veel
kleiner dan de Arameestalige, maar is de laatste
jaren uitgebreid met recente vluchtelingen uit
Syrié. Zij komen vooral uit Aleppo, Homs en
Damascus en zijn
vaak nakomelingen
van degenen die zich
na de Sayfo in Syrié
vestigden. Nadat deze
recente vluchtelingen in Nederland een voorlo-
pige status hebben gekregen, kiezen ze er vaak
voor zich in de Enschedese regio te vestigen,
omdat daar veel geloofsgenoten wonen en ze
via hen relatief makkelijk aan werk en huisves-

ting kunnen komen.

Grootfamilie en kerk

Voor de Syrisch-orthodoxen in Nederland geldt
dat ze over het algemeen op verschillende ma-
nieren met de lokale en transnationale gemeen-
schap verbonden zijn.

Allereerst is daar de hechte kring van de
grootfamilie. Een deel daarvan is vaak in de-
zelfde lokale Nederlandse parochie te vinden,
maar een ander deel is verspreid geraakt over
de hele wereld: sommigen relatief dichtbij in

< ‘Dit is mijn land’: Somalié — Vlissingen

HANDELINGEN 2019 | 1

De christelijke Syrisch-orthodoxen worden
door veel Europeanen vaak als moslim gezien
en hun kerken als moskeeén

Europa (behalve in Duitsland en Zweden zijn er
ook Syrisch-orthodoxe gemeenschappen in on-
der andere Oostenrijk, Zwitserland, Engeland,
Belgié), anderen ver weg in Noord-Amerika of
Australié. Een enkeling heeft nog familie in het
Midden-Oosten en treft op bezoek in de regio
de familieleden uit andere migratielanden.

Daarnaast onderhouden de meeste Suryoye
ook contact met de bredere gemeenschap via
allerlei verenigingen en politieke partijen.

Deze politieke en culturele organisaties
maken intensief gebruik van moderne
communicatiemiddelen, variérend van
satelliet-tv en
gedrukte publicaties
tot publicaties en
filmpjes op allerlei
sociale media.

De kerk is in dit alles zonder twijfel de be-
langrijkste transnationale factor. Hoewel er op
verschillende plekken in de wereld opleidings-
centra zijn ontstaan, vindt nog steeds een deel
van de training in het patriarchale centrum bij
Damascus plaats. Daarnaast houdt de patriarch
scherp zicht op wat er in de verschillende bis-
dommen gebeurt. De benoeming van bisschop-
pen wordt centraal aangestuurd, en religieuzen
en priesters komen vaak in andere landen en
parochies terecht dan waar ze vandaan komen.

Hoog oplopende discussies

De politieke en culturele verenigingen verte-
genwoordigen een breed spectrum aan opvat-
tingen, waarvan sommigen ook een duidelijke
politieke lading hebben. Van oudsher was de
‘Assyrische’ partij politiek actief. Deze partij
ontstond al in het Midden-Oosten en zocht

25



daarbij samenwerking met Assyriérs van de As-
syrische Kerk van het Oosten.

Behalve dat deze groep hun pre-christelijke
wortels voornamelijk in de Assyrische traditie
van Noord-Irak lokaliseert, heeft ze, vooral in de
context van de Assyrian Democratic Organiza-
tion (ADO) een lange geschiedenis van oppositie
tegen het regime in Syri€, in samenwerking met
Koerdische partijen in het noordoosten van Syrié.

De samenwerking met Koerden, die ook
in Noord-Irak aan de orde is, leidt ook tot
conflicten: in een poging om tegenover de
meerderheid in Bagdad of Damascus een eigen
provincie of staat op
te richten, zijn Koer-
den en Assyriérs (en
christenen meer in
het algemeen) lange
tijd bondgenoten, maar uiteindelijk ook rivalen
over bestuur, grond en schoolcurricula.

De niet-Assyrische groep was lange tijd
minder politiek actief en richtte zich vooral op
de kerkelijke en culturele tradities, met na-
druk op liturgie, taal en geschiedenis. Inmid-
dels is een deel van deze groep onder de naam
Arameeérs ook zeer actief geworden in het
lobbywerk voor de erkenning van de rechten
van de christenen als oorspronkelijke bewo-
ners van het Midden-Oosten. De belangrijkste
partij in deze, de World Council of Arameans
(WCA), zoekt daarbij enerzijds steun van VN-
en EU-commissies, anderzijds van veelal rechtse
partijen die de bescherming van de christenen
in het Midden-Oosten als politiek doel hebben.
In de lobby bij zowel internationale ngo’s als bij
nationale regeringen staat de erkenning van de
genocide van 1915 hoog op de agenda.

26

De gemeenschap is patriarchaal georganiseerd,
met de (groot)familie als kern en een
eigen Syrisch-orthodoxe-Nederlandse identiteit

Anti-islamitische agenda

Daarbij speelt soms ook een anti-islamitische
agenda een rol, want een van de lastigste discus-
sies in de Syrisch-orthodoxe gemeenschap is
die over de gewenste verhouding met moslims
en islam — zowel wat betreft de landen van
herkomst als de migratielanden. Athankelijk
van de persoonlijke ervaringen en de geschie-
denis van dorp en regio van herkomst, voeren
soms de positieve ervaringen van vriendschap
en politieke samenwerking met moslims de
boventoon. Vaker echter domineert een anti-
islamitische agenda, gevoed door de Turkse
ontkenning van de
genocide of mislukte
samenwerking met
Koerdische partijen
in Syrié en Noord-
Irak. Deze wordt versterkt door angst voor een
door de islam gedomineerd Europa.

De discussie hierover wordt nog verder
gecompliceerd door het feit dat de Syrisch-
orthodoxen door veel Europeanen vaak in
eerste instantie als moslim worden gezien en
hun kerken als moskeeén. Het onvermogen van
seculiere en soms ook christelijke Europeanen
om verschil te maken tussen christelijke en niet-
christelijke migranten, confronteert Syrisch-
orthodoxe christenen met het feit dat hun
christelijk geloof niet alleen lastig herkenbaar is
voor Europeanen, maar ook dat nadere uitleg
geen vanzelfsprekende opname in de Europese
cultuur impliceert.

Scheidingslijnen
De politieke en culturele verschillen tussen Ara-

mese en Assyrische groepen onder de Syrisch-

WERELDCHRISTENDOM IN NEDERLAND



orthodoxen hebben de afgelopen decennia
regelmatig tot hoogoplopende conflicten geleid.
In Nederland is daarbij het bisdom een eenheid
gebleven — in Zweden zijn door de kerk twee
bisdommen gecreéerd om de onderlinge span-
ningen tussen beiden groepen te kanaliseren.
Culturele verenigingen, voetbalverenigingen en
andere eigen organisaties zijn wel vaak langs

de lijnen van deze twee partijen georganiseerd.
Waar over het algemeen de Aramese benadering
meer support heeft, is lang niet iedereen in deze
groep daar intensief mee bezig.

Naast het verschil tussen Assyrisch en
Aramees, kunnen ook verschillen in regionale
afkomst, tussen de vooral Arabischtaligen uit
Syrié en de Arameestaligen uit Turkije, tot
verdere onderverdelingen leiden, zeker als die
scheidslijn gaat samenvallen met Assyrische en
Aramese politiek-nationale oriéntaties. Pogin-
gen om de moderne Aramese taal (Surayt) tot
dominante spreektaal binnen de gemeenschap
te maken, is maar beperkt succesvol: uiteinde-
lijk wordt meestal een combinatie van Arabisch,
Surayt, Nederlands, Engels en Duits gebruikt.

Vrouwen en meisjes

Een laatste punt van spanning binnen de
gemeenschap betreft de positie van vrouwen en
meisjes. Over het algemeen is de gemeenschap
patriarchaal georganiseerd, met de (groot)fa-
milie als kern van samenleven en eigen Syrisch-
orthodoxe-Nederlandse identiteit. Tegelijkertijd
worden in de meeste gezinnen zowel jongens
als meisjes gestimuleerd een goede opleiding

te volgen, liefst op hbo- of universitair niveau.
Ook blijven deze goed-opgeleide vrouwen
meestal werken nadat ze getrouwd zijn en

HANDELINGEN 2019 | 1

kinderen hebben gekregen, waarbij de zorg van
de kinderen met (inwonende) ouders of andere
oudere familieleden wordt gedeeld.

Hoewel dit enerzijds mogelijkheden biedt
voor vrouwen om zich verder te ontwikkelen,
ook buiten de eigen Syrisch-orthodoxe kring,
blijft het patriarchale model grotendeels in
stand. Ongetrouwde vrouwen moeten veel
meer op hun tellen passen dan single mannen,
vrouwen met een gezin dragen een zware last
van de zorg voor man, kinderen en oudere fa-
milieleden naast hun werk buiten de deur. In de
kerk geldt het patroon zoals in alle Oosters- en
Oriéntaals-orthodoxe kerken waarbij vrouwen
een (soms grote) rol spelen in het kerkbestuur,
maar niet in de kerkelijke hiérarchie kunnen
worden opgenomen.

Alleen als koorleden worden meisjes als
diaken (in de laagste rang) gewijd. Dit zorgt
weliswaar voor een hele zichtbare en hoorbare
bijdrage van vrouwen en meisjes aan de liturgie,
maar levert ook spanningen op, omdat ze niet
zoals hun mannelijke leeftijdsgenoten voluit
kunnen participeren en eventueel hogere (dia-
ken)wijdingen kunnen ontvangen.

Waar de discussie over vrouwelijke pries-
ters voor vrijwel alle Syrisch-orthodoxe leken
en geestelijkheid buiten het gezichtsveld ligt,
wordt wel hardop nagedacht of vrouwelijke
diakenen en de vrouwelijke religieuzen bredere
maatschappelijke, theologische en liturgische
functies zouden kunnen vervullen.

Conclusies

In de afgelopen vijftig jaar is in Nederland een
sterke Syrisch-orthodoxe gemeenschap ont-
staan, die geworteld in de Nederlandse samen-

27



leving haar banden met de transnationale
Syrisch-orthodoxe gemeenschap onderhoudt.
Velen van wie de ouders in de jaren zeventig en
tachtig in Nederland zijn aangekomen, hebben
een goede opleiding en goede banen, ook al

is dit niet voor iedereen gelukt. Via sociale en
politieke organisaties geven velen van hen actief
inhoud aan hun Syrisch-orthodoxe identiteit,
maar het is toch vooral de kerk, met klooster
en parochie, die daarbij een centrale plaats in-
neemt. Verschillende onderzoekers hebben hier
de afgelopen jaren aandacht aan besteed.

Tegelijkertijd moet geconstateerd worden dat
er dringend vervolgonderzoek nodig is naar de
manier waarop de Syrisch-orthodoxe gemeen-
schap in de Nederlandse samenleving haar
plaats vindt. Dit betreft vragen rond relaties
met Nederlanders van buiten de eigen Syrisch-
orthodoxe kring, maar ook andere aspecten van
integratie, zoals het gebruik van andere talen
naast het Nederlands en de hoogte van oplei-
ding en inkomen in vergelijking met andere
Nederlanders. Daarnaast zijn voor de kerkelijke
praktijk vragen rond de contacten met andere
kerken (katholiek, protestants, evangelisch),
maar in het bijzonder die van de Oosters- en
Oriéntaals-orthodoxe tradities van belang.

Tot slot stelt zich de vraag naar de mate en
vorm van secularisering in deze kring. Het
meeste onderzoek is gedaan naar de scherpere
scheiding tussen het religieuze en niet-religi-
euze domein, zoals die zichtbaar wordt in de
groeiende nadruk op de etnische identiteit. Of
er ook sprake is van afname van de religieuze
betrokkenheid en dagelijkse religieuze praktijk,
of van een bewust afscheid nemen van de Sy-
risch-Orthodoxe Kerk, is nog niet onderzocht.

28

Incidentele waarnemingen doen vermoeden dat
ook deze processen wel degelijk plaatsvinden,
maar om deze wat minder zichtbaarder proces-
sen te begrijpen vergt nader onderzoek.

Heel zichtbaar daarentegen is het grote elan
waarmee de Syrisch-Orthodoxe Kerk haar leden
motiveert tot gemeenschap en onderlinge zorg,
tot een actief christelijk leven in de bevestiging
van die bijzondere rijke christelijke cultuur, die
ondanks geweld en uitsluiting nog steeds wordt
doorgegeven aan de nieuwe generaties. <|

Literatuur

Aartsbisdom van de Syrisch-Orthodoxe Kerk in
Nederland / Syrisch-orthodox Jongeren Platform
(2017). Hemels brood & geestelijke drank. Syrisch-
orthodoxe Eucharistieviering [ lahmo $mayyono
w-$eqyo ruhonoyo]. Glane-Losser: Bar Ebroyo Press.

Akgam, T. (1999/2006). A Shameful Act. The Arme-
nian Genocide and the Question of Turkish Respon-
sibility. Londen: Constable.

Atto, N. (2011). Hostages in the Homeland, Orphans
in the Diaspora: Identity Discourses among the Assy-
rian/Syriac Elites in the European Diaspora. Leiden:
University Press.

Bakker Kellogg, S. (2015). Ritual sounds, political
echoes: Vocal agency and the sensory cultures of
secularism in the Dutch Syriac diaspora. American
Ethnologist 42, no. 3, 431-445.

Becker, A. (2015). Revival and Awakening: Christian
Mission, Orientalism, and the American Evange-
lical Roots of Assyrian Nationalism (1834-1906).
Chicago: Chicago University Press.

Brock, S., Taylor, D.G.K. (2001). The Hidden Pearl:
The Heirs of the Ancient Aramaic Heritage. Rome:
Trans World Film Italia. (Nederlandse vertaling:
De verborgen parel).

Butts, A.M., Brock, S., Kiraz, G., Van Rompay, L.
(2011). Gorgias Encyclopedic Dictionary of the
Syriac Heritage. Piscataway, NJ: Gorgias Press.

Gaunt, D. (2006). Massacres, Resistance, Protectors:
Muslim-Christian Relations in Eastern Anatolia
during World War I. Piscataway, NJ: Gorgias Press.

WERELDCHRISTENDOM IN NEDERLAND



Gaunt, D., Atto, N., Soner O. Barthoma, S.0. (2017).
Let Them Not Return: Sayfo — The Genocide against
the Assyrian, Syriac and Chaldean Christians in the
Ottoman Empire. New York, Oxford: Berghahn
Books.

Jarjour, T. (2018). Sense and Sadness: Syriac Chant in
Aleppo. Oxford: Oxford University Press.

King, D. (red.) (2018). The Syriac World. Londen:
Routledge.

Murre-van den Berg, H. (2007). Syriac Christianity.
In: K. Parry (ed.), The Blackwell Companion to
Eastern Christianity. Blackwell Publishing: Mal-
den/Oxford/Victoria, 249-268.

Murre-van den Berg, H. (2013). A Center of Trans-
national Syriac Orthodoxy: St. Mark’s Convent in
Jerusalem. Journal of Levantine Studies 3 nr. 1,61-83.

Murre-van den Berg, H. (2015). Classical Syriac and
the Syriac Churches: A Twentieth-Century History.
In: M. Doerfler, E. Fiano, K. Smith, Syriac Encoun-
ters: Papers from the Sixth North American Syriac
Symposium, Duke University, 26-29 June 2011.
Peeters: Louvain, 119-148.

Murre-van den Berg, H. (2018). De Syrisch-ortho-
doxe Kerk. In: Teule & Briining, 158-171.

Omtzigt, PH., Tozman, M.K., Tyndall, A. (red.)
(2012). The Slow Disappearance of the Syriacs
from Turkey and of the Grounds of the Mor Gabriel
Monastery. Berlijn: LIT Verlag.

Schukkink, A.J. (2003). De Suryoye: een verborgen
gemeenschap: een historisch-antropologische studie
van een Enschedése viuchtelingengemeenschap
afkomstig uit het Midden-Oosten. Proefschrift Vrije
Universiteit, Amsterdam.

Sharkey, H.J. (2017). A History of Muslims, Christians
and Jews in the Middle East. Cambridge: Cam-
bridge University Press.

Slageren, J. van, i.s.m. Salaam Somi (2018). In gesprek
met Mor Polycarpus, Aartsbisschop van de Syrisch-
Orthodoxe Kerk van Antiochié in Nederland. Glane-
Losser: Bar Ebroyo Press.

Talay, Shabo, Sone O. Barthoma (2018). Sayfo 1915.
An Anthology of Essays of the Genocide of Assyrians/
Arameans during the First World War. Piscataway
NJ: Gorgias Press.

Teule, H., Murre-van den Berg, H. (2018). De Wes-
terse Kerken in het Midden-Oosten. In: Teule &
Briining, 493-503.

HANDELINGEN 2019 | 1

Teule, H. & Briining, A. (red.) (2018), Handboek
Oosters Christendom. Leuven: Peeters.

Teule, H. (2018). De (Assyrische) Kerk van het Oosten.
In: Teule & Briining, 172-186.

Van Rompay, L. (2018). De onathankelijke volksker-
ken tot aan de Arabisch-islamitische veroveringen
(451-641). In: Teule & Briining, 21-49.

Varghese, B. (2004). West Syrian Liturgical Theology.
Aldershot: Ashgate.

Websites

Assyrian Democratic Organization (ADO):
en.ado-world.org/

Assyrian International News Agency (AINA):
www.aina.org/

Mar Benyamin Church Holland:
www.marbenyamin.nl/

World Council of Arameans (WCA):
www.wca-1ngo.org/

St. Ephrem The Syrian Monastery (website van Mor
Ephrem-klooster, boekhandel en Nederlands
aartsbisdom): morephrem.com/

Surayt-Aramaic Online: surayt.com/

Syrian orthodox Patriarchate of Antioch:
syriacpatriarchate.org/

Syrisch-orthodox Jongeren Platform:
sojp.nl/ - zie ook Facebook-pagina:
www.facebook.com/hetsojp/

Heleen (prof.dr. H.L.) Murre-van den Berg is
bijzonder hoogleraar Qosters christendom aan
de Radboud Universiteit Nijimegen en directeur
van het Instituut voor Qosters Christendom.

E hlmvandenberg@ivoc.ru.nl

29






PRAKTIJK | SimoN DE Kam

Samen met alle heiligen

Protestantse en interculturele kerken

‘Moge Hij [de Vader van elke gemeenschap, SAK] vanuit Zijn rijke luister uw innerlijke

wezen kracht en sterkte schenken door Zijn Geest, zodat door uw geloof Christus kan gaan

wonen in uw hart, en u geworteld en gegrondvest blijft in de liefde. Dan zult u samen met

alle heiligen de lengte en de breedte, de hoogte en de diepte kunnen begrijpen, ja de liefde

van Christus kennen die alle kennis te boven gaat, opdat u zult volstromen met Gods

volkomenheid’ (Efeziérs 3:16-19).

Tussen ideaal en werkelijkheid
ovenstaande bijbeltekst schetst mij het
ideaal voor de samenwerking tussen
protestantse kerken en interculturele

kerken in Nederland. De grote diversiteit van

interculturele kerken ervaar ik als een zegen,
want hierdoor kunnen we samen de liefde van

Christus nog breder en dieper leren kennen.

Voor mijzelf begon dat twintig jaar geleden,
toen het fenomeen ‘interculturele kerken’ totaal
nieuw was voor mij. Samen met een groep
studenten van Bijbelschool De Wittenberg werd
ik rondgeleid in Amsterdam-Zuidoost, in de

Bijlmer, langs wat we toen ‘migrantenkerken’

noemden. Jan de Jonge, ouderling van de Pro-

testantse Kerk aldaar, verzorgde deze rondlei-
ding (hij doet dat nog steeds). Ik werd diep
getroffen door het inspirerende geloofsleven en
tegelijkertijd de diepe nood en armoede.

Sindsdien zijn interculturele kerken steeds
meer voor me gaan leven en de ontmoetingen

< ‘Dit is mijn land’: Hindeloopen — Mexico

HANDELINGEN 2019 | 1

met leden van deze kerken en hun leiders een
voortdurende inspiratie. Op 1 januari 2017 ben
ik aangesteld als verbindend specialist intercul-
turele kerken bij Kerk in Actie van de Protes-
tantse Kerk in Nederland.

In dit artikel bespreek ik eerst het begrip
‘interculturele kerken’. Na een korte schets van
de geschiedenis van de interculturele kerken en
de huidige stand van zaken van relaties tussen
de Protestantse Kerk in Nederland en enkele in-
terculturele kerken, beschrijf ik de idealen achter
de samenwerking. Vervolgens schets ik vijf
punten van aandacht bij deze samenwerking en
ik sluit af met een concreet plaatselijk voorbeeld.

Het begrip ‘interculturele kerken’

Ik gebruik bij voorkeur de aanduiding ‘intercul-
turele kerken Hiermee wordt aangegeven dat
veel leden de Nederlandse nationaliteit hebben
en deelnemen aan de Nederlandse cultuur,
maar tegelijk hebben zij een andere culturele
achtergrond. Samen met de eigen taal is dit ook
de bestaansreden van deze kerken.

31



De geloofsgemeenschap met de specifieke cul-
turele achtergrond geeft een thuisgevoel. Om-
dat de leden ervan tussen twee culturen leven,
is de term ‘intercultureel’ van toepassing. Onder
deze term vallen ook de kerken die bewust kie-
zen voor multiculturele gemeenteopbouw.

De aanduidingen ‘migrantenkerken’ of ‘al-
lochtone kerken’ gebruik ik liever niet. Veel
kerken geven hier zelf niet de voorkeur aan,
mede omdat als gevolg van het maatschappe-
lijk debat dat gevoelsmatig de lading heeft van
‘lemand die hier eigenlijk niet hoort’. Ze zien
zichzelf als Nederlanders, ze horen hier en zijn
hier geworteld; en ze zien zichzelf als christen,
onderdeel van een grotere christelijke gemeen-
schap. Als kerk in Nederland willen ze als
Nederlandse kerken worden gezien, weliswaar
met een andere culturele achtergrond maar wel
een Nederlandse kerk. Een meer neutrale term
zou zijn ‘internationale kerk, maar het nadeel
daarvan is dat nationaliteit meestal niet de
eerste reden is om bij elkaar te komen.

Tegelijkertijd zie je dat in het kerkelijk veld
autochtone kerkgemeenschappen en intercultu-
rele kerken nog behoorlijk gescheiden van elkaar
opereren. Het is in een artikel als dit een worste-
ling om niet in wij-zij-formuleringen te verval-
len. De fundamentele eenheid van de christelijke
familie hoort wat mij betreft centraal te staan,
hoewel ik daarbinnen wel oog wil houden voor
de onderlinge verschillen die er zijn.

Migratiegeschiedenis en interculturele
kerken

Nederland telt volgens het platform Samen
Kerk in Nederland (SKIN) minstens 800.000
christenmigranten. De meeste daarvan zijn

32

rooms-katholiek, maar er zijn ook protestanten,
oosters-orthodoxen, leden van Afrikaanse auto-
nome kerken, enzovoorts. Wanneer de Europese
interculturele kerken erbij opgeteld worden,
dan komt het Amerikaanse Pew Research Cen-
ter zelfs tot 1,3 miljoen christenmigranten in
Nederland.

De Vlaamse filosoof David Dessin schrijft in
zijn boek God is een viuchteling dat de voort-
gaande vergrijzing in de gevestigde christelijke
kerken in combinatie met een instroom van
nieuwe christelijke groeperingen zelfs zal zor-
gen voor een volledig nieuw christendom in de
lage landen.

Voorwaar een belangrijke reden om eerst enig
zicht te krijgen op de ‘nieuwe’ christelijke ge-
loofsgemeenschappen, de interculturele kerken.
De variatie is enorm. Ik schets vijf stromen met
daarbij enkele typeringen van geloofstradities.

Vijf migrantenstromen

De eerste interculturele kerken in ons land
ontstonden in de zestiende eeuw, de laatste zijn
bij wijze van spreken gisteren gesticht.

+ In de zestiende eeuw vluchtten aanhangers
van Calvijn vanuit Belgi¢ en Frankrijk naar
de Nederlanden. Zij vormden de Waalse ker-
ken. Een eeuw later weken Franse hugenoten
uit naar ons land. In 1683 stichtten Schotse
zeelui, kooplui en soldaten de Schotse Lu-
therse Kerk en Armeniérs de Armeens Apos-
tolische Kerk. Ruim een eeuw later stichtten
Finse en Noorse zeelui zeemanskerken.

Vlak voor de Tweede Wereldoorlog richtten
Indonesische protestanten de Persekutuan
Kristen Indonesia (Perki) op.

WERELDCHRISTENDOM IN NEDERLAND



+ Na de Tweede Wereldoorlog kwam bij de
dekolonisatie een tweede stroom migranten:
Molukkers en andere Indonesiérs, Surina-
mers en Antillianen. De manier waarop de
Molukkers in Nederland moesten blijven gaf
de nodige spanningen tot aan treinkapin-
gen toe. De Molukse geloofsgemeenschap-
pen waren en zijn dikwijls dragers van de
Molukse identiteit en deze spanningen zijn
binnen hun geloofsgemeenschappen dan
duidelijk merkbaar.

Een derde stroom bracht vanaf eind jaren
zeventig mensen uit Azié, Afrika en Latijns-
Amerika naar ons land, vooral vluchtelin-
gen. Zij stichtten onder andere evangelische
geloofsgemeenschappen, soms als dochter-
gemeente vanuit het land van herkomst.

Een vierde stroom kwam op gang rond
2000 en bestaat voornamelijk uit arbeids-
migranten uit Oost-Europa. Deze arbeids-
migranten uit Oost-Europa stichtten hun
eigen geloofsgemeenschappen, voorna-
melijk katholieke en orthodoxe parochies.
Zoals Poolse Rooms-Katholieke, maar ook
Servisch-Orthodoxe en Macedonisch-
Orthodoxe kerken.

Sinds 2010 neemt de vlucht- en asiel-

migratie toe vanuit het Midden-Oosten,
onder andere als gevolg van de burgeroorlog
in Syrié. Ook vanuit Afrika en in het
bijzonder Eritrea vluchten mensen naar het
veilige Europa. Onder andere Oriéntaals-
Orthodoxe kerken groeien hierdoor, zoals
de Syrisch-Katholieke Kerk, de Syrisch-
Orthodoxe Kerk en de Eritrees-Orthodoxe
Kerk.

HANDELINGEN 2019 | 1

De grote diversiteit en veelkleurigheid van
interculturele kerken is enigszins te duiden
door deze vijf stromen. De Protestantse Kerk in
Nederland heeft haar eigen historie in relatie tot
deze stromen. Daarom volgt nu een korte stand
van zaken wat betreft de huidige relaties.

Relaties PKN en interculturele kerken
Voordat we naar de idealen gaan, is het goed
om te constateren dat de Protestantse Kerk in
Nederland (PKN) de oecumenische relaties
vooral ontwikkeld heeft via de Wereldraad van
Kerken, de Nederlandse Raad van Kerken en de
plaatselijke afdelingen. Er zijn echter ook enkele
interculturele kerken waarmee meer specifieke
banden zijn aangehaald, mede omdat deze
kerken zijn voortgekomen uit het zendingswerk
van de voorlopers van de Protestantse Kerk.

Onderdeel van de PKN:

1. In mei 2012: de Urdu-gemeente Nederland.
Een geloofsgemeenschap met Pakistaanse
wortels. De vieringen zijn voor het grootste
deel in het Urdu, de officiéle Pakistaanse taal.

2. Op 20 april 2018 besloot de generale synode
tot de toetreding van vier Indonesische
gemeenten tot de Protestantse Kerk. De
vieringen zijn voor het grootste deel in het
Indonesisch.

Associatie met de PKN:

1. GKIN: de Gereja Kristen Indonesia Neder-
land (GKIN) of Indonesisch-Nederlands
Christelijke Kerk manifesteert zich sinds
7 juli 1985 als een kerk in Nederland met
het doel het evangelie van Jezus Christus

33



te verkondigen en pastorale zorg te bieden,
in het bijzonder aan broeders en zusters uit
Indonesié, die een andere geloofsbeleving
hebben dan de Nederlanders.

2.1In 2010 heeft de PKN een partnerschap gesloten
met de Presbyterian Church of Ghana, al jaren
nauw verbonden met verwantschap in geloof en
kerkorde. Nederland telt meer Ghanese kerken,
onder meer in Amsterdam-Zuidoost en Den
Haag en sinds een jaar ook in Almere.

3. GIM: de Geredja Indjili Maluku (Molukse
Evangelische Kerk), gesticht in 1952 en via
het Moluks Theologisch Beraad verbonden
met de Protestantse Kerk in Nederland. De
GIM telt 25.000 leden en komt samen op 65
plaatsen in Nederland.

Bijdrage aan discussie over migratie
In samenwerking met andere kerken worden
concrete idealen geformuleerd en gerealiseerd.
Allereerst is er de bijdrage aan het maatschap-
pelijke debat over migratie.

Op 16 november 2018 ontvingen de leden
van de generale synode van de Protestantse
Kerk in Nederland als eerste het boek Van mi-
grant tot naaste. Plaatsmaken voor jezelf. Hierin
worden de idealen goed verwoord:

‘Dit boek gaat over migratie, omdat het nodig

is dat we daar met elkaar over spreken, vanuit

de overtuiging dat migratie geen probleem

is dat gemanaged moet worden, maar dat

ons primair uitdaagt om als migranten en

niet-migranten vreedzaam samen te leven als

naasten. Dat vraagt om een open samenleving
die ruimte biedt aan heel diverse mensen die
geen vreemdeling voor elkaar blijven, maar
elkaars naasten worden. Een samenleving

34

waarin de hoop op vreedzaam samenleven
het wint van de angst voor de vreemdeling’

Oproep tot samenwerking

‘In de overtuiging dat wij als mensen aan elkaar
gegeven zijn, ligt de opdracht om elkaar over
grenzen van verschillen heen te ontmoeten, ob-
serveert Kathleen Ferrier treffend in genoemd
boek. Zij constateert: ‘Nederlandse kerken
vinden het moeilijk om migrantenchristenen
te zien zoals zij zichzelf zien. In migrantenker-
ken zijn vaak lange diensten van vier, vijf uur.
Maak dat als autochtoon eens mee. Niet als iets
exotisch, maar als: zo kan het ook’

Ook Samuel Lee relativeert het belang van ge-
zamenlijke vieringen. Hij gelooft er niet in om
samen in één kerk te zitten. ‘Migrantenchriste-
nen hebben in de kerkdiensten een heel andere
cultuur dan Nederlandse christenen. Christe-
lijke eenheid zit niet in het gebouw, maar in je
hart, je handelen en in je karakter’, stelt hij vast.
‘We zijn niet aan elkaar gegeven om kopieén
van elkaar te worden, maar om in onze veel-
kleurigheid en diversiteit de grootheid van God
te weerspiegelen. Om elkaar aan te scherpen en
te verrijken, om elkaars naasten te zijn.

Slavernijverleden
Voordat ik iets zeg over de samenwerking zelf,
belicht ik een ander punt dat aandacht verdient.
Uit het koloniale verleden wordt dikwijls in
de eerste plaats het slavernijverleden genoemd.
Het is belangrijk om de impact hiervan te
duiden. Tegelijk is dit voor veel migrantenchris-
tenen niet het eerste. Wat veel migrantenchris-
tenen eerst noemen is dankbaarheid dat het
evangelie verkondigd werd. De bevrijding die

WERELDCHRISTENDOM IN NEDERLAND



het geloof in deze goede boodschap gebracht
heeft en brengt is groot. Des te meer is het wel
wrang, dat er ook een slavernijverleden is.

In Van migrant tot naaste constateert Kathleen
Ferrier dat het slavernijverleden nog volop
doorwerkt in onze samenleving: ‘Er zijn nog al-
tijd structuren van superioriteit en inferioriteit
die direct te herleiden zijn tot het slavernijverle-
den. Het gaat erom dat we het verleden van de
slavernij onder ogen zien. Niet om met beschul-
digende vingers te wijzen, maar om samen aan
de toekomst te werken.

In juni 2013, honderdvijftig jaar na de
afschaffing van de slavernij, heeft de Raad van
Kerken namens achttien kerken schuld beleden
over de rol die Nederlandse kerken hebben
gespeeld tijdens de slavernij. ‘We erkennen onze
betrokkenheid in het verleden van afzonderlijke
kerkleden en van kerkelijke verbanden bij het in
stand houden en legitimeren van de slavenhan-
del’, luidt een van de kernzinnen in het docu-
ment. Veel gelovigen lieten zich leiden door
‘misplaatst winstbejag en machtsmisbruik’ De
Protestantse Kerk in Nederland voegde hieraan
toe: ‘Met spijt en schaamte moet worden uitge-
sproken dat dit alles deel is van ons verleden als
kerken’

De recente zwartepietendiscussie illustreert
dat een dergelijk gesprek over ons slavernijver-
leden nog steeds niet eenvoudig is. Toch zullen
deze gesprekken gevoerd moeten worden, want
de discussie laait regelmatig op. Het zou goed
zijn als lokale protestantse gemeenten hun
zusters en broeders uit migrantengemeenten
uitnodigen en hierover met elkaar in gesprek
gaan om elkaars verhalen en pijn te delen’

Mijns inziens is het stilstaan bij het slavernij-

HANDELINGEN 2019 | 1

verleden vooral vruchtbaar, wanneer er daarna
zinvol gezamenlijk verder gekeken kan worden
naar de toekomst. Opnieuw is het van belang
om tijdens het opbouwen van een relatie de tijd
te nemen om goed naar elkaar te luisteren.

Samenwerking

Bij de samenwerking tussen een protestantse
kerk en een interculturele kerk noem ik vijf
punten die van belang zijn.

* Verlangen naar eenheid in diversiteit

Het opbouwen van een relatie tussen een pro-
testantse kerk en een interculturele kerk moet
in mijn ogen gefundeerd zijn op een geestelijk
verlangen naar eenheid tussen christenen en
kerken onderling, met respect voor de onderlin-
ge diversiteit. Deze eenheid is iets waartoe Jezus
ons in de Bijbel meermaals oproept (zie bijv.
Johannes 17:21). Het is niet iets vrijblijvends,
maar een principe waaraan we continu moeten
blijven werken.

Wereldwijd vormen we een christelijke fami-
lie. Je ontdekt in christenen van elders familie-
leden die je eerder niet kende; dat geeft een
gevoel van vreugde en rijkdom. Soms ervaar je
wederzijds ongemak, dat hoort er ook bij. Dat
beschouw ik ook als een zegen; omdat ongemak
je vaak wijst op wat er toe doet en wat geleerd
moet worden. In Efeziérs 3:17-19 lezen we dat
we alleen ‘samen met alle heiligen’ de volheid
van Christus leren kennen en iets kunnen vat-
ten van de grootheid van God.

 Zoek elkaars talenten

Interculturele kerken zijn zeer rijk aan talenten
en aan geestelijke kracht. Ze hebben een groot

35



sociaal en cultureel kapitaal dat van toegevoeg-
de waarde kan zijn. Dankzij een bepaalde taal
en cultuur kunnen ze makkelijker in contact
komen met mensen met een vergelijkbare ach-
tergrond en bruggenbouwers zijn. Andersom
kunnen protestantse kerken een veilige plek
vormen voor leden van interculturele kerken
die juist liever hulp zoeken bij een andere kerk
dan die van henzelf. Deze voorkeur verschilt per
persoon. Als je weet welke talenten of toege-
voegde waarde jouw eigen gemeenschap en die
andere gemeenschap heeft, kun je beter zien op
welke punten je elkaar kunt aanvullen.

In de relatie is het daarom belangrijk om de
tijd te nemen om elkaar te leren kennen. Dat
klinkt misschien simpel, maar het werkt niet
om met een plan naar een interculturele kerk
te gaan, je plan voor te leggen en daar dan con-
crete afspraken over te willen maken. Plannen
moet je samen maken, die moeten groeien van-
uit een relatie waarin je ontdekt wat de visie en
de talenten van de ander zijn. Zo kun je zoeken
naar een gelijkwaardige vorm van samenwer-
king waarin iedereen naar vermogen bijdraagt
en gewaardeerd wordt om datgene wat hij en zij
kan bijdragen.

* Houd rekening met de verschillende
hiérarchische structuren
Veel interculturele kerken kennen een episco-
paalse structuur. De leiding en verantwoorde-
lijkheid van de geloofsgemeenschap ligt bij de
plaatselijke priester en daarboven bij de bis-
schop of aartsbisschop. Zo kan het zijn dat de
dirigent van het Koptische Koor toestemming
aan zijn priester moet vragen of het Kerkkoor
mee kan doen met een Choir Festival. Ook con-

36

gregationalistische kerken, dikwijls pinksterker-
ken, kennen een sterk hiérarchische structuur.

Protestanten kennen een presbyteriaanse
structuur. Wanneer er iets nieuws gedaan wordt
in de kerk, besluit de kerkenraad daarover. Ook
hier is het van belang om geen oordeel te heb-
ben over welke manier beter is, maar respect te
tonen voor de manier waarop de ander leiding
geeft aan de geloofsgemeenschap.

Veel interculturele kerken hebben geen dia-
kenen zoals de protestantse kerken die kennen;
het zijn kerken van een andere denominatie
en met een andere functieverdeling. Ortho-
doxe kerken kennen wel diakenen: mensen
die in principe voorbereid worden tot priester
of monnik. Het ontbreken van een formele
diaconie zoals die binnen protestantse ker-
ken gebruikelijk is, betekent niet dat er geen
zorg wordt gedragen voor arme of kwetsbare
mensen. Veel interculturele kerken hebben een
meer holistische werkwijze. Dat wil zeggen dat
ze de verschillende aspecten van het mens-zijn
— materieel, lichamelijk, emotioneel, spiritueel,
relationeel — in hun onderlinge samenhang
zien. Het is typisch Nederlands om dienstverle-
ning in aparte hokjes te verdelen.

* Ontdek de mogelijkheden van de tweede
en derde generatie
De tweede en derde generatie heeft Nederlands
steeds meer als moedertaal. Bovendien zijn zij
meer gewend dan hun ouders of grootouders
die zich in Nederland kwamen vestigen. Er is
veel gezegd en geschreven over de problematiek
van deze tweede of derde generatie. Ook hier
geldt dat we vooral de mogelijkheden moeten
zien. Van belang is om deze tweede en derde

WERELDCHRISTENDOM IN NEDERLAND



generatie ook bij het christelijk geloof te blijven
betrekken. Nieuwere interculturele kerken
kunnen leren van interculturele kerken die al
langer in Nederland zijn. Een goede houding
en woorden vinden in deze tijd van seculari-
satie is voor de jeugd en jongeren binnen de
Protestantse Kerk en andere gevestigde kerken
een grote uitdaging. Dat is voor interculturele
kerken evenzeer een grote uitdaging. Meer geza-
menlijk optrekken in deze uitdaging strekt tot
aanbeveling.

* Houd rekening met verschil in financiéle
uitgangspositie

Veel protestantse kerken maken een proces

mee van krimp en financiéle achteruitgang,

wat tot allerlei pijnlijke en emotionele interne

processen kan leiden. Veel interculturele kerken

beseffen dit niet. En andersom weten weinig au-

tochtone christenen hoe interculturele kerken

financieel in elkaar zitten.

Wederzijds leven er soms wel allerlei ideeén
over de ander. Onder autochtone christenen
merk ik bijvoorbeeld wel eens wantrouwen
dat een voorganger van een interculturele kerk
vooral voor eigen gewin bezig is, en niet helpt
als iemand bij hem of haar om hulp aanklopt.

Het gebrek aan transparantie over elkaars
financiéle positie kan ook leiden tot misverstan-
den. Bijvoorbeeld als een kerk een behoorlijke
verhuurprijs vraagt en de hurende (intercultu-
rele) kerk dat eigenlijk niet kan betalen. Omdat
men zich schaamt en/of simpelweg echt een
gebouw nodig heeft, wordt dat niet gezegd,
waardoor er betaalachterstand ontstaat. Dat
leidt weer tot frustratie van de verhurende kerk,
die suggereert dat interculturele kerken voor

HANDELINGEN 2019 | 1

een dubbeltje op de eerste rij willen zitten en
alleen maar willen profiteren.

Interculturele kerken kunnen het gevoel
hebben dat ze alleen maar gebruikt worden om
er geld aan te verdienen, zodat er bijvoorbeeld
mooie glas-in-lood ramen in het gebouw kun-
nen komen. En dat is weer iets dat voor hen
geen prioriteit verdient boven het tiberhaupt
gebruik kunnen maken van het gebouw.

Financiéle positie interculturele
kerken

Al deze ervaringen tussen interculturele en
autochtone kerken beinvloeden de financiéle
reputatie over en weer, en kunnen de relatie
schade toebrengen. Hoe zitten interculturele
kerken financieel in elkaar?

Van de interculturele kerken heeft meer dan
tachtig procent geen betaalde voorganger in
dienst, en meer dan zeventig procent heeft geen
eigen gebouw. De kerken draaien volledig op
giften van kerkleden, ze hebben nauwelijks op-
gebouwd vermogen of legaten uit het verleden.
Ze zijn veel succesvoller dan protestantse ker-
ken in het aantrekken van migrantenchristenen;
de meeste protestantse kerken zijn nog behoor-
lijk wit. Sommige interculturele kerken zijn
nog aan het overleven in Nederland. De leden
hebben lagere inkomens, kampen met discrimi-
natie op de arbeidsmarkt, en de mensen die wel
een goed inkomen hebben dragen naar verhou-
ding een groot deel van de lasten van hun eigen
gemeenschap.

Simpel gezegd, ze hebben naar verhouding
minder vermogen en grotere lasten dan een ge-
middelde protestantse kerk. Een groot deel van
hun budget gaat naar het betalen van de huur,

37

>



er blijft vaak weinig over voor andere zaken als
hulp aan de armen. Vaak betaalt de voorgan-
ger en één of twee leiders uit eigen zak eten en
andere materiéle hulp voor mensen die daar om
vragen, ook voor mensen van buiten de eigen
kerk.
Een voorbeeld: in sommige kerken heeft veertig
procent van de mensen werk, veertig procent
zit zonder werk, en twintig procent heeft geen
papieren. Hierdoor moet de werkenden 40%
bijleggen voor de overige zestig procent. Deze
onderlinge solidariteit is zeer waardevol, maar
werkt beperkend op de capaciteit om extern ook
nog uitgebreid aan missie of diaconaat te doen.
Hun begrijpelijke verlangen naar gelijkwaar-
digheid en gevoel van eigenwaarde verhinderen
soms dat ze hier openlijk over spreken.
Interculturele kerken hebben vaak wel de
intentie om iedereen te helpen, ongeacht
of die persoon lid is van de kerk of niet. Er
zijn ook interculturele kerken die zich in de
praktijk beperken tot een bepaalde doelgroep,
zoals bijvoorbeeld gemeenschappen waar veel
expats komen. Vanwege hun tijdelijke verblijf
in Nederland komen deze gemeenschappen
vaak minder in aanraking met de omringende
samenleving.
Dit wil overigens nadrukkelijk niet zeggen
dat alle interculturele kerken weinig financiéle
draagkracht hebben. Er zijn ook intercultu-
rele kerken die een betere sociaaleconomische
positie hebben, zeker de gemeenschappen van
kennismigranten en de gemeenschappen die al
generaties geleden in Nederland zijn komen wo-
nen. Sommige kerken hebben een moederkerk
in hun thuisland die bijvoorbeeld financieel
bijspringt bij de aankoop van een kerkgebouw.

38

Als je je niet bewust bent van elkaars financi-
ele uitgangspositie, kun je allerlei vormen van
pijnlijke misverstanden krijgen. Onderlinge
openheid en sensitiviteit voor verschillende me-
chanismen om schaamte en verdriet te verber-
gen, is hiervoor aan beide kanten noodzakelijk.
Als je in vertrouwen de kwetsbaarheid en de
problemen van jouw eigen gemeenschap kunt
delen met elkaar, met wederzijdse empathie, en
met gevoel voor de grotere Kerk, waarbij als één
lid lijdt, ook andere leden dat voelen (1 Korin-
tiérs 12:26), dan kan dat een enorm krachtige,
verbindende handreiking zijn.

Vanuit deze basis is het kerkgebouw met
elkaar delen een uitstekende mogelijkheid om
elkaar te dienen en te verrijken. In het boek
Kerken delen worden duidelijke voorbeelden
gegeven.

Bijbellezen in de interculturele groep
Tot besluit een concrete uitwerking van de
samenwerking tussen protestantse en intercul-
turele kerken.

‘Sola Scriptura, een van de sola’s uit de Refor-
matie: ‘de Schrift alleen’, of de Bijbel centraal, is
een belangrijk onderdeel van de tendens ‘Back
to Basics’ binnen de Protestantse Kerk. Toege-
past op de grote diversiteit aan interculturele
kerken en hun leden betekent dit dat we samen
met andere christenen terug kunnen gaan naar
onze gezamenlijke bron. Mensen met verschil-
lende culturele achtergronden wonend in
dezelfde wijk of woonplaats lezen samen uit de
Bijbel.

‘Think globally, act locally’ is ook in deze
situatie van toepassing. De wereldkerk is bij ons
in de buurt. Dit geldt niet alleen voor steden,

WERELDCHRISTENDOM IN NEDERLAND



maar evenzeer voor dorpen, ook al zou je dat
misschien op het eerste gezicht niet zo zeggen.
Naast mijn werk in Utrecht ben ik predikant
van de Protestantse Kerk in het mooie Betuwse
dorp Maurik. Daar hebben we vorig jaar op
Vluchtelingendag 18 december een Tafel van
Hoop georganiseerd. Enkele tientallen mensen
kwamen aanzitten. Vervolgens hebben we ieder-
een uitgenodigd om samen de Bijbel te lezen.
We volgen de pilot die te vinden is op
www.bijbellezenmetmigranten.nl

Het is echt een ontdekkingsreis: komend uit
Azié en Afrika, lezend in dezelfde Bijbel, wo-
nend in hetzelfde dorp. Geloof beleven in heel
verschillende geloofstradities: Eritrees-Orthodox,
Congolees-Evangelisch, Syrisch, Iraans, reforma-
torisch en Nederlands-protestants.

Wat een verrijking om samen de Bijbel te lezen
en samen te bidden in deze groep. Ieder in zijn
eigen taal, tegelijk ontmoeting in de Nederlandse
taal. Wat een mooie mogelijkheid om in deze
tijd te leven! Zo ervaren we iets van het ‘samen
met alle heiligen de lengte, de breedte, de hoogte en
diepte kunnen begrijpen, ja de liefde van Christus
kennen die alle kennis te boven gaat. <l

HANDELINGEN 2019 | 1

Literatuur

Dessin, D. (2017). God is een vluchteling. De terugkeer
van het christendom in de Lage Landen. Kalmthout:
Uitgeverij Pelckmans.

Eschbach, H. (red.) (2017). Kerken delen. Een boek
over de kansen en valkuilen van het gezamenlijk
gebruik van kerkgebouwen. Rotterdam: SKIN Rot-
terdam.

Grant, M. (2018). Christelijke migrantengemeenschap-
pen en autochtone kerkgemeenschappen: bondgeno-
ten in diaconaat? Diaconale Lezing 2018. https://
www.stichtingrotterdam.nl/lezingen-downloads/

Reuver, R. de, Nagy, D. (2018). Van migrant tot
naaste. Plaatsmaken voor jezelf. Utrecht: KokBoe-
kencentrum Uitgevers.

Websites

www.skinkerken.nl
www.interculturelekerken.nl
www.bijbellezenmetmigranten.nl
www.tafelvanhoop.nl

Simon (drs. S.) de Kam is verbindend specialist
interculturele kerken (migrantenkerken) bij de
Protestantse Kerk in Nederland en predikant
van de Protestantse Kerk te Maurik.

E s.dekam@pkn.nl

39






ACHTERGROND |

JorGE CAsTILLO GUERRA

Nieuwe manieren van christen-zijn

Rooms-katholieke migranten in Nederland

Wat weten we over de rooms katholieke migranten in Nederland, over hun
migratiegeschiedenis, relatie met de Rooms-Katholieke Kerk en diversiteit?
Waarom hebben ze specifieke pastorale begeleiding nodig?

orig jaar bezocht ik met studenten van

de Radboud Universiteit Nijmegen

verschillende religieuze gemeenschap-
pen van migranten in Amsterdam-Zuidoost,
waar zo'n honderddertig migrantenkerken te
vinden zijn. Na alle bijzondere indrukken die
we opdeden in een multiculturele pinksterkerk
met leden uit de Antillen, Suriname en diverse
Afrikaanse landen, bezochten we de Engelsta-
lige parochie All Saints Catholic Church, beter
bekend als het Afrikahuis.

Deze rooms-katholieke kerk, een eenvoudig
gebouw dat eerder voor een gezondheidscen-
trum bestemd lijkt, was bomvol. We kwamen
middenin een eucharistieviering binnen en
proefden meteen de feestelijke sfeer, met onder
de deelnemers veel kinderen en jongeren. Ze
waren chic gekleed in Afrikaanse gewaden of
kleren met Afrikaanse motieven. Hun luide
gezang en intense gebeden straalden toewijding
en passie uit.

Er werd in de viering ook een baby gedoopt.
De doopritus verliep deels zoals gangbaar is

< ‘Dit is mijn land’: Urk — Soedan

HANDELINGEN 2019 | 1

onder rooms-katholieken: met peetouders die
doopbeloftes en de geloofsbelijdenis uitspre-
ken, wijwater dat over het hoofdje van de baby
wordt gegoten, het zalven van het voorhoofd
van het kindje met olie en het aansteken van
de doopkaars. Een ander deel van de doop-
ritus was voor ons onbekend: een grote groep
kerkgangers vormde zingend en met cadeautjes
(zoals luiers, snoetpoetsdoekjes, slabbetjes) in
de hand een rij in het middenpad van de kerk,
zoals gebruikelijk bij het ontvangen van de
communie. Ze zongen en liepen naar de trotse
ouders die de cadeaus in ontvangst namen.
Deze ritus is volgens kenners gebruikelijk in
Nigeria en Ghana, maar ik heb het niet eer-
der gezien, noch in Latijns-Amerika noch in
Europa. Het illustreert het fenomeen dat in dit
themanummer van Handelingen centraal staat:
wereldchristendom in Nederland, dat voor
nieuwe manieren van christen-zijn in Neder-
land zorgt. Het verhaal gaat over de veranderde
verhoudingen in het wereldchristendom door
de migratie zoals we die vanuit de Nederlandse
situatie kunnen waarnemen, de universaliteit
van het geloof (katholiciteit) die van dichtbij

41



wordt ervaren als ‘glocalisatie’. Dat wil zeggen,
als geloofstradities uit verschillende windrich-
tingen (global) die in de lokale gemeenschap
(local) te ervaren zijn.

Een structureel proces

Volgens migratiesocioloog Castles (2010) is
migratie geen buitengewone ontwikkeling, maar
(samen met andere aspecten) een structureel
proces dat vormgeeft aan samenlevingen. Zowel
de Nederlandse geschiedenis als de geschiede-
nis van het christendom in Nederland is diep
verbonden met migratiestromingen (Lucassen
2002). Het christendom begon in het huidige
Nederland immers als een migrantenreligie
onder soldaten en handelaren ten tijde van het
Romeinse Rijk. Het groeide door het missiewerk
van Servatius in de vierde eeuw en later door
Willibrord en Bonifatius in de achtste eeuw.

De eerste migrantenkerken werden gesticht
door protestantse West-Europeanen vanaf de
zestiende eeuw en vanaf de achttiende door
niet-westerse migranten met de stichting van
de Armeens Apostolische Kerk in Amsterdam
in 1714. Vanaf eind jaren vijftig van de vorige
eeuw intensiveerden processen van dekoloni-
satie in Nederlandse Indié, de Molukken en
Suriname. Ook de arbeidsmigratie bracht toen
mensen uit Zuid-Europa en van buiten Europa
naar Nederland.

Tot in de jaren zestig van de vorige eeuw
maakte het gebruik van de Latijnse taal in de
liturgie de deelname van rooms-katholieke mi-
granten in bestaande parochies mogelijk. Toch
was de liturgische taal niet voldoende voor de
pastorale begeleiding van migranten, want het
christendom dat ze meebrachten had een eigen

42

vorm. Het was niet zomaar een exotische versie
van het christendom, hen bijgebracht door
Europese missionarissen.

Ontwikkelingen in de contextuele en inter-
culturele theologie en in het wereldchristendom
helpen ons om te begrijpen dat er veel meer
sprake is van een veelvoud van ‘christendom-
men’ (Biinker et al. 2010). ‘Christendommen’ die
een eigen oriéntatie kregen door de invloed van
de inheemse culturen en bestaande religieuze
tradities. Bovendien leidt de migratie-ervaring
tot nieuwe interpretaties van het geloof en van
de rol van de kerkgemeenschap. Deze hebben
geleid tot het ontstaan van een theologie van
de migratie (Tulud Cruz 2010; Kim 2012), die
reflecteert op de wijze waarop migranten God
als medereiziger ontdekken, als een pelgrim die
migranten vergezelt in hun nieuw bestaan, los
van familie en vrienden; God als een bron van
hoop om veiligheid en waardigheid in een nieuw
land te vinden (Castillo Guerra 2016).

Voor veel migranten verandert ook het
kerkbeeld. De kerkgemeenschap is de nieuwe
familie, bestaande uit landgenoten, taalgeno-
ten, lotgenoten of anderen die hen als mens
accepteren. Binnen de kerkgemeenschap vinden
ze warmte en door samenwerking in sociale,
culturele of oecumenische projecten worden ze
ertoe aangezet contact te leggen met mensen
buiten de eigen kerkgemeenschap. Een van de
grote uitdagingen voor de kerkgemeenschappen
van migranten is om pastores te vinden die in
staat zijn om hun beleving en hun expressie van
het geloof te aanvaarden en te kunnen begelei-
den.

Het is jammer dat zowel de theologische
als de pastorale vorming in Nederland veel te

WERELDCHRISTENDOM IN NEDERLAND



weinig rekening houdt met de pluralisering
van het christendom en de specifieke behoeften
van migranten of interculturele kerkopbouw.
Het is te hopen dat er meer aandacht voor deze
ontwikkeling komt.

Migratie in de Rooms-Katholieke Kerk
De behoefte aan bijzondere pastorale begelei-
ding werd reeds erkend tegen het einde van de
negentiende eeuw toen paus Leo XIII de sociale
leer van de Rooms-Katholieke Kerk (RKK)

op de kaart zette. Er was toen sprake van een
grootschalige emigratie van Europeanen naar
de Verenigde Staten, Uruguay, Chili, Argentinié
en Brazili¢, waar ze
terechtkwamen in
erbarmelijke levens-
omstandigheden.
Deze arbeidsmigratie
trok de aandacht van de kerkleiding, die diverse
initiatieven ondernam om de pastorale begelei-
ding van immigranten te verbeteren (Leo XIII;
Blume 2003).

De pastorale zorg voor de migranten werd
aan de ‘zendende’ landen toevertrouwd, die
priesters voor de immigratielanden benoem-
den. De oprichting van het Pauselijke College
voor Italiaanse Emigratie, door paus Pius X
(Barua 2003, 53) en van de ‘Mision de Paris’,
door de Spaanse Bisschoppenconferentie
voor de begeleiding van Spaanse migranten
in Frankrijk, beide in het jaar 1914, illustreren
de toenemende aandacht voor de migratie in
de RKK aan het begin van de twintigste eeuw.
In hetzelfde jaar initieerde het Vaticaan de
Mondiale Dag voor Migranten, waarop jaarlijks
aandacht wordt gevraagd voor hun situatie.

HANDELINGEN 2019 | 1

Een van de grote uitdagingen is pastores
te vinden die hun geloofsbeleving en expressie
aanvaarden en kunnen begeleiden

Document ‘Exsul familia nazarethana’
Daarnaast hebben het Vaticaan en regionale
bisschoppenconferenties documenten uitgege-
ven voor de pastorale begeleiding van migran-
ten en voor de verdediging van hun rechten.
Het document Exsul familia nazarethana, ‘de
geestelijke zorg aan migranten), uitgegeven door
paus Pius XII in het jaar 1952, staat bekend als
de magna carta van migratie voor de RKK (Pius
XII 1952). Dit document is bijzonder, want de
RKK formuleerde hierin voor het eerst migratie
als een grondrecht en zet aan tot een theologi-
sche waardering daarvan. Het sloot aan op de
Universele Verklaring van de Rechten van de
Mens uit 1948,
met name op artikel
13: ‘Een ieder heeft
het recht zich vrije-
lijk te verplaatsen en
te vertoeven binnen de grenzen van elke Staat’
en artikel 14: ‘Een ieder heeft het recht om in
andere landen asiel te zoeken en te genieten
tegen vervolging’
Regeringen worden in het document opgeroe-
pen om een gastvrij beleid te bevorderen en om
een vijandige uitleg van grenzen te overwinnen,
zodat er waardering ontstaat voor de positieve
effecten van migratie. Het adviseert regeringen
verder om een evenwicht te vinden tussen de
bevrediging van hun eigen behoeften en de
behoeften van de buitenlanders, zodat ze de
toegang niet weigeren aan de ‘verarmde perso-
nen, die elders geboren zijn’ (Pius XII 1952, no.
62). Vanuit deze invalshoek pleit de RKK voor
de mensenrechten van alle migranten afgezien
van religie, cultuur of herkomst.
Wat de theologische waardering van migratie

43



betreft, verbindt het document Exsul familia
nazarethana het verhaal van de vervolging en
vlucht van de familie van Nazareth met het lot
van de réfugiés die hun land verlaten om elders
hun leven veilig te stellen. De vlucht van Jozef,
Maria en Jezus naar Egypte is voor dit docu-
ment geen detail, maar een bijzondere keuze
met betrekking tot de incarnatie van de Zoon
van God.

In andere documenten, tot de meest recente
van paus Franciscus toe, uit de RKK zich ook
over de plichten van migranten in hun nieuwe
samenlevingen. Zo wordt het sterk aanbevolen
de lokale taal te leren en aan te sluiten bij de sa-
menlevingen in landen van aankomst. Landen
worden opgeroepen om:

a. samen te werken om daarmee te voorko-
men dat migranten hun landen moeten
verlaten;

b. om de opvang van de meest kwetsbaren, de
vluchtelingen, te garanderen.

Tot slot verzoekt het Vaticaan alle bisschop-
penconferenties om kerkdiensten en pastorale
begeleiding voor migranten te organiseren

in hun eigen taal, cultuur en ritus en om hun
waardigheid te beschermen (Congregatie voor
de Bisschoppen 1969).

De overgang naar de lokale
bisdommen

Om de huidige kerkvorming onder rooms-
katholieke migranten te begrijpen, werp ik een
blik op ontwikkelingen die in 2005 plaatsvon-
den en die ik van dichtbij heb meegemaakt als
voormalige lid van een adviescommissie van de
Stichting Cura Migratorum. In dat jaar besloot
de Nederlandse Bisschoppenconferentie om alle

44

migrantengeloofsgemeenschappen onder de
verantwoordelijkheid van hun lokale bisdom

te plaatsen. Deze gemeenschappen opereerden
tot dan toe buiten de organisatie van gewone
(territoriale) parochies, onder de Stichting Cura
Migratorum.

Vanuit de veronderstelling (begin jaren
zeventig van de vorige eeuw) dat de migratie
van rooms-katholieken geen langdurig verblijf
impliceerde, hadden deze gemeenschappen zich
ontwikkeld tot provisorische en aparte gemeen-
schappen die weinig contact hadden met lokale
territoriale parochies. Dat had verschillende
nadelen. Rooms-katholieke migranten kregen
het gevoel dat ze niet bij de RKK in Nederland
hoorden en Nederlandse rooms-katholieken
wisten weinig over het multiculturele karakter
van hun eigen kerk en konden niet waarnemen
hoe deze door de globalisatie veranderde.

De overgang naar de bisdommen gebeurde
abrupt in het jaar 2005. Noch de kerkgemeen-
schappen van migranten noch de territoriale
parochies en bisdommen waren voorbereid
op een nieuwe kerkvorming vanuit culturele
diversiteit en verschillende christelijke tradities,
laat staan vanuit verschillende theologische

inzichten.

Samenwerking en zelfs fusies

De verwachting vanuit de kerkleiding was dat
er door meer samenwerking, en zelfs fusies,
parochies zouden ontstaan voor migranten én
autochtonen. Deze verwachting is waargemaakt
in parochies waar met name het Engels de
omgangstaal kon worden. In andere gefuseerde
parochies werden migranten begeleid door
pastores van binnen of buiten de parochie, met

WERELDCHRISTENDOM IN NEDERLAND



vieringen in de eigen taal maar wel met deel-
name aan het parochiebestuur.

Bij deze fusies zijn soortgelijke dynamieken te
vinden die we ook zien bij fusies van territoriale
parochies, waarbij macht en belangen een rol
spelen en groepen moeten leren om met elkaar
te overleggen over het beheer van de parochie,
over plichten en rechten, moeten leren elkaar
een eigen geloofsexpressie te gunnen en naar
elkaar toe moeten groeien.

Er zijn ook grote migrantenparochies ont-
staan, zoals die van de
Portugeessprekende,
Spaansprekende
en Franssprekende
onder de coordinatie
van Nederlandse pastores. Andere parochies
worden begeleid door migrantenpastores,
gecodrdineerd vanuit Europese bisschoppencon-
ferenties (zoals de Duitse, Kroatische of Poolse
missie). De meeste migrantenkerkgemeenschap-
pen opereren als een eigen eenheid binnen een
Nederlandse parochie. Binnen deze parochies
werken ze in eigen diaconale projecten, internati-
onale eucharistievieringen of catechese.

Tot slot, de overgang van de gemeenschap-
pen van rooms-katholieke migranten naar de
bisdommen betekende ook de beéindiging van
hun centrale codrdinatie en landelijke denk-
tank. Anders dan de organisatie voor migran-
tenkerken Samen Kerk in Nederland (SKIN)
beschikken rooms-katholieke migranten niet
over een eigen orgaan die hun belangen ver-
tegenwoordigt, bijvoorbeeld in de gesprekken
met de bisschoppenconferentie, de overheid
of in landelijke werkgroepen voor de interreli-
gieuze dialoog. Daarnaast is er geen landelijke

HANDELINGEN 2019 | 1

‘De viucht naar Egypte’ is geen detail,
maar een bijzondere keuze met betrekking
tot de incarnatie van de Zoon van God

instelling die overzicht heeft over de stichting
van nieuwe kerkgemeenschappen, hun adressen
bijhoudt of pastorale of theologische bijscho-
ling voor migrantenpastores organiseert.

Actualiteit van de kerkvorming

Vorig jaar werd tijdens het symposium ‘God
blijft in Nederland: Rooms-katholieke migranten
in kerk en samenleving’ de Database Katholieke
Migranten (2017) gepresenteerd. Tien jaar na

de publicatie van het boek Een gebedshuis voor
alle volken (Castillo
Guerra, Wijsen en
Steggerda 2006)
actualiseerde deze da-
tabase de kennis over
de samenstelling van rooms-katholieke geloofs-
gemeenschappen van migranten.

Aan dit onderzoek namen 44 geloofsge-
meenschappen deel, die informatie over hun
geschiedenis en actuele samenstelling aanreik-
ten. Sommigen van deze kerkgemeenschappen
hebben een coordinerende rol voor andere klei-
nere gemeenschappen, verspreid over meerdere
provincies.

Ter illustratie, het pastorale team van de
Spaanssprekende parochie San Nicolds bege-
leidt gemeenschappen in Utrecht, Enschede en
Almere; de Poolse Parochie OLV van Czes-
tochowa begeleidt vanuit Arnhem kerkge-
meenschappen in Utrecht, Hengelo, Putten,
Enschede, Lunteren, Tiel, Nijmegen, Zwolle en
Kerkdriel.

Uit pastorale zorg
Uit de verzamelde gegevens blijkt dat vanaf de

jaren vijftig van de vorige ecuw de pastorale

45



zorg voor migranten de belangrijkste aanleiding
was voor de oprichting van kerkgemeenschap-
pen van migranten. De meeste werden opge-
richt op initiatief van een pastoor die bij deze
groep hoorde of de taal en cultuur van de groep
goed kende door missionaire ervaringen in het
land van herkomst. De meerderheid van de le-
den van deze groepen kwamen naar Nederland
om economische redenen (16 kerkgemeen-
schappen), gevolgd door politieke redenen (4
kerkgemeenschappen); een kleinere rol speelde
geloofsvervolging, repatriéring en studie.

In alle provincies komen rooms-katholieke
kerkgemeenschappen van migranten bij elkaar
om samen hun geloof te vieren. Het groot-
ste aantal is te vinden in Zuid-Holland (18),
gevolgd door Noord-Holland (17), Noord-
Brabant (9) en Utrecht (6). Het laagste aantal
is te vinden in Friesland, Drenthe, Zeeland en
Groningen, met ieder één kerkgemeenschap.
De concentratie in de eerste twee provincies is
te verklaren door de vestiging van migranten
in de grote steden: Amsterdam (11), Den Haag
(9), Rotterdam (8). De pastorale begeleiding
van deze kerkgemeenschappen wordt voorna-
melijk vanuit deze steden gecoordineerd. Er
zijn in Nederland in totaal 69 vieringsplaatsen
met bijeenkomsten in verschillende frequenties,
uiteenlopend van wekelijks tot jaarlijks. In deze
69 plaatsen worden vieringen georganiseerd in
22 verschillende talen.

Aantallen en leeftijdsgroepen

Het exacte aantal rooms-katholieke migranten-
kerkgemeenschappen is moeilijk te schatten,
want er is geen organisatie die hier systematisch
data over verzamelt. Er is ook geen informatie

46

over het aantal rooms-katholieken dat ac-

tief is in territoriale parochies. Het is echter
waarschijnlijk dat de meeste rooms-katholieke
migranten lid zijn van een territoriale parochie
waarbij autochtonen de meerderheid vormen,
dit vanwege het feit dat eigen migrantenparo-
chies niet overal beschikbaar zijn. Uit verzamel-
de data voor de database blijkt dat het aantal
regelmatige kerkgangers dat deelneemt aan
een eigen migrantenkerkgemeenschap geschat
wordt op 10.000 personen.

Onder de regelmatige kerkgangers van mi-
grantengeloofsgemeenschappen is de leeftijds-
groep van 30-55 jaar het sterkst vertegenwoor-
digd (36%), gevolgd door de groep 55-plussers
(27%), 18-30 jaar (18%), 12-18 jaar (10%) en
kinderen tot 12 jaar (9%). Vrouwen vormen de
meerderheid (54%); een uitzondering vormen
sommigen Poolse kerkgemeenschappen waarbij
de meerderheid man is (60%).

Wat betreft de generaties onder de regelma-
tige kerkgangers: de meesten behoren tot de
eerste generatie (65%) gevolgd door de tweede
generatie (21%), maar ook andere generaties zijn
aanwezig, weliswaar in mindere mate (13%).

Diversiteit in samenstelling
De migrantenkerkgemeenschappen zijn divers
van samenstelling. Niet-westerse allochto-
nen vormen de grootste groep van de 10.000
regelmatige kerkgangers (circa 6.000 of 60%),
dit aantal is twee keer zo groot als het aantal
westerse allochtonen (naar boven afgerond zijn
dit er 3.000 of 28%) en er is een minderheid
van autochtonen (circa 1.000 of 12%).

De categorieén westers en niet-westers, al-
lochtoon en autochtoon zijn omstreden. Het

WERELDCHRISTENDOM IN NEDERLAND



is onmogelijk om de grote diversiteit van de
kerkgangers uit verschillende werelddelen, met
verschillende migratie-ervaringen en culturele
tradities en godsbeelden, op te nemen in twee
categorieén. Bovendien distantiéren veel men-
sen met een migratieachtergrond zich van de
term ‘allochtoon’ vanwege de negatieve lading
ervan.

De categorieén westers en niet-westers, al-
lochtoon en autochtoon zijn wel nuttig om
gegevens over de samenstelling van de kerk-
gemeenschappen van migranten te kunnen
relateren aan gangbare termen en bestaande
data over de regio van herkomst.

Taal belangrijk middel

In de kerkgemeenschappen van migranten is
taal een belangrijk middel om groepen met
verschillende achtergronden te laten deelnemen
aan dezelfde vieringen of activiteiten. Interna-
tionale talen als Engels, Spaans, Frans, Portu-
gees, Pools en het Nederlands als lingua franca
dragen bij aan de deelname van mensen uit
soms wel vijftig verschillende landen aan een
kerkviering.

De tien meest bezochte parochies

Een Engelse kerkgemeenschap kan zorgen voor
de aanwezigheid van mensen uit alle continen-
ten; Portugeessprekende kerkgemeenschappen
zijn kleinere gemeenschappen maar zeer inter-
nationaal met mensen uit vier continenten, denk
aan Kaapverdié en andere Afrikaanse landen,
onder andere Angola, Mozambique, ook uit
Brazilié, Portugal, India (Goa) of Oost-Timor.

Spaanstalige kerkgemeenschappen worden
bezocht door mensen uit meer dan twintig
landen van Latijns-Amerika en Europa. Poolse
gemeenschappen worden ook bezocht door
mensen uit Oekraine, Tsjechié en een Engels-
sprekende Afrikaanse gemeenschap zoals de
eerder genoemde All Saints Catholic Church,
die wordt bezocht door mensen uit meerdere
Engelstalige Afrikaanse landen.

Andere gegevens verzameld in de database
betreffen het aantal vrijwilligers 1.223 en het
aantal koorleden 362.

Onderstaande lijst met meest bezochte paro-
chies heeft betrekking op één kerkgemeenschap
en niet op een aantal verschillende kerkgemeen-
schappen die vanuit één pastoraal team worden
begeleid.

Regelmatige kerkgangers

Parroquia Hispanohablante San Nicolds, Amsterdam (Spaanssprekend) 1700
Poolse Katholieke Missie Amsterdam (Noord-West Nederland) 1000
Church of our Saviour, Den Haag 900
Poolse RK Parochie OLV Sterre der Zee (Zuid-Holland zuid) 900
Poolse RK Parochie H. Johannes Paulus II (Zuid-Holland noord) 700
Patriarchaat Syrisch-katholieken in Nederland, Arnhem 500
Poolse Katholieke Missie in Bisdom Groningen-Leeuwarden 500
All Saints Catholic Church, Amsterdam 500
Parroquia Hispanohablante Sagrada Familia, Rotterdam (Spaanssprekend) 400
Paroisse de Tous les Saints, Den Haag (Franssprekend) 350

HANDELINGEN 2019 | 1

47



Ter illustratie, met vier kerkgemeenschappen op
de tweede, vierde, vijfde en zevende plaats zijn
de Poolse migranten goed vertegenwoordigd.
Er zijn zeven Poolse parochies in Nederland,
de jongste parochie is gesticht in februari 2016.
Elke Poolse parochie heeft een regionale functie
en gezamenlijk zijn ze verantwoordelijk voor
in totaal 32 kerkgemeenschappen. Dat betekent
dat zij over een
eigen parochi-
ale organisatie
beschikken, die
ze inzetten als
uitvalsbasis voor de begeleiding van Poolse
kerkgemeenschappen op andere locaties.
Verder blijkt uit de lijst van de meest be-
zochte parochies dat de Spaanstalige parochies
te vinden zijn op de eerste en negende plaats.
De Engelstalige Church of our Saviour in Den
Haag en de Blessed Trinity in Amsterdam (niet
op de lijst) zijn de meest diverse kerkgemeen-
schappen, met leden uit alle continenten.

Wereldchristendom in Nederland
Het christendom in Nederland begon als een
religie van migranten en passanten. In heel de
Nederlandse geschiedenis is migratie een con-
stante factor geweest die vorm gaf aan samen-
leving, religie en cultuur. Rooms-katholieke
migranten stichtten in de tweede helft van de
vorige eeuw eigen kerkgemeenschappen. Hun
begeleiding gebeurde vanuit het beleid dat de
RKK vanaf de negentiende eeuw ontwikkelde.
* Het eerste speerpunt daarin is: de sociale leer
met aandacht voor de waardigheid en rechten
van alle migranten en de internationale aspec-

ten van migratie.

48

Anders dan het protestantse Samen Kerk in Nederland
(SKIN) beschikken rooms-katholieke migranten niet
over een eigen vertegenwoordigend orgaan

« Het tweede speerpunt: de RKK heeft richtlij-
nen ontwikkeld om de pastorale begeleiding
van migranten te bevorderen in de eigen taal.

Op basis van deze speerpunten zijn er vandaag

rond de zeventig kerkgemeenschappen van

rooms-katholieke migranten in alle provincies
van Nederland met rond de 10.000 leden, die re-
gelmatig deelnemen aan hun vieringen. Ze zijn
relatief jong, met

34% van de leden

tussen de 30 en

55 jaar en 17% in

de leeftijd tussen

18 en 30 jaar. In de loop van de laatste decennia

stichtten ze diverse nieuwe kerkgemeenschap-

pen.

De kerkgemeenschappen van migranten
vervullen allerlei functies voor hun kerkgangers.
Rituelen, sacramenten, overwegingen of gezang
staan voor de zoektocht naar zingeving vanuit
een conditio humana als migrant, in een ander
land, met nieuwe kansen en tal van symbolische
grenzen (0.a. vooroordelen, exclusie, racisme),
waarbij zij hun geloof beleven vanuit een
nieuwe identiteit als migrant (Castillo Guerra
2018).

Deze kerkgemeenschappen onderscheiden
zich van andere door hun aansluiting op de
transnationale manier van leven van migranten,
als mensen die contacten onderhouden met an-
deren in de landen van komaf en in hun nieuwe
samenleving.

Een nieuw thuis

Tot slot zetten de ontwikkelingen met betrek-
king tot rooms-katholieke en andere migran-
tenchristenen aan tot een transformatie van de

WERELDCHRISTENDOM IN NEDERLAND



waarneming van het christendom in Nederland.

Een christendom dat niet past binnen heersen-
de verwachtingspatronen en analyses, waarin
religie uitsluitend wordt bestudeerd vanuit

het ontwikkelingsproces dat het accent legt op
secularisatie.

Met leden van alle continenten en kerkvierin-
gen in 22 talen zijn kerkgemeenschappen van
migranten een tastbaar bewijs van de komst
van nieuwe manieren van christen-zijn in
Nederland. Een nieuw beeld van het christen-
dom waarbij geen sprake meer kan zijn van één
christendom, maar van een wereldchristendom
waarin diverse ‘christendommen’ een nieuw
thuis vinden. <

Literatuur

Barua, E. (2003). Movimientos migratorios y de-
rechos de los fieles en la Iglesia. Ius Canonicum 43,
nr. 85, 51-86.

Blume, M. (2003). Migration and the Social Doctrine
of the Church. In: G. Campese & P. Ciallella (eds.),
Migration, Religious Experience, and Globaliza-
tion (pp. 62-75). New York: Center for Migration
Studies.

Biinker, A., Mundanjohl, E., Weckel, L. & Suermann,
T. (Hrsg.) (2010). Gerechtigkeit und Pfingsten. Viele
Christentiimer und die Aufgabe einer Missionswis-
senschaft. Ostfildern.

Castillo Guerra, J.E., Wijsen, F. en Steggerda, M.
(2006). Een gebedshuis voor alle volken: kerkopbouw
en kadervorming in rooms-katholieke allochtonenge-
meenschappen. Zoetermeer: Boekencentrum.

Castillo Guerra, J.E. (2016). Liturgie in geloofs-
gemeenschappen van migranten. Viering van
de verbondenheid met God en met de nieuwe
gemeenschap. In: L. van Tongeren (red.), Feesten in
beweging: religieuze en seculaire trends en tradities
(pp- 49-66). Heeswijk: Berne Meander.

Castillo Guerra, J.E. (2018). Coexistence of Pluralities
through Practices of Intercultural Relationships.

HANDELINGEN 2019 | 1

Interreligious Studies and Intercultural Theology 2,
no. 2, 155-176.

Castles, S. (2910). Understanding global migration. A
social transformation perspective. Journal of Ethic
and Migration Studies 36, no. 10, 1565-1586.

Congregatie voor de Bisschoppen (1969). De Pas-
torali Migratorum Cura. Roma. Vertaling RKK
Documenten.nl https://www.rkdocumenten.nl/
rkdocs/index.php?mi=600&doc=284&id=958#

Database Katholieke Migranten 2017: https://www.
ru.nl/kdc/database-katholieke-migranten/zoek-
parochie

Kim, S.C. (2012). Origin and Destination: A Theo-
logy of the Migrant’s Trail. In: D. Kaulemu (ed.),
Faith Perspectives on Migration and Human Traf-
ficking, Mount Pleasant (pp. 98-103). Harare.

Leo XIII (1891). Encyclical Rerum Novarum, Rights
and Duties of Capital and Labor. Roma.

Pius XII (1952). Apostolische Constitutie Exsul fami-
lia nazarethana: de geestelijke zorg aan migranten.
Rome. Vertaling: https://www.rkdocumenten.nl/
rkdocs/index.php?mi=600&doc=400

Lucassen, L. (2002). Immigranten in Holland 1600-
1800. Een kwantitatieve benadering. Amsterdam.

Tulud Cruz, G. (2010). An Intercultural Theology of
Migration. Leiden.

Jorge (dr. J.E.) Castillo Guerra is universitair
docent Empirische en praktische religieweten-
schap aan de Radboud Universiteit Nijmegen.
E j.castillo@ftr.ru.nl

49



IN BEELD | RENE ROSMOLEN

‘ L] L] LN ) ,
Dit is mijn land
e foto’s in dit nummer van Handelingen zijn gemaakt door de Nederlandse fotograaf Sjaak
Verboom. Ze zijn atkomstig uit het documentaire fotoproject ‘Dit is mijn land’.

In deze serie heeft Sjaak Verboom op elke foto twee vrouwen laten poseren in een
Nederlands landschap.

Een autochtone vrouw naast een allochtone vrouw.

Allebei hebben zij een Nederlands paspoort.

Tedere vrouw is gekleed in haar eigen authentieke kleding.

De van oorsprong Nederlandse vrouw in haar authentieke klederdracht.

De van oorsprong uit het buitenland komende vrouw in haar oorspronkelijke klederdracht. Zij zijn
op locatie gefotografeerd in een typisch Nederlands decor.

Door deze vrouwen te fotograferen in hun eigen klederdracht wil deze fotograaf op een dieper
niveau een verbinding leggen tussen mensen van verschillende komaf. Door hun kleding tonen ze
hun identiteit, hun roots, de groep waar ze bij horen. Maar door zich te laten fotograferen samen
met iemand met een totaal andere dracht verbreken ze tevens de exclusiviteit van de groep. ‘Wij
beiden, zoals we hier naast elkaar staan, zijn mens. Door onze kleding tonen we waar we vandaan
komen, maar door onze pose benadrukken we iets veel belangrijkers: Wij zijn vrouw. Moeder.
Nederlander’

Na de fotosessie interviewde Sjaak Verboom deze vrouwen over hun familie en hun relaties, over
hun burgerschap en hun religie. En tijdens een van die gesprekken zei een ‘nieuwe Nederlandse’:
Ta, dit is mijn land’

Deze uitspraak raakte de fotograaf.

En het raakt mij ook als kijker.

‘Dit is mijn land.

Daarom verbeelden de foto’s ook een visioen. Een opdracht: samen in één land.

Een stukje aarde waar de grenzen tussen ‘wij’ en ‘zij’ (soms) even vervagen.

Meer informatie: www.sjaakverboom.nl ‘Dit is mijn land’: Antillen — Staphorst >

50 WERELDCHRISTENDOM IN NEDERLAND









PRAKTIJK | PAULIEN MATZE

Een leven in kleur

Geestelijke verzorging in multicultureel Rotterdam

‘Wie was ik nog na de migratie?’ vroeg een oudere Surinaamse vrouw zich
af. Wie ben je als je geen deel meer uitmaakt van de context waarin je ‘kende
en gekend’ werd? Een breuk als migratie bedreigt de identiteit en vraagt om
(het delen van) verhalen. Zo kunnen mensen tot een herwaardering komen
van wie zij zijn en kunnen zij ‘geintegreerd’ raken. Het is een manier om de
identiteit te versterken, blijkt uit de pilot ‘Mijn leven in kleur’ die Paulien

Matze uitvoerde.

inds 2013 ben ik met veel plezier gees-

telijk verzorger in het multiculturele,

bruisende Rotterdam. Bij zorginstelling
Laurens werk ik met name in de verpleeghui-
zen waar oudere migranten van niet-westerse
afkomst verblijven: mensen uit Suriname,
Kaapverdié, Turkije, de Antillen, Marokko, en-
zovoort. Mijn specialisme is dan ook cultuur-
sensitieve zorg: ik probeer de zorg op de cultu-
rele en religieuze achtergrond van deze bewo-
ners af te stemmen. Bij de Pauluskerk, waaraan
ik ambtelijk verbonden ben, doe ik pastoraat
onder daklozen en vluchtelingen.

In dit artikel schets ik eerst de maatschappelijke
positie van oudere migranten van niet-wes-
terse afkomst in Rotterdam en sta ik stil bij de
vragen: wie zijn zij, wat is hun kwetsbaarheid,
maar ook wat is hun kracht? Daarna ga ik in op

< ‘Dit is mijn land’: Antillen — Staphorst

HANDELINGEN 2019 | 1

de vraag wat de migratie voor hun identiteit be-
tekende en zal ik stellen dat aandacht voor hun
levensverhaal helend werkt. Ook vertel ik iets
over mijn dagelijks werk met oudere migranten
in het verpleeghuis.

Wat oudere migranten met elkaar delen
Voor oudere migranten geldt dat zij dezelfde
behoeften hebben als Nederlandse ouderen,
namelijk dat zij graag oud willen worden in

een vertrouwde en veilige omgeving. Daarbij
geldt voor hen dat zij, ondanks het feit dat zij
cultureel en levensbeschouwelijk gezien heel
verschillend zijn en er binnen de groepen ook
grote individuele verschillen zijn, ook dingen
hebben die zij specifiek met elkaar delen.

* Breuk in de levensgeschiedenis
Allereerst delen zij een migratiegeschiedenis.
Ooit hebben zij huis en haard moeten verla-

ten en zich in een ver en vreemd land moeten

53



aanpassen aan de taal, het klimaat, het voedsel,
de omgangsregels en gewoontes ... noem maar
op. Levend met deze breuk in hun levensge-
schiedenis, tussen twee culturen, met altijd een
‘voor en een na’ en een ‘daar en een hier, komen
de sterke, maar ook de minder sterke kanten
naar voren, meer dan in een leven waarin zo'n

cesuur niet heeft plaatsgevonden.

* Kwetsbare maatschappelijke positie en
gezondheid
Om met de minder sterke kanten te beginnen:
maatschappelijk gezien zijn oudere migranten
zeer kwetsbaar. Ze hebben doorgaans een on-
volledige AOW en vaak geen pensioen. Daar-
door leven ze onder het bestaansminimum.
Ze hebben een kwetsbare gezondheid, doordat
ze vaak zware arbeid hebben verricht en hun
leefstijl niet altijd gezond is, en ook door de
spanningen die het leven in den vreemde heeft
veroorzaakt.

Er zijn veel chronische aandoeningen, zoals
diabetes, hart- en vaatziekten, gewrichtsproble-
men en overgewicht. Daarnaast zijn er psychi-
sche aandoeningen, zoals angst en depressie.
Door deze combinatie wordt er de komende
jaren een vervijfvoudiging van het aantal de-
menterenden verwacht (zie www.pharos.nl of
www.netwerknoom.nl/5-Dementie).

Hierbij komt dat oudere migranten boven-
dien vaak slecht gehuisvest zijn, in achter-
standswijken. En doordat velen de taal nooit
goed hebben kunnen leren, is er weinig contact
met autochtonen, een geringe maatschappelijke
participatie en vindt men de weg naar voorzie-

ningen maar moeilijk.

54

* Sterke kanten

Gelukkig zijn er ook sterke kanten: men weet
vaak met weinig (geld) te overleven, er is een
sterk gemeenschapsgevoel en men lost de
dingen graag in eigen kring op. Men hecht aan
gastvrijheid, lekker eten en gezelligheid. Het
geloof speelt vaak een belangrijke rol: het is een
krachtbron, het geeft troost en structuur aan
het leven.

‘Mijn leven in kleur’

Om al deze gemeenschappelijke dingen wilde
de christelijke vereniging van zorgaanbieders
Reliéf de eerder ontwikkelde levensverhaal-
methode ‘Mijn leven in kaart’ cultuursensitief
maken, afgestemd op de leefwereld van deze
groeiende groep oudere migranten. Deze versie
zou ‘Mijn leven in kleur’ gaan heten.

Er werd een projectvoorstel geschreven, fond-
sen werden aangezocht en ik mocht uitvoerder
van het project worden, daarbij ondersteund
door Wout Huizing, stafmedewerker van Reliéf
en Yvonne Heygele, projectontwikkelaar van
het Netwerk van Organisaties van Oudere
Migranten (NOOM). Ik begon met het lezen
van documentatie en het bezoeken van zorgin-
stellingen waar oudere migranten wonen, waar
ik sprak met veel mensen. Ook volgde ik een
masterclass over ouderen en ouderenzorg.

Een eerste doorvertaling van ‘Mijn leven in
kaart’ werd gemaakt. Deze werd vervolgens
getest in een uitgebreide pilot, in vrijwel alle
grote migrantengroepen in Nederland, zowel
met ouderen individueel, als in een groep.

WERELDCHRISTENDOM IN NEDERLAND



Resultaten

De resultaten waren boven verwachting. De
deelnemers voelden zich trots en vereerd dat ze
mochten meedoen. Dit vergrootte hun gevoel
van eigenwaarde. Door de aandacht voor hun
verhaal voelden ze zich gehoord en gezien, ge-
waardeerd en erkend. Dat had ook een positief
effect op de zorg: zo was er een Turkse vrouw
die na de gesprekken ineens wél haar medicatie
wilde innemen, omdat ze zich begrepen voelde
en haar hakken niet meer in het zand hoefde te
zetten.

Nieuw perspectief op het levensverhaal
Daarnaast veranderde het perspectief van
mensen op hun verhaal. Oudere migranten zijn
vaak verlegen, bescheiden, niet gewend om over
zichzelf te praten. Ook zijn ze soms verbit-

terd over hoe hun leven verlopen is. Door hun
oprechte aandacht te geven, vragen te stellen,
(vergeten) herinneringen op te halen en ook de
positieve kanten te belichten, kan hun levens-
verhaal gereconstrueerd worden en kunnen
mensen zich beter verzoenen met het leven dat
zij geleefd hebben.

Een vrouw die haar Hindoestaanse moeder
interviewde, zei: ‘Mijn moeder begon als een
verbitterde, oude vrouw aan de gesprekken. Zij
had kritiek op alles en iedereen. Maar door te
vertellen kreeg ze meer inzicht en ging zij anders,
met meer dankbaarheid, naar haar leven kijken.
Daardoor heeft ze hoop voor de toekomst gekre-

gen. Ze is weer van alles gaan ondernemen.
Migratie als kantelpunt in het leven
De rode draad echter die in de hele pilot terug-

kwam, was de grote impact die de migratie naar

HANDELINGEN 2019 | 1

Nederland op de deelnemers heeft gehad. Hoe
lang ook geleden, velen konden zich de kleinste
details rondom de migratie nog haarscherp, als
een film, voor de geest halen. Hieruit bleek dat
het een ingrijpend kantelpunt in hun leven is
geweest, een breuk met alles wat hun vertrouwd
was.

Een Surinaamse vrouw vertelde: ‘In Suriname
bakte ik iedere dag brood en koekjes voor de
mensen uit mijn omgeving. Toen ik naar Ne-
derland ging, huilden ze en zeiden: ‘Wie moet
er nu brood voor ons bakken?” In Nederland
kwam ik bij mijn broer in de Bijlmer terecht. Ik
ging bij Randstad werken, wc’s schoonmaken
en kwam zo op allerlei plaatsen terecht. Van

mijn leven was niets meer over’

Identiteit onder druk

Ook werd duidelijk hoezeer de migratie de
identiteit onder druk zet. De Surinaamse vrouw
zei: ‘Wie was ik nog na de migratie?” Wie ben je
als je geen deel meer uitmaakt van de con-

text waarin je ‘kende en gekend” werd? Het is
bekend dat continuiteit belangrijk is voor de
vorming of het ervaren van identiteit. ‘As far as
consciousness can be extended backwards to
any past action of thought, so far reaches the
identity of that person’, zegt filosoof John Locke
(Nidditch 1075, 335).

Dat gebeurt nu precies bij een migratie: de
samenhang in belevingen en handelingen, de
continuiteit, in ruimte en tijd, wordt diepgaand
doorbroken. Er ontstaat een mate van disconti-
nuiteit en daardoor ben je jezelf’ niet meer. Je
bent als het ware geamputeerd. Daarna maakt
het leven tussen twee culturen het ‘aanhechten’
er niet makkelijker op.

55

>



Geen erkenning

Belangrijk bij de verwerking van ingrijpende
ervaringen is dat er naar de verhalen geluis-
terd wordt, dat het leed en de verliezen erkend
worden. Dat gezien en begrepen wordt dat deze
migratieperiode van grote invloed op de rest
van het leven is ge-
weest. En dat dit ook
publiekelijk erkend
wordt.

Oudere migranten
zijn vaak niet gehoord, begrepen of erkend in
hun verhaal en bijvoorbeeld ook niet erkend
in hun verdiensten voor onze maatschappij.
‘Erkenning’ was dan ook een woord dat vaak in
de pilot terugkwam. Om die reden werd het on-
derwerp ‘Migratie’ dan ook het centrale thema

in ‘Mijn leven in kleur’

De rol van het verhaal in de constructie van
identiteit
Volgens de filosoof Paul Ricoeur ‘construeren
we onze identiteit met behulp van verhalen’
(Ricoeur 1985, 355). Daarin proberen we steeds
eenheid te zoeken, alle barsten en breuken
daarin — ziekte, crisis, ongeluk — tot een zinvol,
samenhangend geheel te maken. Maar als die
breuken niet meer in te voegen zijn, kunnen
deze de stabiliteit van je karakter, je identiteit
desintegreren of zelfs vergaand ondermijnen.
Met andere woorden: een breuk als de migra-
tie bedreigt de identiteit en vraagt dus om (het
delen van) verhalen. Anders kunnen mensen
niet tot een herwaardering komen van wie zij
zijn en kunnen zij niet ‘geintegreerd’ raken.
Het vertellen van het levensverhaal is dus een
manier om de identiteit te versterken.

56

Hoe lang ook geleden, velen konden zich
de kleinste details rondom de migratie,
als een film, nog voor de geest halen

Gedeelde grond
In de pilot ontdekten we nog een meerwaarde
van het delen van je verhaal in de eigen groep:
men komt thuis bij elkaar. Men deelt immers
dezelfde vertrouwde grond. Men herkent en be-
grijpt elkaars verhaal. Daarom is het begrijpelijk
dat migranten, zeker
in de ouderdom, hun
eigen groep opzoeken
en dat daar in zorg-
instellingen ruimte
voor is, hetzij door leefstijlgericht te werken,
hetzij door specifieke activiteiten voor die groep
te organiseren.

In de pilot konden oudere migranten in ieder
geval hun identiteit ‘articuleren’ door verha-
len te delen. Dit gaf hun vreugde en zin. Een
deelnemer zei: ‘Tk was eigenlijk een heleboel
vergeten, maar door de verhalen van anderen
kwamen er herinneringen boven waarvan ik
niet eens meer wist dat ik die had.” Een ander
zei: ‘Door mijn verhaal te delen, heb ik de moei-
lijke kanten kunnen loslaten en is er een last

van mijn schouders gevallen.

Aanhechting of reconstructie

Je zou kunnen zeggen dat het delen van verha-
len in de eigen groep de identiteit weer aan het
licht bracht. Dat wat onzichtbaar was geworden,
was weggestopt, werd weer zichtbaar. (Een deel
van) de identiteit werd als het ware gerecon-
strueerd en opnieuw ‘aangehecht’. Men voelde
zich ‘heel” en geheeld, gelukkiger. Het delen van
verhalen werkte bevorderend op het welzijn van
mensen.

WERELDCHRISTENDOM IN NEDERLAND



Een goede investering
Kortom, de pilot van ‘Mijn leven in kleur’
maakte duidelijk hoe belangrijk het is om in
zorginstellingen voorwaarden te scheppen
waaronder ouderen hun levensverhaal kun-
nen delen. Dat geldt voor ‘witte’ ouderen, maar
dat geldt dus zeker voor oudere migranten. Zij
moeten kunnen praten over de migratie naar
Nederland en wat dit
voor hen betekend
heeft, over wat het
hen heeft gekost,
maar ook wat het hen
heeft gebracht.
Hierbij dient wel aangetekend te worden dat
het in traumatisch verlopen omstandigheden
juist beter is om dit niet te doen of gedegen
professionele begeleiding te bieden (Matze 2014,
28). Dit ruimte scheppen kost tijd en is een in-
vestering, maar het verdient zich terug in betere
zorg, omdat men weet waarop men deze kan
laten aansluiten.

Oudere migranten in het verpleeghuis
Via de pilot van ‘Mijn leven in kleur’ kwam

ik bij zorginstelling Laurens in Rotterdam
terecht. In Rotterdam-Zuid opende Laurens een
nieuw, multicultureel huis met leefstijlgerichte
woonkamers: één voor dementerende Turkse
ouderen, één voor Marokkaanse, voor Hindoe-
staanse en één voor Afro-Caribische ouderen.
Twee woonkamers waren bestemd voor onver-
valst Rotterdamse ouderen. Het huis zou niet
alleen bewoners maar ook verzorgenden uit

de verschillende achtergronden krijgen, zodat
in de eigen taal kon worden gecommuniceerd.

Verder zouden inrichting van de woonkamers,

HANDELINGEN 2019 | 1

Een breuk als de migratie
bedreigt de identiteit en vraagt dus
om (het delen van) verhalen

televisiezenders, maaltijden, tradities en feesten,
worden afgestemd op de cultuur en leefstijl van
de cliénten.

Geestelijk verzorger met interculturele
ervaring

Er werd een geestelijk verzorger gevraagd met
interculturele ervaring. Ik solliciteerde en werd
in 2013 aangeno-
men, samen met een
islamitische collega.
Dat beviel goed en

in de loop der tijd
specialiseerde ik me en kreeg ik meer multicul-
turele huizen onder mijn hoede, met name in
Delfshaven, waar oudere migranten juist gemixt
wonen. In de huizen waar ik nu werk wonen
vooral Surinaamse, Kaapverdiaanse, Antilliaan-
se, Chinese, Turkse en Marokkaanse ouderen.

Beter begrip en aandacht

Mijn eigen migratie-ervaringen blijken behulp-
zaam bij het werken met oudere migranten.
Niet alleen begrip en aandacht voor wat zij zelf
in hun migratiegeschiedenis hebben door-
gemaakt, maar het vertaalt zich ook in beter
begrip van hun cultuur en levensbeschouwing.
Ik noem enkele aspecten, waarbij ik me vooral
focus op datgene wat verband houdt met het
eerste deel van dit artikel.

Vraag naar formele zorg neemt toe
Aangezien het aantal oudere migranten toe-
neemt, zal ook de vraag naar formele oude-
renzorg steeds meer in beeld komen. Zorgor-
ganisaties zoals Laurens zijn al jaren geleden
begonnen met het cultuursensitief maken van

57



hun aanbod. Door de hierboven genoemde
geringe maatschappelijke participatie, maar ook
door onbekendheid met een ziekte als dementie
—vaak gezien als geloofsbeproeving, bezeten-
heid, vervloeking of een te genezen ziekte — gaat
het vinden van de weg naar de zorginstanties
echter nog moeizaam; men is onbekend met
procedures en met de financiéle mogelijkheden.

Omgeven met schuld en schaamte
Daarbij spelen nog twee andere factoren. Ten
eerste is de opname van partner, vader of moe-
der, in het verpleeghuis in veel migrantengroe-
pen nog een taboe dat beladen is met schuld
en schaamte. Vanuit de cultuur is het immers
een welhaast onwrikbare norm dat je zelf voor
je ouderen zorgt. Ook laat men zich niet graag
door een vreemde
verzorgen. Doordat
het leven verandert
— kinderen wonen
niet altijd (meer) in
de buurt en men is druk met werk en gezin —,
veranderen ook de traditionele rolpatronen en
komt hier langzaam een kentering in.
Desondanks blijft opname in een verpleeg-
huis een hoge drempel, die soms leidt tot
conflicten binnen de familie of roddels in de
gemeenschap. In een van mijn huizen had de
vrouw van een Marokkaanse cliént hier zoveel
last van, dat zij haar man uiteindelijk weer thuis
is gaan verzorgen — met als gevolg: een zwaar

overbelaste en eenzame mantelzorger.
Negatief beeld van het verpleeghuis
Ten tweede spelen hier stereotiepe beelden over

de Nederlandse cultuur een rol. Nederlanders

58

Door geringe maatschappelijke participatie en
onbekendheid met ziekte als dementie, vinden
migranten de weg naar zorginstanties moeizaam

‘stoppen’ hun ouderen ‘zomaar’ in een ver-
pleeghuis omdat ze zo druk zijn met zichzelf.
Nederlanders zijn allemaal v66r euthanasie en
zijn erop uit om ouderen zo snel mogelijk ‘naar
de andere kant’ te helpen. Nederlandse ouderen
die in het verpleeghuis zitten, worden allemaal
‘verwaarloosd’” door hun familie, krijgen nooit
of heel weinig bezoek.

Kortom, het beeld over ‘het verpleeghuis’
is op z’n minst eenzijdig en erg negatief. Het
wordt niet alleen gevoed vanuit onbekendheid
met de formele zorg, maar ook vanuit een diep-
geworteld gevoel van wantrouwen dat mijns
inziens zijn wortels heeft in de geschiedenis (zie
ook boven, bij Suriname).

Het paradoxale is dat de zorgverwachtingen
erg hoog zijn als men eenmaal over de drempel
is, meer dan bij au-
tochtone cliénten. Dit
heeft tot gevolg dat
de zorg daar nooit
aan kan voldoen en
families daarom gauw klagen. Ook worden ver-
zorgenden uit de eigen cultuur soms als ‘werk-
sters’ of ‘schoondochters’ bejegend of geclaimd,
hetgeen vraagtekens zet bij een leefstijlgericht
huis.

Aan het bijstellen van die beeldvorming moet
dus voortdurend gewerkt worden en dat begint
al ver voor de drempel van het verpleeghuis, bij
het opbouwen van goede contacten in de wijk,
met migrantenorganisaties en hun sleutelfigu-
ren, en bij een informatievoorziening die nauw
afgestemd is op deze doelgroep. Bij opname
in het verpleeghuis is een goede intake, met
een duidelijk verwachtingsmanagement, en
een goede begeleiding daarna, van het grootste

WERELDCHRISTENDOM IN NEDERLAND



belang. De geestelijk verzorger kan hierin een
vertrouwensrol vervullen.

Het belang van de taal

Taal is belangrijk. Voor zover ze die al konden
spreken, vergeten veel oudere migranten het
Nederlands tijdens
hun dementiéle fase
en vallen ze terug in
de moedertaal. Dus
hoe communiceer
je met hen? Verzorgenden uit de eigen ach-
tergrond zijn niet altijd aanwezig en hebben
het vaak ook druk. Met lichaamstaal en een
vriendelijk gezicht kom je er ook niet (altijd).
Bovendien is dat ook weer cultuurgebonden,
bijvoorbeeld het wel of juist niet in de ogen
kijken van de ander als je met elkaar praat, of
elkaar aanraken. Nog een complicerende factor
is dat multiculturele dementiezorg in de kin-
derschoenen staat, dat we dus niet goed weten
hoe dementie zich precies manifesteert bij
oudere migranten en of dit om een specifieke
bejegening vraagt.

Leer een paar woorden, maak gebruik van
sleutelfiguren uit de gemeenschap
In ieder geval merk ik zelf dat het helpt als je
enkele woorden in hun eigen taal spreekt. Dat
geeft een vertrouwd gevoel. Met mijn Spaans
kan ik aardig communiceren met Antilliaanse
bewoners en met een paar woorden sranan
tongo tover ik een blijde lach op het gezicht van
Surinaamse bewoners.

Mijn Marokkaanse collega spreekt Arabisch,
Berbers en Turks en kan daarmee veel deuren
openen. Zelf heb ik een jaar Turks gevolgd en ga

HANDELINGEN 2019 | 1

Het paradoxale is dat de zorgverwachtingen
erg hoog zijn als men eenmaal over de drempel is,
meer dan bij autochtone cliénten

ik komend jaar Portugees leren, met name om
de groeiende groep Kaapverdiaanse bewoners
beter te verstaan, alhoewel ik met het Spaans
ook al een eindje kom.

Daarnaast maak ik gebruik van een sleutelfi-
guur uit hun gemeenschap: zij kent de mensen,
spreekt hun taal en
vertaalt voor mij. We
doen samen bezoe-
ken en ook leidt zij
communievieringen
in het Portugees. Met Kerst doen we samen de
viering, zodat deze herkenbaarder wordt voor
onze Kaapverdiaanse bewoners. Zo iemand is
dus goud waard.

Wat betreft taal zijn er ook de boekjes Elkaar
begrijpen helpt, speciaal ontwikkeld met het oog
op de zorg en met allerlei behulpzame zinnetjes
en plaatjes. Deze boekjes zijn er in het Turks,
Arabisch, Hindoestaans, Spaans en Chinees
(Ruys & Bosker 2001). Helaas wel uitverkocht,
maar we hebben er gelukkig een aantal exem-
plaren van. Onlangs heb ik daar met behulp van
een Kaapverdiaanse verzorgende een doorverta-
ling van gemaakt naar het Portugees.

Verschillen in visie op de laatste levensfase
Vooral in de laatste levensfase kunnen er
problemen ontstaan tussen de westerse en de
niet-westerse manier van denken. In de westerse
manier is sterven het einde van het leven en dat
hoort vrij te zijn van lijden en pijn. Daar hoort
palliatieve sedatie en het gebruik van morfine
bij. Bovendien moet er open over de prognose
en het naderend einde gesproken kunnen wor-
den. Ook moet je zelf kunnen bepalen wanneer
je leven voltooid is.

59



De Afro-Caribische en islamitische culturen
staan daar haaks op, ook al zijn er uiteraard
verschillen. Ten eerste is God of Allah heer en
meester over leven en dood. De mens wikt,
maar God beschikt. Bovendien is het leven een
geschenk van God. Daarom moet je zolang
mogelijk doorbe-
handelen en hoop
blijven houden. Ten
tweede wordt lijden
op zich niet als ne-
gatief gezien: het kan een geloofsbeproeving
zijn en louterend werken. Daarom moet je
helder zijn en geen verdovende middelen, zoals
morfine, gebruiken. Ten derde moet de ziel —
ook n4 het sterven, want die verwijlt hier nog
even — zo goed mogelijk naar het hiernamaals
worden begeleid. Daar horen allerlei rituelen
bij die zorgvuldig moeten worden uitgevoerd,
want anders kan de ziel niet zuiver voor God
verschijnen, niet tot rust komen en je wellicht
lastig komen vallen (vergelijk de Winti-cultuur,
maar ook in de islam kent men het geloof in
geesten, de zogenoemde ‘djinn’s’). In de islam

is het influisteren van de geloofsbelijdenis (de
‘shahada’) in het oor van de stervende daarbij
nog cruciaal. Ook daarbij moet men zo helder
mogelijk blijven. In de Afro-Caribische cultuur
worden zaken die niet goed waren, vaak vlak na
het sterven, nog uitgesproken, waarmee even-
tuele schulden worden vereffend. Zo kan de ziel
van de overledene zuiver en gezuiverd op reis

naar het hiernamaals.

Waar sta je zelf?
Voor zorgteams, behandelaars en geestelijk
verzorgers is het van groot belang dat je kennis

De ontmoeting of confrontatie met andere
levensbeschouwingen dwingt je om duidelijk
te zijn over die van jezelf

hebt van dit soort visies, dat je begrijpt wat in
deze levensfase cruciaal voor de ander is en
waarom men handelt zoals men handelt. Ook
dat je erover nadenkt hoe je daarmee omgaat.
Respect is daarbij belangrijk, maar dat betekent
niet dat je niet in gesprek kunt met elkaar of
kritiekloos hoeft te
zijn. Want soms is de
gelovige rechter in de
leer dan de leer zelf.

Maar dit betekent
ook dat je nadenkt over waar je zelf staat, uit
welke traditie je komt — met welk geloof, welke
symbolen of rituelen je bent opgevoed en hoe
dit jou gevormd heeft — en wat je visie op leven
en sterven is. De ontmoeting of confrontatie
met andere levensbeschouwingen dwingt je in
dat opzicht om duidelijk te zijn over die van
jezelf. Dat maakt het plaatje voor de ander ook
duidelijk(er) en dat schept weer helderheid in
de communicatie en verwachtingen over en

weer.

Een wereld te winnen

Tot slot wil ik terug naar het begin van mijn ar-
tikel en positief eindigen. Ik vertelde dat ik ‘met
plezier’ in Rotterdam werk en dat blijft, ook na
alle hierboven beschreven ingewikkelde zaken,
overeind. Het is in ieder geval een behoorlijke
uitdaging om met oudere migranten te werken
en er valt beslist nog een wereld te winnen.

Wat houdt mij daarin gaande? Best veel,
maar dan kom ik vooral even terug op het
vanzelfsprekende geloof dat ik tegenkwam in
India, Suriname en Bolivia, en dat ik ook onder
oudere migranten in Nederland tegenkom.
Voor mij staat dit soms in schril contrast met de

WERELDCHRISTENDOM IN NEDERLAND



vele geseculariseerde Nederlandse ouderen die
ik ook in het verpleeghuis tegenkom. Mensen,
veelal rasechte Rotterdammers, die misschien
ooit katholiek of hervormd geboren zijn, maar
al heel lang ‘niets meer hebben’ met kerk of
geloof, mensen voor wie het geloof zelfs taboe
is geworden. Soms komt dit door wat er in de
oorlog is gebeurd, de bombardementen op
Rotterdam en de vreselijke dingen die men toen
heeft meegemaakt. Soms is het gewoon weg-
gesleten en geeft men er niet meer om.

De eerlijkheid gebiedt me te zeggen dat ik
het gesprek met hen niet altijd makkelijk vind,
want het is soms zoeken naar wat de spiritua-
liteit, zingeving of krachtbronnen dan wel zijn.
En ook al ben ik ‘algemeen geestelijk verzorger’
en zou het niet moeten uitmaken wie ik voor
me heb, stieckem haal ik mijn hart toch wel eens
op bij de oudere migrant met wie ik zo makke-
lijk, zonder géne of excuses, kan praten over het
geloof. En dat geldt voor christenen, moslims
én hindoes, want je begrijpt elkaar op het vlak
van geloven.

Afgelopen week heette ik in een van mijn
huizen een nieuwe bewoner welkom, een Suri-
naamse vrouw van 93 jaar oud. Ik kwam binnen
en stelde mezelf voor. Meestal moet ik uitleggen
wie ik ben en wat ik kom doen, maar bij haar
verscheen er meteen een brede glimlach op haar
gezicht, haar ogen gingen glimmen, haar handen
en hoofd gingen omhoog en ze riep uit: ‘Dank
U, Heer, dat U deze vrouw naar me gezonden
heeft, U heeft mijn gebed verhoord, ik ben blij
En vervolgens gaf ze me een brassa, zongen we
samen geestelijke liederen, lazen we uit de Bijbel
en spraken we voor elkaar een gebed uit, waarbij
ze mijn handen stevig beetpakte.

HANDELINGEN 2019 | 1

En ja, dan merk ik dat ik gevormd ben door
mijn migraties naar het buitenland, dat ik op
dat moment eigenlijk meer affiniteit met deze
vrouw dan met mijn eigen volksgenoten heb.
Dat zo’'n ontmoeting mij ook inspireert, moti-
veert en kracht geeft. Dus daarom ben ik blij en
dankbaar dat ik dit werk mag doen en hoop ik
dat ik dat nog lang kan blijven doen. <l

Literatuur

Matze, P. & Huizing, W. & Heygele, Y. (2014). Met
oudere migranten in gesprek over hun levensverhaal.
Mijn leven in kleur. Houten: Bohn Stafleu Van
Loghum.

Matze, P. (2019). Elkaar begrijpen helpt. Hulpmiddel
bij de zorg aan Portugeestalige cliénten. Para ayudar
precisamos compreender uns aos outros. Ferramenta
para os cuidados de clientes de lingua portuguesa.
Rotterdam: Laurens.

Nidditch, P.H. (ed.) (1975). An Essay Concerning Hu-
man Understanding: Clarendon Edition of the works
of John Locke. Oxford: University Press.

Ricoeur, P. (1985). Temps et récit 3: Le temps raconté.
Paris: Editions du Seuil.

Ruys, E. & Bosker, L. (2007). Elkaar begrijpen helpt.
Woerden: NIGZ.n (Helaas zijn deze boekjes uit-
verkocht, maar ze kunnen eventueel via de auteur
van dit artikel worden aangevraagd.)

Paulien (drs. P1.) Matze is geestelijk verzorger bij
zorgorganisatie Laurens in Rotterdam en uit
dien hoofde als predikant met een bijzondere
opdracht verbonden aan de Pauluskerk in Rot-
terdam. Eerder was zij predikant in Suriname
en de Noordoostpolder, docent in Bolivia en
projectmedewerker van Reliéf.

E paulienmatze@geerse.net






BESCHOUWING |

Einde verhaal?

FRANS WIJSEN

Secularisatie, pluralisatie en evangelisatie

in Nederland

In 2016 verscheen de vijfde editie van het onderzoek God in Nederland. Het
onderzoek stelt ‘wijkend christendom’ vast: minder mensen geloven minder.
En dus vragen pastores zich af: hoe verder? Valt er nog wat te ‘herderen’ als
er straks geen schapen meer in de kudde zijn? Blijven we volhouden op de
gebaande paden tot het bittere einde, in de hoop (tegen beter weten in) dat
het tij zal keren? Of moeten we omdenken?

it zijn geen nieuwe vragen. Dit jaar is

het precies 75 jaar geleden dat Henri

Godin en Yves Daniel (1943) het be-
kende boek La France, Pays de mission uitgaven.
In dit boek wezen de auteurs op de snelle ont-
kerstening van de Franse arbeidersklasse en ver-
klaarden ze Frankrijk tot missiegebied.

De context van nu is anders. Was de redene-
ring van Daniel en Godin: als de mensen niet
naar de kerk komen, dan moet de kerk naar de
mensen gaan, nu is de vraag: welke kerk? De kerk
lijkt verdampt, loopt op zijn laatste benen. Dit
heeft het onderzoek God in Nederland wel laten
zien (Bernts en Berghuis 2016). De groei en bloei
van migrantenkerken verandert daar niets aan.
Volgens de onderzoekers van God in Nederland
zijn migrantenchristenen in voldoende mate in
hun onderzoek vertegenwoordigd (Bernts en
Berghuis 2016, 188, no. 6).

< ‘Dit is mijn land’: Suriname (kleding India) — Zeeland

HANDELINGEN 2019 | 1

Er is sprake van een handelingsprobleem. Dit
wil zeggen, er is een spanningsveld tussen een
feitelijke situatie en een wenselijke situatie (Ver-
schuren 2011). Mijn inziens hebben beleidsma-
kers dit te lang gezien als een verbeterprobleem,
als een probleem waarvoor al beleid ontwikkeld
is dat bijgesteld moet worden. Ze hebben het
niet gezien als een constructieprobleem, als een
nieuw probleem waarvoor nieuw beleid ontwik-
keld moet worden. Of, om in termen van de
Encycliek Redemptoris Missio (no. 34) te spreken,
we hebben niet meer te maken met verdieping
van geloof binnen stabiele kerkelijke structu-
ren, of van revitalisering van geloof bij mensen
die van het evangelie vervreemd zijn, maar van
getuigenis van geloof aan mensen die nooit van
het evangelie hebben gehoord.

Deze bijdrage is opgezet met behulp van de

beleidscyclus. Volgens de beleidscyclus verloopt
het ontwikkelen van beleid in een aantal stappen.

63



Deze zijn:

1. een verheldering van de aanleiding en de op-
dracht tot het geven van een beleidsadvies

2. een formulering en een nadere analyse (in
termen van oorzaken en gevolgen) van het
probleem

3. een formulering van het te bereiken doel of
doelen

4. een verkenning van mogelijke maatregelen om
de doelen te bereiken

5. de beoordeling van de mogelijke maatregelen

6. de keuze van de meest wenselijke (en realiseer-
bare) maatregel

7. de vertaling daarvan in een actie- en stappen-

plan (Jans 2001, 31).

De aanleiding was in dit geval een verzoek van
de bestuurders van Vereniging Pastoraal Wer-
kenden (VPW) in Brabant en Limburg om met
hen na te denken over de vragen: Wat betekent
het wijkend christendom voor de toekomst van
het werkveld (pastoraat), voor de toekomst van
het beroep (pastor) en voor de toekomst van de
beroepsvereniging (VPW)? Overigens heeft de
VPW dezelfde vragen meer dan vijftien jaren
geleden ook al eens gesteld tijdens een Landdag
op 4 november 2002 met als titel: ‘Hoe verder als
parochiepastor?” (Wijsen 2002).

Tijdens een studiedag over deze vragen met
VPW-leden heb ik de aanwezigen een trend-
scenario laten maken. De opdracht was: Stel dat
het onderzoek God in Nederland over tien jaar
weer gehouden wordt, hoe zal de situatie er dan
uitzien? En wat zou er dan nu moeten gebeuren?
De aanwezigen waren unaniem van oordeel dat
het over tien jaar bij ongewijzigd beleid letterlijk
‘einde verhaal’ zou zijn. En ze vonden het lastig
om ‘out of the box’ oplossingen te bedenken.

64

Observatie

Vanuit het perspectief van parochiepastores is
het onderzoek God in Nederland ontluisterend.
Nog slechts een kwart van de Nederlanders
beschouwt zichzelf als lid van een kerk, en zij
zijn bovendien minder kerkelijk geéngageerd. En
de groep gelovigen buiten de kerk is kleiner dan
tot voor kort werd aangenomen (17%). Ook de
groep die het christendom als bron van waarden
en normen noemt, is geslonken tot 26% van de
bevolking.

Ik teken hierbij aan dat het Centraal Bureau
voor de Statistiek andere cijfers laat zien, en dat
de situatie in Limburg en Noord-Brabant iets
rooskleuriger is, zo men wil. In 2014 gaf 50,8%
van de volwassenen in Nederland aan tot een
godsdienstige groepering te behoren. In Limburg
noemt 66,6% zich katholiek, in Noord-Brabant
is dat 49,6% (Schmeets en Van Mensvoort
2015). In 2017 gaf 49,3% van de volwassenen in
Nederland aan tot een godsdienstige groepering
te horen (Schmeets 2018, 5). In vergelijking met
2014 een afname van 1,5%, maar in vergelijking
met lidmaatschap van andere maatschappelijke
organisaties is ‘kerklidmaatschap’ toch nog steeds
aanzienlijk. Bijna een kwart (23,6%) van alle
volwassenen in Nederland geeft aan katholiek te
zijn (Schmeets 2018, 5).

Recent KASKI-onderzoek laat zien dat
negentig procent van de parochies in Limburg
regelmatig contact heeft met een basisschool,
dat een kwart van de parochies regelmatig lessen
verzorgt op basisscholen en dat een derde van de
parochies af en toe een viering houdt op school
(Bernts en Kregting 2017).

Daarmee wil ik niet de harde cijfers van het
onderzoek God in Nederland onderuit halen.

WERELDCHRISTENDOM IN NEDERLAND



Ik wil er slechts op wijzen dat het meten van reli-
gie een ingewikkelde aangelegenheid is, vanwege
verschillende definities van religie en operatio-
naliseringen daarvan, en dat er sprake kan zijn
van tunnelvisie en statistiek-manipulatie (Dols
2014). De secularisatiethese wordt van diverse
kanten genuanceerd.

Interpretatie

Het moge voor parochiepastores een geruststel-
ling zijn zich te realiseren dat deze ontwikkelin-
gen wel iets, maar niet alles te maken hebben met
het geloof en de kerk. Ook vakbonden, omroep-
verenigingen en politieke partijen hebben moeite
om mensen aan zich te binden. We leven nu
eenmaal in een postideologisch tijdperk waarin
er steeds minder gedeelde kaders zijn (Noorde-
graaf 2008, 56). De gezamenlijke kerken vormen
nog steeds verreweg de grootste maatschappe-
lijke organisatie, en het is een illusie te menen dat
mensen zonder een zingevend mens- en wereld-
beeld handelen (Noordegraaf 2008, 215).

Er is een groot aantal theorieén dat seculari-
satie in West-Europa probeert te verklaren. De
meest plausibele wordt mijns inziens gegeven
door de theorie die stelt dat de functie van de
kerk in de verzorgingsstaat is weggevallen (Nor-
ris en Inglehardt 2011). Daarom zou men aan
het wegvallen van de verzorgingsstaat hoop voor
de kerk kunnen ontlenen.

Zo simpel is het natuurlijk niet, al is het wel zo
dat wij volgens sommige theoretici in een post-
seculier tijdperk leven (Molendijk, Beaumont
en Jedan 2010). Hiermee is niet bedoeld dat er
sprake is van een opleving van religie, maar van
een terugkeer van geloof in de publieke ruimte.
Hoe klein en verzwakt ook, kerken en christelijke

HANDELINGEN 2019 | 1

organisaties spelen nog wel degelijk een rol in
het maatschappelijke debat en hebben politicke
invloed, mede dankzij de aanwezigheid van een
grote groep migranten die vaker deel uitmaken
van een geloofsgemeenschap en deelnemen aan
religieuze diensten (Schmeets 2018, 7 en 13).
Pluralisatie leidt niet per se tot secularisatie of
verzwakking van geloof. Onderlinge concurren-
tie kan tot revitalisatie leiden, aldus de rationele
keuzetheorie (Norris en Inglehardt 2011, 95-96).

Tendensen
Als ik even een paar interpretaties de revue laat
passeren, dan kan ik wijzen op de volgende ten-
densen (Norris en Inglehart 2011).
Godsdienstsociologen als Peter Berger en
Thomas Luckmann hebben er in de jaren zestig
van de vorige eeuw op gewezen dat een gevolg
van modernisering is dat mensen steeds minder
in een voorgegeven wereld leven. Moderniteit
pluraliseert, individualiseert en relativeert. Insti-
tuties zoals godsdienst brokkelen steeds verder af
en mensen maken meer hun eigen keuzes.
Haaks op deze ontwikkeling staat een andere
ontwikkeling. Evangelische kerken en pink-
sterkerken groeien, ook in Nederland. Ernst
Troeltsch en Max Weber noemen dit de ont-
wikkeling van kerk naar sekte en zien denomi-
natie als een geroutineerde sekte. Als waarden
en normen verwateren zoeken mensen naar
engagement, maar dit is zeker niet voor iedereen
weggelegd. Zoiets lijken we nu mee te maken.
Waar liberale geloofsgemeenschappen lijken te
verdampen in de grote massa, trekken de kleine
geéngageerde en gesloten gemeenschappen juist
aan.

Met de komst van katholieke migranten en

65



buitenlandse religieuzen komt de wereldkerk na-
bij. Er is niet alleen sprake van globalisering van
de samenleving, maar ook van de kerk. Opval-
lenderwijs zijn jongeren die kerkbetrokken zijn
vaak meer bezig met de universele kerk dan met
de lokale kerk. Taizé en Wereldjongerendagen
zijn populair bij een bepaalde groep jongeren,
omdat deze bewegingen hen in contact bren-
gen met andere culturen. Hun klacht is dat de
liturgie in Nederlandse parochies overal anders
is. Ze missen de universele kerk, de eenheid in de
verscheidenheid.

Ook uit de jaren zeventig van de vorige ecuw
komt de theorie van de overgang van gemeen-
schap naar samenleving. De opbouw van de kerk
als ‘gemeenschap’ van gelovigen is achterhaald.
Maar ook ‘samenleving’ is een achterhaald con-
cept. We moeten nu meer in netwerken denken
(Aslander en Witteveen 2016).

Ons leven speelt zich steeds minder af in de
echte wereld, en steeds meer in de virtuele we-
reld. We kopen minder in de winkel en meer via
internet. De meeste jongeren ontmoeten elkaar
vooral virtueel. Ook religieus engagement en
bekering komen vaker tot stand via internet en
sociale media.

De participatiesamenleving heeft overigens
ook een wissel getrokken op het vrijwilligersbe-
stand. Steeds meer vrijwilligers waarop parochies
een beroep konden doen, verlenen mantelzorg
in familieverband of in de vriendenkring. Dit
draagt bij aan het wegvallen van kader in paro-
chies.

De onlangs overleden socioloog Zygmund
Bauman heeft dit alles geanalyseerd en verklaard
in termen van vluchtige moderniteit (De Groot
2017). De flexibele mens is ook de onzekere

66

mens, die naar vastigheid zoekt. Zeker een deel
van de gelovigen vindt vastigheid in orthodoxie
en kerkbetrokkenheid. Maar van de overgrote
meerderheid van gelovigen kan de kerk geen
totaal engagement meer vragen, althans niet

permanent.

Innovatie

Wie de laatste jaargangen van tijdschriften als
Handelingen en TussenRuimte en bulletins van
het Werkverband Kerkelijk Opbouwwerk en de
Vereniging Pastoraal Werkenden doorneemt,
komt al snel tot de conclusie dat er een heel
arsenaal van strategieén bedacht en uitgepro-
beerd is dat de bedoeling heeft het tij te keren.
Zonder volledig te willen zijn zal ik er een
aantal noemen.

Er zijn pastores en beleidmakers die pleiten
voor de presentiebenadering, al dan niet gekop-
peld aan diaconie. Dit is wat Johan Hoekendijk
(1964) en Kor Schippers (1993) voor ogen
hadden. Je kunt inzetten op buurtpastoraat en
wijkpresentie, meer luisteren dan spreken, en
meer dienen dan verkondigen. Want als de kerk
niet dient, dient ze tot niets.

Sinds de jaren zeventig van de vorige eeuw
verwachten pastores vernieuwing van de kerk
door christelijke basisgemeenten en kritische
gemeenten, voorbij de anonimiteit van de paro-
chies. Momenteel is er een soortgelijk pleidooi
voor parochiecellen, huisgemeenten en kleine
christelijke gemeenten.

Er zijn pastores die hun hoop vestigen op
nieuwe katholieke bewegingen, zoals de Neo-
catechumenale weg, Egidius- en Emmanuelge-
meenschap, al dan niet gekoppeld aan de inzet
van buitenlandse priesters.

WERELDCHRISTENDOM IN NEDERLAND



Er zijn diverse catechetische en educatieve ini-
tiatieven zoals de Alpha-cursus, en initiatieven
die inzetten op de vorming en toerusting van
nieuwe katholieken (Bouwman 2017).

Tot slot zijn er initiatieven uit de monas-
tieke traditie. Kloosters zijn pleisterplaatsen en
kiemcellen van geloof. Abdijweekenden zijn
populair en dragen bij aan de onthaasting van
de samenleving, en brengen rust en regelmaat

voor jongeren.

Evaluatie

Als ik nu naar de evaluatie van deze strategieén
overga, kan ik mij niet aan de indruk onttrekken
dat de stelling van wijlen Kor Schippers (1993)
bewaarheid wordt. De theorie van de kerkop-
bouw is goed en wordt steeds beter, maar de
praktijk van de neergaande lijn achterhaalt haar
op meedogenloze wijze. De effecten zijn hoe dan
ook moeilijk te meten (Paas 2017, 13)

Voor het evalueren heb je een norm nodig.

Ik kijk naar de bovengenoemde strategieén
vanuit het perspectief van de missiologie. Ik ga
er vanuit dat het verhaal van Jezus van Nazareth
ook voor toekomstige mensen en samenlevingen
interessant en relevant kan zijn en ik vind dat

dit verhaal verder verteld moet worden. De kerk
— als instelling — is slechts een instrument, geen
doel op zich (Wijsen 2002).

Wat dit betreft blijft ook de evaluatie van de
pioniersplekken binnen de Protestantse Kerk in
Nederland gevangen in kerkcentrisch denken en
kerkplanting (Schaeffer & Stoppels 2017, 3-5).
Het succes van de pioniersplekken wordt onder
andere afgemeten aan de mate waarin ze impul-
sen geven voor vernieuwing van de ‘moederkerk’.

Het onlangs verschenen Handboek voor evan-

HANDELINGEN 2019 | 1

gelisatie in Europa (Noort, Avtzi en Paas 2017)
gaat ervan uit dat wij in een postchristelijke
samenleving leven. Het is een belangrijk boek
met interessante modellen voor de evangelisatie-
praktijk en -opleiding Maar ik wil er als kantte-
kening bij plaatsen dat christelijke waarden voor
een groot deel al in onze cultuur gerealiseerd
zijn (Norris en Inglehardt 2011, 17). Er is dus
niet zo zeer sprake van ‘postchristendom’ maar
van ‘cultuurchristendom’, waarin bijvoorbeeld
naastenliefde en gerechtigheid als waarden niet
meer door kerken maar door scholen doorgege-
ven worden en afgedwongen worden door wet
en regelgeving. Dit wist overigens de Nijmeegse
theoloog Arend van Leeuwen (1964) al. Ons
belasting-, pensioen- en ziektekostenstelsel is
gebaseerd op solidariteit. ‘Postchristelijk’ is dus
een relatief begrip.

Waarden en normen hebben echter geen lang
leven als ze niet gevoed en gereproduceerd wor-
den. En juist dit is mijn inziens een belangrijke
functie van pastoraat in de toekomst en de reden
dat pastores andere accenten moeten leggen in
hun werk.

Constructie
Lange tijd is, ook door mijzelf, gedacht in termen
van een dubbele strategie (Wijsen 1997, 167) of
een realistisch-pluralistische koers (Wijsen 1985,
52; Wijsen 1997, 162). Een minimale territoriale
structuur is nodig, want mensen zijn gebonden
aan een ruimte. Maar die ruimte moet gevuld
worden met evangeliserende initiatieven, waar
engagement en radicale geloofsbeleving mogelijk
zijn. Ik pleitte voor de missionaire dimensie in
het parochiepastoraat (Wijsen 2002).

De vraag is echter of dit nu nog wel een

67



begaanbare weg is. Hoe levensvatbaar is de ter-
ritoriale structuur? En hoe zeer zijn mensen aan
fysieke ruimte gebonden? De parochie ‘loopt

op zijn laatste benen), zoals een van de deelne-
mers aan de in het begin genoemde studiedag
opmerkte, of anders de pastores wel. Priesters
treden uit, of treden in kloosters in.

Men kan verschillende richtingen uitgaan. Er
zijn beleidsmakers die, zoals we hierboven al
zagen, pleiten voor de presentiebenadering, al
dan niet gekoppeld aan diaconie. Maar dienst-
verlening op zich garandeert niet dat het verhaal
van Jezus verder verteld wordt. Sterker nog, in de
radicale interpretaties van presentie mag dit zelfs
niet. De ervaring leert dat wijkpresentie in rap
tempo seculariseert (Lamers & Arts 2018) en hoe
dan ook een structuur nodig heeft die dit werk
in stand houdt.

Er zijn onderzoekers die hun hoop vestigen op
kleine christelijke gemeenschappen of nieuwe
katholieke bewegingen, al dan niet gekoppeld
aan buitenlandse priesters of migrantengemeen-
schappen. Deze bewegingen zijn succesvol, maar
zijn slechts voor enkelingen, de kleine rest, weg-
gelegd. En de ‘omgekeerde missie’ van buiten-
landse priesters of katholieke migrantengemeen-
schappen heeft vooralsnog niet aantoonbaar
geleid tot een revitalisatie van het christendom
(Sengers 2018, 48). Katholieken zijn weliswaar
in de groep westerse migranten bovengemiddeld
vertegenwoordigd en bovengemiddeld religieus
betrokken, maar dit verandert het totale plaatje
niet (Schmeets 2018, 10-11).

Dan zijn er de catechetische en de monastieke
initiatieven. De catechetische initiatieven slaan
vooral aan bij mensen die er voor openstaan. En

het is goed dat mensen in een klooster op verhaal

68

komen en zich onthaasten. Maar, ervan uitgaan-
de dat pastoraat zorgend (comfort) en uitdagend
(challenge) moet zijn (Wijsen 1997), mis ik hier
de uitdaging.

Ton Bernts (2017, 5) onderscheidt drie func-
ties voor de kerk. De kerk is gemeenschapstich-
tend, dienend en appellerend. Ik heb de indruk
dat de kerk de afgelopen jaren steeds meer
dienend en verzorgend is geworden en steeds
minder appellerend. Ik ga niet zo ver te zeggen
dat dit de oorzaak is van wijkend christendom,
maar ik denk wel dat als pastores verdergaan op
de ingeslagen weg het wijken alleen maar verder
zal gaan. Te lang is gedacht dat het dieptepunt
bereikt was.

Daarom adviseer ik — een beetje tegen de
presentiebenadering en tegen mijn eigen denken
in — meer in te zetten op de appellerende functie
van het christendom. Tk denk aan pastores als
apostelen, rondtrekkende predikers, evangelisten.

Apostolaat is de opdracht om als een apostel
het verhaal van Jezus van Nazareth verder te
vertellen, op markten en pleinen. Dit sluit aan
bij de eerder genoemde ontwikkeling, die van
het seculiere naar het post-seculiere tijdperk.
Hiermee wordt zoals gezegd niet bedoeld dat
er globale opleving van religie in Nederland is,
maar dat religie zich steeds meer in de publieke
ruimte afspeelt. Daarmee komt er ook ruimte
voor de publieke functie van geestelijke leiders.
Onze verzakelijkte en pragmatische samenleving
heeft behoefte aan waardenoriéntatie.

Een voorbeeld is de prediking van Paulus op
de Areopagus (Handelingen 17:16-34), waar hij
in dialoog gaat met de belevingswereld van de
Atheners. Deze benadering sluit aan bij de ont-
wikkeling van een pastorale theologie naar een

WERELDCHRISTENDOM IN NEDERLAND



publieke theologie, zoals systematische theolo-
gen als Christoph Hiibenthal (Nijmegen), Eric
Borgman (Tilburg), en Stefan van Erp (Leuven)
betogen, en bij de in Nederland helaas vergeten
apostolaatstheologie (Hoekendijk 1964; Hoede-
maker 2000).

De moderne Areopagus is voor een belang-
rijk deel een virtuele wereld: het internet en de
sociale media. De aantrekkingskracht van islam
op jonge moslims vindt op het internet plaats.
Toch is duidelijk dat het aantal uren dat pastores
in de kerk doorbrengen in geen verhouding staat
tot het aantal uren dat pastores op het internet
doorbrengen (Van den Berg 2011).

Conclusie en discussie

De aanleiding voor deze bijdrage was een vraag
van de Vereniging voor Pastoraal Werkenden.
Mij werd gevraagd: Wat betekent wijkend
christendom voor de toekomst van het
werkveld (pastoraat), voor de toekomst van
het beroep (pastor) en voor de toekomst van
de beroepsvereniging (Vereniging Pastoraal
Werkenden)?

Een beetje ‘out of the box’ denkend is mijn
antwoord daarop dat het pastoraat zich moet
omvormen richting apostolaat, dat de pastor
zich als apostel moet verstaan en dat de beroeps-
vereniging van pastores zich moet omvormen tot
een ‘vereniging van christengelovigen’ (Canon
298), waarvan priesters en leken lid kunnen zijn.
Ik zie voor me een bisdom zonder parochies,
waarin de bisschop de juridische functie van de
pastoor heeft overgenomen en waar apostelen
rondtrekken ‘van stad tot stad’ Ik schreef bewust
‘een beetje’ ‘out of the box’ denkend, want dit
is precies wat Johan Hoekendijk (1964) al in de

HANDELINGEN 2019 | 1

jaren vijftig van de vorige eeuw voor ogen stond.

Maar kan dit wel en mag dit wel? Ik zou niet
weten waarom niet. Eerder heb ik een voor-
beeld hiervan in Qost-Afrika beschreven, waar
een bisschop alle parochies had afgeschaft, zelf
de functies van pastoor vervulde, en alleen
nog maar kleine christelijke gemeenschappen
erkende (Wijsen 1993). Een parochie omvat de
christengelovigen in een bepaald gebied (Canon
518). Het christendom heeft ecuwenlang zonder
parochies bestaan. En de kerkelijke hiérarchie is
in Nederland pas in 1856 hersteld. Daarvoor was
Nederland missiegebied zonder bisdommen en
parochies.

Eigenlijk moeten we Nederland als mis-
siegebied zien. En al wordt het missierecht als
zodanig niet meer toegepast in de kerk, in een
missionaire situatie kan het kerkelijk recht lokaal
worden aangepast. Dit geeft meer vrijheden dan
doorgaans wordt aangenomen.

Is het financieel haalbaar? Ik denk het wel. Er
is in Nederland veel geld, zoals goede doelen-
acties steeds weer laten zien. De inkomsten van
kerken lopen mijn inziens niet terug omdat
mensen geen kerkbijdrage meer kunnen beta-
len, maar omdat ze zich niet meer in de kerk
herkennen. Wat zou de beroepsvereniging van
pastores in dezen kunnen betekenen? Misschien
moet zij zich omvormen van vereniging naar
religieus instituut, een Apostolisch Genoot-
schap.

Wat betekent dit voor het pastoraat van de na-
bijheid, de dienende of verzorgende functie van
het pastoraat? Dit is inderdaad een uitdaging.
Pastores moeten andere keuzes maken, andere
prioriteiten stellen. Er zijn inmiddels voldoende
‘levensbeschouwelijke werkers), ‘rituele uitvaart-

69



begeleiders’ en ‘geestelijk verzorgers’ die als kleine
zelfstandigen opereren op de ‘markt’ Misschien
moeten pastores de zorgtaken aan hen overla-
ten, zodat zij zich kunnen concentreren op de
publieke functie van het pastoraat. <]

Literatuur

Aslander, M., Witteveen, E. (2016). Nooit af. Amster-
dam/Antwerpen: Business Contact.

Bernts, T. (2017). Bezieling in een postchristelijke
samenleving. WKO Bulletin Nr. 94.

Bernts, T., Berghuis, J. (2016). God in Nederland.
1966-2015. Utrecht: Ten Have.

Bernts, T., Kregting, J. (2017). Catechese en evangeli-
satie in het Bisdom Roermond. Nijmegen: Kaski —
Onderzoekcentrum Religie en Samenleving.

Bouwman, R. (2017). Nieuwe Katholieken. VPWinfo
3,10-11.

Dols, C. (2014). Fact factory: sociological expertise and
episcopal decision making in the Netherlands. 1946-
1972. Nijmegen: Valkhof Pers.

Groot, K. de (2017). The Liquidation of the Church.
London/New York: Routledge.

Godin, H., Daniel, Y. (1943). La France, Pays de mis-
sion. Paris: CERFE.

Hoedemaker, B. (2000). Met anderen tot Christus.
Zending in een post-missionair tijdperk. Zoeter-
meer: Boekencentrum.

Hoekendijk, J. (1964). De kerk binnenste buiten. Am-
sterdam: Ten Have.

Jans, R. (2001). Het schrijven van beleidsadviezen.
Amsterdam: Boom.

Lamers, H., Arts, J. (2018). ‘Ik heb geleerd dat ik hier
niets moet. Wijkpresentie in Maastricht Noordoost.
Nijmegen: NIM.

Leeuwen, A. van (1964). Christianity in World His-
tory. London: Edinburgh House Press.

Molendijk, A., Beaumont, J., Jedan, C. (eds.) (2010).
Exploring the Postsecular. Leiden/Boston: Brill.

Noordegraaf, M. (2008). Management in het publieke
domein. Bussum: Coutinho.

Noort, G., Avtzi, K., Paas, S. (2017). Sharing Good
News. Handbook on Evangelism in Europe. Geneva:
WCC Publications.

70

Norris, P., Inglehart, R. (2011). Sacred and Secular.
Religion and Politics Worldwide. 2™ Edition. Cam-
bridge: Cambridge University Press.

Paas, S. (2017). Waarom kerkplanting. Handelingen
44/3,7-17.

Schaeffer, H., Stoppels, S. (2017). Pionieren, een
momentopname. Handelingen 44/3, 3-5.

Schippers, K. (red.) (1993). Discussies rond kerkelijke
presentie. Kampen: Kok.

Schmeets, H. (2018). Wie is religieus, wie niet? Statis-
tische Trends. Oktober 2018. Den Haag: Centraal
Bureau voor de Statistiek.

Schmeets, H., Mensvoort, C. van (2015). Religieuze
betrokkenheid van bevolkingsgroepen. 2010-2014.
Den Haag: Centraal Bureau voor de Statistiek.

Sengers, E. (2018). God migreert in Nederland.
Maatschappelijke trends met betrekking tot religie
en de gevolgen voor (rooms-katholieke) migran-
tengemeenschappen. Tijdschrift voor Religie, Recht
en Beleid (9) 2, 43-52.

Van den Berg, E. (2011). Handboek Kerk en Internet.
Heeswijk: Berne.

Verschuren, P. (2011). Praktijkgericht onderzoek.
Ontwerp van organisatie- en beleidsonderzoek. Den
Haag: Boom Lemma.

Wijsen, E. (1985). Missionair pastoraat in de stad
Maastricht. Wereld en Zending 14/1, 48-54.

Wijsen, E (1993). Een bisdom zonder parochies? Infor-
matiedienst Nr. 4, 6-7.

Wijsen, F. (1997). Geloven bij het leven. Missionaire
presentie in een volkswijk. Baarn: Gooi en Sticht.
Wijsen, E. (2002). De kerk binnenste buiten. Over de
missionaire dimensie van het parochiepastoraat.

Dossier Hoe verder als parochiepastor? Bijlage bij
Kontaktblad Federatie VPW Nederland Nr. 5, 20-21.

Frans (prof.dr EJ.S.) Wijsen is hoogleraar
Empirische en praktische religiewetenschap
aan de Radboud Universiteit Nijmegen.

E fwijsen@ftr.ru.nl

WERELDCHRISTENDOM IN NEDERLAND



INTERVIEW | Tom LORMANS

‘Een beter besef van migratie is

noodzakelijk’

Leo Lucassen is directeur Onderzoek van het Internationaal Instituut voor
Sociale Geschiedenis in Amsterdam en hoogleraar Global Labour and Mi-
gration History aan de Universiteit Leiden. Samen met Henk van Houtum
publiceerde hij het boek Voorbij Fort Europa. Een nieuwe visie op migratie
(2016). Samen met Paul Scheffer en Ernst Hirsch Ballin is hij uitgever van de
essaybundel Regie over migratie. Naar een strategische agenda van de We-
tenschappelijke Raad voor het Regeringsbeleid (2018). Onlangs verscheen
in geheel herziene en geactualiseerde editie Vijf eeuwen migratie, waarin
Leo en Jan Lucassen meningen over de lange en rijke Nederlandse migratie-
geschiedenis toetsen aan de historische feiten.

Het culturele en religieuze landschap in Neder-
land heeft zijn huidige vorm voor een belangrijk
deel aan migratie te danken. Wat zijn belang-
rijke migratiepatronen voor ons religieuze land-
schap in de afgelopen vijf eeuwen?

‘Laten we bij het begin beginnen. In mijn meest
recente boek worden vijf eeuwen migratie
beschreven, beginnend in het einde van de
zestiende eeuw. In die periode zijn een aantal
belangrijke impacts op het religieuze landschap
te zien.

Je ziet dat de Republiek der Nederlanden met
name “gelijkgelovigen” aantrekt, protestanten
zogezegd. Natuurlijk wel van verschillende snit.
In de zuidelijke Nederlanden waren dit de meer
orthodoxe calvinisten. Zij hebben ook een rol
gespeeld in de Synode van Dordrecht en op al-
lerlei punten een belangrijke bijdrage geleverd,

HANDELINGEN 2019 | 1

vooral aan de orthodoxie van het protestan-
tisme. Voor een deel komt deze orthodoxie dus
uit het buitenland.

Daarnaast heb je een behoorlijke immigratie
die meer luthers van aard was, vanuit vooral
Scandinavié en de Duitse staten. Dat heeft een
behoorlijke boost aan de Lutherse Kerk gegeven.
Grote kerken in Amsterdam getuigen hier nog
altijd van.

Als je doorgaat naar de negentiende eeuw,
is het interessant om naar de immigratie van
katholieken te kijken. Met de Kulturkampf
vestigen zich veel Duitse katholieke ordes in
het grensgebied, met name in Limburg, hoewel
het geen grote aantallen zijn. Ook religieuze
ordes uit Frankrijk vestigen zich in het zuiden
en verdienen geld vooral door zich bezig te
houden met het onderwijs. Dat beinvloedt het

71



Prof.dr. L.A.C.]J. (Leo) Lucassen

al bestaande katholicisme in Nederland.

Vanaf 1933 komt de bekende joodse migratie
op gang. Die is aanzienlijk, met name naar Am-
sterdam. En daarvan weten we helaas dat deze
een treurig einde heeft gekend.

In de naoorlogse periode zien we koloniale
migratie, zowel protestants als katholiek, uit
India en Suriname. De Surinaamse immigratie
neemt ook hindoe-invloeden mee vanaf 1975.
Hetzelfde geldt voor, hoewel op veel bescheide-
ner schaal, de Chinese immigratie wat betreft
boeddhistische invloeden.

En ten slotte de islam via Marokko, Turkije
en deels via vluchtelingen vanuit islamitische
landen; de meest recente toevoeging aan het
religieuze landschap waarover we niet op kun-
nen houden te praten. Zeker sinds de laatste
bekering: van Johan van Klaveren, die op

72

4 februari bekend werd. Vanaf de jaren 1990,
toen de islam zich meer institutionaliseerde in
de vorm van met name de bouw van moskeeén,
werd dit steeds zichtbaarder. Voor die tijd waren
het veelal “pop-up moskeeén”, bij wijze van
spreken.

De bouw van die moskeeén in het stedelijk
landschap heeft een interessante parallel met
de bouw van neogotische katholieke kerken
in de negentiende eeuw, waar de protestanten
toen tegenop liepen. In de zeventiende en acht-
tiende eeuw was kleding daarnaast ook een heel
zichtbaar element, een beetje vergelijkbaar met
moslims nu. En ook zeker de negatieve bejege-
ning is vergelijkbaar’

Er zijn dus overeenkomsten tussen verleden

en heden. De huidige discussie wordt verhit
gevoerd en sterk aan het geloof van de islam
opgehangen. Is dat iets eigens voor het Neder-
land van nu?

‘Interessant is dat de gepolariseerde discussie
die nu speelt over islam en moslims niet los

te zien is van deconfessionalisering. Deze had
in Nederland een heel revolutionaire vorm in
de jaren zestig en zeventig van de vorige eeuw,
waardoor onze houding ten aanzien van kerk
en geloof drastisch is veranderd. Niemand
heeft aan zien komen hoe snel dat in elkaar zou
storten.

Er is een duidelijke link tussen kritiek op de
islam en zelfs ook islamofobie — die we niet op
één hoop moeten gooien zoals maar te vaak
gebeurt — vanuit een ontstane anti-religieuze
houding en die hangt sterk samen met dat
deconfessionaliseringsproces. En met name

ook vanuit links. Dus als je gaat kijken naar

WERELDCHRISTENDOM IN NEDERLAND



de meeste anti-islam uitingen ten tijde van de
Rushdie-affaire, dan komen die in eerste instan-
tie van zo'n Jan Blokker, Gerrit Komrij en Rinus
Ferdinandusse; kortom, de pausen van links die
vanuit hun anti-religieuze overtuiging de komst
van de moslims zagen als het binnenhalen van
het paard van Troje nadat religie in hun eigen
land net was opgeruimd. Dat sentiment ken-
merkt heel sterk de Nederlandse discussie. De
volkomen marginalisering van godsdienst is ook
weer een motor voor het héél kritisch zijn op
nieuwe godsdiensten, zij het heel selectief. Over
orthodoxe joden hoor je namelijk bijna nooit
iemand, terwijl ook een groep als deze achter-
haalde ideeén over homoseksuelen koestert.

Nu hebben wij een sterk beeld over de migranten
die naar ons land komen en met hun komst ons
culturele en religieuze landschap betreden en
beinvloeden. Hoe zou u zeggen dat wij op onze
beurt deze migranten beinvloeden?

‘Dat is een heel goede vraag. Er komen mensen
naar ons land toe, maar er gaan ook weer veel
mensen weg. Het idee dat iedereen hier blijft
zitten, klopt niet. Een derde van het aantal
vluchtelingen dat in de jaren 1990 hiernaar-
toe kwam, bijvoorbeeld, zit hier niet meer en

is doorgetrokken of teruggegaan. Migratie is
een veel dynamischer proces dan mensen vaak
denken.

Integratie is natuurlijk een tweezijdig proces.
In het ene geval is het meer tweezijdig dan in
het andere geval. Daarbij is migratie niet alleen
een tweezijdig, maar ook een intergenerationeel
proces: het houdt niet op bij de migrant zelf. De
veranderingen die optreden in de maatschap-
pelijke positie van mensen en hoe ze over dingen

HANDELINGEN 2019 | 1

denken, zie je vooral als je naar de tweede en
derde generatie kijkt. Of deze migranten en hun
nakomelingen het nou willen of niet, ze worden
blootgesteld aan de samenleving waarin ze leven.

Een deel daarvan vindt dat fantastisch en
neemt allerlei dingen over, zij assimileren in
die zin. Een ander deel moet daar niets van
hebben, zij proberen zich zoveel mogelijk te
isoleren, wat uiteindelijk nooit echt lukt. Deze
laatste groep is een heel kleine minderheid. De
grote groep migranten bevindt zich hiertussen:
aan de ene kant houden ze vast aan de taal, de
cultuur, het eten, het geloof waaraan ze gehecht
zijn en waarbij ik me afvraag: wat is hier nou
het probleem? Aan de andere kant socialiseren
ze in de samenleving waarin ze terecht zijn
gekomen’

Hoe kunnen wij dit socialiseringsproces onge-
hinderd zijn weg laten gaan?
‘Dat socialiseringsproces, wat je ook weer inte-
gratie kunt noemen, is bijna onontkoombaar
en de belangrijkste instituties daarvoor zijn het
schoolsysteem en de arbeidsmarkt. Op school
leren kinderen de Nederlandse taal; er zijn nog
maar heel weinig kinderen van migranten die
geen Nederlands spreken. Op school ontstaat
er ook een socialisering op het gebied van hoe
je over dingen denkt en dat kan per individu
nogal verschillend zijn. Want hoe je bijvoor-
beeld over homoseksualiteit denkt, hangt nogal
af van op welke school je zit, in welke werksec-
tor je terechtkomt, met welke Nederlanders je
in contact komt — want er zijn natuurlijk ook
ongelooflijk veel Nederlanders die bijvoorbeeld
allerlei vooroordelen over homo’s hebben.

Dit zijn heel gesegmenteerde en langdurige

73



processen en als wetenschapper vind ik het
interessant te kijken waarom bepaalde zaken in
het ene geval zo lopen en in het andere geval
op een compleet andere manier. Waarbij we
kunnen zeggen dat we maar weinig voorbeel-
den kennen van een groep die zich echt over
generaties tot minderheid vormt’

Kunt u een voorbeeld geven van zo’n minder-
heidsgroep?

‘Een van de weinige voorbeelden is de joodse
gemeenschap in de achttiende eeuw. Daarvan
weten we ook hoe dat komt: door de ontvan-
gende samenleving werden ze stelselmatig en
juridisch apart gezet. De joden waren tot de
emancipatie van 1796 simpelweg tweederangs-
burgers, ze konden ook geen eersterangsburgers
worden. Zo weet je in ieder geval zeker dat je
een minderheid krijgt.

Wat dat betreft zijn we al een stukje verder
met moslims. Als je Geert Wilders premier
maakt, dan zal hij eerder inzetten op — als ik
hem moet geloven — wat we in de Republikeinse
tijd met de joden hebben gedaan. Als je moslim
bent, heb je gewoon minder rechten — als je al
mag blijven van de “grote ziener”

Denkt u dat het mogelijk is dat in onze samenle-
ving van vandaag de dag een dergelijke minder-
heidsgroep kan bestaan?

‘Ondanks de gepolariseerde discussie zijn we
gelukkig een stapje verder. Er bestaat angst voor
islamisering van de Nederlandse samenleving,
waar ik eerlijk gezegd geen enkel teken van zie.
Er is daarnaast ook angst voor islamisering

van de groep zelf, daar zijn wel voorbeelden
van: kinderen die meer islamitisch geworden

74

zijn dan hun ouders. Maar zij kunnen dat
tegelijkertijd combineren met allerlei moderne
opvattingen. Dus dat hoeft elkaar helemaal niet
per se te bijten. Dat dit kan samengaan, is een
interessant fenomeen: waar komt dat vandaan?
Waarom is dat? Heeft dat te maken met de
enorm gepolariseerde discussie waarin je voort-
durend aangesproken wordt op je moslim-zijn?
Tegelijkertijd laat allerlei onderzoek zien,
bijvoorbeeld van Frank van Tubergen van de
Universiteit van Utrecht, dat er vooral sprake
is van aanpassing en integratie en helemaal
niet dat moslims meer moslim worden. Ja, er
is een groep die dat doet en met name de meer
salafistische richting voelt zich hier meer toe
aangetrokken als reactie op uitsluiting dan wel
als positieve keuze. Maar we zitten nu eigenlijk
nog in een fase waarin het heel moeilijk is te
voorspellen wat de uitkomst van deze ontwik-
kelingen is. Als we hier hadden gezeten in 1670
en je had mij gevraagd hoe het verder zou zijn
gegaan met die lutheranen en joden, dan had
je ook allerlei ontwikkelingen kunnen waar-
nemen, maar wat precies het eindresultaat zou
zijn was geenszins duidelijk. Dus zolang wij
geen tweederangsburgerschap voor moslims
krijgen en we de discussie een beetje in de klau-
wen kunnen houden, zullen de ontwikkelingen
gaan zoals bij de meeste migranten.

Hoe denkt u dat kennis over de migratie van de
afgelopen eeuwen in Nederland bij zou kunnen
dragen aan het nuanceren van dit gepolari-
seerde beeld?

‘Voor mij als historicus geldt natuurlijk hoe
meer kennis hoe beter, maar je ziet wel dat het
uitermate moeilijk is om mensen te bereiken

WERELDCHRISTENDOM IN NEDERLAND



die toch al “weten” dat immigratie vreselijk

is. Deze mensen zullen niet zo snel overtuigd
worden. Wanneer je hen met onze migratiege-
schiedenis confronteert, zal hun eerste reactie
zijn: “Ja, dat kan allemaal wel zo zijn, maar toen
hadden we geen last van de migranten. Dat wa-
ren goede migranten die de handen wel uit de
mouwen wilden steken. Ze waren niet crimineel
en ze deelden onze waarden.”

“Toen goede, nu slechte migranten” — dat is
tegenwoordig de ietwat simplistische Pavlov-
reactie die mensen hebben. Ook al zou je deze
mensen kunnen bereiken en ze meer kennis
meegeven van de parallellen tussen heden en
verleden, het zou tevergeefs zijn. Ook in het
verleden kwamen mensen binnen aan de on-
derkant van de arbeidsmarkt en waren er crimi-
nele groepjes van bijvoorbeeld joden. Maar dan
nog kunnen mensen hier geen oor naar hebben
en roepen ze om het sluiten van de grenzen. En
ik kan mensen niet verbieden een hekel te heb-
ben aan migranten, dat mag best. Maar doe het

Artikelen

dan wel met de goede argumenten, zou ik bijna
willen zeggen.

Maar een beter besef van wat migratie is,
is noodzakelijk. Wanneer we ons alleen maar
focussen op de “slechte” migranten en vervol-
gens de “goede” migranten wegzetten als expats
of ze buiten alle discussie houden, dan krijg je
natuurlijk een self fullfilling prophecy. Dan houd
je alleen die migranten over aan wie mensen
terecht of onterecht een hekel aan hebben. Dus
ja, ik hoop natuurlijk dat met name de wat bre-
dere middengroep die wel ontvankelijk is voor
andere perspectieven en meer kennis, wel iets
zal hebben aan mijn bijdragen. De hardliners
zul je hiermee niet over de streep trekken, voor
hen kun je blijven praten als Brugman. <]

Tom Lormans MA is historicus en geestelijk ver-
zorger en is werkzaam als promovendus bij het
Expertisecentrum Palliatieve Zorg Utrecht.

E tom_lormans@hotmail.com

Voor een voorbeeld van een interculturele gemeente:

* ‘Bij ICF is de kerk je familie’, in: woord & weg, november 2018, over de International Christian

Fellowship in Veenendaal, te vinden als: WW2018-11 in spreads.pdf op www.handelingen.com

« Zie ook www.icfveenendaal.nl

Meer over de plaatselijke gemeente en samenwerking met migranten:

+ ‘Samen kerk zijn met migranten) in: Diakonia 2018 nr. 4 (juli-augustus), te vinden als pdf:

Samen-kerk-zijn-met-migranten_Diakonia-jrg31-nr4-jul-aug2018 op www.handelingen.com

HANDELINGEN 2019 | 1

75



PROMOTIE | JAN EIJKEN

Strijd om betekenis: cruciale fase
in het proces van interculturele

kerkopbouw

De wisselrubriek ‘De promotie’ besteedt deze keer aandacht aan het proefschrift dat

Jan (J.A.J.) Eijken op 3 december 2018 verdedigde aan het Nijmeegs Instituut voor

Missiewetenschappen aan de Radboud Universiteit, getiteld: Strijd om betekenis.

Discoursanalyse van een beleidsmatig experiment interculturele kerkopbouw in de
Schilderswijk, Den Haag 2000-2010. Promotoren: prof.dr. EJ.S. Wijsen en
prof.dr. J.B.M. Wissink, copromotor: dr. J.E. Castillo Guerra.

Dilemma’s

Over kerkopbouw is sinds de jaren zestig

en zeventig veel literatuur verschenen. Als
praktisch theoloog, afgestudeerd aan de
Katholieke Theologische Hogeschool Utrecht
(KTHU) in 1984, was ik daar vertrouwd

mee geraakt en heb ik de kerkopbouw-
methodieken zo goed mogelijk toegepast in
de pastorale praktijk. Alleen: kerkopbouw

in een multiculturele parochie bleek extra
gecompliceerd. Er zijn kansen op succes, maar
het vraagt een heel specifiecke professionele
aanpak en kennis.

Mijn promotieonderzoek richt zich op de
beleidsmatige ontwikkelingen betreffende
interculturele kerkopbouw in de Haagse Schil-
derswijk in de periode 2000 tot met 2010. Die

76

speelden zich af in een tijd waarin de multicul-
turele samenleving in toenemende mate werd
geproblematiseerd. In de publieke discussies
ging alle aandacht uit naar de integratie van
moslims. Maar ook in de rooms-katholieke
kerkelijke organisatie was sprake van een
integratievraagstuk. In tegenstelling tot wat in
de media werd en wordt gesuggereerd, zijn niet
alle immigranten moslim. Zeker veertig procent
van hen is christen.

In de parochie van de Schilderswijk groeide
het bewustzijn dat katholiciteit alleen op een
zinvolle wijze kan worden benaderd vanuit
een intercultureel perspectief. Te midden van
de crisis waarin het Nederlandse katholicisme
als gevolg van modernisering verkeert, dienen
zich benaderingen van geloven en kerk-zijn aan

WERELDCHRISTENDOM IN NEDERLAND



vanuit diverse culturele achtergronden.

Uit dit onderzoek blijkt dat de praktische
theologie er goed aan doet zich te verdiepen in
de inzichten van de interculturele theologie.
Vervolgens dienen die geconcretiseerd te wor-
den in een praktijktheorie van interculturele
kerkopbouw. Deze theorie is echter nog in ont-
wikkeling. Dit onderzoek wil bijdragen aan een
verdere theorievorming op dit gebied (intern
doel) en reflecteren op het inbeddingsbeleid
van de Nederlandse Bisschoppenconferentie dat
in 2005 van kracht werd (extern doel).

Dit onderzoek bestudeert beleidsdocumenten
van het pastorale team annex parochiebestuur
van de toenmalige Willibrordparochie (Schil-
derswijk en omgeving), het gezamenlijke Missi-
onaire Project van de Missionarissen van Afrika,
Missionarissen vavn het Goddelijk Woord
(SVD) en Missiezusters Dienaressen van de
Heilige Geest (SSpS), de Engelstalige Afrikaanse
gemeenschap en de Portugeestalige gemeenschap
(bronnen). Deze beleidsdocumenten dateren uit
de periode 2000 tot en met 2010.

De methode van onderzoek is de critical
discourse analysis. Deze methode analyseert de
linguistische, discursieve en sociale praktijk
in tekstmateriaal (respectievelijk beschrijving,
interpretatie en verklaring).

Centrale vraagstelling

De centrale vraagstelling luidt: welke praktisch-
theologische inzichten levert een onderzoek
naar de theorie en de praktijk van tien jaar ker-
kelijk opbouwwerk in de Haagse Schilderswijk
op voor een praktijktheorie van interculturele
kerkopbouw? De deelvragen die in de afzonder-
lijke hoofdstukken aan de orde komen, zijn:

HANDELINGEN 2019 | 1

+ Welke discrepanties tussen feitelijkheid en
wenselijkheid spelen er in de literatuur over
interculturele kerkopbouw?

+ Welke discrepanties tussen feitelijkheid en
wenselijkheid spelen er in de beleidsdocumen-
ten over interculturele kerkopbouw?

+ Welke inzichten levert een correlatie van lite-
ratuur en beleidsdocumenten op?

De gevolgde onderzoeksstrategie is research

after action. De auteur was destijds zelf intensief

betrokken bij de samenstelling van een deel van
de beleidsdocumenten.

Verdere ontwikkeling praktijktheorie
Praktische theologie analyseert religieuze com-
municatie. In ons literatuuronderzoek verkenden
we eerst de stand van zaken in de praktische
theologie aan de hand van studies van Henk de
Roest, Hans van der Ven en Frans Wijsen, die
zich achtereenvolgens baseerden op handelings-
theorieén van Habermas, Parsons en Bourdieu.

De Roest waarschuwt voor een groeiende
tendens in de kerken naar instrumentele ratio-
naliteit (als gevolg van een kolonisering van de
leefwereld door bureaucratisering en de nadruk
op efficiency), waardoor de eigenlijke doelen
van kerk-zijn onbesproken blijven.

Van der Ven wijst in zijn ‘ecclesiologie in
context’ op de missie van de kerk (‘Jezusbewe-
ging’) en visie van de kerk als ‘volk Gods’ in een
context van pluralisering van de zingeving, het
belang van netwerkvorming (‘bouwwerk van de
Geest’ als innovatieve strategie) en een leider-
schap dat streeft naar consensus en conflict-
hantering, een flexibel beleid gebaseerd op een
pastoraal kwaliteitszorgmodel (afstemming van
vraag en aanbod).

77



Wijsen pleit voor een interculturele hermeneu-
tiek waarin de nadruk ligt op de analyse van
discours en machtsstrijd. Zo constateert hij
een diepe kloof tussen de westerse verlichte
esthetische manier van geloven en de nadruk
op volksreligiositeit in veel migrantengemeen-
schappen.

Vervolgens verkenden we praktijktheorieén
van kerkopbouw. Het ‘partijen-in-een-systeem
model’ en ‘de methodiek van het waarderend
onderzoek’ (appreciative inquiry) van Jan
Hendriks blijken zeer bruikbaar. We namen
kennis van de vijf factoren die kerkopbouw
bevorderen. Centraal staat hier de nadruk op
een stimulerend en participatief leiderschap
(‘lerende gemeente’). Tevens besteedt Hendriks
aandacht aan de factoren die het opbouwproces
frustreren (‘belerende gemeente’).

Ten slotte richtte ons literatuuronderzoek
zich op interculturele kerkopbouw aan de hand
van Robert Schreiter (‘nieuwe katholiciteit’),
Theo Sundermeier (‘Hermeneutik des Frem-
der’) en Jorge Castillo Guerra. Castillo Guerra
stelt dat de bestaande praktijktheorieén een
‘hiaat’ bevatten. Zij dienen opnieuw te worden
beschouwd ‘vanuit een nieuwe invalshoek met
oog voor etnische diversiteit, veelvoud van
culturele oriéntaties en verschillende christelijke
tradities’ Interculturele kerkopbouw betekent
echter niet een breuk met de bestaande theorie-
en van kerkopbouw, maar een nieuwe invals-
hoek. Zijn model (‘eenheid in diversiteit’) komt
niet uit de lucht vallen. Er zijn al parochies
waarin gewerkt wordt volgens dit model. Onze
casus is er een van.

78

Analyse beleidsmatig experiment

Het veldonderzoek confronteert ons met de
meerduidigheid van de sleutelbegrippen ‘kerk’,
‘samen-eigen’ en ‘multicultureel-intercultureel,
die we in de beleidsdocumenten aantreffen.
Hetzelfde geldt voor verwante begrippen zoals
‘integratie’, ‘inbedding’ en ‘participatie’.

Behalve dat er sprake is van meertaligheid —
die het onderling verstaan bemoeilijkt — zien we
vooral een strijd om de hegemonie (Norman
Fairclough), een strijd om betekenis en een
strijd om ruimte. In de beleidsteksten van de
migrantengemeenschappen en het Missionair
Project staat ‘eigenheid’ (identiteit) voorop.
Voor de missionarissen betekent ‘missie’ vooral
dialoog met groeperingen binnen en buiten
de kerk, met alle nadruk op interculturele en
interreligieuze dialoog, vanuit een evangelische
inspiratie. In de beleidsteksten van de Willi-
brordparochie draait het veelal om integratie en
‘eigendom’ (instrumentele rationaliteit).

De frictie tussen ‘eigenheid’ en ‘eigendom’ be-
paalt voor een belangrijk deel het discours over
het begrip ‘kerk’. Interculturele kerkopbouw
blijft in de beleidsteksten van de Willibrord-
parochie en het Missionair Project steken in
een intransitief discours, zodat niet echt sprake
is van een visie die gedeeld wordt door de
migrantengemeenschappen. In een intransitief
discours is altijd sprake van machtsongelijk-
heid. De migrantengemeenschappen zijn pri-
mair uit op het bevorderen van interne cohesie.
Die vindt men van belang, omdat men anders
niet volwaardig en effectief kan participeren in
het Willibrordparochie-systeem.

WERELDCHRISTENDOM IN NEDERLAND



Conclusie

De conclusie van dit onderzoek is dat de
betrokken partijen in de beginfase van intercul-
turele kerkopbouw zijn blijven steken. Omdat
er sprake is van een strijd om betekenis is een
‘management of meaning (Barnett Pearce)
noodzakelijk. Men begrijpt elkaar onvoldoende
en komt daarom niet verder in het opbouwpro-
ces, de ‘gezamenlijke trektocht’ waar Hendriks
over spreekt. Anders gezegd: er is sprake van
een discrepantie tussen de feitelijkheid en de
wenselijkheid van interculturele kerkopbouw.

‘Waarderende kerkopbouw’ kan de intercul-
turele ‘droom’ (Jan Hendriks) dichterbij bren-
gen. Deze methodiek gaat uit van een positieve
benadering van alle betrokken partijen. Deze
methodiek dient mijns inziens gebaseerd te
zijn op een ‘nieuwe katholiciteit, door Robert
Schreiter omschreven als een theologisch telos
in een geglobaliseerde wereld, met andere
woorden, universaliteit, nadruk op de kern van
het christelijke geloof (de passie en opstanding
van Jezus Christus, vrede en verzoening) in een
wereld die gekenmerkt wordt door communi-
catie via netwerkvorming in plaats van hiérar-
chische verhoudingen.

Nieuwe katholiciteit kenmerkt zich verder
door een intense dialoog en uitwisseling over
betekenis van geloofsinhouden, rituelen en ge-
bruiken (interculturele communicatie) op zoek
naar ‘hidden treasures’ (Matthets 13:44). Voorts
meer nadruk op ortho-praxie dan ortho-doxie
(in verband met geloofwaardigheid), en een
interculturele hermeneutiek die oog heeft
voor verschillen en deze niet gladstrijkt. Ten
slotte kenmerkt nieuwe katholiciteit zich, aldus
Schreiter, door een kerkelijk beleid dat het

HANDELINGEN 2019 | 1

nemen van verantwoordelijkheid door de leden
van de kerkgemeenschappen aanmoedigt en
bevordert. <

Literatuur

Barnett Pearce, W. (2007). Making Social Worlds:

A Communication Perspective. New York: Wiley
Blackwell.

Castillo Guerra, J. (2004a). Interculturele kerk-
opbouw — kerkvorming met migranten. In: C.
Sterkens & J. van der Meer, Kerk aan de stadsrand
(191-214), Budel: Damon.

Eijken, J. (2018). Strijd om betekenis. Discoursanalyse
van een beleidsmatig experiment interculturele kerk-
opbouw in de Schilderswijk, Den Haag 2000-2010.
Nijmegen: Nijmeegs Instituut voor Missieweten-
schappen, Occasional Papers 30.

Fairclough, N. (1992). Discourse and Social Change.
Cambridge (UK) / Malden (USA): Polity Press.

Hendriks, J. (1990). Een vitale en aantrekkelijke
gemeente. Model en methode van gemeenteopbouw.
Kampen: Kok.

Roest, H. de (1998). Communicative identity — Ha-
bermas’ perspectives of discourse as a support for
practical theology. Kampen: Kok.

Schreiter, R. (1997). The New Catholicity: Theology
between the Global and the Local (Faith and Cultu-
res). New York: Orbis Books, Maryknoll.

Ven, J.A. van der (1993). Ecclesiologie in context.
Kampen: Kok.

Wijsen, F. (2012). The Practical-Theological Circle
revisited. From social to discursive analysis. In: R.
Setio, W. Wibowo and P. Widjaja (eds.), Teks dan
Konteks yang Tiada Bertepi. Semarang: Pustaka
Muria, 73-91.

Jan (dr. ].A.].) Eijken) is pastoraal werker in de
Haagse Parochie Maria Sterre der Zee.
E j.eijken@rkdenhaag.nl

79



ACTUEEL

www.handelingen.com

+ Op de Handelingen-website vindt u de actuele Agenda met cursusaanbod, seminars, workshops,
congresdagen op het gebied van Praktische Theologie en Religiewetenschap met de bijbehorende
links voor opgave en meer informatie.

+ Ook op de Handelingen-website: alle beeldmeditaties met bijbehorende afbeeldingen in kleur.
Gratis te downloaden voor gebruik en toepassing in allerlei ontmoetingen en bijeenkomsten.

Gidsen en handreikingen

* Op de website van de Protestantse Kerk in Nederland staan bestanden (stappenplannen,
checklisten, voorbeeldbijbelstudies) en links naar enkele YouTube-filmpjes:
www.protestantsekerk.nl/thema/migrantenkerken/

« Kaart met kerkzoeker (interculturele kerken in Nederland): www.migrantenkerken.nl

« Intercultureel Bijbellezen: filmpje via www.kerkinactie.nl/kom-in-actie/bijbel-lezen/
intercultureel-bijbellezen

* Gids Interculturele kerken in Utrecht, € 10, verkrijgbaar via gospel.nl

+ Gids voor Christelijke Internationale Gemeenschappen in Rotterdam (2015). Verkrijgbaar
voor € 14,90 via SKIN-Rotterdam.

* H. Eschbach (red.), M. Grant en H. Van Schie, Kerken delen. Een boek over de kansen en
valkuilen van het gezamenlijk gebruik van kerkgebouwen. Uitgave: SKIN Rotterdam, € 7,95.

Vieren

« Liturgische bouwstenen voor de herdenking van vluchtelingen en migranten die zijn
omgekomen aan de grenzen van de Europese Unie: pdf via www.knr.nl

* Multicultureel christelijk korenfestival in de Dom in Utrecht op zaterdag 8 juni 2019:
zie Facebookpagina Choirfestival Utrecht.

+ Het Platform Migrantenkerken Arnhem organiseert ieder jaar op Hemelvaartsdag een
gezamenlijke viering voor mensen uit alle windstreken.

80 WERELDCHRISTENDOM IN NEDERLAND






