
HANDELINGEN
T I J D S C H R I F T  VO O R  P R A K T I S C H E  T H E O L O G I E  E N  R E L I G I E W E T E N S C H A P

          2 0 1 9 / 1 	   WERELDCHRISTENDOM IN NEDERLAND 



aan de lezer 1H A N D E L I N G E N  2 0 1 9   I   1

Nederlandse kerkdiensten zijn hartverscheurend saai. De Nigeriaanse 

pastoor Ola Asubiaro, die enkele weken geleden even in het nieuws 

was, kan dat althans beamen. ‘Zó rustig, ik voelde me niet op mijn 

gemak. In Nigeria moet je swingen, dansen en springen. Maar hier zijn ze in de 

katholieke kerk allemaal stil. De priester doet alles alleen en je hoeft zelf alleen 

maar amen te zeggen.’ 

	 Hij begon zijn eigen kerk, ‘The Glorious Chapel’, in Rotterdam, met een eigen eredienst maar ook 

met tal van activiteiten op sociaal en maatschappelijk vlak. Omgekeerde missie, inderdaad, maar 

ook getuigend van een onvermijdelijke culturele afhankelijkheid. Swingen, dansen en springen, ik 

zie het mezelf in mijn kerk niet snel doen. Het jasje van de vertrouwde eredienst past niet meer zo, 

maar het feestjasje trek ik ook niet aan. En zo sta ik opeens in mijn hemd. 

	 In Den Haag werd enkele maanden geleden het eerste Migratiemuseum geopend. Niet vreemd, 

want meer dan de helft van de stad heeft een verschillende culturele achtergrond en er worden hon-

derdtachtig talen gesproken. Zonder overheidssteun dreigt het museum de deuren echter na enkele 

maanden alweer te moeten sluiten, want de bezoekersaantallen vallen tegen. 

	 Diversiteit is in, maar ook vermoeiend. Wie er serieus werk van maakt, moet zich verdiepen in 

een veelvoud van geschiedenissen, talen en contexten. Diversiteit is een sociaal fenomeen geworden 

en de confrontatie ermee is onontkoombaar, omdat het een autochtone eenheidscultuur ter discus-

sie stelt. Dat uit zich vooral in de migratie die nogal eens tot sociale onrust en politiek wapengeklet-

ter aanleiding geeft. De religieuze cultuur van migranten speelt daarin vaak een markante rol. 

	 Christelijke migrantenkerken staan in de belangstelling, ook in die van wetenschappers, zo blijkt 

in het SCP-rapport ‘Christenen in Nederland’ van december 2018. Migrantenkerken vervullen be-

langrijke taken bij de sociale integratie en houden de westerse samenleving ook een morele spiegel 

voor. Dat is de reden voor Handelingen om een themanummer over migrantenkerken samen te stel-

len, onder redactie van kersvers redactielid Jorge Castillo de Guerra, die daarbij ook zelf verschil-

lende bijdragen op zijn naam zet. 

	 We zijn als redactie de Nederlandse fotograaf Sjaak Verboom zeer erkentelijk voor het beschikbaar 

stellen van enkele foto’s uit zijn documentaire fotoserie ‘Dit is mijn land’, waarin hij op eigen wijze het 

thema van diversiteit en migratie verbeeldt (zie ook de beeldmeditatie op bladzijde 50-51).  k

A A N  D E  L E Z E R   |   H a n s  S c h i l d e r m a n

Morele spiegel

Hans (prof.dr. J.B.A.M.) Schilderman is hoofdredacteur van Handelingen en hoogleraar Religie en Zorg aan de 
Faculteit Filosofie, Theologie en Religiewetenschappen van de Radboud Universiteit Nijmegen. 
E h.schilderman@ftr.ru.nl





inleidingH A N D E L I N G E N  2 0 1 9   I   1 3

	

I N L E I D I N G   |   J o r g e  C a s t i l l o  G u e r r a

Wereldchristendom in Nederland
Onze omgeving en de media zorgen ervoor dat migratiescenario’s deel 
uitmaken van het leven van alledag. Er is geen regio in de wereld die niet te 
maken heeft met het fenomeen van de menselijke mobiliteit.

Paradox
Maar is het inderdaad zo dat lokale culturen ver-

dwijnen door migratie? Is het economische effect 

van migratie alleen maar negatief? En hoe groot 

is het percentage migranten dat iets te maken 

heeft met de bedreiging van de veiligheid?

	 Migranten neerzetten als gevaar voor het land 

wordt uitgebuit voor electorale doeleinden. Dat 

heeft ook geleid tot beleidsvormen waarin de 

universele mensenrechten minder waard worden 

geacht dan de rechten van de (eigen) burgers. 

In het grensbeleid bijvoorbeeld, zorgt ‘securiti-

zing’ ervoor dat de Europese Unie migranten de 

toegang ontzegt zonder zich verantwoordelijk te 

voelen voor de (dodelijke) slachtoffers buiten de 

grenzen. Internationale verplichtingen, zoals het 

Vluchtelingenverdrag van de Verenigde Naties 

uit 1951, worden door Europa niet nagekomen. 

Die situatie sluit aan bij wat Hannah Arendt 

‘fundamental deprivation of human rights’ 

noemde, waartegenover ze ‘right to have rights’ 

stelde (Arendt 1973, 296).

	 Migranten die het lukt om Europa binnen 

te komen op reguliere of niet-reguliere wijze 

hebben te maken met een paradox: ze worden 

geconfronteerd met de denkbeelden dat ze een 

gevaar vormen voor de samenleving en krijgen 

te horen dat ze ongewenst zijn, terwijl tegelijker-

Migratie is het verhaal van naar schat-

ting 224 miljoen mensen – 3,3 pro-

cent van de wereldbevolking (IOM 

2017, 1) – die huis en haard verlaten vanwege het 

ontbreken van economisch perspectief, gevaar 

door politiek geweld en oorlog, problemen gere-

lateerd aan etniciteit, cultuur, religie, vrouw-zijn 

of seksuele geaardheid. 

	 Door de verplaatsing van migranten naar 

allerlei gebieden komen verschillende samenle-

vingen bij elkaar. Elke samenleving geeft hier een 

eigen betekenis aan. Nina Glick Shiller formu-

leert dat op treffende wijze als ze zegt dat in de 

landen van aankomst migranten ‘are scoriated 

as a treat to global and national security’, terwijl 

ze in de landen van herkomst ‘are celebrated as 

transnational actors who trough their remittan-

ces and knowledge adquired abroad develop in 

their homelands’ (Glick Shiller 2013, 25).

	 Met name in de landen waar migranten aanko-

men, reageren mensen met angst. Een gevoel dat 

tot uiting komt via verschillende modaliteiten: als 

bedreiging van de cultuur, als gevaar voor de eco-

nomische stabiliteit en de welvaart en als risico 

voor de veiligheid (Zapata-Barrero 2012, 54). 

< �Sjaak Verboom, ‘Dit is mijn land’:  

Zeeland – Congo l



4

tijd van hen wordt verlangd dat ze integreren, 

participeren en bijdragen aan de sociale cohe-

sie. Voor de rest van de samenleving is dit niet 

minder verwarrend, want hoe kunnen ze relaties 

aangaan met mensen over wie ze van hun eigen 

politici horen: ‘Noem mij ... een multiculturele 

samenleving, waar de oorspronkelijke bevolking 

nog loopt en waar een vreedzaam samenlevings-

verband is? Ik ken hem niet’ (Hendrickx 2018).

Geloof als ‘identity maker’
Voor veel migranten betekent de ervaring van 

ontworteling een periode van onzekerheid, een 

crisis die de grondvesten van hun identiteit en 

diepe overtuigingen raakt. Was hun geloof in de 

landen van herkomst iets dat min of meer door 

hun familie en omgeving werd bepaald, nu in 

het nieuwe land beleven ze hun geloof op een 

nieuwe manier. Het komt dicht bij hun identiteit, 

het wordt een ‘identity maker’; in hun geloof 

vinden ze empowerment en hoop voor de voort-

zetting van hun migratieproject. 

	 Met steun van hun geloof overbruggen migran-

ten de afstand die hen van familie en vrienden 

scheidt. Worden migranten actief in een gewone 

lokale kerk, een migrantenkerk of moskee, dan 

komen ze in contact met autochtonen, taalgeno-

ten of landgenoten. Deelname aan een religieuze 

gemeenschap kan ook averechts werken voor de 

aansluiting van de migrant op de nieuwe samenle-

ving. Dat is het geval bij groepen die de uitdagin-

gen van de nieuwe samenleving aangaan door de 

vorming van een soort enclave die zich uitsluitend 

op het land van herkomst richt. 

Misverstanden
De interpretatie van wat zich in de religieuze 

gemeenschappen van migranten afspeelt, berust 

vaak op misverstanden. Buitenstaanders perci-

piëren zo’n gemeenschap vaak als een etnische 

of culturele enclave. Onderzoek heeft echter 

aangetoond dat deze gemeenschappen betrok-

ken zijn bij processen die door Putnam (2001) 

worden gekenmerkt als ‘bonding social capital’ 

voor wat betreft de versterking van de interne 

relaties binnen de religieuze gemeenschap en 

als ‘bridging social capital’ voor de bemidde-

ling van contacten naar buiten toe. Kerken en 

moskeeën zijn betrokken bij zowel projecten 

voor de eigen gemeenschap als voor het brede 

palet van bewoners in hun wijken of stadsdelen, 

zoals voedselbanken, de organisatie van sportieve 

en culturele evenementen, van interreligieuze, 

interculturele of oecumenische vieringen, de 

opvang van vluchtelingen en samenwerking met 

ngo’s of gemeentelijke sociale hulpverlening in 

wijken (Castillo Guerra 2015).

	 De recente publicatie De wereldkerk in eigen 

land door Anmar Hayali (2018), secretaris van 

Samen Kerk in Nederland (SKIN, een landelijke 

parapluorganisatie voor migrantenkerken) illus-

treert de grote diversiteit van migrantenkerken. 

Deze kerken zijn met name te vinden in de grote 

steden van ons land (Castillo Guerra 2018). 

	 Al in het eerste onderzoek naar migrantenker-

ken van Jongeneel (1996) bleek de grote diversi-

teit aan landen en kerktradities waaruit de leden 

voortkomen. Migrantenkerken zijn een tastbaar 

voorbeeld van de huidige ‘super-diversity’ (Ver-

tovec 2007) in de Nederlandse samenleving, met 

inwoners uit meer dan 223 landen. 

Vorming van gemeenschappen
Maar wat betekent de diversiteit van migran-

tenkerken voor de verhoudingen tussen kerken 

in Nederland? Migranten namen hun eigen 

W E R E L D C H R I S T E N D O M  I N  N E D E R L A N D



inleiding

christendom mee naar Europa en transformeer-

den dit vanuit hun migratie-ervaring. Echter, 

noch de theologische vorming noch de pastorale 

toerusting van personen werkzaam in de grote 

Nederlandse kerken, sluit aan op het wereld-

christendom in Nederland. 

	 Voor migrantenchristenen zijn de eigen taal, 

riten en liederen belangrijk voor de beleving van 

het eigen geloof. Dat verklaart waarom ze eigen 

kerkgemeenschappen stichten. 

	 Deze kerken kunnen echter samenwerken 

en zelfs één worden met andere parochies of 

gemeenten. Gefuseerde parochies of internatio-

nale kerken van migranten en autochtonen laten 

nu al zien dat de vorming van gemeenschappen 

mogelijk is. Het is een moeilijk proces waarin 

verschillende organisatieculturen het eens moe-

ten worden over tal van zaken. Het succes van 

deze gefuseerde gemeenschappen hangt af van 

de overwinning van de angst om door de ander 

te worden overgenomen. Doorslaggevend is het 

om oprechte belangstelling te ontwikkelen voor 

elkaar en elkaar dan ruimte te gunnen voor de 

beleving van het geloof vanuit de eigen traditie.

	 Tot slot: dit themanummer van het tijdschrift 

Handelingen reikt inzichten vanuit verschillende 

wetenschappelijke disciplines aan om migratie 

te begrijpen vanuit het Europese en Nederlandse 

beleid en hun geschiedenis. Vervolgens ligt de 

nadruk op de rol van religie, met name op geloof 

en pastoraat. k

Literatuur
Arendt, H. (1973). The Origins of Totalitarianism. 

Orlando: Houghton Mifflin Harcourt. 
Castillo Guerra, J. E. (2015). Beyond conflict: under-

standing the deprivitazation of religion from the 
social capital of religious organizations by migrants. 
In: C. Sterkens & P. Vermeer (eds.), Religion, migra-

H A N D E L I N G E N  2 0 1 9   I   1 5

tion and conflict (pp. 147-168). Wien: Lit.
Castillo Guerra, J.E. (2018). God blijft in Nederland. 

Kerkgemeenschappen van rooms-katholieke mi-
granten in Nederland. Tijdschrift voor Religie, Recht 
en Beleid, 2018 vol. 9: 53-69.

Glick Shiller, N. (2013). The transnational migra-
tion paradigm: global perspectives on migration 
research. In: D. Halm & Z. Sezgin (eds.), Migration 
and Organized Civil Society: Rethinking National 
Policy (pp. 25-43). London: Routledge.

IOM (2017). Migration and migrants: A global over-
view. In: IOM, World Migration Report 2018 (Chap-
ter 2, pp. 1-47). Geneva: IOM. publications.iom.int/
system/files/pdf/wmr_2018_en_chapter2.pdf 

Hayali, A. (2018). De wereldkerk in eigen land.  
Amersfoort: SKIN.

Hendrickx, F. (2018). Multiculturele samenleving is 
geliefde Haagse boksbal. de Volkskrant, 3 september 
2018. https://www.volkskrant.nl/nieuws-achter-
grond/multiculturele-samenleving-is-geliefde-
haagse-boksbal~bfd9f96b/

Jongeneel, J.A.B., Budiman, R. en Visser, J.J. (red.) 
(1996). Gemeenschapsvorming van Aziatische, Afri-
kaanse en Midden- en Zuidamerikaanse christenen in 
Nederland: een geschiedenis in wording. Zoetermeer: 
Boekencentrum.

Putnam, R.D. (2001). Bowling alone: The collapse and 
revival of American community. New York: Simon 
and Schuster.

Vertovec, S. (2007). Super-diversity and its implicati-
ons. Ethnic and Racial Studies, vol. 30: 024-1054.

Zapata-Barrero, R. (2012). Teoría política de la  
frontera y la movilidad humana. Revista española de 
ciencia política, vol. 29: 39-66.

Jorge (dr. J.E.) Castillo Guerra is universitair  

docent Empirische en praktische religieweten-

schap aan de Radboud Universiteit Nijmegen.  

E j.castillo@ftr.ru.nl 





onderzoekH A N D E L I N G E N  2 0 1 9   I   1 7

O N D E R Z O E K   |   J o r g e  C a s t i l l o  G u e r r a

Migratiestromen en grensbeleid
Over de hele wereld zijn allerlei migratiestromen zichtbaar, in reactie op een 
scala aan ontwikkelingen die zich binnen en buiten grenzen afspelen. Zowel 
emigratie- als immigratielanden hebben zich hiermee te verhouden, waarbij 
welvarende immigratielanden vaak de spelregels bepalen. In toenemende 
mate wordt migratie ook gepolitiseerd. Welke redenen zitten er bijvoorbeeld 
achter het repressieve migratiebeleid van Europa? Een overzicht van 
oorzaken, beweegredenen, migratiebeleid en humane perspectieven.

De IOM legt in deze definitie het accent op de 

verplaatsing binnen en buiten een land. Deze 

verplaatsing is het fundament van de waarne-

ming van andere elementen die bij migratie 

horen, zoals individuele of groepsaspecten, de 

oorzaken van de migratie, de tijd die ver-

plaatsing door transitlanden kan kosten en de 

verschillende redenen die leiden tot de catego-

risering van migranten als vluchtelingen, ont-

heemden, economische of ‘illegale’ migranten.

	 De IOM omschrijft ‘migranten’ als personen 

die internationale grenzen overschrijden of 

hun woonplaats verwisselen voor een andere 

regio binnen het eigen land. Daarnaast 

hanteert de IOM (2004, 21, 31) een korte 

en duidelijke definitie van ‘emigratie’ en 

‘immigratie’: emigratie als ‘handeling (act) van 

het vertrekken uit of het verlaten van één staat 

met het oog op het zich vestigen in een andere’. 

En immigratie als ‘een proces waarbij niet-

staatsburgers een staat binnengaan met het doel 

zich daar te vestigen’. 

	 Uit een vergelijking van deze definities blijkt 

dat deze van elkaar verschillen, en dat verschil 

Emigratie, immigratie en migratie zijn 

termen die vaak door elkaar worden 

gebruikt, niet alleen om het fenomeen 

van de menselijke mobiliteit te beschrijven 

maar ook om de betekenis daarvan voor de 

betrokken samenlevingen te duiden. 

Accent op fysieke verplaatsing
Volgens een gangbare definitie van de Inter-

national Organisation for Migration (IOM) is 

migratie:

‘De verplaatsing van een persoon of groep, 

hetzij over een internationale grens, ofwel 

binnen een staat. Het is de verplaatsing van 

een bevolkingsgroep, die elk soort verplaat-

sing van mensen omvat, ongeacht zijn om-

vang, samenstelling en oorzaken. Het omvat 

migratie van vluchtelingen, ontheemden, 

economische migranten en degenen die zich 

voor andere doeleinden verplaatsen, waaron-

der gezinshereniging’ (IOM 2004, 41).

< ‘Dit is mijn land’: Zaandijk – Albanië l

Wat is migratie? 



W E R E L D C H R I S T E N D O M  I N  N E D E R L A N D8

betreft niet alleen het verlaten van of het bin-

nengaan in een ander gebied of land. Voor de 

IOM is emigratie een ‘handeling’ (act) en im-

migratie een ‘proces’. Waarom dit verschil? Een 

mogelijke verklaring is dat de definitie van emi-

gratie als handeling 

de activiteit legt bij de 

betrokkenen perso-

nen zelf. Immigratie 

als ‘proces’ leent zich, 

in mijn interpretatie, voor de weergave van de 

complexiteit van de verplaatsing naar het be-

stemmingsland, waarbij migranten afhankelijk 

zijn van internationale verdragen, het grensbe-

leid en reacties van de samenlevingen waar ze 

(door)komen en van mensenhandelaren. 

Toegenomen aantallen
Tegenwoordig zijn er wereldwijd 258 miljoen 

internationale migranten ofwel circa 3% van de 

wereldbevolking, onder wie 124,8 miljoen vrou-

wen en 25,4 miljoen kinderen. In Europa zijn 

er 78 miljoen migranten, in Azië 80 miljoen en 

in de Verenigde Staten 58 miljoen (Population 

Division 2017). 

	 In Nederland zijn er volgens het CBS (2018) 

3.971.859 migranten in totaal, een aantal dat 

bestaat uit twee generaties: eerste generatie 

2.079.329, tweede generatie: 1.892.530 per-

sonen. De gemiddelde leeftijd van migranten 

wereldwijd is 39 jaar. 

	 Het aantal vluchtelingen nam enorm toe in 

de loop van de huidige eeuw, van 37,5 miljoen 

in het jaar 2005 naar 68,5 miljoen in 2017. 

Volgens de Hoge Commissaris voor de Vluch-

telingen is de helft van de vluchtelingen jonger 

dan 18 jaar (UNHCR 2018).

De meerderheid van de vluchtelingen bevindt 

zich in eigen land: 40 miljoen, en 28,5 miljoen 

bevindt zich in het buitenland. Uit gegevens 

van de UNHCR (2018) blijkt dat 25,4 miljoen 

mensen officieel geregistreerd zijn als vluchte-

ling, 3,1 miljoen 

mensen hebben asiel 

aangevraagd. Bij de 

irreguliere migra-

tie, dat wil zeggen: 

mensen zonder verblijfsvergunning, gaat het 

wereldwijd om 58 miljoen personen.

Andere percepties
Naast de definitie van migratie vanuit de fysieke 

verplaatsing van mensen, zoals gehanteerd 

door de IOM, zijn er nog verschillende andere 

percepties van migratie. 

	 Zo is er het perspectief van de emigratie-

landen, die migratie zien als een mogelijkheid 

om het hoofd te bieden aan allerlei problemen. 

Economische redenen bijvoorbeeld zorgen voor 

arbeidsmigratie: wereldwijd betreft dat 150,3 

miljoen mensen, waarvan 44,3% vrouw en  

55,7% man is (IOM 2018). Landen zoals Gua-

temala, Suriname of zelfs Mexico, vullen hun 

begrotingstekorten aan dankzij het geld (‘remit-

tances’) dat migranten opsturen naar de eigen 

familie en voor allerlei projecten. De waarde 

van de ‘remittances’ wordt tegenwoordig 

geschat op 466 miljard USD (IOM 2018), een 

bedrag dat gelijk staat aan drie keer de waarde 

van ontwikkelingssamenwerking wereldwijd. 

	 Een andere perceptie van migratie is daar-

naast de ‘brain drain’: emigratielanden zien hun 

afgestudeerde jongeren naar het buitenland gaan. 

Ze verliezen alles wat ze hebben geïnvesteerd 

De meerderheid van de vluchtelingen bevindt  

zich in eigen land: 40 miljoen  

– 28,5 miljoen bevindt zich in het buitenland



onderzoekH A N D E L I N G E N  2 0 1 9   I   1 9

l

om deze jongeren gezond te laten opgroeien en 

leren, en daarmee hun productieve capaciteit. 

Deze landen vatten emigratie op als een soort 

ontwikkelingshulp voor andere landen, als een 

‘brain gain’ voor andere economieën, die jonge, 

gezonde en opgeleide mensen gratis ontvangen. 

	 In de immigratielanden gaat migratie gepaard 

met argwaan en met ideeën over hun bedrei-

ging van de sociale cohesie, veiligheid, cultuur, 

waarden en normen van de samenleving. Tege-

lijkertijd worden migranten beschouwd als een 

kans om vergrijzing te compenseren, gaten in 

de arbeidsmarkt op te vullen en werknemers te 

vinden voor de ‘dirty jobs’ die de eigen bevol-

king beneden de eigen waardigheid vindt. 

Transnational Studies
Verschillende interpretaties, zoals die van de 

emigratie- en immigratielanden, maken van 

migratie een polyvalente term, met positieve 

en negatieve interpretaties en met verschillende 

attributies. 

	 Daarnaast vinden we die van de Transnatio-

nal Studies, die migratie bestuderen vanuit de 

relaties die migranten onderhouden met men-

sen in de landen van herkomst en in de landen 

waarin ze zich bevinden (Glick Schiller, Basch & 

Szanton Blanc 1995). Volgens deze benadering 

ontwikkelen migranten nieuwe relaties met de 

herkomstlanden als ze internationale grenzen 

overschrijden en in hun bestemmingslanden te-

rechtkomen. Hun gebruik van sociale media in 

het land van aankomst, hun literatuur, voedsel, 

muziek of kleding, het decor van hun huizen, 

hun betrokkenheid bij politieke ontwikkelingen 

en familie geven een idee van hun transnatio-

nale relaties en oriëntatie. Guarnizo en Smith 

(1998) kenmerken deze activiteiten als ‘transna-

tionalisme vanaf beneden’. ‘Transnationalisme 

van bovenaf ’ komt tot stand door praktijken 

van institutionele actoren in de internationale 

politiek en economie. 

Symbolisch kapitaal
In de Transnational Studies heeft het trans

nationale perspectief gevolgen voor de waarne-

ming van de identiteit van de migranten en de 

domeinen die door hun activiteiten met elkaar 

worden verbonden. Ze spreken eerder van 

‘transmigrant’ dan van ‘migrant’. 

	 Transmigrant is een term die ons in staat stelt 

om het alledaagse leven van migranten beter 

te begrijpen, namelijk als mensen die vanuit 

hun fysieke context bezig zijn met een andere 

context die ze virtueel ervaren. Transmigranten 

zijn mensen die contexten met elkaar verbin-

den en omvormen tot transnationale velden. 

Transmigranten communiceren in deze velden 

met niet-geïmmigreerde personen en bouwen 

grensoverschrijdende vormen van symbolisch 

kapitaal op. Netwerken, uitwisselingen op het 

gebied van cultuur, politiek of religie zijn waar-

neembare vormen van het symbolische kapitaal 

dat ontstaat door interacties in de transnatio-

nale velden.

	 Religieuze organisaties spelen een belangrijke 

rol in de opbouw van transnationale relaties. 

In een baanbrekende studie over de transna-

tionale relaties van Dominicaanse migranten 

in de Verenigde Staten via hun kerken geeft de 

sociologe Levitt (2001, 159-179) verschillende 

voorbeelden hoe de contexten van herkomst en 

aankomst elkaar beïnvloeden. De voorbeelden 

betreffen de taal, traditie, cultuur, religieuze 



1 0

boodschap, ‘remittances’ en de uitwisselingen 

van religieuze leiders.

	 Tot slot: onderzoekers die vanuit het 

‘transnationale paradigma’ opereren, staan 

kritisch tegenover de gangbare theorieën voor 

de bestudering van migratie. Ze verdenken deze 

theorieën van ‘methodologisch nationalisme’, 

waardoor migranten uitsluitend worden 

bestudeerd vanuit de invalshoek van de landen 

waarin ze zich bevinden (Wimmer & Glick 

Schiller 2003). De relaties die ze onderhouden 

en de oriëntaties buiten de grenzen, spelen 

geen rol in deze studies. Onderzoek naar de 

integratie bijvoorbeeld, observeert niet hoe 

migranten een nieuwe relatie ontwikkelen met 

landen van herkomst en hoe ze met deze landen 

‘integreren’ vanuit hun identiteit als emigrant 

en immigrant. Door de toepassing van het 

transnationale perspectief wil men aandacht 

creëren voor de transmigranten vanuit hun 

leven van alledag, een leven gekenmerkt 

door grensoverschrijdende transacties. 

Zolang het onderzoek naar migranten in het 

methodologische nationalisme vervalt, worden 

conclusies getrokken vanuit een zeer beperkte 

waarneming, die niet recht doen aan hun brede 

wereld. 

Oorzaken van internationale migratie 
Over het algemeen wordt migratie opgevat als 

een reactie op ontwikkelingen die zich binnen 

en buiten grenzen afspelen. In de landen van 

oorsprong is er sprake van politieke, economi-

sche, sociale of culturele ontwikkelingen die 

de emigratie veroorzaken. Vormen van geweld 

– vanwege oorlog, criminaliteit, vrouwenon-

derdrukking, culturele of religieuze intolerantie 

– of slecht functionerende gezondheidszorg 

staan bekend als ‘push factors’ die emigratie 

veroorzaken. 

	 Vooral de toename van het aantal jongeren 

in combinatie met het gebrek aan perspectie-

ven op de arbeidsmarkt en de armoede, zorgt 

ervoor dat de meeste migranten jongeren zijn. 

Andere problemen achter de emigratie zijn ge-

relateerd aan etnische conflicten en de toename 

van natuurrampen als gevolg van veranderin-

gen in het klimaat. Uit gegevens van de IOM 

blijkt dat natuurrampen in de Cariben en in 

Azië in het jaar 2017 voor de interne en externe 

migratie van 18,8 miljoen mensen (IOM 2018, 

28) zorgden.

	 Ook ontwikkelingen buiten de grenzen, die 

bekend staan als ‘pull factors’ kunnen de beslis-

sing om te emigreren beïnvloeden. Migranten 

van het platteland zijn opgegroeid met de 

ervaring dat hun beste landbouwproducten, 

vlees en vis naar landen met een betere econo-

mie gaan, naar mensen die dat allemaal kunnen 

kopen. Daarnaast worden ze dagelijks blootge-

steld aan de reclamebeelden over de overvloed 

aan rijkdom en geluk in Europa of de Verenigde 

Staten. Deze beelden oefenen een aantrekkings-

kracht uit op mensen die lijden onder de eerder 

aangegeven ‘push factors’. In dit geval verlaten 

mensen hun land, omdat ze gebruik willen ma-

ken van de voordelen en welvaart in landen met 

een betere economie, waar ze werk en veiligheid 

zouden kunnen vinden. 

	 Ondanks het feit dat de theorie over de ‘push 

and pull factors’ veel aspecten van de migratie-

redenen belicht, is er kritiek op, omdat deze be-

perkt blijft tot de economische invalshoek van 

vraag en aanbod. Met name vanuit de Transna-

W E R E L D C H R I S T E N D O M  I N  N E D E R L A N D



onderzoekH A N D E L I N G E N  2 0 1 9   I   1 1 1

tional Studies is er aandacht voor de rol die net-

werken als reden voor migratie spelen. Familie, 

vrienden of dorpsgenoten in het buitenland 

treden vaak op als sociaal kapitaal dat migratie 

faciliteert. Transnationale netwerken bieden 

informatie over de mogelijkheden om werk en 

onderdak te vinden en om geld te lenen voor 

de reis. Daarnaast kunnen in emigratielanden 

ook emigratiecultu-

ren ontstaan, als veel 

mensen uit hetzelfde 

dorp of gebied zich 

in het buitenland ves-

tigen. Hun succes kan een aantrekkingskracht 

vormen om te emigreren. Familiehereniging 

is een duidelijk voorbeeld van het effect van 

transnationale netwerken en lokale emigratie-

cultuur op de migratie. 

	 Een laatste factor die ik wil toevoegen om de 

emigratieredenen te begrijpen wordt gevormd 

door de historische verbindingen die ontston-

den in de koloniale tijd. Handelsroutes, taal en 

cultuur en politieke relaties spelen ook een rol 

in de emigratiekeuze. De aanwezigheid van In-

diërs en Pakistani in Groot-Brittannië, Congo-

lezen in België, Mozambikanen in Portugal of 

Surinamers in Nederland illustreren de rol van 

deze factor. 

Keuze en dwang 
Bij de factoren die migratie verklaren, is er 

onderscheid tussen vrijwillige en gedwongen 

immigratie. Hoewel dit onderscheid wordt 

gemaakt in het grensbeleid of in de toekenning 

van een asielstatus, is er in de wetenschap geen 

consensus over wat vrijwillige en gedwongen 

immigratie exact van elkaar onderscheidt. 

A grosso modo kunnen we beide begrijpen 

vanuit de af- of aanwezigheid van ‘pull factors’, 

dat wil zeggen dat emigratie voor sommi-

gen een optie is en voor anderen dat ze ertoe 

gedwongen worden. Als het leven door geweld 

of hongersnood in gevaar is of als mensen door 

hun regering worden verplicht om hun land te 

verlaten, dan kun je zeggen dat er sprake is van 

gedwongen emigra-

tie. In veel emigratie-

landen die kampen 

met hongersnood, 

armoede en oorlog 

is er echter sprake van een vermenging van 

vrijwillige en gedwongen emigratie. Tegen het 

einde van de vorige eeuw onderstreepte Van 

Haer (1998, 42) dat keuze en dwang met elkaar 

verweven zijn als het om emigratie gaat.

	 In zijn algemeenheid kunnen we stellen dat 

mensen migreren in extreme situaties, om 

hun leven in veiligheid te brengen of om hun 

‘migration dream’ te realiseren. Een droom 

die heel concreet kan zijn, bijvoorbeeld de 

militaire dienstplicht in oorlogstijd ontlopen, 

werk vinden, geld sparen om een winkeltje 

te beginnen, een huis of auto kopen, de 

universitaire opleiding van de kinderen kunnen 

bekostigen of de medische kosten van een 

familielid betalen. 

Restrictie van migratie
Zoals ik eerder aangaf, wordt migratie geïn-

terpreteerd vanuit emigratie- en immigra-

tielanden. Het perspectief van de welvarende 

immigratielanden is echter het dominante 

perspectief, omdat die de politieke en economi-

sche mogelijkheden hebben om de spelregels te l

Familie, vrienden of dorpsgenoten in 

het buitenland treden vaak op als sociaal  

kapitaal dat migratie faciliteert



W E R E L D C H R I S T E N D O M  I N  N E D E R L A N D1 2

bepalen. Welvarende immigratielanden treffen 

maatregelen om toegang van migranten te 

voorkomen door de bouw van muren en de mi-

litarisering van hun grenzen. Ze sluiten verdra-

gen met omringende landen en gebruiken deze 

als externe bewakers van hun internationale 

grenzen. De omringende landen maken gebruik 

van hun rol als doorgangslanden om econo-

misch voordeel te behalen, zoals de Turkije-deal 

waardoor Turkije 3 miljard euro ontvangt of de 

Afghanistan-deal waardoor dit land van 2018 

tot 2020 jaarlijks 1,3 miljard euro ontvangt. 

‘Doodsroutes’
De meeste immigranten komen naar Europa 

met een toeristenvisum en blijven nadat dat 

verlopen is. Degenen die geen reisvisum kun-

nen aanvragen, proberen naar Europa te komen 

via de transitlanden. Daarvoor betalen ze grote 

sommen geld aan mensensmokkelaars en ze 

vallen vaak in handen van criminele organisa-

ties en corrupte ambtenaren die hen van hun 

geld beroven of seksueel misbruiken.

	 De irreguliere immigratie is omgeven met 

gevaren als migranten zich verplaatsen over 

de ‘doodsroutes’, door de Saharawoestijn, de 

Middellandse Zee, de Balkan of de Golf van 

Jemen. Omdat migranten niet direct naar het 

bestemmingsland kunnen doorreizen, kan de 

migratie jaren duren. Bijvoorbeeld van Pakistan 

via achtereenvolgens Iran, Turkije, Griekenland, 

Montenegro, Servië, Kroatië en dan naar Italië; 

of vanuit Zuid-Soedan naar Europa over meer 

dan tien verschillende grenzen. Ze lopen honder-

den kilometers in het donker, reizen met bussen, 

treinen of dagenlang – zonder een woord te 

mogen spreken – in een vrachtauto of een ferry. 

Vanwege de kans om gepakt te worden door 

militairen van het Europese agentschap Frontex 

en te belanden in een uitzichtloos migranten-

kamp in Griekenland of Turkije, zijn er nu 

migranten uit Afrika, Jemen of Bangladesh 

te vinden in Colombia, Midden-Amerika en 

Mexico. 

	 Twee jaar geleden sprak ik Ghanezen op de 

grens tussen Panama en Costa Rica. Ze kwamen 

het Amerikaanse continent binnen via Brazilië 

en waren onderweg naar de Verenigde Staten 

(Castillo Guerra 2018). Omdat Nicaragua de 

grenzen dichthield, konden ze hun reis alleen 

voortzetten met hulp van mensensmokkelaars. 

	 Op dit moment vliegen vluchtelingen van 

Jemen naar Ecuador in de hoop om via tien 

andere landen uiteindelijk in Canada aan te ko-

men. Op de vraag waarom ze niet naar Europa 

gaan, antwoordde een vluchtelinge met een op-

leiding als arts, dat Europa hen niet als vluchte-

lingen erkent en hun aanvraag behandelt als die 

van gewone migranten (Millán Valencia 2018). 

Politisering
Welke redenen zitten er achter het repressieve 

migratiebeleid van Europa? Migratie wordt in 

toenemende mate gepolitiseerd door deze te 

verbinden met tal van problemen. De opkomst 

van het rechtse populisme in Nederland, van 

Pegida in Duitsland, de radicaal-rechts Lega 

in Italië of de Deense Volkspartij laat zien dat 

er veel te winnen valt als je de ontevredenheid 

onder de bevolking (om totaal andere redenen) 

verbindt met migratie, vluchtelingen en islami-

tisch terrorisme. 

	 Deze discussies zorgen voor een eenzijdige 

interpretatie van migratie als een gevaar voor 



onderzoekH A N D E L I N G E N  2 0 1 9   I   1 1 3

de veiligheid, welvaart en identiteit (Zapata 

Barrero 2012, 39-36). Deze angst komt voort uit 

inbeelding van het gevaar dat zich zou aandie-

nen. Vervolgens worden maatregelen genomen 

om zich daartegen te verweren. De gevolgen 

daarvan treffen mensen buiten de grenzen, 

zonder dat degenen die de maatregelen nemen 

zich bekommeren om 

de onveilige situaties die 

ontstaan, internationale 

afspraken over mensen-

rechten ten spijt. 

	 Het restrictieve migratiebeleid berust op 

‘framing’ van migratie als een gevaar (‘securiti-

zing’). Het heeft effect op de samenleving, om-

dat er een negatief beeld van mensen buiten de 

grenzen wordt gecreëerd en in stand gehouden. 

Want wat gebeurt er met degenen die het toch 

lukt om binnen te komen? Hoe kan de overheid 

cohesie bevorderen met dezelfde mensen die 

eerder als gevaarlijk werden bestempeld? 

Naar een humaan migratiebeleid
In het jaar 2013, naar aanleiding van de zoveel-

ste scheepsramp met migranten in de wateren 

van de Middellandse Zee, sprak paus Franciscus 

zich uit tegen de onverschilligheid en tegen de 

grenzen die mensen in noodsituaties buiten-

sluiten (Franciscus 2013). Volgens de paus is 

internationale samenwerking noodzakelijk om 

de oorzaken en effecten van migratie aan te 

pakken, onder andere door te voorkomen dat 

emigratie het enige alternatief is om het hoofd 

te bieden aan de ‘push factors’ (Castillo Guerra 

2018, 51). 

	 Bovendien dienen de overheden volgens de 

paus eerst te reageren op de nood van mensen 

en pas dan op de gevolgen van de migratie. Dat 

betekent niet dat overheden de problemen die 

met de komst van migranten worden gegene-

reerd, ontkennen, maar eerder dat ze prioriteit 

geven aan de hulp van de meest kwetsbare 

mensen, degenen die niet kunnen wachten op 

de effecten van een langetermijnbeleid. 

	 Een ander 

voorstel van paus 

Franciscus betreft de 

beeldvorming van 

migranten. Migranten 

hebben het recht op eerlijke beeldvorming 

en berichtgeving, zonder vooroordelen en 

generalisaties en dat is de verantwoordelijkheid 

van de media (Castillo Guerra, 51). Op deze 

wijze kunnen samenlevingen migranten 

herkennen als medemensen en kunnen ze 

beschikken over terechte criteria voor hun 

politieke keuzes. 

	 Paus Franciscus staat niet alleen met zijn 

voorstellen. De internationale samenwerking 

om problemen rondom migratie aan te pakken, 

kreeg recent een grote impuls door het Pact 

van Marrakesh (United Nations 2018). Circa 

160 landen spraken af om samen te werken 

aan het bereiken van 23 doelstellingen. Drie 

van deze doelstellingen zijn het terugdringen 

van de redenen tot migratie, het verbeteren van 

de mogelijkheden voor legale migratie en het 

voorzien van juiste informatie over migratie.

Stapsgewijs opbouwen
Hoe ziet een migratiebeleid eruit dat rekening 

wil houden met de mensenrechten van migran-

ten en hen niet meer ‘framet’ als een gevaar 

voor de veiligheid of welvaart? l

Veel geld aan mensensmokkelaars 

en ze vallen vaak in handen van criminele 

organisaties en corrupte ambtenaren



onderzoekW E R E L D C H R I S T E N D O M  I N  N E D E R L A N D1 4

In hun boek Voorbij Fort Europa stellen Van 

Houtum en Lucassen (2016) tien maatregelen 

voor ten behoeve van een grensbeleid dat de 

mensenrechten, veiligheid en bewegingsvrijheid 

van migranten beschermt. De auteurs pleiten 

ervoor dat de samenleving accepteert dat mi-

gratie een structureel gegeven is, een antwoord 

op conflicten of rampen elders. Vervolgens stel-

len ze maatregelen voor vluchtelingen en voor 

economische of arbeidsmigranten voor. 

	 Wat de vluchtelingen betreft, vallen degenen 

zonder verblijfsvergunning onder het recht dat 

mensen hebben op mobiliteit, ze hoeven niet 

gecriminaliseerd te worden als illegaal. Aldus 

geplaatst onder de rechten die voor gewone 

burgers gelden, kunnen ze participeren in de sa-

menleving en worden ze geen sociale last omdat 

ze werken en belastingen betalen. 

	 Wat de arbeidsmigranten betreft, stellen de 

auteurs voor om een flexibele arbeidsmarkt 

voor migranten te hanteren. Migranten kunnen 

binnenkomen om geld te verdienen en dan 

naar huis terugkeren zonder bang te hoeven 

zijn dat zij geen kans meer krijgen om opnieuw 

naar Europa te komen. Veel migranten blijven 

immers in Europa vanwege de gevaren van de 

doodsroutes die ze moeten afleggen om er te 

komen of vanwege de hoge geldsommen die 

ze moeten betalen aan de mensensmokkelaars. 

In migratiejargon heet dat circulaire migratie, 

normaal voor Afrikanen in Zuid-Europa tot in 

de jaren tachtig van de vorige eeuw. Om de pro-

blemen rondom sociale zekerheid te voorko-

men, suggereren Van Houtum en Lucassen dat 

arbeidsmigranten niet a priori toegang krijgen, 

maar dat ze hun recht daarvoor stapsgewijs 

kunnen opbouwen.  k

Literatuur
Centraal Bureau voor Statistiek CBS 

(2018). Statline. statline.cbs.nl/StatWeb/
publication/?DM=SLNL&PA=37325

Castillo Guerra, J.E. (2018). Proposals for a ‘Better 
World’: Pope Francis’ contributions in order to 
generate a ‘culture of welcome’ to face the current 
challenges of human mobility. In: C. Grütters & 
D. Dzananovic (eds.), Migration and Religious 
Freedom. Essays on the interaction between religious 
duty and migration law (pp. 43-58). Nijmegen: 
Wolf Legal Publishers.

Castillo Guerra, J.E. (2018). Migrationsbewegun-
gen in Lateinamerika und der Karibik. Situation, 
pastorale Begleitung und Theologie der Migration. 
In: K. Krämer & K. Vellguth (eds.), Migration und 
Flucht Zwischen Heimatlosigkeit und Gastfreund-
schaft (pp. 107-121). Freiburg i.B.: Herder.

Franciscus (2014). Homily of Holy Father Francis, 
‘Arena’ Sports Camp, Salina Quarter, Lampedusa 
8 July 2013. w2.vatican.va/content/francesco/
en/homilies/2013/documents/papa-frances-
co_20130708_omelia-lampedusa.html 

Guarnizo, L.E. & Smith, M.O. (1998). The Locations 
of Transnationalism. In: Guarnizo, L.E. & Smith, 
M.O. (eds). Transnationalism From Below. New 
Brunswick: Transaction Publishers, 3-34. 

Glick Schiller, N., Basch, L. & Szanton Blanc, C. 
(1995). From Immigrant to Transmigrant: The-
orizing Transnational Migration. Anthropological 
Quarterly, 68, nr. 1, 48-63.

Hoge Commissaris voor de Vluchtelingen (UNHCR) 
(2018). Figures at a glance. www.unhcr.org/figures-
at-a-glance.html

Houtum, H. van & Lucassen, L. (2016). Voorbij Fort 
Europa: een nieuwe visie op migratie. Vlaardingen: 
Atlas Contact. 

International Organization for Migration (IOM) 
(2004). Glossay on Migration. Geneva: IOM. 
www.iomvienna.at/sites/default/files/IML_1_
EN.pdf

International Organization for Migration (IOM) 
(2018). Global Migration Indicators 2018. Berlin: 
IOM. publications.iom.int/books/global-migrati-
on-indicators-2018

Levitt, P. (2001). The Transnational Villagers.  
Berkeley: University of California Press, 2001.



onderzoek H A N D E L I N G E N  2 0 1 9   I   1 1 5

Millán Valencia, A. (2018). ‘Esto es un campo de 
concentración’: el drama de los yemeníes  
varados en Panamá después de atravesar el Tapón  
del Darién desde Colombia. BBC News Mundo,  
30 enero. www.bbc.com/mundo/noticias-america-
latina-41640489

Population Division, Department of Economic and 
Social Affairs, United Nations (2017). International 
Migration Report 2017. New York: 2017.

United Nations (2018). Intergovernmental Conference 
on the Global Compact for Migration. New York. 
www.un.org/en/conf/migration/index.shtml

Van Haer, N. (1998). New Diasporas. The mass exo-
dus, dispersal and regrouping of migrant communi-
ties. London: UCL Press.

Wimmer, A. & Glick Schiller, N. (2003). Metho-
dological Nationalism, the Social Sciences, and 
the Study of Migration: An Essay in Historical 
Epistemology. The International Migration Review 
37, nr. 2, 576-610.

Zapata-Barrero, R. (2012). Teoría política de la 
frontera y la movilidad humana. Revista de Ciencia 
Política 29, julio, 39-66.

Jorge (dr. J.E.) Castillo Guerra is universitair 

docent Empirische en praktische religieweten-

schap aan de Radboud Universiteit Nijmegen.  

E j.castillo@ftr.ru.nl

tips

tips bij het thema 

Artikelen
De artikelen naar aanleiding van het symposium ‘God blijft in Nederland’, gehouden aan de 
Radboud Universiteit Nijmegen in 2017 en gepubliceerd in het Tijdschrift voor Religie, Recht en 
Beleid, 2018/2:
• �Erik Sengers, ‘God migreert in Nederland’.  

Maatschappelijke trends met betrekking tot religie en de gevolgen voor (rooms-katholieke) 
migrantengemeenschappen.

• �Jorge E. Castillo Guerra, ‘God blijft in Nederland’. 
Kerkgemeenschappen van rooms-katholieke migranten in Nederland.

Organisaties en websites 
• �Samen Kerk In Nederland (SKIN), landelijk: www.skinkerken.nl / skinkerken.wixsite.com/skin
• �SKIN Rotterdam: www.skinrotterdam.nl
• �Stek, Stichting voor stad en kerk, Den Haag: stekdenhaag.nl 
• �Stap Verder: een samenwerkingsproject van de Sociëteit Afrikaanse Missiën (SMA) en de 

Stichting Pastoraal Diaconaal Centrum Bijlmermeer (SPDCB): www.stapverder.info/stap-verder
• �Stichting Veelkleurige Religies Rotterdam (VRR): mensen laten kennismaken met deze rijke 

diversiteit en met elkaar: veelkleurigereligies.wordpress.com/over/

H A N D E L I N G E N  2 0 1 9   I   1 1 5



portret

P O R T R E T   |   H e l e e n  M u r r e - v a n  d e n  B e r g

De Syrisch-orthodoxe  
gemeenschap in Nederland

Op verschillende plaatsen in Nederland wordt deze jaren door Turkse 
en Marokkaanse migranten herdacht dat ze vijftig jaar in Nederland 
zijn. Ook voor de Syrisch-orthodoxe gemeenschap in Nederland geldt 
dat haar wortels in de jaren zeventig liggen. Die gelijktijdigheid heeft 
te maken met het feit dat de eerste Syrisch-orthodoxe migranten als 
gastarbeiders kwamen, net als Turkse moslims en Armeniërs, vooral voor de 
textielindustrie in het oosten van Nederland.

naast zijn er nog twee Amsterdamse parochies 

en eentje in Badhoevedorp. De Nederlandse 

bisschop, Mor Polycarpus Augin Aydin, zetelt in 

het Mor Ephrem-klooster in Glane bij Enschede 

(Van Slageren 2018). 

	 In deze bijdrage wil ik deze inmiddels goed 

ingeburgerde gemeenschap nader introduceren. 

Vanuit een overzicht van hun lange christe-

lijke geschiedenis, de positie in het Osmaanse 

Rijk en de genocide van 1915, eindig ik met de 

huidige transnationale en gepolitiseerde situatie 

van de Nederlandse gemeenschap. 

Oude christelijke gemeenschap
Voor de Syrisch-orthodoxen van vandaag is 

de lange en continue geschiedenis van hun 

kerkelijke gemeenschap in het Midden-Oosten 

een bron van trots, maar vooral ook een bron 

waaruit gedurig geput wordt om de traditie te 

vernieuwen. 

	 Deze geschiedenis gaat ver terug: de oudste 

Waarschijnlijk speelde al bij de eer-

ste arbeidsmigranten mee dat de 

situatie voor de christenen in het 

oosten van Turkije snel verslechterde: Syrische 

christenen raakten in de zich gewelddadig ont-

wikkelende strijd tussen de PKK en het Turkse 

leger tussen wal en schip. Al snel deden ze 

daarom in Nederland, net als in Duitsland en 

Zweden, een beroep op de vluchtelingenstatus. 

Velen verkregen die, net als Syrisch-orthodoxe 

vluchtelingen die in de jaren tachtig in Syrië bij 

de oppositie betrokken waren. Door gezinsher-

eniging, natuurlijke groei en verdere migratie 

telt de gemeenschap tegenwoordig naar schat-

ting zo’n vijfentwintigduizend mensen. 

	 Recent zijn er tussen de vijfhonderd en 

duizend mensen bij gekomen die de burgeroor-

log in Syrië ontvluchtten. De meesten van hen 

wonen in Twente, waar in Enschede, Hengelo, 

Oldenzaal en Rijssen acht parochies van de 

Syrisch-Orthodoxe Kerk te vinden zijn. Daar-

W E R E L D C H R I S T E N D O M  I N  N E D E R L A N D1 6



portret H A N D E L I N G E N  2 0 1 9   I   1 1 7

‘Dit is mijn land’: Goes – Egypte >

christelijke teksten in het Klassiek Syrisch, 

de Aramese taal die nog steeds de taal van de 

liturgie is, dateren uit de late tweede eeuw 

na Christus, terwijl belangrijke teksten als de 

Peshitta (de nog steeds gebruikte bijbelverta-

ling) en de nog altijd gezongen hymnen van de 

dichter Efrem (‘de Syriër’) uit de vierde eeuw 

stammen. In die tijd was het christendom wijd 

verbreid in het gebied dat we nu het Midden-

Oosten noemen, met Arameestalig christendom 

in de gebieden die het huidige Libanon, Syrië, 

Zuid-Turkije en Noord-Irak overlappen. Ook 

sommige van de belangrijke kloosters, zoals het 

Mor Gabriel-klooster in zuidoost-Turkije, zijn 

in deze vroege periode gesticht. 

Concilie van Chalcedon 
Op dat moment was nog geen sprake van een 

aparte kerk met een eigen bisschoppelijke 

hiërarchie. Dat gebeurde pas nadat in de vijfde 

eeuw tijdens het Concilie van Chalcedon (451) 

de ‘miafysitische’ (eerder vaak ‘monofysitische’) 

christologie, die in de Arameestalige kerken in 

het Syrische gebied veel steun had, definitief als 

ketters werd benoemd. Anders dan de meer-

derheid in Chalcedon, wilden de Syrische en 

Egyptische theologen en kerkleiders vasthou-

den aan een formulering waarbij de goddelijke 

en menselijke natuur bij de menswording 

nadrukkelijker tot een onscheidbare eenheid 

samensmelten. De compromisformulering van 

Chalcedon (‘onvermengd, onveranderd, onge-

deeld, ongescheiden’) laat, om ook de dyofysi-

tische positie recht te doen, juist ruimte om de 

twee naturen weliswaar niet te scheiden, maar 

wel te onderscheiden. 

	 Na Chalcedon werd geleidelijk aan steeds 

meer druk op lokale bisschoppen gezet om 

zich te conformeren aan de officiële goedge-

keurde lijn. Deze druk leidde er in de late vijfde 

en vroege zesde eeuw toe dat zowel in Egypte 

als Syrië tegen-hiërarchieën ontstonden. In 

Egypte kwam uiteindelijk een groot deel van 

de kerk in de miafysitische kerk terecht. Hieruit 

ontstond de Koptisch-Orthodoxe Kerk. Syrië 

bleef verdeeld, maar de Syrisch-Orthodoxe Kerk 

die toen ontstond kreeg flinke aanhang, in het 

binnenland van Syrië, daarnaast in centraal- en 

oost-Turkije en later in Noord-Irak (Van Rom-

pay 2018). 

Rijke kerkelijke literatuur
Deels al voor de scheiding met de Byzantijnse 

Rijkskerk, maar vooral daarna, ontstond in het 

Klassiek Syrisch een rijke kerkelijke literatuur, 

met eigen liturgie, hymnen en een uitgewerkte 

theologie. 

	 Veel van de auteurs die in deze taal schreven 

worden tot op de dag van vandaag gelezen en 

gezongen, naast de al genoemde Efrem in het 

bijzonder Jakob van Sarug (laat vijfde, begin 

zesde eeuw) en Barhebreaus (dertiende eeuw). 

Hierop voortbouwend worden tot op vandaag 

nieuwe hymnen, theologische werken en heili-

genverhalen geschreven. 

	 Dit gebeurt gedeeltelijk nog steeds in het 

Klassiek Syrisch, de taal die in de Syrisch-or-

thodoxe parochies de belangrijkste taal van de 

liturgie is. Tegelijkertijd zijn altijd ook andere 

talen gebruikt, afhankelijk van de spreektalen 

van de gelovigen en de cultuurtalen van de 

omgeving: het Grieks in de vroegste periode, l







2 0

Arabisch en Perzisch na de opkomst van de 

islamitische rijken, Turks in de Mongoolse en 

Osmaanse periode en vandaag de dag eigenlijk 

alle moderne talen, inclusief het Nederlands. 

In Nederland wordt naast Nederlands en Ara-

bisch ook een moderne variant van het Ara-

mees gebruikt, die meestal Surayt en soms ook 

Turoyo wordt genoemd. Dit is de taal die velen 

van de Suryoye, zoals ze zichzelf in het Aramees 

meestal noemen, thuis spreken. 

	 Zoveel mogelijk kinderen leren de Klassiek-

Syrische taal, vaak tijdens intensieve zomer-

cursussen in de kloosters – zowel in de landen 

van de diaspora (onder andere in Nederland) 

als in het Midden-Oosten. Deze training is 

vooral gericht op hun participatie in de liturgie: 

de kinderen worden tot diaken gewijd om als 

koorzangers de liturgie mede te dragen. Deze 

zangtraditie, waarin vanouds ook vrouwen 

voor een belangrijk deel hebben geparticipeerd, 

vormt het hart van het Syrisch-orthodoxe spiri-

tuele leven (Jarjour 2018; Bakker Kellogg 2018; 

Varghese 2004). 

De ‘Syrische traditie’  
De Klassiek-Syrisch literaire en theologische 

traditie werd niet alleen in de miafysitische 

Syrisch-Orthodoxe Kerk voortgezet, maar ook 

in de vaak als ‘nestoriaans’ aangeduide Kerk van 

het Oosten. Deze kerk had haar zwaartepunt 

oostelijker dan de Syrisch-Orthodoxe Kerk, in 

het toenmalige Perzische Rijk, het huidige Iran 

en Irak, en wordt daarom vaak ‘Oost-Syrische’ 

Kerk genoemd (naast de Syrisch-Orthodoxe 

‘West-Syrische’ Kerk). 

	 Zoals de verwijzing naar Nestorius al sug-

gereert, nam deze kerk een strikt dyofysitisch 

‘nestoriaans’ standpunt in dat ondanks de 

overeenkomsten met de formuleringen van 

Chalcedon door de meerderheid van de kerken 

werd afgewezen. Ondanks hun haast diame-

traal tegenovergestelde christologische positie, 

erkenden en erkennen beide kerken elkaars ver-

bondenheid met de Klassiek-Syrische literaire 

traditie en de seculiere Arameestalige tradities 

die daaruit zijn voortgekomen (Teule 2018).

	 In Nederland is een kleine gemeenschap van 

wat nu de Apostolische Assyrische Kerk van 

het Oosten heet, de Mar Benyamin-parochie 

in Zeist die tweewekelijks diensten organiseert. 

De meeste van deze Assyriërs zijn in de jaren 

negentig als vluchtelingen uit Irak in Nederland 

terechtgekomen. 

	 In de Osmaanse periode zijn daarnaast uit 

beide kerken katholieke ‘geünieerde’ kerken 

ontstaan: de Syrisch-Katholieke Kerk met haar 

centrum in Sharfeh, Libanon, en de Chal-

deeuwse Kerk, met haar centrum in Irak. Beide 

kerken functioneren in Nederland als onaf-

hankelijke parochies van de Rooms-Katholieke 

Kerk (Teule & Murre-van den Berg, 2018). 

Samen met de Maronitische Kerk van Libanon 

en de Indiase Thomaschristenen vormen zij de 

‘Syrische traditie’ binnen het wereldchristen-

dom (Brock & Taylor 2001; Butts et al. 2011; 

Murre-van den Berg 2007 en 2015; King 2018).

Een etnisch-religieuze gemeenschap
De Osmanen die vanaf de zestiende eeuw een 

groot deel van het Midden-Oosten beheers-

ten, namen grotendeels de oudere islamitische 

tweedeling in ‘moslims’ en ‘volken van het boek’ 

(vooral joden en christenen) over. De laatste 

categorie werd daarin weliswaar beschermd 

W E R E L D C H R I S T E N D O M  I N  N E D E R L A N D



portretH A N D E L I N G E N  2 0 1 9   I   1 2 1

(dhimmi), maar betaalde daarvoor in de plaats 

extra belasting. 

	 Joden en christenen hadden daarnaast met 

allerlei beperkingen te maken, vooral gericht 

op de publieke erkenning van de islam en het 

blijvende onderscheid tussen moslims en niet-

moslims. Hieronder waren bijvoorbeeld kle-

dingvoorschriften en restricties op het uitbrei-

den of vernieuwen van kerken. Zowel de hoogte 

van de extra belastingen als de uitvoering van 

de overige regels was echter sterk afhankelijk 

van tijd en plaats, 

waarbij zowel lokale 

als internationale fac-

toren van invloed wa-

ren (Sharkey 2017). 

	 Een belangrijk aspect van wat gaandeweg het 

‘millet-stelsel’ is gaan heten, was het feit dat de 

religieuze gemeenschap, de millet (groep, natie), 

steeds meer een sterke sociale en juridische 

betekenis kreeg. Als inwoner van het Osmaanse 

Rijk was je per definitie lid van een religieuze 

gemeenschap, en dat bepaalde grotendeels je 

sociale rechten en plichten. Daaronder viel veel 

dat in Nederland onder het burgerlijk recht 

valt: huwelijks- en scheidingsrecht, voogdij 

over de kinderen en erfrecht. Over al die zaken 

gingen de kerkelijke autoriteiten. 

	 Juist toen het millet-stelsel in de negentiende 

eeuw ingrijpend gemoderniseerd werd – inclu-

sief gelijkstelling van moslims en christenen en 

meer lekeninvloed op het bestuur van de millets 

– werd de sociaaljuridische kant van de millets 

feitelijk verder versterkt. Deze bureaucratisering 

en juridisering van de religieuze gemeenschap 

droeg daarmee bij aan een groeiend besef van 

eigenheid die zich in deze periode ook meer en 

meer als ‘etnisch’ of ‘nationaal’ ging zien. 

Het is daarom geen toeval dat de modernise-

ring van de millets samenviel met een sterke 

toename van nationalisme. Enerzijds probeerde 

het Osmaanse Rijk een brede en inclusieve 

‘Osmaanse’ identiteit te creëren waarin joden, 

christenen en moslims op gelijke voet zouden 

staan, maar anderzijds groeide de invloed van 

nationalisten in bijna alle groepen waaruit het 

Osmaanse Rijk bestond. 

	 In veel gevallen was dat nationalisme erop 

gericht niet alleen 

de macht van het 

centraal-geregeerde 

Osmaanse Rijk, maar 

ook dat van de religi-

euze leiders te verkleinen. In sommige gevallen 

leidde dat, zoals bij het Arabisch nationalisme, 

tot een poging de religieuze verschillen te over-

stijgen en moslims, joden en christenen politiek 

te verenigen. Hiermee verzetten de Arabische 

nationalisten zich tegen het groeiende Turkse 

nationalisme dat juist islam- en etniciteitnaties 

verbond. 

	 De reactie van christelijke groepen als die 

van de Armeniërs en de Assyriërs van de Kerk 

van het Oosten, was juist om de eigen reli-

gieuze gemeenschap steeds meer ook als een 

moderne ‘natie’ te zien, vanuit een etnische 

interpretatie van de religieuze gemeenschap. 

Voor de Armeense activisten, die daarin door 

de Russen aan de oostgrens van het Osmaanse 

Rijk gesteund werden, betekende het ook dat ze 

actief op zoek gingen naar een manier om een 

onafhankelijke Armeense staat te stichten. Een 

deel van de Syrisch-orthodoxen was geïnteres-

seerd in het ontluikende Assyrische nationa- l

Bureaucratisering en juridisering 

van de religieuze gemeenschap droeg bij

 aan een groeiend besef van eigenheid



W E R E L D C H R I S T E N D O M  I N  N E D E R L A N D2 2

lisme, terwijl een groter deel zich afzijdig hield 

van deze sterke politieke inkleuring van de 

eigen gemeenschap (Becker 2015; Atto 2011). 

Getraumatiseerde gemeenschap 
Deze verschillende vormen van nationalisme 

binnen het Osmaanse Rijk in combinatie met 

groeiende druk op de Osmaanse buitengrenzen, 

leidden er toe dat het Osmaanse Rijk in 1914 de 

Duitse kant koos, tegen Rusland, Engeland en 

Frankrijk. Vooral Rusland vormde een onmid-

dellijke dreiging aan 

Turkije’s oostgrens. 

Dat werd versterkt 

door de angst dat de 

Armeniërs in Oost-

Turkije de Russische kant zouden kiezen in de 

hoop op een onafhankelijk Armenië. 

	 In reactie daarop werden niet alleen Russisch-

Armeense troepen aangevallen, maar werd 

besloten alle Armeniërs uit de oostelijke pro-

vincies te verwijderen. Nadat in april 1915 de 

Armeense leiders in Istanboel waren opgepakt 

en omgebracht, werd daarna opdracht gegeven 

aan lokale burgemeesters en provinciehoofden 

om in hun gebieden alle Armeense mannen te 

arresteren en om te brengen, en vrouwen en 

kinderen op transport te zetten naar de Syrische 

gebieden. 

	 Deze transporten waren zo georganiseerd – 

met weinig bewaking en geen voorzieningen 

voor overnachting en voedsel – dat niet alleen 

velen stierven van honger en uitputting, maar 

dat allerlei rondtrekkende bendes de gelegen-

heid kregen voedsel en de schaarse bezittingen 

van de gedeporteerden te roven, vrouwen te 

verkrachten of tot huwelijken te dwingen, en 

samen met hun kinderen tot slaaf te maken. 

	 De weinigen die deze gruwelijke transporten 

overleefden, kwamen in Syrische kampen te-

recht. Hiervandaan vertrokken sommigen naar 

Europa en de Verenigde Staten, anderen lukte 

het een nieuw leven op te bouwen in Libanon, 

Syrië en Palestina (Akçam 1999/2006). 

	 De Armeense genocide betrof echter niet al-

leen Armeniërs. Hoewel de officiële opdrachten 

in de meeste gevallen expliciet over ‘Armeniërs’ 

spreken, werden de andere christenen in het 

oosten van Turkije 

meestal op dezelfde 

manier behandeld. In 

het oosten betrof dat 

vooral Syrisch-ortho

doxen, Syrisch-katholieken, Chaldeeërs, en 

Assyriërs van de Kerk van het Oosten. Hun dor-

pen werden op dezelfde manier behandeld als 

die van de Armeniërs, terwijl in de steden een 

lokale burgemeester soms onderscheid maakte 

en alleen de Armeniërs liet deporteren. In een 

enkel geval lukte het de Syrisch-Orthodoxen 

om hun dorp voor kortere of langere tijd tegen 

de Turkse of Koerdische troepen te verdedigen 

(Gaunt 2006). 

	 Hoewel de Syrisch-orthodoxe gemeenschap 

enorme klappen te verduren had gehad, lukte 

het de overlevenden van de genocide, die in het 

Aramees Sayfo (‘het Zwaard’) heet, sommige 

van de dorpen in Turkije weer op te bouwen. 

Tegelijkertijd begon, net als bij de Armeniërs, 

de grootschalige migratie van de Syrisch-ortho-

doxen naar grotendeels dezelfde gebieden: de 

Verenigde Staten, Libanon, Syrië en Palestina 

(Atto 2011). 

	 Hoewel de Sayfo inmiddels meer dan honderd 

Pas meer dan honderd jaar na 

de Armeense genocide – Sayfo, ‘het Zwaard’ – 

komt de verwerking ervan op gang



portretH A N D E L I N G E N  2 0 1 9   I   1 2 3

jaar is geleden, is pas de laatste jaren de verwer-

king hiervan op gang gekomen. Lang werden 

alleen in de familiekring de verhalen van de 

genocide doorverteld door de overlevenden of 

hun kinderen. Sommige van hun getuigenissen 

zijn op papier of video vastgelegd, maar in veel 

gevallen werd er verder nauwelijks over gepraat. 

	 Pas de laatste jaren, vooral nu de Armeense 

genocide rond de herdenkingen in 2015 volop 

in de belangstelling is gekomen, komen ook 

in Syrisch-orthodoxe kring de verhalen los en 

blijkt dat veel van wat er toen gebeurde nog 

nauwelijks is verwerkt. De Nederlandse roman 

van Stire Kaya-Cirik, Echo uit een onverwerkt 

verleden (2013), brengt dit schrijnend tot leven. 

	 Die verwerking heeft zowel een persoonlijke 

kant (net als bij de overlevenden van de holo-

caust werken de trauma’s door in de tweede en 

derde generatie) als een gemeenschappelijke 

en publieke kant: om hiermee in het reine te 

komen moet deze geschiedenis publiekelijk 

worden verteld en erkend, niet alleen door 

de Syrisch-orthodoxen zelf maar ook door 

degenen met wie ze – in het Midden-Oosten, 

Europa en elders – samenleven. Deze roep 

om erkenning van wat er gebeurd is kan zich 

inmiddels beroepen op groeiende wetenschap-

pelijke consensus over wat zich in 1915 heeft af-

gespeeld (Gaunt et al. 2017; Talay & Barthoma 

2018). 

Transnationale gemeenschap 
De genocide van 1915 gaf de aanzet tot de vor-

ming van de huidige transnationale gemeen-

schap. Een deel van de Syrisch-orthodoxen 

bleef in de regio en vestigde zich in Syrië, 

Libanon en Palestina. In Syrië sloten de vluchte-

lingen zich deels aan bij al bestaande gemeen-

schappen in Homs, Aleppo en Damascus, maar 

ze vormden ook nieuwe gemeenschappen in het 

noordoosten, vooral in en rond de steden Has-

sake en Qamishli. Een ander deel vertrok naar 

Noord- en Zuid-Amerika. 

	 In 1923 week het patriarchaat dat tot dan 

toe in Turkije was gevestigd, uit naar Homs 

in Syrië; in 1959 volgde een verhuizing naar 

het centrum van Damascus. Hoewel het oude 

kerkelijke centrum in de Bab Touma-wijk nog 

steeds wordt gebruikt, heeft het in de jaren ne-

gentig gebouwde klooster in Ma’arat Sayednaya 

veel van zijn functies overgenomen. Inmiddels 

is ook in Atchaneh (Bikfaya) in Libanon een 

nieuw patriarchaal centrum geopend. 

	 Daarnaast zijn de kloosters, zowel in het 

Midden-Oosten als elders, belangrijke centra 

van de transnationale gemeenschap: variërend 

van het kleine maar belangrijke Mor Markos-

klooster in Jeruzalem, dat jaarlijks vele Syrisch-

orthodoxe bezoekers van over de hele wereld 

verwelkomt, tot de grote oude kloosters in 

Turkije, waarvan het Mor Gabriel-klooster het 

belangrijkst is (Omtzigt et al. 2012; Murre-van 

den Berg 2013). 

Europese bisdommen vormen een  
belangrijk zwaartepunt
Hoewel de leiding van de kerk daarmee duide-

lijk maakt dat het Midden-Oosten nog steeds 

het hart van de kerk vormt, is de afgelopen 

jaren de galutho of ballingschap steeds belang-

rijker geworden. In die internationale diaspora 

vormen de Europese bisdommen – en in het 

bijzonder die van Nederland, Duitsland en 

Zweden, een belangrijk zwaartepunt. l





portretH A N D E L I N G E N  2 0 1 9   I   1 2 5

De kern van deze gemeenschappen werd in 

eerste instantie vooral gevormd door Syrisch-

orthodoxen uit het zuidoosten van Turkije, de 

streek Tur ’Abdin tussen Midyat, Nusaybin en 

Mardin. Later voegden zich daarbij ook Syrisch-

orthodoxe vluchtelingen uit het noordoosten 

van Syrië en Irak. 

	 Was de eerste groep vooral Arameestalig, de 

vluchtelingen uit Syrië en Irak waren vooral 

Arabischtalig. De Arabischtalige groep is veel 

kleiner dan de Arameestalige, maar is de laatste 

jaren uitgebreid met recente vluchtelingen uit 

Syrië. Zij komen vooral uit Aleppo, Homs en 

Damascus en zijn 

vaak nakomelingen 

van degenen die zich 

na de Sayfo in Syrië 

vestigden. Nadat deze 

recente vluchtelingen in Nederland een voorlo-

pige status hebben gekregen, kiezen ze er vaak 

voor zich in de Enschedese regio te vestigen, 

omdat daar veel geloofsgenoten wonen en ze 

via hen relatief makkelijk aan werk en huisves-

ting kunnen komen. 

Grootfamilie en kerk
Voor de Syrisch-orthodoxen in Nederland geldt 

dat ze over het algemeen op verschillende ma-

nieren met de lokale en transnationale gemeen-

schap verbonden zijn. 

	 Allereerst is daar de hechte kring van de 

grootfamilie. Een deel daarvan is vaak in de-

zelfde lokale Nederlandse parochie te vinden, 

maar een ander deel is verspreid geraakt over 

de hele wereld: sommigen relatief dichtbij in 

Europa (behalve in Duitsland en Zweden zijn er 

ook Syrisch-orthodoxe gemeenschappen in on-

der andere Oostenrijk, Zwitserland, Engeland, 

België), anderen ver weg in Noord-Amerika of 

Australië. Een enkeling heeft nog familie in het 

Midden-Oosten en treft op bezoek in de regio 

de familieleden uit andere migratielanden. 

	 Daarnaast onderhouden de meeste Suryoye 

ook contact met de bredere gemeenschap via 

allerlei verenigingen en politieke partijen.

	 Deze politieke en culturele organisaties 

maken intensief gebruik van moderne 

communicatiemiddelen, variërend van 

satelliet-tv en 

gedrukte publicaties 

tot publicaties en 

filmpjes op allerlei 

sociale media. 

	 De kerk is in dit alles zonder twijfel de be-

langrijkste transnationale factor. Hoewel er op 

verschillende plekken in de wereld opleidings-

centra zijn ontstaan, vindt nog steeds een deel 

van de training in het patriarchale centrum bij 

Damascus plaats. Daarnaast houdt de patriarch 

scherp zicht op wat er in de verschillende bis-

dommen gebeurt. De benoeming van bisschop-

pen wordt centraal aangestuurd, en religieuzen 

en priesters komen vaak in andere landen en 

parochies terecht dan waar ze vandaan komen. 

Hoog oplopende discussies 
De politieke en culturele verenigingen verte-

genwoordigen een breed spectrum aan opvat-

tingen, waarvan sommigen ook een duidelijke 

politieke lading hebben. Van oudsher was de 

‘Assyrische’ partij politiek actief. Deze partij 

ontstond al in het Midden-Oosten en zocht l

De christelijke Syrisch-orthodoxen worden 

door veel Europeanen vaak als moslim gezien 

en hun kerken als moskeeën

< ‘Dit is mijn land’:  Somalië – Vlissingen



W E R E L D C H R I S T E N D O M  I N  N E D E R L A N D2 6

daarbij samenwerking met Assyriërs van de As-

syrische Kerk van het Oosten. 

	 Behalve dat deze groep hun pre-christelijke 

wortels voornamelijk in de Assyrische traditie 

van Noord-Irak lokaliseert, heeft ze, vooral in de 

context van de Assyrian Democratic Organiza-

tion (ADO) een lange geschiedenis van oppositie 

tegen het regime in Syrië, in samenwerking met 

Koerdische partijen in het noordoosten van Syrië. 

	 De samenwerking met Koerden, die ook 

in Noord-Irak aan de orde is, leidt ook tot 

conflicten: in een poging om tegenover de 

meerderheid in Bagdad of Damascus een eigen 

provincie of staat op 

te richten, zijn Koer-

den en Assyriërs (en 

christenen meer in 

het algemeen) lange 

tijd bondgenoten, maar uiteindelijk ook rivalen 

over bestuur, grond en schoolcurricula. 

	 De niet-Assyrische groep was lange tijd 

minder politiek actief en richtte zich vooral op 

de kerkelijke en culturele tradities, met na-

druk op liturgie, taal en geschiedenis. Inmid-

dels is een deel van deze groep onder de naam 

Arameeërs ook zeer actief geworden in het 

lobbywerk voor de erkenning van de rechten 

van de christenen als oorspronkelijke bewo-

ners van het Midden-Oosten. De belangrijkste 

partij in deze, de World Council of Arameans 

(WCA), zoekt daarbij enerzijds steun van VN- 

en EU-commissies, anderzijds van veelal rechtse 

partijen die de bescherming van de christenen 

in het Midden-Oosten als politiek doel hebben. 

In de lobby bij zowel internationale ngo’s als bij 

nationale regeringen staat de erkenning van de 

genocide van 1915 hoog op de agenda. 

Anti-islamitische agenda
Daarbij speelt soms ook een anti-islamitische 

agenda een rol, want een van de lastigste discus-

sies in de Syrisch-orthodoxe gemeenschap is 

die over de gewenste verhouding met moslims 

en islam – zowel wat betreft de landen van 

herkomst als de migratielanden. Afhankelijk 

van de persoonlijke ervaringen en de geschie-

denis van dorp en regio van herkomst, voeren 

soms de positieve ervaringen van vriendschap 

en politieke samenwerking met moslims de 

boventoon. Vaker echter domineert een anti-

islamitische agenda, gevoed door de Turkse 

ontkenning van de 

genocide of mislukte 

samenwerking met 

Koerdische partijen 

in Syrië en Noord-

Irak. Deze wordt versterkt door angst voor een 

door de islam gedomineerd Europa. 

	 De discussie hierover wordt nog verder 

gecompliceerd door het feit dat de Syrisch-

orthodoxen door veel Europeanen vaak in 

eerste instantie als moslim worden gezien en 

hun kerken als moskeeën. Het onvermogen van 

seculiere en soms ook christelijke Europeanen 

om verschil te maken tussen christelijke en niet-

christelijke migranten, confronteert Syrisch-

orthodoxe christenen met het feit dat hun 

christelijk geloof niet alleen lastig herkenbaar is 

voor Europeanen, maar ook dat nadere uitleg 

geen vanzelfsprekende opname in de Europese 

cultuur impliceert. 

Scheidingslijnen
De politieke en culturele verschillen tussen Ara-

mese en Assyrische groepen onder de Syrisch-

De gemeenschap is patriarchaal georganiseerd, 

met de (groot)familie als kern en een 

eigen Syrisch-orthodoxe-Nederlandse identiteit



portretH A N D E L I N G E N  2 0 1 9   I   1 2 7

orthodoxen hebben de afgelopen decennia 

regelmatig tot hoogoplopende conflicten geleid. 

In Nederland is daarbij het bisdom een eenheid 

gebleven – in Zweden zijn door de kerk twee 

bisdommen gecreëerd om de onderlinge span-

ningen tussen beiden groepen te kanaliseren. 

Culturele verenigingen, voetbalverenigingen en 

andere eigen organisaties zijn wel vaak langs 

de lijnen van deze twee partijen georganiseerd. 

Waar over het algemeen de Aramese benadering 

meer support heeft, is lang niet iedereen in deze 

groep daar intensief mee bezig. 

	 Naast het verschil tussen Assyrisch en 

Aramees, kunnen ook verschillen in regionale 

afkomst, tussen de vooral Arabischtaligen uit 

Syrië en de Arameestaligen uit Turkije, tot 

verdere onderverdelingen leiden, zeker als die 

scheidslijn gaat samenvallen met Assyrische en 

Aramese politiek-nationale oriëntaties. Pogin-

gen om de moderne Aramese taal (Surayt) tot 

dominante spreektaal binnen de gemeenschap 

te maken, is maar beperkt succesvol: uiteinde-

lijk wordt meestal een combinatie van Arabisch, 

Surayt, Nederlands, Engels en Duits gebruikt. 

Vrouwen en meisjes
Een laatste punt van spanning binnen de 

gemeenschap betreft de positie van vrouwen en 

meisjes. Over het algemeen is de gemeenschap 

patriarchaal georganiseerd, met de (groot)fa-

milie als kern van samenleven en eigen Syrisch-

orthodoxe-Nederlandse identiteit. Tegelijkertijd 

worden in de meeste gezinnen zowel jongens 

als meisjes gestimuleerd een goede opleiding 

te volgen, liefst op hbo- of universitair niveau. 

Ook blijven deze goed-opgeleide vrouwen 

meestal werken nadat ze getrouwd zijn en 

kinderen hebben gekregen, waarbij de zorg van 

de kinderen met (inwonende) ouders of andere 

oudere familieleden wordt gedeeld. 

	 Hoewel dit enerzijds mogelijkheden biedt 

voor vrouwen om zich verder te ontwikkelen, 

ook buiten de eigen Syrisch-orthodoxe kring, 

blijft het patriarchale model grotendeels in 

stand. Ongetrouwde vrouwen moeten veel 

meer op hun tellen passen dan single mannen, 

vrouwen met een gezin dragen een zware last 

van de zorg voor man, kinderen en oudere fa-

milieleden naast hun werk buiten de deur. In de 

kerk geldt het patroon zoals in alle Oosters- en 

Oriëntaals-orthodoxe kerken waarbij vrouwen 

een (soms grote) rol spelen in het kerkbestuur, 

maar niet in de kerkelijke hiërarchie kunnen 

worden opgenomen. 

	 Alleen als koorleden worden meisjes als 

diaken (in de laagste rang) gewijd. Dit zorgt 

weliswaar voor een hele zichtbare en hoorbare 

bijdrage van vrouwen en meisjes aan de liturgie, 

maar levert ook spanningen op, omdat ze niet 

zoals hun mannelijke leeftijdsgenoten voluit 

kunnen participeren en eventueel hogere (dia-

ken)wijdingen kunnen ontvangen. 

	 Waar de discussie over vrouwelijke pries-

ters voor vrijwel alle Syrisch-orthodoxe leken 

en geestelijkheid buiten het gezichtsveld ligt, 

wordt wel hardop nagedacht of vrouwelijke 

diakenen en de vrouwelijke religieuzen bredere 

maatschappelijke, theologische en liturgische 

functies zouden kunnen vervullen.

Conclusies 
In de afgelopen vijftig jaar is in Nederland een 

sterke Syrisch-orthodoxe gemeenschap ont-

staan, die geworteld in de Nederlandse samen l



W E R E L D C H R I S T E N D O M  I N  N E D E R L A N D2 8

leving haar banden met de transnationale 

Syrisch-orthodoxe gemeenschap onderhoudt. 

Velen van wie de ouders in de jaren zeventig en 

tachtig in Nederland zijn aangekomen, hebben 

een goede opleiding en goede banen, ook al 

is dit niet voor iedereen gelukt. Via sociale en 

politieke organisaties geven velen van hen actief 

inhoud aan hun Syrisch-orthodoxe identiteit, 

maar het is toch vooral de kerk, met klooster 

en parochie, die daarbij een centrale plaats in-

neemt. Verschillende onderzoekers hebben hier 

de afgelopen jaren aandacht aan besteed. 

	 Tegelijkertijd moet geconstateerd worden dat 

er dringend vervolgonderzoek nodig is naar de 

manier waarop de Syrisch-orthodoxe gemeen-

schap in de Nederlandse samenleving haar 

plaats vindt. Dit betreft vragen rond relaties 

met Nederlanders van buiten de eigen Syrisch-

orthodoxe kring, maar ook andere aspecten van 

integratie, zoals het gebruik van andere talen 

naast het Nederlands en de hoogte van oplei-

ding en inkomen in vergelijking met andere 

Nederlanders. Daarnaast zijn voor de kerkelijke 

praktijk vragen rond de contacten met andere 

kerken (katholiek, protestants, evangelisch), 

maar in het bijzonder die van de Oosters- en 

Oriëntaals-orthodoxe tradities van belang. 

	 Tot slot stelt zich de vraag naar de mate en 

vorm van secularisering in deze kring. Het 

meeste onderzoek is gedaan naar de scherpere 

scheiding tussen het religieuze en niet-religi-

euze domein, zoals die zichtbaar wordt in de 

groeiende nadruk op de etnische identiteit. Of 

er ook sprake is van afname van de religieuze 

betrokkenheid en dagelijkse religieuze praktijk, 

of van een bewust afscheid nemen van de Sy-

risch-Orthodoxe Kerk, is nog niet onderzocht. 

Incidentele waarnemingen doen vermoeden dat 

ook deze processen wel degelijk plaatsvinden, 

maar om deze wat minder zichtbaarder proces-

sen te begrijpen vergt nader onderzoek. 

	 Heel zichtbaar daarentegen is het grote elan 

waarmee de Syrisch-Orthodoxe Kerk haar leden 

motiveert tot gemeenschap en onderlinge zorg, 

tot een actief christelijk leven in de bevestiging 

van die bijzondere rijke christelijke cultuur, die 

ondanks geweld en uitsluiting nog steeds wordt 

doorgegeven aan de nieuwe generaties. k

Literatuur
Aartsbisdom van de Syrisch-Orthodoxe Kerk in 

Nederland / Syrisch-orthodox Jongeren Platform 
(2017). Hemels brood & geestelijke drank. Syrisch-
orthodoxe Eucharistieviering [lahmo šmayyono 
w-šeqyo ruhonoyo]. Glane-Losser: Bar Ebroyo Press.

Akçam, T. (1999/2006). A Shameful Act. The Arme-
nian Genocide and the Question of Turkish Respon-
sibility. Londen: Constable.

Atto, N. (2011). Hostages in the Homeland, Orphans 
in the Diaspora: Identity Discourses among the Assy-
rian/Syriac Elites in the European Diaspora. Leiden: 
University Press.

Bakker Kellogg, S. (2015). Ritual sounds, political 
echoes: Vocal agency and the sensory cultures of 
secularism in the Dutch Syriac diaspora. American 
Ethnologist 42, no. 3, 431-445.

Becker, A. (2015). Revival and Awakening: Christian 
Mission, Orientalism, and the American Evange-
lical Roots of Assyrian Nationalism (1834-1906). 
Chicago: Chicago University Press.

Brock, S., Taylor, D.G.K. (2001). The Hidden Pearl: 
The Heirs of the Ancient Aramaic Heritage. Rome: 
Trans World Film Italia. (Nederlandse vertaling: 
De verborgen parel).

Butts, A.M., Brock, S., Kiraz, G., Van Rompay, L. 
(2011). Gorgias Encyclopedic Dictionary of the 
Syriac Heritage. Piscataway, NJ: Gorgias Press.

Gaunt, D. (2006). Massacres, Resistance, Protectors: 
Muslim-Christian Relations in Eastern Anatolia 
during World War I. Piscataway, NJ: Gorgias Press.



H A N D E L I N G E N  2 0 1 9   I   1 2 9

Gaunt, D., Atto, N., Soner O. Barthoma, S.O. (2017). 
Let Them Not Return: Sayfo – The Genocide against 
the Assyrian, Syriac and Chaldean Christians in the 
Ottoman Empire. New York, Oxford: Berghahn 
Books.

Jarjour, T. (2018). Sense and Sadness: Syriac Chant in 
Aleppo. Oxford: Oxford University Press. 

King, D. (red.) (2018). The Syriac World. Londen: 
Routledge.

Murre-van den Berg, H. (2007). Syriac Christianity. 
In: K. Parry (ed.), The Blackwell Companion to  
Eastern Christianity. Blackwell Publishing: Mal-
den/Oxford/Victoria, 249-268.

Murre-van den Berg, H. (2013). A Center of Trans-
national Syriac Orthodoxy: St. Mark’s Convent in 
Jerusalem. Journal of Levantine Studies 3 nr. 1, 61-83.

Murre-van den Berg, H. (2015). Classical Syriac and 
the Syriac Churches: A Twentieth-Century History. 
In: M. Doerfler, E. Fiano, K. Smith, Syriac Encoun-
ters: Papers from the Sixth North American Syriac 
Symposium, Duke University, 26-29 June 2011. 
Peeters: Louvain, 119-148.

Murre-van den Berg, H. (2018). De Syrisch-ortho-
doxe Kerk. In: Teule & Brüning, 158-171.

Omtzigt, P.H., Tozman, M.K., Tyndall, A. (red.) 
(2012). The Slow Disappearance of the Syriacs 
from Turkey and of the Grounds of the Mor Gabriel 
Monastery. Berlijn: LIT Verlag.

Schukkink, A.J. (2003). De Suryoye: een verborgen 
gemeenschap: een historisch-antropologische studie 
van een Enschedése vluchtelingengemeenschap 
afkomstig uit het Midden-Oosten. Proefschrift Vrije 
Universiteit, Amsterdam.

Sharkey, H.J. (2017). A History of Muslims, Christians 
and Jews in the Middle East. Cambridge: Cam-
bridge University Press.

Slageren, J. van, i.s.m. Salaam Somi (2018). In gesprek 
met Mor Polycarpus, Aartsbisschop van de Syrisch-
Orthodoxe Kerk van Antiochië in Nederland. Glane-
Losser: Bar Ebroyo Press. 

Talay, Shabo, Sone Ö. Barthoma (2018). Sayfo 1915. 
An Anthology of Essays of the Genocide of Assyrians/
Arameans during the First World War. Piscataway 
NJ: Gorgias Press.

Teule, H., Murre-van den Berg, H. (2018). De Wes-
terse Kerken in het Midden-Oosten. In: Teule & 
Brüning, 493-503.

Teule, H. & Brüning, A. (red.) (2018), Handboek 
Oosters Christendom. Leuven: Peeters.

Teule, H. (2018). De (Assyrische) Kerk van het Oosten. 
In: Teule & Brüning, 172-186.

Van Rompay, L. (2018). De onafhankelijke volksker-
ken tot aan de Arabisch-islamitische veroveringen 
(451-641). In: Teule & Brüning, 21-49. 

Varghese, B. (2004). West Syrian Liturgical Theology. 
Aldershot: Ashgate. 

Websites
Assyrian Democratic Organization (ADO):  

en.ado-world.org/ 
Assyrian International News Agency (AINA):  

www.aina.org/
Mar Benyamin Church Holland:  

www.marbenyamin.nl/
World Council of Arameans (WCA):  

www.wca-ngo.org/
St. Ephrem The Syrian Monastery (website van Mor 

Ephrem-klooster, boekhandel en Nederlands 
aartsbisdom): morephrem.com/

Surayt-Aramaic Online: surayt.com/
Syrian orthodox Patriarchate of Antioch:   

syriacpatriarchate.org/
Syrisch-orthodox Jongeren Platform:  

sojp.nl/ - zie ook Facebook-pagina: 
www.facebook.com/hetsojp/

Heleen (prof.dr. H.L.) Murre-van den Berg is 

bijzonder hoogleraar Oosters christendom aan 

de Radboud Universiteit Nijmegen en directeur 

van het Instituut voor Oosters Christendom.  

E hlmvandenberg@ivoc.ru.nl





praktijkH A N D E L I N G E N  2 0 1 9   I   1 3 1

l

P R A K T I J K   |   S i m o n  d e  K a m

Samen met alle heiligen
Protestantse en interculturele kerken

‘Moge Hij [de Vader van elke gemeenschap, SdK] vanuit Zijn rijke luister uw innerlijke 

wezen kracht en sterkte schenken door Zijn Geest, zodat door uw geloof Christus kan gaan 

wonen in uw hart, en u geworteld en gegrondvest blijft in de liefde. Dan zult u samen met 

alle heiligen de lengte en de breedte, de hoogte en de diepte kunnen begrijpen, ja de liefde 

van Christus kennen die alle kennis te boven gaat, opdat u zult volstromen met Gods 

volkomenheid’ (Efeziërs 3:16-19).

met leden van deze kerken en hun leiders een 

voortdurende inspiratie. Op 1 januari 2017 ben 

ik aangesteld als verbindend specialist intercul-

turele kerken bij Kerk in Actie van de Protes-

tantse Kerk in Nederland. 

	 In dit artikel bespreek ik eerst het begrip 

‘interculturele kerken’. Na een korte schets van 

de geschiedenis van de interculturele kerken en 

de huidige stand van zaken van relaties tussen 

de Protestantse Kerk in Nederland en enkele in-

terculturele kerken, beschrijf ik de idealen achter 

de samenwerking. Vervolgens schets ik vijf 

punten van aandacht bij deze samenwerking en 

ik sluit af met een concreet plaatselijk voorbeeld.

Het begrip ‘interculturele kerken’
Ik gebruik bij voorkeur de aanduiding ‘intercul-

turele kerken’. Hiermee wordt aangegeven dat 

veel leden de Nederlandse nationaliteit hebben 

en deelnemen aan de Nederlandse cultuur, 

maar tegelijk hebben zij een andere culturele 

achtergrond. Samen met de eigen taal is dit ook 

de bestaansreden van deze kerken.  

Bovenstaande bijbeltekst schetst mij het 

ideaal voor de samenwerking tussen 

protestantse kerken en interculturele 

kerken in Nederland. De grote diversiteit van 

interculturele kerken ervaar ik als een zegen, 

want hierdoor kunnen we samen de liefde van 

Christus nog breder en dieper leren kennen.

	 Voor mijzelf begon dat twintig jaar geleden, 

toen het fenomeen ‘interculturele kerken’ totaal 

nieuw was voor mij. Samen met een groep 

studenten van Bijbelschool De Wittenberg werd 

ik rondgeleid in Amsterdam-Zuidoost, in de 

Bijlmer, langs wat we toen ‘migrantenkerken’ 

noemden. Jan de Jonge, ouderling van de Pro-

testantse Kerk aldaar, verzorgde deze rondlei-

ding (hij doet dat nog steeds). Ik werd diep 

getroffen door het inspirerende geloofsleven en 

tegelijkertijd de diepe nood en armoede. 

	 Sindsdien zijn interculturele kerken steeds 

meer voor me gaan leven en de ontmoetingen 

l

Tussen ideaal en werkelijkheid

< ‘Dit is mijn land’: Hindeloopen – Mexico 



rooms-katholiek, maar er zijn ook protestanten, 

oosters-orthodoxen, leden van Afrikaanse auto-

nome kerken, enzovoorts. Wanneer de Europese 

interculturele kerken erbij opgeteld worden, 

dan komt het Amerikaanse Pew Research Cen-

ter zelfs tot 1,3 miljoen christenmigranten in 

Nederland. 

	 De Vlaamse filosoof David Dessin schrijft in 

zijn boek God is een vluchteling dat de voort-

gaande vergrijzing in de gevestigde christelijke 

kerken in combinatie met een instroom van 

nieuwe christelijke groeperingen zelfs zal zor-

gen voor een volledig nieuw christendom in de 

lage landen. 

	 Voorwaar een belangrijke reden om eerst enig 

zicht te krijgen op de ‘nieuwe’ christelijke ge-

loofsgemeenschappen, de interculturele kerken. 

De variatie is enorm. Ik schets vijf stromen met 

daarbij enkele typeringen van geloofstradities.

Vijf migrantenstromen 
De eerste interculturele kerken in ons land 

ontstonden in de zestiende eeuw, de laatste zijn 

bij wijze van spreken gisteren gesticht. 

• �In de zestiende eeuw vluchtten aanhangers 

van Calvijn vanuit België en Frankrijk naar 

de Nederlanden. Zij vormden de Waalse ker-

ken. Een eeuw later weken Franse hugenoten 

uit naar ons land. In 1683 stichtten Schotse 

zeelui, kooplui en soldaten de Schotse Lu-

therse Kerk en Armeniërs de Armeens Apos-

tolische Kerk. Ruim een eeuw later stichtten 

Finse en Noorse zeelui zeemanskerken. 

Vlak voor de Tweede Wereldoorlog richtten 

Indonesische protestanten de Persekutuan 

Kristen Indonesia (Perki) op. 

De geloofsgemeenschap met de specifieke cul-

turele achtergrond geeft een thuisgevoel. Om-

dat de leden ervan tussen twee culturen leven, 

is de term ‘intercultureel’ van toepassing. Onder 

deze term vallen ook de kerken die bewust kie-

zen voor multiculturele gemeenteopbouw.

	 De aanduidingen ‘migrantenkerken’ of ‘al-

lochtone kerken’ gebruik ik liever niet. Veel 

kerken geven hier zelf niet de voorkeur aan, 

mede omdat als gevolg van het maatschappe-

lijk debat dat gevoelsmatig de lading heeft van 

‘iemand die hier eigenlijk niet hoort’. Ze zien 

zichzelf als Nederlanders, ze horen hier en zijn 

hier geworteld; en ze zien zichzelf als christen, 

onderdeel van een grotere christelijke gemeen-

schap. Als kerk in Nederland willen ze als 

Nederlandse kerken worden gezien, weliswaar 

met een andere culturele achtergrond maar wel 

een Nederlandse kerk. Een meer neutrale term 

zou zijn ‘internationale kerk’, maar het nadeel 

daarvan is dat nationaliteit meestal niet de 

eerste reden is om bij elkaar te komen. 

	 Tegelijkertijd zie je dat in het kerkelijk veld 

autochtone kerkgemeenschappen en intercultu-

rele kerken nog behoorlijk gescheiden van elkaar 

opereren. Het is in een artikel als dit een worste-

ling om niet in wij-zij-formuleringen te verval-

len. De fundamentele eenheid van de christelijke 

familie hoort wat mij betreft centraal te staan, 

hoewel ik daarbinnen wel oog wil houden voor 

de onderlinge verschillen die er zijn. 

Migratiegeschiedenis en interculturele 
kerken
Nederland telt volgens het platform Samen 

Kerk in Nederland (SKIN) minstens 800.000 

christenmigranten. De meeste daarvan zijn 

W E R E L D C H R I S T E N D O M  I N  N E D E R L A N D3 2



• �Na de Tweede Wereldoorlog kwam bij de 

dekolonisatie een tweede stroom migranten: 

Molukkers en andere Indonesiërs, Surina-

mers en Antillianen. De manier waarop de 

Molukkers in Nederland moesten blijven gaf 

de nodige spanningen tot aan treinkapin-

gen toe. De Molukse geloofsgemeenschap-

pen waren en zijn dikwijls dragers van de 

Molukse identiteit en deze spanningen zijn 

binnen hun geloofsgemeenschappen dan 

duidelijk merkbaar.

• �Een derde stroom bracht vanaf eind jaren 

zeventig mensen uit Azië, Afrika en Latijns-

Amerika naar ons land, vooral vluchtelin-

gen. Zij stichtten onder andere evangelische 

geloofsgemeenschappen, soms als dochter-

gemeente vanuit het land van herkomst. 

• �Een vierde stroom kwam op gang rond 

2000 en bestaat voornamelijk uit arbeids-

migranten uit Oost-Europa. Deze arbeids-

migranten uit Oost-Europa stichtten hun 

eigen geloofsgemeenschappen, voorna-

melijk katholieke en orthodoxe parochies. 

Zoals Poolse Rooms-Katholieke, maar ook 

Servisch-Orthodoxe en Macedonisch- 

Orthodoxe kerken.

• �Sinds 2010 neemt de vlucht- en asiel

migratie toe vanuit het Midden-Oosten, 

onder andere als gevolg van de burgeroorlog 

in Syrië. Ook vanuit Afrika en in het 

bijzonder Eritrea vluchten mensen naar het 

veilige Europa. Onder andere Oriëntaals-

Orthodoxe kerken groeien hierdoor, zoals 

de Syrisch-Katholieke Kerk, de Syrisch-

Orthodoxe Kerk en de Eritrees-Orthodoxe 

Kerk. 

De grote diversiteit en veelkleurigheid van 

interculturele kerken is enigszins te duiden 

door deze vijf stromen. De Protestantse Kerk in 

Nederland heeft haar eigen historie in relatie tot 

deze stromen. Daarom volgt nu een korte stand 

van zaken wat betreft de huidige relaties.

Relaties PKN en interculturele kerken
Voordat we naar de idealen gaan, is het goed 

om te constateren dat de Protestantse Kerk in 

Nederland (PKN) de oecumenische relaties 

vooral ontwikkeld heeft via de Wereldraad van 

Kerken, de Nederlandse Raad van Kerken en de 

plaatselijke afdelingen. Er zijn echter ook enkele 

interculturele kerken waarmee meer specifieke 

banden zijn aangehaald, mede omdat deze 

kerken zijn voortgekomen uit het zendingswerk 

van de voorlopers van de Protestantse Kerk.

Onderdeel van de PKN:
1. �In mei 2012: de Urdu-gemeente Nederland. 

Een geloofsgemeenschap met Pakistaanse 

wortels. De vieringen zijn voor het grootste 

deel in het Urdu, de officiële Pakistaanse taal. 

2. �Op 20 april 2018 besloot de generale synode 

tot de toetreding van vier Indonesische 

gemeenten tot de Protestantse Kerk. De 

vieringen zijn voor het grootste deel in het 

Indonesisch.

Associatie met de PKN:
1. �GKIN: de Gereja Kristen Indonesia Neder-

land (GKIN) of Indonesisch-Nederlands 

Christelijke Kerk manifesteert zich sinds 

7 juli 1985 als een kerk in Nederland met 

het doel het evangelie van Jezus Christus 

praktijkH A N D E L I N G E N  2 0 1 9   I   1 3 3

l



3 4

te verkondigen en pastorale zorg te bieden, 

in het bijzonder aan broeders en zusters uit 

Indonesië, die een andere geloofsbeleving 

hebben dan de Nederlanders.

2. �In 2010 heeft de PKN een partnerschap gesloten 

met de Presbyterian Church of Ghana, al jaren 

nauw verbonden met verwantschap in geloof en 

kerkorde. Nederland telt meer Ghanese kerken, 

onder meer in Amsterdam-Zuidoost en Den 

Haag en sinds een jaar ook in Almere.

3. �GIM: de Geredja Indjili Maluku (Molukse 

Evangelische Kerk), gesticht in 1952 en via 

het Moluks Theologisch Beraad verbonden 

met de Protestantse Kerk in Nederland. De 

GIM telt 25.000 leden en komt samen op 65 

plaatsen in Nederland.

Bijdrage aan discussie over migratie
In samenwerking met andere kerken worden 

concrete idealen geformuleerd en gerealiseerd. 

Allereerst is er de bijdrage aan het maatschap-

pelijke debat over migratie.

	 Op 16 november 2018 ontvingen de leden 

van de generale synode van de Protestantse 

Kerk in Nederland als eerste het boek Van mi-

grant tot naaste. Plaatsmaken voor jezelf. Hierin 

worden de idealen goed verwoord: 

‘Dit boek gaat over migratie, omdat het nodig 

is dat we daar met elkaar over spreken, vanuit 

de overtuiging dat migratie geen probleem 

is dat gemanaged moet worden, maar dat 

ons primair uitdaagt om als migranten en 

niet-migranten vreedzaam samen te leven als 

naasten. Dat vraagt om een open samenleving 

die ruimte biedt aan heel diverse mensen die 

geen vreemdeling voor elkaar blijven, maar 

elkaars naasten worden. Een samenleving 

waarin de hoop op vreedzaam samenleven 

het wint van de angst voor de vreemdeling.’ 

Oproep tot samenwerking
‘In de overtuiging dat wij als mensen aan elkaar 

gegeven zijn, ligt de opdracht om elkaar over 

grenzen van verschillen heen te ontmoeten’, ob-

serveert Kathleen Ferrier treffend in genoemd 

boek. Zij constateert: ‘Nederlandse kerken 

vinden het moeilijk om migrantenchristenen 

te zien zoals zij zichzelf zien. In migrantenker-

ken zijn vaak lange diensten van vier, vijf uur. 

Maak dat als autochtoon eens mee. Niet als iets 

exotisch, maar als: zo kan het ook.’ 

	 Ook Samuel Lee relativeert het belang van ge-

zamenlijke vieringen. Hij gelooft er niet in om 

samen in één kerk te zitten. ‘Migrantenchriste-

nen hebben in de kerkdiensten een heel andere 

cultuur dan Nederlandse christenen. Christe-

lijke eenheid zit niet in het gebouw, maar in je 

hart, je handelen en in je karakter’, stelt hij vast. 

‘We zijn niet aan elkaar gegeven om kopieën 

van elkaar te worden, maar om in onze veel-

kleurigheid en diversiteit de grootheid van God 

te weerspiegelen. Om elkaar aan te scherpen en 

te verrijken, om elkaars naasten te zijn.’ 

Slavernijverleden
Voordat ik iets zeg over de samenwerking zelf, 

belicht ik een ander punt dat aandacht verdient. 	

	 Uit het koloniale verleden wordt dikwijls in 

de eerste plaats het slavernijverleden genoemd. 

Het is belangrijk om de impact hiervan te 

duiden. Tegelijk is dit voor veel migrantenchris-

tenen niet het eerste. Wat veel migrantenchris-

tenen eerst noemen is dankbaarheid dat het 

evangelie verkondigd werd. De bevrijding die 

W E R E L D C H R I S T E N D O M  I N  N E D E R L A N D



praktijk

het geloof in deze goede boodschap gebracht 

heeft en brengt is groot. Des te meer is het wel 

wrang, dat er ook een slavernijverleden is. 

In Van migrant tot naaste constateert Kathleen 

Ferrier dat het slavernijverleden nog volop 

doorwerkt in onze samenleving: ‘Er zijn nog al-

tijd structuren van superioriteit en inferioriteit 

die direct te herleiden zijn tot het slavernijverle-

den. Het gaat erom dat we het verleden van de 

slavernij onder ogen zien. Niet om met beschul-

digende vingers te wijzen, maar om samen aan 

de toekomst te werken.’

	 In juni 2013, honderdvijftig jaar na de 

afschaffing van de slavernij, heeft de Raad van 

Kerken namens achttien kerken schuld beleden 

over de rol die Nederlandse kerken hebben 

gespeeld tijdens de slavernij. ‘We erkennen onze 

betrokkenheid in het verleden van afzonderlijke 

kerkleden en van kerkelijke verbanden bij het in 

stand houden en legitimeren van de slavenhan-

del’, luidt een van de kernzinnen in het docu-

ment. Veel gelovigen lieten zich leiden door 

‘misplaatst winstbejag en machtsmisbruik’. De 

Protestantse Kerk in Nederland voegde hieraan 

toe: ‘Met spijt en schaamte moet worden uitge-

sproken dat dit alles deel is van ons verleden als 

kerken.’ 

	 De recente zwartepietendiscussie illustreert 

dat een dergelijk gesprek over ons slavernijver-

leden nog steeds niet eenvoudig is. Toch zullen 

deze gesprekken gevoerd moeten worden, want 

de discussie laait regelmatig op. Het zou goed 

zijn als lokale protestantse gemeenten hun 

zusters en broeders uit migrantengemeenten 

uitnodigen en hierover met elkaar in gesprek 

gaan om elkaars verhalen en pijn te delen.’

	 Mijns inziens is het stilstaan bij het slavernij-

verleden vooral vruchtbaar, wanneer er daarna 

zinvol gezamenlijk verder gekeken kan worden 

naar de toekomst. Opnieuw is het van belang 

om tijdens het opbouwen van een relatie de tijd 

te nemen om goed naar elkaar te luisteren. 

Samenwerking 
Bij de samenwerking tussen een protestantse 

kerk en een interculturele kerk noem ik vijf 

punten die van belang zijn.

• Verlangen naar eenheid in diversiteit
Het opbouwen van een relatie tussen een pro-

testantse kerk en een interculturele kerk moet 

in mijn ogen gefundeerd zijn op een geestelijk 

verlangen naar eenheid tussen christenen en 

kerken onderling, met respect voor de onderlin-

ge diversiteit. Deze eenheid is iets waartoe Jezus 

ons in de Bijbel meermaals oproept (zie bijv. 

Johannes 17:21). Het is niet iets vrijblijvends, 

maar een principe waaraan we continu moeten 

blijven werken. 

	 Wereldwijd vormen we een christelijke fami-

lie. Je ontdekt in christenen van elders familie

leden die je eerder niet kende; dat geeft een 

gevoel van vreugde en rijkdom. Soms ervaar je 

wederzijds ongemak, dat hoort er ook bij. Dat 

beschouw ik ook als een zegen; omdat ongemak 

je vaak wijst op wat er toe doet en wat geleerd 

moet worden. In Efeziërs 3:17-19 lezen we dat 

we alleen ‘samen met alle heiligen’ de volheid 

van Christus leren kennen en iets kunnen vat-

ten van de grootheid van God.

• Zoek elkaars talenten
Interculturele kerken zijn zeer rijk aan talenten 

en aan geestelijke kracht. Ze hebben een groot l

H A N D E L I N G E N  2 0 1 9   I   1 3 5



gregationalistische kerken, dikwijls pinksterker-

ken, kennen een sterk hiërarchische structuur. 

	 Protestanten kennen een presbyteriaanse 

structuur. Wanneer er iets nieuws gedaan wordt 

in de kerk, besluit de kerkenraad daarover. Ook 

hier is het van belang om geen oordeel te heb-

ben over welke manier beter is, maar respect te 

tonen voor de manier waarop de ander leiding 

geeft aan de geloofsgemeenschap.

	 Veel interculturele kerken hebben geen dia-

kenen zoals de protestantse kerken die kennen; 

het zijn kerken van een andere denominatie 

en met een andere functieverdeling. Ortho-

doxe kerken kennen wel diakenen: mensen 

die in principe voorbereid worden tot priester 

of monnik. Het ontbreken van een formele 

diaconie zoals die binnen protestantse ker-

ken gebruikelijk is, betekent niet dat er geen 

zorg wordt gedragen voor arme of kwetsbare 

mensen. Veel interculturele kerken hebben een 

meer holistische werkwijze. Dat wil zeggen dat 

ze de verschillende aspecten van het mens-zijn 

– materieel, lichamelijk, emotioneel, spiritueel, 

relationeel – in hun onderlinge samenhang 

zien. Het is typisch Nederlands om dienstverle-

ning in aparte hokjes te verdelen. 

• �Ontdek de mogelijkheden van de tweede 
en derde generatie

De tweede en derde generatie heeft Nederlands 

steeds meer als moedertaal. Bovendien zijn zij 

meer gewend dan hun ouders of grootouders 

die zich in Nederland kwamen vestigen. Er is 

veel gezegd en geschreven over de problematiek 

van deze tweede of derde generatie. Ook hier 

geldt dat we vooral de mogelijkheden moeten 

zien. Van belang is om deze tweede en derde 

sociaal en cultureel kapitaal dat van toegevoeg-

de waarde kan zijn. Dankzij een bepaalde taal 

en cultuur kunnen ze makkelijker in contact 

komen met mensen met een vergelijkbare ach-

tergrond en bruggenbouwers zijn. Andersom 

kunnen protestantse kerken een veilige plek 

vormen voor leden van interculturele kerken 

die juist liever hulp zoeken bij een andere kerk 

dan die van henzelf. Deze voorkeur verschilt per 

persoon. Als je weet welke talenten of toege-

voegde waarde jouw eigen gemeenschap en die 

andere gemeenschap heeft, kun je beter zien op 

welke punten je elkaar kunt aanvullen. 

	 In de relatie is het daarom belangrijk om de 

tijd te nemen om elkaar te leren kennen. Dat 

klinkt misschien simpel, maar het werkt niet 

om met een plan naar een interculturele kerk 

te gaan, je plan voor te leggen en daar dan con-

crete afspraken over te willen maken. Plannen 

moet je samen maken, die moeten groeien van-

uit een relatie waarin je ontdekt wat de visie en 

de talenten van de ander zijn. Zo kun je zoeken 

naar een gelijkwaardige vorm van samenwer-

king waarin iedereen naar vermogen bijdraagt 

en gewaardeerd wordt om datgene wat hij en zij 

kan bijdragen. 

•  �Houd rekening met de verschillende  
hiërarchische structuren

Veel interculturele kerken kennen een episco-

paalse structuur. De leiding en verantwoorde-

lijkheid van de geloofsgemeenschap ligt bij de 

plaatselijke priester en daarboven bij de bis-

schop of aartsbisschop. Zo kan het zijn dat de 

dirigent van het Koptische Koor toestemming 

aan zijn priester moet vragen of het Kerkkoor 

mee kan doen met een Choir Festival. Ook con-

3 6 W E R E L D C H R I S T E N D O M  I N  N E D E R L A N D



praktijk

generatie ook bij het christelijk geloof te blijven 

betrekken. Nieuwere interculturele kerken 

kunnen leren van interculturele kerken die al 

langer in Nederland zijn. Een goede houding 

en woorden vinden in deze tijd van seculari-

satie is voor de jeugd en jongeren binnen de 

Protestantse Kerk en andere gevestigde kerken 

een grote uitdaging. Dat is voor interculturele 

kerken evenzeer een grote uitdaging. Meer geza-

menlijk optrekken in deze uitdaging strekt tot 

aanbeveling. 

• �Houd rekening met verschil in financiële 
uitgangspositie

Veel protestantse kerken maken een proces 

mee van krimp en financiële achteruitgang, 

wat tot allerlei pijnlijke en emotionele interne 

processen kan leiden. Veel interculturele kerken 

beseffen dit niet. En andersom weten weinig au-

tochtone christenen hoe interculturele kerken 

financieel in elkaar zitten. 

	 Wederzijds leven er soms wel allerlei ideeën 

over de ander. Onder autochtone christenen 

merk ik bijvoorbeeld wel eens wantrouwen 

dat een voorganger van een interculturele kerk 

vooral voor eigen gewin bezig is, en niet helpt 

als iemand bij hem of haar om hulp aanklopt. 

	 Het gebrek aan transparantie over elkaars 

financiële positie kan ook leiden tot misverstan-

den. Bijvoorbeeld als een kerk een behoorlijke 

verhuurprijs vraagt en de hurende (intercultu-

rele) kerk dat eigenlijk niet kan betalen. Omdat 

men zich schaamt en/of simpelweg echt een 

gebouw nodig heeft, wordt dat niet gezegd, 

waardoor er betaalachterstand ontstaat. Dat 

leidt weer tot frustratie van de verhurende kerk, 

die suggereert dat interculturele kerken voor 

een dubbeltje op de eerste rij willen zitten en 

alleen maar willen profiteren. 

	 Interculturele kerken kunnen het gevoel 

hebben dat ze alleen maar gebruikt worden om 

er geld aan te verdienen, zodat er bijvoorbeeld 

mooie glas-in-lood ramen in het gebouw kun-

nen komen. En dat is weer iets dat voor hen 

geen prioriteit verdient boven het überhaupt 

gebruik kunnen maken van het gebouw. 

Financiële positie interculturele  
kerken
Al deze ervaringen tussen interculturele en 

autochtone kerken beïnvloeden de financiële 

reputatie over en weer, en kunnen de relatie 

schade toebrengen. Hoe zitten interculturele 

kerken financieel in elkaar? 

	 Van de interculturele kerken heeft meer dan 

tachtig procent geen betaalde voorganger in 

dienst, en meer dan zeventig procent heeft geen 

eigen gebouw. De kerken draaien volledig op 

giften van kerkleden, ze hebben nauwelijks op-

gebouwd vermogen of legaten uit het verleden. 

Ze zijn veel succesvoller dan protestantse ker-

ken in het aantrekken van migrantenchristenen; 

de meeste protestantse kerken zijn nog behoor-

lijk wit. Sommige interculturele kerken zijn 

nog aan het overleven in Nederland. De leden 

hebben lagere inkomens, kampen met discrimi-

natie op de arbeidsmarkt, en de mensen die wel 

een goed inkomen hebben dragen naar verhou-

ding een groot deel van de lasten van hun eigen 

gemeenschap. 

	 Simpel gezegd, ze hebben naar verhouding 

minder vermogen en grotere lasten dan een ge-

middelde protestantse kerk. Een groot deel van 

hun budget gaat naar het betalen van de huur, l

H A N D E L I N G E N  2 0 1 9   I   1 3 7



3 8

er blijft vaak weinig over voor andere zaken als 

hulp aan de armen. Vaak betaalt de voorgan-

ger en één of twee leiders uit eigen zak eten en 

andere materiële hulp voor mensen die daar om 

vragen, ook voor mensen van buiten de eigen 

kerk. 

Een voorbeeld: in sommige kerken heeft veertig 

procent van de mensen werk, veertig procent 

zit zonder werk, en twintig procent heeft geen 

papieren. Hierdoor moet de werkenden 40% 

bijleggen voor de overige zestig procent. Deze 

onderlinge solidariteit is zeer waardevol, maar 

werkt beperkend op de capaciteit om extern ook 

nog uitgebreid aan missie of diaconaat te doen. 

Hun begrijpelijke verlangen naar gelijkwaar-

digheid en gevoel van eigenwaarde verhinderen 

soms dat ze hier openlijk over spreken. 

Interculturele kerken hebben vaak wel de 

intentie om iedereen te helpen, ongeacht 

of die persoon lid is van de kerk of niet. Er 

zijn ook interculturele kerken die zich in de 

praktijk beperken tot een bepaalde doelgroep, 

zoals bijvoorbeeld gemeenschappen waar veel 

expats komen. Vanwege hun tijdelijke verblijf 

in Nederland komen deze gemeenschappen 

vaak minder in aanraking met de omringende 

samenleving. 

	 Dit wil overigens nadrukkelijk niet zeggen 

dat alle interculturele kerken weinig financiële 

draagkracht hebben. Er zijn ook intercultu-

rele kerken die een betere sociaaleconomische 

positie hebben, zeker de gemeenschappen van 

kennismigranten en de gemeenschappen die al 

generaties geleden in Nederland zijn komen wo-

nen. Sommige kerken hebben een moederkerk 

in hun thuisland die bijvoorbeeld financieel 

bijspringt bij de aankoop van een kerkgebouw. 

Als je je niet bewust bent van elkaars financi-

ële uitgangspositie, kun je allerlei vormen van 

pijnlijke misverstanden krijgen. Onderlinge 

openheid en sensitiviteit voor verschillende me-

chanismen om schaamte en verdriet te verber-

gen, is hiervoor aan beide kanten noodzakelijk. 

Als je in vertrouwen de kwetsbaarheid en de 

problemen van jouw eigen gemeenschap kunt 

delen met elkaar, met wederzijdse empathie, en 

met gevoel voor de grotere Kerk, waarbij als één 

lid lijdt, ook andere leden dat voelen (1 Korin-

tiërs 12:26), dan kan dat een enorm krachtige, 

verbindende handreiking zijn. 

	 Vanuit deze basis is het kerkgebouw met 

elkaar delen een uitstekende mogelijkheid om 

elkaar te dienen en te verrijken. In het boek 

Kerken delen worden duidelijke voorbeelden 

gegeven. 

Bijbellezen in de interculturele groep
Tot besluit een concrete uitwerking van de 

samenwerking tussen protestantse en intercul-

turele kerken.

	 ‘Sola Scriptura’, een van de sola’s uit de Refor-

matie: ‘de Schrift alleen’, of de Bijbel centraal, is 

een belangrijk onderdeel van de tendens ‘Back 

to Basics’ binnen de Protestantse Kerk. Toege-

past op de grote diversiteit aan interculturele 

kerken en hun leden betekent dit dat we samen 

met andere christenen terug kunnen gaan naar 

onze gezamenlijke bron. Mensen met verschil-

lende culturele achtergronden wonend in 

dezelfde wijk of woonplaats lezen samen uit de 

Bijbel. 

	 ‘Think globally, act locally’ is ook in deze 

situatie van toepassing. De wereldkerk is bij ons 

in de buurt. Dit geldt niet alleen voor steden, 

W E R E L D C H R I S T E N D O M  I N  N E D E R L A N D3 8 W E R E L D C H R I S T E N D O M  I N  N E D E R L A N D



praktijk

maar evenzeer voor dorpen, ook al zou je dat 

misschien op het eerste gezicht niet zo zeggen. 

Naast mijn werk in Utrecht ben ik predikant 

van de Protestantse Kerk in het mooie Betuwse 

dorp Maurik. Daar hebben we vorig jaar op 

Vluchtelingendag 18 december een Tafel van 

Hoop georganiseerd. Enkele tientallen mensen 

kwamen aanzitten. Vervolgens hebben we ieder-

een uitgenodigd om samen de Bijbel te lezen. 

We volgen de pilot die te vinden is op  

www.bijbellezenmetmigranten.nl 

	 Het is echt een ontdekkingsreis: komend uit 

Azië en Afrika, lezend in dezelfde Bijbel, wo-

nend in hetzelfde dorp. Geloof beleven in heel 

verschillende geloofstradities: Eritrees-Orthodox, 

Congolees-Evangelisch, Syrisch, Iraans, reforma-

torisch en Nederlands-protestants. 

	 Wat een verrijking om samen de Bijbel te lezen 

en samen te bidden in deze groep. Ieder in zijn 

eigen taal, tegelijk ontmoeting in de Nederlandse 

taal. Wat een mooie mogelijkheid om in deze 

tijd te leven! Zo ervaren we iets van het ‘samen 

met alle heiligen de lengte, de breedte, de hoogte en 

diepte kunnen begrijpen, ja de liefde van Christus 

kennen die alle kennis te boven gaat’. k

Literatuur
Dessin, D. (2017). God is een vluchteling. De terugkeer 

van het christendom in de Lage Landen. Kalmthout: 
Uitgeverij Pelckmans. 

Eschbach, H. (red.) (2017). Kerken delen. Een boek 
over de kansen en valkuilen van het gezamenlijk 
gebruik van kerkgebouwen. Rotterdam: SKIN Rot-
terdam.

Grant, M. (2018). Christelijke migrantengemeenschap-
pen en autochtone kerkgemeenschappen: bondgeno-
ten in diaconaat? Diaconale Lezing 2018. https://
www.stichtingrotterdam.nl/lezingen-downloads/

Reuver, R. de, Nagy, D. (2018). Van migrant tot 
naaste. Plaatsmaken voor jezelf. Utrecht: KokBoe-
kencentrum Uitgevers.

Websites
www.skinkerken.nl
www.interculturelekerken.nl
www.bijbellezenmetmigranten.nl
www.tafelvanhoop.nl

Simon (drs. S.) de Kam is verbindend specialist 

interculturele kerken (migrantenkerken) bij de 

Protestantse Kerk in Nederland en predikant 

van de Protestantse Kerk te Maurik. 

E s.dekam@pkn.nl

H A N D E L I N G E N  2 0 1 9   I   1 3 9





achtergrondH A N D E L I N G E N  2 0 1 9   I   1 4 1

A C H T E R G R O N D   |   J o r g e  C a s t i l l o  G u e r r a

Wat weten we over de rooms katholieke migranten in Nederland, over hun 
migratiegeschiedenis, relatie met de Rooms-Katholieke Kerk en diversiteit? 
Waarom hebben ze specifieke pastorale begeleiding nodig?

onder rooms-katholieken: met peetouders die 

doopbeloftes en de geloofsbelijdenis uitspre-

ken, wijwater dat over het hoofdje van de baby 

wordt gegoten, het zalven van het voorhoofd 

van het kindje met olie en het aansteken van 

de doopkaars. Een ander deel van de doop

ritus was voor ons onbekend: een grote groep 

kerkgangers vormde zingend en met cadeautjes 

(zoals luiers, snoetpoetsdoekjes, slabbetjes) in 

de hand een rij in het middenpad van de kerk, 

zoals gebruikelijk bij het ontvangen van de 

communie. Ze zongen en liepen naar de trotse 

ouders die de cadeaus in ontvangst namen.

	 Deze ritus is volgens kenners gebruikelijk in 

Nigeria en Ghana, maar ik heb het niet eer-

der gezien, noch in Latijns-Amerika noch in 

Europa. Het illustreert het fenomeen dat in dit 

themanummer van Handelingen centraal staat: 

wereldchristendom in Nederland, dat voor 

nieuwe manieren van christen-zijn in Neder-

land zorgt. Het verhaal gaat over de veranderde 

verhoudingen in het wereldchristendom door 

de migratie zoals we die vanuit de Nederlandse 

situatie kunnen waarnemen, de universaliteit 

van het geloof (katholiciteit) die van dichtbij 

Vorig jaar bezocht ik met studenten van 

de Radboud Universiteit Nijmegen 

verschillende religieuze gemeenschap-

pen van migranten in Amsterdam-Zuidoost, 

waar zo’n honderddertig migrantenkerken te 

vinden zijn. Na alle bijzondere indrukken die 

we opdeden in een multiculturele pinksterkerk 

met leden uit de Antillen, Suriname en diverse 

Afrikaanse landen, bezochten we de Engelsta-

lige parochie All Saints Catholic Church, beter 

bekend als het Afrikahuis. 

	 Deze rooms-katholieke kerk, een eenvoudig 

gebouw dat eerder voor een gezondheidscen-

trum bestemd lijkt, was bomvol. We kwamen 

middenin een eucharistieviering binnen en 

proefden meteen de feestelijke sfeer, met onder 

de deelnemers veel kinderen en jongeren. Ze 

waren chic gekleed in Afrikaanse gewaden of 

kleren met Afrikaanse motieven. Hun luide 

gezang en intense gebeden straalden toewijding 

en passie uit. 

	 Er werd in de viering ook een baby gedoopt. 

De doopritus verliep deels zoals gangbaar is 

l

Nieuwe manieren van christen-zijn
Rooms-katholieke migranten in Nederland

< ‘Dit is mijn land’: Urk – Soedan



wordt ervaren als ‘glocalisatie’. Dat wil zeggen, 

als geloofstradities uit verschillende windrich-

tingen (global) die in de lokale gemeenschap 

(local) te ervaren zijn. 

Een structureel proces
Volgens migratiesocioloog Castles (2010) is 

migratie geen buitengewone ontwikkeling, maar 

(samen met andere aspecten) een structureel 

proces dat vormgeeft aan samenlevingen. Zowel 

de Nederlandse geschiedenis als de geschiede-

nis van het christendom in Nederland is diep 

verbonden met migratiestromingen (Lucassen 

2002). Het christendom begon in het huidige 

Nederland immers als een migrantenreligie 

onder soldaten en handelaren ten tijde van het 

Romeinse Rijk. Het groeide door het missiewerk 

van Servatius in de vierde eeuw en later door 

Willibrord en Bonifatius in de achtste eeuw. 

	 De eerste migrantenkerken werden gesticht 

door protestantse West-Europeanen vanaf de 

zestiende eeuw en vanaf de achttiende door 

niet-westerse migranten met de stichting van 

de Armeens Apostolische Kerk in Amsterdam 

in 1714. Vanaf eind jaren vijftig van de vorige 

eeuw intensiveerden processen van dekoloni-

satie in Nederlandse Indië, de Molukken en 

Suriname. Ook de arbeidsmigratie bracht toen 

mensen uit Zuid-Europa en van buiten Europa 

naar Nederland. 

	 Tot in de jaren zestig van de vorige eeuw 

maakte het gebruik van de Latijnse taal in de 

liturgie de deelname van rooms-katholieke mi-

granten in bestaande parochies mogelijk. Toch 

was de liturgische taal niet voldoende voor de 

pastorale begeleiding van migranten, want het 

christendom dat ze meebrachten had een eigen 

vorm. Het was niet zomaar een exotische versie 

van het christendom, hen bijgebracht door 

Europese missionarissen. 

	 Ontwikkelingen in de contextuele en inter-

culturele theologie en in het wereldchristendom 

helpen ons om te begrijpen dat er veel meer 

sprake is van een veelvoud van ‘christendom-

men’ (Bünker et al. 2010). ‘Christendommen’ die 

een eigen oriëntatie kregen door de invloed van 

de inheemse culturen en bestaande religieuze 

tradities. Bovendien leidt de migratie-ervaring 

tot nieuwe interpretaties van het geloof en van 

de rol van de kerkgemeenschap. Deze hebben 

geleid tot het ontstaan van een theologie van 

de migratie (Tulud Cruz 2010; Kim 2012), die 

reflecteert op de wijze waarop migranten God 

als medereiziger ontdekken, als een pelgrim die 

migranten vergezelt in hun nieuw bestaan, los 

van familie en vrienden; God als een bron van 

hoop om veiligheid en waardigheid in een nieuw 

land te vinden (Castillo Guerra 2016). 

	 Voor veel migranten verandert ook het 

kerkbeeld. De kerkgemeenschap is de nieuwe 

familie, bestaande uit landgenoten, taalgeno-

ten, lotgenoten of anderen die hen als mens 

accepteren. Binnen de kerkgemeenschap vinden 

ze warmte en door samenwerking in sociale, 

culturele of oecumenische projecten worden ze 

ertoe aangezet contact te leggen met mensen 

buiten de eigen kerkgemeenschap. Een van de 

grote uitdagingen voor de kerkgemeenschappen 

van migranten is om pastores te vinden die in 

staat zijn om hun beleving en hun expressie van 

het geloof te aanvaarden en te kunnen begelei-

den. 

	 Het is jammer dat zowel de theologische 

als de pastorale vorming in Nederland veel te 

W E R E L D C H R I S T E N D O M  I N  N E D E R L A N D4 2



achtergrondH A N D E L I N G E N  2 0 1 9   I   1 4 3

weinig rekening houdt met de pluralisering 

van het christendom en de specifieke behoeften 

van migranten of interculturele kerkopbouw. 

Het is te hopen dat er meer aandacht voor deze 

ontwikkeling komt.

Migratie in de Rooms-Katholieke Kerk
De behoefte aan bijzondere pastorale begelei-

ding werd reeds erkend tegen het einde van de 

negentiende eeuw toen paus Leo XIII de sociale 

leer van de Rooms-Katholieke Kerk (RKK) 

op de kaart zette. Er was toen sprake van een 

grootschalige emigratie van Europeanen naar 

de Verenigde Staten, Uruguay, Chili, Argentinië 

en Brazilië, waar ze 

terechtkwamen in 

erbarmelijke levens-

omstandigheden. 

Deze arbeidsmigratie 

trok de aandacht van de kerkleiding, die diverse 

initiatieven ondernam om de pastorale begelei-

ding van immigranten te verbeteren (Leo XIII; 

Blume 2003). 

	 De pastorale zorg voor de migranten werd 

aan de ‘zendende’ landen toevertrouwd, die 

priesters voor de immigratielanden benoem-

den. De oprichting van het Pauselijke College 

voor Italiaanse Emigratie, door paus Pius X 

(Barua 2003, 53) en van de ‘Misión de París’, 

door de Spaanse Bisschoppenconferentie 

voor de begeleiding van Spaanse migranten 

in Frankrijk, beide in het jaar 1914, illustreren 

de toenemende aandacht voor de migratie in 

de RKK aan het begin van de twintigste eeuw. 

In hetzelfde jaar initieerde het Vaticaan de 

Mondiale Dag voor Migranten, waarop jaarlijks 

aandacht wordt gevraagd voor hun situatie. 

Document ‘Exsul familia nazarethana’
Daarnaast hebben het Vaticaan en regionale 

bisschoppenconferenties documenten uitgege-

ven voor de pastorale begeleiding van migran-

ten en voor de verdediging van hun rechten.

	 Het document Exsul familia nazarethana, ‘de 

geestelijke zorg aan migranten’, uitgegeven door 

paus Pius XII in het jaar 1952, staat bekend als 

de magna carta van migratie voor de RKK (Pius 

XII 1952). Dit document is bijzonder, want de 

RKK formuleerde hierin voor het eerst migratie 

als een grondrecht en zet aan tot een theologi-

sche waardering daarvan. Het sloot aan op de 

Universele Verklaring van de Rechten van de 

Mens uit 1948, 

met name op artikel 

13: ‘Een ieder heeft 

het recht zich vrije-

lijk te verplaatsen en 

te vertoeven binnen de grenzen van elke Staat’

en artikel 14: ‘Een ieder heeft het recht om in 

andere landen asiel te zoeken en te genieten 

tegen vervolging’. 

Regeringen worden in het document opgeroe-

pen om een gastvrij beleid te bevorderen en om 

een vijandige uitleg van grenzen te overwinnen, 

zodat er waardering ontstaat voor de positieve 

effecten van migratie. Het adviseert regeringen 

verder om een evenwicht te vinden tussen de 

bevrediging van hun eigen behoeften en de 

behoeften van de buitenlanders, zodat ze de 

toegang niet weigeren aan de ‘verarmde perso-

nen, die elders geboren zijn’ (Pius XII 1952, no. 

62). Vanuit deze invalshoek pleit de RKK voor 

de mensenrechten van alle migranten afgezien 

van religie, cultuur of herkomst.

	 Wat de theologische waardering van migratie l

Een van de grote uitdagingen is pastores 

te vinden die hun geloofsbeleving en expressie 

aanvaarden en kunnen begeleiden



W E R E L D C H R I S T E N D O M  I N  N E D E R L A N D4 4

betreft, verbindt het document Exsul familia 

nazarethana het verhaal van de vervolging en 

vlucht van de familie van Nazareth met het lot 

van de réfugiés die hun land verlaten om elders 

hun leven veilig te stellen. De vlucht van Jozef, 

Maria en Jezus naar Egypte is voor dit docu-

ment geen detail, maar een bijzondere keuze 

met betrekking tot de incarnatie van de Zoon 

van God. 

	 In andere documenten, tot de meest recente 

van paus Franciscus toe, uit de RKK zich ook 

over de plichten van migranten in hun nieuwe 

samenlevingen. Zo wordt het sterk aanbevolen 

de lokale taal te leren en aan te sluiten bij de sa-

menlevingen in landen van aankomst. Landen 

worden opgeroepen om:

a. �samen te werken om daarmee te voorko-

men dat migranten hun landen moeten 

verlaten;

b. �om de opvang van de meest kwetsbaren, de 

vluchtelingen, te garanderen.

Tot slot verzoekt het Vaticaan alle bisschop-

penconferenties om kerkdiensten en pastorale 

begeleiding voor migranten te organiseren 

in hun eigen taal, cultuur en ritus en om hun 

waardigheid te beschermen (Congregatie voor 

de Bisschoppen 1969). 

De overgang naar de lokale  
bisdommen
Om de huidige kerkvorming onder rooms-

katholieke migranten te begrijpen, werp ik een 

blik op ontwikkelingen die in 2005 plaatsvon-

den en die ik van dichtbij heb meegemaakt als 

voormalige lid van een adviescommissie van de 

Stichting Cura Migratorum. In dat jaar besloot 

de Nederlandse Bisschoppenconferentie om alle 

migrantengeloofsgemeenschappen onder de 

verantwoordelijkheid van hun lokale bisdom 

te plaatsen. Deze gemeenschappen opereerden 

tot dan toe buiten de organisatie van gewone 

(territoriale) parochies, onder de Stichting Cura 

Migratorum. 

	 Vanuit de veronderstelling (begin jaren 

zeventig van de vorige eeuw) dat de migratie 

van rooms-katholieken geen langdurig verblijf 

impliceerde, hadden deze gemeenschappen zich 

ontwikkeld tot provisorische en aparte gemeen-

schappen die weinig contact hadden met lokale 

territoriale parochies. Dat had verschillende 

nadelen. Rooms-katholieke migranten kregen 

het gevoel dat ze niet bij de RKK in Nederland 

hoorden en Nederlandse rooms-katholieken 

wisten weinig over het multiculturele karakter 

van hun eigen kerk en konden niet waarnemen 

hoe deze door de globalisatie veranderde. 

	 De overgang naar de bisdommen gebeurde 

abrupt in het jaar 2005. Noch de kerkgemeen-

schappen van migranten noch de territoriale 

parochies en bisdommen waren voorbereid 

op een nieuwe kerkvorming vanuit culturele 

diversiteit en verschillende christelijke tradities, 

laat staan vanuit verschillende theologische 

inzichten. 

Samenwerking en zelfs fusies
De verwachting vanuit de kerkleiding was dat 

er door meer samenwerking, en zelfs fusies, 

parochies zouden ontstaan voor migranten én 

autochtonen. Deze verwachting is waargemaakt 

in parochies waar met name het Engels de 

omgangstaal kon worden. In andere gefuseerde 

parochies werden migranten begeleid door 

pastores van binnen of buiten de parochie, met 



achtergrond

vieringen in de eigen taal maar wel met deel-

name aan het parochiebestuur. 

	 Bij deze fusies zijn soortgelijke dynamieken te 

vinden die we ook zien bij fusies van territoriale 

parochies, waarbij macht en belangen een rol 

spelen en groepen moeten leren om met elkaar 

te overleggen over het beheer van de parochie, 

over plichten en rechten, moeten leren elkaar 

een eigen geloofsexpressie te gunnen en naar 

elkaar toe moeten groeien. 

	 Er zijn ook grote migrantenparochies ont-

staan, zoals die van de 

Portugeessprekende, 

Spaansprekende 

en Franssprekende 

onder de coördinatie 

van Nederlandse pastores. Andere parochies 

worden begeleid door migrantenpastores, 

gecoördineerd vanuit Europese bisschoppencon-

ferenties (zoals de Duitse, Kroatische of Poolse 

missie). De meeste migrantenkerkgemeenschap-

pen opereren als een eigen eenheid binnen een 

Nederlandse parochie. Binnen deze parochies 

werken ze in eigen diaconale projecten, internati-

onale eucharistievieringen of catechese. 

	 Tot slot, de overgang van de gemeenschap-

pen van rooms-katholieke migranten naar de 

bisdommen betekende ook de beëindiging van 

hun centrale coördinatie en landelijke denk-

tank. Anders dan de organisatie voor migran-

tenkerken Samen Kerk in Nederland (SKIN) 

beschikken rooms-katholieke migranten niet 

over een eigen orgaan die hun belangen ver-

tegenwoordigt, bijvoorbeeld in de gesprekken 

met de bisschoppenconferentie, de overheid 

of in landelijke werkgroepen voor de interreli-

gieuze dialoog. Daarnaast is er geen landelijke 

instelling die overzicht heeft over de stichting 

van nieuwe kerkgemeenschappen, hun adressen 

bijhoudt of pastorale of theologische bijscho-

ling voor migrantenpastores organiseert. 

Actualiteit van de kerkvorming 
Vorig jaar werd tijdens het symposium ‘God 

blijft in Nederland: Rooms-katholieke migranten 

in kerk en samenleving’ de Database Katholieke 

Migranten (2017) gepresenteerd. Tien jaar na 

de publicatie van het boek Een gebedshuis voor 

alle volken (Castillo 

Guerra, Wijsen en 

Steggerda 2006) 

actualiseerde deze da-

tabase de kennis over 

de samenstelling van rooms-katholieke geloofs-

gemeenschappen van migranten. 

	 Aan dit onderzoek namen 44 geloofsge-

meenschappen deel, die informatie over hun 

geschiedenis en actuele samenstelling aanreik-

ten. Sommigen van deze kerkgemeenschappen 

hebben een coördinerende rol voor andere klei-

nere gemeenschappen, verspreid over meerdere 

provincies. 

	 Ter illustratie, het pastorale team van de 

Spaanssprekende parochie San Nicolás bege-

leidt gemeenschappen in Utrecht, Enschede en 

Almere; de Poolse Parochie OLV van Czes-

tochowa begeleidt vanuit Arnhem kerkge-

meenschappen in Utrecht, Hengelo, Putten, 

Enschede, Lunteren, Tiel, Nijmegen, Zwolle en 

Kerkdriel. 

Uit pastorale zorg
Uit de verzamelde gegevens blijkt dat vanaf de 

jaren vijftig van de vorige eeuw de pastorale 

H A N D E L I N G E N  2 0 1 9   I   1 4 5

l

‘De vlucht naar Egypte’ is geen detail,

maar een bijzondere keuze met betrekking 

tot de incarnatie van de Zoon van God



4 6

zorg voor migranten de belangrijkste aanleiding 

was voor de oprichting van kerkgemeenschap-

pen van migranten. De meeste werden opge-

richt op initiatief van een pastoor die bij deze 

groep hoorde of de taal en cultuur van de groep 

goed kende door missionaire ervaringen in het 

land van herkomst. De meerderheid van de le-

den van deze groepen kwamen naar Nederland 

om economische redenen (16 kerkgemeen-

schappen), gevolgd door politieke redenen (4 

kerkgemeenschappen); een kleinere rol speelde 

geloofsvervolging, repatriëring en studie. 

	 In alle provincies komen rooms-katholieke 

kerkgemeenschappen van migranten bij elkaar 

om samen hun geloof te vieren. Het groot-

ste aantal is te vinden in Zuid-Holland (18), 

gevolgd door Noord-Holland (17), Noord-

Brabant (9) en Utrecht (6). Het laagste aantal 

is te vinden in Friesland, Drenthe, Zeeland en 

Groningen, met ieder één kerkgemeenschap. 

De concentratie in de eerste twee provincies is 

te verklaren door de vestiging van migranten 

in de grote steden: Amsterdam (11), Den Haag 

(9), Rotterdam (8). De pastorale begeleiding 

van deze kerkgemeenschappen wordt voorna-

melijk vanuit deze steden gecoördineerd. Er 

zijn in Nederland in totaal 69 vieringsplaatsen 

met bijeenkomsten in verschillende frequenties, 

uiteenlopend van wekelijks tot jaarlijks. In deze 

69 plaatsen worden vieringen georganiseerd in 

22 verschillende talen. 

Aantallen en leeftijdsgroepen
Het exacte aantal rooms-katholieke migranten-

kerkgemeenschappen is moeilijk te schatten, 

want er is geen organisatie die hier systematisch 

data over verzamelt. Er is ook geen informatie 

W E R E L D C H R I S T E N D O M  I N  N E D E R L A N D

over het aantal rooms-katholieken dat ac-

tief is in territoriale parochies. Het is echter 

waarschijnlijk dat de meeste rooms-katholieke 

migranten lid zijn van een territoriale parochie 

waarbij autochtonen de meerderheid vormen, 

dit vanwege het feit dat eigen migrantenparo-

chies niet overal beschikbaar zijn. Uit verzamel-

de data voor de database blijkt dat het aantal 

regelmatige kerkgangers dat deelneemt aan 

een eigen migrantenkerkgemeenschap geschat 

wordt op 10.000 personen. 

	 Onder de regelmatige kerkgangers van mi-

grantengeloofsgemeenschappen is de leeftijds-

groep van 30-55 jaar het sterkst vertegenwoor-

digd (36%), gevolgd door de groep 55-plussers 

(27%), 18-30 jaar (18%), 12-18 jaar (10%) en 

kinderen tot 12 jaar (9%). Vrouwen vormen de 

meerderheid (54%); een uitzondering vormen 

sommigen Poolse kerkgemeenschappen waarbij 

de meerderheid man is (60%). 

	 Wat betreft de generaties onder de regelma-

tige kerkgangers: de meesten behoren tot de 

eerste generatie (65%) gevolgd door de tweede 

generatie (21%), maar ook andere generaties zijn 

aanwezig, weliswaar in mindere mate (13%).

Diversiteit in samenstelling 
De migrantenkerkgemeenschappen zijn divers 

van samenstelling. Niet-westerse allochto-

nen vormen de grootste groep van de 10.000 

regelmatige kerkgangers (circa 6.000 of 60%), 

dit aantal is twee keer zo groot als het aantal 

westerse allochtonen (naar boven afgerond zijn 

dit er 3.000 of 28%) en er is een minderheid 

van autochtonen (circa 1.000 of 12%). 

	 De categorieën westers en niet-westers, al-

lochtoon en autochtoon zijn omstreden. Het 



achtergrondH A N D E L I N G E N  2 0 1 9   I   1 4 7

l

is onmogelijk om de grote diversiteit van de 

kerkgangers uit verschillende werelddelen, met 

verschillende migratie-ervaringen en culturele 

tradities en godsbeelden, op te nemen in twee 

categorieën. Bovendien distantiëren veel men-

sen met een migratieachtergrond zich van de 

term ‘allochtoon’ vanwege de negatieve lading 

ervan. 

	 De categorieën westers en niet-westers, al-

lochtoon en autochtoon zijn wel nuttig om 

gegevens over de samenstelling van de kerk-

gemeenschappen van migranten te kunnen 

relateren aan gangbare termen en bestaande 

data over de regio van herkomst.

Taal belangrijk middel
In de kerkgemeenschappen van migranten is 

taal een belangrijk middel om groepen met 

verschillende achtergronden te laten deelnemen 

aan dezelfde vieringen of activiteiten. Interna-

tionale talen als Engels, Spaans, Frans, Portu-

gees, Pools en het Nederlands als lingua franca 

dragen bij aan de deelname van mensen uit 

soms wel vijftig verschillende landen aan een 

kerkviering. 

Een Engelse kerkgemeenschap kan zorgen voor 

de aanwezigheid van mensen uit alle continen-

ten; Portugeessprekende kerkgemeenschappen 

zijn kleinere gemeenschappen maar zeer inter-

nationaal met mensen uit vier continenten, denk 

aan Kaapverdië en andere Afrikaanse landen, 

onder andere Angola, Mozambique, ook uit 

Brazilië, Portugal, India (Goa) of Oost-Timor. 

	 Spaanstalige kerkgemeenschappen worden 

bezocht door mensen uit meer dan twintig 

landen van Latijns-Amerika en Europa. Poolse 

gemeenschappen worden ook bezocht door 

mensen uit Oekraïne, Tsjechië en een Engels-

sprekende Afrikaanse gemeenschap zoals de 

eerder genoemde All Saints Catholic Church, 

die wordt bezocht door mensen uit meerdere 

Engelstalige Afrikaanse landen. 

	 Andere gegevens verzameld in de database 

betreffen het aantal vrijwilligers 1.223 en het 

aantal koorleden 362. 

	 Onderstaande lijst met meest bezochte paro-

chies heeft betrekking op één kerkgemeenschap 

en niet op een aantal verschillende kerkgemeen-

schappen die vanuit één pastoraal team worden 

begeleid. 

De tien meest bezochte parochies	 Regelmatige kerkgangers

Parroquia Hispanohablante San Nicolás, Amsterdam (Spaanssprekend)	 1700

Poolse Katholieke Missie Amsterdam (Noord-West Nederland)	 1000

Church of our Saviour, Den Haag	 900

Poolse RK Parochie OLV Sterre der Zee (Zuid-Holland zuid)	 900

Poolse RK Parochie H. Johannes Paulus II (Zuid-Holland noord)	 700

Patriarchaat Syrisch-katholieken in Nederland, Arnhem	 500

Poolse Katholieke Missie in Bisdom Groningen-Leeuwarden	 500

All Saints Catholic Church, Amsterdam 	 500

Parroquia Hispanohablante Sagrada Familia, Rotterdam (Spaanssprekend)	 400

Paroisse de Tous les Saints, Den Haag (Franssprekend)	 350



W E R E L D C H R I S T E N D O M  I N  N E D E R L A N D4 8

Ter illustratie, met vier kerkgemeenschappen op 

de tweede, vierde, vijfde en zevende plaats zijn 

de Poolse migranten goed vertegenwoordigd. 

Er zijn zeven Poolse parochies in Nederland, 

de jongste parochie is gesticht in februari 2016. 

Elke Poolse parochie heeft een regionale functie 

en gezamenlijk zijn ze verantwoordelijk voor 

in totaal 32 kerkgemeenschappen. Dat betekent 

dat zij over een 

eigen parochi-

ale organisatie 

beschikken, die 

ze inzetten als 

uitvalsbasis voor de begeleiding van Poolse 

kerkgemeenschappen op andere locaties. 

	 Verder blijkt uit de lijst van de meest be-

zochte parochies dat de Spaanstalige parochies 

te vinden zijn op de eerste en negende plaats. 

De Engelstalige Church of our Saviour in Den 

Haag en de Blessed Trinity in Amsterdam (niet 

op de lijst) zijn de meest diverse kerkgemeen-

schappen, met leden uit alle continenten.

Wereldchristendom in Nederland
Het christendom in Nederland begon als een 

religie van migranten en passanten. In heel de 

Nederlandse geschiedenis is migratie een con-

stante factor geweest die vorm gaf aan samen-

leving, religie en cultuur. Rooms-katholieke 

migranten stichtten in de tweede helft van de 

vorige eeuw eigen kerkgemeenschappen. Hun 

begeleiding gebeurde vanuit het beleid dat de 

RKK vanaf de negentiende eeuw ontwikkelde.

• �Het eerste speerpunt daarin is: de sociale leer 

met aandacht voor de waardigheid en rechten 

van alle migranten en de internationale aspec-

ten van migratie.

• �Het tweede speerpunt: de RKK heeft richtlij-

nen ontwikkeld om de pastorale begeleiding 

van migranten te bevorderen in de eigen taal. 

Op basis van deze speerpunten zijn er vandaag 

rond de zeventig kerkgemeenschappen van 

rooms-katholieke migranten in alle provincies 

van Nederland met rond de 10.000 leden, die re-

gelmatig deelnemen aan hun vieringen. Ze zijn 

relatief jong, met 

34% van de leden 

tussen de 30 en 

55 jaar en 17% in 

de leeftijd tussen 

18 en 30 jaar. In de loop van de laatste decennia 

stichtten ze diverse nieuwe kerkgemeenschap-

pen. 

	 De kerkgemeenschappen van migranten 

vervullen allerlei functies voor hun kerkgangers. 

Rituelen, sacramenten, overwegingen of gezang 

staan voor de zoektocht naar zingeving vanuit 

een conditio humana als migrant, in een ander 

land, met nieuwe kansen en tal van symbolische 

grenzen (o.a. vooroordelen, exclusie, racisme), 

waarbij zij hun geloof beleven vanuit een 

nieuwe identiteit als migrant (Castillo Guerra 

2018).

	 Deze kerkgemeenschappen onderscheiden 

zich van andere door hun aansluiting op de 

transnationale manier van leven van migranten, 

als mensen die contacten onderhouden met an-

deren in de landen van komaf en in hun nieuwe 

samenleving. 

Een nieuw thuis
Tot slot zetten de ontwikkelingen met betrek-

king tot rooms-katholieke en andere migran-

tenchristenen aan tot een transformatie van de 

Anders dan het protestantse Samen Kerk in Nederland 

(SKIN) beschikken rooms-katholieke migranten niet 

over een eigen vertegenwoordigend orgaan



achtergrondH A N D E L I N G E N  2 0 1 9   I   1 4 9

waarneming van het christendom in Nederland. 

Een christendom dat niet past binnen heersen-

de verwachtingspatronen en analyses, waarin 

religie uitsluitend wordt bestudeerd vanuit 

het ontwikkelingsproces dat het accent legt op 

secularisatie. 

	 Met leden van alle continenten en kerkvierin-

gen in 22 talen zijn kerkgemeenschappen van 

migranten een tastbaar bewijs van de komst 

van nieuwe manieren van christen-zijn in 

Nederland. Een nieuw beeld van het christen-

dom waarbij geen sprake meer kan zijn van één 

christendom, maar van een wereldchristendom 

waarin diverse ‘christendommen’ een nieuw 

thuis vinden. k

Literatuur
Barua, E. (2003). Movimientos migratorios y de-

rechos de los fieles en la Iglesia. Ius Canonicum 43, 
nr. 85, 51-86.

Blume, M. (2003). Migration and the Social Doctrine 
of the Church. In: G. Campese & P. Ciallella (eds.), 
Migration, Religious Experience, and Globaliza-
tion (pp. 62-75). New York: Center for Migration 
Studies.

Bünker, A., Mundanjohl, E., Weckel, L. & Suermann, 
T. (Hrsg.) (2010). Gerechtigkeit und Pfingsten. Viele 
Christentümer und die Aufgabe einer Missionswis-
senschaft. Ostfildern.

Castillo Guerra, J.E., Wijsen, F. en Steggerda, M. 
(2006). Een gebedshuis voor alle volken: kerkopbouw 
en kadervorming in rooms-katholieke allochtonenge-
meenschappen. Zoetermeer: Boekencentrum.

Castillo Guerra, J.E. (2016). Liturgie in geloofs-
gemeenschappen van migranten. Viering van 
de verbondenheid met God en met de nieuwe 
gemeenschap. In: L. van Tongeren (red.), Feesten in 
beweging: religieuze en seculaire trends en tradities 
(pp. 49-66). Heeswijk: Berne Meander. 

Castillo Guerra, J.E. (2018). Coexistence of Pluralities 
through Practices of Intercultural Relationships. 

Interreligious Studies and Intercultural Theology 2, 
no. 2, 155-176. 

Castles, S. (2910). Understanding global migration. A 
social transformation perspective. Journal of Ethic 
and Migration Studies 36, no. 10, 1565-1586.

Congregatie voor de Bisschoppen (1969). De Pas-
torali Migratorum Cura. Roma. Vertaling RKK 
Documenten.nl https://www.rkdocumenten.nl/
rkdocs/index.php?mi=600&doc=284&id=958#

Database Katholieke Migranten 2017: https://www.
ru.nl/kdc/database-katholieke-migranten/zoek-
parochie

Kim, S.C. (2012). Origin and Destination: A Theo-
logy of the Migrant’s Trail. In: D. Kaulemu (ed.), 
Faith Perspectives on Migration and Human Traf-
ficking, Mount Pleasant (pp. 98-103). Harare.

Leo XIII (1891). Encyclical Rerum Novarum, Rights 
and Duties of Capital and Labor. Roma.

Pius XII (1952). Apostolische Constitutie Exsul fami-
lia nazarethana: de geestelijke zorg aan migranten. 
Rome. Vertaling: https://www.rkdocumenten.nl/
rkdocs/index.php?mi=600&doc=400

Lucassen, L. (2002). Immigranten in Holland 1600-
1800. Een kwantitatieve benadering. Amsterdam.

Tulud Cruz, G. (2010). An Intercultural Theology of 
Migration. Leiden.

Jorge (dr. J.E.) Castillo Guerra is universitair 

docent Empirische en praktische religieweten-

schap aan de Radboud Universiteit Nijmegen.  

E j.castillo@ftr.ru.nl 



in beeld

I N  B E E L D   |   R e n é  R o s m o l e n

 ‘Dit is mijn land’

De foto’s in dit nummer van Handelingen zijn gemaakt door de Nederlandse fotograaf Sjaak 

Verboom. Ze zijn afkomstig uit het documentaire fotoproject ‘Dit is mijn land’. 

In deze serie heeft Sjaak Verboom op elke foto twee vrouwen laten poseren in een 

Nederlands landschap.

Een autochtone vrouw naast een allochtone vrouw. 

Allebei hebben zij een Nederlands paspoort. 

Iedere vrouw is gekleed in haar eigen authentieke kleding. 

De van oorsprong Nederlandse vrouw in haar authentieke klederdracht. 

De van oorsprong uit het buitenland komende vrouw in haar oorspronkelijke klederdracht. Zij zijn 

op locatie gefotografeerd in een typisch Nederlands decor. 

Door deze vrouwen te fotograferen in hun eigen klederdracht wil deze fotograaf op een dieper 

niveau een verbinding leggen tussen mensen van verschillende komaf. Door hun kleding tonen ze 

hun identiteit, hun roots, de groep waar ze bij horen. Maar door zich te laten fotograferen samen 

met iemand met een totaal andere dracht verbreken ze tevens de exclusiviteit van de groep. ‘Wij 

beiden, zoals we hier naast elkaar staan, zijn mens. Door onze kleding tonen we waar we vandaan 

komen, maar door onze pose benadrukken we iets veel belangrijkers: Wij zijn vrouw. Moeder. 

Nederlander.’

Na de fotosessie interviewde Sjaak Verboom deze vrouwen over hun familie en hun relaties, over 

hun burgerschap en hun religie. En tijdens een van die gesprekken zei een ‘nieuwe Nederlandse’:  

‘Ja, dit is mijn land.’  

Deze uitspraak raakte de fotograaf. 

En het raakt mij ook als kijker. 

‘Dit is mijn land.’

Daarom verbeelden de foto’s ook een visioen. Een opdracht: samen in één land. 

Een stukje aarde waar de grenzen tussen ‘wij’ en ‘zij’ (soms) even vervagen. 

Meer informatie: www.sjaakverboom.nl

W E R E L D C H R I S T E N D O M  I N  N E D E R L A N D5 0

‘Dit is mijn land’: Antillen – Staphorst >



in beeld





praktijkH A N D E L I N G E N  2 0 1 9   I   1 5 3

P R A K T I J K   |   P a u l i e n  M a t z e

Een leven in kleur

‘Wie was ik nog na de migratie?’ vroeg een oudere Surinaamse vrouw zich 
af. Wie ben je als je geen deel meer uitmaakt van de context waarin je ‘kende 
en gekend’ werd? Een breuk als migratie bedreigt de identiteit en vraagt om 
(het delen van) verhalen. Zo kunnen mensen tot een herwaardering komen 
van wie zij zijn en kunnen zij ‘geïntegreerd’ raken. Het is een manier om de 
identiteit te versterken, blijkt uit de pilot ‘Mijn leven in kleur’ die Paulien 
Matze uitvoerde.

de vraag wat de migratie voor hun identiteit be-

tekende en zal ik stellen dat aandacht voor hun 

levensverhaal helend werkt. Ook vertel ik iets 

over mijn dagelijks werk met oudere migranten 

in het verpleeghuis.

Wat oudere migranten met elkaar delen
Voor oudere migranten geldt dat zij dezelfde 

behoeften hebben als Nederlandse ouderen, 

namelijk dat zij graag oud willen worden in 

een vertrouwde en veilige omgeving. Daarbij 

geldt voor hen dat zij, ondanks het feit dat zij 

cultureel en levensbeschouwelijk gezien heel 

verschillend zijn en er binnen de groepen ook 

grote individuele verschillen zijn, ook dingen 

hebben die zij specifiek met elkaar delen. 

• Breuk in de levensgeschiedenis
Allereerst delen zij een migratiegeschiedenis. 

Ooit hebben zij huis en haard moeten verla-

ten en zich in een ver en vreemd land moeten 

S inds 2013 ben ik met veel plezier gees-

telijk verzorger in het multiculturele, 

bruisende Rotterdam. Bij zorginstelling 

Laurens werk ik met name in de verpleeghui-

zen waar oudere migranten van niet-westerse 

afkomst verblijven: mensen uit Suriname, 

Kaapverdië, Turkije, de Antillen, Marokko, en-

zovoort. Mijn specialisme is dan ook cultuur

sensitieve zorg: ik probeer de zorg op de cultu-

rele en religieuze achtergrond van deze bewo-

ners af te stemmen. Bij de Pauluskerk, waaraan 

ik ambtelijk verbonden ben, doe ik pastoraat 

onder daklozen en vluchtelingen. 

In dit artikel schets ik eerst de maatschappelijke 

positie van oudere migranten van niet-wes-

terse afkomst in Rotterdam en sta ik stil bij de 

vragen: wie zijn zij, wat is hun kwetsbaarheid, 

maar ook wat is hun kracht? Daarna ga ik in op 

l

Geestelijke verzorging in multicultureel Rotterdam

< ‘Dit is mijn land’: Antillen – Staphorst



aanpassen aan de taal, het klimaat, het voedsel, 

de omgangsregels en gewoontes ... noem maar 

op. Levend met deze breuk in hun levensge-

schiedenis, tussen twee culturen, met altijd een 

‘voor en een na’ en een ‘daar en een hier’, komen 

de sterke, maar ook de minder sterke kanten 

naar voren, meer dan in een leven waarin zo’n 

cesuur niet heeft plaatsgevonden. 

• �Kwetsbare maatschappelijke positie en 
gezondheid

Om met de minder sterke kanten te beginnen: 

maatschappelijk gezien zijn oudere migranten 

zeer kwetsbaar. Ze hebben doorgaans een on-

volledige AOW en vaak geen pensioen. Daar-

door leven ze onder het bestaansminimum. 

Ze hebben een kwetsbare gezondheid, doordat 

ze vaak zware arbeid hebben verricht en hun 

leefstijl niet altijd gezond is, en ook door de 

spanningen die het leven in den vreemde heeft 

veroorzaakt. 

	 Er zijn veel chronische aandoeningen, zoals 

diabetes, hart- en vaatziekten, gewrichtsproble-

men en overgewicht. Daarnaast zijn er psychi-

sche aandoeningen, zoals angst en depressie. 

Door deze combinatie wordt er de komende 

jaren een vervijfvoudiging van het aantal de-

menterenden verwacht (zie www.pharos.nl of 

www.netwerknoom.nl/5-Dementie).

	 Hierbij komt dat oudere migranten boven-

dien vaak slecht gehuisvest zijn, in achter-

standswijken. En doordat velen de taal nooit 

goed hebben kunnen leren, is er weinig contact 

met autochtonen, een geringe maatschappelijke 

participatie en vindt men de weg naar voorzie-

ningen maar moeilijk. 

• �Sterke kanten
Gelukkig zijn er ook sterke kanten: men weet 

vaak met weinig (geld) te overleven, er is een 

sterk gemeenschapsgevoel en men lost de 

dingen graag in eigen kring op. Men hecht aan 

gastvrijheid, lekker eten en gezelligheid. Het 

geloof speelt vaak een belangrijke rol: het is een 

krachtbron, het geeft troost en structuur aan 

het leven. 

 ‘Mijn leven in kleur’
Om al deze gemeenschappelijke dingen wilde 

de christelijke vereniging van zorgaanbieders 

Reliëf de eerder ontwikkelde levensverhaal-

methode ‘Mijn leven in kaart’ cultuursensitief 

maken, afgestemd op de leefwereld van deze 

groeiende groep oudere migranten. Deze versie 

zou ‘Mijn leven in kleur’ gaan heten. 

	 Er werd een projectvoorstel geschreven, fond-

sen werden aangezocht en ik mocht uitvoerder 

van het project worden, daarbij ondersteund 

door Wout Huizing, stafmedewerker van Reliëf 

en Yvonne Heygele, projectontwikkelaar van 

het Netwerk van Organisaties van Oudere 

Migranten (NOOM). Ik begon met het lezen 

van documentatie en het bezoeken van zorgin-

stellingen waar oudere migranten wonen, waar 

ik sprak met veel mensen. Ook volgde ik een 

masterclass over ouderen en ouderenzorg. 

	 Een eerste doorvertaling van ‘Mijn leven in 

kaart’ werd gemaakt. Deze werd vervolgens 

getest in een uitgebreide pilot, in vrijwel alle 

grote migrantengroepen in Nederland, zowel 

met ouderen individueel, als in een groep. 

 

W E R E L D C H R I S T E N D O M  I N  N E D E R L A N D5 4



praktijkH A N D E L I N G E N  2 0 1 9   I   1 5 5

Resultaten
De resultaten waren boven verwachting. De 

deelnemers voelden zich trots en vereerd dat ze 

mochten meedoen. Dit vergrootte hun gevoel 

van eigenwaarde. Door de aandacht voor hun 

verhaal voelden ze zich gehoord en gezien, ge-

waardeerd en erkend. Dat had ook een positief 

effect op de zorg: zo was er een Turkse vrouw 

die na de gesprekken ineens wél haar medicatie 

wilde innemen, omdat ze zich begrepen voelde 

en haar hakken niet meer in het zand hoefde te 

zetten. 

Nieuw perspectief op het levensverhaal
Daarnaast veranderde het perspectief van 

mensen op hun verhaal. Oudere migranten zijn 

vaak verlegen, bescheiden, niet gewend om over 

zichzelf te praten. Ook zijn ze soms verbit-

terd over hoe hun leven verlopen is. Door hun 

oprechte aandacht te geven, vragen te stellen, 

(vergeten) herinneringen op te halen en ook de 

positieve kanten te belichten, kan hun levens-

verhaal gereconstrueerd worden en kunnen 

mensen zich beter verzoenen met het leven dat 

zij geleefd hebben. 

	 Een vrouw die haar Hindoestaanse moeder 

interviewde, zei: ‘Mijn moeder begon als een 

verbitterde, oude vrouw aan de gesprekken. Zij 

had kritiek op alles en iedereen. Maar door te 

vertellen kreeg ze meer inzicht en ging zij anders, 

met meer dankbaarheid, naar haar leven kijken. 

Daardoor heeft ze hoop voor de toekomst gekre-

gen. Ze is weer van alles gaan ondernemen.’

Migratie als kantelpunt in het leven
De rode draad echter die in de hele pilot terug-

kwam, was de grote impact die de migratie naar 

Nederland op de deelnemers heeft gehad. Hoe 

lang ook geleden, velen konden zich de kleinste 

details rondom de migratie nog haarscherp, als 

een film, voor de geest halen. Hieruit bleek dat 

het een ingrijpend kantelpunt in hun leven is 

geweest, een breuk met alles wat hun vertrouwd 

was. 

	 Een Surinaamse vrouw vertelde: ‘In Suriname 

bakte ik iedere dag brood en koekjes voor de 

mensen uit mijn omgeving. Toen ik naar Ne-

derland ging, huilden ze en zeiden: ‘Wie moet 

er nu brood voor ons bakken?’ In Nederland 

kwam ik bij mijn broer in de Bijlmer terecht. Ik 

ging bij Randstad werken, wc’s schoonmaken 

en kwam zo op allerlei plaatsen terecht. Van 

mijn leven was niets meer over.’ 

Identiteit onder druk
Ook werd duidelijk hoezeer de migratie de 

identiteit onder druk zet. De Surinaamse vrouw 

zei: ‘Wie was ik nog na de migratie?’ Wie ben je 

als je geen deel meer uitmaakt van de con-

text waarin je ‘kende en gekend’ werd? Het is 

bekend dat continuïteit belangrijk is voor de 

vorming of het ervaren van identiteit. ‘As far as 

consciousness can be extended backwards to 

any past action of thought, so far reaches the 

identity of that person’, zegt filosoof John Locke 

(Nidditch 1075, 335). 

	 Dat gebeurt nu precies bij een migratie: de 

samenhang in belevingen en handelingen, de 

continuïteit, in ruimte en tijd, wordt diepgaand 

doorbroken. Er ontstaat een mate van disconti-

nuïteit en daardoor ben je ‘jezelf ’ niet meer. Je 

bent als het ware geamputeerd. Daarna maakt 

het leven tussen twee culturen het ‘aanhechten’ 

er niet makkelijker op. l



Geen erkenning
Belangrijk bij de verwerking van ingrijpende 

ervaringen is dat er naar de verhalen geluis-

terd wordt, dat het leed en de verliezen erkend 

worden. Dat gezien en begrepen wordt dat deze 

migratieperiode van grote invloed op de rest 

van het leven is ge-

weest. En dat dit ook 

publiekelijk erkend 

wordt. 

	 Oudere migranten 

zijn vaak niet gehoord, begrepen of erkend in 

hun verhaal en bijvoorbeeld ook niet erkend 

in hun verdiensten voor onze maatschappij. 

‘Erkenning’ was dan ook een woord dat vaak in 

de pilot terugkwam. Om die reden werd het on-

derwerp ‘Migratie’ dan ook het centrale thema 

in ‘Mijn leven in kleur’. 

De rol van het verhaal in de constructie van 
identiteit 
Volgens de filosoof Paul Ricoeur ‘construeren 

we onze identiteit met behulp van verhalen’ 

(Ricoeur 1985, 355). Daarin proberen we steeds 

eenheid te zoeken, alle barsten en breuken 

daarin – ziekte, crisis, ongeluk – tot een zinvol, 

samenhangend geheel te maken. Maar als die 

breuken niet meer in te voegen zijn, kunnen 

deze de stabiliteit van je karakter, je identiteit 

desintegreren of zelfs vergaand ondermijnen. 

	 Met andere woorden: een breuk als de migra-

tie bedreigt de identiteit en vraagt dus om (het 

delen van) verhalen. Anders kunnen mensen 

niet tot een herwaardering komen van wie zij 

zijn en kunnen zij niet ‘geïntegreerd’ raken. 

Het vertellen van het levensverhaal is dus een 

manier om de identiteit te versterken. 

Gedeelde grond
In de pilot ontdekten we nog een meerwaarde 

van het delen van je verhaal in de eigen groep: 

men komt thuis bij elkaar. Men deelt immers 

dezelfde vertrouwde grond. Men herkent en be-

grijpt elkaars verhaal. Daarom is het begrijpelijk 

dat migranten, zeker 

in de ouderdom, hun 

eigen groep opzoeken 

en dat daar in zorg

instellingen ruimte 

voor is, hetzij door leefstijlgericht te werken, 

hetzij door specifieke activiteiten voor die groep 

te organiseren. 

	 In de pilot konden oudere migranten in ieder 

geval hun identiteit ‘articuleren’ door verha-

len te delen. Dit gaf hun vreugde en zin. Een 

deelnemer zei: ‘Ik was eigenlijk een heleboel 

vergeten, maar door de verhalen van anderen 

kwamen er herinneringen boven waarvan ik 

niet eens meer wist dat ik die had.’ Een ander 

zei: ‘Door mijn verhaal te delen, heb ik de moei-

lijke kanten kunnen loslaten en is er een last 

van mijn schouders gevallen.’ 

Aanhechting of reconstructie
Je zou kunnen zeggen dat het delen van verha-

len in de eigen groep de identiteit weer aan het 

licht bracht. Dat wat onzichtbaar was geworden, 

was weggestopt, werd weer zichtbaar. (Een deel 

van) de identiteit werd als het ware gerecon-

strueerd en opnieuw ‘aangehecht’. Men voelde 

zich ‘heel’ en geheeld, gelukkiger. Het delen van 

verhalen werkte bevorderend op het welzijn van 

mensen.  

Hoe lang ook geleden, velen konden zich 

de kleinste details rondom de migratie, 

als een film, nog voor de geest halen

5 6 W E R E L D C H R I S T E N D O M  I N  N E D E R L A N D



praktijkH A N D E L I N G E N  2 0 1 9   I   1 5 7

Een goede investering
Kortom, de pilot van ‘Mijn leven in kleur’ 

maakte duidelijk hoe belangrijk het is om in 

zorginstellingen voorwaarden te scheppen 

waaronder ouderen hun levensverhaal kun-

nen delen. Dat geldt voor ‘witte’ ouderen, maar 

dat geldt dus zeker voor oudere migranten. Zij 

moeten kunnen praten over de migratie naar 

Nederland en wat dit 

voor hen betekend 

heeft, over wat het 

hen heeft gekost, 

maar ook wat het hen 

heeft gebracht. 

	 Hierbij dient wel aangetekend te worden dat 

het in traumatisch verlopen omstandigheden 

juist beter is om dit niet te doen of gedegen 

professionele begeleiding te bieden (Matze 2014, 

28). Dit ruimte scheppen kost tijd en is een in-

vestering, maar het verdient zich terug in betere 

zorg, omdat men weet waarop men deze kan 

laten aansluiten. 

Oudere migranten in het verpleeghuis 
Via de pilot van ‘Mijn leven in kleur’ kwam 

ik bij zorginstelling Laurens in Rotterdam 

terecht. In Rotterdam-Zuid opende Laurens een 

nieuw, multicultureel huis met leefstijlgerichte 

woonkamers: één voor dementerende Turkse 

ouderen, één voor Marokkaanse, voor Hindoe-

staanse en één voor Afro-Caribische ouderen. 

Twee woonkamers waren bestemd voor onver-

valst Rotterdamse ouderen. Het huis zou niet 

alleen bewoners maar ook verzorgenden uit 

de verschillende achtergronden krijgen, zodat 

in de eigen taal kon worden gecommuniceerd. 

Verder zouden inrichting van de woonkamers, 

televisiezenders, maaltijden, tradities en feesten, 

worden afgestemd op de cultuur en leefstijl van 

de cliënten. 

Geestelijk verzorger met interculturele 
ervaring
Er werd een geestelijk verzorger gevraagd met 

interculturele ervaring. Ik solliciteerde en werd 

in 2013 aangeno-

men, samen met een 

islamitische collega. 

Dat beviel goed en 

in de loop der tijd 

specialiseerde ik me en kreeg ik meer multicul-

turele huizen onder mijn hoede, met name in 

Delfshaven, waar oudere migranten juist gemixt 

wonen. In de huizen waar ik nu werk wonen 

vooral Surinaamse, Kaapverdiaanse, Antilliaan-

se, Chinese, Turkse en Marokkaanse ouderen. 

Beter begrip en aandacht
Mijn eigen migratie-ervaringen blijken behulp-

zaam bij het werken met oudere migranten. 

Niet alleen begrip en aandacht voor wat zij zelf 

in hun migratiegeschiedenis hebben door-

gemaakt, maar het vertaalt zich ook in beter 

begrip van hun cultuur en levensbeschouwing. 

Ik noem enkele aspecten, waarbij ik me vooral 

focus op datgene wat verband houdt met het 

eerste deel van dit artikel. 

Vraag naar formele zorg neemt toe
Aangezien het aantal oudere migranten toe-

neemt, zal ook de vraag naar formele oude-

renzorg steeds meer in beeld komen. Zorgor-

ganisaties zoals Laurens zijn al jaren geleden 

begonnen met het cultuursensitief maken van l

Een breuk als de migratie 

bedreigt de identiteit en vraagt dus 

om (het delen van) verhalen



W E R E L D C H R I S T E N D O M  I N  N E D E R L A N D5 8

hun aanbod. Door de hierboven genoemde 

geringe maatschappelijke participatie, maar ook 

door onbekendheid met een ziekte als dementie 

– vaak gezien als geloofsbeproeving, bezeten-

heid, vervloeking of een te genezen ziekte – gaat 

het vinden van de weg naar de zorginstanties 

echter nog moeizaam; men is onbekend met 

procedures en met de financiële mogelijkheden. 

Omgeven met schuld en schaamte
Daarbij spelen nog twee andere factoren. Ten 

eerste is de opname van partner, vader of moe-

der, in het verpleeghuis in veel migrantengroe-

pen nog een taboe dat beladen is met schuld 

en schaamte. Vanuit de cultuur is het immers 

een welhaast onwrikbare norm dat je zelf voor 

je ouderen zorgt. Ook laat men zich niet graag 

door een vreemde 

verzorgen. Doordat 

het leven verandert 

– kinderen wonen 

niet altijd (meer) in 

de buurt en men is druk met werk en gezin –, 

veranderen ook de traditionele rolpatronen en 

komt hier langzaam een kentering in. 

	 Desondanks blijft opname in een verpleeg-

huis een hoge drempel, die soms leidt tot 

conflicten binnen de familie of roddels in de 

gemeenschap. In een van mijn huizen had de 

vrouw van een Marokkaanse cliënt hier zoveel 

last van, dat zij haar man uiteindelijk weer thuis 

is gaan verzorgen – met als gevolg: een zwaar 

overbelaste en eenzame mantelzorger. 

Negatief beeld van het verpleeghuis
Ten tweede spelen hier stereotiepe beelden over 

de Nederlandse cultuur een rol. Nederlanders 

‘stoppen’ hun ouderen ‘zomaar’ in een ver-

pleeghuis omdat ze zo druk zijn met zichzelf. 

Nederlanders zijn allemaal vóór euthanasie en 

zijn erop uit om ouderen zo snel mogelijk ‘naar 

de andere kant’ te helpen. Nederlandse ouderen 

die in het verpleeghuis zitten, worden allemaal 

‘verwaarloosd’ door hun familie, krijgen nooit 

of heel weinig bezoek. 

	 Kortom, het beeld over ‘het verpleeghuis’ 

is op z’n minst eenzijdig en erg negatief. Het 

wordt niet alleen gevoed vanuit onbekendheid 

met de formele zorg, maar ook vanuit een diep-

geworteld gevoel van wantrouwen dat mijns 

inziens zijn wortels heeft in de geschiedenis (zie 

ook boven, bij Suriname). 

	 Het paradoxale is dat de zorgverwachtingen 

erg hoog zijn als men eenmaal over de drempel 

is, meer dan bij au-

tochtone cliënten. Dit 

heeft tot gevolg dat 

de zorg daar nooit 

aan kan voldoen en 

families daarom gauw klagen. Ook worden ver-

zorgenden uit de eigen cultuur soms als ‘werk-

sters’ of ‘schoondochters’ bejegend of geclaimd, 

hetgeen vraagtekens zet bij een leefstijlgericht 

huis. 

	 Aan het bijstellen van die beeldvorming moet 

dus voortdurend gewerkt worden en dat begint 

al ver vóór de drempel van het verpleeghuis, bij 

het opbouwen van goede contacten in de wijk, 

met migrantenorganisaties en hun sleutelfigu-

ren, en bij een informatievoorziening die nauw 

afgestemd is op deze doelgroep. Bij opname 

in het verpleeghuis is een goede intake, met 

een duidelijk verwachtingsmanagement, en 

een goede begeleiding daarna, van het grootste 

Door geringe maatschappelijke participatie en 

onbekendheid met ziekte als dementie, vinden 

migranten de weg naar zorginstanties moeizaam



praktijkH A N D E L I N G E N  2 0 1 9   I   1 5 9

belang. De geestelijk verzorger kan hierin een 

vertrouwensrol vervullen. 

Het belang van de taal
Taal is belangrijk. Voor zover ze die al konden 

spreken, vergeten veel oudere migranten het 

Nederlands tijdens 

hun dementiële fase 

en vallen ze terug in 

de moedertaal. Dus 

hoe communiceer 

je met hen? Verzorgenden uit de eigen ach-

tergrond zijn niet altijd aanwezig en hebben 

het vaak ook druk. Met lichaamstaal en een 

vriendelijk gezicht kom je er ook niet (altijd). 

Bovendien is dat ook weer cultuurgebonden, 

bijvoorbeeld het wel of juist niet in de ogen 

kijken van de ander als je met elkaar praat, of 

elkaar aanraken. Nog een complicerende factor 

is dat multiculturele dementiezorg in de kin-

derschoenen staat, dat we dus niet goed weten 

hoe dementie zich precies manifesteert bij 

oudere migranten en of dit om een specifieke 

bejegening vraagt. 

Leer een paar woorden, maak gebruik van 
sleutelfiguren uit de gemeenschap
In ieder geval merk ik zelf dat het helpt als je 

enkele woorden in hun eigen taal spreekt. Dat 

geeft een vertrouwd gevoel. Met mijn Spaans 

kan ik aardig communiceren met Antilliaanse 

bewoners en met een paar woorden sranan 

tongo tover ik een blijde lach op het gezicht van 

Surinaamse bewoners. 

	 Mijn Marokkaanse collega spreekt Arabisch, 

Berbers en Turks en kan daarmee veel deuren 

openen. Zelf heb ik een jaar Turks gevolgd en ga 

ik komend jaar Portugees leren, met name om 

de groeiende groep Kaapverdiaanse bewoners 

beter te verstaan, alhoewel ik met het Spaans 

ook al een eindje kom. 

	 Daarnaast maak ik gebruik van een sleutelfi-

guur uit hun gemeenschap: zij kent de mensen, 

spreekt hun taal en 

vertaalt voor mij. We 

doen samen bezoe-

ken en ook leidt zij 

communievieringen 

in het Portugees. Met Kerst doen we samen de 

viering, zodat deze herkenbaarder wordt voor 

onze Kaapverdiaanse bewoners. Zo iemand is 

dus goud waard. 

	 Wat betreft taal zijn er ook de boekjes Elkaar 

begrijpen helpt, speciaal ontwikkeld met het oog 

op de zorg en met allerlei behulpzame zinnetjes 

en plaatjes. Deze boekjes zijn er in het Turks, 

Arabisch, Hindoestaans, Spaans en Chinees 

(Ruys & Bosker 2001). Helaas wel uitverkocht, 

maar we hebben er gelukkig een aantal exem-

plaren van. Onlangs heb ik daar met behulp van 

een Kaapverdiaanse verzorgende een doorverta-

ling van gemaakt naar het Portugees. 

Verschillen in visie op de laatste levensfase
Vooral in de laatste levensfase kunnen er 

problemen ontstaan tussen de westerse en de 

niet-westerse manier van denken. In de westerse 

manier is sterven het einde van het leven en dat 

hoort vrij te zijn van lijden en pijn. Daar hoort 

palliatieve sedatie en het gebruik van morfine 

bij. Bovendien moet er open over de prognose 

en het naderend einde gesproken kunnen wor-

den. Ook moet je zelf kunnen bepalen wanneer 

je leven voltooid is. l

Het paradoxale is dat de zorgverwachtingen 

erg hoog zijn als men eenmaal over de drempel is, 

meer dan bij autochtone cliënten



W E R E L D C H R I S T E N D O M  I N  N E D E R L A N D6 0

De Afro-Caribische en islamitische culturen 

staan daar haaks op, ook al zijn er uiteraard 

verschillen. Ten eerste is God of Allah heer en 

meester over leven en dood. De mens wikt, 

maar God beschikt. Bovendien is het leven een 

geschenk van God. Daarom moet je zolang 

mogelijk doorbe-

handelen en hoop 

blijven houden. Ten 

tweede wordt lijden 

op zich niet als ne-

gatief gezien: het kan een geloofsbeproeving 

zijn en louterend werken. Daarom moet je 

helder zijn en geen verdovende middelen, zoals 

morfine, gebruiken. Ten derde moet de ziel – 

ook ná het sterven, want die verwijlt hier nog 

even – zo goed mogelijk naar het hiernamaals 

worden begeleid. Daar horen allerlei rituelen 

bij die zorgvuldig moeten worden uitgevoerd, 

want anders kan de ziel niet zuiver voor God 

verschijnen, niet tot rust komen en je wellicht 

lastig komen vallen (vergelijk de Winti-cultuur, 

maar ook in de islam kent men het geloof in 

geesten, de zogenoemde ‘djinn’s’). In de islam 

is het influisteren van de geloofsbelijdenis (de 

‘shahada’) in het oor van de stervende daarbij 

nog cruciaal. Ook daarbij moet men zo helder 

mogelijk blijven. In de Afro-Caribische cultuur 

worden zaken die niet goed waren, vaak vlak na 

het sterven, nog uitgesproken, waarmee even-

tuele schulden worden vereffend. Zo kan de ziel 

van de overledene zuiver en gezuiverd op reis 

naar het hiernamaals. 

Waar sta je zelf? 
Voor zorgteams, behandelaars en geestelijk 

verzorgers is het van groot belang dat je kennis 

hebt van dit soort visies, dat je begrijpt wat in 

deze levensfase cruciaal voor de ander is en 

waarom men handelt zoals men handelt. Ook 

dat je erover nadenkt hoe je daarmee omgaat. 

Respect is daarbij belangrijk, maar dat betekent 

niet dat je niet in gesprek kunt met elkaar of 

kritiekloos hoeft te 

zijn. Want soms is de 

gelovige rechter in de 

leer dan de leer zelf. 

	 Maar dit betekent 

ook dat je nadenkt over waar je zelf staat, uit 

welke traditie je komt – met welk geloof, welke 

symbolen of rituelen je bent opgevoed en hoe 

dit jou gevormd heeft – en wat je visie op leven 

en sterven is. De ontmoeting of confrontatie 

met andere levensbeschouwingen dwingt je in 

dat opzicht om duidelijk te zijn over die van 

jezelf. Dat maakt het plaatje voor de ander ook 

duidelijk(er) en dat schept weer helderheid in 

de communicatie en verwachtingen over en 

weer. 

Een wereld te winnen
Tot slot wil ik terug naar het begin van mijn ar-

tikel en positief eindigen. Ik vertelde dat ik ‘met 

plezier’ in Rotterdam werk en dat blijft, ook na 

alle hierboven beschreven ingewikkelde zaken, 

overeind. Het is in ieder geval een behoorlijke 

uitdaging om met oudere migranten te werken 

en er valt beslist nog een wereld te winnen. 

	 Wat houdt mij daarin gaande? Best veel, 

maar dan kom ik vooral even terug op het 

vanzelfsprekende geloof dat ik tegenkwam in 

India, Suriname en Bolivia, en dat ik ook onder 

oudere migranten in Nederland tegenkom. 

Voor mij staat dit soms in schril contrast met de 

De ontmoeting of confrontatie met andere  

levensbeschouwingen dwingt je om duidelijk  

te zijn over die van jezelf



praktijkH A N D E L I N G E N  2 0 1 9   I   1 6 1

vele geseculariseerde Nederlandse ouderen die 

ik ook in het verpleeghuis tegenkom. Mensen, 

veelal rasechte Rotterdammers, die misschien 

ooit katholiek of hervormd geboren zijn, maar 

al heel lang ‘niets meer hebben’ met kerk of 

geloof, mensen voor wie het geloof zelfs taboe 

is geworden. Soms komt dit door wat er in de 

oorlog is gebeurd, de bombardementen op 

Rotterdam en de vreselijke dingen die men toen 

heeft meegemaakt. Soms is het gewoon weg-

gesleten en geeft men er niet meer om.

	 De eerlijkheid gebiedt me te zeggen dat ik 

het gesprek met hen niet altijd makkelijk vind, 

want het is soms zoeken naar wat de spiritua-

liteit, zingeving of krachtbronnen dan wel zijn. 

En ook al ben ik ‘algemeen geestelijk verzorger’ 

en zou het niet moeten uitmaken wie ik voor 

me heb, stiekem haal ik mijn hart toch wel eens 

op bij de oudere migrant met wie ik zo makke-

lijk, zonder gêne of excuses, kan praten over het 

geloof. En dat geldt voor christenen, moslims 

én hindoes, want je begrijpt elkaar op het vlak 

van geloven. 

	 Afgelopen week heette ik in een van mijn 

huizen een nieuwe bewoner welkom, een Suri-

naamse vrouw van 93 jaar oud. Ik kwam binnen 

en stelde mezelf voor. Meestal moet ik uitleggen 

wie ik ben en wat ik kom doen, maar bij haar 

verscheen er meteen een brede glimlach op haar 

gezicht, haar ogen gingen glimmen, haar handen 

en hoofd gingen omhoog en ze riep uit: ‘Dank 

U, Heer, dat U deze vrouw naar me gezonden 

heeft, U heeft mijn gebed verhoord, ik ben blij!’ 

En vervolgens gaf ze me een brassa, zongen we 

samen geestelijke liederen, lazen we uit de Bijbel 

en spraken we voor elkaar een gebed uit, waarbij 

ze mijn handen stevig beetpakte. 

En ja, dan merk ik dat ik gevormd ben door 

mijn migraties naar het buitenland, dat ik op 

dat moment eigenlijk meer affiniteit met deze 

vrouw dan met mijn eigen volksgenoten heb. 

Dat zo’n ontmoeting mij ook inspireert, moti-

veert en kracht geeft. Dus daarom ben ik blij en 

dankbaar dat ik dit werk mag doen en hoop ik 

dat ik dat nog lang kan blijven doen. k

Literatuur
Matze, P. & Huizing, W. & Heygele, Y. (2014). Met 

oudere migranten in gesprek over hun levensverhaal. 
Mijn leven in kleur. Houten: Bohn Stafleu Van 
Loghum.

Matze, P. (2019). Elkaar begrijpen helpt. Hulpmiddel 
bij de zorg aan Portugeestalige cliënten. Para ayudar 
precisamos compreender uns aos outros. Ferramenta 
para os cuidados de clientes de língua portuguesa. 
Rotterdam: Laurens.

Nidditch, P.H. (ed.) (1975). An Essay Concerning Hu-
man Understanding: Clarendon Edition of the works 
of John Locke. Oxford: University Press. 

Ricoeur, P. (1985). Temps et récit 3: Le temps raconté. 
Paris: Éditions du Seuil.

Ruys, E. & Bosker, L. (2007). Elkaar begrijpen helpt. 
Woerden: NIGZ.n (Helaas zijn deze boekjes uit-
verkocht, maar ze kunnen eventueel via de auteur 
van dit artikel worden aangevraagd.) 

Paulien (drs. P.I.) Matze is geestelijk verzorger bij 

zorgorganisatie Laurens in Rotterdam en uit 

dien hoofde als predikant met een bijzondere 

opdracht verbonden aan de Pauluskerk in Rot-

terdam. Eerder was zij predikant in Suriname 

en de Noordoostpolder, docent in Bolivia en 

projectmedewerker van Reliëf.  

E paulienmatze@geerse.net





beschouwingH A N D E L I N G E N  2 0 1 9   I   1 6 3

B E S C H O U W I N G   |   F r a n s  W i j s e n

Einde verhaal?

In 2016 verscheen de vijfde editie van het onderzoek God in Nederland. Het 
onderzoek stelt ‘wijkend christendom’ vast: minder mensen geloven minder. 
En dus vragen pastores zich af: hoe verder? Valt er nog wat te ‘herderen’ als 
er straks geen schapen meer in de kudde zijn? Blijven we volhouden op de 
gebaande paden tot het bittere einde, in de hoop (tegen beter weten in) dat 
het tij zal keren? Of moeten we omdenken?

Er is sprake van een handelingsprobleem. Dit 

wil zeggen, er is een spanningsveld tussen een 

feitelijke situatie en een wenselijke situatie (Ver-

schuren 2011). Mijn inziens hebben beleidsma-

kers dit te lang gezien als een verbeterprobleem, 

als een probleem waarvoor al beleid ontwikkeld 

is dat bijgesteld moet worden. Ze hebben het 

niet gezien als een constructieprobleem, als een 

nieuw probleem waarvoor nieuw beleid ontwik-

keld moet worden. Of, om in termen van de 

Encycliek Redemptoris Missio (no. 34) te spreken, 

we hebben niet meer te maken met verdieping 

van geloof binnen stabiele kerkelijke structu-

ren, of van revitalisering van geloof bij mensen 

die van het evangelie vervreemd zijn, maar van 

getuigenis van geloof aan mensen die nooit van 

het evangelie hebben gehoord.

Deze bijdrage is opgezet met behulp van de 

beleidscyclus. Volgens de beleidscyclus verloopt 

het ontwikkelen van beleid in een aantal stappen. 

Dit zijn geen nieuwe vragen. Dit jaar is 

het precies 75 jaar geleden dat Henri 

Godin en Yves Daniel (1943) het be-

kende boek La France, Pays de mission uitgaven. 

In dit boek wezen de auteurs op de snelle ont-

kerstening van de Franse arbeidersklasse en ver-

klaarden ze Frankrijk tot missiegebied.

	 De context van nu is anders. Was de redene-

ring van Daniel en Godin: als de mensen niet 

naar de kerk komen, dan moet de kerk naar de 

mensen gaan, nu is de vraag: welke kerk? De kerk 

lijkt verdampt, loopt op zijn laatste benen. Dit 

heeft het onderzoek God in Nederland wel laten 

zien (Bernts en Berghuis 2016). De groei en bloei 

van migrantenkerken verandert daar niets aan. 

Volgens de onderzoekers van God in Nederland 

zijn migrantenchristenen in voldoende mate in 

hun onderzoek vertegenwoordigd (Bernts en 

Berghuis 2016, 188, no. 6).

l

Secularisatie, pluralisatie en evangelisatie  
in Nederland

< ‘Dit is mijn land’: Suriname (kleding India) – Zeeland



6 4

Deze zijn:

1. �een verheldering van de aanleiding en de op-

dracht tot het geven van een beleidsadvies

2. �een formulering en een nadere analyse (in 

termen van oorzaken en gevolgen) van het 

probleem

3. �een formulering van het te bereiken doel of 

doelen

4. �een verkenning van mogelijke maatregelen om 

de doelen te bereiken

5. �de beoordeling van de mogelijke maatregelen

6. �de keuze van de meest wenselijke (en realiseer-

bare) maatregel

7. �de vertaling daarvan in een actie- en stappen-

plan (Jans 2001, 31).

De aanleiding was in dit geval een verzoek van 

de bestuurders van Vereniging Pastoraal Wer-

kenden (VPW) in Brabant en Limburg om met 

hen na te denken over de vragen: Wat betekent 

het wijkend christendom voor de toekomst van 

het werkveld (pastoraat), voor de toekomst van 

het beroep (pastor) en voor de toekomst van de 

beroepsvereniging (VPW)? Overigens heeft de 

VPW dezelfde vragen meer dan vijftien jaren 

geleden ook al eens gesteld tijdens een Landdag 

op 4 november 2002 met als titel: ‘Hoe verder als 

parochiepastor?’ (Wijsen 2002).

	 Tijdens een studiedag over deze vragen met 

VPW-leden heb ik de aanwezigen een trend

scenario laten maken. De opdracht was: Stel dat 

het onderzoek God in Nederland over tien jaar 

weer gehouden wordt, hoe zal de situatie er dan 

uitzien? En wat zou er dan nu moeten gebeuren? 

De aanwezigen waren unaniem van oordeel dat 

het over tien jaar bij ongewijzigd beleid letterlijk 

‘einde verhaal’ zou zijn. En ze vonden het lastig 

om ‘out of the box’ oplossingen te bedenken.

Observatie
Vanuit het perspectief van parochiepastores is 

het onderzoek God in Nederland ontluisterend. 

Nog slechts een kwart van de Nederlanders 

beschouwt zichzelf als lid van een kerk, en zij 

zijn bovendien minder kerkelijk geëngageerd. En 

de groep gelovigen buiten de kerk is kleiner dan 

tot voor kort werd aangenomen (17%). Ook de 

groep die het christendom als bron van waarden 

en normen noemt, is geslonken tot 26% van de 

bevolking.

	 Ik teken hierbij aan dat het Centraal Bureau 

voor de Statistiek andere cijfers laat zien, en dat 

de situatie in Limburg en Noord-Brabant iets 

rooskleuriger is, zo men wil. In 2014 gaf 50,8% 

van de volwassenen in Nederland aan tot een 

godsdienstige groepering te behoren. In Limburg 

noemt 66,6% zich katholiek, in Noord-Brabant 

is dat 49,6% (Schmeets en Van Mensvoort 

2015). In 2017 gaf 49,3% van de volwassenen in 

Nederland aan tot een godsdienstige groepering 

te horen (Schmeets 2018, 5). In vergelijking met 

2014 een afname van 1,5%, maar in vergelijking 

met lidmaatschap van andere maatschappelijke 

organisaties is ‘kerklidmaatschap’ toch nog steeds 

aanzienlijk. Bijna een kwart (23,6%) van alle 

volwassenen in Nederland geeft aan katholiek te 

zijn (Schmeets 2018, 5).

	 Recent KASKI-onderzoek laat zien dat 

negentig procent van de parochies in Limburg 

regelmatig contact heeft met een basisschool, 

dat een kwart van de parochies regelmatig lessen 

verzorgt op basisscholen en dat een derde van de 

parochies af en toe een viering houdt op school 

(Bernts en Kregting 2017).

	 Daarmee wil ik niet de harde cijfers van het 

onderzoek God in Nederland onderuit halen. 

W E R E L D C H R I S T E N D O M  I N  N E D E R L A N D



beschouwing

Ik wil er slechts op wijzen dat het meten van reli-

gie een ingewikkelde aangelegenheid is, vanwege 

verschillende definities van religie en operatio-

naliseringen daarvan, en dat er sprake kan zijn 

van tunnelvisie en statistiek-manipulatie (Dols 

2014). De secularisatiethese wordt van diverse 

kanten genuanceerd.

Interpretatie
Het moge voor parochiepastores een geruststel-

ling zijn zich te realiseren dat deze ontwikkelin-

gen wel iets, maar niet alles te maken hebben met 

het geloof en de kerk. Ook vakbonden, omroep-

verenigingen en politieke partijen hebben moeite 

om mensen aan zich te binden. We leven nu 

eenmaal in een postideologisch tijdperk waarin 

er steeds minder gedeelde kaders zijn (Noorde-

graaf 2008, 56). De gezamenlijke kerken vormen 

nog steeds verreweg de grootste maatschappe-

lijke organisatie, en het is een illusie te menen dat 

mensen zonder een zingevend mens- en wereld-

beeld handelen (Noordegraaf 2008, 215). 

	 Er is een groot aantal theorieën dat seculari-

satie in West-Europa probeert te verklaren. De 

meest plausibele wordt mijns inziens gegeven 

door de theorie die stelt dat de functie van de 

kerk in de verzorgingsstaat is weggevallen (Nor-

ris en Inglehardt 2011). Daarom zou men aan 

het wegvallen van de verzorgingsstaat hoop voor 

de kerk kunnen ontlenen. 

	 Zo simpel is het natuurlijk niet, al is het wel zo 

dat wij volgens sommige theoretici in een post-

seculier tijdperk leven (Molendijk, Beaumont 

en Jedan 2010). Hiermee is niet bedoeld dat er 

sprake is van een opleving van religie, maar van 

een terugkeer van geloof in de publieke ruimte. 

Hoe klein en verzwakt ook, kerken en christelijke 

organisaties spelen nog wel degelijk een rol in 

het maatschappelijke debat en hebben politieke 

invloed, mede dankzij de aanwezigheid van een 

grote groep migranten die vaker deel uitmaken 

van een geloofsgemeenschap en deelnemen aan 

religieuze diensten (Schmeets 2018, 7 en 13). 

Pluralisatie leidt niet per se tot secularisatie of 

verzwakking van geloof. Onderlinge concurren-

tie kan tot revitalisatie leiden, aldus de rationele 

keuzetheorie (Norris en Inglehardt 2011, 95-96).  

Tendensen
Als ik even een paar interpretaties de revue laat 

passeren, dan kan ik wijzen op de volgende ten-

densen (Norris en Inglehart 2011).

	 Godsdienstsociologen als Peter Berger en 

Thomas Luckmann hebben er in de jaren zestig 

van de vorige eeuw op gewezen dat een gevolg 

van modernisering is dat mensen steeds minder 

in een voorgegeven wereld leven. Moderniteit 

pluraliseert, individualiseert en relativeert. Insti-

tuties zoals godsdienst brokkelen steeds verder af 

en mensen maken meer hun eigen keuzes.

	 Haaks op deze ontwikkeling staat een andere 

ontwikkeling. Evangelische kerken en pink-

sterkerken groeien, ook in Nederland. Ernst 

Troeltsch en Max Weber noemen dit de ont-

wikkeling van kerk naar sekte en zien denomi-

natie als een geroutineerde sekte. Als waarden 

en normen verwateren zoeken mensen naar 

engagement, maar dit is zeker niet voor iedereen 

weggelegd. Zoiets lijken we nu mee te maken. 

Waar liberale geloofsgemeenschappen lijken te 

verdampen in de grote massa, trekken de kleine 

geëngageerde en gesloten gemeenschappen juist 

aan.

	 Met de komst van katholieke migranten en l

H A N D E L I N G E N  2 0 1 9   I   1 6 5



mens, die naar vastigheid zoekt. Zeker een deel 

van de gelovigen vindt vastigheid in orthodoxie 

en kerkbetrokkenheid.  Maar van de overgrote 

meerderheid van gelovigen kan de kerk geen 

totaal engagement meer vragen, althans niet 

permanent.

Innovatie
Wie de laatste jaargangen van tijdschriften als 

Handelingen en TussenRuimte en bulletins van 

het Werkverband Kerkelijk Opbouwwerk en de 

Vereniging Pastoraal Werkenden doorneemt, 

komt al snel tot de conclusie dat er een heel 

arsenaal van strategieën bedacht en uitgepro-

beerd is dat de bedoeling heeft het tij te keren. 

Zonder volledig te willen zijn zal ik er een 

aantal noemen.

	 Er zijn pastores en beleidmakers die pleiten 

voor de presentiebenadering, al dan niet gekop-

peld aan diaconie. Dit is wat Johan Hoekendijk 

(1964) en Kor Schippers (1993) voor ogen 

hadden. Je kunt inzetten op buurtpastoraat en 

wijkpresentie, meer luisteren dan spreken, en 

meer dienen dan verkondigen. Want als de kerk 

niet dient, dient ze tot niets.

	 Sinds de jaren zeventig van de vorige eeuw 

verwachten pastores vernieuwing van de kerk 

door christelijke basisgemeenten en kritische 

gemeenten, voorbij de anonimiteit van de paro-

chies. Momenteel is er een soortgelijk pleidooi 

voor parochiecellen, huisgemeenten en kleine 

christelijke gemeenten.

	 Er zijn pastores die hun hoop vestigen op 

nieuwe katholieke bewegingen, zoals de Neo-

catechumenale weg, Egidius- en Emmanuelge-

meenschap, al dan niet gekoppeld aan de inzet 

van buitenlandse priesters.

buitenlandse religieuzen komt de wereldkerk na-

bij. Er is niet alleen sprake van globalisering van 

de samenleving, maar ook van de kerk. Opval-

lenderwijs zijn jongeren die kerkbetrokken zijn 

vaak meer bezig met de universele kerk dan met 

de lokale kerk. Taizé en Wereldjongerendagen 

zijn populair bij een bepaalde groep jongeren, 

omdat deze bewegingen hen in contact bren-

gen met andere culturen. Hun klacht is dat de 

liturgie in Nederlandse parochies overal anders 

is. Ze missen de universele kerk, de eenheid in de 

verscheidenheid.

	 Ook uit de jaren zeventig van de vorige eeuw 

komt de theorie van de overgang van gemeen-

schap naar samenleving. De opbouw van de kerk 

als ‘gemeenschap’ van gelovigen is achterhaald. 

Maar ook ‘samenleving’ is een achterhaald con-

cept. We moeten nu meer in netwerken denken 

(Aslander en Witteveen 2016).

	 Ons leven speelt zich steeds minder af in de 

echte wereld, en steeds meer in de virtuele we-

reld. We kopen minder in de winkel en meer via 

internet. De meeste jongeren ontmoeten elkaar 

vooral virtueel. Ook religieus engagement en 

bekering komen vaker tot stand via internet en 

sociale media.

	 De participatiesamenleving heeft overigens 

ook een wissel getrokken op het vrijwilligersbe-

stand. Steeds meer vrijwilligers waarop parochies 

een beroep konden doen, verlenen mantelzorg 

in familieverband of in de vriendenkring. Dit 

draagt bij aan het wegvallen van kader in paro-

chies.

	 De onlangs overleden socioloog Zygmund 

Bauman heeft dit alles geanalyseerd en verklaard 

in termen van vluchtige moderniteit (De Groot 

2017). De flexibele mens is ook de onzekere 

6 6 W E R E L D C H R I S T E N D O M  I N  N E D E R L A N D



beschouwingH A N D E L I N G E N  2 0 1 9   I   1 6 7

Er zijn diverse catechetische en educatieve ini-

tiatieven zoals de Alpha-cursus, en initiatieven 

die inzetten op de vorming en toerusting van 

nieuwe katholieken (Bouwman 2017).

	 Tot slot zijn er initiatieven uit de monas-

tieke traditie. Kloosters zijn pleisterplaatsen en 

kiemcellen van geloof. Abdijweekenden zijn 

populair en dragen bij aan de onthaasting van 

de samenleving, en brengen rust en regelmaat 

voor jongeren.

Evaluatie
Als ik nu naar de evaluatie van deze strategieën 

overga, kan ik mij niet aan de indruk onttrekken 

dat de stelling van wijlen Kor Schippers (1993) 

bewaarheid wordt. De theorie van de kerkop-

bouw is goed en wordt steeds beter, maar de 

praktijk van de neergaande lijn achterhaalt haar 

op meedogenloze wijze. De effecten zijn hoe dan 

ook moeilijk te meten (Paas 2017, 13)

	 Voor het evalueren heb je een norm nodig. 

Ik kijk naar de bovengenoemde strategieën 

vanuit het perspectief van de missiologie. Ik ga 

er vanuit dat het verhaal van Jezus van Nazareth 

ook voor toekomstige mensen en samenlevingen 

interessant en relevant kan zijn en ik vind dat 

dit verhaal verder verteld moet worden. De kerk 

– als instelling – is slechts een instrument, geen 

doel op zich (Wijsen 2002).

	 Wat dit betreft blijft ook de evaluatie van de 

pioniersplekken binnen de Protestantse Kerk in 

Nederland gevangen in kerkcentrisch denken en 

kerkplanting (Schaeffer & Stoppels 2017, 3-5). 

Het succes van de pioniersplekken wordt onder 

andere afgemeten aan de mate waarin ze impul-

sen geven voor vernieuwing van de ‘moederkerk’.

	 Het onlangs verschenen Handboek voor evan-

gelisatie in Europa (Noort, Avtzi en Paas 2017) 

gaat ervan uit dat wij in een postchristelijke 

samenleving leven. Het is een belangrijk boek 

met interessante modellen voor de evangelisatie-

praktijk en -opleiding Maar ik wil er als kantte-

kening bij plaatsen dat christelijke waarden voor 

een groot deel al in onze cultuur gerealiseerd 

zijn (Norris en Inglehardt 2011, 17). Er is dus 

niet zo zeer sprake van ‘postchristendom’ maar 

van ‘cultuurchristendom’, waarin bijvoorbeeld 

naastenliefde en gerechtigheid als waarden niet 

meer door kerken maar door scholen doorgege-

ven worden en afgedwongen worden door wet 

en regelgeving. Dit wist overigens de Nijmeegse 

theoloog Arend van Leeuwen (1964) al. Ons 

belasting-, pensioen- en ziektekostenstelsel is 

gebaseerd op solidariteit. ‘Postchristelijk’ is dus 

een relatief begrip.

	 Waarden en normen hebben echter geen lang 

leven als ze niet gevoed en gereproduceerd wor-

den. En juist dit is mijn inziens een belangrijke 

functie van pastoraat in de toekomst en de reden 

dat pastores andere accenten moeten leggen in 

hun werk.

Constructie
Lange tijd is, ook door mijzelf, gedacht in termen 

van een dubbele strategie (Wijsen 1997, 167) of 

een realistisch-pluralistische koers (Wijsen 1985, 

52; Wijsen 1997, 162). Een minimale territoriale 

structuur is nodig, want mensen zijn gebonden 

aan een ruimte. Maar die ruimte moet gevuld 

worden met evangeliserende initiatieven, waar 

engagement en radicale geloofsbeleving mogelijk 

zijn. Ik pleitte voor de missionaire dimensie in 

het parochiepastoraat (Wijsen 2002).

	 De vraag is echter of dit nu nog wel een l



W E R E L D C H R I S T E N D O M  I N  N E D E R L A N D6 8

begaanbare weg is. Hoe levensvatbaar is de ter-

ritoriale structuur? En hoe zeer zijn mensen aan 

fysieke ruimte gebonden? De parochie ‘loopt 

op zijn laatste benen’, zoals een van de deelne-

mers aan de in het begin genoemde studiedag 

opmerkte, of anders de pastores wel. Priesters 

treden uit, of treden in kloosters in.

	 Men kan verschillende richtingen uitgaan. Er 

zijn beleidsmakers die, zoals we hierboven al 

zagen, pleiten voor de presentiebenadering, al 

dan niet gekoppeld aan diaconie. Maar dienst-

verlening op zich garandeert niet dat het verhaal 

van Jezus verder verteld wordt. Sterker nog, in de 

radicale interpretaties van presentie mag dit zelfs 

niet. De ervaring leert dat wijkpresentie in rap 

tempo seculariseert (Lamers & Arts 2018) en hoe 

dan ook een structuur nodig heeft die dit werk 

in stand houdt.

	 Er zijn onderzoekers die hun hoop vestigen op 

kleine christelijke gemeenschappen of nieuwe 

katholieke bewegingen, al dan niet gekoppeld 

aan buitenlandse priesters of migrantengemeen-

schappen. Deze bewegingen zijn succesvol, maar 

zijn slechts voor enkelingen, de kleine rest, weg-

gelegd. En de ‘omgekeerde missie’ van buiten-

landse priesters of katholieke migrantengemeen-

schappen heeft vooralsnog niet aantoonbaar 

geleid tot een revitalisatie van het christendom 

(Sengers 2018, 48). Katholieken zijn weliswaar 

in de groep westerse migranten bovengemiddeld 

vertegenwoordigd en bovengemiddeld religieus 

betrokken, maar dit verandert het totale plaatje 

niet (Schmeets 2018, 10-11). 

	 Dan zijn er de catechetische en de monastieke 

initiatieven. De catechetische initiatieven slaan 

vooral aan bij mensen die er voor openstaan. En 

het is goed dat mensen in een klooster op verhaal 

komen en zich onthaasten. Maar, ervan uitgaan-

de dat pastoraat zorgend (comfort) en uitdagend 

(challenge) moet zijn (Wijsen 1997), mis ik hier 

de uitdaging.

	 Ton Bernts (2017, 5) onderscheidt drie func-

ties voor de kerk. De kerk is gemeenschapstich-

tend, dienend en appellerend. Ik heb de indruk 

dat de kerk de afgelopen jaren steeds meer 

dienend en verzorgend is geworden en steeds 

minder appellerend. Ik ga niet zo ver te zeggen 

dat dit de oorzaak is van wijkend christendom, 

maar ik denk wel dat als pastores verdergaan op 

de ingeslagen weg het wijken alleen maar verder 

zal gaan. Te lang is gedacht dat het dieptepunt 

bereikt was.

	 Daarom adviseer ik – een beetje tegen de 

presentiebenadering en tegen mijn eigen denken 

in – meer in te zetten op de appellerende functie 

van het christendom. Ik denk aan pastores als 

apostelen, rondtrekkende predikers, evangelisten.

	 Apostolaat is de opdracht om als een apostel 

het verhaal van Jezus van Nazareth verder te 

vertellen, op markten en pleinen. Dit sluit aan 

bij de eerder genoemde ontwikkeling, die van 

het seculiere naar het post-seculiere tijdperk. 

Hiermee wordt zoals gezegd niet bedoeld dat 

er globale opleving van religie in Nederland is, 

maar dat religie zich steeds meer in de publieke 

ruimte afspeelt. Daarmee komt er ook ruimte 

voor de publieke functie van geestelijke leiders. 

Onze verzakelijkte en pragmatische samenleving 

heeft behoefte aan waardenoriëntatie.

	 Een voorbeeld is de prediking van Paulus op 

de Areopagus (Handelingen 17:16-34), waar hij 

in dialoog gaat met de belevingswereld van de 

Atheners. Deze benadering sluit aan bij de ont-

wikkeling van een pastorale theologie naar een 



beschouwingH A N D E L I N G E N  2 0 1 9   I   1 6 9

l

publieke theologie, zoals systematische theolo-

gen als Christoph Hübenthal (Nijmegen), Eric 

Borgman (Tilburg), en Stefan van Erp (Leuven) 

betogen, en bij de in Nederland helaas vergeten 

apostolaatstheologie (Hoekendijk 1964; Hoede-

maker 2000).

	 De moderne Areopagus is voor een belang-

rijk deel een virtuele wereld: het internet en de 

sociale media. De aantrekkingskracht van islam 

op jonge moslims vindt op het internet plaats. 

Toch is duidelijk dat het aantal uren dat pastores 

in de kerk doorbrengen in geen verhouding staat 

tot het aantal uren dat pastores op het internet 

doorbrengen (Van den Berg 2011).

Conclusie en discussie
De aanleiding voor deze bijdrage was een vraag 

van de Vereniging voor Pastoraal Werkenden. 

Mij werd gevraagd: Wat betekent wijkend 

christendom voor de toekomst van het 

werkveld (pastoraat), voor de toekomst van 

het beroep (pastor) en voor de toekomst van 

de beroepsvereniging (Vereniging Pastoraal 

Werkenden)?

	 Een beetje ‘out of the box’ denkend is mijn 

antwoord daarop dat het pastoraat zich moet 

omvormen richting apostolaat, dat de pastor 

zich als apostel moet verstaan en dat de beroeps-

vereniging van pastores zich moet omvormen tot 

een ‘vereniging van christengelovigen’ (Canon 

298), waarvan priesters en leken lid kunnen zijn. 

Ik zie voor me een bisdom zonder parochies, 

waarin de bisschop de juridische functie van de 

pastoor heeft overgenomen en waar apostelen 

rondtrekken ‘van stad tot stad’. Ik schreef bewust 

‘een beetje’ ‘out of the box’ denkend, want dit 

is precies wat Johan Hoekendijk (1964) al in de 

jaren vijftig van de vorige eeuw voor ogen stond. 

	 Maar kan dit wel en mag dit wel? Ik zou niet 

weten waarom niet. Eerder heb ik een voor-

beeld hiervan in Oost-Afrika beschreven, waar 

een bisschop alle parochies had afgeschaft, zelf 

de functies van pastoor vervulde, en alleen 

nog maar kleine christelijke gemeenschappen 

erkende (Wijsen 1993). Een parochie omvat de 

christengelovigen in een bepaald gebied (Canon 

518). Het christendom heeft eeuwenlang zonder 

parochies bestaan. En de kerkelijke hiërarchie is 

in Nederland pas in 1856 hersteld. Daarvoor was 

Nederland missiegebied zonder bisdommen en 

parochies.

	 Eigenlijk moeten we Nederland als mis-

siegebied zien. En al wordt het missierecht als 

zodanig niet meer toegepast in de kerk, in een 

missionaire situatie kan het kerkelijk recht lokaal 

worden aangepast. Dit geeft meer vrijheden dan 

doorgaans wordt aangenomen.

	 Is het financieel haalbaar? Ik denk het wel. Er 

is in Nederland veel geld, zoals goede doelen-

acties steeds weer laten zien. De inkomsten van 

kerken lopen mijn inziens niet terug omdat 

mensen geen kerkbijdrage meer kunnen beta-

len, maar omdat ze zich niet meer in de kerk 

herkennen. Wat zou de beroepsvereniging van 

pastores in dezen kunnen betekenen? Misschien 

moet zij zich omvormen van vereniging naar 

religieus instituut, een Apostolisch Genoot-

schap.

	 Wat betekent dit voor het pastoraat van de na-

bijheid, de dienende of verzorgende functie van 

het pastoraat? Dit is inderdaad een uitdaging. 

Pastores moeten andere keuzes maken, andere 

prioriteiten stellen. Er zijn inmiddels voldoende 

‘levensbeschouwelijke werkers’, ‘rituele uitvaart-



W E R E L D C H R I S T E N D O M  I N  N E D E R L A N D7 0

begeleiders’ en ‘geestelijk verzorgers’ die als kleine 

zelfstandigen opereren op de ‘markt’. Misschien 

moeten pastores de zorgtaken aan hen overla-

ten, zodat zij zich kunnen concentreren op de 

publieke functie van het pastoraat. k

Literatuur
Aslander, M., Witteveen, E. (2016). Nooit af. Amster-

dam/Antwerpen: Business Contact.
Bernts, T. (2017). Bezieling in een postchristelijke 

samenleving. WKO Bulletin Nr. 94.
Bernts, T., Berghuis, J. (2016). God in Nederland. 

1966-2015. Utrecht: Ten Have.
Bernts, T., Kregting, J. (2017). Catechese en evangeli-

satie in het Bisdom Roermond. Nijmegen: Kaski – 
Onderzoekcentrum Religie en Samenleving.

Bouwman, R. (2017). Nieuwe Katholieken. VPWinfo 
3, 10-11.

Dols, C. (2014). Fact factory: sociological expertise and 
episcopal decision making in the Netherlands. 1946-
1972. Nijmegen: Valkhof Pers.

Groot, K. de (2017). The Liquidation of the Church. 
London/New York: Routledge.

Godin, H., Daniel, Y. (1943). La France, Pays de mis-
sion. Paris: CERF.

Hoedemaker, B. (2000). Met anderen tot Christus. 
Zending in een post-missionair tijdperk. Zoeter-
meer: Boekencentrum.

Hoekendijk, J. (1964). De kerk binnenste buiten. Am-
sterdam: Ten Have.

Jans, R. (2001). Het schrijven van beleidsadviezen. 
Amsterdam: Boom.

Lamers, H., Arts, J. (2018). ‘Ik heb geleerd dat ik hier 
niets moet’. Wijkpresentie in Maastricht Noordoost. 
Nijmegen: NIM.

Leeuwen, A. van (1964). Christianity in World His-
tory. London: Edinburgh House Press.

Molendijk, A., Beaumont, J., Jedan, C. (eds.) (2010). 
Exploring the Postsecular. Leiden/Boston: Brill.

Noordegraaf, M. (2008). Management in het publieke 
domein. Bussum: Coutinho.

Noort, G., Avtzi, K., Paas, S. (2017). Sharing Good 
News. Handbook on Evangelism in Europe. Geneva: 
WCC Publications.

Norris, P., Inglehart, R. (2011). Sacred and Secular. 
Religion and Politics Worldwide. 2nd Edition. Cam-
bridge: Cambridge University Press.

Paas, S. (2017). Waarom kerkplanting. Handelingen 
44/3, 7-17.

Schaeffer, H., Stoppels, S. (2017). Pionieren, een 
momentopname. Handelingen 44/3, 3-5.

Schippers, K. (red.) (1993). Discussies rond kerkelijke 
presentie. Kampen: Kok.

Schmeets, H. (2018). Wie is religieus, wie niet? Statis-
tische Trends. Oktober 2018. Den Haag: Centraal 
Bureau voor de Statistiek.

Schmeets, H., Mensvoort, C. van (2015). Religieuze 
betrokkenheid van bevolkingsgroepen. 2010-2014. 
Den Haag: Centraal Bureau voor de Statistiek.

Sengers, E. (2018). God migreert in Nederland. 
Maatschappelijke trends met betrekking tot religie 
en de gevolgen voor (rooms-katholieke) migran-
tengemeenschappen. Tijdschrift voor Religie, Recht 
en Beleid (9) 2, 43-52.

Van den Berg, E. (2011). Handboek Kerk en Internet. 
Heeswijk: Berne.

Verschuren, P. (2011). Praktijkgericht onderzoek. 
Ontwerp van organisatie- en beleidsonderzoek. Den 
Haag: Boom Lemma.

Wijsen, F. (1985). Missionair pastoraat in de stad 
Maastricht. Wereld en Zending 14/1, 48-54.

Wijsen, F. (1993). Een bisdom zonder parochies? Infor-
matiedienst Nr. 4, 6-7.

Wijsen, F. (1997). Geloven bij het leven. Missionaire 
presentie in een volkswijk. Baarn: Gooi en Sticht.

Wijsen, F. (2002). De kerk binnenste buiten. Over de 
missionaire dimensie van het parochiepastoraat. 
Dossier Hoe verder als parochiepastor? Bijlage bij 
Kontaktblad Federatie VPW Nederland Nr. 5, 20-21.

Frans (prof.dr F.J.S.) Wijsen is hoogleraar  

Empirische en praktische religiewetenschap  

aan de Radboud Universiteit Nijmegen. 

E f.wijsen@ftr.ru.nl



interviewH A N D E L I N G E N  2 0 1 9   I   1 7 1

I N T E R V I E W   |   T o m  L o r m a n s

‘Een beter besef van migratie is 
noodzakelijk’

Leo Lucassen is directeur Onderzoek van het Internationaal Instituut voor 
Sociale Geschiedenis in Amsterdam en hoogleraar Global Labour and Mi-
gration History aan de Universiteit Leiden. Samen met Henk van Houtum 
publiceerde hij het boek Voorbij Fort Europa. Een nieuwe visie op migratie 
(2016). Samen met Paul Scheffer en Ernst Hirsch Ballin is hij uitgever van de 
essaybundel Regie over migratie. Naar een strategische agenda van de We-
tenschappelijke Raad voor het Regeringsbeleid (2018). Onlangs verscheen 
in geheel herziene en geactualiseerde editie Vijf eeuwen migratie, waarin 
Leo en Jan Lucassen meningen over de lange en rijke Nederlandse migratie
geschiedenis toetsen aan de historische feiten.

vooral aan de orthodoxie van het protestan-

tisme. Voor een deel komt deze orthodoxie dus 

uit het buitenland. 

	 Daarnaast heb je een behoorlijke immigratie 

die meer luthers van aard was, vanuit vooral 

Scandinavië en de Duitse staten. Dat heeft een 

behoorlijke boost aan de Lutherse Kerk gegeven. 

Grote kerken in Amsterdam getuigen hier nog 

altijd van.

	 Als je doorgaat naar de negentiende eeuw, 

is het interessant om naar de immigratie van 

katholieken te kijken. Met de Kulturkampf 

vestigen zich veel Duitse katholieke ordes in 

het grensgebied, met name in Limburg, hoewel 

het geen grote aantallen zijn. Ook religieuze 

ordes uit Frankrijk vestigen zich in het zuiden 

en verdienen geld vooral door zich bezig te 

houden met het onderwijs. Dat beïnvloedt het 

Het culturele en religieuze landschap in Neder-

land heeft zijn huidige vorm voor een belangrijk 

deel aan migratie te danken. Wat zijn belang-

rijke migratiepatronen voor ons religieuze land-

schap in de afgelopen vijf eeuwen? 

‘Laten we bij het begin beginnen. In mijn meest 

recente boek worden vijf eeuwen migratie 

beschreven, beginnend in het einde van de 

zestiende eeuw. In die periode zijn een aantal 

belangrijke impacts op het religieuze landschap 

te zien.

	 Je ziet dat de Republiek der Nederlanden met 

name “gelijkgelovigen” aantrekt, protestanten 

zogezegd. Natuurlijk wel van verschillende snit. 

In de zuidelijke Nederlanden waren dit de meer 

orthodoxe calvinisten. Zij hebben ook een rol 

gespeeld in de Synode van Dordrecht en op al-

lerlei punten een belangrijke bijdrage geleverd, l



Prof.dr. L.A.C.J. (Leo) Lucassen

al bestaande katholicisme in Nederland.

Vanaf 1933 komt de bekende joodse migratie 

op gang. Die is aanzienlijk, met name naar Am-

sterdam. En daarvan weten we helaas dat deze 

een treurig einde heeft gekend. 

	 In de naoorlogse periode zien we koloniale 

migratie, zowel protestants als katholiek, uit 

India en Suriname. De Surinaamse immigratie 

neemt ook hindoe-invloeden mee vanaf 1975. 

Hetzelfde geldt voor, hoewel op veel bescheide-

ner schaal, de Chinese immigratie wat betreft 

boeddhistische invloeden. 

	 En ten slotte de islam via Marokko, Turkije 

en deels via vluchtelingen vanuit islamitische 

landen; de meest recente toevoeging aan het 

religieuze landschap waarover we niet op kun-

nen houden te praten. Zeker sinds de laatste 

bekering: van Johan van Klaveren, die op  

4 februari bekend werd. Vanaf de jaren 1990, 

toen de islam zich meer institutionaliseerde in 

de vorm van met name de bouw van moskeeën, 

werd dit steeds zichtbaarder. Voor die tijd waren 

het veelal “pop-up moskeeën”, bij wijze van 

spreken. 

	 De bouw van die moskeeën in het stedelijk 

landschap heeft een interessante parallel met 

de bouw van neogotische katholieke kerken 

in de negentiende eeuw, waar de protestanten 

toen tegenop liepen. In de zeventiende en acht-

tiende eeuw was kleding daarnaast ook een heel 

zichtbaar element, een beetje vergelijkbaar met 

moslims nu. En ook zeker de negatieve bejege-

ning is vergelijkbaar.’ 

Er zijn dus overeenkomsten tussen verleden 

en heden. De huidige discussie wordt verhit 

gevoerd en sterk aan het geloof van de islam 

opgehangen. Is dat iets eigens voor het Neder-

land van nu? 

‘Interessant is dat de gepolariseerde discussie 

die nu speelt over islam en moslims niet los 

te zien is van deconfessionalisering. Deze had 

in Nederland een heel revolutionaire vorm in 

de jaren zestig en zeventig van de vorige eeuw, 

waardoor onze houding ten aanzien van kerk 

en geloof drastisch is veranderd. Niemand 

heeft aan zien komen hoe snel dat in elkaar zou 

storten. 

	 Er is een duidelijke link tussen kritiek op de 

islam en zelfs ook islamofobie – die we niet op 

één hoop moeten gooien zoals maar te vaak 

gebeurt – vanuit een ontstane anti-religieuze 

houding en die hangt sterk samen met dat 

deconfessionaliseringsproces. En met name 

ook vanuit links. Dus als je gaat kijken naar 

7 2 W E R E L D C H R I S T E N D O M  I N  N E D E R L A N D



interviewH A N D E L I N G E N  2 0 1 9   I   1 7 3

l

denken, zie je vooral als je naar de tweede en 

derde generatie kijkt. Of deze migranten en hun 

nakomelingen het nou willen of niet, ze worden 

blootgesteld aan de samenleving waarin ze leven. 

	 Een deel daarvan vindt dat fantastisch en 

neemt allerlei dingen over, zij assimileren in 

die zin. Een ander deel moet daar niets van 

hebben, zij proberen zich zoveel mogelijk te 

isoleren, wat uiteindelijk nooit echt lukt. Deze 

laatste groep is een heel kleine minderheid. De 

grote groep migranten bevindt zich hiertussen: 

aan de ene kant houden ze vast aan de taal, de 

cultuur, het eten, het geloof waaraan ze gehecht 

zijn en waarbij ik me afvraag: wat is hier nou 

het probleem? Aan de andere kant socialiseren 

ze in de samenleving waarin ze terecht zijn 

gekomen.’ 

Hoe kunnen wij dit socialiseringsproces onge-

hinderd zijn weg laten gaan? 

‘Dat socialiseringsproces, wat je ook weer inte-

gratie kunt noemen, is bijna onontkoombaar 

en de belangrijkste instituties daarvoor zijn het 

schoolsysteem en de arbeidsmarkt. Op school 

leren kinderen de Nederlandse taal; er zijn nog 

maar heel weinig kinderen van migranten die 

geen Nederlands spreken. Op school ontstaat 

er ook een socialisering op het gebied van hoe 

je over dingen denkt en dat kan per individu 

nogal verschillend zijn. Want hoe je bijvoor-

beeld over homoseksualiteit denkt, hangt nogal 

af van op welke school je zit, in welke werksec-

tor je terechtkomt, met welke Nederlanders je 

in contact komt – want er zijn natuurlijk ook 

ongelooflijk veel Nederlanders die bijvoorbeeld 

allerlei vooroordelen over homo’s hebben. 

	 Dit zijn heel gesegmenteerde en langdurige 

de meeste anti-islam uitingen ten tijde van de 

Rushdie-affaire, dan komen die in eerste instan-

tie van zo’n Jan Blokker, Gerrit Komrij en Rinus 

Ferdinandusse; kortom, de pausen van links die 

vanuit hun anti-religieuze overtuiging de komst 

van de moslims zagen als het binnenhalen van 

het paard van Troje nadat religie in hun eigen 

land net was opgeruimd. Dat sentiment ken-

merkt heel sterk de Nederlandse discussie. De 

volkomen marginalisering van godsdienst is ook 

weer een motor voor het héél kritisch zijn op 

nieuwe godsdiensten, zij het heel selectief. Over 

orthodoxe joden hoor je namelijk bijna nooit 

iemand, terwijl ook een groep als deze achter-

haalde ideeën over homoseksuelen koestert.’ 

Nu hebben wij een sterk beeld over de migranten 

die naar ons land komen en met hun komst ons 

culturele en religieuze landschap betreden en 

beïnvloeden. Hoe zou u zeggen dat wij op onze 

beurt deze migranten beïnvloeden?

‘Dat is een heel goede vraag. Er komen mensen 

naar ons land toe, maar er gaan ook weer veel 

mensen weg. Het idee dat iedereen hier blijft 

zitten, klopt niet. Een derde van het aantal 

vluchtelingen dat in de jaren 1990 hiernaar-

toe kwam, bijvoorbeeld, zit hier niet meer en 

is doorgetrokken of teruggegaan. Migratie is 

een veel dynamischer proces dan mensen vaak 

denken.

	 Integratie is natuurlijk een tweezijdig proces. 

In het ene geval is het meer tweezijdig dan in 

het andere geval. Daarbij is migratie niet alleen 

een tweezijdig, maar ook een intergenerationeel 

proces: het houdt niet op bij de migrant zelf. De 

veranderingen die optreden in de maatschap-

pelijke positie van mensen en hoe ze over dingen 



interviewW E R E L D C H R I S T E N D O M  I N  N E D E R L A N D7 4

processen en als wetenschapper vind ik het 

interessant te kijken waarom bepaalde zaken in 

het ene geval zo lopen en in het andere geval 

op een compleet andere manier. Waarbij we 

kunnen zeggen dat we maar weinig voorbeel-

den kennen van een groep die zich echt over 

generaties tot minderheid vormt.’

Kunt u een voorbeeld geven van zo’n minder-

heidsgroep? 

‘Een van de weinige voorbeelden is de joodse 

gemeenschap in de achttiende eeuw. Daarvan 

weten we ook hoe dat komt: door de ontvan-

gende samenleving werden ze stelselmatig en 

juridisch apart gezet. De joden waren tot de 

emancipatie van 1796 simpelweg tweederangs-

burgers, ze konden ook geen eersterangsburgers 

worden. Zo weet je in ieder geval zeker dat je 

een minderheid krijgt. 

	 Wat dat betreft zijn we al een stukje verder 

met moslims. Als je Geert Wilders premier 

maakt, dan zal hij eerder inzetten op – als ik 

hem moet geloven – wat we in de Republikeinse 

tijd met de joden hebben gedaan. Als je moslim 

bent, heb je gewoon minder rechten – als je al 

mag blijven van de “grote ziener”.’

Denkt u dat het mogelijk is dat in onze samenle-

ving van vandaag de dag een dergelijke minder-

heidsgroep kan bestaan?

‘Ondanks de gepolariseerde discussie zijn we 

gelukkig een stapje verder. Er bestaat angst voor 

islamisering van de Nederlandse samenleving, 

waar ik eerlijk gezegd geen enkel teken van zie. 

Er is daarnaast ook angst voor islamisering 

van de groep zelf, daar zijn wel voorbeelden 

van: kinderen die meer islamitisch geworden 

zijn dan hun ouders. Maar zij kunnen dat 

tegelijkertijd combineren met allerlei moderne 

opvattingen. Dus dat hoeft elkaar helemaal niet 

per se te bijten. Dat dit kan samengaan, is een 

interessant fenomeen: waar komt dat vandaan? 

Waarom is dat? Heeft dat te maken met de 

enorm gepolariseerde discussie waarin je voort-

durend aangesproken wordt op je moslim-zijn? 

	 Tegelijkertijd laat allerlei onderzoek zien, 

bijvoorbeeld van Frank van Tubergen van de 

Universiteit van Utrecht, dat er vooral sprake 

is van aanpassing en integratie en helemaal 

niet dat moslims meer moslim worden. Ja, er 

is een groep die dat doet en met name de meer 

salafistische richting voelt zich hier meer toe 

aangetrokken als reactie op uitsluiting dan wel 

als positieve keuze. Maar we zitten nu eigenlijk 

nog in een fase waarin het heel moeilijk is te 

voorspellen wat de uitkomst van deze ontwik-

kelingen is. Als we hier hadden gezeten in 1670 

en je had mij gevraagd hoe het verder zou zijn 

gegaan met die lutheranen en joden, dan had 

je ook allerlei ontwikkelingen kunnen waar-

nemen, maar wat precies het eindresultaat zou 

zijn was geenszins duidelijk. Dus zolang wij 

geen tweederangsburgerschap voor moslims 

krijgen en we de discussie een beetje in de klau-

wen kunnen houden, zullen de ontwikkelingen 

gaan zoals bij de meeste migranten.’

Hoe denkt u dat kennis over de migratie van de 

afgelopen eeuwen in Nederland bij zou kunnen 

dragen aan het nuanceren van dit gepolari-

seerde beeld?

‘Voor mij als historicus geldt natuurlijk hoe 

meer kennis hoe beter, maar je ziet wel dat het 

uitermate moeilijk is om mensen te bereiken 



interview

die toch al “weten” dat immigratie vreselijk 

is. Deze mensen zullen niet zo snel overtuigd 

worden. Wanneer je hen met onze migratiege-

schiedenis confronteert, zal hun eerste reactie 

zijn: “Ja, dat kan allemaal wel zo zijn, maar toen 

hadden we geen last van de migranten. Dat wa-

ren goede migranten die de handen wel uit de 

mouwen wilden steken. Ze waren niet crimineel 

en ze deelden onze waarden.” 

	 “Toen goede, nu slechte migranten” – dat is 

tegenwoordig de ietwat simplistische Pavlov-

reactie die mensen hebben. Ook al zou je deze 

mensen kunnen bereiken en ze meer kennis 

meegeven van de parallellen tussen heden en 

verleden, het zou tevergeefs zijn. Ook in het 

verleden kwamen mensen binnen aan de on-

derkant van de arbeidsmarkt en waren er crimi-

nele groepjes van bijvoorbeeld joden. Maar dan 

nog kunnen mensen hier geen oor naar hebben 

en roepen ze om het sluiten van de grenzen. En 

ik kan mensen niet verbieden een hekel te heb-

ben aan migranten, dat mag best. Maar doe het 

dan wel met de goede argumenten, zou ik bijna 

willen zeggen. 

	 Maar een beter besef van wat migratie is, 

is noodzakelijk. Wanneer we ons alleen maar 

focussen op de “slechte” migranten en vervol-

gens de “goede” migranten wegzetten als expats 

of ze buiten alle discussie houden, dan krijg je 

natuurlijk een self fullfilling prophecy. Dan houd 

je alleen die migranten over aan wie mensen 

terecht of onterecht een hekel aan hebben. Dus 

ja, ik hoop natuurlijk dat met name de wat bre-

dere middengroep die wel ontvankelijk is voor 

andere perspectieven en meer kennis, wel iets 

zal hebben aan mijn bijdragen. De hardliners 

zul je hiermee niet over de streep trekken, voor 

hen kun je blijven praten als Brugman.’ k

Tom Lormans MA is historicus en geestelijk ver-

zorger en is werkzaam als promovendus bij het 

Expertisecentrum Palliatieve Zorg Utrecht.  

E tom_lormans@hotmail.com

tips

tips bij het thema 

Artikelen

Voor een voorbeeld van een interculturele gemeente:

• �‘Bij ICF is de kerk je familie’, in: woord & weg, november 2018, over de International Christian 

Fellowship in Veenendaal, te vinden als: WW2018-11 in spreads.pdf op www.handelingen.com

• �Zie ook www.icfveenendaal.nl

 

Meer over de plaatselijke gemeente en samenwerking met migranten:

• �‘Samen kerk zijn met migranten’, in: Diakonia 2018 nr. 4 (juli-augustus), te vinden als pdf: 

Samen-kerk-zijn-met-migranten_Diakonia-jrg31-nr4-jul-aug2018 op www.handelingen.com

H A N D E L I N G E N  2 0 1 9   I   1 7 5



promotieW E R E L D C H R I S T E N D O M  I N  N E D E R L A N D7 6

P R O M O T I E   |   J a n  E i jk  e n

Strijd om betekenis: cruciale fase 
in het proces van interculturele 
kerkopbouw

speelden zich af in een tijd waarin de multicul-

turele samenleving in toenemende mate werd 

geproblematiseerd. In de publieke discussies 

ging alle aandacht uit naar de integratie van 

moslims. Maar ook in de rooms-katholieke 

kerkelijke organisatie was sprake van een 

integratievraagstuk. In tegenstelling tot wat in 

de media werd en wordt gesuggereerd, zijn niet 

alle immigranten moslim. Zeker veertig procent 

van hen is christen. 

	 In de parochie van de Schilderswijk groeide 

het bewustzijn dat katholiciteit alleen op een 

zinvolle wijze kan worden benaderd vanuit 

een intercultureel perspectief. Te midden van 

de crisis waarin het Nederlandse katholicisme 

als gevolg van modernisering verkeert, dienen 

zich benaderingen van geloven en kerk-zijn aan 

Over kerkopbouw is sinds de jaren zestig 

en zeventig veel literatuur verschenen. Als 

praktisch theoloog, afgestudeerd aan de 

Katholieke Theologische Hogeschool Utrecht 

(KTHU) in 1984, was ik daar vertrouwd 

mee geraakt en heb ik de kerkopbouw-

methodieken zo goed mogelijk toegepast in 

de pastorale praktijk. Alleen: kerkopbouw 

in een multiculturele parochie bleek extra 

gecompliceerd. Er zijn kansen op succes, maar 

het vraagt een heel specifieke professionele 

aanpak en kennis. 

	 Mijn promotieonderzoek richt zich op de 

beleidsmatige ontwikkelingen betreffende 

interculturele kerkopbouw in de Haagse Schil-

derswijk in de periode 2000 tot met 2010. Die 

De wisselrubriek ‘De promotie’ besteedt deze keer aandacht aan het proefschrift dat 

Jan (J.A.J.) Eijken op 3 december 2018 verdedigde aan het Nijmeegs Instituut voor 

Missiewetenschappen aan de Radboud Universiteit, getiteld: Strijd om betekenis. 

Discoursanalyse van een beleidsmatig experiment interculturele kerkopbouw in de 

Schilderswijk, Den Haag 2000-2010. Promotoren: prof.dr. F.J.S. Wijsen en  

prof.dr. J.B.M. Wissink, copromotor: dr. J.E. Castillo Guerra.

Dilemma’s 



promotie H A N D E L I N G E N  2 0 1 9   I   1 7 7

l

vanuit diverse culturele achtergronden. 

	 Uit dit onderzoek blijkt dat de praktische 

theologie er goed aan doet zich te verdiepen in 

de inzichten van de interculturele theologie. 

Vervolgens dienen die geconcretiseerd te wor-

den in een praktijktheorie van interculturele 

kerkopbouw. Deze theorie is echter nog in ont-

wikkeling. Dit onderzoek wil bijdragen aan een 

verdere theorievorming op dit gebied (intern 

doel) en reflecteren op het inbeddingsbeleid 

van de Nederlandse Bisschoppenconferentie dat 

in 2005 van kracht werd (extern doel).

	 Dit onderzoek bestudeert beleidsdocumenten 

van het pastorale team annex parochiebestuur 

van de toenmalige Willibrordparochie (Schil-

derswijk en omgeving), het gezamenlijke Missi-

onaire Project van de Missionarissen van Afrika, 

Missionarissen vavn het Goddelijk Woord 

(SVD) en Missiezusters Dienaressen van de 

Heilige Geest (SSpS), de Engelstalige Afrikaanse 

gemeenschap en de Portugeestalige gemeenschap 

(bronnen). Deze beleidsdocumenten dateren uit 

de periode 2000 tot en met 2010. 

	 De methode van onderzoek is de critical 

discourse analysis. Deze methode analyseert de 

linguïstische, discursieve en sociale praktijk 

in tekstmateriaal (respectievelijk beschrijving, 

interpretatie en verklaring).

Centrale vraagstelling
De centrale vraagstelling luidt: welke praktisch-

theologische inzichten levert een onderzoek 

naar de theorie en de praktijk van tien jaar ker-

kelijk opbouwwerk in de Haagse Schilderswijk 

op voor een praktijktheorie van interculturele 

kerkopbouw? De deelvragen die in de afzonder-

lijke hoofdstukken aan de orde komen, zijn:

• �Welke discrepanties tussen feitelijkheid en 

wenselijkheid spelen er in de literatuur over 

interculturele kerkopbouw?

• �Welke discrepanties tussen feitelijkheid en 

wenselijkheid spelen er in de beleidsdocumen-

ten over interculturele kerkopbouw? 

• �Welke inzichten levert een correlatie van lite-

ratuur en beleidsdocumenten op? 

De gevolgde onderzoeksstrategie is research 

after action. De auteur was destijds zelf intensief 

betrokken bij de samenstelling van een deel van 

de beleidsdocumenten.

Verdere ontwikkeling praktijktheorie 
Praktische theologie analyseert religieuze com-

municatie. In ons literatuuronderzoek verkenden 

we eerst de stand van zaken in de praktische 

theologie aan de hand van studies van Henk de 

Roest, Hans van der Ven en Frans Wijsen, die 

zich achtereenvolgens baseerden op handelings-

theorieën van Habermas, Parsons en Bourdieu. 

	 De Roest waarschuwt voor een groeiende 

tendens in de kerken naar instrumentele ratio-

naliteit (als gevolg van een kolonisering van de 

leefwereld door bureaucratisering en de nadruk 

op efficiency), waardoor de eigenlijke doelen 

van kerk-zijn onbesproken blijven. 

	 Van der Ven wijst in zijn ‘ecclesiologie in 

context’ op de missie van de kerk (‘Jezusbewe-

ging’) en visie van de kerk als ‘volk Gods’ in een 

context van pluralisering van de zingeving, het 

belang van netwerkvorming (‘bouwwerk van de 

Geest’ als innovatieve strategie) en een leider-

schap dat streeft naar consensus en conflict-

hantering, een flexibel beleid gebaseerd op een 

pastoraal kwaliteitszorgmodel (afstemming van 

vraag en aanbod). 



Wijsen pleit voor een interculturele hermeneu-

tiek waarin de nadruk ligt op de analyse van 

discours en machtsstrijd. Zo constateert hij 

een diepe kloof tussen de westerse verlichte 

esthetische manier van geloven en de nadruk 

op volksreligiositeit in veel migrantengemeen-

schappen. 

	 Vervolgens verkenden we praktijktheorieën 

van kerkopbouw. Het ‘partijen-in-een-systeem 

model’ en ‘de methodiek van het waarderend 

onderzoek’ (appreciative inquiry) van Jan 

Hendriks blijken zeer bruikbaar. We namen 

kennis van de vijf factoren die kerkopbouw 

bevorderen. Centraal staat hier de nadruk op 

een stimulerend en participatief leiderschap 

(‘lerende gemeente’). Tevens besteedt Hendriks 

aandacht aan de factoren die het opbouwproces 

frustreren (‘belerende gemeente’). 

	 Ten slotte richtte ons literatuuronderzoek 

zich op interculturele kerkopbouw aan de hand 

van Robert Schreiter (‘nieuwe katholiciteit’), 

Theo Sundermeier (‘Hermeneutik des Frem-

den’) en Jorge Castillo Guerra. Castillo Guerra 

stelt dat de bestaande praktijktheorieën een 

‘hiaat’ bevatten. Zij dienen opnieuw te worden 

beschouwd ‘vanuit een nieuwe invalshoek met 

oog voor etnische diversiteit, veelvoud van 

culturele oriëntaties en verschillende christelijke 

tradities’. Interculturele kerkopbouw betekent 

echter niet een breuk met de bestaande theorie-

ën van kerkopbouw, maar een nieuwe invals-

hoek. Zijn model (‘eenheid in diversiteit’) komt 

niet uit de lucht vallen. Er zijn al parochies 

waarin gewerkt wordt volgens dit model. Onze 

casus is er een van.

Analyse beleidsmatig experiment 
Het veldonderzoek confronteert ons met de 

meerduidigheid van de sleutelbegrippen ‘kerk’, 

‘samen-eigen’ en ‘multicultureel-intercultureel’, 

die we in de beleidsdocumenten aantreffen. 

Hetzelfde geldt voor verwante begrippen zoals 

‘integratie’, ‘inbedding’ en ‘participatie’. 

	 Behalve dat er sprake is van meertaligheid – 

die het onderling verstaan bemoeilijkt – zien we 

vooral een strijd om de hegemonie (Norman 

Fairclough), een strijd om betekenis en een 

strijd om ruimte. In de beleidsteksten van de 

migrantengemeenschappen en het Missionair 

Project staat ‘eigenheid’ (identiteit) voorop. 

Voor de missionarissen betekent ‘missie’ vooral 

dialoog met groeperingen binnen en buiten 

de kerk, met alle nadruk op interculturele en 

interreligieuze dialoog, vanuit een evangelische 

inspiratie. In de beleidsteksten van de Willi-

brordparochie draait het veelal om integratie en 

‘eigendom’ (instrumentele rationaliteit). 

	 De frictie tussen ‘eigenheid’ en ‘eigendom’ be-

paalt voor een belangrijk deel het discours over 

het begrip ‘kerk’. Interculturele kerkopbouw 

blijft in de beleidsteksten van de Willibrord-

parochie en het Missionair Project steken in 

een intransitief discours, zodat niet echt sprake 

is van een visie die gedeeld wordt door de 

migrantengemeenschappen. In een intransitief 

discours is altijd sprake van machtsongelijk-

heid. De migrantengemeenschappen zijn pri-

mair uit op het bevorderen van interne cohesie. 

Die vindt men van belang, omdat men anders 

niet volwaardig en effectief kan participeren in 

het Willibrordparochie-systeem.

W E R E L D C H R I S T E N D O M  I N  N E D E R L A N D7 8



promotieH A N D E L I N G E N  2 0 1 9   I   1 7 9

Conclusie
De conclusie van dit onderzoek is dat de 

betrokken partijen in de beginfase van intercul-

turele kerkopbouw zijn blijven steken. Omdat 

er sprake is van een strijd om betekenis is een 

‘management of meaning’ (Barnett Pearce) 

noodzakelijk. Men begrijpt elkaar onvoldoende 

en komt daarom niet verder in het opbouwpro-

ces, de ‘gezamenlijke trektocht’ waar Hendriks 

over spreekt. Anders gezegd: er is sprake van 

een discrepantie tussen de feitelijkheid en de 

wenselijkheid van interculturele kerkopbouw. 

	 ‘Waarderende kerkopbouw’ kan de intercul-

turele ‘droom’ (Jan Hendriks) dichterbij bren-

gen. Deze methodiek gaat uit van een positieve 

benadering van alle betrokken partijen. Deze 

methodiek dient mijns inziens gebaseerd te 

zijn op een ‘nieuwe katholiciteit’, door Robert 

Schreiter omschreven als een theologisch telos 

in een geglobaliseerde wereld, met andere 

woorden, universaliteit, nadruk op de kern van 

het christelijke geloof (de passie en opstanding 

van Jezus Christus, vrede en verzoening) in een 

wereld die gekenmerkt wordt door communi-

catie via netwerkvorming in plaats van hiërar-

chische verhoudingen. 

	 Nieuwe katholiciteit kenmerkt zich verder 

door een intense dialoog en uitwisseling over 

betekenis van geloofsinhouden, rituelen en ge-

bruiken (interculturele communicatie) op zoek 

naar ‘hidden treasures’ (Mattheüs 13:44). Voorts 

meer nadruk op ortho-praxie dan ortho-doxie 

(in verband met geloofwaardigheid), en een 

interculturele hermeneutiek die oog heeft 

voor verschillen en deze niet gladstrijkt. Ten 

slotte kenmerkt nieuwe katholiciteit zich, aldus 

Schreiter, door een kerkelijk beleid dat het 

nemen van verantwoordelijkheid door de leden 

van de kerkgemeenschappen aanmoedigt en 

bevordert. k

Literatuur
Barnett Pearce, W. (2007). Making Social Worlds: 

A Communication Perspective. New York: Wiley 
Blackwell.

Castillo Guerra, J. (2004a). Interculturele kerk-
opbouw – kerkvorming met migranten. In: C. 
Sterkens & J. van der Meer, Kerk aan de stadsrand 
(191-214), Budel: Damon.

Eijken, J. (2018). Strijd om betekenis. Discoursanalyse 
van een beleidsmatig experiment interculturele kerk
opbouw in de Schilderswijk, Den Haag 2000-2010. 
Nijmegen: Nijmeegs Instituut voor Missieweten-
schappen, Occasional Papers 30.

Fairclough, N. (1992). Discourse and Social Change. 
Cambridge (UK) / Malden (USA): Polity Press.

Hendriks, J. (1990). Een vitale en aantrekkelijke 
gemeente. Model en methode van gemeenteopbouw. 
Kampen: Kok.

Roest, H. de (1998). Communicative identity – Ha-
bermas’ perspectives of discourse as a support for 
practical theology. Kampen: Kok.

Schreiter, R. (1997). The New Catholicity: Theology 
between the Global and the Local (Faith and Cultu-
res). New York: Orbis Books, Maryknoll.

Ven, J.A. van der (1993). Ecclesiologie in context. 
Kampen: Kok.

Wijsen, F. (2012). The Practical-Theological Circle 
revisited. From social to discursive analysis. In: R. 
Setio, W. Wibowo and P. Widjaja (eds.), Teks dan 
Konteks yang Tiada Bertepi. Semarang: Pustaka 
Muria, 73-91.

Jan (dr. J.A.J.) Eijken) is pastoraal werker in de 

Haagse Parochie Maria Sterre der Zee. 

E j.eijken@rkdenhaag.nl



tips

tips bij het thema 

Gidsen en handreikingen
• �Op de website van de Protestantse Kerk in Nederland staan bestanden (stappenplannen, 

checklisten, voorbeeldbijbelstudies) en links naar enkele YouTube-filmpjes:  
www.protestantsekerk.nl/thema/migrantenkerken/

• �Kaart met kerkzoeker (interculturele kerken in Nederland): www.migrantenkerken.nl
• �Intercultureel Bijbellezen: filmpje via www.kerkinactie.nl/kom-in-actie/bijbel-lezen/

intercultureel-bijbellezen
• �Gids Interculturele kerken in Utrecht, e 10, verkrijgbaar via gospel.nl
• �Gids voor Christelijke Internationale Gemeenschappen in Rotterdam (2015). Verkrijgbaar 

voor e 14,90 via SKIN-Rotterdam.
• �H. Eschbach (red.), M. Grant en H. Van Schie, Kerken delen. Een boek over de kansen en 

valkuilen van het gezamenlijk gebruik van kerkgebouwen. Uitgave: SKIN Rotterdam, e 7,95.

Vieren
• �Liturgische bouwstenen voor de herdenking van vluchtelingen en migranten die zijn 

omgekomen aan de grenzen van de Europese Unie: pdf via www.knr.nl
• �Multicultureel christelijk korenfestival in de Dom in Utrecht op zaterdag 8 juni 2019: 

zie Facebookpagina Choirfestival Utrecht.
• �Het Platform Migrantenkerken Arnhem organiseert ieder jaar op Hemelvaartsdag een 

gezamenlijke viering voor mensen uit alle windstreken.

W E R E L D C H R I S T E N D O M  I N  N E D E R L A N D8 0

A C T U E E L

www.handelingen.com
• �Op de Handelingen-website vindt u de actuele Agenda met cursusaanbod, seminars, workshops, 

congresdagen op het gebied van Praktische Theologie en Religiewetenschap met de bijbehorende 

links voor opgave en meer informatie.

• �Ook op de Handelingen-website: alle beeldmeditaties met bijbehorende afbeeldingen in kleur. 

Gratis te downloaden voor gebruik en toepassing in allerlei ontmoetingen en bijeenkomsten. 




