De kosmos en de taal als omgeving van het huis - Rick Benjamins

In zijn boek 'Een huis voor de ziel' concentreert De Roest zich op het belang van de
innerlijkheid voor het gelovige en kerkelijke leven. “De gezamenlijke weg naar binnen is
nodig om de weg naar buiten te kunnen gaan” (12). Door de schrift, de liturgie en de
gestalte van Christus komen wij in aanraking met de dieptedimensie van het bestaan en
daar moet ook het zwaartepunt van het christelijke, gelovige of kerkelijke leven liggen.
Dat betekent naar mijn idee dat we de kerk als ontmoetingsplaats, de kerk voor de
wereld, nieuwe vormen van kerk-zijn om mensen te trekken en dergelijke een beetje
kunnen relativeren — en in ieder geval niet als beginpunt moeten gebruiken — voor de
gemeenteopbouw. We moeten terug naar een dieptedimensie die er al is, die er altijd
was, maar die we opnieuw moeten ontsluiten als datgene wat ons draagt en ook als kerk
kan blijven dragen.

Ik ben het met die inzet van harte eens. De Roest heeft een mooi boek geschreven door
zich daarop te richten en hij behandelt zijn onderwerp met een grote innerlijke vrijheid en
ruimte, waardoor hij zijn thema ook met geloofwaardigheid en wervingskracht weet neer
te zetten. Ik ben het overwegend met hem eens en ik geef in mijn bespiegeling dan ook
geen kritiek, maar hoop met een paar gedachten aan de reflectie bij te dragen.

1. Het probleem van de kosmosgelovigheid

De term is afkomstig van de filosoof Hans Jonas. Jonas was aan het begin van zijn loopbaan
voor een deel een leerling van Bultmann en Bultmann gebruikte voor zijn existentiéle
interpretatie van het Nieuwe Testament de filosofie van Heidegger. Jonas probeerde niet het
Nieuwe Testament, maar de gnostiek te interpreteren met behulp van Heideggers filosofie.
Jonas komt er dan achter, dat er een diepe verwantschap bestaat tussen de gnostiek en het
existentialisme van Heidegger, en die overeenkomst wordt volgens hem bepaald door een
ineenstorting van de kosmosgelovigheid.

De Griekse filosofie was altijd uitgegaan van een zinvol geheel. In de klassieke filosofie is de
polis, de stadstaat, het natuurlijke verband waarin het leven wordt geleefd en waarin het
individu een vanzelfsprekend zinvolle plaats kan innemen. Na Alexander de Grote verdwijnt de
polis, maar in het hellenisme werkt dan de filosofie van de Stoa het idee van een kosmos uit.
Deze wereld wordt geregeerd door de wetten van de logos. Die wetten zijn onwrikbaar, maar
een verstandig mens kan inzien dat het wereldgeheel door de wetten van de logos goed
geordend is. Een mens kan zijn plaats innemen in het wereldgeheel en hij kan zijn eigen
plichten op zich nemen en zijn eigen noodlot accepteren door zich bewust deel te weten van de
logische ordening van het wereldgeheel, waarin hij zijn zinvolle rol heeft te spelen, hoe
onaangenaam dat voor hem persoonlijk ook kan zijn. De oude polis wordt vervangen door de
kosmos-polis als zinvol verband waarin het leven zich afspeelt.

Volgens Jonas vormt de gnostiek nu een reactie op de Stoa. Deze kosmos is niet goed
geordend. Een mens past niet in het wereldgeheel. Wil een mens, in existentiéle termen, goed
en zuiver leven, moet hij zich afkeren van de wereldwetten en zich van de kosmos afzonderen.
“Laten we wegvluchten van hier” zoals Plato zei, naar onze diepste kern die verbonden is met
de hoogste God, die de wereld niet heeft geschapen, maar daarvan apart staat en ons uit de
wereld kan verlossen. De gnostiek gelooft met andere woorden niet meer in het zinvolle
verband van de kosmos-polis waarin het leven zich afspeelt, zodat daar de kosmosgelovigheid

Handelingen


http://www.phoca.cz/phocapdf

De kosmos en de taal als omgeving van het huis - Rick Benjamins

is ingestort.

Precies diezelfde instorting van de kosmosgelovigheid neemt Jonas ook waar bij Heidegger en
het existentialisme. De geest van de mens is als het ware in de existentie geworpen zonder een
innerlijke band met de rest van de wereld. Er is enkel een blinde natuur waarin de mens zichzelf
moet ontwerpen om authentiek te existeren. God is dood, zei Nietzsche. Een God die bestaat is
een achterhaalde en verwerpelijke vorm van onto-theologie, zegt Heidegger en de band tussen
de natuur en de mens is doorgesneden. “De natuur zorgt niet”, zegt Jonas, “alleen de mens
zorgt, met in zijn eindigheid niets dan de dood voor zich, alleen met zijn eigen toevalligheid en
met de objectieve zinloosheid van de zin die hij zelf ontwerpt.”

Ik laat deze opvattingen van Jonas verder voor wat ze zijn, maar gebruik zijn term van de
kosmosgelovigheid hier als uitnodiging of aanleiding om te vragen in welke stad, of in welke
kosmos het huis voor de ziel is gevestigd. Het maakt een groot verschil of in dit huis de
uiteindelijke en diepste bedoeling van de schepper aan het licht komt, die de wereld volgens
Genesis zeer goed heeft geschapen, of dat in dit huis het eeuwige licht schijnt, dat de duistere
wereld, naar het evangelie van Johannes, niet heeft kunnen pakken. Ik geloof dat de christelijke
geloofstaal rijk en complex genoeg is om dit vraagstuk op te nemen en in de spiritualiteit te
incorporeren zonder te vervallen tot eenduidige antwoorden, die uit de aard van de
eenduidigheid aan het probleem geen recht kunnen doen, maar ik denk dat de metafoor van het
huis en de ziel toch vraagt om een nadere doordenking van de wijdere omgeving waarin huis en
ziel geplaatst zijn, wil het huis niet geisoleerd worden van een breder wereldbeeld en de ziel
afgescheiden van de alledaagse lichamelijkheid. De vraag is dan of wij de wereld bewonen in
het huis van de ziel, of daarin een viuchtplaats vinden uit een ons vijandige wereld.

2. Constructieve taal, geen beschrijving of deconstructie

In hoofdstuk 5 neemt De Roest ons mee naar binnen, in het gebied van Gods geheim. Daar
worden we even afgezonderd en gaan we apart zitten om naar de bijbel te luisteren, om een
verhaal in te stappen, om in verbinding te komen met het geloof van Jezus, om te genieten van
rituelen en symbolen, om God te aanbidden, om zin te ontvangen, om te leren, om
gemeenschap te vormen, om uitzicht te ontvangen, om opgenomen te worden - en om nog
meer redenen.

In mijn eigen woorden verwoord ik het als volgt: in de ruimte van het huis wordt een verhaal
verteld, of een wereld uitgebeeld en vormgegeven, die ons zoveel zicht geeft op de diepste
werkelijkheid, dat wij daarmee ook in de alledaagse, oppervliakkige, maatschappelijke,
problematische werkelijkheid kunnen leven als mensen die in de diepte van hun ziel een
fundament van stabiliteit en vertrouwen hebben gevonden om te staan en te bestaan in de flux
van het leven waarin alles volatiel is.

De gedachte is volgens mij, dat het verhaal in het huis de wereld vormgeeft. De werkelijkheid
wordt daar als het ware geconstrueerd en in de taal vormgegeven. Die taal is niet zozeer
‘waar’ omdat ze vertelt hoe het echt in de wereld zit, maar veeleer ‘waarachtig’ omdat ze ons
een wereld aanreikt die wij vanuit ons diepste wezen kunnen beamen, misschien wel vooral
omdat die taal ons diepste wezen eerst aan de dag roept en laat verschijnen. In die taal is iets
van God aanwezig, of wordt iets van God verwoord of overgedragen, zodat God als het ware
met die taal meekomt. Die taal is dus betrouwbaar, constructief of scheppend, en ze hoeft niet
te worden ontkend, genegeerd of gedeconstrueerd omdat God altijd onbereikbaar zou zijn voor

Handelingen


http://www.phoca.cz/phocapdf

De kosmos en de taal als omgeving van het huis - Rick Benjamins

woorden en heel anders dan met deze woorden wordt uitgezegd, zoals in de negatieve
theologie, waarin God niet meekomt met de taal, maar de taal altijd een scherm is, dat tussen
God en ons instaat.

In het huis voor de ziel wordt een taal gebezigd die de wereld schept, zoals God de wereld
schiep, zodat wij in het huis in zo'n houding gezet worden, dat we ook buiten, in de chaos,
overeind kunnen blijven. De taal van de kerk is een lyrische taal, die hoort bij de taalfamilie van
het geloof, en daarin is het geheim aanwezig. Er wordt niet beschrijvend verwezen naar een
geheim buiten de taal. Het geheim is weg als je de taal wegdoet, zodat ook een mystiek zwijgen
of een negatieve theologie niet past. Het geheim is in de taal en in handelingen en gebaren
aanwezig.

3. Het spel moet goed gespeeld worden

“Soms ervaren de deelnemers aan de liturgie hoe het goddelijke werkelijk door de woorden en
gebaren heen ‘speelt”, schrijft de Roest (220). Er komt in zijn visie volgens mij heel veel op
aan, dat God inderdaad door de performance van de kerkelijke taal heen speelt. Ik maak
theoretisch of theologisch geen bezwaar, maar merk eerder praktisch op, dat het spel dan wel
goed gespeeld moet worden. De performance van de kerkelijke taal moet goed uitgevoerd
worden, omdat juist daarin het geheim zich aandient. Ik ben van mening dat in de performance
veel te winnen valt en veel gewonnen moet worden. Een gemeente die zich als ‘publiek’
opstelt, speelt niet mee. Een voorganger die niet rolvast is, doet aan spelbederf. Esthetische
perfectie kan het spel misschien wel net zo in de weg staan als gehannes in de eredienst.

Een heel mooi voorbeeld van goed spelen geeft De Roest op p. 211 van zijn boek. Een pastor
is in het straatpastoraat even met iemand apart gaan zitten. Na een gesprek vraagt de vrouw
aan de pastor:

“Mag ik een tientje van je?”

- Nee.

“Je moet zeggen: Nee, trut!”

“Wat heb je dan voor me?”

- Niets meer nu, - een zegen.

“Ja, he hé, dat moest je zeggen”.

De pastor geeft daarop de zegen van St. Patrick.

Het mooie van dit voorval is, dat de gespreksgenoot de pastor als het ware in zijn rol helpt en
daardoor de woorden van de zegen laat uitspreken waar God doorheen kan spelen. Een
dergelijk voorval is misschien een moment van toeval en genade dat je niet kunt ensceneren,
maar het legt toch bloot hoe essentieel het is, dat het spel goed gespeeld wordt.

Mijn kritische vraag is dan, of het spel in onze gemeentes wel goed gespeeld wordt, en of het
daar wel goed gespeeld kan worden, gezien het hele krachtenveld dat een gemeente is, waarin
de belangen soms dwars tegen elkaar in gaan en een predikant maar weinig ruimte heeft om
aan vormgeving te doen. Hoe krijg je de gemeente zo ver, dat ze hun kerk, die ze graag
aanduiden als “onze kerk” en soms zelfs beschouwen als hun eigen soos, gaan bezien als een
huis voor de ziel? Zijn onze gemeentes wel de plaats waar de spiritualiteit zoals De Roest die
voorstaat — en waarmee ik instem — vorm kan krijgen? Wat moet daar dan gebeuren of
veranderen? En als het daar niet zou kunnen, waar moet het dan vorm krijgen, en hoe doen we
dat? Of is, vanuit onze huidige gemeentes bezien, de kerk helemaal geen huis voor de ziel en

Handelingen


http://www.phoca.cz/phocapdf

De kosmos en de taal als omgeving van het huis - Rick Benjamins

hoeft ze dat ook niet te worden?

Het script is goed, het stuk is door de eeuwen heen steeds weer met variaties opgevoerd, maar
kunnen wij daarvan nu nog weer zo’n performance geven, dat het gaat leven en dat je er weer
binnenkomt? Die praktische vraag is misschien wel kritischer dan theoretische bezwaren
kunnen zijn.

4. De nacht van de ziel

Als wij ons bewegen in de ruimte van het huis, en ons bewegen in het gebied van Gods
geheim, kan er van alles gebeuren. We stappen een verhaal binnen, komen in verbinding,
ontvangen, leren, vormen gemeenschap en genieten de rituelen. Het is terecht dat De Roest
hier nadruk op legt. Ik vul echter aan, dat er in het geestelijke leven ook minder vruchtbare
perioden kunnen zijn, en zelfs stagnatie en duisternis kan optreden, die in de mystieke literatuur
altijd is aangeduid als de nacht van de ziel. Er spreekt niets, er is enkel dorheid. De ziel is los
van de aarde, maar wordt niet door de hemel opgevangen en valt allen maar in een leegte. Het
gaat hierbij om een zinledigheid binnen het religieuze gebied, die niet moet worden verward met
de betekenisloosheid van de religieuze taal als zodanig. Ik denk dat ook deze negatieve
ervaringen aandacht vragen. De dorre perioden vragen misschien wel om een heel stevige
structuur, willen ze doorleefd en overleefd kunnen worden, en het is misschien de vraag of wij in
onze tijd nog over zo’n stevige structuur beschikken en of het huis van de ziel die structuur nog
wel kan of wil geven. In elk geval moeten ook deze ervaringen een plaats krijgen in het huis van
de ziel om aan het leven in het huis van de ziel een reéel gehalte te geven.

5. Het geloof van Jezus

Het valt mij op dat De Roest, vooral in het spoor van Bonhoeffer, aandacht vraagt voor
toewijding aan Christus. Hij laat daarin veel ruimte voor het geloof van Jezus. Het gaat daarbij
dan niet alleen om het geloof in Jezus, als icoon van God evenmin om Jezus als voorbeeld dat
moet worden nagevolgd, maar om de menselijke gestalte aan wie ons geloof kan worden
ontstoken, zoals ons geloof ook gevoed kan worden door het geloof van anderen. Wij kunnen
geloven in het geloof van anderen (199) en misschien wel bij uitstek geloven in het geloof van
Jezus. Dat roept gedachten van Schleiermacher en van Herrmann in herinnering, die in de
theologie van de twintigste eeuw niet uitvoerig in beeld zijn geweest. Ik heb de indruk, dat de
zogenaamde liberale theologie ons juist op dit punt een goede aanzet kan geven om ons te
concentreren op de centrale gestalte van Jezus Christus. Ik vind in de marge van het boek juist
deze concentratie op Christus verrassend en van groot belang.

Handelingen


http://www.tcpdf.org
http://www.phoca.cz/phocapdf

