Schildpad en trekvogel. Over de ongelijktijdigheid van zielen - Martin Walton

Henk de Roest schrijft ‘voor de ziel’. Zo heet het tweede hoofdstuk van zijn boek Een
huis voor de ziel, maar er is geen hoofdstuk in het boek waar de ziel niet wordt
aangesproken. Schrijven voor de ziel is echter niet eenvoudig. Dat weet De Roest
wanneer hij telkens in zijn spreken over de ziel naar poézie en kunst verwijst. Dat stelt
meteen een methodische vraag. Is er ook een eigensoortige “taal van de ziel”, waar De
Roest in navolging van Sélle naar vraagt, die “vanuit ervaring spreekt met het oog op
ervaring”? (De Roest, 66-67) Spreekt en verstaat de ziel meerdere talen? Het spreken
over de ziel is wat taalvelden betreft meestal grensoverschrijdend. In gemengde taal zal
ik dus proberen iets over het vermogen van de ziel te zeggen en over de omgang met
zielen.

Hoe meer zielen

Ik heb één ziel

die precies in mij past

ik doe alles met mijn ziel

klop op mijn ziel en stof hem af

schaaf aan mijn ziel en blaas de krullen weg
boor gaten in mijn ziel en vul ze weer op
met nuchtere gedachten.

Ik wou dat ik meer zielen had

en van een ander soort

oneffen zielen kromme zielen

en ook kleine weerbarstige zielen
zielen als spartelende zilvervisjes
als meisjes in een winterjas
zwarte zielen

maar mijn ene ziel —

een tamelijk vierkante effen en solide ziel —
vult reeds alle beschikbare ruimte

en krimpt geen millimeter

zolang ik leef.

Toon Tellegen (2002, 56)

Opvallend in het gedicht is dat de ik-figuur niet zonder meer samenvalt met zijn of haar ziel,
maar tot de ziel in een bepaalde verhouding staat. En dat het verlangen van de persoon (of
misschien van haar/zijn ziel) meervoudig lijkt te zijn. Daarmee is de relatie van een mens tot zijn
of haar ziel meteen geproblematiseerd.

Ook De Roest ziet zich genoodzaakt om het spreken over de ziel te problematiseren. In
hoofdstuk 2 “ ... voor de ziel. Het vermogen om geraakt te worden” gebeuren vier dingen. De

Handelingen


http://www.phoca.cz/phocapdf

Schildpad en trekvogel. Over de ongelijktijdigheid van zielen - Martin Walton

Roest behandelt achtereenvolgens (1) bedenkingen bij het spreken over de ziel; (2) een
voorbeeld van het spreken over de ziel in het drugspastoraat; (3) de huidige context van een
spreken over de ziel; en (4) een kleine geschiedenis van ons spreken over de ziel, inclusief het
woord ziel in de bijbel. Het spreken voor de ziel kan kennelijk niet zonder een spreken over de
ziel. Hoe wordt er over de ziel gesproken?

“Voor het innerlijk geraakt en aangesproken worden door het evangelie én door de noodkreten
van lijdende mensen, beschikken de joodse en christelijke traditie al eeuwen over de term
‘ziel'.” (De Roest, 71) Opvallend is de formulering dat het om een term voor de ziel gaat,
waarbij de status van de ziel zelf niet nader wordt aangeduid. In zijn boek Niets cadeau. Een
filosofisch essay over de ziel spreekt Gerard Visser over drie posities ten aanzien van de ziel.
Het eerste standpunt is die van een metafysische beaming van de ziel waarin men “weet dat de
ziel bestaat en bovendien wat zij behelst.” Het tweede standpunt is die van een naturalistische
ontkenning. “De naturalist ontkent dat er een ziel is en is van oordeel dat het zielsfenomeen
zich volledig uit de natuur laat verklaren.” Beide standpunten, zowel van beaming als
ontkenning, zowel van de metafysicus als van de naturalist, “delen de overtuiging dat het
zielsfenomeen kenbaar is.” Visser pleit voor een derde mogelijkheid, namelijk, een spirituele
terughoudendheid, waarin het bestaan van de ziel (door de filosoof) niet ontkend wordt maar
waarbij het besef aanwezig is “dat het om een voor ons mensen uiteindelijk ondoorgrondelijk
fenomeen gaat.” (Visser, 17-18)

Elders kan Visser zeggen dat de ziel, althans in de Europese filosofie en wetenschap,
gestorven is aan de illusie van haar kenbaarheid. (Visser, 65) Als er in deze tijd sprake is van
een ‘terugkeer van de gestorven ziel’, dan rijst de vraag in welke vorm de ziel terugkeert.

Het boek van De Roest opent met een romantische ziel in een metafoor van water in een citaat
van Goethe. (De Roest, 7) De metafoor wordt weerspiegeld op de voorkant van het boek,
waarop een godshuis in Holysloot, vlak bij Amsterdam, weerspiegeld wordt in het water.
Godshuis en ziel horen al eeuwen bij elkaar, stelt De Roest met een verwijzing naar Psalm 62.
“Alleen bij God is stilte voor mijn ziel.” Beeld én beeldspraak zijn beide duidelijk herkenbaar.

In de ecclesiologie van De Roest neemt de uiterlijke herkenbaarheid van de kerk af. Dat is
overigens een keuze in zijn ontwerp. Kerkplekken zijn niet meer altijd aan de buitenkant te
herkennen. Grachtenhuizen weerspiegeld in het woelend water van de Prinsengracht in
Amsterdam kunnen dat verbeelden. Alsof de moderne stadsziel meer vervorming kent dan het
romantische beeld uit Holysloot. De Roest zoekt juist kerkplekken voor opgejaagde zielen. De
vraag is wie of wat heeft ze opgejaagd? Is de terugkeer van de gestorven ziel het uittreden van
de mens uit de opgejaagdheid dat hij aan zichzelf te wijten heeft? Ausgang des Menschen aus
seiner selbstverschuldeten Gehetztheit. Of biedt het een uitlaatklep voor de ziel zodat wij deze
overspannen maatschappij overeind kunnen houden?

Ik constateer in ieder geval dat de ziel niet meer de oude is. Vroeger keek de ziel neer op het
lichaam. Nu is de ziel blij als zij met het lichaam mag meedoen in sacred dans en bibliodrama.
Vroeger bood de ziel onderdak aan het geweten. Nu wil men het moralisme uit de buurt van de
ziel houden. Vroeger waren affecten en emoties mogelijk schadelijk voor de ziel. Nu zijn
affecten beste maatjes met de ziel. Vroeger kon de ziel zelfstandig denken en haar eigen
bestaan vaststellen. Nu beslissen anderen over haar bestaan en doet de ziel andere dingen,
zoals verlangen, dorsten, vliegen, én in verlegenheid raken. Op dat laatste wil ik de nadruk

Handelingen


http://www.phoca.cz/phocapdf

Schildpad en trekvogel. Over de ongelijktijdigheid van zielen - Martin Walton

leggen, want dat is in de literatuur onderbelicht. De ziel is verlegen en wordt in verlegenheid
gebracht. Dat ligt niet alleen in de spirituele terughoudendheid die Visser tegenover haar
bepleit. Het ligt ook in de nieuwe bepaling van haar inhoud. De relatie van de ziel met het
lichaam en met emoties is er op vooruit gegaan, maar met de ratio en de wetenschap en de
moraal is een verwijdering tot stand gekomen. De vraag zou gesteld kunnen worden of mensen
in de huidige tijd nog dezelfde ziel als mensen vroeger hebben? De ziel weet soms niet meer
wat zij mag of moet.

Alles wat tegenwoordig over God gezegd wordt zou men ook op de ziel kunnen toepassen. ‘Ik
geloof dat er iets is.” ‘Geloven in een ziel die niet bestaat maar gebeurt.” Vroeger waren God
en de ziel bondgenoten. Nu zijn ze lotgenoten geworden. Ik kan de geschiedenis van deze
transformatie nu niet natrekken, maar de vraag rijst hoe wij de terugkeer van de gestorven ziel
zelf ensceneren, wat er in onze constructies, deconstructies en reconstructies van de ziel
steeds gewonnen wordt en verloren gaat. Als de maatschappij individualiseert, wordt de ziel
mee geindividualiseerd. Wil de ziel dat wel? Hoewel de mens van de ziel voor zijn waardigheid
afhankelijk is (Visser, 115 e.v.), gebruikt de mens de ziel voor van alles.

Dat wordt zichtbaar aan allerlei metaforen voor de ziel die, naast het water van Goethe, door De
Roest genoemd worden. “De ziel wordt vergeleken met de volgende beelden: brug, boog, pijl,
schaaldier, duif, hert, vogel, vlinder, vuur, water, lucht, adem, taal, muziek, droom, passage.”
(De Roest, 89) Dit typische citaat is exemplarisch voor de theologische methode van De Roest.
Hij verzamelt en brengt bijeen. Hij wil, namelijk, inclusief denken en dingen aan elkaar
verbinden. Hij denkt, dus, fundamenteel en consequent complementair. Zo krijgt de lezer in
hoofdstuk 2 in vogelvlucht allerlei beelden, allerlei historische en huidige gezichtspunten met
betrekking tot de ziel gepresenteerd. De ruimte die De Roest daarmee schept is verfrissend en
bevrijdend.

Tegelijk rijst de vraag: Wat is de ziel als zij alles kan zijn? Had de auteur niet wat meer kunnen
onderscheiden en wegen? Als illustratie bied ik een onderscheiding tussen twee ‘zielstypen’,
de ‘schildpad’ en de ‘trekvogel’.

Schildpad

Inkeer
Geborgenheid
Thuis
Herinnering
Gedenken

Trekvogel

Pelgrimage
Vrijheid
Buitenlucht
Fantasie

Handelingen


http://www.phoca.cz/phocapdf

Schildpad en trekvogel. Over de ongelijktijdigheid van zielen - Martin Walton

Hopen

Beide beelden kunnen fungeren op zielsniveau, dat wil zeggen als metafoor voor diepe
spirituele verlangens van een mens. Maar die verlangens kunnen meervoudig en zelfs
tegenstrijdig zijn. De schildpad streeft naar inkeer, de trekvogel naar pelgrimage. Thuis vindt de
schildpad geborgenheid. In de buitenlucht zoekt de trekvogel vrijheid. De schildpad kan oud
worden met herinneren en gedenken. De trekvogel loopt (of vliegt) risico met een hang naar
fantasie en hoop. Biedt een complementair denken voldoende om met de verschillen en de
polaire spanningen om te gaan?

Wat blijft is dat er veel (onopgeloste) ongelijktijdigheid tussen zielen kan spelen. De vraag is of
vele kerkelijke conflicten zich niet voordoen omdat men moeilijk op zielsniveau kan
communiceren over de verschillen en de ongelijktijdigheid. De verschillen opsommen, of ruimte
voor diversiteit en complementariteit bepleiten is dan ontoereikend. Men zal wegen en woorden
moeten vinden, tijd en ruimte én taal, om over die verschillen en hun mogelijke gevolgen te
kunnen communiceren. Rondom het sluiten van kerkgebouwen, bijvoorbeeld, kan het probleem
zich voordoen dat de verschillende bindingen met een gebouw een weerspiegeling zijn van
verschillende behoeften en verlangens van de afzonderlijke zielen. De communicatie daarover
vraagt geen buitengewone taal maar wel wat graafwerk en verbeelding.

“De ziel kan zich buigen, vervuld raken met weemoed, stil zijn, bedroefd zijn en onrustig,
blijdschap smaken, genieten, door angst bevangen zijn, bezwijken, loven , gewond zijn,
schreeuwen, verlangen, hongerig zijn, dorsten, versmelten, vertrouwen, belaagd worden, kracht
ontvangen, verkwikt zijn, weten, enz.” (De Roest, 94) Dit is weer een typisch citaat, deze keer
over de ziel in de psalmen. Het spreken van Henk de Roest over de ziel kan wellicht als
psalmistisch aangeduid worden. Hoogte, diepte, benauwdheid, bevrijding. Ook hier wordt ruimte
geschapen en een geweldige spanningsboog getrokken. Opnieuw is de benadering
complementair en bijeenhoudend. Opnieuw is de vraag of het wat scherper kan? Twee
voorbeelden.

Om uws naams wil, ENE,

doe mij leven, rechtvaardige,

gun mijn ziel uittocht uit benauwing!
Psalm 143, 11

In hoofdstuk 3 spreekt De Roest over een Paulinistische spiritualiteit voor de gemeente. Mijn
vraag is of een spiritualiteit van de zaligsprekingen niet veel nauwer aansluit bij de ziel van de
psalmist? In de zaligsprekingen spreekt Jezus niet alleen over het vermogen om geraakt te
worden, maar tot mensen die reeds geraakt en gekwetst zijn. Tot schildpadden die op de lijst
van bedreigde diersoorten staan. Tot trekvogels die hun broedplaatsen verstoord vinden.
Tegelijk bekrachtigt Jezus diezelfde gekwetste en bedreigde mensen. In de spiritualiteit van de
zaligsprekingen worden gekwetsten in hun kracht erkend en performatief tot een nieuw
leerlingschap van gelijken gesmeed. Anders gezegd, de ziel is niet alleen het vermogen om
geraakt te worden of om door de lijdende mens aangesproken te worden. De ziel is het spreken
van de zachtmoedigen zelf, het verzet van de armen, het schreeuwen van wie honger heeft, het
lied van de dorstigen, het openbaren van de pijnplekken.

Wat buig je je neer, mijn ziel,

Handelingen


http://www.phoca.cz/phocapdf

Schildpad en trekvogel. Over de ongelijktijdigheid van zielen - Martin Walton

en kreun je over mij?
Psalm 42, 6

Typisch voor de psalmen is dat de psalmist met de eigen ziel kan spreken. Zijn (of haar) eigen
ziel is, net als een medemens, een hulp en tegenover. Het spreken over de ziel berust mijns
inziens in de ervaring dat een mens niet met zichzelf samenvalt én naar overeenstemming met
zichzelf zoekt. Een huis voor de ziel waar het goed vertoeven is, vraagt om een huis waar dit
innerlijk gesprek vorm kan krijgen.

De Roest draagt in Een huis voor de ziel veel en goed bruikbaar materiaal aan voor het
innerlijke en tussenmenselijke gesprek over en vanuit de ziel. Daar ben ik hem dankbaar voor.
Ik hoop dat ik aan de vormgeving van dat gesprek heb kunnen bijdragen door ten eerste te
wijzen op de ongelijktijdigheid van zielen en wat dat voor het gesprek kan betekenen. In de
tweede plaats lijkt het mij van belang om vanuit een spiritualiteit van de zaligsprekingen de
actuele kracht van gekwetste zielen te onderkennen.

Ik zoek een zee
waarin ik zie

hoe een ziel kan zijn.
Ik zoek een hemel
die spiegelt

wat ik mag hopen.
Een aarde

die mijn gevoelen draagt.
Een spiegel zoek ik
waarin ik zie

wie.

Martin Walton is universitair docent geestelijke verzorging aan de Protestantse Theologische
Universiteit, vestigingen Kampen en Utrecht

Literatuur

Roest, H. de (2010). Een huis voor de ziel: gedachten over de kerk voor binnen en buiten.
Zoetermeer: Meinema.

Visser, G. (2009). Niets cadeau. Een filosofisch essay over de ziel. Nijmegen:
Thijmgenootschap/Valkhof Pers.

Tellegen, T. (2002) Wie A zegt. Amsterdam: Querido.

Bijbelcitaten: P. Oussoren, vertaler, (2004) De Naardense bijbel, Vught: Skandalon.

Foto ‘Witte Kerk Holysloot’: S. Joosten, omslagillustratie van het boek van De Roest, Een huis
voor de ziel.

Foto ‘Prinsengracht, Amsterdam’: H. Hirsch, www.hannabhirsch.nl.

Foto ‘Waddenzee’: H. Hirsch, www.hannahirsch.nl.

Gedicht ‘Ik zoek een zee’: M. Walton.

Tekeningen ‘Schildpad & Trekvogel: M. Walton.

Handelingen


http://www.hannahirsch.nl/
http://www.hannahirsch.nl/
http://www.phoca.cz/phocapdf

Schildpad en trekvogel. Over de ongelijktijdigheid van zielen - Martin Walton

Handelingen


http://www.tcpdf.org
http://www.phoca.cz/phocapdf

