
Contemporaine cultuurdragers, hun culturele waarden en communicatiestijlen - Lourens Minnema
 

Levensbeschouwelijke vorming, een vak apart in het Hoger Onderwijs

In bepaalde opleidingen is ‘levensbeschouwing’ een apart vak, soms een verplicht onderdeel,
soms een keuzevak in de vrije ruimte. Doorgaans wordt ‘levensbeschouwing’ echter niet
geassocieerd met het beoefenen van een vak, maar met het bekende verschijnsel dat mensen
nu eenmaal meningen hebben over de waarde en betekenis van het leven. Dat je daar een vak
van zou kunnen maken en daaraan zelfs een eigen beroepsopleiding kunt wijden, dat is minder
bekend en maakt het vak ‘levensbeschouwing’ toch wel tot een vak apart. Wat kan de
meerwaarde van dit vak en van een opleiding als Levensbeschouwelijke Vorming zijn?

Het klinkt misschien als een woordspelletje, maar dit vak en deze opleiding gaan nu juist over
zulke uiteenlopende vragen als ‘Wat is de meerwaarde van een vak?’ en ‘Wat is de waarde
van het leven?’ maar vooral ook ‘Hoe hangt het antwoord van beleidsmakers en
schoolbesturen op de eerste vraag ‘Wat is de meerwaarde van een vak?’ samen met hun
levensbeschouwelijke antwoord op de tweede vraag ‘Wat is de waarde van het leven?’ Hoe
hangt de waarde van het één samen met de waarde van het ander? Beleidsmakers, docenten
en studenten brengen uiteenlopende waarden naar voren, en dat kan tot chaos en eindeloze
conflicten leiden, maar toch, zo claimen de docenten van het vak ‘Levensbeschouwing’, zit
daar samenhang in. Waarden hangen samen, vormen samen waardenpatronen die je kunt
herkennen zoals je kristalstructuren kunt herkennen. Het ene waardenpatroon is het andere
niet. En de ene religie of cultuur vertoont een ander waardenpatroon dan de andere religie of
cultuur.
In deze bijdrage gaat het om de vraag: Welke waardenpatronen bepalen hoe belangrijk het vak
‘Levensbeschouwing’ en de opleiding ‘Levensbeschouwelijke Vorming’ worden gevonden
binnen het Hoger Onderwijs, en op welke manier de waarde of meerwaarde daarvan dan wordt
ingevuld? Doorslaggevend voor het beantwoorden van deze vraag zijn mijns inziens niet de
religieuze, maar de culturele waardenpatronen. De verschillen tussen traditionele, moderne en
postmoderne culturen zullen hier dienen als mijn verklaring voor de verschillen in
waardebepaling van het vak en de opleiding. Ook inhoudelijke verschillen in de manier waarop
vak en opleiding worden ingevuld kunnen zo zichtbaar gemaakt worden. Per opleiding en per
docent worden andere waarden ingezet.

 

De noodzaak van algemene vorming

Voor alle Hoger Onderwijs-opleidingen geldt tegenwoordig, dat hun programma-aanbod
beroepsgericht moet zijn. Specifieke arbeidssectoren in de samenleving vergen berVoor alle
Hoger Onderwijs-opleidingen geldt tegenwoordig, dat hun programma-aanbod beroepsgericht
moet zijn. Specifieke arbeidssectoren in de samenleving vergen beroepsspecifieke
competenties. Vanuit de arbeidsmarkt gezien mag van Hoger Onderwijs-instellingen worden
verwacht, dat zij inzetten op het aanleren van functioneel afgebakende vaardigheden en
waarden (zoals efficiëntie), dat zij opleiden tot een functioneel pakket van beroepsspecifieke
kwalificaties en het bijbehorende functieprofiel.
Vanuit het onderwijs gezien is een dergelijke benadering in twee opzichten ontoereikend. Ten
eerste is het onderwijsveld zo georganiseerd, dat Hoger Onderwijs-opleidingen elkaar moeten
beconcurreren. Hun programma-aanbod moet studentgericht en profielgericht zijn om

Handelingen

Phoca PDF

http://www.phoca.cz/phocapdf


Contemporaine cultuurdragers, hun culturele waarden en communicatiestijlen - Lourens Minnema
 

voldoende studenten te kunnen aantrekken. De onderwijspraktijk wijst uit, dat een opsomming
van beroepsspecifieke kwalificaties ontoereikend is om wervende profielen te etaleren en
potentiële studenten te verleiden. Ten tweede is het onderwijs als toegangspoort tot de
samenleving zo gepositioneerd, dat Hoger Onderwijs-opleidingen moeten bijdragen aan de
sociale cohesie van de samenleving als geheel. Hun programma-aanbod moet inzetten op het
aanleren van functie-overstijgende vaardigheden en waarden (zoals ‘democratisch
burgerschap’). Hun aanbod moet maatschappijgericht zijn.
Laten we met het tweede punt beginnen, de maatschappijgerichtheid van het onderwijs. Voor
het aanleren van functie-overstijgende vaardigheden en waarden werd sinds de negentiende
eeuw (Humboldt) in het onderwijs een beroep gedaan op het Verlichtingsidee van Bildung.
Bildung staat voor ‘algemene vorming’ in de humanistische betekenis van bevrijding van
autoritaire en onderdrukkende oepsspecifieke competenties. Vanuit de arbeidsmarkt gezien
mag van Hoger Onderwijs-instellingen worden verwacht, dat zij inzetten op het aanleren van
functioneel afgebakende vaardigheden en waarden (zoals efficiëntie), dat zij opleiden tot een
functioneel pakket van beroepsspecifieke kwalificaties en het bijbehorende functieprofiel.
Vanuit het onderwijs gezien is een dergelijke benadering in twee opzichten ontoereikend. Ten
eerste is het onderwijsveld zo georganiseerd, dat Hoger Onderwijs-opleidingen elkaar moeten
beconcurreren. Hun programma-aanbod moet studentgericht en profielgericht zijn om
voldoende studenten te kunnen aantrekken. De onderwijspraktijk wijst uit, dat een opsomming
van beroepsspecifieke kwalificaties ontoereikend is om wervende profielen te etaleren en
potentiële studenten te verleiden. Ten tweede is het onderwijs als toegangspoort tot de
samenleving zo gepositioneerd, dat Hoger Onderwijs-opleidingen moeten bijdragen aan de
sociale cohesie van de samenleving als geheel. Hun programma-aanbod moet inzetten op het
aanleren van functie-overstijgende vaardigheden en waarden (zoals ‘democratisch
burgerschap’). Hun aanbod moet maatschappijgericht zijn.
Laten we met het tweede punt beginnen, de maatschappijgerichtheid van het onderwijs. Voor
het aanleren van functie-overstijgende vaardigheden en waarden werd sinds de negentiende
eeuw (Humboldt) in het onderwijs een beroep gedaan op het Verlichtingsidee van Bildung.
Bildung staat voor ‘algemene vorming’ in de humanistische betekenis van bevrijding van
autoritaire en onderdrukkende structuren en emancipatie van het individu en van de burgerlijke
klasse, en later ook van de arbeidersklasse, door het bevorderen van het eigen kritische
oordeelsvermogen en van de eigen vrije wilsbeschikking. Bildung betekent vormgeving.
Centraal staat het van binnenuit vormgeven van zichzelf als een unieke en integrale
persoonlijkheid en als ondeelbaar onderdeel van de maatschappij. De maatschappij is de
grotere sociale eenheid. Nog omvattender is het Romantische kader van het geestelijk
vormgeven van de wereld als geheel (Herder).1 Gaandeweg werd ‘algemene vorming’ een
elitaire en a-politieke privé-aangelegenheid van de gegoede burgerij, en als zodanig afgesplitst
van de beroepsvorming van arbeidersjongeren.2 De samenhang tussen individuele
zelfontplooiing en maatschappelijke emancipatie van alle groepen in de samenleving ging
daarmee verloren. De Angelsaksische invulling van ‘algemene vorming’, education, is
oorspronkelijk veel traditionalistischer dan de Duits-idealistische invulling. Anton van Harskamp
laat zien, dat educatie daar geen zaak was van vormgeving van zichzelf van binnenuit, maar
een kwestie van inwerking van de traditie op het nog ongevormde zelf dat zich invoegt in de
traditie die het zich toeëigent.3 Dit aanvankelijke verschil tussen Bildung en education is
overigens ingehaald door de latere opkomst en verspreiding van het sociaal constructivisme,
dat Van Harskamp elders aanwijst als “het heersende regime” (van zelfsturing) “voor onderwijs
en vorming”.4 Walter Bender heeft erop gewezen, dat de oorspronkelijke klassieke opvatting

Handelingen

Phoca PDF

http://www.phoca.cz/phocapdf


Contemporaine cultuurdragers, hun culturele waarden en communicatiestijlen - Lourens Minnema
 

van Bildung fundamenteel verschilt van de functionalistische nadruk op professionele
‘kwalificering’, die sinds de zestiger jaren de boventoon voert.5 ‘Algemene vorming’ wordt
sindsdien, aldus Bender, eerder gezien als mogelijke aanvulling op de noodzakelijke
beroepskwalificering dan als noodzakelijke basis voor een mogelijke beroepskwalificering. Het
idee van ‘algemene vorming’ wordt dan economisch benaderd in termen van toegevoegde
waarde in een flexibele arbeidsmarkt: mensen met algemene vorming als menselijk kapitaal,
met een grotere vaardigheid om zich zonder al te veel kritiek aan te passen aan de eisen van
de markt en om flexibel te worden ingezet door het Human Resources Management; mensen
als een bron waaruit managers putten.
Cultureel gezien heeft de economie niet alleen bezit genomen van ons functioneren op de
werkvloer, maar ook van ons functioneren in onze vrije tijd, in de politiek en in het onderwijs:
onze productiemaatschappij is een consumptiemaatschappij geworden, onze keuzes zijn een
kwestie van smaak en onze studenten een lastig tevreden te stellen klantenkring.6 Arbeid wordt
niet langer gezien als een plicht en een last, maar als een keuze en een lust. Studeren, een
vorm van werken, is je eigen keuze, dus je gáát er helemaal voor, maar het is ook voor je eigen
behoeftenbevrediging, dus studeren moet wel aantrekkelijk zijn en leuk blijven, zonder al te veel
inspanning.7 Kennis is dan niet langer het product van studenten die hard hebben gewerkt om
zich deze kennis te kunnen toeëigenen, maar het product van docenten die dit product moeten
zien te verkopen aan consumerende studenten die kennis inkopen en via ingevulde
evaluatieformulieren invulling geven aan hun voorkeuren en afkeuring omtrent de aankoop en
kwaliteit van het product. Studenten zien hun eigen vorming eerder als vrijblijvende toeëigening
dan als vervreemdende zelfverwerkelijking. Zij beschouwen zichzelf als deskundig, want zij
kennen immers hun smaak en zijn dus kritisch. Bovendien wordt hun vermeende deskundigheid
als mondigheid geprezen, want de klant is koning. Ook hier geldt de breuk met de Verlichting.
Het kritische oordeelsvermogen van klanten verschilt fundamenteel van het emancipatorisch
bedoelde kritische vermogen van burgers zoals de Verlichting dit dacht te bevorderen toen het
humanistische ideaal van ‘algemene vorming’ werd gecultiveerd. Met deze observaties zijn we
intussen volop bij het eerste punt, de studentgerichtheid van het onderwijsaanbod. Studenten
kunnen gecharmeerd zijn van het idee van ‘algemene vorming’ als mogelijke aanvulling op de
noodzakelijke beroepskwalificering, zolang zij deze ‘vrije ruimte’ zelf mogen invullen en zolang
zij het kennisaanbod mogen evalueren zonder er zelf al te hard voor te werken. Maar dan rijst
toch de vraag: vormen studenten zich een oordeel over het onderwijsaanbod op basis van hun
algemene vorming óf op basis van hun primaire behoeftenbevrediging? Wordt de algemene
vorming gemeten aan de individuele behoeftenbevrediging of omgekeerd?

 

De meerwaarde van levensbeschouwelijke vorming

Levensbeschouwelijke vorming in het Hoger Onderwijs moet zowel beroepsgericht als
studentgericht, maar vooral maatschappijgericht en persoonsgericht. Inhoudelijk is
levensbeschouwelijke vorming immers gericht op een algemene vorming, die heel de
samenleving en heel de persoon op het oog heeft. Een student als persoon is meer en
waardevoller dan de functiekwalificaties die de arbeidsmarkt van haar of hem vraagt. Een
samenleving is meer en waardevoller dan waar de student als consument op zit te wachten.
Dáár oog voor krijgen is een waarde op zich, en in hoge mate een emancipatorische waarde.
Levensbeschouwelijke vorming thematiseert kritisch (d.w.z. als niet-vanzelfsprekend) de wijzen

Handelingen

Phoca PDF

http://www.phoca.cz/phocapdf


Contemporaine cultuurdragers, hun culturele waarden en communicatiestijlen - Lourens Minnema
 

waarop de samenleving en de persoon als geheel vorm krijgen, inclusief de
levensbeschouwingen van waaruit dat allemaal gebeurt. De grotere samenhangen onder de
aandacht brengen, als integraal onderdeel van beroepsvorming, daarin is mijns inziens de
meerwaarde gelegen van wat levensbeschouwing als algemene vorming te bieden heeft.

 

Cultuurdragers, communicatiestijlen en waardenoriëntaties

Docenten Levensbeschouwing zijn per definitie cultuurdragers. Van welke cultuur, dat blijkt uit
de specifieke kernwaarden die zij cultiveren. Maar dat blijkt ook uit de wijze waarop zij
cultuurdrager zijn. Op die vormen van cultuurdragerschap wil ik hier kort ingaan, omdat ze alles
te maken hebben met corresponderende communicatiestijlen en waardenoriëntaties.
Ik onderscheid drie typen, een onderscheiding gebaseerd op mijn analyse van verschuivingen
in het cultuurbegrip binnen de culturele antropologie.8 Het gaat om drie typen van
cultuurpatronen, die historisch gezien zich na elkaar hebben ontwikkeld, maar die in de huidige
samenleving naast elkaar bestaan en op elkaar inwerken:

Tabel 1 (klik hier)

 

Met deze drie benaderingen van ‘cultuur’ corresponderen drie verschillende
communicatiestijlen en waardenoriëntaties:

1. De traditionele cultuurdrager wordt aangesproken op wat er van iemands rol verwacht wordt;
monumentaal imponerende representativiteit en gehoorzaamheid op basis van
vanzelfsprekende en moedwillige identificatie met de traditie.
In termen van waardenoriëntatie en levensbeschouwelijke vorming is de ideale onderwijspraktijk
die van ‘waardenoverdracht’ (in de zin van nieuwe aanplant van voorgegeven waarden) en
‘monoreligieuze vorming’ (in de religieuze zin van inwijding in de eigen religie).

2. De moderne cultuurdrager wordt aangesproken op de kritisch-vernieuwende bijdrage die een
mondig individu zou moeten leveren aan het algemeen welzijn; zelfdisciplinerende vrijheid en
verantwoordelijkheid op basis van een zelfbewuste en betrokken positiebepaling in het
maatschappelijk veld.
In termen van waardenoriëntatie en levensbeschouwelijke vorming is de ideale onderwijspraktijk
die van ‘waardenverheldering’ (in de zin van bewustmaking van “inconsistenties” tussen de
eigen waarden onderling en “correctie” daarvan “met het oog op optimalisering van het
waarderingsproces” [Van der Ven, 1985, pp. 42-46]), ‘waardenontwikkeling’ (in de zin van
toegroeien naar ingewikkelder niveaus van eigen en andermans waardenhantering) en
‘multireligieuze vorming’ (in de seculiere zin van gelijke behandeling van verschillende religies
op basis van gelijkwaardigheid van elk afzonderlijk binnenperspectief en op basis van
antropologische vergelijkbaarheid als buitenperspectief).

3. De postmoderne cultuurdrager wordt aangesproken op het persoonsgebonden en
budgetgebonden recht op eigen keuzes in een onoverzichtelijk veld van vele mogelijkheden;

Handelingen

Phoca PDF

http://www.phoca.cz/phocapdf


Contemporaine cultuurdragers, hun culturele waarden en communicatiestijlen - Lourens Minnema
 

verleidelijk zich profilerende assertiviteit en inzetbaarheid op basis van eigenmachtige en
vrijblijvende voorkeuren binnen het marktaanbod.
In termen van waardenoriëntatie en levensbeschouwelijke vorming is de ideale onderwijspraktijk
die van ‘waardenrelativering’ en ‘waardencommunicatie’ in een wereld van
‘waardenrelativisme’ (‘waardenrelativering’ en ‘waardencommunicatie’ in de zin van
uitgesproken problematisering en interactieve afstemming van de onvanzelfsprekendheid en
variëteit van ieders waarden met het oog op een attitude van wederzijds respect en met het oog
op stimulering van ieders inbreng in het communicatieproces) en ‘interreligieuze vorming’ of
‘interlevensbeschouwelijke vorming’ (in de levensbeschouwelijke zin van werken aan eigen
vorming op basis van dialogische uitwisseling van perspectieven en existentiële blootstelling
aan andermans vorming).9

Tabel 2 (klik hier) 

 

Moderne en postmoderne waarden en normen

Mogen we uit het voorafgaande concluderen, dat traditionele en moderne cultuurpatronen
achterhaald zijn en dat we geen andere keuze hebben dan allemaal postmodern te worden?
Zijn ‘waardencommunicatie’ en ‘interreligieuze vorming’ de nieuwe norm? Mijns inziens blijkt
uit deze onderwijsidealen hoezeer het onderwijs een moderne instelling is gebleven in plaats
van geworden tot een postmodern instituut. Want waartoe zou men ‘waardencommunicatie’
als ideaal cultiveren of als norm hanteren, d.w.z. de eigen waarden moeten afwegen en
beargumenteren tegenover anderen, tenzij met het oog op verantwoordelijkheid voor de
samenleving als geheel? Waartoe zou men ‘interreligieuze vorming’ als ideaal cultiveren of als
norm hanteren, d.w.z. de eigen religie in gesprek moeten brengen met andere religies, tenzij
met het oog op sociale cohesie als een sociaal contract tussen alle bij integratie
belanghebbende betrokkenen? Dat zijn moderne waarden en normen, geen postmoderne. Een
strikt postmoderne benadering zou ‘waardencommunicatie’ inruilen voor ‘waardenrelativisme’
en ‘interreligieuze vorming’ voor ‘multiculturele vorming’ (in de zin van “ieder voor zich” en
“voor elk wat wils”). Postmoderne waarden zijn niet bindend genoeg voor een moderne
instelling als het onderwijs. Moderne waarden daarentegen zijn bindend zoals een contract
bindend is. Typisch modern is bijv. het idee, dat leerlingen worden geacht zgn. ‘leercontracten’
te hebben gesloten met hun school. Dit idee verschilt mijns inziens niet principieel van
Rousseau’s moderne model van de samenleving als een contrat social dat individuele burgers
verondersteld worden met elkaar te zijn aangegaan als politiek bindmiddel.10 Ook het denken in
termen van het ‘zelfwerkzaam ontwikkelen van competenties onder begeleiding van de docent
als coach’ is in die zin modern, dat leren niet wordt gezien als een communicatieproces maar
als een productieproces, ditmaal niet het productieproces van de zich verdienstelijk makende
leraar maar dat van de ondernemende leerling die investeert in haar of zijn eigen ontwikkeling
en toekomst. Deze manier van denken is echter postmodern, voor zover de leerling
ongebonden kennis inkoopt bij de school als leverancier.
Doch laten we terugkeren naar de noties ‘waardencommunicatie’ en ‘interreligieuze vorming’.
Dit zijn hoogst moderne idealen onder de condities van een postmoderne cultuur waarin zelfs
traditionele praktijken als ‘waardenoverdracht’ en ‘monoreligieuze vorming’ tot de
mogelijkheden behoren zolang deze maar ‘bespreekbaar’ blijven en het grotere veld van

Handelingen

Phoca PDF

http://www.phoca.cz/phocapdf


Contemporaine cultuurdragers, hun culturele waarden en communicatiestijlen - Lourens Minnema
 

mogelijkheden niet gaan domineren. ‘Modern’ is en blijft de norm, zo lijkt het. En toch zijn
noties als ‘waardencommunicatie’ en ‘interreligieuze vorming’ tegelijkertijd ook hoogst
postmodern van aard. Centraal staat ieders afzonderlijke inbreng, en niet de maatschappelijke
emancipatie van groepen. Die eigen input wordt bovendien gezien als modegevoelige
uitdrukking van willekeurige keuzes of als veranderlijke keuzeverplichtingen onder druk van
wisselende omstandigheden, en niet als geestelijke vormgeving van langdurige innerlijke groei.
De nadruk op wederzijds respect moet het consumentenrecht op eigen keuze veiligstellen
tegenover de beperkende inmenging van medeconsumenten. Niet de functionaliteit van
waarden en normen staat voorop, maar de communicabiliteit ervan. Waarden en normen zijn
niet in de eerste plaats maatschappelijk nuttig maar interactief inzetbaar, niet normatief legitiem
maar evaluatief bespreekbaar.

 

Religies en interreligieuze vorming

Het is de postmoderne cultuur, die religies het model van interreligieuze vorming opdringt.
Religies zelf houden zelden van interreligieuze vorming. Monotheïstische religies zijn van nature
geneigd tot monoreligieuze vorming. Polytheïstische religies zijn van nature geneigd tot
religieuze taakverdeling. Meestal zijn alleen religieuze randgroepen en randfiguren interreligieus
ingesteld. Dat is verklaarbaar uit één van de meest cruciale functies van religie: het verschaffen
van duidelijk markeerbare identiteit. ‘Inter’ daarentegen riskeert vervagende grenzen,
vloeiende overgangen, schuivende panelen. Zoals dieren beschikken over territoriumdrang en
over competitiedrang om hun plek te verdedigen en hun plaats in de sociale rangorde te
bepalen, zo beschikken mensen over symbolische locaties (‘loci’) en brandpunten (‘foci’) om
hun identiteit te nestelen, aldus Hans Mol.11 Talloze vormen doen dienst als symbolische loci en
foci van identiteit. Maar juist omdat het om identiteit gaat, staat er veel op het spel dat verdedigd
of verstevigd moet worden. Identiteit wordt immers bedreigd door verandering en aanvallen van
buitenaf en door verzwakking en verandering van binnenuit. ‘Identiteit’ staat voor vastigheid,
houvast, duidelijkheid, stevigheid, stabiliteit, veiligheid. De symbolische identiteit die mensen
zich aanmeten vormt daarop geen uitzondering. Maar mensen voelen op voorhand aan, dat hun
symbolische identiteit erg vatbaar is voor en onderhevig is aan verandering, verzwakking,
slijtage en zelfs vernietiging, tenzij ze hun symbolische identiteit steeds opnieuw verstevigen en
stabiliseren. Binnen de menselijke cultuur is er één instituut, dat zich hierin heeft
gespecialiseerd: religie. Religie heeft als specialiteit het consolideren en stabiliseren van
symbolische identiteit, vooral in crisissituaties die desintegrerend en desoriënterend, en dus
identiteitsbedreigend zijn. Religie, aldus Mol, sacraliseert identiteit, verklaart identiteit heilig,
maakt identiteit tijdloos onaantastbaar. Religie werkt als een immuunsysteem: worden bepaalde
waarden en normen goddelijk verankerd, dan zijn ze niet langer onderhevig aan slijtage, kritiek,
fragmentarisering. Elke religie is een oriëntatiesysteem met een bepaalde waardenoriëntatie
waarvan de kern niet ter discussie staat maar via waardenoverdracht wordt toegeëigend.
Nieuwe Religieuze Bewegingen zoals New Age doen dat misschien minder autoritair dan
traditionele vormen van monotheïsme, maar het uitgangspunt blijft toeëigening en verdieping
van de eigen religie. New Age aanhangers verdiepen zich uitsluitend in sufi-vormen van islam,
nooit in orthodoxe sunni-vormen van islam, want die zijn niet inpasbaar. Omgekeerd zullen
orthodoxe sunni-moslims niet meteen de sufi-traditie omarmen.
En toch ligt de zaak voor jonge Europese moslims genuanceerder. Jonge Europese moslims

Handelingen

Phoca PDF

http://www.phoca.cz/phocapdf


Contemporaine cultuurdragers, hun culturele waarden en communicatiestijlen - Lourens Minnema
 

worden geconfronteerd met zowel monoreligieuze als multireligieuze, interreligieuze en
seculiere vorming, en dat maakt het vinden van een eigen weg naar islamitische identiteit er niet
gemakkelijker op. Anderzijds geldt echter voor islamitische studenten, dat kennisverwerving via
scholing buitenshuis of binnenshuis niet uitsluitend een moderne waarde is. Het permanente
zoeken naar kennis (‘ilm) geldt binnen de islamitische overlevering als een plicht voor zowel
mannen als vrouwen, en daarvan zijn jonge Europese moslims zich alleszins bewust.12

Moslimstudenten kunnen voor hun motivatie en legitimering volop uit de eigen religie putten,
indien zij zich via het onderwijs toegang proberen te verschaffen tot de (post)moderne
samenleving. Zij hebben geen culturele verworteling in het humanistische Bildungsideal nodig,
alleen een Hoger Onderwijs-diploma. Of is deze laatste conclusie toch iets te snel getrokken?
We begonnen met de constatering, dat beroepsgerichte vorming niet zonder algemene vorming
toegang kan verschaffen tot de samenleving. Tot die algemene vorming behoort mijns inziens,
dat zowel humanisten als monotheïsten en New Age aanhangers op enigerlei moment en op
enigerlei wijze, of het nu binnen het kader van monoreligieuze vorming is dan wel binnen de
kaders van multireligieuze of interreligieuze vorming, kennis nemen van elkaars
levensbeschouwelijke verworteling in waarden. Die verworteling in waarden hebben we met
elkaar gemeen. Ook de ongebonden mensen onder ons en de mensen met bindingsangst zijn
hier en daar tijdens hun levensloop verworteld geraakt in bepaalde waarden. De inzet van
levensbeschouwelijke vorming is om al deze waarden op te diepen en in te brengen als een
krachtbron die ons inspireert en vormt.

 

 Lourens Minnema is universitair hoofddocent Vergelijkende Religiewetenschappen aan de
Faculteit Theologie van de Vrije Universiteit en aan het Amsterdam University College, beide te
Amsterdam.
Adres: Dr. Lourens Minnema, Eerste Hugo de Grootstraat 13-H-1, 1052 KL Amsterdam.
E-mail: l.minnema@vu.nl

 

Noten
[1] Lichtenstein, E. (1971). Bildung. In Joachim Ritter (Hrsg.), Historisches Wörterbuch der
Philosophie. Band I (pp. 921-937). Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft.
[2] Jansen, Theo (1994). Gedeelde verschillen: Algemene volwassenenvorming in een
veelvormige wereld (p. 14). ‘s Gravenhage: VUGA Uitgeverij.
[3] Harskamp, Anton van (1996). Vergelijking van de universiteitsconcepties van W. von
Humboldt en J.H. Newman. In 
http://www.bezinningscentrum.nl/teksten/anton/newmanhumbold.htm (bezocht 12 mei 2010).
[4] Harskamp, Anton van (2006). Geloof in de school? Zekerheden en onzekerheden over
religieuze vorming. In Siebren Miedema (red.), Religie in het onderwijs: Zekerheden en
onzekerheden van levensbeschouwelijke vorming (pp. 81-110, met name 97-99). Zoetermeer:
Uitgeverij Meinema.
[5] Bender, Walter (1991). Subjekt und Erkenntnis: Über den Zusammenhang von Bildung und
Lernen in der Erwachsenenbildung (pp. 17-31, met name 24). Weinheim: Deutscher Studien
Verlag.
[6] Vuyk, Kees (1992). De esthetisering van het wereldbeeld: Essays over filosofie en kunst.

Handelingen

Phoca PDF

mailto:l.minnema@vu.nl
http://www.bezinningscentrum.nl/teksten/anton/newmanhumbold.htm
http://www.phoca.cz/phocapdf


Contemporaine cultuurdragers, hun culturele waarden en communicatiestijlen - Lourens Minnema
 

Kampen: Kok Agora.
[7] Korver, Ton (2005). Van plicht naar smaak: De transformatie van het arbeidsethos. In 
Christen Democratische Verkenningen (Amsterdam: Boom Tijdschriften) zomer 2005, 282-292.
[8] In Joanne Martin’s Cultures in Organizations: Three Perspectives. New York/Oxford: Oxford
University Press, 1992, wordt een vergelijkbare drieslag toegepast op organisatieculturen:
‘integratieperspectief’, ‘differentiatieperspectief’ en ‘fragmentatieperspectief’. Over
verschillen tussen moderne en postmoderne cultuur, zie Maffesoli, Michel (1988). Le temps des
tribus: Le déclin de l’individualisme dans les sociétés de masse. Paris: Méridiens Klincksieck.
[9] De vierslag ‘waardenoverdracht’, ‘waardenverheldering’, ‘waardenontwikkeling’ en
‘waardencommunicatie’ is leidend in van der Ven, J.A. (1985). Vorming in waarden en normen
(pp. 38-51). Kampen: Kok Agora; de drieslag ‘waardenoverdracht’, ‘waardenverheldering’ en
‘waardencommunicatie’ is leidend in Mönnink, J. De., Ogg, F. (1993). Opvoeden tot
verantwoordelijkheid: Waardenoriëntatie en de pedagogische opdracht in onderwijs (pp. 32-40).
Kampen: Kok Educatief. De drieslag ‘monoreligieuze vorming’, ‘multireligieuze vorming’ en
‘interreligieuze vorming’ is leidend in Hermans, Chris A.M. (2001). Participerend leren:
Grondslagen van religieuze vorming in een globaliserende samenleving (pp. 357-369). Budel:
Uitgeverij Damon, en in Alii, E.T. (2009). Godsdienstpedagogiek: Dimensies en
spanningsvelden (pp. 78-79). Zoetermeer: Uitgeverij Meinema. In dit laatstgenoemde boek, pp.
76-77, worden de drie bijbehorende godsdienstpedagogische doelen (resp. education into
religion, learning about religion en learning from religion) gekoppeld aan vier
godsdiensttheologische legitimeringskaders: ‘exclusiviteit’, ‘parallelliteit’, ‘essentiële
gelijkheid’ en ‘pluralisme’. Ook Hermans, pp. 361-363, koppelt het seculiere model van
‘multireligieuze vorming’ aan een bepaald type van godsdiensttheologie (‘alle religies zijn
heilswegen die verwijzen naar dezelfde goddelijke Werkelijkheid’), die “men” zou hebben.
[10] Vgl. Oerlemans, J.W. (1988). Rousseau en de privatisering van het bewustzijn: Carrièrisme
en cultuur in de achttiende eeuw. Groningen: Wolters-Noordhoff.
[11] Mol, Hans (1976). Identity and the Sacred: A Sketch for a new social-scientific Theory of
Religion. Oxford: Blackwell.
[12] Reeber, Michel (2005). Petite sociologie de l’islam (pp. 46-48). Editions Milan; Karagül,
Arslan, van de Wetering, Stella (2002). Levensbeschouwing en onderwijs vanuit islamitisch
perspectief. In Edith Brugmans (red.), Cultuurfilosofie: Katholieke, reformatorische,
humanistische, islamitische en joodse reflecties over onze cultuur (pp. 848-861, 876-879, met
name 855). Budel: Uitgeverij Damon; Chebel, Malek (1993). L’imaginaire arabo-musulman (pp.
72-74). Paris: Presses Universitaires de France.

 

Literatuur
Alii, E.T. (2009). Godsdienstpedagogiek: Dimensies en spanningsvelden. Zoetermeer: Uitgeverij
Meinema.
Bender, Walter (1991). Subjekt und Erkenntnis: Über den Zusammenhang von Bildung und
Lernen in der Erwachsenenbildung. Weinheim: Deutscher Studien Verlag.
Chebel, Malek (1993). L’imaginaire arabo-musulman. Paris: Presses Universitaires de France.
Harskamp, Anton van (1996). Vergelijking van de universiteitsconcepties van W. von Humboldt
en J.H. Newman. In http://www.bezinningscentrum.nl/teksten/anton/newmanhumbold.htm
(bezocht 12 mei 2010).
Harskamp, Anton van (2006). Geloof in de school? Zekerheden en onzekerheden over

Handelingen

Phoca PDF

http://www.bezinningscentrum.nl/teksten/anton/newmanhumbold.htm
http://www.phoca.cz/phocapdf


Contemporaine cultuurdragers, hun culturele waarden en communicatiestijlen - Lourens Minnema
 

religieuze vorming. In Siebren Miedema (red.), Religie in het onderwijs: Zekerheden en
onzekerheden van levensbeschouwelijke vorming (pp. 81-110). Zoetermeer: Uitgeverij
Meinema.
Hermans, Chris A.M. (2001). Participerend leren: Grondslagen van religieuze vorming in een
globaliserende samenleving. Budel: Uitgeverij Damon.
Jansen, Theo (1994). Gedeelde verschillen: Algemene volwassenenvorming in een veelvormige
wereld. ‘s Gravenhage: VUGA Uitgeverij.
Karagül, Arslan, van de Wetering, Stella (2002). Levensbeschouwing en onderwijs vanuit
islamitisch perspectief. In Edith Brugmans (red.), Cultuurfilosofie: Katholieke, reformatorische,
humanistische, islamitische en joodse reflecties over onze cultuur (pp. 848-861, 876-879).
Budel: Uitgeverij Damon.
Korver, Ton (2005). Van plicht naar smaak: De transformatie van het arbeidsethos. In Christen
Democratische Verkenningen (Amsterdam: Boom Tijdschriften) zomer 2005, 282-292.
Lichtenstein, E. (1971). Bildung. In Joachim Ritter (Hrsg.), Historisches Wörterbuch der
Philosophie. Band I (pp. 921-937). Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft.
Maffesoli, Michel (1988). Le temps des tribus: Le déclin de l’individualisme dans les sociétés de
masse. Paris: Méridiens Klincksieck.
Martin, Joanne (1992). Cultures in Organizations: Three Perspectives. New York/Oxford: Oxford
University Press.
Mol, Hans (1976). Identity and the Sacred: A Sketch for a new social-scientific Theory of
Religion. Oxford: Blackwell.
Mönnink, J. de., Ogg, F. (1993). Opvoeden tot verantwoordelijkheid: Waardenoriëntatie en de
pedagogische opdracht in onderwijs. Kampen: Kok Educatief.
Oerlemans, J.W. (1988). Rousseau en de privatisering van het bewustzijn: Carrièrisme en
cultuur in de achttiende eeuw. Groningen: Wolters-Noordhoff.
Reeber, Michel (2005). Petite sociologie de l’islam. Editions Milan.
van der Ven, J.A. (1985). Vorming in waarden en normen. Kampen: Kok Agora.
Vuyk, Kees (1992). De esthetisering van het wereldbeeld: Essays over filosofie en kunst.
Kampen: Kok Agora.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

Handelingen

Phoca PDF

http://www.tcpdf.org
http://www.phoca.cz/phocapdf

