
Samen op weg naar verdieping. Christenen en moslims in dialoog - Mijke Jetten
 

Vaak plaatst men interreligieuze educatie binnen de context van de school of kerk.
Daardoor vallen veel dialoogactiviteiten buiten het blikveld. In haar onderzoek kijkt Mijke
Jetten naar vrije, niet vanuit een (religieuze) institutie georganiseerde activiteiten. Zij
richt zich in het bijzonder op de communicatie tussen volwassen christenen en moslims.
Hoe komen zij gezamenlijk tot een verdiepende dialoog? Dit artikel maakt aan de hand
van praktische voorbeelden het belang van gespreksvaardigheden aanschouwelijk.

Een moeizame conversatie

Het is een zonnige woensdagavond in juni. In een Arnhemse moskee hebben zich zes
christenen en zes moslims verzameld. Net als de weken ervoor komen zij samen om het
gesprek met elkaar aan te gaan. Ze hebben ontdekt dat dit niet gemakkelijk is: frustraties,
onbegrip, misvattingen en vooroordelen loeren telkens om de hoek. Moslima Rukan voelt zich
bijvoorbeeld niet begrepen in haar keuze voor het dragen van een hoofddoek. ‘De christenen
wilden het antwoord niet horen en bleven het opnieuw vragen.’ En christen Toos verwoordt
haar teleurstelling: ‘Ik geloof niet dat Jezus gekruisigd is, maar dat betekent niet dat ik geen
christen ben.’ Moslim Adam spreekt voorzichtig zijn hoop uit: ‘Als er waarlijk interesse en
openheid is, als er verschillen maar ook overeenkomsten mogen zijn, dán dragen mensen dat
ook verder uit.’

Gedeelde kenmerken

Opvallend is dat veel dialooggroepen dezelfde problemen ervaren. Groepen kennen natuurlijk
hun eigenaardigheden, en de samenstelling en de lokale situatie hebben een sterke diversiteit
in groepsdynamiek tot gevolg. Toch ontdekken we een aantal gedeelde kenmerken.
Zo is er een groot enthousiasme om het gesprek met elkaar aan te gaan. Met ijver en toewijding
verdiepen deelnemers zich in de ander. Zij willen elkaar beter leren kennen. Wie is de ander?
Wat gelooft hij of zij? Hoe leeft iemand met een andere geloofsovertuiging? Maar ook: welke is
mijn eigen identiteit, in relatie tot deze ander?
Tegelijkertijd is er ook een mate van ongeduld merkbaar. Deelnemers willen een eenduidig
antwoord op de vragen die leven. Dat dialoog bovendien ‘praten over praten’ en luisteren naar
de ander inhoudt, wordt gemakkelijk uit het oog verloren. Een veilige en vertrouwde sfeer
scheppen kost ook tijd. Er moeten afspraken gemaakt worden over het doel van de activiteit en
de omgangsvormen tussen deelnemers, zodat een prettige, ontspannen omgang met elkaar
gewaarborgd is. Bijvoorbeeld: verschillen in opvatting accepteren, elkaar als gelijkwaardig
beschouwen, oprechte belangstelling voor de ander tonen, voor jezelf spreken en elkaar uit
laten spreken. Hoewel christenen en moslims dus met plezier uitkijken naar wederzijdse
geloofsverdieping, verloopt het gesprek zelf soms ongemakkelijk.
Deze ambiguïteit is kenmerkend voor veel dialoogactiviteiten. Het uitwisselen van ervaringen is
niet gemakkelijk. Mensen drukken zich niet helemaal goed uit, of begrijpen niet wat de ander
zegt. Deelnemers vergeten te investeren in gespreksvaardigheden, met miscommunicatie als
gevolg. Er ontstaan verhitte discussies, gesprekken zijn weinig verdiepend of lopen vast.
Daarom is het noodzakelijk te leren communiceren, om zo in de dialoog ruimte voor jezelf en de
ander te creëren. Christen Ria, ook aanwezig in de Arnhemse moskee, verwoordt het als volgt:
‘We gaan te veel in op religieuze onderwerpen en te weinig op gesprekstechnieken. Dat geeft
me soms een ongemakkelijk gevoel. Want wie ben jij nou eigenlijk? Reflecteren op religie – hoe
zit het bij mij en hoe bij jou – vraagt om een serieuze aanpak.’

Handelingen

Phoca PDF

http://www.phoca.cz/phocapdf


Samen op weg naar verdieping. Christenen en moslims in dialoog - Mijke Jetten
 

Communicatieve dimensie

Om een waarlijke dialoog te bevorderen, ontwikkelden we een cursus die deelnemende
christenen en moslims bewustmaakt van het communicatieproces. Concreet geformuleerd: hoe
kan ík mij actief opstellen om de ander te leren kennen en begrijpen, en om mezelf
verstaanbaar te maken? En: wat moet de ánder doen om begrepen te worden, en om mij te
leren kennen en verstaan? Centraal staat het begrip ‘dialogische communicatie’ (Bakhtin).
Een persoon met een andere religieuze overtuiging is altijd in meer of mindere mate een
onbekende. Dialogische communicatie is als een ontdekkingsreis door een onbekend land: we
willen de onbekende ander leren kennen en begrijpen. Wie is deze mens die te midden van ons
woont, in de straat, in de stad, in het land?
We onderscheiden een ‘communicatieve dimensie’ en een ‘religieuze dimensie’ van
dialogische communicatie. Met de ‘communicatieve dimensie’ bedoelen we de manieren van
uitwisseling om de ervaring van de ander te leren kennen. Voorbeelden zijn het stellen van een
vraag, het geven van een mening en het maken van een instemmend geluid of gebaar. Het is
belangrijk dat dialoogpartners gevoeligheid ontwikkelen voor het innemen van en spreken
vanuit verschillende invalshoeken, namelijk vanuit het ‘zelf’ en vanuit de ‘ander’. Het
innemen van het eigen perspectief geeft de spreker de mogelijkheid zijn eigenheid uit te
drukken. Concrete handvatten zijn de taaluitingen ‘onthulling’ en ‘feitelijke bewering’
(Stiles’ Verbal Response Modes). En door het perspectief van de ander in te nemen, is het
mogelijk het anders-zijn van de ander te verstaan. Hiervoor zijn de taaluitingen ‘open vraag’
en ‘reflectie’ goede handvatten (Stiles’ Verbal Response Modes).
In de moskee in het Arnhemse kijken de samengekomen christenen en moslims kritisch naar
hun eigen spreken. Ter oefening observeren ze een gesprek, waarin een vrijwilliger
geïnterviewd wordt over het winnen van een prijs voor het beste interreligieuze initiatief. Al snel
wordt duidelijk dat het taalgebruik – de specifieke formulering die de sprekers gebruiken – het
verloop en de sfeer van het gesprek sterk beïnvloedt. Het oefenen met concrete
gespreksvaardigheden maakt deelnemers bewust van de kracht van taal.

Christen Joris: ‘Een goede tip bij het stellen van een open vraag zijn de vijf w’s: wie,
wat, waar, waarom en welke. Je kunt vragen: wat is de reden dat jij thuis bidt? Dan kan
de ander daarop ingaan.’ Moslim Yusuf: ‘Het valt me op dat Marga vragen stelt die
leiden tot het opnoemen van feiten, niet tot het doen van persoonlijke onthullingen.
Khaled probeert juist onthullingen los te krijgen door in te gaan op Marga’s persoonlijke
ervaringen.’ Moslim Khaled: ‘Het is niet vanzelfsprekend een goede vraag te
formuleren. Het vragen naar feiten is gemakkelijker. Maar die informatie is minder
interessant. Ik wil juist weten wat iemand persoonlijk motiveert. Blijkbaar moet ik de
vraag dan anders stellen.’

In Nijmegen komt een soortgelijke dialooggroep wekelijks samen. Ook deze christenen en
moslims zijn zich bewust van de invloed van taal in het verwoorden van eigenheid en anders-
zijn.

Christen Marij: ‘We hebben geoefend met de taaluitingen, maar de vraag is wat je in

Handelingen

Phoca PDF

http://www.phoca.cz/phocapdf


Samen op weg naar verdieping. Christenen en moslims in dialoog - Mijke Jetten
 

het dagelijkse leven met deze bewuste omgang met taal kunt.’ Moslim Abdul: ‘Voor
dialoog moeten mensen naar elkaar luisteren, en dan rollen wisselen zodat de ander
ook kan spreken. Door deze oefening word je verplicht om goed te luisteren en na te
denken over wat je zeggen gaat. Ik breng iets over op de ander, maar dat moet ik wel
op de juiste manier doen.’ Moslim Fouad: ‘Vaak heb je je al een mening gevormd.
Dialoog is luisteren naar de ander en dan pas oordelen. Dat heb ik vanavond geleerd.
Eerst luisteren, dan pas een conclusie trekken.’

Religieuze dimensie

De ‘religieuze dimensie’ van dialogische communicatie heeft betrekking op de opvattingen,
houdingen en gebruiken in relatie tot God met het oog op de ontwikkeling tot een goed mens
samen met anderen. Bijvoorbeeld: een religieus thema als de vasten, een persoonlijk
godsbeeld, de inhoud van een korantekst, een ritueel als het gebed en een religieus voorschrift
als de pelgrimage naar Mekka. De religieuze dimensie expliciteren heeft niets te maken met het
wel of niet eens zijn met elkaar op religieus vlak. Het gaat niet om de inhoud van een religieus
thema, maar om de benadering ervan, de wijze waarop we in het gesprek toegang krijgen tot de
betekenis van dat thema.
Met andere woorden: in een leeromgeving met ruimte voor het uitdrukken, verstaan en toe-
eigenen van anders-zijn, is het noodzakelijk verschillende interpretaties van een religieus thema
te onderscheiden. Namelijk: interpretatie van religie naar ‘vorm’ versus ‘betekenis’
(semiotiek, onder anderen De Saussure, Peirce), naar ‘gemeenschappelijke betekenis’ versus
‘persoonlijke betekenis’ (institutietheorie, onder anderen Disbrey) en naar ‘letterlijke
betekenis’ versus ‘geestelijke betekenis’ (hermeneutiek, onder anderen Gadamer,
Schleiermacher).
De dialooggroep in de Arnhemse moskee ontdekt zo dat een thema als de vasten in
christendom en islam op diverse manieren geïnterpreteerd kan worden. Bijvoorbeeld door
‘vorm’ te onderscheiden van ‘betekenis’.

Christen Joris: ‘Vasten kan dus op verschillende manieren worden gedaan, en er
worden ook meerdere betekenissen aan gegeven. Ik vast om mezelf beter te leren
kennen, ik vast om dankbaarheid aan God te tonen, ik vast om Allah te eren.’ Moslima
Rukan: ‘Door te vasten, de vorm, wil ik mijn kinderen meegeven wat belangrijk is in de
islam, de betekenis. Zelf doen ze niet mee omdat ze nog jong zijn, maar we breken het
vasten toch samen en dan mogen ze ook later naar bed dan normaal.’ Christen Maria:
‘Het vasten in de islam heeft dus leuke vormen. Gezelligheid, samen met familie, laat
naar bed. Dat is heel anders in het katholicisme. Die positieve vormen ken ik niet.’

Vormen en betekenissen verschillen dus. Van elkaar, maar ook tussen en binnen religieuze
tradities. Hoewel christenen en moslims het vasten op andere wijze vorm geven, kan de
betekenis die zij eraan verbinden dezelfde zijn. In de Nijmeegse groep spreken ze over het

Handelingen

Phoca PDF

http://www.phoca.cz/phocapdf


Samen op weg naar verdieping. Christenen en moslims in dialoog - Mijke Jetten
 

onderscheid tussen een ‘gemeenschappelijke betekenis’ en een ‘persoonlijke betekenis’. Ze
boeken voorzichtig resultaat: de aangebrachte nuances vergemakkelijken en verdiepen het
interreligieuze gesprek, met als gevolg een groter onderling begrip.

Moslima Aida: ‘Het uitspreken van de geloofsgetuigenis betekent, net als de reiniging,
voor iedereen hetzelfde, het is gemeenschappelijk. Iedereen interpreteert die ene zin
hetzelfde, net als de rituele reiniging.’ Christen Toos: ‘Er zit toch ook een andere kant
aan, want mijn gemeenschap gelooft dat Jezus gekruisigd is, terwijl ik dat persoonlijk
niet heb. De betekenis die ik eraan hecht is niet dezelfde als mijn buurvrouw die het wel
helemaal gelooft.’ Christen Marij: ‘Dat is typisch aan geloof: er zijn
gemeenschappelijke dingen, die iedereen doet of denkt en ook zo overneemt, maar er
zijn ook dingen die persoonlijk zijn, het eigen maken van het geloof, zelf dingen invulling
geven.’

Een spanningsvolle reis

Bovenstaande ervaringen maken iets zichtbaar van de gedeelde zoektocht die een
dialoogactiviteit is. Voor veel mensen stralen dergelijke initiatieven hoop uit. De dialoog wordt
dan gezien als een unieke manier van het ontmoeten en leren kennen van de ander. De
handvatten bieden deelnemers concrete aanknopingspunten om zichzelf verstaanbaar te
maken. Via concrete gespreksvaardigheden worden zij zich bewust van de kracht van taal. Zij
leren zich actief op te stellen om de ander te leren kennen en begrijpen.
Uit de ervaringen van bovengenoemde christenen en moslims blijkt tegelijkertijd ook
weerbarstigheid. Het interreligieuze gesprek is fluctuerend, onvoorspelbaar en meerstemmig.
De uitkomst is onzeker en afhankelijk van het communicatieproces. En de eigen identiteit van
deelnemers komt feitelijk pas tijdens de ontmoeting tot stand. Dialoog vereist een openheid
naar de waarheid van de ander, ondanks de overtuiging van de eigen geloofswaarheid. Dat is
lang niet eenvoudig.
De beschreven cursus richt zich op het op effectieve wijze vorm geven van interreligieuze
educatie van volwassen christenen en moslims. Dit hangt samen met de vraag of je mensen
eigenlijk wel op interreligieuze wijze kunt vormen. Met andere woorden: in hoeverre beïnvloedt
het gesprek tussen andersgelovigen de identiteit van de gesprekspartners? Om die vraag te
beantwoorden moeten we nagaan wat de effecten zijn van deelname aan de beschreven
cursus. Hoewel we zonder aarzeling het maatschappelijke belang van dialoogactiviteiten
benadrukken, vergeten we op wetenschappelijk vlak de achterliggende vragen te
beantwoorden. Eigenlijk weten we nauwelijk iets van de werkelijke effecten van deelname aan
dialooggroepen.
Om deze lacune op te vullen is de beschreven communicatiecursus tussen september 2009 en
april 2010 op twintig locaties in Nederland georganiseerd. Op basis van de ingevulde
vragenlijsten kan de invloed van een dialoogcursus op de identiteit van deelnemers worden
vastgesteld. Neemt bij deelnemers de kennis van de vreemde religie toe? Heeft deelname
invloed op de gevoelens ten aanzien van de (religie van de) ander? Nemen misvattingen en
vooroordelen af? De antwoorden op deze vragen zullen in de loop van 2011 worden
gepubliceerd. Zij geven een gefundeerd inzicht in het nut en de noodzaak van activiteiten op het

Handelingen

Phoca PDF

http://www.phoca.cz/phocapdf


Samen op weg naar verdieping. Christenen en moslims in dialoog - Mijke Jetten
 

gebied van interreligieuze educatie.

 

Model voor interreligeuze communicatie

 

Mijke (drs. M.) Jetten is junioronderzoeker empirische religiewetenschappen aan de Radboud
Universiteit Nijmegen. Zij doet onderzoek naar de effecten van interreligieuze communicatie
tussen volwassen christenen en moslims in Nederland. www.nieuwegen.nl
E-mail: m.jetten@rs.ru.nl of m.jetten@ftr.ru.nl

 

Literatuur

Anderson, R., Baxter L., Cissna K. (red.) (2004). Dialogue. Theorizing Differences in
Communication Studies. Thousand Oaks: Sage Publications.
Disbrey, C. (1994). Innovation and Tradition in Religion. Towards an Institutional Theory.
Avebury Series in Philosophy. Ashgate Publishing Limited. Aldershot.
Eilers, F. (1992). Communicating between cultures. Manilla: Divine Word Publications.
Holquist, M. (1990). Dialogism. Bakhtin and this world. New York: Routledge.
Jensen, J. (2004). The study of religion in a new key. Theoretical and philosophical soundings
in the comparative and general study of religion. Aarhus: Aarhus University Press.
Jetten, M. (2008). Christenen en moslims ontmoeten elkaar. Inventarisatie van interreligieuze
initiatieven in Nederland in 2007-2008. Medemblik: Stichting Nieuwegen.
Martin, B., Ringham, F. (2006). Key Terms in Semiotics. London: Continuum.
Pollefeyt, D. (red.) (2007). Interreligious Learning. Bibliotheca Ephemeridum Theologicarum
Lovaniensium 201. Leuven: University Press/Peeters.
Schreiner, P., Sieg, U., Elsenbast, V., (red.) (2005). Handbuch Interreligiöses Lernen. Eine
Veröffentlichung des Comenius-Instituts. Münster: Gütersloher Verlagshaus.
Stiles, W. (1992). Describing Talk. A Taxonomy of Verbal Response Modes. Newbury Park:
Sage Publications.
Ziebertz, H.-G. (2003). Religious Education in a Plural Western Society. Problems and
Challenges. Empirische Theologie 11. Münster: Lit Verlag.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

Handelingen

Phoca PDF

http://www.nieuwegen.nl
mailto:m.jetten@rs.ru.nl
mailto:m.jetten@ftr.ru.nl
http://www.tcpdf.org
http://www.phoca.cz/phocapdf

