
Van elkaar leren? Doelen en doeloriëntaties van interreligieuze educatie - Aad de Jong
 

De communicatie met andere mensen over je geloof is vaak problematischer dan we
denken. We kunnen wel praten, met veel goede wil kunnen we onszelf nog uitleggen en
onze overtuigingen over het voetlicht brengen, maar daar ontbreekt fundamenteel iets
aan. Het woordje God heeft bijvoorbeeld nog geen enkele betekenis in communicatieve
zin zolang het geen deel uitmaakt van een vraag zoals ‘bestaat God?’ of van een
(leer)stelling zoals ‘er bestaat slechts één God’. Het is heel belangrijk om goede vragen
aan elkaar te leren stellen en om die vragen inderdaad ook goed te leren stellen. En de
belangrijkste is wellicht de vraag ‘wat bedoel je precies?’

In de interreligieuze educatie heeft lange tijd vergelijking centraal gestaan. Men probeerde
verschillen en overeenkomsten te laten zien tussen bijvoorbeeld christelijke en islamitische
opvattingen over Jezus (zoon van God of grote profeet). En door middel van zulke
vergelijkingen wilde men de deelnemers helpen enerzijds om het eigen geloof verder te
ontwikkelen en anderzijds de ander beter te leren kennen en in die zin dus van elkaar te leren.
Daar werd dan soms nog aan toegevoegd dat dit van belang was en hielp ‘om zodoende
menswaardiger samen te leven’ (bijvoorbeeld Andree, 1996). De laatste jaren zijn er echter
verschillende pogingen gedaan om die comparatieve benadering te vervangen door een meer
communicatieve. Niet vergelijking, maar gesprek en dialoog zouden centraal moeten komen te
staan. En wel terwille van wat men de religieuze identiteitsconstructie van de
deelnemers/leerlingen is gaan noemen. In dit artikel wil ik op drie benaderingen in die
vernieuwing iets nader ingaan. En wel vanuit de vraag in hoeverre die beter voldoen en welke
aanvulling die eigenlijk nog behoeven.

Van perspectiefwisseling naar edificatie

De drie benaderingen, die ik hier op het oog heb zijn (1) de theorie en praktijk van de zogeheten
perspectiefwisseling, (2) de door Levinas geïnspireerde alteriteits-benadering en (3) de
hermeneutische benadering van Jackson.
Het idee van de perspectiefwisseling komt in de kern op het volgende neer. Wat iemand vanuit
een bepaalde religieuze achtergrond denkt, bijvoorbeeld over de theologische status van Jezus,
noemt men een perspectief, en wel een ik-perspectief. De opvatting van een ander vanuit een
andere achtergrond is voor hem dan een jij-perspectief. En om van elkaar te leren moet ik mij
verplaatsen in dat jij-perspectief van de ander om vervolgens eventueel verrijkt weer terug te
keren naar dat eigen ik-perspectief. Zo wordt de interpersoonlijke dialoog gestimuleerd, die erop
uitloopt dat ik zelf kies wat ik van dat jij-perspectief overneem in de ontwikkeling van mijn eigen
meerstemmige religieuze identiteit. De laatste jaren wordt dit model nog gecompliceerd door
binnen zowel het ik- als het jij-perspectief nader onderscheid te maken tussen auto- en allo-
interpretaties, dat wil zeggen interpretaties vanuit de eigen achtergrond van de religieuze
traditie, waarin de deelnemer staat (auto-interpretatie) en interpretaties vanuit de achtergrond
van de ander (allo-interpretatie). Voor de kerngedachte onder de perspectiefwisseling-
benadering maakt dat echter geen wezenlijk verschil.
Enkele fundamentele vragen bij deze hele benadering van interreligieuze educatie zijn echter
wel, of men daarin het anders-zijn van de ander wel voldoende serieus neemt en of men wel zo
gemakkelijk een soort gemeenschappelijke basis kan aannemen, waarop mensen elkaar
kunnen vinden en die dus de wisseling van perspectief überhaupt mogelijk maakt. Chris
Hermans meent van niet. Als alternatief stelt hij een zogeheten socioculturele benadering voor,
waarin men niet uitgaat van twee vastliggende perspectieven met elk twee interpretaties, maar

Handelingen

Phoca PDF

http://www.phoca.cz/phocapdf


Van elkaar leren? Doelen en doeloriëntaties van interreligieuze educatie - Aad de Jong
 

van een veelheid van onderscheiden ‘stemmen’, die in dialoog met elkaar steeds opnieuw
betekenis construeren, eerst tussen en vervolgens in personen. Daarmee lijkt hij de genoemde
problemen op te lossen door de klassieke begrippenparen ik-jij, zelf-ander en eigen-vreemd te
overstijgen. Eigenlijk blijft ook hij echter uitgaan van een onderscheid tussen de stemmen die
men zich wel en stemmen die men zich niet eigen maakt, dus tussen mijn eigen stem(men) en
die van anderen. Hij formuleert dat ten slotte in termen van ‘de autoriteit van anderen en mijn
eigen autoriteit’. Dit is dus slechts een nuancering en uitbreiding van de perspectiefwisseling-
benadering of zo men wil, een socioculturele vertaling en inbedding daarvan, die het
fundamentele probleem niet oplost. Het verplaatst het alleen nog meer naar de interpersoonlijke
dialoog, waarvan men zich bovendien nog kan afvragen wat dialoog in die zin anders betekent
dan persoonlijk afwegingsproces.
Er is echter een tweede benadering van interreligieuze educatie in ontwikkeling, die veel
scherper afstand probeert te nemen van vergelijking door nog veel radicaler het anders zijn van
de ander centraal te stellen. Die benadering is sterk geïnspireerd op Levinas en wordt vooral in
Leuven bepleit (in Nederland door Bert Roebben). Een eerste uitgangspunt daarvan is de
overtuiging dat het anders-zijn van anderen voorafgaat aan de verschillen tussen mensen, ook
op religieus vlak. Het is niet zo, dat verschillen tussen mensen maken dat zij anders zijn, maar
wel maakt het gegeven dat mensen anders zijn dat zij verschillen. Dat geldt zowel voor
individuele personen als voor afzonderlijke groepen, culturen, religies en levensbeschouwingen.
Dat neemt niet weg, dat alle mensen kinderen van God zijn en daarom allen dezelfde
onherleidbare menselijke waardigheid bezitten. Niettemin zijn mensen eerder geneigd zich bij
hun eigen groep te houden en de dialoog met anderen te mijden. Die anderen roepen echter de
ethische plicht op tot fundamentele gastvrijheid, hetgeen ook dialoog inhoudt met andere
mensen, die anders zijn. Dat is niet verenigbaar met louter vergelijking. Dat vraagt een
wederzijds kritische communicatie, waarin de voorgegeven betekeniswereld van ieders eigen
godsdienst weliswaar het fundament vormt van ieders geïnspireerde autonomie, maar waarin
ook eigen en andermans standpunten op redelijke gronden onhoudbaar kunnen blijken en soms
fundamentele bijstelling behoeven. Wat dit concreet impliceert voor doel en inhoud van
interreligieuze educatie is bij mijn weten echter nog niet duidelijk uitgewerkt.
Dat is wel het geval bij de derde benadering waarop ik hier wil wijzen. Dat is de interpretieve
benadering, die is ontwikkeld door de Engelse godsdienstpedagoog Robert Jackson en die
concreet is uitgewerkt in het zogeheten Warwick-project. Die benadering is in de eerste plaats
hermeneutisch van aard. Daarom staat niet een inleiding in de eigen religieuze traditie voorop,
maar gaat het er in de interreligieuze educatie op de eerste plaats om dat leerlingen de
verschillende religieuze tradities, waarmee ze concreet in aanraking komen in hun omgeving,
dus ook van andersgelovigen, leren verstaan om zodoende een open en respectvolle houding
te ontwikkelen tegenover deze tradities en andersgelovigen. Daartoe moeten zij de taal en het
grotere symbolische betekenissysteem van verschillende religies leren verstaan en dienen zij
de interpretatieve vaardigheden te ontwikkelen om tot een dergelijk verstaan te komen.
Bovendien moeten ze kritische vaardigheden ontwikkelen om hun eigen vooroordelen te
doorzien en om in het algemeen te kunnen toetsen in hoeverre de representatie en interpretatie
van religies deugen. Het gaat er echter vooral om, dat die interpretatieve en kritische activiteiten
hen helpen om te komen tot zelfreflectie en tot een dieper zelfverstaan.
Dat laatste noemt Jackson ‘edification’ en die notie ontleent hij aan de opvoedingstheorie van
de Amerikaanse filosoof Rorty. Die bedoelde daarmee zelfcreatie in de zin van de opbouw van
een eigen netwerk van overtuigingen en verlangens. Zelf omschrijft Rorty die beoogde edificatie
ook als ‘het vinden van nieuwe, betere, interessantere en vruchtbaarder manieren van

Handelingen

Phoca PDF

http://www.phoca.cz/phocapdf


Van elkaar leren? Doelen en doeloriëntaties van interreligieuze educatie - Aad de Jong
 

spreken’. Dat vindt hij belangrijk met het oog op de liberale utopie van een maatschappij,
waarin mensen vernedering, geweld en lijden proberen te verminderen, waarin zij kunnen leven
in vrede, relatieve rijkdom en met ‘de standaard burgerlijke vrijheden’ en waarin solidariteit
bestaat in het delen van de gemeenschappelijke zelfgerichte hoop dat iemands wereld – de
kleine dingen waaromheen men zijn uiteindelijke vocabulaire heeft geweven – niet vernietigd
wordt.

Van identiteitsgerichte comparatie naar participatiegerichte communicatie

Dit zijn slechts drie nieuwe benaderingen van interreligieuze educatie, die de laatste tijd
ontwikkeld zijn en nog volop in ontwikkeling. Er zijn er nog veel meer. Ik heb me hier echter tot
deze beperkt, omdat ze momenteel het meest dominant zijn in het Nederlandse taalgebied en
omdat ze samen toch al voldoende beeld geven van de hele ontwikkeling op dit terrein van
interreligieuze educatie. Ze maken in elk geval duidelijk welke kant het met die interreligieuze
educatie tegenwoordig opgaat. En in het kader van dit artikel wil ik aan de hand van deze drie
voorbeelden vooral het volgende naar voren halen.
Het is ten eerste opvallend, dat men in alle drie vooral uit blijft gaan van begrippenparen als zelf-
ander, eigen-vreemd en ik-jij. De grote vooruitgang ten opzichte van vroegere benaderingen is
echter, dat men af probeert te komen van objectiverende vergelijking tussen het eigene en het
andere (geloof) en veel meer probeert uit te gaan van mij persoonlijk, mijn eigen geloof, de
ander als subject en ons beider geloof als iets onherleidbaar subjectiefs. Bovendien valt op, dat
in alle drie de benaderingen veel nadruk gelegd wordt op de relatie tussen ieders persoonlijk
geloof en de gemeenschap, c.q. de religieuze en culturele traditie waartoe ieder behoort. Wat
hierbij echter bijzonder in het oog springt is dat men het educatieproces heel sterk ziet als een
proces van loskomen van die traditie en dat collectieve geloof; en als het ontwikkelen van een
eigen, particuliere ‘identiteit’. De perspectiefwisseling, de (zelf)kritische dialoog met anderen
en het goed verstaan van andersgelovigen wordt uiteindelijk toch vooral in dienst gesteld van
de steeds radicaler zelfcreatie van de liberale burger, ook in godsdienstig en
levensbeschouwelijk opzicht. Niet alle benaderingen gaan al zover, maar het is wel een
herkenbare tendens in de hele ontwikkeling van de interreligieuze educatie van de laatste
decennia.
Nu denk ik dat deze ontwikkeling vooral in twee fundamentele opzichten tekortschiet en
correctie behoeft. Dat is ten eerste op het punt van de communicatie van geloof. Eigenlijk
ontbreekt het in alle drie benaderingen nog aan een bevredigende opvatting daarover. Men
herleidt communicatie tot perspectiefwisseling, tot openstaan voor anderen en wederzijdse
kritiek of tot het verstaan en de sociale constructie van betekenissen zonder dat duidelijk wordt
hoe dat kan werken en of inderdaad de communicatie van geloof daar wel in kan of moet
bestaan. Mij lijkt dat de geloofscommunicatie met andere mensen problematischer is dan in de
genoemde benaderingen wordt verondersteld, zeker de communicatie met mensen die een
heel andere religieuze en/of culturele achtergrond hebben. Dat geldt overigens niet alleen voor
de receptieve kant van die communicatie, dus voor het verstaan van die anderen. Het geldt
minstens zo sterk voor de actieve kant ervan, dus voor het zodanig communiceren van het
eigen geloof, dat die anderen inderdaad kunnen verstaan wat ik daarmee bedoel. En het is dan
ook niet zo vreemd, dat de genoemde benaderingen niet of nauwelijks aandacht besteden aan
die actieve kant. Maar dat zou wel moeten, al was het alleen maar om de religieuze zwijg-
spiraal in onze westerse cultuur te doorbreken.
Het tweede en belangrijkste punt echter, dat in de genoemde benaderingen ontbreekt,

Handelingen

Phoca PDF

http://www.phoca.cz/phocapdf


Van elkaar leren? Doelen en doeloriëntaties van interreligieuze educatie - Aad de Jong
 

onvoldoende aandacht krijgt of minstens eenzijdig belicht wordt, is wat ik kortheidshalve maar
noem de deel-geheelverhouding tussen individuele mensen in onze huidige wereld en de
grotere sociale, historische en religieuze verbanden waar ze aan (willen) deelnemen. Weliswaar
wordt in alle drie de benaderingen aandacht besteed aan de relatie tussen het geloof van
individuele mensen en hun achtergrond, de religieuze traditie waarin ze opgegroeid zijn en de
gemeenschappen waartoe ze behoren. Ook ontbreekt het perspectief van een meer tolerante,
respectvolle en zelfs solidaire samenleving meestal niet of althans niet helemaal. Maar zoals
blijkt uit Rorty’s extreme solidariteitsopvatting als ‘sharing of a selfish hope’ dreigt men de
maatschappij toch vooral te zien als een optelsom van individuen, die wel verlangens en
overtuigingen gemeen kunnen hebben, maar die toch vooral hun eigen particuliere identiteit
moeten zien te ontwikkelen. Hoe die individuen van verschillende religieuze achtergronden elk
hun particuliere bijdrage zouden kunnen leveren aan onze gezamenlijke geschiedenis (met
God) en dus bijvoorbeeld aan onze gezamenlijke zoektocht naar (religieuze) waarheid en zin
blijft eigenlijk onderbelicht en bij velen zelfs buiten beschouwing. Ook op dat punt lijkt mij echter
aanvulling en correctie geboden, al was het maar vanwege het gegeven, dat mensen nu
eenmaal sociale, historische (en religieuze?) wezens zijn, die niet alleen van elkaar kunnen en
moeten leren, maar die ook kunnen en moeten leren hoe ze met elkaar verder komen (bij
God?).

Eigen geloof leren communiceren aan elkaar

Daarvoor is op de eerste plaats in elk geval goede communicatie nodig en wel van ieders eigen
(on)geloof. Daarom denk ik dat het meest nabije doel van interreligieuze educatie zou moeten
zijn, dat de deelnemers hun eigen (on)geloof op een verstaanbare manier aan elkaar leren
communiceren. Geloofscommunicatie zou dan niet slechts als middel, maar inderdaad als doel
van interreligieuze educatie gekozen moeten worden. Het is iets wat mensen meestal nog
moeten leren.
Met communicatie bedoel ik dan de verstaanbare uitwisseling van overtuigingen, verlangens,
ervaringen en andere geestelijke gerichtheden op de werkelijkheid. Communicatie is dus niet
alleen een kwestie van jezelf uitdrukken, bijvoorbeeld in taal. Het is de realisering van de
bedoeling om dat op een zodanige manier te doen, dat de ander die overtuigingen et cetera
herkent als de mijne. In communicatie spelen dus twee niveau’s van ‘bedoelingen’, namelijk
het niveau van de overtuiging die ik heb en waarvan ik de ander wil laten weten dat ik die heb
(eerste niveau); en het niveau van de bedoeling om dat aan de ander kenbaar te maken
(tweede niveau). Wat er tot nu toe in de benaderingen van interreligieuze educatie gebeurt, is
echter dat men wel aandacht besteedt aan het eerste niveau (het perspectief dat gewisseld
wordt, het oordeel dat geveld wordt of de betekenis die men moet leren verstaan), maar niet of
onvoldoende aan het tweede niveau (het wisselen van perspectief, het verstaanbaar
overbrengen van het oordeel of het verstaan van de betekenis). Dat is jammer, want mede
daardoor gaat men voorbij aan een groot aantal kanten van communicatie, die lastige
problemen opleveren, zeker van communicatie met andersgelovigen.
Punt is namelijk dat het slagen van de communicatiebedoelingen afhangt van de regels die
daarvoor gelden en die er voor zorgen dat er een systematische samenhang bestaat tussen het
eerste en het tweede niveau van bedoelingen. Probleem is echter dat men zich in de genoemde
benaderingen van interreligieuze educatie niet of onvoldoende aan die regels houdt, waardoor
de communicatiebedoelingen moeilijk kunnen slagen. Zo is het nu eenmaal een regel, dat
verwijzingen naar iets in de werkelijkheid alleen maar kunnen slagen als ze deel uitmaken van

Handelingen

Phoca PDF

http://www.phoca.cz/phocapdf


Van elkaar leren? Doelen en doeloriëntaties van interreligieuze educatie - Aad de Jong
 

een volledige taaldaad, zoals een bevestiging of ontkenning, een vraag of een belofte. Het
woordje God heeft bijvoorbeeld nog geen enkele betekenis in communicatieve zin zolang het
geen deel uitmaakt van een vraag zoals ‘bestaat God?’ of van een (leer)stelling zoals ‘er
bestaat slechts één God’. Daarom is het bijvoorbeeld echt verkeerd als men losse
‘concepten’ beschouwt als de kleinst mogelijke zelfstandige betekeniseenheden in de
communicatie, zoals gebeurt in veel uitwerkingen van de perspectiefwisseling. En zo zijn er in
het kader van interreligieuze educatie talloze voorbeelden te noemen van overtredingen van de
constitutieve betekenisregels van talige communicatie.
Om die te voorkomen is het in elk geval van belang om te zien dat de kleinst mogelijke op
zichzelf staande betekeniseenheden in de communicatie de zogeheten ‘illocutionaire’
handelingen zijn zoals:

(1) bevestigingen of ontkenningen, waarin mensen hun overtuigingen, herinneringen of
waarnemingen communiceren;
(2) richtlijnen, waarin mensen hun verlangens of bedoelingen communiceren dat anderen iets
doen (bijvoorbeeld vragen dat anderen iets zeggen wat men zelf nog niet weet);
(3) verplichtingen zoals beloften en afspraken, waarin mensen hun verlangens en bedoelingen
communiceren om zelf iets te doen;
(4) gevoelsuitingen, zoals groeten en gelukwensen;
(5) officiële verklaringen, waarin mensen met een bepaalde institutionele autoriteit er voor
zorgen, dat iets werkelijk het geval is, zoals bij (schuldig)verklaringen van (scheids)rechters of
de officiële opening van een vergadering (de zogeheten performatieven).

Ik heb alle soorten even opgenoemd om in dit verband ook aan te kunnen geven, dat
interreligieuze communicatie een veel groter arsenaal aan communicatieve handelingen kan
omvatten dan alleen maar oordelen in de bevestigende of ontkennende zin. Zo is het heel
belangrijk om goede vragen aan elkaar te leren stellen en om die vragen inderdaad ook goed te
leren stellen. En de belangrijkste is wellicht de vraag ‘wat bedoel je precies?’. Het is mij
opgevallen dat men die vraag in het kader van interreligieuze educatie gemakkelijk overslaat,
en dat men meteen denkt dat men de ander verstaat en dan vervolgens overgaat tot een
beoordeling van wat de ander gezegd heeft. Dat zouden we moeten afleren. Dat zou wel eens
een heel belangrijk subdoel van interreligieuze educatie kunnen zijn.
Zoals boven al even aangeduid zou dat leren communiceren zich in dat verband ook niet
moeten beperken tot het leren verstaan van anderen, maar zou het tevens aandacht moeten
besteden aan de actieve kant van geloofscommunicatie, dus aan het zichzelf (zijn eigen geloof)
verstaanbaar leren communiceren naar anderen toe. Toch wil ik hier vooral even apart ingaan
op de receptieve kant, dus op het leren verstaan. Dat wordt in veel benaderingen namelijk ten
onrechte gelijkgesteld met begrijpen in de louter cognitieve zin of met inhoudelijk overnemen.
Wat is verstaan echter precies en hoe is het mogelijk? Het is in elk geval niet hetzelfde als
ervan overtuigd raken dat hetgeen anderen zeggen waar is. In dit verband is het van enorm
belang om een scherp onderscheid te zien tussen wat ik boven illocutionaire handelingen heb
genoemd enerzijds, en anderzijds perlocutionaire handelingen. Met dat laatste bedoel ik zulke
gebeurtenissen als iemand overtuigen, troosten of bang maken door wat ik zeg. Of dat
plaatsvindt, hangt namelijk niet af van het volgen van bepaalde taalregels, maar van de
psychische gesteldheid van degene die de woorden hoort. Voor verstaanbare communicatie en
voor het goed verstaan van wat anderen bedoelen is het ook helemaal niet nodig dat die
perlocutionaire effecten plaatsvinden of beoogd worden. Of, om het in de termen van de

Handelingen

Phoca PDF

http://www.phoca.cz/phocapdf


Van elkaar leren? Doelen en doeloriëntaties van interreligieuze educatie - Aad de Jong
 

perspectiefwisseling te formuleren, is het helemaal niet nodig in de huid van de ander te kruipen
of in zijn schoenen te gaan staan om zijn bedoelingen precies zo te verstaan als hij ze wil
communiceren. Verstaan is namelijk niets meer of minder dan het herkennen van de bedoeling
van de ander (gerichtheid op niveau 2) om zijn overtuiging, verlangen et cetera (gerichtheid op
niveau 1) aan mij te laten weten. Daarvoor is alleen nodig, dat wij beiden de algemeen geldige
betekenisregels volgen; hij voor de verstaanbare verlening van betekenis aan klank- of
schrifttekens, ik voor de herkenning daarvan.
Toch is er nog wel iets anders dat in verband met precies interreligieuze communicatie van
groot belang is. Dat is de kwestie van de context en achtergrond, die invloed hebben op de
betekenis van wat men wil communiceren. Juist bij interreligieuze communicatie levert dat
verschil in achtergrond problemen op. En met achtergrond bedoel ik dan het geheel van
vanzelfsprekendheden, praktijken, vaardigheden en houdingen, die het mogelijk maken dat
communicatieve handelingen betekenis hebben. Contextloze betekenis bestaat immers niet.
Wat iemand zegt, vraagt of belooft, kan alleen maar betekenis hebben tegen die
contextgebonden betekenisachtergrond. De vraag van een moslim aan een christen of Jezus
volgens die christen nu God is als hij hem ‘zoon van God’ noemt, heeft voor die moslim
slechts betekenis tegen de hele achtergrond van zijn vanzelfsprekende aanname dat God
absoluut één is. De christen neemt echter aan dat die eenheid juist heel goed samengaat met
drie-heid. Bij deze kwestie is het van groot belang twee dingen goed te beseffen.
Ten eerste is die achtergrond van mensen niet een kwestie van inhoudelijk gevulde
overtuigingen of andere psychische toestanden. De betekenisachtergrond van communicatieve
handelingen bestaat niet uit psychische representaties van de werkelijkheid, maar uit
vanzelfsprekendheden, die men zich vaak helemaal niet bewust is. Daarom is het ook zo lastig
om te weten wat de achtergrond precies is van de ander, die iets zegt, vraagt of welke taaldaad
dan ook stelt. En ten tweede is het zo, dat die achtergrond weliswaar niet bepalend is voor de
betekenis van de betreffende taaldaad, maar dat die achtergrond deze betekenis wel mogelijk
maakt (of de herkenning daarvan ook kan bemoeilijken). En om die twee redenen is het in de
interreligieuze educatie van het allergrootste belang, dat men probeert de deelnemers daarin
meer vertrouwd te maken met elkaars (andere) achtergrond.
Overigens geldt ook hier dat het om twee soorten gaat. Het eerste soort is de achtergrond van
de overtuigingen of andere gerichtheden, die men wil communiceren. Het tweede soort is de
achtergrond van de bedoeling om die te communiceren. Die omvat onder andere de aanname,
dat men tot dezelfde communicatieve gemeenschap behoort. Wie er niet vanzelfsprekend van
uitgaat dat hij (bijvoorbeeld als ongelovige) met zijn communicatiepartner (bijvoorbeeld de
gelovige moslim) iets te communiceren heeft, kan moeilijk slagen in die communicatie. Het
omvat ook een coöperatieve instelling en communicatieve vaardigheden. Niet iedereen beschikt
daar al in voldoende mate over. Die moeten dus soms eerst of beter aangeleerd worden om tot
interreligieuze communicatie te kunnen komen. Dat is overigens vooral een kwestie van
oefenen. Daarom denk ik dat oefening van dergelijke vaardigheden en houdingen een
belangrijk onderdeel dient te zijn van interreligieuze educatie.

Ter wille van vrije participatie aan onze geschiedenis met God

Vraag blijft natuurlijk wel waar dit allemaal goed voor is. Wat is de verderliggende doeloriëntatie
van interreligieuze educatie en daarbinnen van het leren (beter) communiceren met
andersgelovigen? Ik heb dat boven al aangeduid in de richting van deel-geheelrelaties, c.q. in
termen van participatie. Dat hoeft niet opgevat te worden als iets totaal anders dan (religieuze)

Handelingen

Phoca PDF

http://www.phoca.cz/phocapdf


Van elkaar leren? Doelen en doeloriëntaties van interreligieuze educatie - Aad de Jong
 

identiteitsconstructie, maar beoogt wel een iets andere invulling van die beoogde identiteit,
namelijk een participatieve identiteit. Daar wil ik van meet af aan aan toevoegen, dat het steeds
op vrije participatie gericht dient te zijn. Want als iets geldt als een verworvenheid van de
godsdienstpedagogische en pastoraaltheologische ontwikkelingen van de laatste decennia, is
het wel dat autonomie in de zin van zelf kunnen kiezen op het gebied van geloof en godsdienst
zeer centraal dient te staan. Verder is het van belang om ook de beoogde participatie zowel in
receptieve als in actieve zin op te vatten. Het gaat er niet alleen om deel te krijgen aan de
rijkdom van religieuze tradities en gemeenschappen, waartoe mensen zelf en anderen (willen)
behoren. Het gaat er ook om dat individuele mensen datgene leren, wat het hen mogelijk maakt
een bijdrage te leveren aan gezamenlijke ontwikkelingen op religieus gebied en/of vanuit
religieuze motivatie en inspiratie, als en voorzover ze dat willen.
Die beoogde participatie heeft op de eerste plaats een sociale dimensie. Daarmee bedoel ik dat
mensen individueel, maar wel samen met anderen, leren deelnemen aan grotere sociale
verbanden. En dat ze daarvoor leren samenwerken met mensen, die een andere godsdienstige
achtergrond hebben. Voor een nadere uitwerking daarvan moet men zich realiseren dat het dan
gaat om collectieve overtuigingen, bedoelingen en ervaringen van individuen. Die bestaan altijd
uit twee componenten, namelijk een particuliere en een collectieve component, die zich tot
elkaar verhouden als middel tot doel of als voorwaarde voor elkaar en die niet tot elkaar te
herleiden zijn. Wil de beoogde geloofscommunicatie dus daadwerkelijk gericht zijn op die
participatie in sociale zin, dan moet die communicatie zowel de particuliere component als de
collectieve component betreffen. Concreet houdt dat in dat het in de interreligieuze educatie niet
alleen moet gaan over de vraag, waar het volgens de deelnemers naartoe moet met het gezin,
het bedrijf, de kerk, de maatschappij als geheel, maar ook wat zij daar dan zelf aan zouden
hebben of wat zij er zelf aan kunnen doen om dat doel dichterbij te brengen. Dat zou bij een
moslim uit Rotterdam-Centrum wel eens heel anders kunnen liggen dan bij een overtuigde
katholiek uit een tuindersdorp in het Westland. Maar dat met elkaar leren communiceren zou
een prachtige participatiegerichte doelstelling kunnen zijn van een interreligieuze cursus in die
regio.
Daarnaast, maar wel in samenhang met die sociale dimensie, kan beoogde participatie ook een
uitdrukkelijk historische dimensie hebben of krijgen. Daarmee bedoel ik dat mensen nu leren
deelnemen in onze langer lopende geschiedenis en wel op steeds langere termijn. Ook
daarvoor geldt dat het dan om twee componenten gaat, en wel in samenhang met elkaar,
namelijk om de actuele component van wat we nu willen doen en om de historische component
van de langer lopende ontwikkelingen, waarin we (willen) participeren. Interreligieuze educatie
zou zich in dat perspectief bijvoorbeeld niet alleen bezig moeten houden met de waarde van
religieuze tradities en utopieën voor onze actuele situatie, maar ook met wat onze huidige
(gezamenlijke) inspanningen kunnen bijdragen aan de langeretermijnontwikkelingen van onszelf
en van de anderen en vooral van ons samen.
En ten slotte heeft die participatie in dit verband behalve een sociale en een historische,
uiteraard ook een religieuze dimensie. En dan gaat het om de vraag hoe we door middel van
die interreligieuze educatie datgene kunnen leren wat nodig en wenselijk is om in deze wereld
te participeren in onze langer lopende geschiedenis met God of – in evangelische termen – in
Gods Rijk. Dat is niet te reduceren tot onze seculiere geschiedenis, laat staan tot een liberale
utopie als die van Rorty. Ze staat er echter ook niet los van. Ook hier gaat het namelijk enerzijds
om de wereldse component van al of niet religieuze overtuigingen, verlangens en ervaringen,
maar anderzijds ook om de religieuze component die in de eerste brief van Petrus ‘goddelijk
leven’ of ‘de goddelijke natuur’ wordt genoemd (2 Petrus 1,4). In onze geseculariseerde

Handelingen

Phoca PDF

http://www.phoca.cz/phocapdf


Van elkaar leren? Doelen en doeloriëntaties van interreligieuze educatie - Aad de Jong
 

cultuur ligt hier misschien wel het grootste probleem voor interreligieuze educatie. Anderzijds
biedt juist dat interreligieuze karakter van die educatie een nieuwe en vruchtbare mogelijkheid
om ons in de religieuze educatie niet te beperken tot godsdienstige verschijnselen, die te
herleiden zijn tot sociale constructies, maar om daarin ook aandacht te besteden aan de God-
gerichte component van geloofsovertuigingen en religieuze verlangens, bedoelingen of
ervaringen van mensen. En met die component bedoel ik inderdaad zulke overtuigingen als dat
Gods Rijk werkelijk bestaat, en zulke bedoelingen als dat wij werkelijk bijdragen aan dat Rijk of
dat we werkelijk deel kunnen krijgen aan dat goddelijk leven (als we dat willen). Als we in de
interreligieuze educatie op die manier de deelnemers kunnen leren hun geloof aan elkaar te
communiceren, zouden we echt datgene van elkaar kunnen leren wat ieder helpt om als
individu nu in deze wereld te participeren in onze gezamenlijke geschiedenis met God.

 

Aad (prof.dr. A.Th.M.) de Jong is praktisch theoloog en emeritus hoogleraar 'Grondslag en
identiteit van het katholiek onderwijs' aan de Radboud Universiteit Nijmegen.
E-mail: a.t.m.dejong@home.nl

 

Literatuur
Andree, T.G.I.M. (1996). Visies op opvoeding, vorming en levensbeschouwing in gezin en
school. In: T.G.I.M. Andree & C. Bakker (red.). Leren met en van elkaar. Op zoek naar
mogelijkheden van interreligieus leren in opvoeding en onderwijs. Zoetermeer: Boekencentrum.
Hermans, C.A.M. (2001). The Other in Dialogue. Interreligious Communication from a
Sociocultural Perspective. In: H.-G. Ziebertz e.a. (ed.). The Human Image of God, 285-309.
Leiden/Boston/Köln: Brill.
Jackson, R. (2004). Rethinking Religious Education and Plurality. Issues in Diversity and
Pedagogy. London: Routledge Falmer.
Pollefeyt , D. (red.) (2007). Interreligious learning. Leuven: Peeters.
Roebben, B. (2007). Godsdienstpedagogiek van de hoop. Leuven/Voorburg: Acco.
Rorty, R. (1979). Philosophy and the Mirror of Nature. Princeton: Princeton University Press.
Searle, J.R. (1999). Mind, Language and Society. Philosophy in the Real World. London:
Weidenfeld & Nicholson.
Sterkens, C.J.A. (2005). Multireligiositeit als voorwaarde voor effectief interreligieus onderwijs?
Empirische resultaten vanuit een sociaal-constructionistisch perspectief. C.A.M. Hermans (red.).
Interreligieus leren op de basisschool, p. 61-93. Budel: Damon.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

Handelingen

Phoca PDF

mailto:a.t.m.dejong@home.nl
http://www.tcpdf.org
http://www.phoca.cz/phocapdf

