
artikel

A R T I K E L |   A n d r é  M u l d e r  

Of en in hoeverre is het carnaval te beschouwen als een vorm van
‘religie op straat’? André Mulder kijkt met open blik naar dit bonte
verschijnsel, dat in veel plaatsen van Nederland, van Kloosterburen
tot Maastricht, duizenden mensen op de been brengt. De uitkomst
van zijn zoektocht verrast.

A
ls geboren Groninger, afkomstig uit

het communistische Oost-Groningen,

heb ik jarenlang het carnaval alleen via

de televisie tot mij kunnen nemen. In mijn

orthodox-gereformeerde opvoeding werd er

wat meewarig, spottend en vooral afkeurend

gedaan over de ‘liederlijke’ activiteiten van roy-

aal drankgebruik, hospraktijken en vermeende

seksuele promiscuïteit, die naar men dacht de

kernbestanddelen van het carnaval uitmaakten.

Op de ‘elfde van de elfde’ werd ik in 2009 in

mijn rol van onderzoeker van hedendaagse

gestalten van zingevingsconstructie uitgedaagd

na te denken over de vraag of en in hoeverre het

carnaval te beschouwen is als ‘religie op straat’. In

het debatprogramma van VU-Connected en

Windesheim, ‘Peper en zout’ genaamd, was een

avond gepland over deze vraag. Carnavals-

verenigingen en de prins met de raad van elf

waren in Zwolle aanwezig om als ervaringsdes-

kundigen hun bijdrage aan het debat te leveren.

Ik vond en vind het een uitdagende vraag,

omdat deze noodzaakt tot het opnieuw en met

een open blik kijken naar dit bonte verschijn-

sel, dat op veel plaatsen in Nederland, van

Kloosterburen tot Maastricht, duizenden men-

sen op de been brengt. Hoewel ik al jaren in

Nijmegen woon en jaarlijks het carnaval om

me heen zie groeien, is het nog steeds niet

gelukt me dit gebeuren eigen te maken. Men

zegt wel dat het ‘in je bloed moet zitten’. Dat is

bij mij overduidelijk niet het geval. Vanuit deze

positie van distantie, met de bril van de onder-

zoeker, werp ik me op de vraag of carnaval te

lezen is als een religieus verschijnsel.

Oorsprong
Op het eerste gezicht is het antwoord op deze

vraag negatief. Wie een beetje bekend is met de

historie van het carnaval hier te lande, weet dat

dit driedaagse gebeuren een geschiedenis van

animositeit kent tussen carnavalsverenigingen

Carnaval: religie in
een nieuw jasje?

40

C A R N AVA L

Handelingen_1_2012  21-02-2012  11:37  Pagina 40



en de religieuze instituten (de rooms-katholie-

ke kerk en de protestantse kerken). Ook de

burgerlijke overheden hadden soms moeite

met de uitwassen van dit volkse feest. Hoewel

het een voorbereiding op de christelijke vasten-

tijd heet te zijn, werd er niet altijd van uit-

gegaan dat die voorbereiding zelf religieuze

kwaliteiten had. Eerder zag men het tegendeel.

Over de oorsprong van het feest zijn de histo-

rici verdeeld. De een voert het terug op ‘heiden-

se’ lenterituelen, bijvoorbeeld van de Germanen.

De ander wil vooral de band met de kerken

benadrukken door het een drempelritueel naar

de vastentijd te noemen. Dit gaat dan terug op

kerkelijke ‘zottenfeesten’, die sinds de tiende

eeuw aantoonbaar zijn. Ook worden analogieën

aangegeven met Griekse en Romeinse jaar-

feesten, rond de zonnewende. Duidelijk is wel

dat de wijze waarop het huidige carnaval wordt

gevierd nog niet zo oud is, dat wil zeggen, niet

ouder dan uit de negentiende eeuw. Overigens

geldt dat voor slechts enkele plaatsen in Brabant

en Limburg. Het carnaval werd op de meeste

plaatsen pas na de Tweede Wereldoorlog weer

nieuw leven ingeblazen via de carnavalsvereni-

gingen die toen werden opgericht. Hoewel er

dus in historisch perspectief dunne lijntjes zijn

te trekken naar mogelijk oudere religieuze oor-

sprongen van het feest, is dat voor de huidige

varianten moeilijk hard te maken.

Definiëring
Welke definitie hanteren we als we carnaval

onder de noemer van religie willen beschou-

wen? In wetenschappelijke kringen circuleren

twee varianten van definiëring van religie, een

essentialistische en een functionalistische. Bij

een essentialistische definitie zullen we moeilijk

positieve uitspraken kunnen doen omtrent het

carnaval. Dan is er immers veelal sprake van

‘betrokkenheid op een overstijgende werkelijk-

heid’. Deze werkelijkheid wordt vaak benoemd

met termen als ‘macht’ of ‘kracht’ (agency),

‘God’, ‘goden’ of ‘geesten’. De activiteiten rond

carnaval kunnen we nauwelijks onder een der-

gelijke betrokkenheid rangschikken. Niets wijst

erop dat carnaval in essentie een betrokkenheid

op zo’n hogere werkelijkheid laat zien. Hooguit

komt het tot uiting in de carnavalsmis, die in

sommige plaatsen als een min of meer normale

zondagse dienst wordt gevierd op de zondag

van carnaval. Of men zou moeten denken aan

de viering op Aswoensdag waarin het askruisje

wordt ontvangen. Van beide vieringen geldt dat

de overgrote meerderheid van de carnavalsgan-

gers hieraan niet deelneemt. Bovendien vindt

de viering op Aswoensdag na het carnaval

plaats, namelijk als religieus gemarkeerd begin

van de Vastentijd. Nadeel van een dergelijke

essentialistische omschrijving is, dat wat door

velen als hedendaagse of eigentijdse varianten

van religie wordt beschouwd, buiten boord

valt. Veel activiteiten en belevingen waaraan

sommigen religieuze kwaliteit toekennen,

komen zo niet in beeld.

Carnaval als ritueel 
plaatst je even

buiten de werkelijkheid

l

41H A N D E L I N G E N 2012  I  1

Handelingen_1_2012  21-02-2012  11:37  Pagina 41



Handelingen_1_2012  21-02-2012  11:37  Pagina 42



Handelingen_1_2012  21-02-2012  11:37  Pagina 43



artikel44

Ik kies daarom voor een functionalistische

manier van kijken, waarin de rollen die religie

vervult in het leven van mensen, van groepen

mensen en van de samenleving als geheel cen-

traal staan. Zo kan men spreken van religie als

‘sacralisering van het leven, levensmomenten

en/of levenscrises’, of als ‘een systeem van voor-

stellingen en gedragingen dat hulp biedt bij het

hanteren van de contingenties van het bestaan’.

Het gaat dan bijvoorbeeld om de verbindende

kwaliteit van rituelen, om de beleving van

gemeenschap tussen mensen en om beleving

met transcendentie-aspecten die mensen ver-

heffen boven het alledaagse en brengen bij wat

voor hen wezenlijk of heilig is. Deze functiona-

listische manier van kijken kun je toepassen op

de geloofsvoorstellingen, de geloofservaringen,

en evenzeer op het religieuze gedrag, de ritue-

len. In dit spoor geef ik hieronder enkele

observaties weer.

Ritueel feest
Een eerste term om de diepere kwaliteiten van

het carnaval op het spoor te komen is feest.

Carnaval is in antropologische zin te beschou-

wen als een ritueel, namelijk een feest. Deze

opvatting zal door sommige fervente carna-

valsvierders wellicht worden bestreden. Het

gaat in het ‘echte’ carnaval – zo bleek me in de

discussie te Zwolle – niet om het ‘feesten’ dat in

onze cultuur zo in zwang is. De laatste jaren

wordt, zo zegt men, het ware carnaval ver-

stoord door buitenstaanders die tijdens carna-

val ‘hun’ feestje komen vieren, met de nodige

bijverschijnselen van dronkenschap, vernielin-

gen en dergelijke. Deze opvatting van feest

bedoel ik hier niet.

De concepten ritueel en feest zijn in de lite-

ratuur overigens haast synoniem. Een feest is

‘een moment waarop of de gelegenheid waarbij

mensen, in het structureren van de tijd en de

loop van het individuele leven, als groep of als

samenleving een speciale (het alledaagse door-

brekende) rituele vorm aan gebeurtenissen

geven, die het persoonlijke en sociale bestaan

markeren, door middel van geloof, een reli-

gieuze, filosofische of ideologische oriëntatie

die zin geeft aan het leven’ (Post 2001). Een

ritueel kan beschouwd worden als geordend

geheel van symbolische gedragswijzen of hande-

lingen die uitdrukking geven aan een diepere

werkelijkheid.

Je kunt daarom zeggen, nuancering daar

gelaten, dat elk feest een ritueel is, maar niet

elk ritueel een feest. Feest legt de nadruk op het

moment van het carnaval (de drie dagen voor-

afgaand aan de vasten), het expressieve karakter

ervan, en de functie van het markeren van een

moment binnen het kader van een zingevings-

systeem (bijvoorbeeld bij carnaval het christe-

lijk-culturele systeem). Het concept ritueel

geeft aan op welke wijze dit moment expressief

wordt gemarkeerd, namelijk op geordende

Er is diepte te zien in 
een eerder als plat 

beleefde werkelijkheid

< Carnaval Hoogland. Foto René Rosmolen  

Handelingen_1_2012  21-02-2012  11:37  Pagina 44



45

ll

H A N D E L I N G E N 2012  I  1

wijze, door middel van een min of meer vast

patroon van symbolische handelingen. Er is

sprake van steeds terugkerende handelingen.

Bij carnaval is dat – hoewel van plaats tot

plaats verschillend – overduidelijk. Ik noem de

optocht met praalwagens waarin vaak com-

mentaren worden verbeeld op de actuele lokale

politieke situatie, de sleuteloverdracht van de

burgemeester aan de Prins, de ‘zotte harmonie-

kes’, het verkleden, het dansen, het wijzigen van

de naam van de stad, en het samen zingen.

Hoewel er ogenschijnlijk sprake is van een

‘vrolijke chaos’, zijn er bij carnaval duidelijk

patronen van gedrag herkenbaar die jaarlijks

terugkeren en constitutief zijn voor dit rituele

feest. Karakteristiek voor het feest is dat het

een contrast vormt met de alledaagse werke-

lijkheid: het doorbreekt de grijze saaiheid van

de dagelijkse verplichtingen, en plaatst je als

het ware even buiten de tijd, in een andere

tijdsorde. Het feest contrasteert met de norma-

le werkelijkheid. Naar die tijd-buiten-de-tijd

wordt toegeleefd, soms maanden lang.

Beide begrippen, ritueel en feest, verwijzen

naar gedrag in relatie tot een diepere werkelijk-

heid of het uitstijgen boven het alledaagse. Je

zou kunnen zeggen dat het heilige via het ritu-

ele feest in beeld komt. Maar wat is in de bele-

ving van de deelnemers dit anders-dan-het-

alledaagse? Als bronnen gebruik ik enkele

interviews uit twee documentaires die op de

televisie te zien zijn geweest (De Poel 2007;

Borsboom 2007).

Het andere van carnaval
In de genoemde televisiedocumentaires komt

in de gesprekken met deelnemers sterk naar

voren dat men een gevoel van vrijheid ervaart.

Men voelt zich vrij van en vrij tot een aantal

zaken. Vrij van werkverplichtingen, vrij van

sociale verplichtingen, vrij van sociale controle:

zaken die het alledaagse mee bepalen. Je hoeft

even niet te doen of te laten wat normaal wel

zou moeten, zoals het je aanpassen aan de ver-

wachtingen van werkgever, familieleden,

dorpsgenoten. Nee, je kunt juist vrij zijn om je

gedrag in te vullen zoals jij het wilt, om te han-

delen naar wat je gevoel je ingeeft, waar je

behoefte aan hebt. Het rituele feest geeft zoge-

zegd een ontsnappingsmogelijkheid: de dagelijk-

se druk die geldt in het normale leven wordt

even terzijde gesteld.

Een tweede element is het beleven van een-

heid met andere mensen. Dit lijkt wel het

belangrijkste kenmerk te zijn van het andere

van carnaval: het feest doorbreekt rolpatronen,

biedt ervaringsmogelijkheden van gemeenschap

met mensen die je in het dagelijkse leven, van-

wege de roldifferentiatie en sociale stratificatie,

nooit zou ontmoeten. De ene mens staat niet

boven de ander: je kunt zomaar met iemand

uit een hele andere sociale wereld aan de praat

raken of op de dansvloer belanden. Carnaval

biedt de gelegenheid tot ontmoeting. Je komt

in een andere sociale wereld terecht, waarin

gelijkheid en solidariteit de boventoon lijken te

voeren. Gelijkheid, eenheid en solidariteit wij-

zen op het gemeenschapsstichtende karakter

van het rituele feest van carnaval.

Handelingen_1_2012  21-02-2012  11:37  Pagina 45



artikel46

Dit sociale element wordt als heel waardevol

beleefd door bijvoorbeeld Co Post, die in de

IKON-documentaire Carnavalsvrouwen geïn-

terviewd wordt. Het is voor haar een beeld en

ervaring van de ‘wereld zoals deze altijd zou

moeten zijn’. Ik maak me sterk dat dit een door

velen gedeelde ervaring is. In dit ritueel wordt

iets beleefd van een verhoopte wereld, waarin

minder dwang en ongelijkheid is en meer

oprechte solidariteit. In deze wereld-buiten-de-

tijd wordt iets ervaren van een andere werke-

lijkheid, die ethisch te prefereren is boven de

normale, alledaagse werkelijkheid. Dit lijkt een

demonstratie te zijn van wat de antropoloog

Geertz (1973, 112) zegt over het ritueel: ‘In een

ritueel komen door de werking van een geheel

van symbolische vormen de geleefde wereld en

de verbeelde wereld samen; ze blijken dezelfde

wereld te zijn.’ Volgens Geertz is religie een cul-

tureel systeem, waarin de geloofsopvattingen

en rituelen de gevoelens van mensen diep-

gaand beïnvloeden door het formuleren van

coherente concepten over de orde van het

bestaan. Het gaat hierin zowel om ‘hoe de

wereld is’, alsook om ‘hoe de wereld zou moe-

ten zijn’. Deze werelden vallen in de beleving

van mevrouw Post samen.

Soms wordt carnaval opgevat als een omke-

ringsritueel of ‘rite of rebellion’: een geor-

kestreerde anarchie waarbij heersers onderda-

nen worden en boeren burgemeesters (vergelijk

de sleuteloverdracht aan de prins). De wereld is

dan even een tegenwereld waarin de rollen wat

de macht betreft op symbolische wijze zijn

omgedraaid. In die gespeelde inversie ervaren

sommigen een wereld ‘zoals deze zou moeten

zijn’ vanwege de gemeenschap die wordt erva-

ren.

Deze ‘beleefde’ gelijkheid sluit overigens

individualiteit en diversiteit niet uit, maar in.

Het maakt niet uit wat je doet, hoe je je kleedt,

wat je drinkt, hoe je danst: alom wordt beleefd

dat je in carnaval jezelf mag zijn. Carnaval is in

die zin een teken van respect voor diversiteit.

Verkleden met carnaval moet dan ook vaak

niet als het maskeren van het eigene worden

geduid, ook al accentueert een alom gedragen

boerenkiel een zekere mate van gelijkheid. In

de beide documentaires komt duidelijk naar

voren dat het verkleden juist ruimte biedt aan

het tot uitdrukking brengen van het eigen

gevoel van het moment of – breder – de eigen

persoonlijkheid. In sommige gevallen kunnen

we nog verder gaan: soms is het verkleden een

expressie van een sterk verlangen iemand

anders te mogen of te kunnen zijn. Met andere

woorden, mensen kunnen soms pas met carna-

val ten diepste zichzelf zijn. ‘Met carnaval kan ik

pas zijn wie ik zou willen zijn’ of: ‘Met carnaval

kan ik zijn wie ik had willen worden, maar

nooit geworden ben.’ Zo beschouwd biedt car-

naval een tegenwereld waarin mensen veilig

hun ware of verhoopte identiteit kunnen bele-

ven. Via de omweg van het verkleden komen

mensen tot zichzelf.

Via de omweg van 
het verkleden komen 
mensen tot zichzelf

Handelingen_1_2012  21-02-2012  11:37  Pagina 46



47H A N D E L I N G E N 2012  I  1

Religie op straat?
De exercitie van het analyseren van de docu-

mentaires heeft mijn beeld van carnaval, mee-

gekregen door mijn religieuze socialisatie,

danig veranderd. Het carnaval kan voor men-

sen meer betekenissen hebben dan een ‘orgias-

tisch bacchanaal’. Deze betekenissen lijken reli-

gieuze functies te vervullen en religieuze diepte

te hebben. Carnaval biedt ruimte aan en

instrumenten voor het beleven van waarden

die in godsdiensten hoog staan aangeschreven.

Het heeft trekken van een religieus ritueel

waarin de wereld, zoals door de goden gewenst,

beloofd of voorgeschreven, wordt verbeeld in

gelijkheid, vrijheid, eenheid en solidariteit. Het

is niet moeilijk elementen uit de christelijke

theologie te vinden die aan deze religieuze

karakteristieken expressie geven. Ik noem hier

slechts de metafoor van het Koninkrijk van

God, verbeeld in vele parabels van Jezus.

Het perspectief van een functionalistische

definitie levert in deze casus meer ‘religie’ op

dan dat van een essentialistische. Sommigen

zullen dat als een nutteloos perspectief ervaren,

omdat dan ‘alles’ wel religie kan worden. Zelf

denk ik daar anders over. Natuurlijk gaat het

maar om een beperkt aantal interviews dat is

geanalyseerd. Gesprekken met anderen kunnen

het gevondene tegenspreken, aanvullen, corri-

geren en nuanceren. Desondanks heeft deze

zoektocht me verrast. Er is vanuit een nieuw

perspectief diepte te zien in een werkelijkheid

die ik eerder als plat heb beleefd. Als praktisch

theoloog zoek ik naar deze nieuwe perspectie-

ven en naar nieuwe woorden om religie te vin-

den in een ont-traditionaliserende samenle-

ving. Daarbij houd ik voor ogen dat het secu-

liere en het sacrale eerder in elkaar overlopen

en met elkaar verbonden zijn, dan dat het twee

gescheiden ervaringssegmenten zijn. Carnaval

blijkt een mooie casus te zijn waarin beide

gelaagdheden van de werkelijkheid aan het

licht komen. Zo kan carnaval een religieus ver-

schijnsel zijn en in de beleving van mensen uit-

reiken naar iets hogers.

Als religie mensen met elkaar verbindt (koi-

nonia), als religie mensen tevens verbindt met

het visioen van een rijk van vrede en solida-

riteit, als religie mensen brengt bij wie ze ten

diepste zijn, is carnaval, gezien in dit functio-

nalistische perspectief, dan geen religie op

straat in een ander jasje?

Bronnen
Borsboom, A.M. (2007). Carnavalsvrouwen. IKON-docu-

mentaire.
Geertz, C. (1973). The interpretation of culture. New York:

Basic Books.
Poel, F. de (2007). Het gevoel van carnaval. KRO-documen-

taire.
Post, P. (2001). Liturgical movements and feast culture.

A Dutch research program; idem: Introduction and
application. Feast as a key concept in al liturgical studies
research design, in: Post, P., G. Rouwhorst, L. van
Tongeren & A. Scheer (eds.). Christian feast and festival.
The dynamics of Western liturgy and culture. Leuven:
Peeters, 3-77.

André (dr. A.) Mulder is lector theologie en levensbeschou-
wing aan de Christelijke Hogeschool Windesheim te
Zwolle.
a.mulder@windesheim.nl

l

Handelingen_1_2012  21-02-2012  11:37  Pagina 47


