ARTIKEL | ANDRE MULDER

Handelingen 1 2012 21-02-2012 11:37 Pagina 40$

CARNAVAL

Carnaval: religie in
een nieuw jasje?

Of en in hoeverre is het carnaval te beschouwen als een vorm van
‘religie op straat’? André Mulder kijkt met open blik naar dit bonte
verschijnsel, dat in veel plaatsen van Nederland, van Kloosterburen
tot Maastricht, duizenden mensen op de been brengt. De uitkomst

van zijn zoektocht verrast.

Is geboren Groninger, atkomstig uit

het communistische Oost-Groningen,

heb ik jarenlang het carnaval alleen via
de televisie tot mij kunnen nemen. In mijn
orthodox-gereformeerde opvoeding werd er
wat meewarig, spottend en vooral atkeurend
gedaan over de ‘liederlijke’ activiteiten van roy-
aal drankgebruik, hospraktijken en vermeende
seksuele promiscuiteit, die naar men dacht de
kernbestanddelen van het carnaval uitmaakten.

Op de ‘elfde van de elfde’ werd ik in 2009 in

mijn rol van onderzoeker van hedendaagse
gestalten van zingevingsconstructie uitgedaagd
na te denken over de vraag of en in hoeverre het
carnaval te beschouwen is als ‘religie op straat’. In
het debatprogramma van VU-Connected en
Windesheim, ‘Peper en zout’ genaamd, was een
avond gepland over deze vraag. Carnavals-
verenigingen en de prins met de raad van elf
waren in Zwolle aanwezig om als ervaringsdes-
kundigen hun bijdrage aan het debat te leveren.

40

Ik vond en vind het een uitdagende vraag,
omdat deze noodzaakt tot het opnieuw en met
een open blik kijken naar dit bonte verschijn-
sel, dat op veel plaatsen in Nederland, van
Kloosterburen tot Maastricht, duizenden men-
sen op de been brengt. Hoewel ik al jaren in
Nijmegen woon en jaarlijks het carnaval om
me heen zie groeien, is het nog steeds niet
gelukt me dit gebeuren eigen te maken. Men
zegt wel dat het ‘in je bloed moet zitten’ Dat is
bij mij overduidelijk niet het geval. Vanuit deze
positie van distantie, met de bril van de onder-
zoeker, werp ik me op de vraag of carnaval te
lezen is als een religieus verschijnsel.

Oorsprong

Op het eerste gezicht is het antwoord op deze
vraag negatief. Wie een beetje bekend is met de
historie van het carnaval hier te lande, weet dat
dit driedaagse gebeuren een geschiedenis van
animositeit kent tussen carnavalsverenigingen

o



en de religieuze instituten (de rooms-katholie-
ke kerk en de protestantse kerken). Ook de
burgerlijke overheden hadden soms moeite
met de uitwassen van dit volkse feest. Hoewel
het een voorbereiding op de christelijke vasten-
tijd heet te zijn, werd er niet altijd van uit-
gegaan dat die voorbereiding zelf religieuze
kwaliteiten had. Eerder zag men het tegendeel.

Over de oorsprong van het feest zijn de histo-
rici verdeeld. De een voert het terug op ‘heiden-
se’ lenterituelen, bijvoorbeeld van de Germanen.
De ander wil vooral de band met de kerken
benadrukken door het een drempelritueel naar
de vastentijd te noemen. Dit gaat dan terug op
kerkelijke ‘zottenfeesten) die sinds de tiende
eeuw aantoonbaar zijn. Ook worden analogieén
aangegeven met Griekse en Romeinse jaar-
feesten, rond de zonnewende. Duidelijk is wel
dat de wijze waarop het huidige carnaval wordt
gevierd nog niet zo oud is, dat wil zeggen, niet
ouder dan uit de negentiende eeuw. Overigens
geldt dat voor slechts enkele plaatsen in Brabant
en Limburg. Het carnaval werd op de meeste
plaatsen pas na de Tweede Wereldoorlog weer
nieuw leven ingeblazen via de carnavalsvereni-
gingen die toen werden opgericht. Hoewel er
dus in historisch perspectief dunne lijntjes zijn
te trekken naar mogelijk oudere religieuze oor-
sprongen van het feest, is dat voor de huidige
varianten moeilijk hard te maken.

Definiéring

Welke definitie hanteren we als we carnaval
onder de noemer van religie willen beschou-
wen? In wetenschappelijke kringen circuleren

HANDELINGEN 2012 | 1

Handelingen 1 2012 21-02-2012 11:37 Pagina 41 i;

twee varianten van definiéring van religie, een
essentialistische en een functionalistische. Bijj
een essentialistische definitie zullen we moeilijk
positieve uitspraken kunnen doen omtrent het
carnaval. Dan is er immers veelal sprake van
‘betrokkenheid op een overstijgende werkelijk-
heid’ Deze werkelijkheid wordt vaak benoemd
met termen als ‘macht’ of ‘kracht’ (agency),
‘God’, ‘goden’ of ‘geesten’. De activiteiten rond
carnaval kunnen we nauwelijks onder een der-
gelijke betrokkenheid rangschikken. Niets wijst
erop dat carnaval in essentie een betrokkenheid

Carnaval als ritueel
plaatst je even
buiten de werkelijkheid

op zo'n hogere werkelijkheid laat zien. Hooguit
komt het tot uiting in de carnavalsmis, die in
sommige plaatsen als een min of meer normale
zondagse dienst wordt gevierd op de zondag
van carnaval. Of men zou moeten denken aan
de viering op Aswoensdag waarin het askruisje
wordt ontvangen. Van beide vieringen geldt dat
de overgrote meerderheid van de carnavalsgan-
gers hieraan niet deelneemt. Bovendien vindt
de viering op Aswoensdag na het carnaval
plaats, namelijk als religieus gemarkeerd begin
van de Vastentijd. Nadeel van een dergelijke
essentialistische omschrijving is, dat wat door
velen als hedendaagse of eigentijdse varianten
van religie wordt beschouwd, buiten boord
valt. Veel activiteiten en belevingen waaraan
sommigen religieuze kwaliteit toekennen,
komen zo niet in beeld.

41

6



~
<
©
(=]
-
o
©
Jov

11:37

.
i

L [ et S

O

ol -.w,_ﬂuﬁ.m.

21-02-2012

Handelingen 1 2012




Handelingen 1 2012 21-02-2012 11:37




Ik kies daarom voor een functionalistische
manier van kijken, waarin de rollen die religie
vervult in het leven van mensen, van groepen
mensen en van de samenleving als geheel cen-
traal staan. Zo kan men spreken van religie als
‘sacralisering van het leven, levensmomenten
en/of levenscrises), of als ‘een systeem van voor-
stellingen en gedragingen dat hulp biedt bij het
hanteren van de contingenties van het bestaan’.
Het gaat dan bijvoorbeeld om de verbindende
kwaliteit van rituelen, om de beleving van

Er is diepte te zien in
een eerder als plat
beleefde werkelijkheid

gemeenschap tussen mensen en om beleving
met transcendentie-aspecten die mensen ver-
heffen boven het alledaagse en brengen bij wat
voor hen wezenlijk of heilig is. Deze functiona-
listische manier van kijken kun je toepassen op
de geloofsvoorstellingen, de geloofservaringen,
en evenzeer op het religieuze gedrag, de ritue-
len. In dit spoor geef ik hieronder enkele
observaties weer.

Ritueel feest

Een eerste term om de diepere kwaliteiten van
het carnaval op het spoor te komen is feest.
Carnaval is in antropologische zin te beschou-
wen als een ritueel, namelijk een feest. Deze
opvatting zal door sommige fervente carna-
valsvierders wellicht worden bestreden. Het

< Carnaval Hoogland. Foto René Rosmolen

44

Handelingen 1 2012 21-02-2012 11:37 Pagina 44$

gaat in het ‘echte’ carnaval — zo bleek me in de
discussie te Zwolle — niet om het ‘feesten’ dat in
onze cultuur zo in zwang is. De laatste jaren
wordt, zo zegt men, het ware carnaval ver-
stoord door buitenstaanders die tijdens carna-
val ‘hun’ feestje komen vieren, met de nodige
bijverschijnselen van dronkenschap, vernielin-
gen en dergelijke. Deze opvatting van feest
bedoel ik hier niet.

De concepten ritueel en feest zijn in de lite-
ratuur overigens haast synoniem. Een feest is
‘een moment waarop of de gelegenheid waarbij
mensen, in het structureren van de tijd en de
loop van het individuele leven, als groep of als
samenleving een speciale (het alledaagse door-
brekende) rituele vorm aan gebeurtenissen
geven, die het persoonlijke en sociale bestaan
markeren, door middel van geloof, een reli-
gieuze, filosofische of ideologische oriéntatie
die zin geeft aan het leven’ (Post 2001). Een
ritueel kan beschouwd worden als geordend
geheel van symbolische gedragswijzen of hande-
lingen die uitdrukking geven aan een diepere
werkelijkheid.

Je kunt daarom zeggen, nuancering daar
gelaten, dat elk feest een ritueel is, maar niet
elk ritueel een feest. Feest legt de nadruk op het
moment van het carnaval (de drie dagen voor-
afgaand aan de vasten), het expressieve karakter
ervan, en de functie van het markeren van een
moment binnen het kader van een zingevings-
systeem (bijvoorbeeld bij carnaval het christe-
lijk-culturele systeem). Het concept ritueel
geeft aan op welke wijze dit moment expressief
wordt gemarkeerd, namelijk op geordende

o



wijze, door middel van een min of meer vast
patroon van symbolische handelingen. Er is
sprake van steeds terugkerende handelingen.

Bij carnaval is dat — hoewel van plaats tot
plaats verschillend — overduidelijk. Ik noem de
optocht met praalwagens waarin vaak com-
mentaren worden verbeeld op de actuele lokale
politieke situatie, de sleuteloverdracht van de
burgemeester aan de Prins, de ‘zotte harmonie-
kes’, het verkleden, het dansen, het wijzigen van
de naam van de stad, en het samen zingen.
Hoewel er ogenschijnlijk sprake is van een
‘vrolijke chaos’, zijn er bij carnaval duidelijk
patronen van gedrag herkenbaar die jaarlijks
terugkeren en constitutief zijn voor dit rituele
feest. Karakteristiek voor het feest is dat het
een contrast vormt met de alledaagse werke-
lijkheid: het doorbreekt de grijze saaiheid van
de dagelijkse verplichtingen, en plaatst je als
het ware even buiten de tijd, in een andere
tijdsorde. Het feest contrasteert met de norma-
le werkelijkheid. Naar die tijd-buiten-de-tijd
wordt toegeleefd, soms maanden lang.

Beide begrippen, ritueel en feest, verwijzen
naar gedrag in relatie tot een diepere werkelijk-
heid of het uitstijgen boven het alledaagse. Je
zou kunnen zeggen dat het heilige via het ritu-
ele feest in beeld komt. Maar wat is in de bele-
ving van de deelnemers dit anders-dan-het-
alledaagse? Als bronnen gebruik ik enkele
interviews uit twee documentaires die op de
televisie te zien zijn geweest (De Poel 2007;
Borsboom 2007).

HANDELINGEN 2012 | 1

Handelingen 1 2012 21-02-2012 11:37 Pagina 45 i;

Het andere van carnaval

In de genoemde televisiedocumentaires komt
in de gesprekken met deelnemers sterk naar
voren dat men een gevoel van vrijheid ervaart.
Men voelt zich vrij van en vrij tot een aantal
zaken. Vrij van werkverplichtingen, vrij van
sociale verplichtingen, vrij van sociale controle:
zaken die het alledaagse mee bepalen. Je hoeft
even niet te doen of te laten wat normaal wel
zou moeten, zoals het je aanpassen aan de ver-
wachtingen van werkgever, familieleden,
dorpsgenoten. Nee, je kunt juist vrij zijn om je
gedrag in te vullen zoals jij het wilt, om te han-
delen naar wat je gevoel je ingeeft, waar je
behoefte aan hebt. Het rituele feest geeft zoge-
zegd een ontsnappingsmogelijkheid: de dagelijk-
se druk die geldt in het normale leven wordt
even terzijde gesteld.

Een tweede element is het beleven van een-
heid met andere mensen. Dit lijkt wel het
belangrijkste kenmerk te zijn van het andere
van carnaval: het feest doorbreekt rolpatronen,
biedt ervaringsmogelijkheden van gemeenschap
met mensen die je in het dagelijkse leven, van-
wege de roldifferentiatie en sociale stratificatie,
nooit zou ontmoeten. De ene mens staat niet
boven de ander: je kunt zomaar met iemand
uit een hele andere sociale wereld aan de praat
raken of op de dansvloer belanden. Carnaval
biedt de gelegenheid tot ontmoeting. Je komt
in een andere sociale wereld terecht, waarin
gelijkheid en solidariteit de boventoon lijken te
voeren. Gelijkheid, eenheid en solidariteit wij-
zen op het gemeenschapsstichtende karakter
van het rituele feest van carnaval.

45

6

>



Dit sociale element wordt als heel waardevol
beleefd door bijvoorbeeld Co Post, die in de
IKON-documentaire Carnavalsvrouwen gein-
terviewd wordt. Het is voor haar een beeld en
ervaring van de ‘wereld zoals deze altijd zou
moeten zijn’ Ik maak me sterk dat dit een door
velen gedeelde ervaring is. In dit ritueel wordt
iets beleefd van een verhoopte wereld, waarin
minder dwang en ongelijkheid is en meer
oprechte solidariteit. In deze wereld-buiten-de-
tijd wordt iets ervaren van een andere werke-
lijkheid, die ethisch te prefereren is boven de
normale, alledaagse werkelijkheid. Dit lijkt een
demonstratie te zijn van wat de antropoloog
Geertz (1973, 112) zegt over het ritueel: ‘In een
ritueel komen door de werking van een geheel
van symbolische vormen de geleefde wereld en
de verbeelde wereld samen; ze blijken dezelfde
wereld te zijn. Volgens Geertz is religie een cul-
tureel systeem, waarin de geloofsopvattingen
en rituelen de gevoelens van mensen diep-
gaand beinvloeden door het formuleren van
coherente concepten over de orde van het
bestaan. Het gaat hierin zowel om ‘hoe de
wereld is’, alsook om ‘hoe de wereld zou moe-
ten zijn’. Deze werelden vallen in de beleving
van mevrouw Post samen.

Soms wordt carnaval opgevat als een omke-
ringsritueel of ‘rite of rebellion’> een geor-
kestreerde anarchie waarbij heersers onderda-
nen worden en boeren burgemeesters (vergelijk
de sleuteloverdracht aan de prins). De wereld is
dan even een tegenwereld waarin de rollen wat
de macht betreft op symbolische wijze zijn
omgedraaid. In die gespeelde inversie ervaren

46

Handelingen 1 2012 21-02-2012 11:37 Pagina 46 i;

sommigen een wereld ‘zoals deze zou moeten
zijn’ vanwege de gemeenschap die wordt erva-
ren.

Deze ‘beleefde’ gelijkheid sluit overigens
individualiteit en diversiteit niet uit, maar in.
Het maakt niet uit wat je doet, hoe je je kleedt,
wat je drinkt, hoe je danst: alom wordt beleefd
dat je in carnaval jezelf mag zijn. Carnaval is in
die zin een teken van respect voor diversiteit.
Verkleden met carnaval moet dan ook vaak
niet als het maskeren van het eigene worden
geduid, ook al accentueert een alom gedragen
boerenkiel een zekere mate van gelijkheid. In
de beide documentaires komt duidelijk naar
voren dat het verkleden juist ruimte biedt aan

Via de omweg van
het verkleden komen
mensen tot zichzelf

het tot uitdrukking brengen van het eigen
gevoel van het moment of — breder — de eigen
persoonlijkheid. In sommige gevallen kunnen
we nog verder gaan: soms is het verkleden een
expressie van een sterk verlangen iemand
anders te mogen of te kunnen zijn. Met andere
woorden, mensen kunnen soms pas met carna-
val ten diepste zichzelf zijn. ‘Met carnaval kan ik
pas zijn wie ik zou willen zijn’ of: ‘Met carnaval
kan ik zijn wie ik had willen worden, maar
nooit geworden ben. Zo beschouwd biedt car-
naval een tegenwereld waarin mensen veilig
hun ware of verhoopte identiteit kunnen bele-
ven. Via de omweg van het verkleden komen
mensen tot zichzelf.

o



Handelingen 1 2012

Religie op straat?

De exercitie van het analyseren van de docu-
mentaires heeft mijn beeld van carnaval, mee-
gekregen door mijn religieuze socialisatie,
danig veranderd. Het carnaval kan voor men-
sen meer betekenissen hebben dan een ‘orgias-
tisch bacchanaal’. Deze betekenissen lijken reli-
gieuze functies te vervullen en religieuze diepte
te hebben. Carnaval biedt ruimte aan en
instrumenten voor het beleven van waarden
die in godsdiensten hoog staan aangeschreven.
Het heeft trekken van een religieus ritueel
waarin de wereld, zoals door de goden gewenst,
beloofd of voorgeschreven, wordt verbeeld in
gelijkheid, vrijheid, eenheid en solidariteit. Het
is niet moeilijk elementen uit de christelijke
theologie te vinden die aan deze religieuze
karakteristieken expressie geven. Ik noem hier
slechts de metafoor van het Koninkrijk van
God, verbeeld in vele parabels van Jezus.

Het perspectief van een functionalistische
definitie levert in deze casus meer ‘religie’ op
dan dat van een essentialistische. Sommigen
zullen dat als een nutteloos perspectief ervaren,
omdat dan ‘alles’ wel religie kan worden. Zelf
denk ik daar anders over. Natuurlijk gaat het
maar om een beperkt aantal interviews dat is
geanalyseerd. Gesprekken met anderen kunnen
het gevondene tegenspreken, aanvullen, corri-
geren en nuanceren. Desondanks heeft deze
zoektocht me verrast. Er is vanuit een nieuw
perspectief diepte te zien in een werkelijkheid
die ik eerder als plat heb beleefd. Als praktisch
theoloog zoek ik naar deze nieuwe perspectie-

ven en naar nieuwe woorden om religie te vin-

HANDELINGEN 2012 | 1

21-02-2012 11:37 Pagina 47$

den in een ont-traditionaliserende samenle-
ving. Daarbij houd ik voor ogen dat het secu-
liere en het sacrale eerder in elkaar overlopen
en met elkaar verbonden zijn, dan dat het twee
gescheiden ervaringssegmenten zijn. Carnaval
blijkt een mooie casus te zijn waarin beide
gelaagdheden van de werkelijkheid aan het
licht komen. Zo kan carnaval een religieus ver-
schijnsel zijn en in de beleving van mensen uit-
reiken naar iets hogers.

Als religie mensen met elkaar verbindt (koi-
nonia), als religie mensen tevens verbindt met
het visioen van een rijk van vrede en solida-
riteit, als religie mensen brengt bij wie ze ten
diepste zijn, is carnaval, gezien in dit functio-
nalistische perspectief, dan geen religie op
straat in een ander jasje? <

Bronnen

Borsboom, A.M. (2007). Carnavalsvrouwen. IKON-docu-
mentaire.

Geertz, C. (1973). The interpretation of culture. New York:
Basic Books.

Poel, E. de (2007). Het gevoel van carnaval. KRO-documen-
taire.

Post, P. (2001). Liturgical movements and feast culture.
A Dutch research program; idem: Introduction and
application. Feast as a key concept in al liturgical studies
research design, in: Post, P., G. Rouwhorst, L. van
Tongeren & A. Scheer (eds.). Christian feast and festival.
The dynamics of Western liturgy and culture. Leuven:
Peeters, 3-77.

André (dr. A.) Mulder is lector theologie en levensbeschou-
wing aan de Christelijke Hogeschool Windesheim te
Zwolle.
a.mulder@windesheim.nl

47

6



