
l

R E A C T I E |   B e r t h i l d e  v a n  d e r  Z w a a g  

D
ezutter en Corveleyn vanuit de gods-

dienstpsychologie en Ganzevoort

vanuit de praktische theologie geven

waardevolle aanvullingen en verdere inzichten

bij het interpreteren van hedendaagse verschij-

ningservaringen. Deze aandacht voor het feno-

meen vanuit andere vakgebieden, op sympa-

thieke wijze beschreven, helpt bij de erkenning,

de acceptatie en het begrijpen van deze erva-

ringen uit de praktijk van het leven. Daar ben

ik heel dankbaar voor.

Op enkele punten heb ik echter een iets

andere visie. Daar ga ik in dit afsluitende artikel

op in. Het betreft vooral de principiële vraag of

Christus werkelijk aanwezig is bij een verschij-

ningservaring. Een ander punt is de vergelijking

met een rouwende, zoals Vergote die maakt om

het fenomeen van de verschijning te verduide-

lijken. Maar eerst enkele kleine aanvullingen.

Begeleiding 
In de praktijk blijkt dat mensen soms op weer-

stand stuiten als ze hun ervaring vertellen.

Dezutter en Corveleyn wijzen op het belang

van het spreken over een verschijning: ‘Zij zou-

den opgevangen moeten worden door de

pastor/begeleider om erover te kunnen spre-

ken. Door het gebruik van taal en het delen in

de grotere geloofsgemeenschap kunnen ze ver-

der betekenis geven aan de ervaring.’

De opvang kan eruit bestaan de ziener zijn of

haar verhaal te laten vertellen. Vervolgens kan

samen onderzocht worden op welke wijze de

gebeurtenis aansluit bij de verschijningen die in

de Bijbel beschreven staan en wat de betekenis

kan zijn voor het leven van de betreffende per-

soon. Een verschijning sluit aan bij de situatie

Is het werkelijk
Christus?

Niet alle verschijningen hoeven werkelijk religieuze ervaringen zijn.
Een aanwezigheid van Christus is niet grijpbaar in die zin dat het
empirisch aangetoond kan worden of dat een mens erover beschik-
ken kan. Maar kan bijvoorbeeld een hallucinatie zo’n uitwerking
hebben dat het een blijvende verbondenheid met Christus geeft?
Berthilde van der Zwaag besluit deze slotreactie met haar eigen ver-
schijningservaring.

C H R I S T U S V E R S C H I J N I N G E N

Affiche Kunsthal Rotterdam
Foto René Rosmolen  

reactie30

>

Handelingen_1_2012  21-02-2012  11:36  Pagina 30



Handelingen_1_2012  21-02-2012  11:36  Pagina 31



reactie

waarin iemand zich bevindt. Wanneer men zich

bewust is van problemen of emoties die op dat

moment een rol speelden, kan meestal het ver-

band gelegd worden tussen de situatie en de

verschijning. Dat kan helpen om de ervaring te

integreren in het leven. Het kan tot steun zijn in

het te boven komen van een moeilijke tijd, in

de geloofsontwikkeling en de relatie met God.

Dat blijft levenslang van waarde.

Als het in de geloofsgemeenschap gedeeld

wordt, kan de vraag opkomen waarom de een

zoiets meemaakt en de ander niet. Het is

belangrijk aan te geven dat mensen die een

verschijning hebben meegemaakt geen betere

gelovigen zijn dan zij die dat niet hebben erva-

ren. In alle beschrijvingen klinkt de overtuiging

dat het niet te maken heeft met eigen presta-

ties. In de beschrijvingen valt wel op dat de

betrokken mensen hun crisis of levensvragen

niet uit de weg gingen. Niet dat dit altijd een

bewuste keuze was, sommigen zaten zo vast dat

er geen uitweg meer was. Soms hebben zij zich

vanuit hun diepe dal in een schreeuw of in stil-

te tot God gericht, ze zijn een kerk binnenge-

gaan of in de Bijbel gaan lezen. Toch kan niet

gezegd worden dat mensen die een dergelijke

ervaring niet kennen op een verkeerde manier

met het leven omgaan. Hulp van God hoeft

niet altijd via een verschijning plaats te vinden.

Ganzevoort ziet het als ‘een verantwoorde-

lijkheid van pastores en geestelijk verzorgers

om mensen bij te staan als ze zoeken naar de

betekenis van een dergelijke spirituele ervaring.

Zo is er vaak sprake van crisissituaties of van

een sterk verlangen naar spirituele groei. Juist

in die situaties zou de pastor erop bedacht

moeten zijn dat mensen intense ervaringen

kunnen opdoen’.

Uit de praktijk blijkt inderdaad dat mensen

graag over hun ervaring willen spreken wan-

neer zij openheid bemerken. Pastores en

geestelijk verzorgers zouden in hun vraag naar

de hulpbronnen meer specifiek kunnen zijn.

Voorzichtig en vragenderwijs kan worden afge-

tast of er behoefte is om een religieuze ervaring

te delen. Omdat het vaak gebeurt in moeilijke

periodes in iemands leven, kan een vraag als:

‘Heeft u in deze moeilijke periode steun aan

uw geloof gehad?’ een opening zijn voor een

gesprek. Met kennis over en erkenning van ver-

schijningservaringen is een pastor ook in staat

tot het stellen van theologisch inhoudelijke

vragen die de ziener kunnen helpen naar de

ervaring te kijken.

Ganzevoort gaat nog verder door te stellen

dat een pastor zelfs ‘een pastorale verantwoor-

delijkheid heeft in het stimuleren van de ont-

vankelijkheid’ en ‘ook een rol heeft in het

scheppen van een verwachtingsruimte waarin

zulke ervaringen mogelijk worden’. Prachtig!

Onderscheidingsvermogen
Inderdaad hoeven niet alle verschijningen wer-

kelijk religieuze ervaringen zijn. Een dergelijke

ervaring kan ook een bijwerking zijn van

medicijnen of voortkomen uit een psychische

stoornis. Dezutter en Corveleyn geven het ver-

De eenmalige ervaring 
blijkt een leven lang 

mee te gaan

32

Handelingen_1_2012  21-02-2012  11:36  Pagina 32



helderende inzicht van de common world en

own world. De verbetering van de levenskwa-

liteit en het feit dat de ervaring als uniek

beleefd wordt, zijn ook criteria waarmee het

gezonde van het pathologische kan worden

onderscheiden. Een religieuze ervaring vervult

de persoon met zoveel verwondering en eer-

bied, dat de gedachte aan nieuwe ervaringen

niet opkomt. De eenmalige ervaring blijkt een

leven lang mee te gaan.

De grens tussen gezond en pathologisch is

overigens niet altijd scherp te trekken, dat geldt

zowel voor het psychische als het religieuze

leven. Maar wanneer blijkt dat een verschijning

iemand in verwarring brengt of aanzet tot

ethisch onverantwoord of schadelijk handelen,

kan worden betwijfeld of er sprake was van een

ervaring van Christus. De religieuze ervaring

wordt gekenmerkt door een boodschap met

een heldere inhoud en vaak een duidelijk

ethisch karakter. De ervaring vervult mensen

zodanig dat men er slechts met moeite over

spreken kan. Ten slotte is de terugkeer naar het

gewone leven een teken van een gezonde erva-

ring. Dikwijls leidt het tot een nieuwe beaming

van het leven.

Niet uit verlangen
Dezutter en Corveleyn gaan in op het verlan-

gen zoals zij dat in een van de voorbeelden uit

mijn openingsartikel aanwezig zien. Deze

vrouw riep, nadat ze een televisieprogramma

over engelen had gezien, God en Jezus aan om

hulp. Vervolgens geven Dezutter en Corveleyn

de visie van Vergote weer, die stelt dat verschij-

ningen ‘gegrond zijn in sterk affectieve motiva-

ties zoals het verlangen om bovennatuurlijke

personen te zien’. Vergote geeft het voorbeeld

van een rouwende wiens bewustzijn ‘bezet’ is

door de overledene. ‘Deze intense betrokken-

heid op de overledene kan de fysieke aanwezig-

heid laten ervaren. Het is een vluchtige, subjec-

tieve perceptie veroorzaakt door de emotionele

toestand van de rouwende persoon.’

Het waarnemen van overleden mensen is

geen onderdeel van mijn onderzoek geweest,

maar de beschrijvingen van Christusverschij-

ningen laten zien dat Vergotes vergelijking met

een rouwende niet opgaat. Niemand was in die

mate op Christus gericht als een rouwende op

de geliefde met wie men heeft geleefd. Men was

niet ‘bezet’ door Christus zoals een nabestaan-

de dat kan zijn. De relatie met Christus was

vóór de verschijningservaring niet zo intens,

dat is veelal pas daarna ontstaan. Het volgende

citaat van een van de respondenten beschrijft

wat in vrijwel alle reacties naar voren komt:

‘Vóór de ervaring was Jezus voor mij een hoog-

geplaatst iemand, ver weg van het alledaagse,

meer een figuur in ideële zin. Nu is hij gewo-

ner geworden, meer een broeder dan een

afstandelijke heilige. Jezus is voor mij een 

metgezel geworden.’

Sommige respondenten hadden zelfs in het

geheel geen geloofsachtergrond en geen ver- l

33

Sommigen hadden in het geheel 
geen geloofsachtergrond en geen 

vertrouwdheid met Christus

Handelingen_1_2012  21-02-2012  11:36  Pagina 33



reactie34

trouwdheid met Christus. Ook de vrouw die de

tv-uitzending had gezien, verlangde niet naar

een verschijning. Ze riep God en Jezus om

hulp, maar de verschijning verraste haar volko-

men.

Verschijningservaringen en de rede
Natuurlijk kan, zoals Ganzevoort voorstelt, in

plaats van de waarheidsvraag, de vraag centraal

komen te staan of, en zo ja, hoe de ervaring

bijdraagt aan een waarachtig in het leven staan

en aan een ‘echte’ relatie met God. Hij geeft

mooie voorbeelden, die ook terug te vinden

zijn in de ervaringsverhalen. Deze gevolgen

van de verschijningservaring geven al aan hoe

belangrijk het gebeuren is geweest voor de zie-

ner. Toch is de waarheidsvraag te boeiend en te

belangrijk om te negeren.

Daarom kijken we nu naar de principiële

vraag of het waar kan zijn dat Christus werke-

lijk aanwezig is bij een verschijningservaring. Is

het mogelijk dat mensen in deze aardse werke-

lijkheid Christus zien? Omdat ik hier kort

moet zijn, verwijs ik op deze plek naar de site

van Handelingen, www.handelingen.com. Daar

staat een uitvoeriger versie van dit artikel.

Zij die een verschijning hebben meegemaakt,

zijn ervan overtuigd dat de gestalte, die zij

interpreteren als Christus, vanuit een andere

werkelijkheid hun leefwereld binnenkomt. Is

deze stelligheid van de zieners een duiding van

het feitelijk bestaan van een andere werkelijk-

heid en de aanwezigheid van Christus daarin?

Of is het ‘slechts’ een geloofsuitspraak? Is de

rede in staat iets te zeggen over het waarheids-

gehalte van de bewering? En wat is ‘Christus

zien’? Is dat per se een ontologische kwestie? Is

dat per se een vraag naar het empirisch

bestaan van God/Christus?

Waardevol bij deze vragen is het citaat van

Brunner over het ‘bestaan’ van God, en de aan-

dacht die Ganzevoort vraagt voor het gegeven

dat er dingen zijn die ons overstijgen. Als mens

moeten we de beperktheid van ons ken- en

denkvermogen erkennen. James schrijft dat de

mystieke ervaring inzicht geeft in dieptes van

waarheid, die door het logisch verstand niet

kunnen worden gepeild (James 2005). Hij zegt

daarmee dat er kennis is die we, zonder dat de

rede er grip op heeft kunnen krijgen, moeten

aanvaarden. Men wordt in het ‘hart’ geraakt, en

het hart is zetel van andersoortige kennis en

van emotie die niet via het denken gaat.

(Stoker 2004). Ook Pascal noemt het kennen

van God een zaak van het hart, niet van de

filosofen. De traditie van de God der vaderen

berust op geloof en openbaring en niet op de

menselijke rede.

Deze erkenning van de menselijke beperking

om vanuit de rede over God en het transcen-

dente te denken en te spreken, is een eerste

vereiste. Maar daarna is er in wetenschappe-

lijke zin toch wel iets te zeggen over de waar-

heidsvraag. Geloofskennis is affectieve kennis,

maar hangt wel nauw samen met cognitieve

Mensen met een verschijningservaring 
gingen hun levensvragen 

niet uit de weg 

Handelingen_1_2012  21-02-2012  11:36  Pagina 34



35H A N D E L I N G E N 2012  I  1

kennis. Het verstand maakt iets samenhan-

gends van datgene waardoor we in het hart

worden geraakt. Alleen daarna is er communi-

catie mogelijk over religieuze ervaringen. James

houdt het voor mogelijk dat mystieke gevoe-

lens hogere gezichtspunten zijn, vensters

waardoor de geest uitziet op een wijdere en

meer omvattende wereld. Het zou wel het

meest juiste inzicht kunnen zijn in de zin van

dit leven. Door ze als niet ter zake doende ter-

zijde te schuiven, missen we een kans onze

horizon te verbreden (James 2005). Die com-

municatie is dus belangrijk vanwege de critici

die er ook in de theologie en in de kerk zijn, en

vanwege de criteria ter onderscheiding.

Onderzoeksmethode 
Ganzevoort stelt dat ‘de waarheidsvraag niet

wetenschappelijk te beantwoorden is’. Er kun-

nen inderdaad geen uitspraken worden gedaan

in de zin van ‘absoluut waar’ en ‘niet waar’ met

een zekerheid en geldigheid zoals die in de

natuurwetenschappen gelden. Voor deze erva-

ringen is een andere onderzoeksmethode en

doelstelling nodig en hebben we behoefte aan

andere criteria. De insteek van de praktijk-

georiënteerde rationaliteit is een passende

onderzoeksmethode in het gebied van de

geesteswetenschappen. De rede staat dan niet

tegenover het onderzoeksobject om dat te

beoordelen; de onderzoeker probeert een erva-

ring die in de praktijk van het leven voorkomt,

te begrijpen en er structuur in aan te brengen

met behulp van de rede.

Een vorm van praktijk-georiënteerde rationa-

liteit is het presumptionisme dat het principe

van redelijke aanvaarding hanteert. De stelregel

van de redelijke aanvaarding luidt: ‘het is rede-

lijk beweringen als geloofwaardig te accepteren

zonder er eerst redenen voor te geven, tenzij er

redenen tegen worden aangevoerd’ (Stoker

2004, 103). De ervaringen vanuit de praktijk

kunnen daarom het object van het onderzoek

zijn. Het doel is te komen tot een verantwoorde

en redelijke uitspraak over de bewering van

mensen dat ze Christus hebben gezien. Dan

gaat het dus ook over het werkelijkheidsgehalte

van de ervaring, niet alleen over de subjectieve

beleving en de gevolgen ervan.

Hallucinatie of werkelijke 
aanwezigheid?
Dezutter en Corveleyn kijken bij hun interpre-

tatie eerst naar de ‘hallucinatie’. Een letterlijke

uitleg van de definitie van de hallucinatie in de

Diagnostic and Statistical Manual (DSM) leidt

tot de conclusie dat een verschijning patholo-

gisch is wanneer het een hallucinatie is. Is het

een hallucinatie? Van Praag en Vergote

beschouwen, aldus Dezutter en Corveleyn, een

verschijningservaring niet per se als psychopa-

thologisch, wel als hallucinatie. Bij een halluci-

natie is er geen externe bron voor de waarne-

ming. Vergote stelt dat er, net als in de droom,

bij een verschijning ‘geen grijpbaar object in de

buitenwereld voorhanden is’. Van Praag ziet

verschijningservaringen als ‘een gemoedstoe-

stand waarbij het symboolkarakter van het

godsprincipe meer concrete vormen gaat aan-

nemen, wat visuele representaties kan veroor- l

Handelingen_1_2012  21-02-2012  11:36  Pagina 35



reactie36

zaken’. De kernvraag bij dit alles is dus of de

visuele representatie verwijst naar een externe

bron. Kan er een echte aanwezigheid zijn uit

een andere werkelijkheid? Kan Christus er zijn?

Mijns inziens is het belangrijk twee zaken te

onderscheiden. Als iemand Christus ziet, op

welke manier is dat dan Christus? Het gaat

erom ‘zien’ (in de ervaring) te onderscheiden

van het zien met de zintuigen. Uit de voorbeel-

den uit de praktijk blijkt dat het beeld dat men

met de zintuigen waarneemt, het beeld kan

zijn dat in het geheugen van de ziener aanwe-

zig is. Het is het beeld dat men bewust of

onbewust eerder heeft opgeslagen nadat men

het heeft gezien als illustratie, in museum of

film, of zich heeft gevormd bij verhalen. Dat is

de reden waarom de verschijningsgedaante ver-

schillen kan. Sommige mensen geven aan waar

ze dit beeld hebben opgedaan, zoals de arts die

een ets van Rembrandt noemt. Of dat altijd zo

is, is niet te achterhalen, we zijn ons er meestal

niet van bewust. Men kan soms achteraf de

herkenning opmerken met behulp van de

bron.

We staan nu eerst stil bij de vragen die hier-

door opgeroepen worden. Als de eigen beelden

uit het geheugen waargenomen worden, is het

dan wel een verschijning van Christus? En als

de beelden zo divers zijn, wat is dan zijn wer-

kelijke gedaante? Eerst kan opgemerkt worden

dat ook in het Nieuwe Testament beschreven

wordt dat Christus in verschillende gedaantes

verschijnt. In het evangelie van Marcus, hoofd-

stuk 16 vers 12, wisselt hij in kort tijdsbestek

van gedaante. De andere evangelisten komen

met heel andere beschrijvingen en ervaringen.

In de geloofstraditie staan eveneens diverse

vormen beschreven waarin een verschijning

van Christus gestalte krijgt. Ook daarbij spelen

kennelijk persoonlijke factoren een rol. We

kunnen hieruit concluderen dat Christus niet

werkelijk te zien is met onze ogen. Onze beel-

den zijn niet Christus, maar wat er in de loop

van de interpretatiegeschiedenis van Christus

geworden is. Christus geeft zich nooit volledig

prijs en is door niemand in geen enkele perio-

de in de geschiedenis volledig en afdoende in

kaart gebracht. Als we dat beseffen, weten we

dat allerlei verbeeldingen ons een beeld van

Christus hebben gegeven, we weten niet wat de

echte werkelijkheid van Christus is. Daarmee

beseffen we onze eerdergenoemde menselijke

beperktheid. Geloofsmysteries zijn niet te ken-

nen en te beschrijven omdat ze ons kennen te

boven gaan en aan onze uitdrukkingsmogelijk-

heden ontsnappen.

Na deze aandacht voor het beeld dat de zie-

ner heeft waargenomen, kijken we naar het

geheel van de ervaring. Zoals in de redactionele

introductie van dit nummer al werd aangege-

ven, heb ik zelf een verschijningservaring

gehad. Deze zal ik gebruiken ter illustratie.

‘Christus nam mijn hand vast.
Het was de ervaring van een 

menselijke handdruk’

Handelingen_1_2012  21-02-2012  11:36  Pagina 36



37H A N D E L I N G E N 2012  I  1

Ik zag Christus in de gestalte van een mens,

maar met een lichaam dat geen ruimte

inneemt, stralend en doorschijnend als licht. Ik

was me er niet van bewust dat ik dit beeld van

Christus bij me droeg. Ik nam hem waar als de

opgestane Christus. De verschijning sloot aan

bij mijn verdriet om zijn diepe lijden en zijn

sterven, zoals ik dat op dat moment las in het

evangelie. Was het beeld, dat ik bij de verschij-

ning waarnam, mijn voorstelling van Christus

of paste Christus zich aan bij het beeld dat ik

van hem had, of paste hij zich misschien zelfs

aan bij het verdriet dat ik om hem had? Hij

toonde zich aan mij als de ‘niet-lijdende’, de

verheerlijkte Christus. Dat was de boodschap

die hij mij heeft nagelaten. In mijn beleving

was hij werkelijk bij mij. Was er werkelijk een

grijpbaar object in de buitenwereld voorhan-

den? Ik stak mijn hand uit, maar ik wist tege-

lijk dat niet ik degene was die daartoe het ini-

tiatief had genomen, het was alsof mijn hand

uitgestoken werd; ik werd daartoe uitgenodigd

en geleid. Christus nam mijn hand vast. Het

was de ervaring van een menselijke handdruk.

Er ging veel troost en liefde van uit.

Dit heeft geleid tot een leven lang vertrouwen

in Christus en de ervaring van een levenslange

nabijheid van Christus. Is deze intimiteit moge-

lijk bij een hallucinatie? Bij een mystieke erva-

ring is dat mogelijk. Volgens James is een van

de kenmerken van een mystieke ervaring dat

‘het wilsvermogen van de mens is opgeschort

en dat men kan voelen door een hogere macht

te worden vastgehouden’ (James 2005, 282).

Dit is in tegenspraak met de visie van Vergote,

als hij een verschijning vergelijkt met een

droom waarbij er ‘geen grijpbaar object in de

buitenwereld voorhanden is’. Een aanwezigheid

van Christus is inderdaad niet grijpbaar in die

zin dat het empirisch aangetoond kan worden

of dat een mens erover beschikken kan. Maar

kan een lichamelijk voelbare aanwezigheid, die

bij de ontvanger ook een lichamelijke hande-

ling oproept, geproduceerd worden door pro-

cessen in de psyche? Kan een hallucinatie zo’n

uitwerking hebben dat het een blijvende ver-

bondenheid met Christus geeft? 

Misschien zijn er meer mogelijkheden dan

het typeren van ervaringen ofwel als ontologi-

sche werkelijkheid ofwel als hallucinatie.

* Zie www.handelingen.com
voor een uitgebreidere versie van deze reactie.

Literatuur
Bras, K.E. (1988). Muziek van zuiver zwijgen. Een overzicht

van de christelijke mystiek. Kampen: Kok 
Brink, G. van den (1994). Oriëntatie in de filosofie. Deel 1

en deel 2. Zoetermeer: Boekencentrum.
Douven, K. (z.j., 5e druk 1988). Het Christendom op weg

naar de 21e eeuw. Van Christusbelijdenis tot
Christuservaring. Soest: eigen beheer.

Duintjer, O.D. (2002). Onuitputtelijk is de waarheid. Budel:
Damon.

James, W. (1902; vert. uit het Engels, 5e druk 2005).
Vormen van religieuze ervaring. Een onderzoek naar het
wezen van de mens. Amsterdam: Abraxas.

Stoker, W. (2004) Is geloven redelijk? Zoetermeer: Meinema.
Stoker, W. (1990). ‘Transcendentie’ in de post-metafysica

van O.D. Duintjer. In: Cultuur als Partner van de
Theologie. Opstellen over de relatie tussen de cultuur en
godsdienstwijsbegeerte, aangeboden aan Prof.dr. G.E.
Meuleman. Kampen: Kok.

Störig, H.J. (1959). Geschiedenis van de filosofie. Een volle-
dig overzicht van het wijsgerig denken van de oudste tijden
af. Deel 1. Utrecht etc.: Prisma-boeken.

Zwaag, B. van der (2008). Als Christus verschijnt.
Christusverschijningen in deze tijd. Kampen: Kok.

l

Handelingen_1_2012  21-02-2012  11:36  Pagina 37


