Handelingen 1 2012 21-02-2012 11:36 Pagina 30$

REACTIE |

CHRISTUSVERSCHIJNINGEN

BERTHILDE VAN DER ZWAAG

Is het werkelijk

Christus?

Niet alle verschijningen hoeven werkelijk religieuze ervaringen zijn.
Een aanwezigheid van Christus is niet grijpbaar in die zin dat het
empirisch aangetoond kan worden of dat een mens erover beschik-
ken kan. Maar kan bijvoorbeeld een hallucinatie zo’n uitwerking
hebben dat het een blijvende verbondenheid met Christus geeft?
Berthilde van der Zwaag besluit deze slotreactie met haar eigen ver-

schijningservaring.

ezutter en Corveleyn vanuit de gods-
D dienstpsychologie en Ganzevoort

vanuit de praktische theologie geven
waardevolle aanvullingen en verdere inzichten
bij het interpreteren van hedendaagse verschij-
ningservaringen. Deze aandacht voor het feno-
meen vanuit andere vakgebieden, op sympa-
thieke wijze beschreven, helpt bij de erkenning,
de acceptatie en het begrijpen van deze erva-
ringen uit de praktijk van het leven. Daar ben
ik heel dankbaar voor.

Op enkele punten heb ik echter een iets
andere visie. Daar ga ik in dit afsluitende artikel
op in. Het betreft vooral de principiéle vraag of
Christus werkelijk aanwezig is bij een verschij-
ningservaring. Een ander punt is de vergelijking
met een rouwende, zoals Vergote die maakt om
het fenomeen van de verschijning te verduide-
lijken. Maar eerst enkele kleine aanvullingen.

30

Begeleiding

In de praktijk blijkt dat mensen soms op weer-
stand stuiten als ze hun ervaring vertellen.
Dezutter en Corveleyn wijzen op het belang
van het spreken over een verschijning: ‘Zij zou-
den opgevangen moeten worden door de
pastor/begeleider om erover te kunnen spre-
ken. Door het gebruik van taal en het delen in
de grotere geloofsgemeenschap kunnen ze ver-
der betekenis geven aan de ervaring.

De opvang kan eruit bestaan de ziener zijn of
haar verhaal te laten vertellen. Vervolgens kan
samen onderzocht worden op welke wijze de
gebeurtenis aansluit bij de verschijningen die in
de Bijbel beschreven staan en wat de betekenis
kan zijn voor het leven van de betreffende per-
soon. Een verschijning sluit aan bij de situatie

Affiche Kunsthal Rotterdam
Foto René Rosmolen

6



Handelingen 1 2012 21-02-2012 11:36 Pagina 31




waarin iemand zich bevindt. Wanneer men zich
bewust is van problemen of emoties die op dat
moment een rol speelden, kan meestal het ver-
band gelegd worden tussen de situatie en de
verschijning. Dat kan helpen om de ervaring te
integreren in het leven. Het kan tot steun zijn in
het te boven komen van een moeilijke tijd, in
de geloofsontwikkeling en de relatie met God.
Dat blijft levenslang van waarde.

Als het in de geloofsgemeenschap gedeeld
wordt, kan de vraag opkomen waarom de een
zoiets meemaakt en de ander niet. Het is
belangrijk aan te geven dat mensen die een
verschijning hebben meegemaakt geen betere

De eenmalige ervaring
blijkt een leven lang
mee te gaan

gelovigen zijn dan zij die dat niet hebben erva-
ren. In alle beschrijvingen klinkt de overtuiging
dat het niet te maken heeft met eigen presta-
ties. In de beschrijvingen valt wel op dat de
betrokken mensen hun crisis of levensvragen
niet uit de weg gingen. Niet dat dit altijd een
bewuste keuze was, sommigen zaten zo vast dat
er geen uitweg meer was. Soms hebben zij zich
vanuit hun diepe dal in een schreeuw of in stil-
te tot God gericht, ze zijn een kerk binnenge-
gaan of in de Bijbel gaan lezen. Toch kan niet
gezegd worden dat mensen die een dergelijke
ervaring niet kennen op een verkeerde manier
met het leven omgaan. Hulp van God hoeft
niet altijd via een verschijning plaats te vinden.
Ganzevoort ziet het als ‘een verantwoorde-
lijkheid van pastores en geestelijk verzorgers

32

Handelingen 1 2012 21-02-2012 11:36 Pagina 32$

om mensen bij te staan als ze zoeken naar de
betekenis van een dergelijke spirituele ervaring.
Zo is er vaak sprake van crisissituaties of van
een sterk verlangen naar spirituele groei. Juist
in die situaties zou de pastor erop bedacht
moeten zijn dat mensen intense ervaringen
kunnen opdoen’.

Uit de praktijk blijkt inderdaad dat mensen
graag over hun ervaring willen spreken wan-
neer zij openheid bemerken. Pastores en
geestelijk verzorgers zouden in hun vraag naar
de hulpbronnen meer specifiek kunnen zijn.
Voorzichtig en vragenderwijs kan worden afge-
tast of er behoefte is om een religieuze ervaring
te delen. Omdat het vaak gebeurt in moeilijke
periodes in iemands leven, kan een vraag als:
‘Heeft u in deze moeilijke periode steun aan
uw geloof gehad?” een opening zijn voor een
gesprek. Met kennis over en erkenning van ver-
schijningservaringen is een pastor ook in staat
tot het stellen van theologisch inhoudelijke
vragen die de ziener kunnen helpen naar de
ervaring te kijken.

Ganzevoort gaat nog verder door te stellen
dat een pastor zelfs ‘een pastorale verantwoor-
delijkheid heeft in het stimuleren van de ont-
vankelijkheid” en ‘ook een rol heeft in het
scheppen van een verwachtingsruimte waarin

zulke ervaringen mogelijk worden’. Prachtig!

Onderscheidingsvermogen

Inderdaad hoeven niet alle verschijningen wer-
kelijk religieuze ervaringen zijn. Een dergelijke
ervaring kan ook een bijwerking zijn van
medicijnen of voortkomen uit een psychische
stoornis. Dezutter en Corveleyn geven het ver-

6



helderende inzicht van de common world en
own world. De verbetering van de levenskwa-
liteit en het feit dat de ervaring als uniek
beleefd wordt, zijn ook criteria waarmee het
gezonde van het pathologische kan worden
onderscheiden. Een religieuze ervaring vervult
de persoon met zoveel verwondering en eer-
bied, dat de gedachte aan nieuwe ervaringen
niet opkomt. De eenmalige ervaring blijkt een
leven lang mee te gaan.

De grens tussen gezond en pathologisch is
overigens niet altijd scherp te trekken, dat geldt
zowel voor het psychische als het religieuze
leven. Maar wanneer blijkt dat een verschijning
iemand in verwarring brengt of aanzet tot
ethisch onverantwoord of schadelijk handelen,
kan worden betwijfeld of er sprake was van een
ervaring van Christus. De religieuze ervaring
wordt gekenmerkt door een boodschap met
een heldere inhoud en vaak een duidelijk
ethisch karakter. De ervaring vervult mensen
zodanig dat men er slechts met moeite over
spreken kan. Ten slotte is de terugkeer naar het
gewone leven een teken van een gezonde erva-
ring. Dikwijls leidt het tot een nieuwe beaming
van het leven.

Niet uit verlangen

Dezutter en Corveleyn gaan in op het verlan-
gen zoals zij dat in een van de voorbeelden uit
mijn openingsartikel aanwezig zien. Deze
vrouw riep, nadat ze een televisieprogramma
over engelen had gezien, God en Jezus aan om
hulp. Vervolgens geven Dezutter en Corveleyn
de visie van Vergote weer, die stelt dat verschij-
ningen ‘gegrond zijn in sterk affectieve motiva-

Handelingen 1 2012 21-02-2012 11:36 Pagina 33$

ties zoals het verlangen om bovennatuurlijke
personen te zien’. Vergote geeft het voorbeeld
van een rouwende wiens bewustzijn ‘bezet’ is
door de overledene. ‘Deze intense betrokken-
heid op de overledene kan de fysieke aanwezig-
heid laten ervaren. Het is een vluchtige, subjec-
tieve perceptie veroorzaakt door de emotionele
toestand van de rouwende persoon.
Het waarnemen van overleden mensen is

geen onderdeel van mijn onderzoek geweest,

Sommigen hadden in het geheel
geen geloofsachtergrond en geen
vertrouwdheid met Christus

maar de beschrijvingen van Christusverschij-
ningen laten zien dat Vergotes vergelijking met
een rouwende niet opgaat. Niemand was in die
mate op Christus gericht als een rouwende op
de geliefde met wie men heeft geleefd. Men was
niet ‘bezet’ door Christus zoals een nabestaan-
de dat kan zijn. De relatie met Christus was
vOOr de verschijningservaring niet zo intens,
dat is veelal pas daarna ontstaan. Het volgende
citaat van een van de respondenten beschrijft
wat in vrijwel alle reacties naar voren komt:

‘Véor de ervaring was Jezus voor mij een hoog-
geplaatst iemand, ver weg van het alledaagse,
meer een figuur in ideéle zin. Nu is hij gewo-
ner geworden, meer een broeder dan een
afstandelijke heilige. Jezus is voor mij een
metgezel geworden.’

Sommige respondenten hadden zelfs in het
geheel geen geloofsachtergrond en geen ver-

33

6

>



trouwdheid met Christus. Ook de vrouw die de
tv-uitzending had gezien, verlangde niet naar
een verschijning. Ze riep God en Jezus om
hulp, maar de verschijning verraste haar volko-
men.

Verschijningservaringen en de rede
Natuurlijk kan, zoals Ganzevoort voorstelt, in
plaats van de waarheidsvraag, de vraag centraal
komen te staan of, en zo ja, hoe de ervaring
bijdraagt aan een waarachtig in het leven staan
en aan een ‘echte’ relatie met God. Hij geeft
mooie voorbeelden, die ook terug te vinden
zijn in de ervaringsverhalen. Deze gevolgen
van de verschijningservaring geven al aan hoe
belangrijk het gebeuren is geweest voor de zie-
ner. Toch is de waarheidsvraag te boeiend en te
belangrijk om te negeren.

Daarom kijken we nu naar de principiéle
vraag of het waar kan zijn dat Christus werke-
lijk aanwezig is bij een verschijningservaring. Is
het mogelijk dat mensen in deze aardse werke-
lijkheid Christus zien? Omdat ik hier kort
moet zijn, verwijs ik op deze plek naar de site
van Handelingen, www.handelingen.com. Daar
staat een uitvoeriger versie van dit artikel.

Zij die een verschijning hebben meegemaakt,
zijn ervan overtuigd dat de gestalte, die zij
interpreteren als Christus, vanuit een andere
werkelijkheid hun leefwereld binnenkomt. Is
deze stelligheid van de zieners een duiding van
het feitelijk bestaan van een andere werkelijk-
heid en de aanwezigheid van Christus daarin?
Of is het ‘slechts’ een geloofsuitspraak? Is de
rede in staat iets te zeggen over het waarheids-

34

Handelingen 1 2012 21-02-2012 11:36 Pagina 34$

gehalte van de bewering? En wat is ‘Christus
zien’? Is dat per se een ontologische kwestie? Is
dat per se een vraag naar het empirisch
bestaan van God/Christus?

Waardevol bij deze vragen is het citaat van
Brunner over het ‘bestaan’ van God, en de aan-
dacht die Ganzevoort vraagt voor het gegeven
dat er dingen zijn die ons overstijgen. Als mens
moeten we de beperktheid van ons ken- en
denkvermogen erkennen. James schrijft dat de
mystieke ervaring inzicht geeft in dieptes van
waarheid, die door het logisch verstand niet
kunnen worden gepeild (James 2005). Hij zegt
daarmee dat er kennis is die we, zonder dat de

Mensen met een verschijningservaring
gingen hun levensvragen
niet uit de weg

rede er grip op heeft kunnen krijgen, moeten
aanvaarden. Men wordt in het ‘hart’ geraakt, en
het hart is zetel van andersoortige kennis en
van emotie die niet via het denken gaat.
(Stoker 2004). Ook Pascal noemt het kennen
van God een zaak van het hart, niet van de
filosofen. De traditie van de God der vaderen
berust op geloof en openbaring en niet op de
menselijke rede.

Deze erkenning van de menselijke beperking
om vanuit de rede over God en het transcen-
dente te denken en te spreken, is een eerste
vereiste. Maar daarna is er in wetenschappe-
lijke zin toch wel iets te zeggen over de waar-
heidsvraag. Geloofskennis is affectieve kennis,
maar hangt wel nauw samen met cognitieve

6



kennis. Het verstand maakt iets samenhan-
gends van datgene waardoor we in het hart
worden geraakt. Alleen daarna is er communi-
catie mogelijk over religieuze ervaringen. James
houdt het voor mogelijk dat mystieke gevoe-
lens hogere gezichtspunten zijn, vensters
waardoor de geest uitziet op een wijdere en
meer omvattende wereld. Het zou wel het
meest juiste inzicht kunnen zijn in de zin van
dit leven. Door ze als niet ter zake doende ter-
zijde te schuiven, missen we een kans onze
horizon te verbreden (James 2005). Die com-
municatie is dus belangrijk vanwege de critici
die er ook in de theologie en in de kerk zijn, en
vanwege de criteria ter onderscheiding.

Onderzoeksmethode
Ganzevoort stelt dat ‘de waarheidsvraag niet
wetenschappelijk te beantwoorden is’ Er kun-
nen inderdaad geen uitspraken worden gedaan
in de zin van ‘absoluut waar’ en ‘niet waar’ met
een zekerheid en geldigheid zoals die in de
natuurwetenschappen gelden. Voor deze erva-
ringen is een andere onderzoeksmethode en
doelstelling nodig en hebben we behoefte aan
andere criteria. De insteek van de praktijk-
georiénteerde rationaliteit is een passende
onderzoeksmethode in het gebied van de
geesteswetenschappen. De rede staat dan niet
tegenover het onderzoeksobject om dat te
beoordelen; de onderzoeker probeert een erva-
ring die in de praktijk van het leven voorkomt,
te begrijpen en er structuur in aan te brengen
met behulp van de rede.

Een vorm van praktijk-georiénteerde rationa-

HANDELINGEN 2012 | 1

Handelingen 1 2012 21-02-2012 11:36 Pagina 35 i;

liteit is het presumptionisme dat het principe
van redelijke aanvaarding hanteert. De stelregel
van de redelijke aanvaarding luidt: ‘het is rede-
lijk beweringen als geloofwaardig te accepteren
zonder er eerst redenen voor te geven, tenzij er
redenen tegen worden aangevoerd’ (Stoker
2004, 103). De ervaringen vanuit de praktijk
kunnen daarom het object van het onderzoek
zijn. Het doel is te komen tot een verantwoorde
en redelijke uitspraak over de bewering van
mensen dat ze Christus hebben gezien. Dan
gaat het dus ook over het werkelijkheidsgehalte
van de ervaring, niet alleen over de subjectieve
beleving en de gevolgen ervan.

Hallucinatie of werkelijke
aanwezigheid?

Dezutter en Corveleyn kijken bij hun interpre-
tatie eerst naar de ‘hallucinatie’ Een letterlijke
uitleg van de definitie van de hallucinatie in de
Diagnostic and Statistical Manual (DSM) leidt
tot de conclusie dat een verschijning patholo-
gisch is wanneer het een hallucinatie is. Is het
een hallucinatie? Van Praag en Vergote
beschouwen, aldus Dezutter en Corveleyn, een
verschijningservaring niet per se als psychopa-
thologisch, wel als hallucinatie. Bij een halluci-
natie is er geen externe bron voor de waarne-
ming. Vergote stelt dat er, net als in de droom,
bij een verschijning ‘geen grijpbaar object in de
buitenwereld voorhanden is’. Van Praag ziet
verschijningservaringen als ‘een gemoedstoe-
stand waarbij het symboolkarakter van het
godsprincipe meer concrete vormen gaat aan-
nemen, wat visuele representaties kan veroor-

35

6



zaken’. De kernvraag bij dit alles is dus of de
visuele representatie verwijst naar een externe
bron. Kan er een echte aanwezigheid zijn uit
een andere werkelijkheid? Kan Christus er zijn?
Mijns inziens is het belangrijk twee zaken te
onderscheiden. Als iemand Christus ziet, op
welke manier is dat dan Christus? Het gaat
erom ‘zien’ (in de ervaring) te onderscheiden
van het zien met de zintuigen. Uit de voorbeel-
den uit de praktijk blijkt dat het beeld dat men
met de zintuigen waarneemt, het beeld kan
zijn dat in het geheugen van de ziener aanwe-
zig is. Het is het beeld dat men bewust of
onbewust eerder heeft opgeslagen nadat men
het heeft gezien als illustratie, in museum of
film, of zich heeft gevormd bij verhalen. Dat is
de reden waarom de verschijningsgedaante ver-
schillen kan. Sommige mensen geven aan waar
ze dit beeld hebben opgedaan, zoals de arts die
een ets van Rembrandt noemt. Of dat altijd zo
is, is niet te achterhalen, we zijn ons er meestal
niet van bewust. Men kan soms achteraf de
herkenning opmerken met behulp van de

bron.

We staan nu eerst stil bij de vragen die hier-
door opgeroepen worden. Als de eigen beelden
uit het geheugen waargenomen worden, is het
dan wel een verschijning van Christus? En als
de beelden zo divers zijn, wat is dan zijn wer-
kelijke gedaante? Eerst kan opgemerkt worden
dat ook in het Nieuwe Testament beschreven
wordt dat Christus in verschillende gedaantes
verschijnt. In het evangelie van Marcus, hoofd-
stuk 16 vers 12, wisselt hij in kort tijdsbestek

36

Handelingen 1 2012 21-02-2012 11:36 Pagina 36 i;

van gedaante. De andere evangelisten komen
met heel andere beschrijvingen en ervaringen.
In de geloofstraditie staan eveneens diverse
vormen beschreven waarin een verschijning
van Christus gestalte krijgt. Ook daarbij spelen
kennelijk persoonlijke factoren een rol. We
kunnen hieruit concluderen dat Christus niet
werkelijk te zien is met onze ogen. Onze beel-
den zijn niet Christus, maar wat er in de loop
van de interpretatiegeschiedenis van Christus
geworden is. Christus geeft zich nooit volledig
prijs en is door niemand in geen enkele perio-

de in de geschiedenis volledig en afdoende in

‘Christus nam mijn hand vast.
Het was de ervaring van een
menselijke handdruk’

kaart gebracht. Als we dat beseffen, weten we
dat allerlei verbeeldingen ons een beeld van
Christus hebben gegeven, we weten niet wat de
echte werkelijkheid van Christus is. Daarmee
beseffen we onze eerdergenoemde menselijke
beperktheid. Geloofsmysteries zijn niet te ken-
nen en te beschrijven omdat ze ons kennen te
boven gaan en aan onze uitdrukkingsmogelijk-
heden ontsnappen.

Na deze aandacht voor het beeld dat de zie-
ner heeft waargenomen, kijken we naar het
geheel van de ervaring. Zoals in de redactionele
introductie van dit nummer al werd aangege-
ven, heb ik zelf een verschijningservaring
gehad. Deze zal ik gebruiken ter illustratie.

6



Ik zag Christus in de gestalte van een mens,
maar met een lichaam dat geen ruimte
inneemt, stralend en doorschijnend als licht. Ik
was me er niet van bewust dat ik dit beeld van
Christus bij me droeg. Ik nam hem waar als de
opgestane Christus. De verschijning sloot aan
bij mijn verdriet om zijn diepe lijden en zijn
sterven, zoals ik dat op dat moment las in het
evangelie. Was het beeld, dat ik bij de verschij-
ning waarnam, mijn voorstelling van Christus
of paste Christus zich aan bij het beeld dat ik
van hem had, of paste hij zich misschien zelfs
aan bij het verdriet dat ik om hem had? Hij
toonde zich aan mij als de ‘niet-lijdende’ de
verheerlijkte Christus. Dat was de boodschap
die hij mij heeft nagelaten. In mijn beleving
was hij werkelijk bij mij. Was er werkelijk een
grijpbaar object in de buitenwereld voorhan-
den? Ik stak mijn hand uit, maar ik wist tege-
lijk dat niet ik degene was die daartoe het ini-
tiatief had genomen, het was alsof mijn hand
uitgestoken werd; ik werd daartoe uitgenodigd
en geleid. Christus nam mijn hand vast. Het
was de ervaring van een menselijke handdruk.
Er ging veel troost en liefde van uit.

Dit heeft geleid tot een leven lang vertrouwen
in Christus en de ervaring van een levenslange
nabijheid van Christus. Is deze intimiteit moge-
lijk bij een hallucinatie? Bij een mystieke erva-
ring is dat mogelijk. Volgens James is een van
de kenmerken van een mystieke ervaring dat
‘het wilsvermogen van de mens is opgeschort
en dat men kan voelen door een hogere macht
te worden vastgehouden’ (James 2005, 282).

HANDELINGEN 2012 | 1

Handelingen 1 2012 21-02-2012 11:36 Pagina 37$

Dit is in tegenspraak met de visie van Vergote,
als hij een verschijning vergelijkt met een
droom waarbij er ‘geen grijpbaar object in de
buitenwereld voorhanden is’. Een aanwezigheid
van Christus is inderdaad niet grijpbaar in die
zin dat het empirisch aangetoond kan worden
of dat een mens erover beschikken kan. Maar
kan een lichamelijk voelbare aanwezigheid, die
bij de ontvanger ook een lichamelijke hande-
ling oproept, geproduceerd worden door pro-
cessen in de psyche? Kan een hallucinatie zo'n
uitwerking hebben dat het een blijvende ver-
bondenheid met Christus geeft?

Misschien zijn er meer mogelijkheden dan
het typeren van ervaringen ofwel als ontologi-
sche werkelijkheid ofwel als hallucinatie. <

* Zie www.handelingen.com
voor een uitgebreidere versie van deze reactie.

Literatuur

Bras, K.E. (1988). Muziek van zuiver zwijgen. Een overzicht
van de christelijke mystiek. Kampen: Kok

Brink, G. van den (1994). Oriéntatie in de filosofie. Deel 1
en deel 2. Zoetermeer: Boekencentrum.

Douven, K. (z.j., 5e druk 1988). Het Christendom op weg
naar de 21e eeuw. Van Christusbelijdenis tot
Christuservaring. Soest: eigen beheer.

Duintjer, O.D. (2002). Onuitputtelijk is de waarheid. Budel:
Damon.

James, W. (1902; vert. uit het Engels, 5e druk 2005).
Vormen van religieuze ervaring. Een onderzoek naar het
wezen van de mens. Amsterdam: Abraxas.

Stoker, W. (2004) Is geloven redelijk? Zoetermeer: Meinema.

Stoker, W. (1990). “Transcendentie’ in de post-metafysica
van O.D. Duintjer. In: Cultuur als Partner van de
Theologie. Opstellen over de relatie tussen de cultuur en
godsdienstwijsbegeerte, aangeboden aan Prof.dr. G.E.
Meuleman. Kampen: Kok.

Storig, H.J. (1959). Geschiedenis van de filosofie. Een volle-
dig overzicht van het wijsgerig denken van de oudste tijden
af. Deel 1. Utrecht etc.: Prisma-boeken.

Zwaag, B. van der (2008). Als Christus verschijnt.
Christusverschijningen in deze tijd. Kampen: Kok.

37

6



