
reflectie

R E F L E C T I E |   R u a r d  G a n z e v o o r t

De ervaring van de goddelijke aanwezigheid is niet te plannen,
maar het is wel mogelijk om de ruimte te scheppen waarin het zou
kunnen gebeuren. Ruard Ganzevoort onderzoekt de theologische
betekenis en waardering van verschijningservaringen en gaat in op
de pastorale implicaties.

R
eligieuze ervaringen horen bij het reli-

gieuze leven. Niet voor iedereen en

zeker niet altijd, maar ze zijn er wel.

Antropologen en kerkhistorici kunnen uitge-

breide casestudies voorleggen waarin mystici

figureren en anderen met een wellicht boven-

gemiddelde gevoeligheid. Maar ook voorgan-

gers en geestelijk verzorgers krijgen – als ze

ervoor openstaan – de verhalen te horen.

Verhalen van gewone mensen, zoals in het arti-

kel van Van der Zwaag.

Wat betekent het dat mensen een concrete,

lichamelijke verschijning van Christus ervaren?

Van der Zwaag beschrijft een aantal van deze

ervaringen en laat zien wat de impact ervan is.

Ze toont ook dat veel van deze ervaringen

moeilijk bespreekbaar zijn te maken, omdat er

weinig begrip voor is in de kerk en de cultuur.

In hun reactie geven Dezutter en Corveleyn

een behulpzame analyse van de psychologische

processen die hier een rol in kunnen spelen.

Dat leidt tot inzicht in het onderscheid tussen

gezonde en ongezonde ervaringen. In mijn

reactie ga ik eerst in op de vraag wat deze erva-

ringen theologisch kunnen betekenen en hoe

we ze moeten waarderen. Daarna vraag ik door

op de pastorale implicaties.

Hoe echt is echt?
De eerste vraag uit het onderzoek en in de

psychologische reflectie gaat over de echtheid

van de ervaringen. Van der Zwaag probeert die

vraag buiten de wetenschappelijke analyse te

houden vanwege de teerheid van de geloofs-

ervaring. Religie vraagt andere onderzoeks-

criteria en we moeten vooral afblijven van de

individuele ervaringen. Het enige wat kan, is

het beschrijven van patronen en het onderzoe-

ken van de ‘redelijkheid van het fenomeen’.

Dezutter en Corveleyn houden zich daar eigen-

Ruimte scheppen voor
het heilige 

l

19H A N D E L I N G E N 2012  I  1

C H R I S T U S V E R S C H I J N I N G E N

Handelingen_1_2012  21-02-2012  11:36  Pagina 19



lijk goed aan. Ze beschrijven de psychische

processen, maar reduceren de ervaring daar

niet toe.

Interessant genoeg zien zij bij het stellen van

de waarheidsvraag een verschil tussen de theo-

loog en de psycholoog: ‘De psycholoog is niet

op zoek naar het waarheidsgehalte van reli-

gieuze fenomenen (Wulff 1997), maar wil wel

religieuze gedragingen en ervaringen verhelde-

ren.’ Ik zou datzelfde echter voor de theoloog

zeggen. Ook de theoloog is niet in staat om dat

waarheidsgehalte te bepalen, omdat we daar

aan transcendentie raken. Of preciezer: de rela-

tie tot die transcendentie staat in de theologie

centraal en in die relatie is de waarheidsvraag

onherroepelijk aan de orde en tegelijkertijd

niet wetenschappelijk te beantwoorden.

Het verschil tussen theologie en psychologie

is dan ook volgens mij niet de omgang met de

waarheidsvraag, maar de focus en de methode.

De psycholoog is uiteindelijk geïnteresseerd in

het psychisch functioneren, ook als het over

religieuze ervaringen gaat. De theoloog is ten

diepste geïnteresseerd in de omgang met het

heilige, ook als daar psychische en sociale pro-

cessen meespelen. De methode van de psycho-

logie is dan ook primair empirisch en van de

theoloog primair hermeneutisch (de relatie

tussen praktijk en ervaringen, betekenisgeving

en tradities). Als (empirisch) praktisch-theo-

loog bevind ik me vaak op het grensvlak van

die twee en ik voel me zowel in het godsdienst-

psychologische als in het theologische gesprek

goed thuis.

Feitelijkheid betwist
Ook al is dus volgens mij niet de waarheids-

vraag bepalend, het lijkt me wel goed om wat

nader te verkennen wat we bedoelen met waar-

heid of echtheid. In de reactie die mensen krij-

gen als ze vertellen van hun verschijningserva-

ring, klinkt namelijk vaak precies kritiek op dit

punt. Hallucinatie, projectie, het zijn woorden

die de echtheid van de ervaring ter discussie

stellen. Daartegenover leggen de verhalen over

de verschijningen juist de nadruk op de direct-

heid en de echtheid van de ervaring, het

onmiddellijke weten, enzovoorts. Het lijkt

daarmee vooral te gaan over een ontologische

beoordeling: iets is waar of echt als het feitelijk

en objectief bestaat. Degene die een

Christusverschijning ervaren heeft, benadrukt

juist dat die ervaring van buiten haar of hem-

zelf kwam en daarmee feitelijk en ‘objectief ’ is

– en Van der Zwaag beschermt deze interpreta-

tie door te spreken over een unieke niet-repro-

duceerbare en niet toetsbare beleving die tege-

lijk een gebeurtenis is. Impliciet erkent ze daar-

mee de feitelijkheid van de ervaringen. Critici

betwisten juist die feitelijkheid.

Het grote punt lijkt me echter dat deze onto-

logische vraag niet goed te beantwoorden is als

het om transcendentie-ervaringen gaat. Bij l

Ook de theoloog is 
niet in staat om het 

waarheidsgehalte te bepalen

Beeld Ruud van Empel
Foto René Rosmolen 

>

reflectie20

Handelingen_1_2012  21-02-2012  11:36  Pagina 20



21H A N D E L I N G E N 2012  I  1

Handelingen_1_2012  21-02-2012  11:36  Pagina 21



reflectie22

transcendentie raken we aan de grens van ons

kennen. We kunnen per definitie niet empi-

risch waarnemen wat ons transcendeert en ook

ons ken- en denkvermogen is logisch gezien

niet in staat om die grens te overstijgen. Dat

betekent echter dat het nauwelijks zinnig is om

in ontologische termen over transcendentie te

spreken. Woorden als echt, feitelijk, bestaan

zijn in mijn ogen alleen zinvol binnen het

empirische domein. De vraag naar het bestaan

of de feitelijkheid van God, de hemel, is niet te

beantwoorden en volgens mij onzinnig. Wat

dat betreft, moet theologie ten diepste

agnostisch zijn. De geloofservaringen van men-

sen kunnen prima onderwerp van spreken en

onderzoek zijn, maar het godsbestaan onttrekt

zich aan onze waarneming en taal. Als we over

transcendentie willen spreken – en dat moeten

we, omdat het een belangrijk aspect is van de

ervaring van mensen nu en van de traditie van

het spreken over God in bijvoorbeeld de Bijbel

– dan moeten we dat niet doen in termen die

gaan over het bestaan van God, maar in ter-

men die gaan over hoe God in ons bestaan

ervaarbaar wordt.

Brunner  bracht dat al fraai onder woorden

in zijn boekje Ons geloof: ‘Misschien zou men

op zulk een vraag (naar het bestaan van God,

RRG) moeten antwoorden: Neen, er ‘bestaat’

geen God. (…) er bestaan alle mogelijke din-

gen waarover een encyclopaedie uitleg geeft.

Maar God ‘bestaat’ niet. (…) God is niet iets in

de wereld, het grootste wezen, de grootste

bewoner van de wereld. God is niet in de

wereld. Maar de wereld is in God. God is niet

in ons kennen. Maar ons kennen is in God. Als

u op uw vraag ten antwoord kreeg: Ja, ‘er

bestaat’ een God, dan zoudt u weer een dwa-

ling rijker naar huis gaan.’ Dat Brunner vervol-

gens toch vrij zwaar inzet op het vanzelfspre-

kende van Gods bestaan, doet niet af aan zijn

verzet tegen de neiging om over transcendentie

in gelijke termen te spreken als over wat imma-

nent, in deze wereld is.

Voluit serieus nemen
We moeten mijns inziens dus terughoudend

zijn om over de echtheid te spreken van dat

wat we ervaren in een religieuze verschijning.

Maar dat neemt niet weg dat de ervaring zelf

voluit serieus genomen moet worden. De erva-

ring zelf is namelijk echt genoeg. En daarmee

zijn ook de betekenissen en de implicaties van

die ervaring echt genoeg. Zo luidde het

Thomas-theorema, een fundamenteel uit-

gangspunt van de sociologie: ‘If men define

situations as real, they are real in their conse-

quences’ (Thomas 1928, 572). Als we iets erva-

ren en dat beschouwen als echt, is het echt in

zijn consequenties. Het is niet nodig en niet

nuttig om achter de ervaring zelf door te vra-

gen. Ook de theologie heeft voldoende aan de

ervaring, want dat is de (enige) toegang tot de

verschijning, tot openbaring en dus tot ons

spreken over God (Ganzevoort 2006). Die

ervaring wordt in de religieuze traditie door-

dacht, gecanoniseerd en in modellen aan ons

voorgehouden, zodat we in de wisselwerking

tussen ervaring en traditie tot betekenisgeving

kunnen komen. Buiten de ervaring om kunnen

Handelingen_1_2012  21-02-2012  11:36  Pagina 22



23H A N D E L I N G E N 2012  I  1

we er echter niets zinnigs over zeggen.

We kunnen dit ook nog anders onder woor-

den brengen. De geloofswerkelijkheid die in de

Christusverschijning ervaren wordt, moet in

relationele termen beschreven worden. Het

gaat niet om een ‘objectieve’, ‘ontologische’

werkelijkheid buiten ons en evenmin om een

‘subjectieve’ projectie van binnenuit. Het gaat

om de relatie tussen mens en God die in de

ervaring van de Christusverschijning gestalte

krijgt en ervaren wordt, en die door die erva-

ring ook weer verdiept wordt. Binnen die rela-

tie is de ervaring van het grootste belang, bui-

ten de relatie staan we met de mond vol tan-

den. Theologie kan verstaan worden als de

poging om woorden te vinden voor die relatio-

nele betekenis, maar dat wordt vruchteloos als

het zich te ver van de relatie weg beweegt.

Wat betekent het?
Daarmee is de waarheidsvraag niet geheel van

tafel. Ze krijgt alleen een andere richting.

Centraal komt te staan de vraag of en hoe de

ervaring bijdraagt aan een ‘echt’, dat is

waarachtig in het leven staan en aan een ‘echte’

relatie met het heilige, met God. De vraag ver-

schuift dus van de achtergronden of oorzaken

van de ervaring naar de gevolgen en betekenis-

sen. Die kunnen we op verschillende velden

nagaan.

Levensbeschouwelijke traditie
In de eerste plaats kunnen we vragen naar de

betekenissen van de verschijningservaring in

het licht van de levensbeschouwelijke traditie

waarin iemand staat. Vaak zal de persoon zelf

de ervaring ook al duiden met behulp van

beelden, woorden, modellen die de traditie

aanreikt. Dat zien we ook gebeuren in verschil-

lende van de verhalen die Van der Zwaag aan-

draagt. Dankzij de interpretatiekaders van de

traditie kunnen we de ervaringen verstaan en

duiden. Het zou zelfs zo kunnen zijn dat we de

ervaringen niet eens als zodanig hadden opge-

daan zonder onze bekendheid met de traditie.

De vormgeving van de ervaring zelf is waar-

schijnlijk al door beelden en ideeëën uit de tra-

ditie beïnvloed. Zie het voorbeeld van de arts

in een van de getuigenissen die verwijst naar

beelden van Rembrandt. Ook de zangeres die

regelmatig mediteert bij de Christusicoon

krijgt een ervaring die hierbij aansluit. Zonder

dergelijke voor-beelden uit de religieuze tradi-

tie of uit de bredere cultuur is het problema-

tisch om de verschijning als Christus-

verschijning waar te nemen en te interpreteren.

De relatie tussen ervaring en traditie is hier

niet toe beperkt. De traditie geeft mede beteke-

nis aan de ervaring, maar door die ervaring

kan ook de betekenis die iemand aan de tradi-

tie geeft, veranderen. Voor veel mensen uit het

onderzoek van Van der Zwaag krijgt de christe-

lijke traditie een diepere betekenis. Het gaat

meer voor hen leven en krijgt een zekerheid en

vanzelfsprekendheid die het voorheen niet had. l

Het gaat om de relatie 
tussen mens en God 

die gestalte krijgt

Handelingen_1_2012  21-02-2012  11:36  Pagina 23



reflectie24

Deze geloofsverdieping lijkt in het onderzoek

van Van der Zwaag voor veel mensen de

belangrijkste doorwerking te zijn van de

Christusverschijning. Wat in deze verhalen

minder naar voren komt, is de mogelijkheid

dat men de traditie ook inhoudelijk anders

gaat interpreteren. De sterke ervaring die een

Christusverschijning inhoudt, kan ook tot

nieuwe theologische inzichten en accenten lei-

den.

Contrastervaringen
Daarmee raken we aan een tweede veld van

betekenissen, het levensverhaal van de betrok-

kenen. Dat veel van de ervaringen opkomen in

een tijd van crisis of bezinning bevreemdt niet.

Er is vrij veel godsdienstpsychologische litera-

tuur over bijvoorbeeld bekering en religieuze

ervaringen waarin dat verband wordt gelegd,

maar ook in religieuze tradities vinden we het

inzicht dat aan verlichting, verlossing, ver-

nieuwing en verandering vaak strijd en duister-

nis voorafgaan.

De betekenis die de ervaring voor de betrok-

kenen krijgt, kan blijkbaar nogal variëren. Ze

sluit in elk geval vaak aan bij waar de vraag of

de behoefte ligt. De vrouw die zich totaal ge-

isoleerd voelde, ervaart aanvaarding en warmte

en leert daardoor opener en milder in het leven

te staan. Bij een andere vrouw verandert droef-

heid in blijdschap. In andere verhalen wordt

het minder expliciet gemaakt. We kunnen ech-

ter verwachten dat de betekenis van de erva-

ring precies aangrijpt op de nood die iemand

ervaart. Bij anderen is het niet zozeer een con-

crete nood, maar meer een verlangen naar

groei en geloofsverdieping. Dat geldt met name

bij mensen die zich ook bewegen op een spiri-

tueel pad met bijvoorbeeld meditatie.

Het is waarschijnlijk precies de combinatie

van contrasterende ervaringen – de nood of het

verlangen enerzijds en de Christusverschijning

anderzijds – die in wisselwerking met de reli-

gieuze en culturele traditie tot een persoonlijke

betekenis wordt. Nood en verlangen scheppen

de ontvankelijkheid voor de ervaring; de tradi-

tie biedt de modellen, beelden en interpretaties

aan. Waar dat bij elkaar komt, wordt een bete-

kenisvolle ervaring mogelijk.

Performance van het heilige
Opvallend in de verhalen is echter dat de diep-

ste betekenis voor veel mensen niet de oplos-

sing van hun problemen is, maar de verster-

king van hun relatie tot God. Het is, met ande-

re woorden, primair vooral een religieuze erva-

ring. Sterker nog: de aandacht kan erdoor ver-

schuiven van de eigen belangen en problemen

naar de omgang met de ander en de gericht-

heid op het heilige. Daarmee lijken deze

Christusverschijningen op andere fenomenen

zoals genezing op gebed. Daar is meestal geen

sprake van medische verbetering, maar de

ervaring leidt voor mensen wel tot een verdie-

ping van hun geloof (Van Saane 2008). Ze

Religie draait om 
‘it could be 

otherwise-stories’

Handelingen_1_2012  21-02-2012  11:36  Pagina 24



25H A N D E L I N G E N 2012  I  1

l

raken dan ook niet gedesillusioneerd als hun

problemen niet voorbijgaan, maar vinden in

hun geloof nieuwe moed en motivatie om in

hun concrete levensvragen een weg te vinden.

Misschien moeten we daar ook niet te

vreemd van opkijken. Religie draait – in de

woorden van praktisch theoloog Heinz Streib

– om ‘it could be otherwise-stories’ en precies

dat wordt in de verschijningservaringen werke-

lijk: ‘it is otherwise’. De werkelijkheid die we

gewoonlijk waarnemen, heeft niet het laatste

woord. Het verhaal van het geloof vertelt ons

dat het altijd anders kan zijn. Daarin rusten de

hoop en het verlangen dat we ons niet laten

vastleggen door het determinisme van de wer-

kelijkheid zoals die zich voordoet. Maar daar-

mee wordt de werkelijkheid van het alledaagse

ook niet ontkend. Dat zou immers een illusie

zijn, een vorm van escapisme. Religie is dan

ook wel een motivatie en inspiratie om de wer-

kelijkheid om te vormen en te veranderen,

maar het is geen shortcut waardoor die werke-

lijkheid zomaar veranderd is. Anders gezegd:

verhalen over de aanwezigheid en het ingrijpen

van God in onze leefwereld zijn vooral van

belang omdat ze ons vertrouwen in God ver-

sterken. Ze maken het mogelijk om vol ver-

trouwen en inspiratie in de wereld te staan en

daardoor ook anders in die wereld te functio-

neren. En ze maken daarmee ook ervaringen

van die aanwezigheid mogelijk.

Het draait in deze verhalen dan ook om een

performance van het heilige (Ganzevoort

2007). De term performance duidt erop dat

door bepaalde woorden, gebaren, gestalten en

handelingen een werkelijkheid wordt opgeroe-

pen en present gesteld, die daarmee voor de

betrokkenen ervaarbaar en dus ‘werkelijk’

wordt. Die performance vindt meestal plaats in

specifieke religieuze praktijken, zoals we ook in

de verhalen van het onderzoek lezen. Gebed

(een schietgebedje eventueel), meditatie, het

avondmaal, de meeste verhalen vertellen over

een performance van het heilige als kader voor

de ervaring van de Christusverschijning. De

omkadering schept de ontvankelijkheid en de

mogelijkheid om – al is het voor even – deel

uit te maken van zo’n ‘it could be otherwise-

story’. De aanwezigheid van Christus wordt

ervaarbaar en daarbij gaan zelfs de zintuigen

meedoen. Via die performance en de ervaring

die erdoor mogelijk wordt, krijgt de gericht-

heid op het heilige een overtuigingskracht en

geloofszekerheid. En daardoor ontstaat nieuwe

moed, inspiratie, transformatie, maar vooral

een verbondenheid met Christus zelf. Dat wil

zeggen: via de performance en de ervaring

transcenderen we grenzen van ons eigen

bestaan en is de kloof tussen ons en het heilige

overbrugd.

Het is goed om te bedenken dat niet alle ver-

schijningservaringen plaatsvinden in de con-

text van een religieuze houding of activiteit. In

het onderzoek van Van der Zwaag lezen we ook

van mensen die er helemaal niet op ‘zaten te

wachten’. Dat lijkt op de bekering van Saulus

die in de verhalen niet wordt getekend als bij-

zonder ontvankelijk voor het geloof in Jezus.

Integendeel. Toch is er ook bij hem sprake van

een sterke gerichtheid op de figuur van Jezus

Handelingen_1_2012  21-02-2012  11:36  Pagina 25



reflectie

die voorafgaat aan de verschijningservaring.

Het is wat dat betreft de vraag of er een ver-

schijningservaring mogelijk is zonder voe-

dingsbodem.

Voor een goed begrijpen van dat proces kun-

nen we een beroep doen op de psychologie,

maar ook op de esthetiek. Wat er gebeurt in

religieuze en mystieke ervaringen is niet geheel

verschillend van wat er gebeurt in esthetische

ervaringen. Men kan ook door een kunstwerk

of muziekstuk zo geraakt worden dat het een

transcenderende ervaring wordt. Specifiek voor

de religieuze ervaring is de duiding, waardoor

het heilige zelf veel directer ervaarbaar wordt.

Dat wil zeggen dat met name de inbedding in

de ontmoeting met de traditie en de inbedding

in religieuze praktijken en handelingen bij-

draagt aan de mogelijkheid om de ervaring als

heilig te interpreteren.

Normatieve vragen
Na deze poging om ook theologisch de erva-

ringen van een Christusverschijning te duiden,

komt de vraag op hoe ze te beoordelen zijn. Zo

beschrijft ook Van der Zwaag de discussie met

bijvoorbeeld voorgangers. Hun aarzelende en

ambivalente reacties leiden er niet alleen toe

dat het voor mensen met zulke ervaringen

moeilijk kan zijn hun verhaal te vertellen en de

ervaring goed in te passen in hun bestaan, ze

laten vooral zien dat er ook normatieve vragen

aan de orde zijn. De ouderling die meent dat

dit meer iets van de duivel is, vraagt daarmee

hoe we kunnen weten of een ervaring zuiver is.

De pastoor die zegt dat het onmogelijk is

omdat we God niet kunnen zien, ijkt het ver-

haal van de ervaring aan dogmatische uit-

gangspunten. Dergelijke normatieve vragen

zijn dan ook belangrijk in het omgaan met de

ervaringen.

De vraag naar het ware
Het maakt daarbij wel uit hoe de normatieve

vragen klinken. De klassieke ijkpunten van het

ware, het goede en het schone duiden op drie

soorten normatieve vragen. Bij de vraag naar

het ware komen we in het domein van de dog-

matische normativiteit. Het gaat dan bijvoor-

beeld over de vraag of de ervaring van de

Christusverschijning aansluit bij wat we uit de

traditie over God en Christus (of breder, het

heilige) weten. Een ervaring kan dan gelden als

een authentieke christelijke ervaring als die aan-

sluiting er duidelijk is. Is die minder duidelijk,

dan wordt de ervaring discutabel. Zo functio-

neert de Bijbel als het canonieke ijkpunt of de

klassieker (Tracy 1981) van het geloof die rich-

ting geeft aan het duiden van onze ervaringen.

Een centrale rol daarin spelen die verhalen in

de Bijbel die lijken op of raken aan de

Christusverschijning waarover we hier spreken.

De bekering van Saulus, de verschijningen na

de opstanding, de openbaring aan Johannes,

maar ook bijvoorbeeld de verschijningen aan

Mozes, Elia en Jesaja en zelfs de engelverschij-

Mensen moeten zelf
de normatieve vragen 
stellen en doordenken

26

Handelingen_1_2012  21-02-2012  11:36  Pagina 26



ningen aan Maria en anderen bieden herken-

ningspunten en interpretatiemodellen. Ze roe-

pen de verwachting op dat God werkelijk zich

zo kan voordoen aan mensen.

Opvallend genoeg gaat het in veel van deze

bijbelse verschijningsverhalen niet alleen om

een keerpunt in het leven van een mens, maar

vooral om een roepingsverhaal. Zo’n roepings-

verhaal (met zo mogelijk een verschijningser-

varing) speelt een belangrijke rol bij charisma-

tisch leiderschap (Sanders 2000), omdat het de

geroepene zowel een sterke motivatie geeft als

een goddelijke autoriteit. Het is de vraag of in

de hedendaagse verschijningservaringen dit

roepingsaspect ook een centrale rol speelt of

dat het meer gaat om pastorale vragen en het

vinden van troost en bemoediging. Als dat ver-

schil inderdaad zo groot is als het lijkt, dan zijn

de bijbelse verschijningsverhalen niet echt

geschikt als duiding van de ervaringen van nu.

Andersom zou men kunnen verwachten dat

verschijningen met een roepingsaspect eerder

in de canon zullen zijn opgenomen dan puur

pastorale ervaringen. Hier liggen in elk geval

inhoudelijk normatieve vragen.

De vraag naar het goede
Bij de vraag naar het goede of het juiste gaat het

meer om een ethische normativiteit. Aan de

orde hier is vooral hoe de ervaring uitwerkt in

het leven. Er zijn immers vormen van religio-

siteit waarin de ervaringen worden gebruikt om

bijvoorbeeld een eigen positie te claimen of

anderen te beschadigen. Ook zijn er kritische

vragen te stellen als dergelijke ervaringen leiden

tot sociaal isolement, tot het negeren van ver-

antwoordelijkheden, enzovoorts. En omgekeerd:

als de ervaring van een Christusverschijning bij-

draagt aan een geïnspireerd in de wereld staan

en een leven ten dienste van anderen, dan pleit

dat voor een positieve waardering.

De vraag naar het schone
De vraag naar het schone draait om de estheti-

sche normativiteit. Dat betreft niet alleen of in

de eerste plaats een kunstzinnig gehalte. Het

gaat om de vraag of en hoe we door een gebeu-

ren affectief geraakt zijn, wat ‘het ons doet’. Dit

is dan ook vaak een sterk persoonlijk geladen

normativiteit. In de verhalen die Van der

Zwaag doorgeeft, speelt deze een grote rol als

het gaat om de sterke overtuiging die de vertel-

lers aan hun ervaren Christusverschijning heb-

ben opgedaan. Die wankelt niet als bijvoor-

beeld voorgangers met een dogmatisch-nor-

matieve vraag de ervaring ter discussie stellen.

Zo kan het normatieve gesprek in drie ver-

schillende dimensies worden gevoerd en soms

betekent dat dat men elkaar niet verstaat.

Pastorale begeleiding
Wat betekent dit alles nu voor de pastorale

begeleiding? Om te beginnen ligt er een verant-

woordelijkheid om mensen bij te staan als ze

zoeken naar de betekenis van een dergelijke

spirituele ervaring. Dat is natuurlijk altijd al

aan de orde, maar er zijn een paar redenen

waarom dat hier nog sterker geldt. Zo is er

vaak sprake van crisissituaties of van een sterk

verlangen naar spirituele groei, en dat zijn l

27H A N D E L I N G E N 2012  I  1

Handelingen_1_2012  21-02-2012  11:36  Pagina 27



reflectie28

beide redenen voor sterkere pastorale betrok-

kenheid. Ook omgekeerd: juist in die situaties

zou de pastor erop bedacht moeten zijn dat

mensen intense ervaringen kunnen opdoen,

zoals de in het onderzoek van Van der Zwaag

beschreven Christusverschijningen.

Als dan die ervaringen ter sprake komen in

het pastorale contact, dan doet de pastor er

goed aan om vooral ruimte te maken voor de

verkenning van de betekenissen. Het snelle en

makkelijke oordeel (afwijzend of goedkeurend)

levert niet zo heel veel op. Veel waardevoller is

de zoektocht naar duiding. Dat betekent dus

ook het bezig zijn met de vraag welke betekenis

de ervaring heeft in het omgaan met de eigen

levensgeschiedenis enerzijds en met de religieu-

ze traditie anderzijds. Die zoektocht kan leiden

tot een fundamentele bezinning en daardoor

tot werkelijke spirituele groei. Men mag ver-

wachten dat zo’n religieuze ervaring het schar-

nierpunt van die groei is en daarom open, zorg-

vuldige begeleiding vraagt. Hier komen we op

het vlak van de geestelijke begeleiding (Van

Dam 2003; Van Knippenberg 1998), waarvoor

de traditie ook veel goede aanzetten geeft.

De normatieve vragen mogen in deze bege-

leiding ook zeker aan de orde komen. Van

belang is dan wel om de verschillende soorten

normativiteit te onderscheiden en mensen ook

te helpen hun weg te vinden in de mogelijke

conflicten tussen die dimensies. Zo kunnen ze

ook kritisch met hun eigen ervaringen omgaan

en ze een doorleefde en eerlijke plaats toeken-

nen in hun levensverhaal. Het gaat er nadruk-

kelijk niet in de eerste plaats om dat de pastor

tot een normatief oordeel komt. Veel belangrij-

ker is dat mensen zelf de normatieve vragen

stellen en doordenken.

Vruchtbaar maken
De wezenlijke vraag in de persoonlijke begelei-

ding is hoe iemand het eigen leven optimaal

kan invullen en vormgeven in antwoord op een

betekenisvolle spirituele ervaring als een

Christusverschijning. Aan de vruchten kent

men de boom. Het vertalen van de spirituele

ervaring in een levenshouding en in concreet

gedrag is een van de grote uitdagingen.

Wezenlijk daarbij is ook de vraag hoe deze zo

belangrijke ervaring een plaats kan krijgen in

de ontmoeting met anderen, met name ook in

de geloofsgemeenschap. Dat betekent dat de

pastor ook met mensen kan nadenken over de

vraag hoe de persoonlijke ervaring als getuige-

nis (testimony) vruchtbaar kan worden

gemaakt voor die gemeenschap. Daardoor

wordt ook een dreigend isolement voorkomen.

De pastorale zorg is daarmee ook niet alleen

gericht op de enkeling. Ruimte maken in de

geloofsgemeenschap voor een dergelijk getui-

genis helpt ook de gemeenschap als geheel ver-

der. Dat zal niet altijd worden opgepikt, maar

het maakt in elk geval aan de andere leden dui-

delijk dat er in de gemeenschap ruimte is voor

heel verschillende religieuze ervaringen.

Daardoor zullen ook anderen de vrijheid kun-

nen voelen om hun ervaring te delen. Het is

dan wel nodig om niet een bepaalde geloofsbe-

leving of bepaalde ervaringen tot standaard te

verklaren. Juist de ruimte voor diversiteit moet

Handelingen_1_2012  21-02-2012  11:36  Pagina 28



worden bewaard wil het tot werkelijke ont-

moeting komen.

Ontvankelijkheid stimuleren 
Ten slotte ligt er een pastorale verantwoorde-

lijkheid in het stimuleren van de ontvankelijk-

heid. Dergelijke helende ervaringen worden

zoals gezegd mogelijk door de verbinding tus-

sen de traditie en de persoonlijke biografie op

het kruispunt van het leven. Dat betekent dat

de pastor niet alleen kan werken aan de bege-

leiding bij ervaringen als die zich voordoet,

maar ook een rol heeft in het scheppen van een

verwachtingsruimte waarin zulke ervaringen

mogelijk worden. De pastor is als voorganger

immers ook voortdurend bezig met een perfor-

mance van het heilige die de bedding vormt

voor toekomstige religieuze ervaringen. In de

liturgie, in de geestelijke begeleiding, in

gebedsgroepen en kringen kan de pastor de

toon van ontvankelijkheid zetten die de erva-

ring van een Christusverschijning mogelijk

maken. De ervaring van de goddelijke aanwe-

zigheid – of welk wonder ook – kan men

namelijk nooit plannen, maar het is wel moge-

lijk om de ruimte te scheppen waarin het zou

kunnen gebeuren.

29H A N D E L I N G E N 2012  I  1

Literatuur
Brunner, E. (1935). Ons geloof. Amsterdam: Ten Have.
Van Dam, G.P. (2003). Dichter bij het onuitsprekelijke. Over

geestelijke begeleiding voor en door pastores. Baarn: Ten
Have.

Ganzevoort, R.R. (2006). The social construction of revela-
tion. International Journal of Practical Theology 8 (2),
1-14.

Ganzevoort , R.R. (2007). Staging the Divine. A theological
challenge for the churches in Europe. In: Jansen, M.M.
and Stoffels, H.C. (ed.). A Moving God. Immigrant chur-
ches in the Netherlands. Münster: LIT, 219-236.

Van Knippenberg, M.P.J. (1998) Tussen naam en identiteit.
Ontwerp van een model voor geestelijke begeleiding.
Kampen: Kok.

Van Saane, J. (2008). Gebedsgenezing. Boerenbedrog of
serieus alternatief. Kampen: Kok.

Sanders, J.T. (2000). Charisma, converts, competitors.
Societal and sociological factors in the success of early
christianity. London: SCMP.

Streib, H. (1998). The Religious Educator as Story-Teller.
Suggestions from Paul Ricoeur’s Work. Religious
Education 93, 314-331.

Thomas, W. & Thomas, D. (1928). The child in America.
Behavior problems and programs. New York: Alfred
Knopf.

Tracy, D. (1981). The analogical imagination. Christian the-
ology and the culture of pluralism. New York: Crossroad.

Wulff, D.M. (1997). Psychology of Religion. Classic and
Contemporary. Second Edition. New York: John Wiley &
Sons.

Ruard Ganzevoort (prof.dr. R.R.) is hoogleraar praktische
theologie aan de Vrije Universiteit Amsterdam.
r.r.ganzevoort@vu.nl

l

Handelingen_1_2012  21-02-2012  11:36  Pagina 29


