REFLECTIE |

Handelingen 1 2012 21-02-2012 11:36 Pagina 19$

RuaArRD GANZEVOORT

CHRISTUSVERSCHIJNINGEN

Ruimte scheppen voor

het heilige

De ervaring van de goddelijke aanwezigheid is niet te plannen,
maar het is wel mogelijk om de ruimte te scheppen waarin het zou
kunnen gebeuren. Ruard Ganzevoort onderzoekt de theologische
betekenis en waardering van verschijningservaringen en gaat in op

de pastorale implicaties.

eligieuze ervaringen horen bij het reli-

gieuze leven. Niet voor iedereen en

zeker niet altijd, maar ze zijn er wel.
Antropologen en kerkhistorici kunnen uitge-
breide casestudies voorleggen waarin mystici
figureren en anderen met een wellicht boven-
gemiddelde gevoeligheid. Maar ook voorgan-
gers en geestelijk verzorgers krijgen — als ze
ervoor openstaan — de verhalen te horen.
Verhalen van gewone mensen, zoals in het arti-
kel van Van der Zwaag.

Wat betekent het dat mensen een concrete,
lichamelijke verschijning van Christus ervaren?
Van der Zwaag beschrijft een aantal van deze
ervaringen en laat zien wat de impact ervan is.
Ze toont ook dat veel van deze ervaringen
moeilijk bespreekbaar zijn te maken, omdat er
weinig begrip voor is in de kerk en de cultuur.
In hun reactie geven Dezutter en Corveleyn
een behulpzame analyse van de psychologische

HANDELINGEN 2012 | 1

processen die hier een rol in kunnen spelen.
Dat leidt tot inzicht in het onderscheid tussen
gezonde en ongezonde ervaringen. In mijn
reactie ga ik eerst in op de vraag wat deze erva-
ringen theologisch kunnen betekenen en hoe
we ze moeten waarderen. Daarna vraag ik door

op de pastorale implicaties.

Hoe echt is echt?

De eerste vraag uit het onderzoek en in de
psychologische reflectie gaat over de echtheid
van de ervaringen. Van der Zwaag probeert die
vraag buiten de wetenschappelijke analyse te
houden vanwege de teerheid van de geloofs-
ervaring. Religie vraagt andere onderzoeks-
criteria en we moeten vooral afblijven van de
individuele ervaringen. Het enige wat kan, is
het beschrijven van patronen en het onderzoe-
ken van de ‘redelijkheid van het fenomeen’.

Dezutter en Corveleyn houden zich daar eigen- >

6



lijk goed aan. Ze beschrijven de psychische
processen, maar reduceren de ervaring daar
niet toe.

Interessant genoeg zien zij bij het stellen van
de waarheidsvraag een verschil tussen de theo-
loog en de psycholoog: ‘De psycholoog is niet
op zoek naar het waarheidsgehalte van reli-
gieuze fenomenen (Wulff 1997), maar wil wel
religieuze gedragingen en ervaringen verhelde-
ren. Ik zou datzelfde echter voor de theoloog
zeggen. Ook de theoloog is niet in staat om dat
waarheidsgehalte te bepalen, omdat we daar
aan transcendentie raken. Of preciezer: de rela-

Ook de theoloog is
niet in staat om het
waarheidsgehalte te bepalen

tie tot die transcendentie staat in de theologie
centraal en in die relatie is de waarheidsvraag
onherroepelijk aan de orde en tegelijkertijd
niet wetenschappelijk te beantwoorden.

Het verschil tussen theologie en psychologie
is dan ook volgens mij niet de omgang met de
waarheidsvraag, maar de focus en de methode.
De psycholoog is uiteindelijk geinteresseerd in
het psychisch functioneren, ook als het over
religieuze ervaringen gaat. De theoloog is ten
diepste geinteresseerd in de omgang met het
heilige, ook als daar psychische en sociale pro-
cessen meespelen. De methode van de psycho-
logie is dan ook primair empirisch en van de
theoloog primair hermeneutisch (de relatie
tussen praktijk en ervaringen, betekenisgeving
en tradities). Als (empirisch) praktisch-theo-

20

Handelingen 1 2012 21-02-2012 11:36 Pagina 20$

loog bevind ik me vaak op het grensvlak van
die twee en ik voel me zowel in het godsdienst-
psychologische als in het theologische gesprek
goed thuis.

Feitelijkheid betwist
Ook al is dus volgens mij niet de waarheids-
vraag bepalend, het lijkt me wel goed om wat
nader te verkennen wat we bedoelen met waar-
heid of echtheid. In de reactie die mensen krij-
gen als ze vertellen van hun verschijningserva-
ring, klinkt namelijk vaak precies kritiek op dit
punt. Hallucinatie, projectie, het zijn woorden
die de echtheid van de ervaring ter discussie
stellen. Daartegenover leggen de verhalen over
de verschijningen juist de nadruk op de direct-
heid en de echtheid van de ervaring, het
onmiddellijke weten, enzovoorts. Het lijkt
daarmee vooral te gaan over een ontologische
beoordeling: iets is waar of echt als het feitelijk
en objectief bestaat. Degene die een
Christusverschijning ervaren heeft, benadrukt
juist dat die ervaring van buiten haar of hem-
zelf kwam en daarmee feitelijk en ‘objectief” is
—en Van der Zwaag beschermt deze interpreta-
tie door te spreken over een unieke niet-repro-
duceerbare en niet toetsbare beleving die tege-
lijk een gebeurtenis is. Impliciet erkent ze daar-
mee de feitelijkheid van de ervaringen. Critici
betwisten juist die feitelijkheid.

Het grote punt lijkt me echter dat deze onto-
logische vraag niet goed te beantwoorden is als

het om transcendentie-ervaringen gaat. Bij

>

Beeld Ruud van Empel >

Foto René Rosmolen

o



Handelingen 1 2012 21-02-2012 11:36 Pagina 21$

HANDELINGEN 2012 | 1 21



transcendentie raken we aan de grens van ons
kennen. We kunnen per definitie niet empi-
risch waarnemen wat ons transcendeert en ook
ons ken- en denkvermogen is logisch gezien
niet in staat om die grens te overstijgen. Dat
betekent echter dat het nauwelijks zinnig is om
in ontologische termen over transcendentie te
spreken. Woorden als echt, feitelijk, bestaan
zijn in mijn ogen alleen zinvol binnen het
empirische domein. De vraag naar het bestaan
of de feitelijkheid van God, de hemel, is niet te
beantwoorden en volgens mij onzinnig. Wat
dat betreft, moet theologie ten diepste
agnostisch zijn. De geloofservaringen van men-
sen kunnen prima onderwerp van spreken en
onderzoek zijn, maar het godsbestaan onttrekt
zich aan onze waarneming en taal. Als we over
transcendentie willen spreken — en dat moeten
we, omdat het een belangrijk aspect is van de
ervaring van mensen nu en van de traditie van
het spreken over God in bijvoorbeeld de Bijbel
— dan moeten we dat niet doen in termen die
gaan over het bestaan van God, maar in ter-
men die gaan over hoe God in ons bestaan
ervaarbaar wordt.

Brunner bracht dat al fraai onder woorden
in zijn boekje Ons geloof: ‘Misschien zou men
op zulk een vraag (naar het bestaan van God,
RRG) moeten antwoorden: Neen, er ‘bestaat’
geen God. (...) er bestaan alle mogelijke din-
gen waarover een encyclopaedie uitleg geeft.
Maar God ‘bestaat’ niet. (...) God is niet iets in
de wereld, het grootste wezen, de grootste
bewoner van de wereld. God is niet in de
wereld. Maar de wereld is in God. God is niet

22

Handelingen 1 2012 21-02-2012 11:36 Pagina 22$

in ons kennen. Maar ons kennen is in God. Als
u op uw vraag ten antwoord kreeg: Ja, ‘er
bestaat’ een God, dan zoudt u weer een dwa-
ling rijker naar huis gaan.’ Dat Brunner vervol-
gens toch vrij zwaar inzet op het vanzelfspre-
kende van Gods bestaan, doet niet af aan zijn
verzet tegen de neiging om over transcendentie
in gelijke termen te spreken als over wat imma-

nent, in deze wereld is.

Voluit serieus nemen

We moeten mijns inziens dus terughoudend
zijn om over de echtheid te spreken van dat
wat we ervaren in een religieuze verschijning.
Maar dat neemt niet weg dat de ervaring zelf
voluit serieus genomen moet worden. De erva-
ring zelf is namelijk echt genoeg. En daarmee
zijn ook de betekenissen en de implicaties van
die ervaring echt genoeg. Zo luidde het
Thomas-theorema, een fundamenteel uit-
gangspunt van de sociologie: ‘If men define
situations as real, they are real in their conse-
quences’ (Thomas 1928, 572). Als we iets erva-
ren en dat beschouwen als echt, is het echt in
zijn consequenties. Het is niet nodig en niet
nuttig om achter de ervaring zelf door te vra-
gen. Ook de theologie heeft voldoende aan de
ervaring, want dat is de (enige) toegang tot de
verschijning, tot openbaring en dus tot ons
spreken over God (Ganzevoort 2006). Die
ervaring wordt in de religieuze traditie door-
dacht, gecanoniseerd en in modellen aan ons
voorgehouden, zodat we in de wisselwerking
tussen ervaring en traditie tot betekenisgeving
kunnen komen. Buiten de ervaring om kunnen

o



we er echter niets zinnigs over zeggen.

We kunnen dit ook nog anders onder woor-
den brengen. De geloofswerkelijkheid die in de
Christusverschijning ervaren wordt, moet in
relationele termen beschreven worden. Het
gaat niet om een ‘objectieve’, ‘ontologische’
werkelijkheid buiten ons en evenmin om een
‘subjectieve’ projectie van binnenuit. Het gaat
om de relatie tussen mens en God die in de
ervaring van de Christusverschijning gestalte
krijgt en ervaren wordt, en die door die erva-
ring ook weer verdiept wordt. Binnen die rela-
tie is de ervaring van het grootste belang, bui-
ten de relatie staan we met de mond vol tan-
den. Theologie kan verstaan worden als de
poging om woorden te vinden voor die relatio-
nele betekenis, maar dat wordt vruchteloos als
het zich te ver van de relatie weg beweegt.

Wat betekent het?

Daarmee is de waarheidsvraag niet geheel van
tafel. Ze krijgt alleen een andere richting.
Centraal komt te staan de vraag of en hoe de
ervaring bijdraagt aan een ‘echt, dat is
waarachtig in het leven staan en aan een ‘echte’
relatie met het heilige, met God. De vraag ver-
schuift dus van de achtergronden of oorzaken
van de ervaring naar de gevolgen en betekenis-
sen. Die kunnen we op verschillende velden

nagaan.

Levensbeschouwelijke traditie

In de eerste plaats kunnen we vragen naar de
betekenissen van de verschijningservaring in
het licht van de levensbeschouwelijke traditie

HANDELINGEN 2012 | 1

Handelingen 1 2012 21-02-2012 11:36 Pagina 23 i;

waarin iemand staat. Vaak zal de persoon zelf
de ervaring ook al duiden met behulp van
beelden, woorden, modellen die de traditie
aanreikt. Dat zien we ook gebeuren in verschil-
lende van de verhalen die Van der Zwaag aan-
draagt. Dankzij de interpretatiekaders van de
traditie kunnen we de ervaringen verstaan en
duiden. Het zou zelfs zo kunnen zijn dat we de
ervaringen niet eens als zodanig hadden opge-
daan zonder onze bekendheid met de traditie.
De vormgeving van de ervaring zelf is waar-
schijnlijk al door beelden en ideeéén uit de tra-

Het gaat om de relatie
tussen mens en God
die gestalte krijgt

ditie beinvloed. Zie het voorbeeld van de arts
in een van de getuigenissen die verwijst naar
beelden van Rembrandt. Ook de zangeres die
regelmatig mediteert bij de Christusicoon
krijgt een ervaring die hierbij aansluit. Zonder
dergelijke voor-beelden uit de religieuze tradi-
tie of uit de bredere cultuur is het problema-
tisch om de verschijning als Christus-
verschijning waar te nemen en te interpreteren.
De relatie tussen ervaring en traditie is hier
niet toe beperkt. De traditie geeft mede beteke-
nis aan de ervaring, maar door die ervaring
kan ook de betekenis die iemand aan de tradi-
tie geeft, veranderen. Voor veel mensen uit het
onderzoek van Van der Zwaag krijgt de christe-
lijke traditie een diepere betekenis. Het gaat
meer voor hen leven en krijgt een zekerheid en

vanzelfsprekendheid die het voorheen niet had. >

23

6



Deze geloofsverdieping lijkt in het onderzoek
van Van der Zwaag voor veel mensen de
belangrijkste doorwerking te zijn van de
Christusverschijning. Wat in deze verhalen
minder naar voren komt, is de mogelijkheid
dat men de traditie ook inhoudelijk anders
gaat interpreteren. De sterke ervaring die een
Christusverschijning inhoudt, kan ook tot
nieuwe theologische inzichten en accenten lei-
den.

Contrastervaringen

Daarmee raken we aan een tweede veld van
betekenissen, het levensverhaal van de betrok-
kenen. Dat veel van de ervaringen opkomen in
een tijd van crisis of bezinning bevreemdt niet.
Er is vrij veel godsdienstpsychologische litera-
tuur over bijvoorbeeld bekering en religieuze
ervaringen waarin dat verband wordt gelegd,
maar ook in religieuze tradities vinden we het
inzicht dat aan verlichting, verlossing, ver-
nieuwing en verandering vaak strijd en duister-
nis voorafgaan.

De betekenis die de ervaring voor de betrok-
kenen krijgt, kan blijkbaar nogal variéren. Ze
sluit in elk geval vaak aan bij waar de vraag of
de behoefte ligt. De vrouw die zich totaal ge-
isoleerd voelde, ervaart aanvaarding en warmte
en leert daardoor opener en milder in het leven
te staan. Bij een andere vrouw verandert droef-
heid in blijdschap. In andere verhalen wordt
het minder expliciet gemaakt. We kunnen ech-
ter verwachten dat de betekenis van de erva-
ring precies aangrijpt op de nood die iemand
ervaart. Bij anderen is het niet zozeer een con-

24

Handelingen 1 2012 21-02-2012 11:36 Pagina 24$

crete nood, maar meer een verlangen naar
groei en geloofsverdieping. Dat geldt met name
bij mensen die zich ook bewegen op een spiri-
tueel pad met bijvoorbeeld meditatie.

Het is waarschijnlijk precies de combinatie
van contrasterende ervaringen — de nood of het
verlangen enerzijds en de Christusverschijning
anderzijds — die in wisselwerking met de reli-
gieuze en culturele traditie tot een persoonlijke
betekenis wordt. Nood en verlangen scheppen
de ontvankelijkheid voor de ervaring; de tradi-
tie biedt de modellen, beelden en interpretaties
aan. Waar dat bij elkaar komt, wordt een bete-
kenisvolle ervaring mogelijk.

Performance van het heilige

Opvallend in de verhalen is echter dat de diep-
ste betekenis voor veel mensen niet de oplos-
sing van hun problemen is, maar de verster-
king van hun relatie tot God. Het is, met ande-
re woorden, primair vooral een religieuze erva-
ring. Sterker nog: de aandacht kan erdoor ver-
schuiven van de eigen belangen en problemen
naar de omgang met de ander en de gericht-

Religie draait om
‘it could be
otherwise-stories’

heid op het heilige. Daarmee lijken deze
Christusverschijningen op andere fenomenen
zoals genezing op gebed. Daar is meestal geen
sprake van medische verbetering, maar de
ervaring leidt voor mensen wel tot een verdie-
ping van hun geloof (Van Saane 2008). Ze

o



raken dan ook niet gedesillusioneerd als hun
problemen niet voorbijgaan, maar vinden in
hun geloof nieuwe moed en motivatie om in
hun concrete levensvragen een weg te vinden.

Misschien moeten we daar ook niet te
vreemd van opkijken. Religie draait —in de
woorden van praktisch theoloog Heinz Streib
—om ‘it could be otherwise-stories’ en precies
dat wordt in de verschijningservaringen werke-
lijk: it is otherwise’. De werkelijkheid die we
gewoonlijk waarnemen, heeft niet het laatste
woord. Het verhaal van het geloof vertelt ons
dat het altijd anders kan zijn. Daarin rusten de
hoop en het verlangen dat we ons niet laten
vastleggen door het determinisme van de wer-
kelijkheid zoals die zich voordoet. Maar daar-
mee wordt de werkelijkheid van het alledaagse
ook niet ontkend. Dat zou immers een illusie
zijn, een vorm van escapisme. Religie is dan
ook wel een motivatie en inspiratie om de wer-
kelijkheid om te vormen en te veranderen,
maar het is geen shortcut waardoor die werke-
lijkheid zomaar veranderd is. Anders gezegd:
verhalen over de aanwezigheid en het ingrijpen
van God in onze leefwereld zijn vooral van
belang omdat ze ons vertrouwen in God ver-
sterken. Ze maken het mogelijk om vol ver-
trouwen en inspiratie in de wereld te staan en
daardoor ook anders in die wereld te functio-
neren. En ze maken daarmee ook ervaringen
van die aanwezigheid mogelijk.

Het draait in deze verhalen dan ook om een
performance van het heilige (Ganzevoort
2007). De term performance duidt erop dat
door bepaalde woorden, gebaren, gestalten en

HANDELINGEN 2012 | 1

Handelingen 1 2012 21-02-2012 11:36 Pagina 25 i;

handelingen een werkelijkheid wordt opgeroe-
pen en present gesteld, die daarmee voor de
betrokkenen ervaarbaar en dus ‘werkelijk’
wordt. Die performance vindt meestal plaats in
specifieke religieuze praktijken, zoals we ook in
de verhalen van het onderzoek lezen. Gebed
(een schietgebedje eventueel), meditatie, het
avondmaal, de meeste verhalen vertellen over
een performance van het heilige als kader voor
de ervaring van de Christusverschijning. De
omkadering schept de ontvankelijkheid en de
mogelijkheid om — al is het voor even — deel
uit te maken van zo'n ‘it could be otherwise-
story’. De aanwezigheid van Christus wordt
ervaarbaar en daarbij gaan zelfs de zintuigen
meedoen. Via die performance en de ervaring
die erdoor mogelijk wordt, krijgt de gericht-
heid op het heilige een overtuigingskracht en
geloofszekerheid. En daardoor ontstaat nieuwe
moed, inspiratie, transformatie, maar vooral
een verbondenheid met Christus zelf. Dat wil
zeggen: via de performance en de ervaring
transcenderen we grenzen van ons eigen
bestaan en is de kloof tussen ons en het heilige
overbrugd.

Het is goed om te bedenken dat niet alle ver-
schijningservaringen plaatsvinden in de con-
text van een religieuze houding of activiteit. In
het onderzoek van Van der Zwaag lezen we ook
van mensen die er helemaal niet op ‘zaten te
wachten’. Dat lijkt op de bekering van Saulus
die in de verhalen niet wordt getekend als bij-
zonder ontvankelijk voor het geloof in Jezus.
Integendeel. Toch is er ook bij hem sprake van
een sterke gerichtheid op de figuur van Jezus

25

6



die voorafgaat aan de verschijningservaring.
Het is wat dat betreft de vraag of er een ver-
schijningservaring mogelijk is zonder voe-
dingsbodem.

Voor een goed begrijpen van dat proces kun-
nen we een beroep doen op de psychologie,
maar ook op de esthetiek. Wat er gebeurt in
religieuze en mystieke ervaringen is niet geheel
verschillend van wat er gebeurt in esthetische
ervaringen. Men kan ook door een kunstwerk
of muziekstuk zo geraakt worden dat het een
transcenderende ervaring wordt. Specifiek voor
de religieuze ervaring is de duiding, waardoor
het heilige zelf veel directer ervaarbaar wordt.
Dat wil zeggen dat met name de inbedding in
de ontmoeting met de traditie en de inbedding
in religieuze praktijken en handelingen bij-
draagt aan de mogelijkheid om de ervaring als
heilig te interpreteren.

Normatieve vragen

Na deze poging om ook theologisch de erva-
ringen van een Christusverschijning te duiden,
komt de vraag op hoe ze te beoordelen zijn. Zo
beschrijft ook Van der Zwaag de discussie met
bijvoorbeeld voorgangers. Hun aarzelende en
ambivalente reacties leiden er niet alleen toe
dat het voor mensen met zulke ervaringen
moeilijk kan zijn hun verhaal te vertellen en de
ervaring goed in te passen in hun bestaan, ze
laten vooral zien dat er ook normatieve vragen
aan de orde zijn. De ouderling die meent dat
dit meer iets van de duivel is, vraagt daarmee
hoe we kunnen weten of een ervaring zuiver is.
De pastoor die zegt dat het onmogelijk is

26

Handelingen 1 2012 21-02-2012 11:36 Pagina 26 i;

omdat we God niet kunnen zien, ijkt het ver-
haal van de ervaring aan dogmatische uit-
gangspunten. Dergelijke normatieve vragen
zijn dan ook belangrijk in het omgaan met de
ervaringen.

De vraag naar het ware

Het maakt daarbij wel uit hoe de normatieve
vragen klinken. De klassieke ijkpunten van het
ware, het goede en het schone duiden op drie
soorten normatieve vragen. Bij de vraag naar
het ware komen we in het domein van de dog-
matische normativiteit. Het gaat dan bijvoor-
beeld over de vraag of de ervaring van de
Christusverschijning aansluit bij wat we uit de
traditie over God en Christus (of breder, het
heilige) weten. Een ervaring kan dan gelden als

Mensen moeten zelf
de normatieve vragen
stellen en doordenken

een authentieke christelijke ervaring als die aan-
sluiting er duidelijk is. Is die minder duidelijk,
dan wordt de ervaring discutabel. Zo functio-
neert de Bijbel als het canonieke ijkpunt of de
Kklassieker (Tracy 1981) van het geloof die rich-
ting geeft aan het duiden van onze ervaringen.
Een centrale rol daarin spelen die verhalen in
de Bijbel die lijken op of raken aan de
Christusverschijning waarover we hier spreken.
De bekering van Saulus, de verschijningen na
de opstanding, de openbaring aan Johannes,
maar ook bijvoorbeeld de verschijningen aan
Mozes, Elia en Jesaja en zelfs de engelverschij-

o



ningen aan Maria en anderen bieden herken-
ningspunten en interpretatiemodellen. Ze roe-
pen de verwachting op dat God werkelijk zich
z0 kan voordoen aan mensen.

Opvallend genoeg gaat het in veel van deze
bijbelse verschijningsverhalen niet alleen om
een keerpunt in het leven van een mens, maar
vooral om een roepingsverhaal. Zo'n roepings-
verhaal (met zo mogelijk een verschijningser-
varing) speelt een belangrijke rol bij charisma-
tisch leiderschap (Sanders 2000), omdat het de
geroepene zowel een sterke motivatie geeft als
een goddelijke autoriteit. Het is de vraag of in
de hedendaagse verschijningservaringen dit
roepingsaspect ook een centrale rol speelt of
dat het meer gaat om pastorale vragen en het
vinden van troost en bemoediging. Als dat ver-
schil inderdaad zo groot is als het lijkt, dan zijn
de bijbelse verschijningsverhalen niet echt
geschikt als duiding van de ervaringen van nu.
Andersom zou men kunnen verwachten dat
verschijningen met een roepingsaspect eerder
in de canon zullen zijn opgenomen dan puur
pastorale ervaringen. Hier liggen in elk geval
inhoudelijk normatieve vragen.

De vraag naar het goede

Bij de vraag naar het goede of het juiste gaat het
meer om een ethische normativiteit. Aan de
orde hier is vooral hoe de ervaring uitwerkt in
het leven. Er zijn immers vormen van religio-
siteit waarin de ervaringen worden gebruikt om
bijvoorbeeld een eigen positie te claimen of
anderen te beschadigen. Ook zijn er kritische
vragen te stellen als dergelijke ervaringen leiden

HANDELINGEN 2012 | 1

Handelingen 1 2012 21-02-2012 11:36 Pagina 27 i;

tot sociaal isolement, tot het negeren van ver-
antwoordelijkheden, enzovoorts. En omgekeerd:
als de ervaring van een Christusverschijning bij-
draagt aan een geinspireerd in de wereld staan
en een leven ten dienste van anderen, dan pleit
dat voor een positieve waardering.

De vraag naar het schone
De vraag naar het schone draait om de estheti-
sche normativiteit. Dat betreft niet alleen of in
de eerste plaats een kunstzinnig gehalte. Het
gaat om de vraag of en hoe we door een gebeu-
ren affectief geraakt zijn, wat ‘het ons doet’. Dit
is dan ook vaak een sterk persoonlijk geladen
normativiteit. In de verhalen die Van der
Zwaag doorgeett, speelt deze een grote rol als
het gaat om de sterke overtuiging die de vertel-
lers aan hun ervaren Christusverschijning heb-
ben opgedaan. Die wankelt niet als bijvoor-
beeld voorgangers met een dogmatisch-nor-
matieve vraag de ervaring ter discussie stellen.
Zo kan het normatieve gesprek in drie ver-
schillende dimensies worden gevoerd en soms
betekent dat dat men elkaar niet verstaat.

Pastorale begeleiding

Wat betekent dit alles nu voor de pastorale
begeleiding? Om te beginnen ligt er een verant-
woordelijkheid om mensen bij te staan als ze
zoeken naar de betekenis van een dergelijke
spirituele ervaring. Dat is natuurlijk altijd al
aan de orde, maar er zijn een paar redenen
waarom dat hier nog sterker geldt. Zo is er
vaak sprake van crisissituaties of van een sterk
verlangen naar spirituele groei, en dat zijn

27

6



beide redenen voor sterkere pastorale betrok-
kenheid. Ook omgekeerd: juist in die situaties
zou de pastor erop bedacht moeten zijn dat
mensen intense ervaringen kunnen opdoen,
zoals de in het onderzoek van Van der Zwaag
beschreven Christusverschijningen.

Als dan die ervaringen ter sprake komen in
het pastorale contact, dan doet de pastor er
goed aan om vooral ruimte te maken voor de
verkenning van de betekenissen. Het snelle en
makkelijke oordeel (afwijzend of goedkeurend)
levert niet zo heel veel op. Veel waardevoller is
de zoektocht naar duiding. Dat betekent dus
ook het bezig zijn met de vraag welke betekenis
de ervaring heeft in het omgaan met de eigen
levensgeschiedenis enerzijds en met de religieu-
ze traditie anderzijds. Die zoektocht kan leiden
tot een fundamentele bezinning en daardoor
tot werkelijke spirituele groei. Men mag ver-
wachten dat zo’'n religieuze ervaring het schar-
nierpunt van die groei is en daarom open, zorg-
vuldige begeleiding vraagt. Hier komen we op
het vlak van de geestelijke begeleiding (Van
Dam 2003; Van Knippenberg 1998), waarvoor
de traditie ook veel goede aanzetten geeft.

De normatieve vragen mogen in deze bege-
leiding ook zeker aan de orde komen. Van
belang is dan wel om de verschillende soorten
normativiteit te onderscheiden en mensen ook
te helpen hun weg te vinden in de mogelijke
conflicten tussen die dimensies. Zo kunnen ze
ook kritisch met hun eigen ervaringen omgaan
en ze een doorleefde en eerlijke plaats toeken-
nen in hun levensverhaal. Het gaat er nadruk-
kelijk niet in de eerste plaats om dat de pastor

28

Handelingen 1 2012 21-02-2012 11:36 Pagina 28 i;

tot een normatief oordeel komt. Veel belangrij-
ker is dat mensen zelf de normatieve vragen
stellen en doordenken.

Vruchtbaar maken
De wezenlijke vraag in de persoonlijke begelei-
ding is hoe iemand het eigen leven optimaal
kan invullen en vormgeven in antwoord op een
betekenisvolle spirituele ervaring als een
Christusverschijning. Aan de vruchten kent
men de boom. Het vertalen van de spirituele
ervaring in een levenshouding en in concreet
gedrag is een van de grote uitdagingen.
Wezenlijk daarbij is ook de vraag hoe deze zo
belangrijke ervaring een plaats kan krijgen in
de ontmoeting met anderen, met name ook in
de geloofsgemeenschap. Dat betekent dat de
pastor ook met mensen kan nadenken over de
vraag hoe de persoonlijke ervaring als getuige-
nis (testimony) vruchtbaar kan worden
gemaakt voor die gemeenschap. Daardoor
wordt ook een dreigend isolement voorkomen.
De pastorale zorg is daarmee ook niet alleen
gericht op de enkeling. Ruimte maken in de
geloofsgemeenschap voor een dergelijk getui-
genis helpt ook de gemeenschap als geheel ver-
der. Dat zal niet altijd worden opgepikt, maar
het maakt in elk geval aan de andere leden dui-
delijk dat er in de gemeenschap ruimte is voor
heel verschillende religieuze ervaringen.
Daardoor zullen ook anderen de vrijheid kun-
nen voelen om hun ervaring te delen. Het is
dan wel nodig om niet een bepaalde geloofsbe-
leving of bepaalde ervaringen tot standaard te
verklaren. Juist de ruimte voor diversiteit moet

o



worden bewaard wil het tot werkelijke ont-
moeting komen.

Ontvankelijkheid stimuleren

Ten slotte ligt er een pastorale verantwoorde-
lijkheid in het stimuleren van de ontvankelijk-
heid. Dergelijke helende ervaringen worden
zoals gezegd mogelijk door de verbinding tus-
sen de traditie en de persoonlijke biografie op
het kruispunt van het leven. Dat betekent dat
de pastor niet alleen kan werken aan de bege-
leiding bij ervaringen als die zich voordoet,
maar ook een rol heeft in het scheppen van een
verwachtingsruimte waarin zulke ervaringen
mogelijk worden. De pastor is als voorganger
immers ook voortdurend bezig met een perfor-
mance van het heilige die de bedding vormt
voor toekomstige religieuze ervaringen. In de
liturgie, in de geestelijke begeleiding, in
gebedsgroepen en kringen kan de pastor de
toon van ontvankelijkheid zetten die de erva-
ring van een Christusverschijning mogelijk
maken. De ervaring van de goddelijke aanwe-
zigheid — of welk wonder ook — kan men
namelijk nooit plannen, maar het is wel moge-
lijk om de ruimte te scheppen waarin het zou
kunnen gebeuren. <

HANDELINGEN 2012 | 1

Handelingen 1 2012 21-02-2012 11:36 Pagina 29$

Literatuur

Brunner, E. (1935). Ons geloof. Amsterdam: Ten Have.

Van Dam, G.P. (2003). Dichter bij het onuitsprekelijke. Over
geestelijke begeleiding voor en door pastores. Baarn: Ten
Have.

Ganzevoort, R.R. (2006). The social construction of revela-
tion. International Journal of Practical Theology 8 (2),
1-14.

Ganzevoort , R.R. (2007). Staging the Divine. A theological
challenge for the churches in Europe. In: Jansen, M.M.
and Stoffels, H.C. (ed.). A Moving God. Immigrant chur-
ches in the Netherlands. Miinster: LIT, 219-236.

Van Knippenberg, M.P.J. (1998) Tussen naam en identiteit.
Ontwerp van een model voor geestelijke begeleiding.
Kampen: Kok.

Van Saane, J. (2008). Gebedsgenezing. Boerenbedrog of
serieus alternatief. Kampen: Kok.

Sanders, J.T. (2000). Charisma, converts, competitors.
Societal and sociological factors in the success of early
christianity. London: SCMP.

Streib, H. (1998). The Religious Educator as Story-Teller.
Suggestions from Paul Ricoeur’s Work. Religious
Education 93, 314-331.

Thomas, W. & Thomas, D. (1928). The child in America.
Behavior problems and programs. New York: Alfred
Knopf.

Tracy, D. (1981). The analogical imagination. Christian the-
ology and the culture of pluralism. New York: Crossroad.

Wulff, D.M. (1997). Psychology of Religion. Classic and
Contemporary. Second Edition. New York: John Wiley &
Sons.

Ruard Ganzevoort (prof.dr. R.R.) is hoogleraar praktische

theologie aan de Vrije Universiteit Amsterdam.
r.r.ganzevoort@vu.nl

29



