Handelingen 1 2012 21-02-2012 11:36 Pagina9$

REFLECTIE | JESSIE DEZUTTER & JOoZEF CORVELEYN

CHRISTUSVERSCHIJNINGEN

Verschijningen
kritisch beschouwd

Anders dan de theologie is de godsdienstpsychologie niet op zoek
naar het waarheidsgehalte van religieuze fenomenen, maar wil wel
religieuze gedragingen en ervaringen verhelderen. Twee godsdienst-
psychologen bespreken de al dan niet pathologische manifestatie
van verschijningen, stellen een mogelijke psychologische verklaring
voor en gaan kort in op hoe de gelovige zich kan verhouden tot de
Christusverschijning.

an der Zwaag beschrijft in het voor- (Vergote 1984). Als gevolg hiervan kan de
‘ / gaande artikel haar onderzoek naar psychologie religieuze stellingen nooit bewijzen
Christusverschijningen. Ze baseert of ontkrachten noch het bovennatuurlijke
zich hierbij op verschillende casussen waarbij inroepen als verklaringselement (Bossant
Christus gehoord of gezien werd en analyseert 1992). Met betrekking tot verschijningen, bete-
deze binnen een theologisch kader naar gelij- kent dit dat de psychologie geen uitspraak zal
kenissen en verschillen. Ze concludeert dat ook  doen over de authenticiteit van de verschijnin-
in onze hedendaagse samenleving Christus- gen, maar wel vragen zal stellen zowel over de
verschijningen nog voorkomen. subjectieve betekenis ervan voor het individu

Als men vanuit een godsdienstpsychologisch ~ en voor de gemeenschap als over het gezond-
kader naar deze thematiek kijkt, stelt men zich ~ heidsgehalte van diegene die vertelt een ver-
andere vragen dan de theoloog. De psycholoog  schijning gehad te hebben.

is niet op zoek naar het waarheidsgehalte van Het fenomeen van de Christusverschijningen

religieuze fenomenen (Wulff 1997), maar wil kan men dan ook plaatsen binnen de bredere

wel religieuze gedragingen en ervaringen ver- godsdienstpsychologische thematiek van nor-

helderen. De godsdienstpsychologie bestudeert ~ male, abnormale en pathologische manifesta-

met andere woorden wat psychisch is in de ties van religie (Van Praag 2010). In dit artikel

religie, maar plaatst het transcendente object vanuit godsdienstpsychologische hoek probe-

van de studie methodologisch tussen haakjes ren we eerst de Christusverschijning te plaatsen [>
HANDELINGEN 2012 | 1 9

6



Handelingen 1 2012

21-02-2012

11:36

Pagina 10

‘Corpus’ Dom
Braunschweig
Duitsland.
Foto René
Rosmolen



op het continuiim van gezonde naar pathologi-
sche manifestaties, om vervolgens een moge-
lijke psychologische verklaring van het feno-
meen voor te stellen. Ten slotte staan we er
kort bij stil hoe de gelovige zich kan verhouden
tot de Christusverschijning.

Als niet-pathologische manifestatie

Hallucinatie

Het fenomeen van de verschijning roept bij de
clinicus, zeker in de vroegere psychiatrie, al snel
het beeld op van een hallucinatie. Als men de
definitie van een hallucinatie uit de Diagnostic
and Statistical Manual (DSM, American
Psychiatric Association) bekijkt, namelijk ‘waar-
nemingservaringen met werkelijkheidskarakter,
zonder externe bron voor die waarneming) is
dat ook een logische gevolgtrekking.

Volgens Vergote (1988), de grondlegger van
de godsdienstpsychologie in Leuven en een van
de weinige psychologen die zich verdiept heeft
in deze materie, hoeft een verschijning echter
geen psychopathologisch fenomeen te zijn, al
kan het wel beschouwd worden als een halluci-
natie. Hij gaat er vanuit dat een hallucinatie
verwijst naar een psychologisch proces dat ver-
oorzaakt kan worden door een neurotische of
psychotische dynamiek in het individu, maar
dat het ook veroorzaakt kan worden door de
culturele context waartoe religie behoort
(Corveleyn 2001).

Driedeling

Ook Van Praag (2010), als psychiater met bij-
zondere interesse in religie en spiritualiteit,

HANDELINGEN 2012 | 1

Handelingen 1 2012 21-02-2012 11:36 Pagina 11 i;

plaatst verschijningen in zijn theoretisch model
niet zomaar onder de noemer van pathologie,
ook al, zo stelt hij, zou men ze als pathologisch
kunnen beschouwen als men de diagnostische
regels naar de letter volgt. Van Praag (2008) ziet
religiositeit als een normale manifestatievorm
van de menselijke behoefte om het leven een
spirituele dimensie te geven (37). Hij stelt ver-
der dat, net als voor alle andere functies van
ons lichaam en van onze psyche, er ook op het
domein van de religiositeit manifestatievormen
zijn die afwijken van de norm. Hij onderscheidt
hierbij drie vormen van afwijkend gedrag.

Twijfel als criterium om
pathologische en niet-pathologische
hallucinaties te onderscheiden

Allereerst zijn er ‘varianten van de norm)
waaronder hij gedragingen verstaat die buiten
de norm vallen maar nog binnen de normale
variatiebreedte van het fenomeen. Van Praag
verwijst hierbij naar het uitvoeren van religieu-
ze rituelen. Als de precisie in het uitvoeren van
het ritueel belangrijker wordt dan de emotio-
nele betrokkenheid, en de gerichtheid van het
ritueel zich verplaatst van het innerlijke van de
gelovige naar het uiterlijke, vindt er een regres-
sie plaats van een betekenisvol religieus ritueel
naar een opeenvolging van handelingen. Dit
kan gebeuren bij individuen die een sterke
nood hebben aan zekerheid en duidelijke
regels. Maar dit gedrag kan gezien worden als
een variant van de norm, athankelijk van de
persoonlijkheid van het individu of opgelegd
door een religieuze autoriteit.

6



Handelingen 1 2012 21-02-2012 11:36 Pagina 12

L e . e g




Vervolgens onderscheidt hij ‘abnormale, niet-
pathologische verschijnselen’ Hier gaat het om
manifestaties die buiten het normale variatie-
bereik vallen maar niet pathologisch zijn,
omdat ze het welzijn van het individu noch
van de omgeving of maatschappij schaden.
Hierbij stelt Van Praag dat ‘abnormaal’ geen
waardeoordeel inhoudt, maar enkel aangeeft
dat het fenomeen letterlijk afwijkt van de
norm. De norm is dan datgene wat binnen een
maatschappij, in een bepaalde tijd, als meest
frequent wordt gezien.

Ten slotte zijn er de ‘abnormale, pathologi-
sche verschijnselen’ die buiten de normale vari-
atiebreedte van het fenomeen vallen, maar wel
het welzijn van het individu of de maatschap-
pij schaden.

Verrijkende ervaring

Binnen deze driedeling worden verschijningen
door Van Praag (2008) onder de noemer
‘abnormale, niet-pathologische manifestaties’
geplaatst. Het zou dan gaan om een gemoeds-
toestand waarbij het symboolkarakter van het
godsprincipe meer concrete vormen gaat aan-
nemen. Dit kan aanleiding geven tot visuele
representaties van God of andere spirituele
gestalten of tot auditieve waarnemingen. Van
Praag besluit dat deze ervaringen noch in
plaats, noch in tijd lokaliseerbaar zijn, een hoge
werkelijkheidswaarde bezitten, gepaard gaan
met een gevoel van vredigheid en intense
gelukzaligheid en niet in woorden uit te druk-

< ‘Christus wast de voeten’. Dom Bergamo Italié.
Foto René Rosmolen

HANDELINGEN 2012 | 1

Handelingen 1 2012 21-02-2012 11:36 Pagina 13$

ken zijn. Verschijningen worden dan als verrij-
kend beleefd, in die zin dat ze inzichten ver-
schaffen in de essentie van het bestaan.

Deze kenmerken komen ook in het onder-
zoek van Van der Zwaag aan bod. In de inter-
views gaven de betrokkenen aan dat een ver-
schijning een verandering ten goede in hun
leven op gang bracht en inzichten creéerde die
voordien onbekend waren. De verschijningen
leken ook gepaard te gaan met gevoelens van
liefde, troost, vrede en vertrouwen.

Twwee werelden

Als de grenzen van het realiteitsbewustzijn wor-
den doorbroken, wordt een verschijning echter
wel een pathologische manifestatie (Van Praag

Het droomparadigma kan
religieuze verschijningen
verduidelijken

2008). De verschijning is dan niet langer een
afbeelding van een innerlijke staat, maar een
afbeelding van de werkelijkheid waarbij het kri-
tisch vermogen verloren is gegaan. De ervaring
wordt niet meer op plausibiliteit getoetst, maar
zonder meer voor waar aangenomen en gaat het
leven van het individu volledig beheersen. Hij/zij
kan zich niet meer losmaken van de verschijning
om over te gaan tot de dagelijkse zaken en ver-
liest het contact met de werkelijkheid.
Lopez-Ibor en Lopez-Ibor Alcocer (2010)
proberen nog duidelijker te maken hoe de reli-
gieuze ervaring zich onderscheidt van de
pathologische waan of pathologische halluci-

6

>



natie. Binnen een pathologische hallucinatie
gaat het om strikt individuele gefrustreerde
waarheden. Hallucinaties vervangen dan de

‘common sense’ door ‘a very private sense’ (215).

Lopez-Ibor en Lopez-Ibor Alcocer werken dit
verder uit, verwijzend naar fenomenologisch
en existentieel georiénteerde psychiaters, door
te stellen dat iedereen zich bevindt in twee
werelden. Enerzijds de common world of de
realiteit zoals ze is, en anderzijds de own world
die bestaat uit fantasie, dromen, verlangens en
hoop van het individu. Een gezond persoon is
in staat om die twee uit elkaar te houden en

Door het delen in de grotere geloofs-
gemeenschap kan verdere betekenis
gegeven worden aan de ervaring

van de ene wereld in de andere over te stappen.

De patiént echter is niet in staat om in de com-
mon world te leven en dringt de own world op
aan de common world, zodat beide werelden
beginnen samen te vallen. De patiént ziet niet
langer wat de common world en wat zijn eigen
geconstrueerde own world is. De own world
neemt alles over en het vermogen om de own
world van een afstand te bekijken en kritisch te
beoordelen verdwijnt.

Twijfel

Gelinkt hieraan is het aan- of afwezig zijn van
twijfel als criterium om pathologische en niet-
pathologische hallucinaties te onderscheiden.
Sims (2010) geeft aan dat mensen met een reli-
gieuze ervaring, zoals een verschijning, zich

Handelingen 1 2012 21-02-2012 11:36 Pagina 14$

vaak afvragen of ze wanen hebben of hallucine-
ren maar dat dit net een teken van gezondheid
is. De twijfel die na de religieuze ervaring vaak
de kop opsteekt, is afwezig bij de pathologische
hallucinatie. Ook Van der Zwaag bemerkt in
haar onderzoek dat de ervaring van de verschij-
ning iets is dat niet zomaar gratuit aangenomen
kan worden zonder twijfel. Ze spreekt over ‘een
overweldigende ervaring die om verwerking
vraagt. In dit verwerkingsproces zal de religieu-
ze ervaring vermoedelijk vanuit een meta-per-
spectief bekeken worden. De betrokkene zal
zich afvragen wat er precies gebeurd is en hoe
dit kan geplaatst worden binnen zijn zinge-
vingssysteem en, breder, binnen de maatschap-
pelijke context. In dit verwerkingsproces staat
de betrokkene dus in de common world en pro-
beert de gebeurtenis vanuit verschillende per-
spectieven te bekijken om de ervaring beter te
kunnen begrijpen. De betrokkene heeft echter
niet de behoefte om de ervaring op te dringen
aan de common world, al kan hij/zij wel de
nood voelen om erover te praten.

Vergote (1988) stelt dat het gebruik van taal
een criterium is voor psychisch gezond uitzon-
derlijk gedrag. Hij verwijst hier naar het spre-
ken van de gemeenschappelijke taal (van de
gemeenschap, van de religieuze traditie) en
verbindt dit met de houding van de ‘gezonde
mysticus’ Hij haalt hier het voorbeeld aan van
Teresa van Avila die als (katholieke) mystica
geschreven heeft over haar verschillende ver-
schijningen (e.g. Medwick 2003). Vergote duidt
op enkele kenmerken die uiting geven aan taal
als een criterium van psychisch gezond uitzon-

o



derlijk gedrag, zoals het raadzoeken van de
mysticus bij een leermeester, op zoek gaan naar
antwoorden in de religieuze traditie door te
lezen en uitleg te zoeken in heilige schriften, en
het zich ondergeschikt maken aan de intersub-
jectieve context en de traditie, ook al heeft men
een uitzonderlijke ervaring.

In parallel zouden we kunnen stellen dat
degenen die vertellen dat zij een verschijning
hebben gehad, idealiter opgevangen zouden
moeten worden door de pastor/begeleider om
erover te kunnen spreken. Door het gebruik
van taal en het delen in de grotere geloofsge-
meenschap kunnen ze verder betekenis geven
aan de ervaring. Ook in de overdenkingen van
Van der Zwaag komt dit duidelijk naar voren.

Een mogelijke psychologische
verklaring

Vanuit een psychologisch perspectief probeert
Vergote (1998) een verduidelijking te geven
aan het fenomeen van de verschijning. Hij
geeft hierbij meteen aan dat dit geen uitputten-
de verklaring is. Visioenen en verschijningen
zijn percepties van woorden en beelden, die de
ziener als visioen of verschijning identificeert.
Dit doet de ziener omdat hij er zich, ten eerste,
van bewust is dat hetgene wat hij ziet niet tot
de gewone wereld behoort, ten tweede dat hij
zich niet actief verbeeldt wat hij ziet, en ten
slotte dat zijn perceptiewijze niet correspon-
deert met de gewone perceptiewijze (Bossant
1992). Specifiek voor verschijningen gaat het
dan om het subjectief bewustzijn dat het
‘bovennatuurlijk’ gegeven een lichamelijke

HANDELINGEN 2012 | 1

Handelingen 1 2012 21-02-2012 11:36 Pagina 15 i;

vorm aanneemt die waarneembaar is in de
ruimtelijke uitwendigheid (Vergote 1991).

Voorbeeld

Om zijn uitgangspunt dat een verschijning een
niet-pathologische hallucinatie betreft duide-
lijk te maken, haalt Vergote het voorbeeld aan
van een rouwende persoon die net een dierbare
heeft verloren. De persoon in rouw is zowel
cognitief (intellectueel) als emotioneel erg
betrokken op de overledene of met andere
woorden, de overledene ‘bezet’ als het ware het
ganse bewustzijn van de rouwende persoon. De
overleden persoon is dus aanwezig in alle
gevoelens en gedachten van de rouwende. Het
is mogelijk dat een rouwend persoon in deze
toestand, terwijl hij/zij enigszins afwezig pro-
beert de dagelijkse taken uit te voeren, opeens
de fysieke aanwezigheid van de overledene kan
voelen of hem/haar zelfs ziet of hoort. Het gaat
hierbij duidelijk niet om een pathologische
hallucinatie, maar om een vluchtige, subjectie-
ve perceptie, veroorzaakt door de emotionele
toestand van de rouwende persoon.

Het droomparadigma

Vervolgens legt hij de link tussen dergelijke feno-
menen en sommige dromen die zo intens zijn
dat we de volgende dag nog het gevoel kunnen
hebben dat het echt was. Alhoewel de verschij-
ningen zich niet voordoen in een slaaptoestand,
gaan ze toch, volgens Vergote, terug op een
gelijkaardig psychisch fenomeen. In het feno-
meen van de droom produceert de psyche beel-
den waarvan men in waaktoestand beseft dat er

6



geen dergelijk grijpbaar object in de buitenwe-
reld voorhanden was. Maar anderzijds is men
zich ook bewust dat het beeld niet louter uit de
verbeelding ontstaan is, noch op een actief
bewuste manier geconstrueerd is door de per-
soon zelf, dus met andere woorden niet actief is
verzonnen. Het gevoel van objectiviteit dat men
ervaart in een droom wordt dus geproduceerd
door subjectieve processen van de psyche.

Deze veronderstellingen werden ook door
Freud in zijn werk rond droomanalyse naar
voren geschoven. Alhoewel de psychiatrie er
toen vanuit ging dat dromen het effect zijn van
een verstoorde mentale toestand, interpreteer-
de Freud dromen als een gezonde en normale
hallucinatoire ervaring van de psyche. In dro-
men zouden verdrongen, sterk emotioneel
geladen voorstellingen, zoals verlangens of ang-
sten, omgezet worden in beelden. Het uitbeel-
den van deze onbewuste wensen zorgt voor
voldoening en bevrediging binnen de psyche.

Vergote (1998) geeft aan dat het droompara-
digma ook gebruikt kan worden om religieuze
verschijningen te verduidelijken en dat soort-
gelijke processen aan het werk zijn in zowel
verschijningen als in dromen. Vergote verdui-
delijkt dit door de aspecten van de droom-
analyse toe te passen op het fenomeen van ver-
schijningen. Zo stelt hij vooreerst dat verschij-
ningen gegrond zijn in sterke affectieve moti-
vaties, zoals het verlangen om de bovennatuur-
lijke persoon te zien, of het verlangen om
bevestiging te krijgen in het persoonlijk geloof.

Terugkoppelend naar de casussen die Van
der Zwaag beschrijft, zien we dergelijke gevoe-

Handelingen 1 2012 21-02-2012 11:36 Pagina 16$

lens in de eerste casus aan bod komen. Hier
geeft de vrouw zelf aan dat ze een tv-uitzen-
ding had gezien over mensen die ervaringen
hadden met engelen en dat ze die mensen
benijdde. Voorafgaand aan de verschijning
waren er dus bij deze vrouw sterke verlangens
aanwezig om een soortgelijke religieuze erva-
ring te mogen beleven als diegene die bespro-

ken werd in het tv-programma.

Religieuze context

Daarnaast stelt Vergote dat de verschijningen
een beeld aannemen dat gebaseerd is op
modellen uit het geheugen. Het beeld dat men
ziet en dus de inhoud van de verschijning,
behoort tot de religieuze gemeenschap en het
religieuze gedachtegoed waartoe de ziener
behoort. Ook de mogelijkheid dat er een ver-
schijning plaatsvindt, is ingebed in de religieu-
ze en culturele gemeenschap van diegene die
de verschijning had. Zo is binnen de christe-
lijke traditie de mogelijkheid dat God zich

Binnen de christelijke traditie
is de mogelijkheid dat
God zich toont aanvaard

toont aanvaard. Het beeld dat gezien wordt,
wordt dus opgesteld door wat beschikbaar is in
de traditie van de ziener. Het is gebaseerd op
datgene wat zich in zijn geheugen bevindt. In
het artikel van Van der Zwaag komt dit duide-
lijk aan bod in de casus van de 37-jarige arts.
Hier beschrijft de man hoe Christus eruit zag
in zijn verschijning en verwijst hij zelf naar een

6



cultureel gegeven dat voor hem beschikbaar
was: *... lang van postuur, rechtop en stralen
wit licht om zich heen verspreidend zoals
Rembrandt dat in zijn etsen van Christus een
aantal malen gedaan heeft.

Ten slotte stelt Vergote dat de onbewuste wen-
sen en verlangens op een zeer intense manier
gestalte krijgen in visuele of auditieve represen-
taties, zodat ze door de ziener als effectief zicht-
baar in de realiteit ervaren worden. Het gevoel
dat dit echt ervaren wordt, zorgt voor voldoe-
ning en bevrediging. Ook in de casussen van
Van der Zwaag komen deze gevoelens terug. Zo
geeft de vrouw in de eerste casus aan dat ze zich
volkomen geaccepteerd voelde en gaf de schilde-
res in de tweede casus aan dat ze een overweldi-
gende blijdschap in haar hart ervoer.

Het bovennatuurlijk karakter

Uit bovenstaande analyse zou men misschien
de indruk kunnen krijgen dat een psychologi-
sche invalshoek erin bestaat het bovennatuur-
lijke karakter van de verschijning weg te redu-
ceren. Dat dit niet het geval is, maakt Vergote
(1998) duidelijk. Hij stelt dat voor de gelovige
binnen een specifieke religieuze traditie de ver-
schijningen op zich bovennatuurlijk zijn en dat
hun inhoud, zowel beelden als woorden,
authentieke aspecten van het christelijk geloof
vertegenwoordigen. Als de verschijningen
gesteund worden door het geloof van de ont-
vangers, dan zijn die verschijningen niet louter
gebaseerd op aardse verbeelding en emotie,
maar ingebed in een authentieke geloofstradi-
tie. In die zin kunnen verschijningen

HANDELINGEN 2012 | 1

Handelingen 1 2012 21-02-2012 11:36 Pagina 17 i;

beschouwd worden als een van de vele moge-
lijke modaliteiten van de geloofservaring.

Daarnaast kunnen verschijningen ook
bovennatuurlijk genoemd worden omdat het
geloof zelf de katalysator is van de verschij-
ning, namelijk door het aanwezige verlangen
van eenheid met de goddelijke realiteit. Het
geloof stimuleert het verlangen naar eenheid
met God en dit kan via psychische processen
vorm krijgen in het fenomeen van verschijnin-
gen. Vanuit een gelovig kader zijn verschijnin-
gen bovennatuurlijk door de goddelijke inter-
ventie die hun gestalte geeft. Maar volgens
Vergote is het noodzakelijk om hierbij als gelo-
vige ook te erkennen dat dit samengaat met
een menselijke (psychologische en sociale) rea-
liteit. Verschijningen zijn dan menselijke
gebeurtenissen of fenomenen waarbij men als
psycholoog de mogelijke betrokkenheid van
God niet kan specificeren, noch affirmeren,
noch afwijzen. Dit houdt echter niet in dat de
mogelijke goddelijke interventie ontkend
wordt, maar wel dat het niet mogelijk is om
deze empirisch aan te tonen.

Verschijningen kunnen dan voor de gelovige
gezien worden als een geschenk van God, maar
zonder dat deze een meer bijzondere plaats
innemen dan andere geloofsmodaliteiten zoals
persoonlijk gebed of een andere geloofserva-
ring. Niettemin zal het voor de betrokkene zelf
een intense ervaring blijven, waar de omge-
ving, inclusief pastores en geestelijk verzorgers,

met aandacht en zorg mee om moet springen.

6



Literatuur

Bossant, E. (1992). Het dossier van de verschijningen te
Beauraing: Een psychologische analyse en evaluatie.
Leuven: Catholic University of Leuven.

Corveleyn, J. (2001). Folk religiosity or psychopathology?
The case of the apparitions of the virgin in Beauraing,
Belgium, 1932-1933. In: Belzen, J.A. (ed.), Psychohistory
in psychology of religion: Interdisciplinary studies.
Amsterdam: Rodopi Editions.

Lopez-Ibor Jr, J.J., & Lopez-Ibor Alcocer, M. 1. (2010).
Religious experience and psychopathology. In:
Verhagen, P.J., Van Praag, H., Lopez-Ibor, J.J., Cox, J.L.,
& Moussaoui, D. (ed.), Religion and psychiatry: Beyond
boundaries, 211-234. New York: Wiley-Blackwell.

Medwick, C. (2003). Teresa van Avila: Een spirituele biblio-
grafie. Ten Have Baarn: Carmelitana Gent.

Sims, A.C.P. (2010). Religion and psychopathology:
Psychosis and depression. In: Verhagen, P.J., Van Praag,
H., Lopez-Ibor, J.J., Cox, J. L., & Moussaoui, D. (Ed.),
Religion and psychiatry: Beyond boundaries, 253-271.
New York: Wiley-Blackwell.

Van Praag, H. (2008). God en psyche: De redelijkheid van
het geloven. Visies van een jood. Amsterdam: Boom.

Van Praag, H. (2010). God’s champions and adversaries:
About the borders between normal and abnormal religi-
osity. In: Verhagen, P.J., Van Praag, H., Lopez-Ibor, J.J.,
Cox, J.L., & Moussaoui, D. (Ed.), Religion and psychia-
try: Beyond boundaries (pp. 235-251). New York: Wiley-
Blackwell.

Vergote, A. (1984). Religie, geloof en ongeloof: Psychologische
studie. Antwerpen: De Nederlandsche Boekhandel.

Vergote, A. (1988). Guilt and desire: Religious attitudes and
their pathological derivaties (M.H. Wood, Trans.). New
Haven and London: Yale University Press.

Vergote, A. (1991). Visions et apparitions: Approche
psychologique. Revue théologique de Louvain, 22, 202-
225.

Vergote, A. (1998). Visions and appartitions: A psychologi-
cal approach. In: Corveleyn, J. & Hutsebaut, D. (ed.).
Psychoanalysis, phenomenological anthropology and reli-
gion (279-298). Leuven and Amsterdam/Atlanta: Leuven
University Press and Rodopi.

Wulft, D. (1997). Psychology of religion: Classic and contem-
porary. New York: Wiley.

Handelingen 1 2012 21-02-2012 11:36 Pagina 18$

Jessie (dr. ].) Dezutter is postdoctoraal onderzoeker (Fonds
Wetenschappelijk Onderzoek Viaanderen) aan het
Centrum voor Godsdienstpsychologie van de Faculteit
Psychologie en Pedagogische Wetenschappen van de
Katholieke Universiteit Leuven.
jessie.dezutter@psy.kuleuven.be

Jozef (prof.dr. ].) Corveleyn is hoogleraar klinische psycholo-
gie en godsdienstpsychologie van de Faculteit Psychologie
en Pedagogische Wetenschappen aan de Katholieke
Universiteit Leuven en is hoogleraar aan de Faculteit
Psychologie en Pedagogie aan de Vrije Universiteit
Amsterdam.
jozef.corveleyn@psy.kuleuven.be



