
reflectie
l

R E F L E C T I E |   J e s s i e  D e z u t t e r  &  J o z e f  C o r v e l e y n

Anders dan de theologie is de godsdienstpsychologie niet op zoek
naar het waarheidsgehalte van religieuze fenomenen, maar wil wel
religieuze gedragingen en ervaringen verhelderen. Twee godsdienst-
psychologen bespreken de al dan niet pathologische manifestatie
van verschijningen, stellen een mogelijke psychologische verklaring
voor en gaan kort in op hoe de gelovige zich kan verhouden tot de
Christusverschijning.

V
an der Zwaag beschrijft in het voor-

gaande artikel haar onderzoek naar

Christusverschijningen. Ze baseert

zich hierbij op verschillende casussen waarbij

Christus gehoord of gezien werd en analyseert

deze binnen een theologisch kader naar gelij-

kenissen en verschillen. Ze concludeert dat ook

in onze hedendaagse samenleving Christus-

verschijningen nog voorkomen.

Als men vanuit een godsdienstpsychologisch

kader naar deze thematiek kijkt, stelt men zich

andere vragen dan de theoloog. De psycholoog

is niet op zoek naar het waarheidsgehalte van

religieuze fenomenen (Wulff 1997), maar wil

wel religieuze gedragingen en ervaringen ver-

helderen. De godsdienstpsychologie bestudeert

met andere woorden wat psychisch is in de

religie, maar plaatst het transcendente object

van de studie methodologisch tussen haakjes

(Vergote 1984). Als gevolg hiervan kan de

psychologie religieuze stellingen nooit bewijzen

of ontkrachten noch het bovennatuurlijke

inroepen als verklaringselement (Bossant

1992). Met betrekking tot verschijningen, bete-

kent dit dat de psychologie geen uitspraak zal

doen over de authenticiteit van de verschijnin-

gen, maar wel vragen zal stellen zowel over de

subjectieve betekenis ervan voor het individu

en voor de gemeenschap als over het gezond-

heidsgehalte van diegene die vertelt een ver-

schijning gehad te hebben.

Het fenomeen van de Christusverschijningen

kan men dan ook plaatsen binnen de bredere

godsdienstpsychologische thematiek van nor-

male, abnormale en pathologische manifesta-

ties van religie (Van Praag 2010). In dit artikel

vanuit godsdienstpsychologische hoek probe-

ren we eerst de Christusverschijning te plaatsen

Verschijningen
kritisch beschouwd 

9H A N D E L I N G E N 2012  I  1

l

C H R I S T U S V E R S C H I J N I N G E N

Handelingen_1_2012  21-02-2012  11:36  Pagina 9



‘Corpus’. Dom
Braunschweig
Duitsland.
Foto René
Rosmolen  

Handelingen_1_2012  21-02-2012  11:36  Pagina 10



11H A N D E L I N G E N 2012  I  1

op het continuüm van gezonde naar pathologi-

sche manifestaties, om vervolgens een moge-

lijke psychologische verklaring van het feno-

meen voor te stellen. Ten slotte staan we er

kort bij stil hoe de gelovige zich kan verhouden

tot de Christusverschijning.

Als niet-pathologische manifestatie

Hallucinatie
Het fenomeen van de verschijning roept bij de

clinicus, zeker in de vroegere psychiatrie, al snel

het beeld op van een hallucinatie. Als men de

definitie van een hallucinatie uit de Diagnostic

and Statistical Manual (DSM, American

Psychiatric Association) bekijkt, namelijk ‘waar-

nemingservaringen met werkelijkheidskarakter,

zonder externe bron voor die waarneming’, is

dat ook een logische gevolgtrekking.

Volgens Vergote (1988), de grondlegger van

de godsdienstpsychologie in Leuven en een van

de weinige psychologen die zich verdiept heeft

in deze materie, hoeft een verschijning echter

geen psychopathologisch fenomeen te zijn, al

kan het wel beschouwd worden als een halluci-

natie. Hij gaat er vanuit dat een hallucinatie

verwijst naar een psychologisch proces dat ver-

oorzaakt kan worden door een neurotische of

psychotische dynamiek in het individu, maar

dat het ook veroorzaakt kan worden door de

culturele context waartoe religie behoort

(Corveleyn 2001).

Driedeling
Ook Van Praag (2010), als psychiater met bij-

zondere interesse in religie en spiritualiteit,

plaatst verschijningen in zijn theoretisch model

niet zomaar onder de noemer van pathologie,

ook al, zo stelt hij, zou men ze als pathologisch

kunnen beschouwen als men de diagnostische

regels naar de letter volgt. Van Praag (2008) ziet

religiositeit als een normale manifestatievorm

van de menselijke behoefte om het leven een

spirituele dimensie te geven (37). Hij stelt ver-

der dat, net als voor alle andere functies van

ons lichaam en van onze psyche, er ook op het

domein van de religiositeit manifestatievormen

zijn die afwijken van de norm. Hij onderscheidt

hierbij drie vormen van afwijkend gedrag.

Allereerst zijn er ‘varianten van de norm’,

waaronder hij gedragingen verstaat die buiten

de norm vallen maar nog binnen de normale

variatiebreedte van het fenomeen. Van Praag

verwijst hierbij naar het uitvoeren van religieu-

ze rituelen. Als de precisie in het uitvoeren van

het ritueel belangrijker wordt dan de emotio-

nele betrokkenheid, en de gerichtheid van het

ritueel zich verplaatst van het innerlijke van de

gelovige naar het uiterlijke, vindt er een regres-

sie plaats van een betekenisvol religieus ritueel

naar een opeenvolging van handelingen. Dit

kan gebeuren bij individuen die een sterke

nood hebben aan zekerheid en duidelijke

regels. Maar dit gedrag kan gezien worden als

een variant van de norm, afhankelijk van de

persoonlijkheid van het individu of opgelegd

door een religieuze autoriteit. l

Twijfel als criterium om 
pathologische en niet-pathologische 

hallucinaties te onderscheiden

Handelingen_1_2012  21-02-2012  11:36  Pagina 11



Handelingen_1_2012  21-02-2012  11:36  Pagina 12



13

l

Vervolgens onderscheidt hij ‘abnormale, niet-

pathologische verschijnselen’. Hier gaat het om

manifestaties die buiten het normale variatie-

bereik vallen maar niet pathologisch zijn,

omdat ze het welzijn van het individu noch

van de omgeving of maatschappij schaden.

Hierbij stelt Van Praag dat ‘abnormaal’ geen

waardeoordeel inhoudt, maar enkel aangeeft

dat het fenomeen letterlijk afwijkt van de

norm. De norm is dan datgene wat binnen een

maatschappij, in een bepaalde tijd, als meest

frequent wordt gezien.

Ten slotte zijn er de ‘abnormale, pathologi-

sche verschijnselen’ die buiten de normale vari-

atiebreedte van het fenomeen vallen, maar wel

het welzijn van het individu of de maatschap-

pij schaden.

Verrijkende ervaring
Binnen deze driedeling worden verschijningen

door Van Praag (2008) onder de noemer

‘abnormale, niet-pathologische manifestaties’

geplaatst. Het zou dan gaan om een gemoeds-

toestand waarbij het symboolkarakter van het

godsprincipe meer concrete vormen gaat aan-

nemen. Dit kan aanleiding geven tot visuele

representaties van God of andere spirituele

gestalten of tot auditieve waarnemingen. Van

Praag besluit dat deze ervaringen noch in

plaats, noch in tijd lokaliseerbaar zijn, een hoge

werkelijkheidswaarde bezitten, gepaard gaan

met een gevoel van vredigheid en intense

gelukzaligheid en niet in woorden uit te druk-

ken zijn. Verschijningen worden dan als verrij-

kend beleefd, in die zin dat ze inzichten ver-

schaffen in de essentie van het bestaan.

Deze kenmerken komen ook in het onder-

zoek van Van der Zwaag aan bod. In de inter-

views gaven de betrokkenen aan dat een ver-

schijning een verandering ten goede in hun

leven op gang bracht en inzichten creëerde die

voordien onbekend waren. De verschijningen

leken ook gepaard te gaan met gevoelens van

liefde, troost, vrede en vertrouwen.

Twee werelden
Als de grenzen van het realiteitsbewustzijn wor-

den doorbroken, wordt een verschijning echter

wel een pathologische manifestatie (Van Praag

2008). De verschijning is dan niet langer een

afbeelding van een innerlijke staat, maar een

afbeelding van de werkelijkheid waarbij het kri-

tisch vermogen verloren is gegaan. De ervaring

wordt niet meer op plausibiliteit getoetst, maar

zonder meer voor waar aangenomen en gaat het

leven van het individu volledig beheersen. Hij/zij

kan zich niet meer losmaken van de verschijning

om over te gaan tot de dagelijkse zaken en ver-

liest het contact met de werkelijkheid.

Lopez-Ibor en Lopez-Ibor Alcocer (2010)

proberen nog duidelijker te maken hoe de reli-

gieuze ervaring zich onderscheidt van de

pathologische waan of pathologische halluci-

H A N D E L I N G E N 2012  I  1

Het droomparadigma kan 
religieuze verschijningen 

verduidelijken

< ‘Christus wast de voeten’. Dom Bergamo Italië.
Foto René Rosmolen  

Handelingen_1_2012  21-02-2012  11:36  Pagina 13



reflectie14

natie. Binnen een pathologische hallucinatie

gaat het om strikt individuele gefrustreerde

waarheden. Hallucinaties vervangen dan de

‘common sense’ door ‘a very private sense’ (215).

Lopez-Ibor en Lopez-Ibor Alcocer werken dit

verder uit, verwijzend naar fenomenologisch

en existentieel georiënteerde psychiaters, door

te stellen dat iedereen zich bevindt in twee

werelden. Enerzijds de common world of de

realiteit zoals ze is, en anderzijds de own world

die bestaat uit fantasie, dromen, verlangens en

hoop van het individu. Een gezond persoon is

in staat om die twee uit elkaar te houden en

van de ene wereld in de andere over te stappen.

De patiënt echter is niet in staat om in de com-

mon world te leven en dringt de own world op

aan de common world, zodat beide werelden

beginnen samen te vallen. De patiënt ziet niet

langer wat de common world en wat zijn eigen

geconstrueerde own world is. De own world

neemt alles over en het vermogen om de own

world van een afstand te bekijken en kritisch te

beoordelen verdwijnt.

Twijfel
Gelinkt hieraan is het aan- of afwezig zijn van

twijfel als criterium om pathologische en niet-

pathologische hallucinaties te onderscheiden.

Sims (2010) geeft aan dat mensen met een reli-

gieuze ervaring, zoals een verschijning, zich

vaak afvragen of ze wanen hebben of hallucine-

ren maar dat dit net een teken van gezondheid

is. De twijfel die na de religieuze ervaring vaak

de kop opsteekt, is afwezig bij de pathologische

hallucinatie. Ook Van der Zwaag bemerkt in

haar onderzoek dat de ervaring van de verschij-

ning iets is dat niet zomaar gratuit aangenomen

kan worden zonder twijfel. Ze spreekt over ‘een

overweldigende ervaring die om verwerking

vraagt’. In dit verwerkingsproces zal de religieu-

ze ervaring vermoedelijk vanuit een meta-per-

spectief bekeken worden. De betrokkene zal

zich afvragen wat er precies gebeurd is en hoe

dit kan geplaatst worden binnen zijn zinge-

vingssysteem en, breder, binnen de maatschap-

pelijke context. In dit verwerkingsproces staat

de betrokkene dus in de common world en pro-

beert de gebeurtenis vanuit verschillende per-

spectieven te bekijken om de ervaring beter te

kunnen begrijpen. De betrokkene heeft echter

niet de behoefte om de ervaring op te dringen

aan de common world, al kan hij/zij wel de

nood voelen om erover te praten.

Vergote (1988) stelt dat het gebruik van taal

een criterium is voor psychisch gezond uitzon-

derlijk gedrag. Hij verwijst hier naar het spre-

ken van de gemeenschappelijke taal (van de

gemeenschap, van de religieuze traditie) en

verbindt dit met de houding van de ‘gezonde

mysticus’. Hij haalt hier het voorbeeld aan van

Teresa van Avila die als (katholieke) mystica

geschreven heeft over haar verschillende ver-

schijningen (e.g. Medwick 2003). Vergote duidt

op enkele kenmerken die uiting geven aan taal

als een criterium van psychisch gezond uitzon-

Door het delen in de grotere geloofs-
gemeenschap kan verdere betekenis 

gegeven worden aan de ervaring

Handelingen_1_2012  21-02-2012  11:36  Pagina 14



15H A N D E L I N G E N 2012  I  1

derlijk gedrag, zoals het raadzoeken van de

mysticus bij een leermeester, op zoek gaan naar

antwoorden in de religieuze traditie door te

lezen en uitleg te zoeken in heilige schriften, en

het zich ondergeschikt maken aan de intersub-

jectieve context en de traditie, ook al heeft men

een uitzonderlijke ervaring.

In parallel zouden we kunnen stellen dat

degenen die vertellen dat zij een verschijning

hebben gehad, idealiter opgevangen zouden

moeten worden door de pastor/begeleider om

erover te kunnen spreken. Door het gebruik

van taal en het delen in de grotere geloofsge-

meenschap kunnen ze verder betekenis geven

aan de ervaring. Ook in de overdenkingen van

Van der Zwaag komt dit duidelijk naar voren.

Een mogelijke psychologische 
verklaring
Vanuit een psychologisch perspectief probeert

Vergote (1998) een verduidelijking te geven

aan het fenomeen van de verschijning. Hij

geeft hierbij meteen aan dat dit geen uitputten-

de verklaring is. Visioenen en verschijningen

zijn percepties van woorden en beelden, die de

ziener als visioen of verschijning identificeert.

Dit doet de ziener omdat hij er zich, ten eerste,

van bewust is dat hetgene wat hij ziet niet tot

de gewone wereld behoort, ten tweede dat hij

zich niet actief verbeeldt wat hij ziet, en ten

slotte dat zijn perceptiewijze niet correspon-

deert met de gewone perceptiewijze (Bossant

1992). Specifiek voor verschijningen gaat het

dan om het subjectief bewustzijn dat het

‘bovennatuurlijk’ gegeven een lichamelijke

vorm aanneemt die waarneembaar is in de

ruimtelijke uitwendigheid (Vergote 1991).

Voorbeeld
Om zijn uitgangspunt dat een verschijning een

niet-pathologische hallucinatie betreft duide-

lijk te maken, haalt Vergote het voorbeeld aan

van een rouwende persoon die net een dierbare

heeft verloren. De persoon in rouw is zowel

cognitief (intellectueel) als emotioneel erg

betrokken op de overledene of met andere

woorden, de overledene ‘bezet’ als het ware het

ganse bewustzijn van de rouwende persoon. De

overleden persoon is dus aanwezig in alle

gevoelens en gedachten van de rouwende. Het

is mogelijk dat een rouwend persoon in deze

toestand, terwijl hij/zij enigszins afwezig pro-

beert de dagelijkse taken uit te voeren, opeens

de fysieke aanwezigheid van de overledene kan

voelen of hem/haar zelfs ziet of hoort. Het gaat

hierbij duidelijk niet om een pathologische

hallucinatie, maar om een vluchtige, subjectie-

ve perceptie, veroorzaakt door de emotionele

toestand van de rouwende persoon.

Het droomparadigma
Vervolgens legt hij de link tussen dergelijke feno-

menen en sommige dromen die zo intens zijn

dat we de volgende dag nog het gevoel kunnen

hebben dat het echt was. Alhoewel de verschij-

ningen zich niet voordoen in een slaaptoestand,

gaan ze toch, volgens Vergote, terug op een

gelijkaardig psychisch fenomeen. In het feno-

meen van de droom produceert de psyche beel-

den waarvan men in waaktoestand beseft dat er l

Handelingen_1_2012  21-02-2012  11:36  Pagina 15



reflectie16

geen dergelijk grijpbaar object in de buitenwe-

reld voorhanden was. Maar anderzijds is men

zich ook bewust dat het beeld niet louter uit de

verbeelding ontstaan is, noch op een actief

bewuste manier geconstrueerd is door de per-

soon zelf, dus met andere woorden niet actief is

verzonnen. Het gevoel van objectiviteit dat men

ervaart in een droom wordt dus geproduceerd

door subjectieve processen van de psyche.

Deze veronderstellingen werden ook door

Freud in zijn werk rond droomanalyse naar

voren geschoven. Alhoewel de psychiatrie er

toen vanuit ging dat dromen het effect zijn van

een verstoorde mentale toestand, interpreteer-

de Freud dromen als een gezonde en normale

hallucinatoire ervaring van de psyche. In dro-

men zouden verdrongen, sterk emotioneel

geladen voorstellingen, zoals verlangens of ang-

sten, omgezet worden in beelden. Het uitbeel-

den van deze onbewuste wensen zorgt voor

voldoening en bevrediging binnen de psyche.

Vergote (1998) geeft aan dat het droompara-

digma ook gebruikt kan worden om religieuze

verschijningen te verduidelijken en dat soort-

gelijke processen aan het werk zijn in zowel

verschijningen als in dromen. Vergote verdui-

delijkt dit door de aspecten van de droom-

analyse toe te passen op het fenomeen van ver-

schijningen. Zo stelt hij vooreerst dat verschij-

ningen gegrond zijn in sterke affectieve moti-

vaties, zoals het verlangen om de bovennatuur-

lijke persoon te zien, of het verlangen om

bevestiging te krijgen in het persoonlijk geloof.

Terugkoppelend naar de casussen die Van

der Zwaag beschrijft, zien we dergelijke gevoe-

lens in de eerste casus aan bod komen. Hier

geeft de vrouw zelf aan dat ze een tv-uitzen-

ding had gezien over mensen die ervaringen

hadden met engelen en dat ze die mensen

benijdde. Voorafgaand aan de verschijning

waren er dus bij deze vrouw sterke verlangens

aanwezig om een soortgelijke religieuze erva-

ring te mogen beleven als diegene die bespro-

ken werd in het tv-programma.

Religieuze context
Daarnaast stelt Vergote dat de verschijningen

een beeld aannemen dat gebaseerd is op

modellen uit het geheugen. Het beeld dat men

ziet en dus de inhoud van de verschijning,

behoort tot de religieuze gemeenschap en het

religieuze gedachtegoed waartoe de ziener

behoort. Ook de mogelijkheid dat er een ver-

schijning plaatsvindt, is ingebed in de religieu-

ze en culturele gemeenschap van diegene die

de verschijning had. Zo is binnen de christe-

lijke traditie de mogelijkheid dat God zich

toont aanvaard. Het beeld dat gezien wordt,

wordt dus opgesteld door wat beschikbaar is in

de traditie van de ziener. Het is gebaseerd op

datgene wat zich in zijn geheugen bevindt. In

het artikel van Van der Zwaag komt dit duide-

lijk aan bod in de casus van de 37-jarige arts.

Hier beschrijft de man hoe Christus eruit zag

in zijn verschijning en verwijst hij zelf naar een

Binnen de christelijke traditie 
is de mogelijkheid dat 

God zich toont aanvaard

Handelingen_1_2012  21-02-2012  11:36  Pagina 16



17H A N D E L I N G E N 2012  I  1

cultureel gegeven dat voor hem beschikbaar

was: ‘… lang van postuur, rechtop en stralen

wit licht om zich heen verspreidend zoals

Rembrandt dat in zijn etsen van Christus een

aantal malen gedaan heeft’.

Ten slotte stelt Vergote dat de onbewuste wen-

sen en verlangens op een zeer intense manier

gestalte krijgen in visuele of auditieve represen-

taties, zodat ze door de ziener als effectief zicht-

baar in de realiteit ervaren worden. Het gevoel

dat dit echt ervaren wordt, zorgt voor voldoe-

ning en bevrediging. Ook in de casussen van

Van der Zwaag komen deze gevoelens terug. Zo

geeft de vrouw in de eerste casus aan dat ze zich

volkomen geaccepteerd voelde en gaf de schilde-

res in de tweede casus aan dat ze een overweldi-

gende blijdschap in haar hart ervoer.

Het bovennatuurlijk karakter 
Uit bovenstaande analyse zou men misschien

de indruk kunnen krijgen dat een psychologi-

sche invalshoek erin bestaat het bovennatuur-

lijke karakter van de verschijning weg te redu-

ceren. Dat dit niet het geval is, maakt Vergote

(1998) duidelijk. Hij stelt dat voor de gelovige

binnen een specifieke religieuze traditie de ver-

schijningen op zich bovennatuurlijk zijn en dat

hun inhoud, zowel beelden als woorden,

authentieke aspecten van het christelijk geloof

vertegenwoordigen. Als de verschijningen

gesteund worden door het geloof van de ont-

vangers, dan zijn die verschijningen niet louter

gebaseerd op aardse verbeelding en emotie,

maar ingebed in een authentieke geloofstradi-

tie. In die zin kunnen verschijningen

beschouwd worden als een van de vele moge-

lijke modaliteiten van de geloofservaring.

Daarnaast kunnen verschijningen ook

bovennatuurlijk genoemd worden omdat het

geloof zelf de katalysator is van de verschij-

ning, namelijk door het aanwezige verlangen

van eenheid met de goddelijke realiteit. Het

geloof stimuleert het verlangen naar eenheid

met God en dit kan via psychische processen

vorm krijgen in het fenomeen van verschijnin-

gen. Vanuit een gelovig kader zijn verschijnin-

gen bovennatuurlijk door de goddelijke inter-

ventie die hun gestalte geeft. Maar volgens

Vergote is het noodzakelijk om hierbij als gelo-

vige ook te erkennen dat dit samengaat met

een menselijke (psychologische en sociale) rea-

liteit. Verschijningen zijn dan menselijke

gebeurtenissen of fenomenen waarbij men als

psycholoog de mogelijke betrokkenheid van

God niet kan specificeren, noch affirmeren,

noch afwijzen. Dit houdt echter niet in dat de

mogelijke goddelijke interventie ontkend

wordt, maar wel dat het niet mogelijk is om

deze empirisch aan te tonen.

Verschijningen kunnen dan voor de gelovige

gezien worden als een geschenk van God, maar

zonder dat deze een meer bijzondere plaats

innemen dan andere geloofsmodaliteiten zoals

persoonlijk gebed of een andere geloofserva-

ring. Niettemin zal het voor de betrokkene zelf

een intense ervaring blijven, waar de omge-

ving, inclusief pastores en geestelijk verzorgers,

met aandacht en zorg mee om moet springen. l

Handelingen_1_2012  21-02-2012  11:36  Pagina 17



18

Literatuur
Bossant, E. (1992). Het dossier van de verschijningen te

Beauraing: Een psychologische analyse en evaluatie.
Leuven: Catholic University of Leuven.

Corveleyn, J. (2001). Folk religiosity or psychopathology?
The case of the apparitions of the virgin in Beauraing,
Belgium, 1932-1933. In: Belzen, J.A. (ed.), Psychohistory
in psychology of religion: Interdisciplinary studies.
Amsterdam: Rodopi Editions.

Lopez-Ibor Jr, J.J., & Lopez-Ibor Alcocer, M. I. (2010).
Religious experience and psychopathology. In:
Verhagen, P.J., Van Praag, H., Lopez-Ibor, J.J., Cox, J.L.,
& Moussaoui, D. (ed.), Religion and psychiatry: Beyond
boundaries, 211-234. New York: Wiley-Blackwell.

Medwick, C. (2003). Teresa van Avila: Een spirituele biblio-
grafie. Ten Have Baarn: Carmelitana Gent.

Sims, A.C.P. (2010). Religion and psychopathology:
Psychosis and depression. In: Verhagen, P.J., Van Praag,
H., Lopez-Ibor, J.J., Cox, J. L., & Moussaoui, D. (Ed.),
Religion and psychiatry: Beyond boundaries, 253-271.
New York: Wiley-Blackwell.

Van Praag, H. (2008). God en psyche: De redelijkheid van
het geloven. Visies van een jood. Amsterdam: Boom.

Van Praag, H. (2010). God’s champions and adversaries:
About the borders between normal and abnormal religi-
osity. In: Verhagen, P.J., Van Praag, H., Lopez-Ibor, J.J.,
Cox, J.L., & Moussaoui, D. (Ed.), Religion and psychia-
try: Beyond boundaries (pp. 235-251). New York: Wiley-
Blackwell.

Vergote, A. (1984). Religie, geloof en ongeloof: Psychologische
studie. Antwerpen: De Nederlandsche Boekhandel.

Vergote, A. (1988). Guilt and desire: Religious attitudes and
their pathological derivaties (M.H. Wood, Trans.). New
Haven and London: Yale University Press.

Vergote, A. (1991). Visions et apparitions: Approche
psychologique. Revue théologique de Louvain, 22, 202-
225.

Vergote, A. (1998). Visions and appartitions: A psychologi-
cal approach. In: Corveleyn, J. & Hutsebaut, D. (ed.).
Psychoanalysis, phenomenological anthropology and reli-
gion (279-298). Leuven and Amsterdam/Atlanta: Leuven
University Press and Rodopi.

Wulff, D. (1997). Psychology of religion: Classic and contem-
porary. New York: Wiley.

Jessie (dr. J.) Dezutter is postdoctoraal onderzoeker (Fonds
Wetenschappelijk Onderzoek Vlaanderen) aan het
Centrum voor Godsdienstpsychologie van de Faculteit
Psychologie en Pedagogische Wetenschappen van de
Katholieke Universiteit Leuven.
jessie.dezutter@psy.kuleuven.be

Jozef (prof.dr. J.) Corveleyn is hoogleraar klinische psycholo-
gie en godsdienstpsychologie van de Faculteit Psychologie
en Pedagogische Wetenschappen aan de Katholieke
Universiteit Leuven en is hoogleraar aan de Faculteit
Psychologie en Pedagogie aan de Vrije Universiteit
Amsterdam.
jozef.corveleyn@psy.kuleuven.be 

Handelingen_1_2012  21-02-2012  11:36  Pagina 18


