
trendbericht6 9H A N D E L I N G E N  2 0 1 2   I   2

T R E N D B E R I C H T   |   J e ss  i e  D e z u tt  e r

Dit trendbericht beschrijft de recente ontwikkelingen en veranderin-
gen op het gebied van religie en gezondheid. Het gaat om tendensen 
die naar voren komen in internationale en nationale publicaties van 
de laatste vijf jaar. De meest duidelijke ontwikkeling kan samenge-
vat worden onder de noemer ‘professionalisering van het domein’. 
Dit toont zich zowel op het vlak van empirisch onderzoek als op het 
vlak van de implementatie in de praktijk. Daarbij wordt gezondheid 
breed bekeken en komen verschillende groepen werkzaam in zorg 
aan bod; gaande van artsen en verpleegkundigen, tot psychologen, 
therapeuten en pastoraal verzorgenden.

Religie en gezondheid

Empirisch onderzoek professionaliseert
Empirisch onderzoek naar de verbanden tussen 

religie en gezondheid werd jarenlang in de 

marge van andere onderzoeksvragen bekeken. 

De laatste decennia is er echter een opvallende 

toename in studies die de link religie-gezond

heid centraal stellen. 

Deze vernieuwde interesse in het domein 

van religie en gezondheid werd echter vooral 

weerspiegeld in kwantiteit, en minder in 

kwaliteit van de uitgevoerde onderzoeken. 

Zo beschrijft het Handbook of Religion and 

Health (Koenig, Larson & McCullough, 2001) 

meer dan zestienhonderd studies en reviews 

die zich focussen op religie en gezondheid, 

maar het overgrote deel van deze studies 

zijn zowel methodologisch als theoretisch 

zwak onderbouwd. Hierin lijkt verandering 

te komen. Recente publicaties beschrijven 

meer genuanceerde en diepgaander studies, 

waarbij aandacht besteed wordt aan het 

theoretisch kader van de studie en aan een beter 

onderzoeksdesign. 

Plaats binnen copingproces
Ten eerste worden studies vaker gekaderd bin-

nen meer gevestigde theorieën in de psycho-

logie of gedragswetenschappen. Zo zijn er een 

aantal onderzoekers (bijv. Wachholz & Pearce, 

2009) die verder bouwen op het biopsychoso-

ciaal-spiritueel model van Sulmasy (2006), dat 

stelt dat de patiënt moet gezien worden als een 

Professionalisering van een domein

l

Handelingen_2_2012.indd   69 22-05-12   12:38



7 0

Handelingen_2_2012.indd   70 22-05-12   12:38



7 1H A N D E L I N G E N  2 0 1 2   I   2

persoon op het knooppunt van zowel het fysi-

ologische domein, het psychologische domein, 

het sociale domein én het spirituele domein. 

Het model stelt verder dat ziekte en gezondheid 

een impact hebben op elk van deze domeinen 

en elk van de domeinen op hun beurt de erva-

ring van ziekte beïnvloeden. 

Daarnaast werken sommige onderzoekers 

(bijv. Gall et al., 2009; Park, 2010) verder op 

het gangbare psychologische copingmodel 

dat beschrijft hoe mensen omgaan met 

moeilijke levenssituaties. Deze onderzoekers 

geven religie, en breder: zingeving, een 

plaats binnen dit copingproces en proberen 

zo aan te tonen hoe religie een invloed kan 

hebben op gezondheid. Het verankeren van 

de empirische studies binnen gewaardeerde 

theoretische modellen zorgt er ook voor dat 

het doel van het onderzoek naar een hoger 

niveau wordt gebracht. Men is niet langer 

louter geïnteresseerd in de verbanden tussen 

religie en gezondheid, maar men wil meer zicht 

krijgen op de onderliggende mechanismen en 

processen die tot het verband leiden. 

Ook in de Nederlandse literatuur is 

deze trend zichtbaar, bijvoorbeeld in het 

herfstnummer van Psyche en Geloof (volume 

21, 2010) en in het werk van verschillende 

onderzoekers (bijv. Van Eersel et al., 2009; 

Pieper & Van Uden, 2011; Van Uden, 2008).

Existentiëler zingeving
Een tweede opvallende trend binnen het 

empirisch onderzoek is de conceptualisatie 

van het begrip religie. Waar religie in het 

verleden vooral vanuit een Amerikaans-

protestantse hoek werd bekeken, met een 

nadruk op kerkgang en kerkbetrokkenheid, 

wordt dit in recent onderzoek aangepast 

aan meer geseculariseerde en postmoderne 

samenlevingen. Zo gaan een aantal 

onderzoekers niet langer uit van een specifiek 

religieuze traditie om religie te definiëren, 

maar verbreden zij dit naar een ‘algemeen 

zingevingssysteem’ dat zowel een religieuze, 

spirituele als seculiere inhoud kan hebben (zie 

voor een uitgebreid overzicht: Park, 2010). 

Ook bij Scandinavische onderzoekers (La 

Cour & Hvidt, 2010) zien we deze verbreding 

naar meer existentiële zingeving in plaats van 

louter religieuze zingeving. Instrumenten 

om religie te meten evolueren mee. Om het 

godsbeeld te meten, bijvoorbeeld, gaat men 

niet langer uitsluitend uit van een persoonlijk 

godsbeeld zoals in de grote christelijke 

tradities, maar houdt men ook rekening met 

eerder onpersoonlijke godsbeelden of vage 

godsbeelden (Van Laarhoven et al., 2010). 

Negatieve invloed
Een derde recente ontwikkeling is de interesse 

in hoe religie ook negatief de gezondheid kan 

beïnvloeden. Terwijl de afgelopen decennia de 

focus vooral lag op onderzoek naar het positie-

ve effect van religie, wordt er nu ook aandacht 

besteedt aan mogelijke negatieve invloeden 

zodat men komt tot meer uitgebalanceerde 

onderzoeksresultaten. Zo besteden onderzoe-

kers recent aandacht aan religie als een bron 

van verdriet, stress of twijfel (bijv. Exline, Park, 

Joshua et al., 2011), aan de rol van spirituele 

worstelingen als men geconfronteerd wordt < ‘La réproduction’, René Margritte. Foto: René Rosmolen 
l

Handelingen_2_2012.indd   71 22-05-12   12:38



trendbericht

met stressvolle gebeurtenissen (bijv. Ai, Parga-

ment, Appel & Kronfol, 2010) en aan negatieve 

vormen van religieuze coping (Gerber, Boals, 

Schuettler et al., 2011). 

Longitudinale studies
Ten slotte toont de professionalisering van het 

onderzoeksdomein zich ook in het gebruik 

van een sterkere onderzoeksmethodologie. 

Steeds meer wordt gebruik gemaakt van 

longitudinale designs waarbij mensen 

verschillende keren bevraagd worden, zodat 

men veranderingen in religie en gezondheid 

kan meten. Dit gebeurt door middel van 

follow-up studies na bijvoorbeeld hartoperaties 

(zoals de studies van Ai et al., 2010, Ai & 

Hall, 2011), door middel van langer lopende 

studies waarbij de rol van spiritualiteit in 

het omgaan met een kankerdiagnose wordt 

onderzocht (bijv. Gall et al., 2009) of via 

dagboekstudies waarbij de participant dagelijks 

een vragenlijst invult (bijv. Keefe et al., 2011). 

Ondanks deze duidelijke ontwikkeling naar 

meer uitgebreide longitudinale studies blijven 

deze onderzoeksdesigns toch nog steeds in de 

minderheid. 

Implementatie in de praktijk
De professionalisering van het domein is niet 

enkel merkbaar in empirisch onderzoek. Op-

vallend is ook dat er meer aandacht komt voor 

de implementatie van religie en spiritualiteit 

in de praktijk van de gezondheidszorg. In het 

verleden zag men religie en spiritualiteit als 

onderdeel van de absolute privésfeer. Nu ziet 

men, voornamelijk in Amerikaanse bronnen, 

een oproep om de patiënt in zijn totaliteit te 

benaderen en dus ook aandacht te besteden aan 

de zingeving van de patiënt. 

Invloed van religieuze tradities
Verschillende auteurs (Koenig, 2007; 

Siang-Yang, 2011; Verhagen et al., 2010) 

geven aan dat zingeving belangrijk is in de 

gezondheidszorg, omdat de zingeving van de 

patiënt (gedeeltelijk) bepaalt hoe de patiënt 

omgaat met lijden, genezen, ziekte en dood. De 

religieuze of spirituele zingeving kleurt mee het 

zelf- en wereldbeeld van de patiënt en kan dus 

de medische keuzes beïnvloeden. 

In het boek Religion and Psychiatry. Beyond 

bounderies (Verhagen et al., 2010) bespreken 

verschillende auteurs de interactie tussen 

psychiatrie/geestelijke gezondheidszorg 

enerzijds en de grote religieuze tradities 

anderzijds. Men gaat hier uitgebreid in op hoe 

een religieuze traditie invloed uitoefent op de 

ideeën die men heeft rond psychisch ziek zijn, 

psychotherapie en psychiatrie. Hierbij komen 

het jodendom, het christendom, de islam, de 

Afrikaanse religies, het hindoeïsme en het 

boeddhisme aan bod. 

Ook binnen Vlaanderen is er zeer recent 

aandacht voor de thematiek ‘religie in zorg’. 

De Werkgroep pluriculturele zorg NVKVV 

geeft in zijn handboek Pluriculturele zorg – 

ook onze zorg (2011) aan op welke manieren 

religie (met focus op islam) een rol kan 

spelen in de praktijk van verpleegkundigen, 

vroedvrouwen en zorgkundigen. De auteurs 

gaan in op belangrijke domeinen binnen zorg, 

zoals palliatieve zorg en therapietrouw, waar 

7 2

‘Religie nu’, Eddy Seesing. Foto: René Rosmolen  >

l

Handelingen_2_2012.indd   72 22-05-12   12:38



trendbericht
Handelingen_2_2012.indd   73 22-05-12   12:38



trendbericht

de culturele en religieuze opvattingen van de 

patiënt zullen interfereren met de zorgpraktijk. 

Spirituele behoeften
Daarnaast komt er meer aandacht voor de 

plaats van religie en spiritualiteit in het omgaan 

met ziekte, meer specifiek de rol van religie in 

het copingsproces van patiënten. Verschillende 

auteurs wijzen erop dat het noodzakelijk is 

bij de patiënt na te gaan of zijn/haar religie 

inderdaad een belangrijke factor is bij het 

omgaan met de ziekte. Er wordt daarom door 

sommigen (bijv. Koenig, 2007) voorgesteld 

om een korte religieuze anamnese af te nemen 

tijdens het intakegesprek (bijv. CSI-MEMO 

Spiritual History, ACP Spiritual History, of 

FICA Spiritual History), om zo te peilen naar 

het belang van religieuze zingeving in het leven 

van de patiënt. 

Een aantal auteurs gaat ook een stuk 

verder en pleiten ervoor om religie en 

spiritualiteit niet enkel te betrekken in de 

intakefase maar ook in de behandelingsfase. 

Zo biedt Koenig (2007) in zijn handboek 

Spirituality in patient care aan zorgverleners 

verschillende handvaten om spiritualiteit op 

een kwaliteitsvolle manier te implementeren in 

zorgverlening. Hij heeft hierbij aandacht voor 

verschillende zorgverleners, namelijk artsen, 

verpleegkundigen, pastorale verzorgers, sociaal 

werkers en psychologen/psychotherapeuten. 

Verschillende topics worden besproken, zoals 

het peilen naar de spirituele behoeften van 

de patiënt, het al dan niet bidden met een 

patiënt, of het doorverwijzen naar geestelijken. 

Belangrijk is dat Koenig, in parallel met het 

onderzoeksveld, ook benadrukt dat religie en 

spiritualiteit negatieve gevolgen kunnen hebben 

en dat de zorgverlener dit in het oog moet 

houden. In navolging hiervan geeft hij aan dat 

het belangrijk is als zorgverlener de grenzen van 

je handelen te kennen en te respecteren. 

Eigen grenzen
Parallel hiermee is er ook in het veld van 

palliatieve zorg steeds meer aandacht voor 

spirituele zorg (e.g. Byrne, 2007; Leget, 2008; 

Van Laarhoven & Leget, 2007). Zo richtte de 

European Association for Palliative Care een 

taskforce op met als doel spirituele zorg 

binnen palliatieve zorg beter te ondersteunen 

zowel via onderzoek als via opleiding (zie 

www.eapcnet.eu/themes/clinicalcare/

spiritualcareinpalliativecare.aspx en Nolan, 

2011). Op dit moment heeft spirituele zorg 

binnen de palliatieve zorg nog geen structurele 

inbedding, maar er wordt wel gewerkt aan een 

duidelijker theoretisch kader. De Landelijke 

richtlijn ‘Spirituele zorg’ van de vereniging 

integrale kankercentrale/pallialine is daar een 

duidelijk voorbeeld van (Leget e.a., 2010). Ook 

hierin pleit men voor een multidisciplinaire 

aanpak, maar met respect voor de eigenheid en 

beperktheid van iedere discipline.

Dit laatste aspect, het (h)erkennen van 

grenzen, wordt door andere auteurs ook 

aangehaald als het gaat om religie en 

psychologie/therapie. Zock (2007) stelt 

dat de psychologie als discipline een steeds 

belangrijkere plaats inneemt in de theorie en 

methodiek van geestelijke verzorgers (p. 15), 

maar dat tegelijkertijd ook psychologische 

hulpverleners zich steeds meer met ‘zingeving’ 

bezighouden. Ze wijst er dan ook op dat de 

7 4

Handelingen_2_2012.indd   74 22-05-12   12:38



trendbericht 7 5H A N D E L I N G E N  2 0 1 2   I   2

l

afbakening psychische zorg versus geestelijke 

zorg een belangrijk hedendaags vraagstuk is, 

maar besluit dat een strikt onderscheid tussen 

beiden domeinen niet mogelijk is. Ze pleit dan 

ook voor een samenwerking tussen geestelijke 

verzorgers en psychologische hulpverleners. 

Ook Van Heeswijk (2009) bevestigt dit en 

stelt dat psychotherapie en geestelijke verzor-

ging elkaar moeten kennen en respecteren en, 

waar dat passend is, samenwerken (p. 37). Hij 

voegt er echter als kritische noot aan toe dat ze 

ook respectvol onafhankelijk en van elkaar ge-

scheiden moeten blijven. 

Verhagen en Avgoustidis (2010) bekijken 

deze thematiek kritisch en geven een duidelijke 

beschrijving waarom een samenwerking tussen 

psychologische en pastorale hulpverleners niet 

vanzelfsprekend is. Hierbij stellen ze dat de 

historische vijandigheid tussen psychologie en 

religie gecombineerd met het gebrek aan kennis 

van elkaars vakgebied vaak als oorzaak kan 

gezien worden. Maas (2011) echter stelt dat een 

goede begeleider de psychische begeleiding kan 

laten overgaan in geestelijke begeleiding en vice 

versa. Hij lijkt hierbij sterker aan te sluiten bij 

sommige Amerikaanse hulpverleners die pleiten 

voor een nauwere samenhang tussen religie en 

therapie. 

In de Special Issue ‘Psychotherapy with  

religious and spiritual clients’ (2009) van de 

Journal of Clinical Psychology worden een aantal 

mogelijke vormen van religieuze psychothera-

pie besproken. Zo komen achtereenvolgens aan 

bod: de ‘spiritually oriented psychodynamic 

psychotherapy’ (Shafrankse), de ‘religiously 

accomodated cognitive-behavioral therapy’ 

(Hathaway en Tan), de ‘theistic spiritual  

psychotherapy’ (Richards et al.), spiritueel  

georiënteerde behandelingen voor alcohol

verslavingen (Delaney et al.) en psychotherapie 

met moslims (Dwairy). 

Een meer diepgaande bespreking van spiritu-

aliteit in het therapeutische proces is ook te vin-

den in het handboek van Aten & Leach (2009). 

Het recente Amerikaanse handboek Counseling 

and Psychotherapy: A christian perspective (Tan, 

2011) bespreekt uitgebreid hoe christelijke the-

ologie een rol kan spelen in christelijke counse-

ling en welke integratiemogelijkheden er zijn, 

en belicht ook de ethische kant van de zaak.  

Zowel Koenig (2007) als Verhagen et al. (2010) 

geven aan dat religie en spiritualiteit binnen 

psychotherapie met voorzichtigheid, kennis en 

professionaliteit moet benaderd worden. De 

therapeut moet zijn eigen grenzen kennen, be-

ducht zijn voor overdracht en tegenoverdracht 

en op tijd doorverwijzen of samenwerken met 

een geestelijk verzorger. 

Conclusie
Op dit ogenblik krijgt ‘religie en gezondheid’ 

meer aandacht en lijkt er een professiona

lisering van het domein gestart. Dit toont 

zich in zowel empirisch onderzoek met meer 

aandacht voor gefundeerde theoretische 

kaders en een sterkere methodologische 

onderzoeksdesigns, als in meer aandacht 

voor religie in de zorgpraktijk. Steeds meer 

zorgverleners komen in onze multiculturele 

samenleving in contact met de religieuze en 

spirituele zingeving van hun patiënten. Zowel 

Europese als Amerikaanse auteurs proberen 

richtlijnen aan te reiken die hulpverleners 

kunnen gebruiken in deze confrontatie. 

Handelingen_2_2012.indd   75 22-05-12   12:38



trendbericht

Tegelijkertijd is duidelijk dat dit nog een vrij 

recente ontwikkeling is en er meer onderzoek 

en discussie nodig is om te kunnen komen tot 

evidence-based handelen als het gaat om religie 

en gezondheid. 

7 6

Referenties
Ai, A.L. (2010). Depression following open-heart surgery: 

the pathway of interleukin-6 and spiritual struggle. 
Annals of Behavioral Medicine, 39, 123-123. 

Ai, A.L., Pargament, K.I., Appel, H.B. & Kronfol, Z. (2010). 
Depression Following Open-Heart Surgery: A Path 
Model Involving Interleukin-6, Spiritual Struggle, and 
Hope Under Preoperative Distress. Journal of Clinical 
Psychology, 66(10), 1057-1075. 

Aten, J. & Leach, M. (eds.) (2008). Spirituality and the 
therapeutic process: A comprehensive resource from 
intake through termination. Washington, DC: American 
Psychological Association Books. 

Byrne, M. (2007). Spirituality in palliative care: What 
language do we need? Learning from pastoral care. 
International Journal of Palliative Nursing, 13, 118-124.

Cour, P. la & Hvidt, N.C. (2010). Research on meaning-
making and health in secular society: Secular, spiritual 
and religious existential orientations. Social Science & 
Medicine, 71(7), 1292-1299.

Eersel, J., Laarhoven, H. van, Pieper, J., Smeets, W. & Uden, 
R. van (2009). Religious and nonreligious coping among 
cancer patients. JET: Journal of Empirical Theology, 22, 
195-215.

Exline, J.J., Park, C.L., Smyth, J.M. & Carey, M.P. (2011). 
Anger Toward God: Social-Cognitive Predictors, 
Prevalence, and Links With Adjustment to Bereavement 
and Cancer. Journal of Personality and Social Psychology, 
100(1), 129-148. 

Gall, T.L., Guirguis-Younger, M., Charbonneau, C. & 
Florack, P. (2009). The trajectory of religious coping 
across time in response to the diagnosis of breast cancer. 
Psycho-Oncology, 18(11), 1165-1178. 

Gall, T.L., Kristjansson, E., Charbonneau, C. & Florack, P. 
(2009). A longitudinal study on the role of spirituality in 
response to the diagnosis and treatment of breast cancer. 
Journal of Behavioral Medicine, 32(2), 174-186. 

Gerber, M., Boals, A. & Schuettler, D. (2011). The unique 
contributions of positive and negative religious coping to 
posttraumatic growth and PTSD. Psychology of Religion 
and Spirituality, 3(4), 298-307. 

Hall, D.E., Meador, K.G. & Koenig, H.G. (2008). Measuring 

religiousness in health research: Review and critique. 
Journal of Religion & Health, 47(2), 134-163. 

Heeswijk, A. van (2009). Inbreken in een leegte. Klinisch 
godsdienstpsychologische essays. Tilburg, Nederland: 
KSGV. 

Keefe, F.J., Affleck, G., Lefebvre, J., Underwood, L., Caldwell, 
D.S., Drew, J. et al. (2001). Giving with rheumatoid 
arthritis: The role of daily spirituality and daily religious 
and spiritual coping. Journal of Pain, 2(2), 101-110. 

Koenig, H. (2007). Spirituality in patient care: Why, how, 
when, and what. West Conshohocken, PA: Templeton 
Foundation Press.

Koenig, H., McCullough, M. & Larson, D. (2001). Handbook 
of religion and health. New York: Oxford University Press. 

Laarhoven, H.W.M. van & Leget, C. (2007). De vragen aan 
het einde. Aandacht voor spiritualiteit in de palliatieve 
fase. Medisch Contact, 62, 1898-1901.

Laarhoven, H.W.M. van, Schilderman, J., Vissers, K.C., 
Verhagen, C.A.H H.V.M. & Prins, J. (2010). Images of 
God in Relation to Coping Strategies of Palliative Cancer 
Patients. Journal of Pain and Symptom Management, 
40(4), 495-501. 

Leget, C. (2008). Van levenskunst tot stervenskunst. Over 
spiritualiteit in de palliatieve zorg. Tielt: Lannoo.

Leget, C. e.a.,(2010). Richtlijn spirituele zorg. In: A. de 
Graeff e.a. (red.). Palliatieve zorg: richtlijnen voor de 
praktijk. Utrecht: VIKC, 637-662; ook te vinden op www.
pallialine.nl

Maas, F. (2011). De glans van het gewone. Spiritualiteit en 
geestelijke gezondheid. Tilburg, Nederland: KSGV. 

NVKVV, Werkgroep Pluriculturele Zorg (2011). 
Pluriculturele zorg: Ook onze zorg. Antwerp, Belgium: De 
Standaard Uitgeverij. 

Nolan, S., Saltmarsh, P., Leget, C. (2011). Spiritual care in 
palliative care: working towards an EAPC Task Force. 
European Journal of Palliative Care, 18, 86-89.

Park, C.L. (2010). Making Sense of the Meaning Literature: 
An Integrative Review of Meaning Making and Its Effects 
on Adjustment to Stressful Life Events. Psychological 
Bulletin, 136(2), 257-301. 

Pieper, J. & Uden, R. van (2011). ‘Whenever God shines His 
light on me…’ Religious coping in clinical healthcare 
institutions. Mental Health, Religion & Culture, 15, 1-14.

Sulmasy, D. (2006). The rebirth of the clinic: An introduction 
to spirituality in health care. Washington, DC: 
Georgetown University Press. 

Tan, S.Y. (2011). Counseling and psychotherapy: A christian 
perspective. Grand Rapids, MI: Baker Academic. 

Uden, M.H.F. van  (2008). Religie in de geestelijke 
gezondheidszorg: Religious coping. Van analyse tot 
zorginnovatie, 11, 9-11.

l

Handelingen_2_2012.indd   76 22-05-12   12:38



trendbericht 7 7H A N D E L I N G E N  2 0 1 2   I   2

Verhagen, P., Praag, H. van, Lopez-Ibor Jr., J., Cox, J. & 
Moussaoui, D. (eds). (2010). Religion and psychiatry. 
Beyond Boundaries. Oxford, UK: Wiley-Blackwell. 

Wachholtz, A.B., & Pearce, M.J. (2009). Does spirituality as 
a coping mechanism help or hinder coping with chronic 
pain? Current Pain and Headache Reports, 13(2), 127-132. 

Worthington, E.J. & Aten, J. (2009). Special Issue: 
Psychotherapy with religious and spiritual clients. 
Journal of Clinicial Psychology: In session 65. 

Zock, H. (2007). Niet van deze wereld? Geestelijke verzorging 
en zingeving vanuit godsdienstpsychologisch perspectief. 
Tilburg, Nederland: KSGV.

Jessie (dr. J.) Dezutter is postdoctoraal onderzoeker (Fonds 
Wetenschappelijk Onderzoek Vlaanderen) aan het 
Centrum voor Godsdienstpsychologie van de Faculteit 
Psychologie en Pedagogische Wetenschappen van de 
Katholieke Universiteit Leuven. 
jessie.dezutter@ppw.kuleuven.be

Handelingen_2_2012.indd   77 22-05-12   12:38


