BT [ [

TRENDBERICHT |

®

H EEms

JEssiE DEzZUTTER

Religie en gezondheid

Professionalisering van een domein

Dit trendbericht beschrijft de recente ontwikkelingen en veranderin-
gen op het gebied van religie en gezondheid. Het gaat om tendensen
die naar voren komen in internationale en nationale publicaties van
de laatste vijf jaar. De meest duidelijke ontwikkeling kan samenge-
vat worden onder de noemer ‘professionalisering van het domein’.
Dit toont zich zowel op het vlak van empirisch onderzoek als op het
vlak van de implementatie in de praktijk. Daarbij wordt gezondheid
breed bekeken en komen verschillende groepen werkzaam in zorg
aan bod; gaande van artsen en verpleegkundigen, tot psychologen,

@ therapeuten en pastoraal verzorgenden. @

Empirisch onderzoek professionaliseert
Empirisch onderzoek naar de verbanden tussen

zijn zowel methodologisch als theoretisch
zwak onderbouwd. Hierin lijkt verandering

religie en gezondheid werd jarenlang in de
marge van andere onderzoeksvragen bekeken.
De laatste decennia is er echter een opvallende
toename in studies die de link religie-gezond-
heid centraal stellen.

Deze vernieuwde interesse in het domein
van religie en gezondheid werd echter vooral
weerspiegeld in kwantiteit, en minder in
kwaliteit van de uitgevoerde onderzoeken.

Zo beschrijft het Handbook of Religion and
Health (Koenig, Larson & McCullough, 2001)
meer dan zestienhonderd studies en reviews
die zich focussen op religie en gezondheid,
maar het overgrote deel van deze studies

HANDELINGEN 2012 | 2

‘ ‘ Handelingen_2_2012.indd 69

te komen. Recente publicaties beschrijven
meer genuanceerde en diepgaander studies,
waarbij aandacht besteed wordt aan het

theoretisch kader van de studie en aan een beter

onderzoeksdesign.

Plaats binnen copingproces

Ten eerste worden studies vaker gekaderd bin-
nen meer gevestigde theorieén in de psycho-
logie of gedragswetenschappen. Zo zijn er een
aantal onderzoekers (bijv. Wachholz & Pearce,
2009) die verder bouwen op het biopsychoso-
ciaal-spiritueel model van Sulmasy (2006), dat

stelt dat de patiént moet gezien worden als een

69

22-05-12 12:38‘ ‘



22-05-12 12:38 ‘

2_2012.indd 70

Handelingen




BT [ [

I

]

_

|

persoon op het knooppunt van zowel het fysi-
ologische domein, het psychologische domein,
het sociale domein én het spirituele domein.
Het model stelt verder dat ziekte en gezondheid
een impact hebben op elk van deze domeinen
en elk van de domeinen op hun beurt de erva-
ring van ziekte beinvloeden.

Daarnaast werken sommige onderzoekers
(bijv. Gall et al., 2009; Park, 2010) verder op
het gangbare psychologische copingmodel
dat beschrijft hoe mensen omgaan met
moeilijke levenssituaties. Deze onderzoekers
geven religie, en breder: zingeving, een
plaats binnen dit copingproces en proberen
z0 aan te tonen hoe religie een invloed kan
hebben op gezondheid. Het verankeren van
de empirische studies binnen gewaardeerde
theoretische modellen zorgt er ook voor dat
het doel van het onderzoek naar een hoger
niveau wordt gebracht. Men is niet langer
louter geinteresseerd in de verbanden tussen
religie en gezondheid, maar men wil meer zicht
krijgen op de onderliggende mechanismen en
processen die tot het verband leiden.

Ook in de Nederlandse literatuur is
deze trend zichtbaar, bijvoorbeeld in het
herfstnummer van Psyche en Geloof (volume
21,2010) en in het werk van verschillende
onderzoekers (bijv. Van Eersel et al., 2009;
Pieper & Van Uden, 2011; Van Uden, 2008).

Existentiéler zingeving

Een tweede opvallende trend binnen het
empirisch onderzoek is de conceptualisatie
van het begrip religie. Waar religie in het

< ‘La réproduction, René Margritte. Foto: René Rosmolen

HANDELINGEN 2012 | 2

‘ ‘ Handelingen_2_2012.indd 71

H EEms

verleden vooral vanuit een Amerikaans-
protestantse hoek werd bekeken, met een
nadruk op kerkgang en kerkbetrokkenheid,
wordt dit in recent onderzoek aangepast

aan meer geseculariseerde en postmoderne
samenlevingen. Zo gaan een aantal
onderzoekers niet langer uit van een specifiek
religieuze traditie om religie te definiéren,
maar verbreden zij dit naar een ‘algemeen
zingevingssysteem’ dat zowel een religieuze,
spirituele als seculiere inhoud kan hebben (zie
voor een uitgebreid overzicht: Park, 2010).
Ook bij Scandinavische onderzoekers (La
Cour & Hvidt, 2010) zien we deze verbreding
naar meer existentiéle zingeving in plaats van
louter religieuze zingeving. Instrumenten

om religie te meten evolueren mee. Om het
godsbeeld te meten, bijvoorbeeld, gaat men
niet langer uitsluitend uit van een persoonlijk
godsbeeld zoals in de grote christelijke
tradities, maar houdt men ook rekening met
eerder onpersoonlijke godsbeelden of vage
godsbeelden (Van Laarhoven et al., 2010).

Negatieve invloed

Een derde recente ontwikkeling is de interesse
in hoe religie ook negatief de gezondheid kan
beinvloeden. Terwijl de afgelopen decennia de
focus vooral lag op onderzoek naar het positie-
ve effect van religie, wordt er nu ook aandacht
besteedt aan mogelijke negatieve invloeden
zodat men komt tot meer uitgebalanceerde
onderzoeksresultaten. Zo besteden onderzoe-
kers recent aandacht aan religie als een bron
van verdriet, stress of twijfel (bijv. Exline, Park,
Joshua et al., 2011), aan de rol van spirituele
worstelingen als men geconfronteerd wordt  [>

71

22-05-12 12:38‘ ‘



BT [ [

met stressvolle gebeurtenissen (bijv. Ai, Parga-
ment, Appel & Kronfol, 2010) en aan negatieve
vormen van religieuze coping (Gerber, Boals,
Schuettler et al., 2011).

Longitudinale studies

Ten slotte toont de professionalisering van het
onderzoeksdomein zich ook in het gebruik
van een sterkere onderzoeksmethodologie.
Steeds meer wordt gebruik gemaakt van
longitudinale designs waarbij mensen
verschillende keren bevraagd worden, zodat
men veranderingen in religie en gezondheid
kan meten. Dit gebeurt door middel van

follow-up studies na bijvoorbeeld hartoperaties

(zoals de studies van Ai et al., 2010, Ai &
Hall, 2011), door middel van langer lopende
studies waarbij de rol van spiritualiteit in
@ het omgaan met een kankerdiagnose wordt
onderzocht (bijv. Gall et al., 2009) of via

dagboekstudies waarbij de participant dagelijks

een vragenlijst invult (bijv. Keefe et al., 2011).
Ondanks deze duidelijke ontwikkeling naar
meer uitgebreide longitudinale studies blijven
deze onderzoeksdesigns toch nog steeds in de
minderheid.

Implementatie in de praktijk

De professionalisering van het domein is niet
enkel merkbaar in empirisch onderzoek. Op-
vallend is ook dat er meer aandacht komt voor
de implementatie van religie en spiritualiteit
in de praktijk van de gezondheidszorg. In het
verleden zag men religie en spiritualiteit als
onderdeel van de absolute privésfeer. Nu ziet
men, voornamelijk in Amerikaanse bronnen,

een oproep om de patiént in zijn totaliteit te
72

‘ ‘ Handelingen_2_2012.indd 72

enerzijds en de grote religieuze tradities
anderzijds. Men gaat hier uitgebreid in op hoe
een religieuze traditie invloed uitoefent op de
ideeén die men heeft rond psychisch ziek zijn,
psychotherapie en psychiatrie. Hierbij komen
het jodendom, het christendom, de islam, de
Afrikaanse religies, het hindoeisme en het
boeddhisme aan bod.

religie (met focus op islam) een rol kan

spelen in de praktijk van verpleegkundigen,
vroedvrouwen en zorgkundigen. De auteurs
gaan in op belangrijke domeinen binnen zorg,
zoals palliatieve zorg en therapietrouw, waar >

H EEms

benaderen en dus ook aandacht te besteden aan
de zingeving van de patiént.

Invloed van religieuze tradities
Verschillende auteurs (Koenig, 2007;
Siang-Yang, 2011; Verhagen et al., 2010)

geven aan dat zingeving belangrijk is in de
gezondheidszorg, omdat de zingeving van de
patiént (gedeeltelijk) bepaalt hoe de patiént
omgaat met lijden, genezen, ziekte en dood. De

religieuze of spirituele zingeving kleurt mee het

zelf- en wereldbeeld van de patiént en kan dus

de medische keuzes beinvloeden. \
In het boek Religion and Psychiatry. Beyond 4

bounderies (Verhagen et al., 2010) bespreken I

verschillende auteurs de interactie tussen 4

psychiatrie/geestelijke gezondheidszorg i

TR '@a =

Ook binnen Vlaanderen is er zeer recent

aandacht voor de thematiek ‘religie in zorg’.
De Werkgroep pluriculturele zorg NVKVV
geeft in zijn handboek Pluriculturele zorg —
ook onze zorg (2011) aan op welke manieren

‘Religie nu, Eddy Seesing. Foto: René Rosmolen >

22-05-12 12:38 F



@
@
&
-
N
N
T
<
]
&

2_2012.indd 73

Handeline




BT [ [

de culturele en religieuze opvattingen van de
patiént zullen interfereren met de zorgpraktijk.

Spirituele behoeften
Daarnaast komt er meer aandacht voor de
plaats van religie en spiritualiteit in het omgaan
met ziekte, meer specifiek de rol van religie in
het copingsproces van patiénten. Verschillende
auteurs wijzen erop dat het noodzakelijk is
bij de patiént na te gaan of zijn/haar religie
inderdaad een belangrijke factor is bij het
omgaan met de ziekte. Er wordt daarom door
sommigen (bijv. Koenig, 2007) voorgesteld
om een korte religieuze anamnese af te nemen
tijdens het intakegesprek (bijv. CSI-MEMO
Spiritual History, ACP Spiritual History, of
FICA Spiritual History), om zo te peilen naar
het belang van religieuze zingeving in het leven
van de patiént.

Een aantal auteurs gaat ook een stuk
verder en pleiten ervoor om religie en
spiritualiteit niet enkel te betrekken in de
intakefase maar ook in de behandelingsfase.
Zo biedt Koenig (2007) in zijn handboek
Spirituality in patient care aan zorgverleners
verschillende handvaten om spiritualiteit op
een kwaliteitsvolle manier te implementeren in
zorgverlening. Hij heeft hierbij aandacht voor
verschillende zorgverleners, namelijk artsen,
verpleegkundigen, pastorale verzorgers, sociaal
werkers en psychologen/psychotherapeuten.
Verschillende topics worden besproken, zoals
het peilen naar de spirituele behoeften van
de patiént, het al dan niet bidden met een
patiént, of het doorverwijzen naar geestelijken.
Belangrijk is dat Koenig, in parallel met het
onderzoeksveld, ook benadrukt dat religie en

74

‘ ‘ Handelingen_2_2012.indd 74

H EEms

spiritualiteit negatieve gevolgen kunnen hebben
en dat de zorgverlener dit in het oog moet
houden. In navolging hiervan geeft hij aan dat
het belangrijk is als zorgverlener de grenzen van
je handelen te kennen en te respecteren.

Eigen grenzen

Parallel hiermee is er ook in het veld van
palliatieve zorg steeds meer aandacht voor
spirituele zorg (e.g. Byrne, 2007; Leget, 2008;
Van Laarhoven & Leget, 2007). Zo richtte de
European Association for Palliative Care een
taskforce op met als doel spirituele zorg
binnen palliatieve zorg beter te ondersteunen
zowel via onderzoek als via opleiding (zie
www.eapcnet.eu/themes/clinicalcare/
spiritualcareinpalliativecare.aspx en Nolan,
2011). Op dit moment heeft spirituele zorg
binnen de palliatieve zorg nog geen structurele
inbedding, maar er wordt wel gewerkt aan een
duidelijker theoretisch kader. De Landelijke
richtlijn ‘Spirituele zorg’ van de vereniging
integrale kankercentrale/pallialine is daar een
duidelijk voorbeeld van (Leget e.a., 2010). Ook
hierin pleit men voor een multidisciplinaire
aanpak, maar met respect voor de eigenheid en
beperktheid van iedere discipline.

Dit laatste aspect, het (h)erkennen van
grenzen, wordt door andere auteurs ook
aangehaald als het gaat om religie en
psychologie/therapie. Zock (2007) stelt
dat de psychologie als discipline een steeds
belangrijkere plaats inneemt in de theorie en
methodiek van geestelijke verzorgers (p. 15),
maar dat tegelijkertijd ook psychologische
hulpverleners zich steeds meer met zingeving’
bezighouden. Ze wijst er dan ook op dat de

22-05-12 12:38‘ ‘



BT [ [

afbakening psychische zorg versus geestelijke
zorg een belangrijk hedendaags vraagstuk is,
maar besluit dat een strikt onderscheid tussen
beiden domeinen niet mogelijk is. Ze pleit dan
ook voor een samenwerking tussen geestelijke
verzorgers en psychologische hulpverleners.

Ook Van Heeswijk (2009) bevestigt dit en
stelt dat psychotherapie en geestelijke verzor-
ging elkaar moeten kennen en respecteren en,
waar dat passend is, samenwerken (p. 37). Hij
voegt er echter als kritische noot aan toe dat ze
ook respectvol onafhankelijk en van elkaar ge-
scheiden moeten blijven.

Verhagen en Avgoustidis (2010) bekijken
deze thematiek kritisch en geven een duidelijke
beschrijving waarom een samenwerking tussen
psychologische en pastorale hulpverleners niet
vanzelfsprekend is. Hierbij stellen ze dat de
historische vijandigheid tussen psychologie en
religie gecombineerd met het gebrek aan kennis
van elkaars vakgebied vaak als oorzaak kan
gezien worden. Maas (2011) echter stelt dat een
goede begeleider de psychische begeleiding kan
laten overgaan in geestelijke begeleiding en vice
versa. Hij lijkt hierbij sterker aan te sluiten bij
sommige Amerikaanse hulpverleners die pleiten
voor een nauwere samenhang tussen religie en
therapie.

In de Special Issue ‘Psychotherapy with
religious and spiritual clients’ (2009) van de
Journal of Clinical Psychology worden een aantal
mogelijke vormen van religieuze psychothera-
pie besproken. Zo komen achtereenvolgens aan
bod: de ‘spiritually oriented psychodynamic
psychotherapy’ (Shafrankse), de ‘religiously
accomodated cognitive-behavioral therapy’
(Hathaway en Tan), de ‘theistic spiritual

HANDELINGEN 2012 | 2

‘ ‘ Handelingen_2_2012.indd 75

H EEms

psychotherapy’ (Richards et al.), spiritueel
georiénteerde behandelingen voor alcohol-
verslavingen (Delaney et al.) en psychotherapie
met moslims (Dwairy).

Een meer diepgaande bespreking van spiritu-
aliteit in het therapeutische proces is ook te vin-
den in het handboek van Aten & Leach (2009).
Het recente Amerikaanse handboek Counseling
and Psychotherapy: A christian perspective (Tan,
2011) bespreekt uitgebreid hoe christelijke the-
ologie een rol kan spelen in christelijke counse-
ling en welke integratiemogelijkheden er zijn,
en belicht ook de ethische kant van de zaak.
Zowel Koenig (2007) als Verhagen et al. (2010)
geven aan dat religie en spiritualiteit binnen
psychotherapie met voorzichtigheid, kennis en
professionaliteit moet benaderd worden. De
therapeut moet zijn eigen grenzen kennen, be-
ducht zijn voor overdracht en tegenoverdracht
en op tijd doorverwijzen of samenwerken met
een geestelijk verzorger.

Conclusie

Op dit ogenblik krijgt ‘religie en gezondheid’
meer aandacht en lijkt er een professiona-
lisering van het domein gestart. Dit toont
zich in zowel empirisch onderzoek met meer
aandacht voor gefundeerde theoretische
kaders en een sterkere methodologische
onderzoeksdesigns, als in meer aandacht
voor religie in de zorgpraktijk. Steeds meer
zorgverleners komen in onze multiculturele
samenleving in contact met de religieuze en
spirituele zingeving van hun patiénten. Zowel
Europese als Amerikaanse auteurs proberen
richtlijnen aan te reiken die hulpverleners

kunnen gebruiken in deze confrontatie. >

75

22-05-12 12:38‘ ‘



BT [ [

Tegelijkertijd is duidelijk dat dit nog een vrij
recente ontwikkeling is en er meer onderzoek
en discussie nodig is om te kunnen komen tot
evidence-based handelen als het gaat om religie
en gezondheid. <

Referenties

Ai, A.L. (2010). Depression following open-heart surgery:
the pathway of interleukin-6 and spiritual struggle.
Annals of Behavioral Medicine, 39, 123-123.

Ai, A.L., Pargament, K.I., Appel, H.B. & Kronfol, Z. (2010).
Depression Following Open-Heart Surgery: A Path
Model Involving Interleukin-6, Spiritual Struggle, and
Hope Under Preoperative Distress. Journal of Clinical
Psychology, 66(10), 1057-1075.

Aten, J. & Leach, M. (eds.) (2008). Spirituality and the
therapeutic process: A comprehensive resource from
intake through termination. Washington, DC: American
Psychological Association Books.

Byrne, M. (2007). Spirituality in palliative care: What
language do we need? Learning from pastoral care.
International Journal of Palliative Nursing, 13, 118-124.

Cour, P. la & Hvidt, N.C. (2010). Research on meaning-
making and health in secular society: Secular, spiritual
and religious existential orientations. Social Science ¢
Medicine, 71(7), 1292-1299.

Eersel, J., Laarhoven, H. van, Pieper, J., Smeets, W. & Uden,
R. van (2009). Religious and nonreligious coping among
cancer patients. JET: Journal of Empirical Theology, 22,
195-215.

Exline, J.J., Park, C.L., Smyth, ].M. & Carey, M.P. (2011).
Anger Toward God: Social-Cognitive Predictors,
Prevalence, and Links With Adjustment to Bereavement
and Cancer. Journal of Personality and Social Psychology,
100(1), 129-148.

Gall, T.L., Guirguis-Younger, M., Charbonneau, C. &
Florack, P. (2009). The trajectory of religious coping
across time in response to the diagnosis of breast cancer.
Psycho-Oncology, 18(11), 1165-1178.

Gall, T.L., Kristjansson, E., Charbonneau, C. & Florack, P.
(2009). A longitudinal study on the role of spirituality in
response to the diagnosis and treatment of breast cancer.
Journal of Behavioral Medicine, 32(2), 174-186.

Gerber, M., Boals, A. & Schuettler, D. (2011). The unique
contributions of positive and negative religious coping to
posttraumatic growth and PTSD. Psychology of Religion
and Spirituality, 3(4), 298-307.

Hall, D.E., Meador, K.G. & Koenig, H.G. (2008). Measuring

76

Handelingen_2_2012.indd 76

religiousness in health research: Review and critique.
Journal of Religion ¢ Health, 47(2), 134-163.

Heeswijk, A. van (2009). Inbreken in een leegte. Klinisch
godsdienstpsychologische essays. Tilburg, Nederland:
KSGV.

Keefe, FJ., Affleck, G., Lefebvre, J., Underwood, L., Caldwell,
D.S., Drew, J. et al. (2001). Giving with rheumatoid
arthritis: The role of daily spirituality and daily religious
and spiritual coping. Journal of Pain, 2(2), 101-110.

Koenig, H. (2007). Spirituality in patient care: Why, how,
when, and what. West Conshohocken, PA: Templeton
Foundation Press.

Koenig, H., McCullough, M. & Larson, D. (2001). Handbook
of religion and health. New York: Oxford University Press.

Laarhoven, H-W.M. van & Leget, C. (2007). De vragen aan
het einde. Aandacht voor spiritualiteit in de palliatieve
fase. Medisch Contact, 62, 1898-1901.

Laarhoven, H.W.M. van, Schilderman, J., Vissers, K.C.,
Verhagen, C.A.H H.V.M. & Prins, J. (2010). Images of
God in Relation to Coping Strategies of Palliative Cancer
Patients. Journal of Pain and Symptom Management,
40(4), 495-501.

Leget, C. (2008). Van levenskunst tot stervenskunst. Over
spiritualiteit in de palliatieve zorg. Tielt: Lannoo.

Leget, C. e.a.,(2010). Richtlijn spirituele zorg. In: A. de
Graeff e.a. (red.). Palliatieve zorg: richtlijnen voor de
praktijk. Utrecht: VIKC, 637-662; ook te vinden op www.
pallialine.nl

Maas, E. (2011). De glans van het gewone. Spiritualiteit en
geestelijke gezondheid. Tilburg, Nederland: KSGV.

NVKVYV, Werkgroep Pluriculturele Zorg (2011).
Pluriculturele zorg: Ook onze zorg. Antwerp, Belgium: De
Standaard Uitgeverij.

Nolan, S., Saltmarsh, P., Leget, C. (2011). Spiritual care in
palliative care: working towards an EAPC Task Force.
European Journal of Palliative Care, 18, 86-89.

Park, C.L. (2010). Making Sense of the Meaning Literature:
An Integrative Review of Meaning Making and Its Effects
on Adjustment to Stressful Life Events. Psychological
Bulletin, 136(2), 257-301.

Pieper, J. & Uden, R. van (2011). ‘Whenever God shines His
light on me...” Religious coping in clinical healthcare
institutions. Mental Health, Religion & Culture, 15, 1-14.

Sulmasy, D. (2006). The rebirth of the clinic: An introduction
to spirituality in health care. Washington, DC:
Georgetown University Press.

Tan, S.Y. (2011). Counseling and psychotherapy: A christian
perspective. Grand Rapids, MI: Baker Academic.

Uden, M.H.F. van (2008). Religie in de geestelijke
gezondheidszorg: Religious coping. Van analyse tot
zorginnovatie, 11, 9-11.

22-05-12

12:38 ‘ ‘



Verhagen, P., Praag, H. van, Lopez-Ibor Jr., J., Cox, J. &
Moussaoui, D. (eds). (2010). Religion and psychiatry.
Beyond Boundaries. Oxford, UK: Wiley-Blackwell.

Wachholtz, A.B., & Pearce, M.J. (2009). Does spirituality as
a coping mechanism help or hinder coping with chronic

pain? Current Pain and Headache Reports, 13(2), 127-132.

Worthington, E.J. & Aten, J. (2009). Special Issue:
Psychotherapy with religious and spiritual clients.
Journal of Clinicial Psychology: In session 65.

Zock, H. (2007). Niet van deze wereld? Geestelijke verzorging
en zingeving vanuit godsdienstpsychologisch perspectief.
Tilburg, Nederland: KSGV.

Jessie (dr. J.) Dezutter is postdoctoraal onderzoeker (Fonds
Wetenschappelijk Onderzoek Vlaanderen) aan het
Centrum voor Godsdienstpsychologie van de Faculteit
Psychologie en Pedagogische Wetenschappen van de
Katholieke Universiteit Leuven.
jessie.dezutter@ppw.kuleuven.be

HANDELINGEN 2012 | 2

‘ ‘ Handelingen_2_2012.indd 77

77

22-05-12 12:38‘ ‘



