
5 8

Handelingen_2_2012.indd   58 22-05-12   12:38



5 9ervaringH A N D E L I N G E N  2 0 1 2   I   2

E R V A R I N G   |   E v e r t - J a n  V l e d d e r

Wekelijks sta ik als predikant voor dezelfde uitdaging: om na in-
tensief lezen van de bijbelteksten te komen tot een preek. Ik neem 
daarvoor de tijd. Toch gaat het mij niet anders dan menig ander: de 
tijd is kostbaar, de materie ‘hoekig’ en pasklare antwoorden zijn niet 
voorhanden. Teksten zijn er om voortdurend gehoord te worden, en 
als eerste sta ik aan de kant van de hoorders. Een luisteroefening.

Al horend bijbellezen

Hoe kom ik in vrij korte tijd tot de 

kern van een tekst en hoe vertaal ik 

de bijbeltekst in de kostbare tijd op 

een verantwoorde manier naar mijn hoorders, 

de gemeente? Ik sta aan de kant van mijn 

hoorders, uitgaande van de brede consensus dat 

een voorganger, in Gijs Dingemans’ woorden, 

‘de eerste hoorder onder hoorders’ is (1991, 14). 

De voorganger is primus inter pares en hoort 

de Schriften als mens, als gelovige, als zondaar 

en zoeker. Dat alles echter als éérste hoorder, 

als ‘professional’ (zie ook Van der Laan 1989, 9; 

Oskam & Geel 1999, 29; Van Dam 2004, 12).

De hoorder serieus nemen lijkt evident, 

maar ik krijg de indruk dat de persoon van 

de predikant als hoorder ‘erbij gehaald moet 

worden’. Nemen wij echter de uitgangspunten 

van Kees Waaijman (2004) serieus, dan kom ik 

als hoorder nog dichter bij mijn gehoor en de 

tekst, omdat de bijbelteksten er naar hun aard 

zijn om gehoord te worden. Waaijman gebruikt 

het begrip ‘lezen’. Hij bedoelt daarmee: ‘het 

hele hermeneutische proces: tekstopvatting, 

lezing, interpretatie, verstaan, toe-eigening 

en doorwerking’ (2004, 9). Ik gebruik echter 

‘horen’, omdat het dichter bij het principe ligt 

dat bijbelteksten aanvankelijk eerst hardop 

voorgelezen werden, en in dit voorlezen en 

horen er iets merkwaardigs gebeurt: daarin 

klinkt iets van Gods stem door (zie ook Snoek 

2010, 93). 

Lezen en luisteren
De schrijvers van de Bijbel waren dichters en 

kunstenaars, die taal, beelden en metaforen 

kozen om te overtuigen, zegt Thomas G. Long. 

Ze waren ‘predikers’ die geloof en inzicht bij 

de hoorders wilden genereren. ‘Ze namen hun 

hoorders serieus, en bijbelse interpretatie die de 

hedendaagse hoorder serieus neemt, kijkt naar 

de patronen die zij in de tekst hebben geweven’ 

(2007, 78).

In Basisinstrumenten, een werkmap bij de 

werkbegeleiding van predikanten, staan de 
l

< ‘Religie nu’, Eddy Seesing. Foto: René Rosmolen

Handelingen_2_2012.indd   59 22-05-12   12:38



ervaring

volgende vragen ter overweging bij de tekst 

in het proces van voorbereiding (22): ‘Wat 

hoor ik hierin? Heb ik vragen, herkenningen, 

aarzelingen? Wat maakt dit bij mij los? Voel ik 

me aangesproken, uitgedaagd, opgeroepen tot 

consequenties?’ (zie ook Dingemans 1991, 187; 

Oskam & Geel 1999, 28; Van Dam 2004, 14; De 

Zwart 2008, 59). 

Henk van der Meulen (2008, 85) vraagt zich 

af wanneer de meditatie in de voorbereiding 

plaatsvindt. Aan het begin, zeg ik dan,  als 

‘meditatie’ in engere zin. Dat is niet zo 

uitgebreid als Jos Douma (2000, 124, 235-

250), die een bredere methode van meditatie 

in de preekvoorbereiding heeft uitgewerkt. Ik 

ga uit van het feit dat God wil ‘spreken’. Dat 

vindt al plaats in het hardop lezen via de lectio 

en meditatio, en daarvoor wacht ik niet tot de 

oratio en contemplatio, dus beperkt aansluitend 

bij de lectio divina (Douma 2008, 4). Het 

hardop lezen als gehoorde tekst is uitgangspunt 

van Dingemans (1991, 187), Van der Laan 

(1989, 13) en De Zwart (2008, 51). Behalve 

dat men zo het dichtst bij de hoorder komt, 

werken zij echter niet verder uit waarom. Het 

meditatief element komt vooral in het hardop 

lezen van de tekst, zegt Van Dam. Aan Douma 

ontleent hij het inzicht dat ‘meditatie’ komt via 

de Latijnse vertaling meditatio van het Griekse 

meletè, dat in de Septuaginta de vertaling is van 

het Hebreeuwse hgd. ‘Hgd is het steeds weer 

halfluid lezen van het Woord van God (Jozua 

1:8 en Psalm 1:2)’ (2004, 17). 

Met Waaijman werk ik in dit artikel deze 

noodzaak verder uit. De algemene associatieve 

vragen in de meditatie perk ik echter in omdat 

ze te algemeen zijn en te weinig met de soort 

tekst rekening houden. Bij de eerste lezing (zie 

De Zwart 2008, 57-59, voor vijf voorbeelden 

van eerste lezingen) bied ik gerichte associatieve 

vragen waardoor ik én de voorbereiding 

persoonlijk maak én het genre van de tekst 

serieus neem. De soort tekst speelt een grote rol 

bij hoe ik de tekst voor het eerst hoor. 

De inzichten van Kees Waaijman vat ik sa-

men; hij heeft ze weer ontleend aan de herme-

neutiek van de joodse geleerden Martin Buber, 

Franz Rosenzweig en Emmanuel Levinas. Deze 

inzichten onderbouwen een aantal vragen die 

mij gericht toegang bieden tot de bijbelteksten. 

Waaijman spreekt over de Tenach, maar zijn 

inzichten zijn ook op het Nieuwe Testament 

van toepassing. Aan de hand van een voorbeeld 

uit het Matteüs-evangelie (hoofdstuk 18:21-35) 

illustreer ik mijn methode van eerste lezing.

Spreken en horen
Het uitgangspunt van Waaijman is dat de 

Schrift pas tot leven komt wanneer zij hardop 

wordt gelezen. Dit hardop lezen is altijd ook 

tegelijk hóren. ‘In het lezend horen ontvouwen 

zich de tekst en de zin van de Schrift én wordt 

de Stem gehoord die daarin spreekt’ (2004, 

11). Overeenstemmend met de joodse traditie 

gaat Waaijman ervan uit dat de tekst zoals 

wij die hebben, zorgvuldig is overgeleverd 

en dat het niet mogelijk is om tot een 

zogeheten oorspronkelijke tekst te komen. De 

overgeleverde tekst staat voorop. De tekst is 

met zo een grote zorgvuldigheid overgeleverd, 

Ik ga uit 
van het feit 

dat God wil ‘spreken’

6 0

Handelingen_2_2012.indd   60 22-05-12   12:38



ervaring 6 1H A N D E L I N G E N  2 0 1 2   I   2

l

dat vergissingen vrijwel uitgesloten zijn, 

aldus Rosenzweig en Buber. Zij kunnen zich 

nauwelijks voorstellen dat onze kennis van 

het Hebreeuws dat van de oorspronkelijke 

schrijvers en hoorders kan overtreffen. Ze 

kiezen bewust de masoretische tekst (zie 

Waaijman 2004, 13; zie ook Emanuel Tov 2010, 

47) die vraagtekens zet bij het vermogen om te 

komen tot een ‘oorspronkelijke’ tekst. 

Anders dan de moderne bijbeluitlegger 

die zich omringt met woordenboeken en 

commentaren, bevindt een joodse uitlegger van 

de Schrift zich in een andere wereld. Hij wil de 

Schrift van buiten leren kennen. Het geheel van 

de Schrift wordt hem eigen. Het reciteren van 

de Thora vormt de kern van zijn vroomheid. 

De letterlijke gestalte van de Thora komt tot 

leven in haar gesprokenheid. De bijbeltekst 

wordt opgevat als gesproken tekst. Veelzeggend 

is het volgende citaat:

‘De essentie is dat de uitgesproken tekst ín het 

reciteren gehoord wordt. Buber noemt dat de 

Hörleser: terwijl de tekst wordt gezegd, wordt 

hij gehoord in de adempauzes tussen het 

zeggen. In dit reciterend luisteren openbaart 

de Schift haar betekenis. De Schrift drukt 

haar zin onmiddellijk uit in de zinnelijkheid 

van de tekstvoltrekking. De Schrift is een rite: 

de rituele voltrekking is haar openbaring. 

Er is geen scheiding tussen inhoud en vorm’ 

(Waaijman 2004, 15).

De tekstconstitutie gebeurt ín het zeggen: de 

tekst tekent zich af in het oor van de spreker, die 

hoort wat hij zegt. Waaijman citeert Levinas: 

‘De profetische dimensie van de Schrift 

en van de taal in het algemeen bestaat 

erin dat de spreker ín zijn spreken wordt 

aangesproken: ‘alsof ik niet als enig sprak 

toen ik sprak’. Horen-in-het-spreken is de 

spiritualiteit van de tekst’ (2004, 15-16).

De tekst wordt geconstitueerd in het horen-

zeggen. Dat het in feite een gesproken woord is, 

vormt het wezen van de Schift. De Bijbel komt 

voort uit een levende voordracht en is ook 

daartoe bestemd. Voor Buber dient het feit dat 

de Bijbel tot Schrift is geworden, slechts om zo 

zijn vorm als gesproken voordracht te houden 

(Waaijman 2004, 43). 

Deze inzichten hebben voor mij implicaties 

voor de voorbereiding om te komen tot 

een preek. Dat begint bij het rustig en 

geconcentreerd voor mezelf de tekst hardop te 

lezen. In het ritme, in de natuurlijke ademtocht 

van één tot maximaal dertig woorden, in de 

herhalingen groeit langzaam het verstaan van 

de tekst. Waaijman vat het mooi samen: 

‘Alleen de ademhaling zelf voert ‘tot een ge-

leding in eenheden (kola) die tegelijk adem

eenheden en betekeniseenheden zijn (…) 

Men moet daarbij wel in het oog houden, 

dat in het gebied van het zuiver mondelinge 

karakter, waarover wij hier spreken, adem-

halen en betekenispauzes hetzelfde moment 

zijn’ (…) Terwijl het oog een kolon ziet en de 

adem een kolon omspant, vormt de adem

Ook het Nieuwe Testament 
heeft het karakter 
van ‘aanspraak’

Handelingen_2_2012.indd   61 22-05-12   12:38



ervaring6 2

pauze ná het kolon het eigenlijke beteke-

nismoment. Het verstaan vindt plaats ín de 

pauze. Hier wordt de lezer tot hoorder, door 

Buber de ‘opmerkzame hoorlezer’ genoemd. 

Terwijl de ooglezer bepaald wordt door ‘het 

lezend vooruitsnellende oog’, wordt de hoor-

lezer bepaald door ‘het horend volgende oor’. 

Is de betekenisrijke adempauze eenmaal toe-

geëigend, dan vervult zij gaandeweg ook de 

lezer tijdens het lezen zelf: ‘Hij leest hardop 

wat er staat, hij hoort het woord dat hij 

spreekt en het komt op hem toe’ (2004, 44).

Gesitueerdheid
Buber stelt dat alle teksten altijd in een bepaalde 

situatie zijn gesproken: ‘Het bijbelse woord 

is (…) niet los te maken van de situaties van 

zijn gesprokenheid, anders verliest het zijn 

concreetheid, zijn lijflijkheid’ (Waaijman 2004, 

47). De gesitueerdheid van de tekst illustreert 

Buber aan de hand van vier voorbeelden, die 

parallel lopen met de vier-genre-indeling 

van Rosenzweig: casuïstiek (gebod), retoriek 

(profetie), epiek (geschiedenis) en lyriek 

(psalmen) (Waaijman 2004, 48). 

Deze gesitueerdheid helpt mij de juiste 

to the point-vragen te stellen die mij bij de 

voorbereidingen helpen tot de kern(en) door 

te dringen. Deze vragen perken het associatief 

lezen enigszins in om recht te doen aan het 

genre van de tekst. Het voordeel van het 

rekening houden met de verschillende genres 

is dat de juiste vragen kunnen worden gesteld 

en dat vragen die niet verband houden met het 

betreffende genre kunnen worden vermeden 

(zie ook Snoek 2010, 232).

Gebod
Het gebod is geen abstracte uitspraak, geen 

a-historisch maxime; ook geen sententie, 

maar een aanspraak, die iedere tijd opnieuw 

hoorders treft die zich er concreet mee inlaten. 

Het is niet vrijblijvend, het is horen tegenover 

geïnteresseerd lezen. ‘Het gesitueerde gebod dat 

gespróken wordt als aanspraak in de tweede 

persoon tot déze generatie, wordt gehóórd door 

mensen van vlees en bloed’ (Waaijman 2004, 

49).

• �Twee vragen stel ik daarom aan de tekst van het 

gebod: 

Waartoe spreekt de tekst mij aan? 

Wat hoor ik in dit gebod?

Profetie

‘De profetie spreekt mensen aan op een bepaald 

uur, in een bepaalde situatie. De werking van 

deze aanspraak is afhankelijk van de beslissing 

die de aangesprokenen nemen’ (Waaijman 

2004, 49). Een profetie heeft de opdracht te 

spreken tot mensen die zich in een historische 

situatie bevinden. Het moet komen tot een 

bepaalde beslissing. Dit beslissingsmoment is 

niet aan tijd gebonden; het moet telkens weer 

opnieuw genomen worden in andere situaties. 

‘Het profetisch spreken-horen bevat drie 

situatiemomenten: de concrete historische 

situatie; de gesitueerdheid van het woord 

in het beslissende horen van mensen en de 

eeuwige gelding van het profetenwoord in 

het onvergankelijke ogenblik, waarop men 

ademhaalt en besluit al dan niet in te gaan op 

het woord’ (Waaijman 2004, 50).

Handelingen_2_2012.indd   62 22-05-12   12:38



6 3ervaring H A N D E L I N G E N  2 0 1 2   I   2

• �De volgende vragen stel ik aan een tekst van 

profetische aard: 

Waartoe roept de tekst op? 

Welke keuzes moet ik maken? 

Ga ik in op deze oproep/opdracht? Waarom wel 

of misschien ook niet?

Geschiedenissen
De bijbelse ‘geschiedenissen’ (verhalen, EJV) 

bewaren de levende stem van de verteller. 

In hun gesprokenheid evoceren zij, leggen 

zij verbindingen, wijzen en waarschuwen 

zij. De meeste bijbelverhalen zijn gesproken 

vertellingen waarin de stem van de verteller 

te horen is. Deze vertellingen vervullen vier 

functies: ‘(1) de verteller roept de hoorders 

op tot een bepaalde houding of een bepaald 

gedrag; (2) de verteller legt relaties tussen de 

verschillende generaties en perioden;  

(3) de verteller haalt bepaalde gestalten als 

voorbeeld naar voren en houdt deze als wijzend 

voorbeeld aan de hoorders voor;  

(4) de verteller waarschuwt de hoorders voor 

gevaren en dwaalwegen’ (Waaijman 2004, 50). 

Er bestaat dus een bepaalde dialogiek tussen de 

levende stem van de verteller en de oren van de 

hoorders.

• �De vragen die ik stel aan een tekst van 

vertellende aard zijn: 

Tot welke houding of gedrag roept de tekst mij 

op? 

Welke relaties bestaan er in de tekst? Oftewel: 

welke verbanden zijn er met andere teksten, 

verhalen of thema’s? 

Welke voorbeelden/identificaties biedt de tekst?

Waartegen waarschuwt de tekst?

Psalmen
‘De Psalmen worden gedragen door de geleefde 

onmiddellijkheid van een ik dat zijn nood 

uitschreeuwt of van dankbaarheid jubelt. 

Onmiddelijkheid betekent een mystieke 

ervaring waarin het meest wezenlijke en het 

meest centrale in het zelf wordt geraakt. Deze 

inwerking gebeurt on-middel-lijk: er zit niets 

tussen; er komt geen “middel” of “beeld” aan 

te pas’ (Waaijman 2003, 64). De Psalmen zijn 

de taal van mensen die persoonlijk spreken, in 

de eerste persoon enkelvoud’ (Waaijman 2004, 

52). Liturgische gedichten of liturgische litanie, 

de ondertoon blijft vaak een persoonlijke 

leefsituatie: uiterste nood, vreugde of 

dankbaarheid.

• �De vragen die ik uit psalmteksten opmaak zijn: 

Wat is de grondtoon van de tekst? 

Kan ik met de ik-persoon in de tekst meeleven? 

Waarmee precies? 

Wat zegt de tekst mij persoonlijk?

Met Waaijman stel ik dat Bubers uitgangs

punten zijn, dat het woord in zijn gesproken

heid in bepaalde situaties is gesproken en men 

mag de situaties van zijn gesprokenheid niet 

scheiden. Waaijman zegt hiervan: ‘Als we door 

de vier genrevoorbeelden heenkijken, weten 

we beter welke ‘situaties’ in het gesproken 

woord geïncarneerd zijn. Bij het woord in zijn 

gesprokenheid gaat het om (1) een aanspraak, 

een woord, een oproep, een waarschuwing, een 

noodkreet, een jubelzang;  
l

Handelingen_2_2012.indd   63 22-05-12   12:38



ervaring6 4

(2) geuit door mensen in de eerste persoon, 

daartoe gevolmachtigd, in het hart van de 

gemeenschap, in de onmiddellijkheid van het 

roepen; (3) gesproken tot mensen van vlees en 

bloed, een jij, een volk, een groep, een geslacht; 

(4) in een bepaalde historische situatie, op een 

bepaald uur, in een keuzemoment; (5) gehoord 

als aanspraak, niet vrijblijvend, met het oog 

op een beslissing als oriëntatie. Op de kortste 

formule teruggebracht: de gesitueerdheid van 

het gesproken woord is het gesprek; de dialoog 

tussen mens en mens’ (2004, 52). 

Toepassing
In de christelijke traditie is het Nieuwe 

Testament in de loop der eeuwen, samen met 

het Eerste Testament, deel geworden van de 

Bijbel. Alleen al daarom zijn de principes van 

Buber via Waaijman ook van toepassing op het 

Nieuwe Testament. Ook het Nieuwe Testament 

heeft het karakter van ‘aanspraak’. De Bijbel 

is in de christelijke traditie als geheel bron 

van leven geworden die bepalend is voor het 

(geloofs)leven. Het is God die aanspreekt. Deze 

‘aanspraak’ van het Eerste Testament heeft zich 

in onze christelijke traditie juist verbreed in de 

persoon van Jezus Christus. Het Eerste en het 

Nieuwe Testament vormen in de christelijke 

traditie een eenheid die niet kan worden 

verbroken (zie Jagersma 2007, 17).

Naast de eenheid in de twee testamenten 

wijst Riemer Roukema (2001, 97-98) erop 

dat vele christenen aan het begin niet konden 

lezen en aangewezen waren op de voorlezing 

van de Bijbel. Eerst uit de Tenach, en later 

werden de vroegchristelijke geschriften hieraan 

toegevoegd. Men las, ook wanneer men dit voor 

zichzelf deed, doorgaans hardop; lezen in stilte 

was ongebruikelijk. Dit bevestigt dat ook in de 

christelijke traditie de Bijbel er was om gehoord 

te worden. 

Ik geef hieronder een tekstgedeelte met 

uitwerking als voorbeeld. Ik beperk me daarbij 

tot één genre uit het Nieuwe Testament: de 

evangeliën die vaak op de oecumenische 

leesrooster staan. De brieven en de apocalyptiek 

vergen aparte aandacht.

Voorbeeld: Matteüs 18:21-35, de 
gelijkenis over vergeving
Vanwege de vertellende aard van de evangeliën 

zou ik ze willen situeren onder wat Buber de 

‘geschiedenissen’ noemt (zie Vorster 1981, 22; 

Du Toit 1980). Dit verhaal lees ik eerst hardop 

voor mezelf.  Anders dan Dingemans (1991, 

188) die voorstelt om dezelfde tekst die in de 

gemeente gelezen wordt te gebruiken, doe ik het 

aan de hand van een concordante vertaling: de 

Naardense Bijbel. Uiteraard is het beter om het 

in eerste instantie in het Hebreeuws of Grieks te 

doen. Maar het vloeiend lezen en verstaan van 

de grondtalen is alleen voor een selecte groep 

weggelegd. Omdat vorm en inhoud naar de 

inzichten van Buber niet van elkaar te scheiden 

zijn, moet toch in het eerste lezen iets van de 

eerste vorm doorklinken. De vertaler van de 

Naardense Bijbel, Pieter Oussoren, sluit tevens 

aan bij de traditie van Rosenzweig en Buber.

‘Wat onthoud ik?’ is de vraag die ik mij stel, 

samen met de onderstaande vragen. Daarbij 

Tussen de stem ‘in’ de tekst 
en de lezer als ‘hoorder’ 

ontstaat een persoonlijk gesprek

Handelingen_2_2012.indd   64 22-05-12   12:38



6 5ervaring H A N D E L I N G E N  2 0 1 2   I   2

l

geef ik enkele grepen weer uit een preek 

gehouden op 11 september 2011.

Tot welke houding of gedrag roept de 
tekst mij op?
Petrus vraagt: ‘Hoeveel keer moet ik mijn 

broeder vergeven?’ Toevallig stond deze lezing 

op zondag 11 september op het leesrooster, 

precies tien jaar na de aanslagen van ‘elf 

september’. Dat zette deze vraag direct op 

scherp! Tot vergevingsgezindheid roept de 

tekst op: ‘zeventig keer zeven keer.’ Punt is niet 

precies hoeveel keer, want de koning in deze 

gelijkenis vergeeft maar één keer. Vergeving is 

daarom iets dat niet in termen van berekening 

of getallen om te zetten is: vergeving gaat om 

vele malen meer dan wat voorgeschreven is of 

berekend kan worden. Tienduizend talenten 

(dat wat de koning kwijtscheldt) is een niet te 

overzien groot bedrag. 

Welke relaties bestaan er in de tekst? 
Oftewel: welke verbanden zijn er met 
andere teksten, verhalen of thema’s? 
Mijn ervaring speelt mee. Wat weet ik en 

onthoud ik van vorige lezingen en teksten? 

Deze gelijkenis doet denken aan de bede 

van het Onze Vader: ‘en vergeef ons onze 

schulden, gelijk ook wij vergeven onze 

schuldenaren’ (Mat. 6:12, NBG ’51). Elders, in 

Matteüs 6:1-4, gaat het om het geven zonder 

bijbedoelingen. Zou vergeven dan niet ook 

zonder bijbedoelingen zijn, vergeven om het 

vergeven, buiten de sfeer van ‘voor wat hoort 

wat’? Ook klinkt het voorafgaande deel door: 

het voorkomen van het feit dat een broeder 

of zuster buiten de gemeenschap valt (18:14-

20). Als die ene broeder of zuster een tollenaar 

of zondaar is, temeer is die te vergeven. Waar 

het in hoofdstuk 18:14-20 nog enigszins om 

het uitsluiten van de zondaar gaat, neemt deze 

gelijkenis het thema verder mee: hoe ver gaat 

het insluiten?

Welke voorbeelden stelt de tekst?
Inzichten uit de exegese (zie Carter 2000, 

70-374) spelen mee, maar worden ingeperkt 

door deze vraag. De koning scheldt de schuld 

van zijn dienaar kwijt, hetgeen de dienaar 

vervolgens zelf niet doet. Daardoor zet de 

dienaar de koning in zijn hemd. Een koning 

kan het zich permitteren om bewogen te zijn, 

maar kan zich in het politieke krachtenveld 

niet in z’n hemd laten zetten. Ook de koning 

berekent zijn kansen; de dienaar is mogelijk 

een hoge ambtenaar, en die wil hij niet kwijt. 

Het is politiek opportuun om een ingewerkte 

dienaar zo lang mogelijk in dienst te houden. 

De dienaar laat echter dat zien wat aanvankelijk 

van een koning wordt verwacht: daadkracht. 

Dat de dienaar een voorbeeld is van wat 

vergeving niet is, is evident. Dat geldt ook voor 

de koning: vergeven is niet te berekenen in 

economische of politieke termen. Als de koning 

(God?) zich dan vervolgens wel gewelddadig 

opstelt (zo klinkt het in onze oren), is dat 

om te zeggen: als men dan toch geen ander 

manier kent om het te begrijpen, dan met een 

negatief voorbeeld – waar mensen anderen 

niet vergeven, handelt de koning alsof hij een 

gewelddadige heerser is. ‘Zó zal ook uw hemelse 

Vader doen als ge niet van harte een ieder 

aan zijn broeder vergeving schenkt!’ (18:35, 

Naardense Bijbel). Niet om het geweld is het 

Handelingen_2_2012.indd   65 22-05-12   12:38



ervaring6 6

Handelingen_2_2012.indd   66 22-05-12   12:38



6 7ervaring H A N D E L I N G E N  2 0 1 2   I   2

God te doen, maar om de vergeving; het van 

harte vergeven. Daarin ligt het verrassende van 

deze gelijkenis: de oproep (zie eerste vraag) om 

de naaste medemens die heeft gezondigd van 

harte te vergeven. 

Waartegen waarschuwt de tekst?
Tegen harteloosheid, waakzucht, eigen rechter 

spelen, vergeldingsdrang. Tien jaar na ‘elf 

september’ is dat even actueel. We kunnen 

andere mensen niet op voorhand beoordelen of 

veroordelen. Een moslim is niet op voorhand 

vanwege deze aanslagen een terrorist. In de 

preek heb ik dit echter niet verder uitgewerkt.

Als thema voor de preek over dit gedeelte heb ik 

geformuleerd: ‘Een broeder of zuster vergeven?’ 

In het gebruik van ‘broeder/zuster’ komt 

vergeving echt dichtbij. ‘Elf september’ zou men 

nog weg kunnen zetten als heel ver weg in New 

York, de ‘broeder’ is echter het dichtst bij het 

hart. Het vraagteken suggereert dat ik ook niet 

te moralistisch durf te zijn. Als het onverhoopt 

niet lukt te vergeven omdat het onrecht zo 

gigantisch groot is of dat men er (nog) niet 

aan toe kan zijn, is het niet de bedoeling om 

schuldgevoelens aan te praten. Een slachtoffer 

mag niet tot ‘dader’ worden als het niet lukt te 

vergeven. Als men het groeien naar vergeven 

overgeeft aan de tijd die heelt, haalt men het al 

uit de sfeer van het berekenbare.

Een open einde
Door de gestelde vragen uit de gesitueerdheid 

van de tekst, probeer ik de hoorder en de tekst 

serieus te nemen. Een tekst is vanwege haar 

wezen een gesproken woord, zo ontkomt men 

er niet aan dat het een persoonlijk gesprek met 

de tekst wordt: een gesprek tussen mens en 

mens, tussen de stem ‘in’ de tekst en de lezer als 

‘hoorder’. Dat maakt het horen van de tekst tot 

méér dan een wetenschappelijke exercitie. Het is 

de vrijblijvendheid voorbij. Hoe breng ik mijn 

opgedane inzichten uit het horen in verband 

met mijn eigen geloof en levensvragen? Het 

lezen/horen van de tekst is meer een evocatieve 

dan een descriptieve aangelegenheid. De 

hoorder hoort de tekst als deel van een nieuw 

publiek, met eigen vragen en verwachtingen. 

De tekst in zijn gesprokenheid is het startpunt, 

maar er is ruimte voor eigen cultuur, leven en 

omstandigheden. De lezer/hoorder neemt de 

eigen situatie en ervaringen mee. De tekst wordt 

vriend en bondgenoot. De historische context 

van de tekst kan vervangen worden door die 

van de huidige lezer-hoorder. 

Teksten zijn er om voortdurend weer 

te worden gehoord en zijn in staat om 

nieuwe situaties opnieuw te belichten die de 

oorspronkelijke auteur niet had voorzien. 

Daarom kunnen dezelfde vragen later ook 

weer andere antwoorden oproepen en andere 

antwoorden van anderen oproepen. De tekst 

blijft een open einde houden.

In het ritme groeit 
langzaam het verstaan 

van de tekst

l

< ‘De oude koning’, Emil Nolde, aquarel. Foto: René Rosmolen

Handelingen_2_2012.indd   67 22-05-12   12:38



Literatuur
Carter, W. (2000). Matthew and the Margins: A Socio-

political and religious Reading. Sheffield: Sheffield 
Academic Press.

Dam, G.P. van (2004). Meditatief bijbellezen als een fase in 
de preekvoorbereiding, In: Postille 56, 2004-2005 (7-25). 
Zoetermeer: Boekencentrum.

Dingemans, G.D.J. (1991). Als hoorder onder hoorders. 
Hermeneutische Homiletiek. Kampen: Kok.

Douma, J. (2000). Veni Creator Spiritus. De meditatie en het 
preekproces. Kampen: Kok.

Douma, J. (2008). Hoe spiritueel zijn onze preken? De lectio 
divina als bron voor een spirituele homiletiek. http://
www.josdouma.nl/etfhomiletiek/Jos%20Douma%20
-20Hoe%20spiritueel%20zijn%20onze%20preken.pdf

Jagersma, H. (2007). De onbekende rijkdom van de Bijbel. 
Vught: Skandalon.

Laan, J.H. van der (1989). Hoe maakt men een preek? 
In: Postille 41, 1989-1990 (7-18). Zoetermeer: 
Boekencentrum.

Long, T.G. (2007). Taking the listeners seriously in Biblical 
Interpretation. In: M.P. Knowles (ed.). The folly of 
preaching: Models and Methods (73-85). Grand Rapids: 
Eerdmans, Michigan.

Meulen, H. van der (2008). Focus en functie; meditatie. In: 
H. van der Meulen (red.) Als een leerling leren preken: 
Preekvoorbereiding stapsgewijs (80-89). Zoetermeer: 
Boekencentrum.

Oskam, P. & Geel, R. (1999). Concreet en beeldend preken. 
Bussum: Coutinho. 

Protestantse Kerk in Nederland. Basisinstrumenten. 
Werkmap voor predikanten. http://www.pkn.nl/
predikanten/site/uploadedDocs/Map2010herz01.pdf.

Roukema, R. (2001). Het gebruik en de uitleg van de Bijbel 
in de eerste eeuwen van het christendom. In: E. Eynikel, 
E. Noort, T. Baarda & A. Denaux (red.). Internationaal 
Commentaar op de Bijbel I (96-112). Kampen: Kok.

Snoek, H. (2010). Een huis om in te wonen: Uitleg en 
interpretatie van de Bijbel. Kampen: Kok.

Toit, A.B. du (1980). Algemene inleiding tot die evangelies. 
In: A.B. du Toit (red.). Die Sinoptiese Evangelies en 
Handelinge. Inleiding en Teologie, Handleiding by die 
Nuwe Testament IV (1-30). Pretoria: HGKB.

Tov, E. (2010). Welke tekst kiest men als basis voor de 
vertaling van de Hebreeuwse Bijbel? Met andere woorden 
10 nr. 1 (41-49).

Vorster, W.S. (1981). Wat is ’n Evangelie? Die plek van die 
tekssoort evangelie in die literatuurgeskiedenis. Pretoria: 
NGKB. 

Waaijman, K. (2003). Mystieke ervaring en mystieke weg. 
In: J. Bears, G. Brinkman, A. Jelsma & O. Steggink (red.). 

Encyclopedie van de mystiek: Fundamenten, tradities, 
perspectieven (63-64). Kampen: Kok.

Waaijman, K. (2004). Tegendraads lezen. De Schrift vanuit 
joods perspectief. Kampen: Kok.

Zwart, I. de (2008). De eerste lezing. In: H. van der Meulen 
(red.). Als een leerling leren preken. Preekvoorbereiding 
stapsgewijs. (50-59). Zoetermeer: Boekencentrum.

Evert-Jan (dr. E.) Vledder is predikant van de Hervormde 
Gemeente Immanuel-West te Rotterdam. 

	 ejvledder@planet.nl

6 8

Handelingen_2_2012.indd   68 22-05-12   12:38


