Handelingen_2_2012.indd 58 @ 220512 12:38




BT [ [

ERVARING | EVERT-JAN VLEDDER

H EEms

Al horend bijbellezen

Wekelijks sta ik als predikant voor dezelfde uitdaging: om na in-
tensief lezen van de bijbelteksten te komen tot een preek. Ik neem
daarvoor de tijd. Toch gaat het mij niet anders dan menig ander: de
tijd is kostbaar, de materie ‘hoekig’ en pasklare antwoorden zijn niet
voorhanden. Teksten zijn er om voortdurend gehoord te worden, en
als eerste sta ik aan de kant van de hoorders. Een luisteroefening.

oe kom ik in vrij korte tijd tot de

kern van een tekst en hoe vertaal ik

de bijbeltekst in de kostbare tijd op
een verantwoorde manier naar mijn hoorders,
de gemeente? Ik sta aan de kant van mijn
hoorders, uitgaande van de brede consensus dat
een voorganger, in Gijs Dingemans’ woorden,
‘de eerste hoorder onder hoorders’is (1991, 14).
De voorganger is primus inter pares en hoort
de Schriften als mens, als gelovige, als zondaar
en zoeker. Dat alles echter als éérste hoorder,
als ‘professional’ (zie ook Van der Laan 1989, 9;
Oskam & Geel 1999, 29; Van Dam 2004, 12).

De hoorder serieus nemen lijkt evident,

maar ik krijg de indruk dat de persoon van
de predikant als hoorder ‘erbij gehaald moet
worden’ Nemen wij echter de uitgangspunten
van Kees Waaijman (2004) serieus, dan kom ik
als hoorder nog dichter bij mijn gehoor en de
tekst, omdat de bijbelteksten er naar hun aard
zijn om gehoord te worden. Waaijman gebruikt

< ‘Religie nu, Eddy Seesing. Foto: René Rosmolen

HANDELINGEN 2012 | 2

Handelingen_2_2012.indd 59

het begrip ‘lezen’. Hij bedoelt daarmee: ‘het
hele hermeneutische proces: tekstopvatting,
lezing, interpretatie, verstaan, toe-eigening

en doorwerking’ (2004, 9). Ik gebruik echter
‘horen’, omdat het dichter bij het principe ligt
dat bijbelteksten aanvankelijk eerst hardop
voorgelezen werden, en in dit voorlezen en
horen er iets merkwaardigs gebeurt: daarin
klinkt iets van Gods stem door (zie ook Snoek
2010, 93).

Lezen en luisteren
De schrijvers van de Bijbel waren dichters en
kunstenaars, die taal, beelden en metaforen
kozen om te overtuigen, zegt Thomas G. Long.
Ze waren ‘predikers’ die geloof en inzicht bij
de hoorders wilden genereren. ‘Ze namen hun
hoorders serieus, en bijbelse interpretatie die de
hedendaagse hoorder serieus neemt, kijkt naar
de patronen die zij in de tekst hebben geweven’
(2007, 78).

In Basisinstrumenten, een werkmap bij de
werkbegeleiding van predikanten, staan de >

59

22-05-12 12:38‘ ‘



BT [ [

volgende vragen ter overweging bij de tekst

in het proces van voorbereiding (22): ‘Wat
hoor ik hierin? Heb ik vragen, herkenningen,
aarzelingen? Wat maakt dit bij mij los? Voel ik
me aangesproken, uitgedaagd, opgeroepen tot
consequenties?’ (zie ook Dingemans 1991, 187;
Oskam & Geel 1999, 28; Van Dam 2004, 14; De
Zwart 2008, 59).

Henk van der Meulen (2008, 85) vraagt zich
af wanneer de meditatie in de voorbereiding
plaatsvindt. Aan het begin, zeg ik dan, als
‘meditatie’ in engere zin. Dat is niet zo
uitgebreid als Jos Douma (2000, 124, 235-
250), die een bredere methode van meditatie
in de preekvoorbereiding heeft uitgewerkt. Tk

Ik ga uit
van het feit
dat God wil ‘spreken’

ga uit van het feit dat God wil ‘spreken’. Dat
vindt al plaats in het hardop lezen via de lectio
en meditatio, en daarvoor wacht ik niet tot de
oratio en contemplatio, dus beperkt aansluitend
bij de lectio divina (Douma 2008, 4). Het
hardop lezen als gehoorde tekst is uitgangspunt
van Dingemans (1991, 187), Van der Laan
(1989, 13) en De Zwart (2008, 51). Behalve

dat men zo het dichtst bij de hoorder komt,
werken zij echter niet verder uit waarom. Het
meditatief element komt vooral in het hardop
lezen van de tekst, zegt Van Dam. Aan Douma
ontleent hij het inzicht dat ‘meditatie’ komt via
de Latijnse vertaling meditatio van het Griekse
melete, dat in de Septuaginta de vertaling is van
het Hebreeuwse hgd. ‘Hgd is het steeds weer
halfluid lezen van het Woord van God (Jozua
1:8 en Psalm 1:2)’ (2004, 17).

‘ ‘ Handelingen_2_2012.indd 60

H EEms

Met Waaijman werk ik in dit artikel deze
noodzaak verder uit. De algemene associatieve
vragen in de meditatie perk ik echter in omdat
ze te algemeen zijn en te weinig met de soort
tekst rekening houden. Bij de eerste lezing (zie
De Zwart 2008, 57-59, voor vijf voorbeelden
van eerste lezingen) bied ik gerichte associatieve
vragen waardoor ik én de voorbereiding
persoonlijk maak én het genre van de tekst
serieus neem. De soort tekst speelt een grote rol
bij hoe ik de tekst voor het eerst hoor.

De inzichten van Kees Waaijman vat ik sa-
men; hij heeft ze weer ontleend aan de herme-
neutiek van de joodse geleerden Martin Buber,
Franz Rosenzweig en Emmanuel Levinas. Deze
inzichten onderbouwen een aantal vragen die
mij gericht toegang bieden tot de bijbelteksten.
Waaijman spreekt over de Tenach, maar zijn
inzichten zijn ook op het Nieuwe Testament
van toepassing. Aan de hand van een voorbeeld
uit het Matteiis-evangelie (hoofdstuk 18:21-35)
illustreer ik mijn methode van eerste lezing.

Spreken en horen

Het uitgangspunt van Waaijman is dat de
Schrift pas tot leven komt wanneer zij hardop
wordt gelezen. Dit hardop lezen is altijd ook
tegelijk horen. ‘In het lezend horen ontvouwen
zich de tekst en de zin van de Schrift én wordt
de Stem gehoord die daarin spreekt’ (2004,
11). Overeenstemmend met de joodse traditie
gaat Waaijman ervan uit dat de tekst zoals

wij die hebben, zorgvuldig is overgeleverd

en dat het niet mogelijk is om tot een
zogeheten oorspronkelijke tekst te komen. De
overgeleverde tekst staat voorop. De tekst is
met zo een grote zorgvuldigheid overgeleverd,

22-05-12 12:38‘ ‘



BT [ [

dat vergissingen vrijwel uitgesloten zijn,
aldus Rosenzweig en Buber. Zij kunnen zich
nauwelijks voorstellen dat onze kennis van
het Hebreeuws dat van de oorspronkelijke
schrijvers en hoorders kan overtreffen. Ze
kiezen bewust de masoretische tekst (zie
Waaijman 2004, 13; zie ook Emanuel Tov 2010,
47) die vraagtekens zet bij het vermogen om te
komen tot een ‘oorspronkelijke’ tekst.

Anders dan de moderne bijbeluitlegger
die zich omringt met woordenboeken en
commentaren, bevindt een joodse uitlegger van
de Schrift zich in een andere wereld. Hij wil de

Ook het Nieuwe Testament
heeft het karakter
van ‘aanspraak’

Schrift van buiten leren kennen. Het geheel van
de Schrift wordt hem eigen. Het reciteren van
de Thora vormt de kern van zijn vroomheid.
De letterlijke gestalte van de Thora komt tot
leven in haar gesprokenheid. De bijbeltekst
wordt opgevat als gesproken tekst. Veelzeggend
is het volgende citaat:

‘De essentie is dat de uitgesproken tekst in het
reciteren gehoord wordt. Buber noemt dat de
Horleser: terwijl de tekst wordt gezegd, wordt
hij gehoord in de adempauzes tussen het
zeggen. In dit reciterend luisteren openbaart
de Schift haar betekenis. De Schrift drukt
haar zin onmiddellijk uit in de zinnelijkheid
van de tekstvoltrekking. De Schrift is een rite:
de rituele voltrekking is haar openbaring.

Er is geen scheiding tussen inhoud en vorm’
(Waaijman 2004, 15).

HANDELINGEN 2012 | 2

‘ ‘ Handelingen_2_2012.indd 61

H EEms

De tekstconstitutie gebeurt in het zeggen: de
tekst tekent zich af in het oor van de spreker, die
hoort wat hij zegt. Waaijman citeert Levinas:

‘De profetische dimensie van de Schrift
en van de taal in het algemeen bestaat
erin dat de spreker in zijn spreken wordt
aangesproken: ‘alsof ik niet als enig sprak
toen ik sprak’ Horen-in-het-spreken is de
spiritualiteit van de tekst’ (2004, 15-16).

De tekst wordt geconstitueerd in het horen-
zeggen. Dat het in feite een gesproken woord is,
vormt het wezen van de Schift. De Bijbel komt
voort uit een levende voordracht en is ook
daartoe bestemd. Voor Buber dient het feit dat
de Bijbel tot Schrift is geworden, slechts om zo
zijn vorm als gesproken voordracht te houden
(Waaijman 2004, 43).

Deze inzichten hebben voor mij implicaties
voor de voorbereiding om te komen tot
een preek. Dat begint bij het rustig en
geconcentreerd voor mezelf de tekst hardop te
lezen. In het ritme, in de natuurlijke ademtocht
van één tot maximaal dertig woorden, in de
herhalingen groeit langzaam het verstaan van
de tekst. Waaijman vat het mooi samen:

‘Alleen de adembhaling zelf voert ‘tot een ge-
leding in eenheden (kola) die tegelijk adem-
eenheden en betekeniseenheden zijn (...)
Men moet daarbij wel in het oog houden,
dat in het gebied van het zuiver mondelinge
karakter, waarover wij hier spreken, adem-
halen en betekenispauzes hetzelfde moment
zijn’ (...) Terwijl het oog een kolon ziet en de
adem een kolon omspant, vormt de adem-

22-05-12 12:38‘ ‘



BT [ [

pauze nd het kolon het eigenlijke beteke-
nismoment. Het verstaan vindt plaats in de
pauze. Hier wordt de lezer tot hoorder, door
Buber de ‘opmerkzame hoorlezer’ genoemd.
Terwijl de ooglezer bepaald wordt door ‘het
lezend vooruitsnellende oog’, wordt de hoor-
lezer bepaald door ‘het horend volgende oor’.
Is de betekenisrijke adempauze eenmaal toe-
geéigend, dan vervult zij gaandeweg ook de
lezer tijdens het lezen zelf: ‘Hij leest hardop
wat er staat, hij hoort het woord dat hij
spreekt en het komt op hem toe’ (2004, 44).

Gesitueerdheid
Buber stelt dat alle teksten altijd in een bepaalde
situatie zijn gesproken: ‘Het bijbelse woord
is (...) niet los te maken van de situaties van
zijn gesprokenheid, anders verliest het zijn
concreetheid, zijn lijflijkheid’ (Waaijman 2004,
47). De gesitueerdheid van de tekst illustreert
Buber aan de hand van vier voorbeelden, die
parallel lopen met de vier-genre-indeling
van Rosenzweig: casuistiek (gebod), retoriek
(profetie), epiek (geschiedenis) en lyriek
(psalmen) (Waaijman 2004, 48).

Deze gesitueerdheid helpt mij de juiste
to the point-vragen te stellen die mij bij de
voorbereidingen helpen tot de kern(en) door
te dringen. Deze vragen perken het associatief
lezen enigszins in om recht te doen aan het
genre van de tekst. Het voordeel van het
rekening houden met de verschillende genres
is dat de juiste vragen kunnen worden gesteld
en dat vragen die niet verband houden met het
betreffende genre kunnen worden vermeden
(zie ook Snoek 2010, 232).

‘ ‘ Handelingen_2_2012.indd 62

H EEms

Gebod

Het gebod is geen abstracte uitspraak, geen
a-historisch maxime; ook geen sententie,

maar een aanspraak, die iedere tijd opnieuw
hoorders treft die zich er concreet mee inlaten.
Het is niet vrijblijvend, het is horen tegenover
geinteresseerd lezen. ‘Het gesitueerde gebod dat
gesproken wordt als aanspraak in de tweede
persoon tot déze generatie, wordt geh6érd door
mensen van vlees en bloed’ (Waaijman 2004,
49).

« Twee vragen stel ik daarom aan de tekst van het
gebod:
Waartoe spreekt de tekst mij aan?
Wat hoor ik in dit gebod?

Profetie

‘De profetie spreekt mensen aan op een bepaald
uur, in een bepaalde situatie. De werking van
deze aanspraak is athankelijk van de beslissing
die de aangesprokenen nemen’ (Waaijman
2004, 49). Een profetie heeft de opdracht te
spreken tot mensen die zich in een historische
situatie bevinden. Het moet komen tot een
bepaalde beslissing. Dit beslissingsmoment is
niet aan tijd gebonden; het moet telkens weer
opnieuw genomen worden in andere situaties.
‘Het profetisch spreken-horen bevat drie
situatiemomenten: de concrete historische
situatie; de gesitueerdheid van het woord

in het beslissende horen van mensen en de
eeuwige gelding van het profetenwoord in

het onvergankelijke ogenblik, waarop men
ademhaalt en besluit al dan niet in te gaan op
het woord’ (Waaijman 2004, 50).

22-05-12 12:38‘ ‘



BT [ [

* De volgende vragen stel ik aan een tekst van
profetische aard:
Waartoe roept de tekst op?
Welke keuzes moet ik maken?
Ga ik in op deze oproep/opdracht? Waarom wel
of misschien ook niet?

Geschiedenissen

De bijbelse ‘geschiedenissen’ (verhalen, EJV)
bewaren de levende stem van de verteller.

In hun gesprokenheid evoceren zij, leggen

zij verbindingen, wijzen en waarschuwen

zij. De meeste bijbelverhalen zijn gesproken
vertellingen waarin de stem van de verteller

te horen is. Deze vertellingen vervullen vier
functies: ‘(1) de verteller roept de hoorders

op tot een bepaalde houding of een bepaald
gedrag; (2) de verteller legt relaties tussen de
verschillende generaties en perioden;

(3) de verteller haalt bepaalde gestalten als
voorbeeld naar voren en houdt deze als wijzend
voorbeeld aan de hoorders voor;

(4) de verteller waarschuwt de hoorders voor
gevaren en dwaalwegen’ (Waaijman 2004, 50).
Er bestaat dus een bepaalde dialogiek tussen de
levende stem van de verteller en de oren van de
hoorders.

* De vragen die ik stel aan een tekst van
vertellende aard zijn:
Tot welke houding of gedrag roept de tekst mij
op?
Welke relaties bestaan er in de tekst? Oftewel:
welke verbanden zijn er met andere teksten,
verhalen of thema’s?

HANDELINGEN 2012 | 2

‘ ‘ Handelingen_2_2012.indd 63

Welke voorbeelden/identificaties biedt de tekst?
Waartegen waarschuwt de tekst?

Psalmen

‘De Psalmen worden gedragen door de geleefde
onmiddellijkheid van een ik dat zijn nood
uitschreeuwt of van dankbaarheid jubelt.
Onmiddelijkheid betekent een mystieke
ervaring waarin het meest wezenlijke en het
meest centrale in het zelf wordt geraakt. Deze
inwerking gebeurt on-middel-lijk: er zit niets
tussen; er komt geen “middel” of “beeld” aan

te pas’ (Waaijman 2003, 64). De Psalmen zijn
de taal van mensen die persoonlijk spreken, in
de eerste persoon enkelvoud’ (Waaijman 2004,
52). Liturgische gedichten of liturgische litanie,
de ondertoon blijft vaak een persoonlijke

leefsituatie: uiterste nood, vreugde of
dankbaarheid.

* De vragen die ik uit psalmteksten opmaak zijn:
Wat is de grondtoon van de tekst?
Kan ik met de ik-persoon in de tekst meeleven?
Waarmee precies?
Wat zegt de tekst mij persoonlijk?

Met Waaijman stel ik dat Bubers uitgangs-
punten zijn, dat het woord in zijn gesproken-
heid in bepaalde situaties is gesproken en men
mag de situaties van zijn gesprokenheid niet
scheiden. Waaijman zegt hiervan: ‘Als we door
de vier genrevoorbeelden heenkijken, weten
we beter welke ‘situaties’ in het gesproken
woord geincarneerd zijn. Bij het woord in zijn
gesprokenheid gaat het om (1) een aanspraak,
een woord, een oproep, een waarschuwing, een

noodkreet, een jubelzang; >

63

22-05-12 12:38‘ ‘



BT [ [

(2) geuit door mensen in de eerste persoon,
daartoe gevolmachtigd, in het hart van de
gemeenschap, in de onmiddellijkheid van het
roepen; (3) gesproken tot mensen van vlees en
bloed, een jij, een volk, een groep, een geslacht;
(4) in een bepaalde historische situatie, op een
bepaald uur, in een keuzemoment; (5) gehoord
als aanspraak, niet vrijblijvend, met het oog
op een beslissing als oriéntatie. Op de kortste
formule teruggebracht: de gesitueerdheid van
het gesproken woord is het gesprek; de dialoog
tussen mens en mens’ (2004, 52).

Toepassing
In de christelijke traditie is het Nieuwe
Testament in de loop der eeuwen, samen met
het Eerste Testament, deel geworden van de
Bijbel. Alleen al daarom zijn de principes van
Buber via Waaijman ook van toepassing op het
Nieuwe Testament. Ook het Nieuwe Testament
heeft het karakter van ‘aanspraak’. De Bijbel
is in de christelijke traditie als geheel bron
van leven geworden die bepalend is voor het
(geloofs)leven. Het is God die aanspreekt. Deze
‘aanspraak’ van het Eerste Testament heeft zich
in onze christelijke traditie juist verbreed in de
persoon van Jezus Christus. Het Eerste en het
Nieuwe Testament vormen in de christelijke
traditie een eenheid die niet kan worden
verbroken (zie Jagersma 2007, 17).

Naast de eenheid in de twee testamenten
wijst Riemer Roukema (2001, 97-98) erop
dat vele christenen aan het begin niet konden
lezen en aangewezen waren op de voorlezing
van de Bijbel. Eerst uit de Tenach, en later
werden de vroegchristelijke geschriften hieraan
toegevoegd. Men las, ook wanneer men dit voor

64

‘ ‘ Handelingen_2_2012.indd 64

H EEms

zichzelf deed, doorgaans hardop; lezen in stilte
was ongebruikelijk. Dit bevestigt dat ook in de
christelijke traditie de Bijbel er was om gehoord
te worden.

Ik geef hieronder een tekstgedeelte met
uitwerking als voorbeeld. Ik beperk me daarbij
tot één genre uit het Nieuwe Testament: de
evangelién die vaak op de oecumenische
leesrooster staan. De brieven en de apocalyptiek
vergen aparte aandacht.

Voorbeeld: Matteiis 18:21-35, de
gelijkenis over vergeving

Vanwege de vertellende aard van de evangelién
zou ik ze willen situeren onder wat Buber de
‘geschiedenissen’ noemt (zie Vorster 1981, 22;
Du Toit 1980). Dit verhaal lees ik eerst hardop
voor mezelf. Anders dan Dingemans (1991,
188) die voorstelt om dezelfde tekst die in de
gemeente gelezen wordt te gebruiken, doe ik het
aan de hand van een concordante vertaling: de

Tussen de stem ‘in’ de tekst
en de lezer als ‘hoorder’
ontstaat een persoonlijk gesprek

Naardense Bijbel. Uiteraard is het beter om het
in eerste instantie in het Hebreeuws of Grieks te
doen. Maar het vioeiend lezen en verstaan van
de grondtalen is alleen voor een selecte groep
weggelegd. Omdat vorm en inhoud naar de
inzichten van Buber niet van elkaar te scheiden
zijn, moet toch in het eerste lezen iets van de
eerste vorm doorklinken. De vertaler van de
Naardense Bijbel, Pieter Oussoren, sluit tevens
aan bij de traditie van Rosenzweig en Buber.
‘Wat onthoud ik? is de vraag die ik mij stel,
samen met de onderstaande vragen. Daarbij

22-05-12 12:38‘ ‘



A EEEE ® . EEEs

geef ik enkele grepen weer uit een preek 20). Als die ene broeder of zuster een tollenaar
gehouden op 11 september 2011. of zondaar is, temeer is die te vergeven. Waar
het in hoofdstuk 18:14-20 nog enigszins om
Tot welke houding Of gedmg roept de het witsluiten van de zondaar gaat, neemt deze
tekst mij op? gelijkenis het thema verder mee: hoe ver gaat
Petrus vraagt: ‘Hoeveel keer moet ik mijn het insluiten?
broeder vergeven? Toevallig stond deze lezing
op zondag 11 september op het leesrooster, Welke voorbeelden stelt de tekst?
precies tien jaar na de aanslagen van ‘elf Inzichten uit de exegese (zie Carter 2000,
september’. Dat zette deze vraag direct op 70-374) spelen mee, maar worden ingeperkt
scherp! Tot vergevingsgezindheid roept de door deze vraag. De koning scheldt de schuld
tekst op: ‘zeventig keer zeven keer. Punt is niet van zijn dienaar kwijt, hetgeen de dienaar
precies hoeveel keer, want de koning in deze vervolgens zelf niet doet. Daardoor zet de
gelijkenis vergeeft maar één keer. Vergeving is dienaar de koning in zijn hemd. Een koning
daarom iets dat niet in termen van berekening kan het zich permitteren om bewogen te zijn,
of getallen om te zetten is: vergeving gaat om maar kan zich in het politieke krachtenveld
vele malen meer dan wat voorgeschreven is of niet in z’'n hemd laten zetten. Ook de koning
berekend kan worden. Tienduizend talenten berekent zijn kansen; de dienaar is mogelijk
@ (dat wat de koning kwijtscheldt) is een niet te een hoge ambtenaar, en die wil hij niet kwijt. @
overzien groot bedrag. Het is politiek opportuun om een ingewerkte
dienaar zo lang mogelijk in dienst te houden.
Welke relaties bestaan er in de tekst? De dienaar laat echter dat zien wat aanvankelijk
Oftewel: welke verbanden zijn er met van een koning wordt verwacht: daadkracht.
andere teksten, verhalen Of thema’s? Dat de dienaar een voorbeeld is van wat
Mijn ervaring speelt mee. Wat weet ik en vergeving niet is, is evident. Dat geldt ook voor
onthoud ik van vorige lezingen en teksten? de koning: vergeven is niet te berekenen in
Deze gelijkenis doet denken aan de bede economische of politieke termen. Als de koning
van het Onze Vader: ‘en vergeef ons onze (God?) zich dan vervolgens wel gewelddadig
schulden, gelijk ook wij vergeven onze opstelt (zo klinkt het in onze oren), is dat
schuldenaren’ (Mat. 6:12, NBG ’51). Elders, in om te zeggen: als men dan toch geen ander
Mattetis 6:1-4, gaat het om het geven zonder manier kent om het te begrijpen, dan met een
bijbedoelingen. Zou vergeven dan niet ook negatief voorbeeld — waar mensen anderen
zonder bijbedoelingen zijn, vergeven om het niet vergeven, handelt de koning alsof hij een
vergeven, buiten de sfeer van ‘voor wat hoort gewelddadige heerser is. ‘Z6 zal ook uw hemelse
wat’? Ook klinkt het voorafgaande deel door: Vader doen als ge niet van harte een ieder
het voorkomen van het feit dat een broeder aan zijn broeder vergeving schenkt!” (18:35,
of zuster buiten de gemeenschap valt (18:14- Naardense Bijbel). Niet om het geweld is het >
HANDELINGEN 2012 | 2 65

‘ ‘ Handelingen_2_2012.indd 65 @ 22.05-12 12:38‘ ‘



s

Handelingen_2_2012.indd 66 - 22.05-12 12:38




God te doen, maar om de vergeving; het van
harte vergeven. Daarin ligt het verrassende van
deze gelijkenis: de oproep (zie eerste vraag) om
de naaste medemens die heeft gezondigd van
harte te vergeven.

Waartegen waarschuwt de tekst?

Tegen harteloosheid, waakzucht, eigen rechter
spelen, vergeldingsdrang. Tien jaar na ‘elf
september’ is dat even actueel. We kunnen
andere mensen niet op voorhand beoordelen of
veroordelen. Een moslim is niet op voorhand
vanwege deze aanslagen een terrorist. In de
preek heb ik dit echter niet verder uitgewerkt.

Als thema voor de preek over dit gedeelte heb ik
geformuleerd: ‘Een broeder of zuster vergeven?’
In het gebruik van ‘broeder/zuster’ komt
vergeving echt dichtbij. ‘Elf september’ zou men
nog weg kunnen zetten als heel ver weg in New
York, de ‘broeder’ is echter het dichtst bij het
hart. Het vraagteken suggereert dat ik ook niet
te moralistisch durf te zijn. Als het onverhoopt
niet lukt te vergeven omdat het onrecht zo
gigantisch groot is of dat men er (nog) niet

aan toe kan zijn, is het niet de bedoeling om
schuldgevoelens aan te praten. Een slachtoffer
mag niet tot ‘dader’ worden als het niet lukt te
vergeven. Als men het groeien naar vergeven
overgeeft aan de tijd die heelt, haalt men het al
uit de sfeer van het berekenbare.

Een open einde
Door de gestelde vragen uit de gesitueerdheid
van de tekst, probeer ik de hoorder en de tekst

< ‘De oude koning, Emil Nolde, aquarel. Foto: René Rosmolen

HANDELINGEN 2012 | 2

Handelingen_2_2012.indd 67

serieus te nemen. Een tekst is vanwege haar
wezen een gesproken woord, zo ontkomt men
er niet aan dat het een persoonlijk gesprek met
de tekst wordt: een gesprek tussen mens en
mens, tussen de stem ‘in’ de tekst en de lezer als
‘hoorder’. Dat maakt het horen van de tekst tot
méér dan een wetenschappelijke exercitie. Het is
de vrijblijvendheid voorbij. Hoe breng ik mijn
opgedane inzichten uit het horen in verband
met mijn eigen geloof en levensvragen? Het
lezen/horen van de tekst is meer een evocatieve
dan een descriptieve aangelegenheid. De
hoorder hoort de tekst als deel van een nieuw
publiek, met eigen vragen en verwachtingen.
De tekst in zijn gesprokenheid is het startpunt,
maar er is ruimte voor eigen cultuur, leven en

In het ritme groeit
langzaam het verstaan
van de tekst

omstandigheden. De lezer/hoorder neemt de
eigen situatie en ervaringen mee. De tekst wordt
vriend en bondgenoot. De historische context
van de tekst kan vervangen worden door die
van de huidige lezer-hoorder.

Teksten zijn er om voortdurend weer
te worden gehoord en zijn in staat om
nieuwe situaties opnieuw te belichten die de
oorspronkelijke auteur niet had voorzien.
Daarom kunnen dezelfde vragen later ook
weer andere antwoorden oproepen en andere
antwoorden van anderen oproepen. De tekst
blijft een open einde houden. <

67

22-05-12 12:38‘ ‘



BT [ [

Literatuur

Carter, W. (2000). Matthew and the Margins: A Socio-
political and religious Reading. Sheffield: Sheffield
Academic Press.

Dam, G.P. van (2004). Meditatief bijbellezen als een fase in
de preekvoorbereiding, In: Postille 56, 2004-2005 (7-25).
Zoetermeer: Boekencentrum.

Dingemans, G.D.J. (1991). Als hoorder onder hoorders.
Hermeneutische Homiletiek. Kampen: Kok.

Douma, J. (2000). Veni Creator Spiritus. De meditatie en het
preekproces. Kampen: Kok.

Douma, J. (2008). Hoe spiritueel zijn onze preken? De lectio
divina als bron voor een spirituele homiletiek. http://
www.josdouma.nl/etthomiletiek/Jos%20Douma%20
-20Hoe%20spiritueel %20zijn%200nze%20preken.pdf

Jagersma, H. (2007). De onbekende rijkdom van de Bijbel.
Vught: Skandalon.

Laan, J.H. van der (1989). Hoe maakt men een preek?

In: Postille 41, 1989-1990 (7-18). Zoetermeer:
Boekencentrum.

Long, T.G. (2007). Taking the listeners seriously in Biblical
Interpretation. In: M.P. Knowles (ed.). The folly of
preaching: Models and Methods (73-85). Grand Rapids:
Eerdmans, Michigan.

Meulen, H. van der (2008). Focus en functie; meditatie. In:
H. van der Meulen (red.) Als een leerling leren preken:
Preekvoorbereiding stapsgewijs (80-89). Zoetermeer:
Boekencentrum.

Oskam, P. & Geel, R. (1999). Concreet en beeldend preken.
Bussum: Coutinho.

Protestantse Kerk in Nederland. Basisinstrumenten.
Werkmap voor predikanten. http://www.pkn.nl/
predikanten/site/uploadedDocs/Map2010herz01.pdf.

Roukema, R. (2001). Het gebruik en de uitleg van de Bijbel
in de eerste eeuwen van het christendom. In: E. Eynikel,
E. Noort, T. Baarda & A. Denaux (red.). Internationaal
Commentaar op de Bijbel I (96-112). Kampen: Kok.

Snoek, H. (2010). Een huis om in te wonen: Uitleg en
interpretatie van de Bijbel. Kampen: Kok.

Toit, A.B. du (1980). Algemene inleiding tot die evangelies.
In: A.B. du Toit (red.). Die Sinoptiese Evangelies en
Handelinge. Inleiding en Teologie, Handleiding by die
Nuwe Testament IV (1-30). Pretoria: HGKB.

Tov, E. (2010). Welke tekst kiest men als basis voor de
vertaling van de Hebreeuwse Bijbel? Met andere woorden
10 nr. 1 (41-49).

Vorster, W.S. (1981). Wat is 'n Evangelie? Die plek van die
tekssoort evangelie in die literatuurgeskiedenis. Pretoria:
NGKB.

Waaijman, K. (2003). Mystieke ervaring en mystieke weg.
In: J. Bears, G. Brinkman, A. Jelsma & O. Steggink (red.).

68

Handelingen_2_2012.indd 68

Encyclopedie van de mystiek: Fundamenten, tradities,
perspectieven (63-64). Kampen: Kok.

Waaijman, K. (2004). Tegendraads lezen. De Schrift vanuit
joods perspectief. Kampen: Kok.

Zwart, 1. de (2008). De eerste lezing. In: H. van der Meulen
(red.). Als een leerling leren preken. Preekvoorbereiding
stapsgewijs. (50-59). Zoetermeer: Boekencentrum.

Evert-Jan (dr. E.) Vledder is predikant van de Hervormde
Gemeente Immanuel-West te Rotterdam.
ejvledder@planet.nl

22-05-12 12:38‘ ‘



