il
22-05-12 12:38 ‘



2=

't;:. i

r

il
]

BT [ [

ONDERZOEK |

®

H EEms

MARINA RIEMSLAGH

Recht op het doel af

Gespreksdoelstellingen van pastores

Marina Riemslagh deed de afgelopen jaren onderzoek naar de ethiek
van het pastorale gespreksproces. Met het oog daarop hebben de
pastores die aan het onderzoek deelnamen de doelstellingen die ze
in pastorale gesprekken nastreven verduidelijkt. Het vooropgestelde
doel markeert immers de middelen — de gespreksinterventies — die
aangewend worden om dat doel te bereiken. In dit artikel schetst

de auteur de doelstellingen voor pastorale gesprekken die pastores

hanteren.

Inleiding
n het kader van mijn onderzoek naar de
ethiek van het pastorale gespreksproces
ben ik noodzakelijkerwijze geinteresseerd
geraakt in de verschillende doelstellingen die
pastores in het pastoraat, en meer specifiek
in pastorale gesprekken nastreven. Eerder
had prof. Van der Ven zowel kwantitatief als
kwalitatief onderzoek gedaan naar de inhoud
van het pastorale gesprek (Van der Ven 1993;
1994). Zijn onderzoek naar het gespreksproces
had indertijd niet tot relevante resultaten geleid,
omdat er geen criteria zijn, geen duidelijke
doelstellingen waaraan pastorale gesprekken
getoetst kunnen worden (gesprek met Van der
Ven). Een heldere doelstelling is niet alleen

< ‘Tk ben de wijnstok), muurschildering Gijs Frieling.

Foto: René Rosmolen

HANDELINGEN 2012 | 2

Handelingen_2_2012.indd 33

nodig om pastorale gesprekken te onderzoeken,
ze helpt de pastor de pastorale focus helder te
houden en in die zin vergroot het de kans op
een kwalitatief gesprek. Vandaar ook dat er
gedurende KPV-trainingen aan gewerkt wordt,
impliciete doelstellingen te expliciteren.

De focus van het onderzoek naar het
gespreksproces is uitdrukkelijk relationeel-
ethisch (Boszormenyi-Nagy & Krasner 1994;
Meulink-Korf & Van Rhijn 2002). Wat fair is
gedurende pastorale gesprekken wordt zowel
bepaald door de correcte wijze waarop de
pastor de gesprekspartner als persoon-in-relatie
benadert, als door het optimaal realiseren van
de pastorale relatie. Dit houdt enerzijds in dat
pastores gesprekspartners niet mogen schaden,
en anderzijds dat ze hun werk, hun taak doen.

Het eerste criterium ‘geen schade berokkenen’
overstijgt deels de verschillende religieuze >

33

22-05-12 12:38‘ ‘



BT [ [

denominaties. Ongeacht of pastores behoren
bij een meer orthodoxe dan wel liberale kerk,
zij moeten zich correct gedragen. Voor dit
eerste criterium vertrek ik van de filosofische
basis van relationele ethiek. Boszormenyi-Nagy
baseert zichzelf op Buber, en Meulink-Korf en
Van Rhijn zien Levinas als belangrijke denker
om de moeilijk grijpbare relationele ethiek in
kaart te brengen.

Voorwaarden voor het tweede criterium, ‘hun
taak doen’, hangen samen met de doelstellingen
die worden gedragen door de beroepsgroep. De
taak van pastores, wat hun werk inhoudt, moet
immers helder afgelijnd worden. Houdt een
pastor een pastoraal gesprek of doet hij/zij een
babbel? Doet hij/zij effectief aan pastoraat of
houdt hij/zij een quasi therapeutisch gesprek?
Het maakt verschil: aan gesprekspartners — en
ook aan hun werkgever — zijn pastores immers
verschuldigd te doen wat bij hun taak hoort.
Voor dit criterium bepalen pastores zelf wat ze
als doelstelling aanhouden. In dit artikel beperk
ik mij tot wat de pastores die deelnamen aan
het onderzoek gedurende een diepte-interview
aangeven als hun doelstelling.

Ethisch correct gedrag
Het onderzoek naar de ethiek van het pastorale
gespreksproces liep tussen 2007-2010 in
Vlaanderen en Nederland. Drie pastores in
het basispastoraat, drie ziekenhuispastores,
twee gevangenispastores, twee pastores in
armoedepastoraat en twee psychiatriepastores
namen deel aan het onderzoeksproject.

Van de twaalf deelnemers slaagden er drie
niet in om opnames te realiseren. Van deze drie

pastores zijn er twee die geen pastorale training

34

‘ ‘ Handelingen_2_2012.indd 34

H EEms

kregen, één wel. Eén van de drie vond het te
lastig om de opname aan gesprekspartners
voor te stellen, bij de andere twee lukte het
niet omwille van de kwetsbaarheid van de
gesprekspartners en het daarmee gepaard
gaande ongemak of de achterdocht ten aanzien
van het opnametoestelletje.

Negen van de twaalf hebben opnames
gemaakt van tien pastorale gesprekken waarna
ik met ieder van hen een diepte-interview
had. Daarin stelde ik drie vragen: ‘Wat is je
doelstelling in pastorale gesprekken?” ‘Wat is
voor jou een goed pastoraal gesprek en wat
niet? en ‘Wanneer je uit de tien opnames
een goed en minder gesprek kiest, op basis
waarvan maak je die keuze dan; wat gebeurde er
verschillend in het beste en het minste gesprek?’
De resultaten van de eerste vraag zijn in dit
artikel verwerkt.

De geformuleerde doelstellingen zijn citaten
uit de diepte-interviews met twaalf pastores,
werkend in verschillende pastorale settings.
Aangeven welke doelstellingen meer en minder
tot uiting kwamen, zou binnen het opzet van
dit artikel te ver leiden. Vanuit mijn relationeel-
ethische insteek is het opmerkelijk dat ‘luisteren
naar wat mensen bezighoudt’ slechts één keer
vermeld werd, terwijl ‘nee mogen zeggen aan de
pastor” het meest genoemd wordt.

‘Geen schade berokkenen’

Filosofische uitgangspunten

De visie van de filosofen Levinas en Buber
inspireerde mij om wat ethisch correct is
tussen een pastor en een gesprekspartner

te definiéren. Levinas legt de nadruk op de
verantwoordelijkheid van de pastor voor het

22-05-12 12:38‘ ‘



BT [ [

beluisteren van de gesprekspartner in zijn
of haar bestemming, in wie hij/zij in wezen
is. Ander-gericht pastoraal gedrag is niet
evident, vooral niet wanneer het anders-zijn
van de gesprekspartner de pastor onderbreekt
in zijn/haar evidente zienswijze. Werkelijke
ontmoeting wordt zelfs onmogelijk wanneer
de Ander als gekend tegemoet getreden wordt,
de pastor zich laat verleiden tot diagnostische
reductie, retoriek en/of dominantie (Levinas
1961). Levinas noemt dergelijk gedrag ‘de
Ander doden’. Wat is er nodig om ‘niet te
schaden’? In zijn ‘ethiek van het lijden’ stelt
Levinas dat wanneer iemand betrokken
geraakt op het lijden van de gesprekspartner,
dit momenten in zijn/haar eigen geschiedenis
wakker roept (Levinas 1994). Om een gevoelige
en intelligente pastor te worden/zijn, bekwaam
tot waarachtig medeleven/medelijden, hebben
pastores voeling nodig met hun eigen pijn.
Buber maakt er ons attent op dat een ethisch
correct pastoraal gesprek belemmerd wordt
door een gebrek aan ‘zelfstandigheid” en
door een dualistische levenshouding van de
pastor (Buber 2007). Contact tussen pastor en
gesprekspartner komt niet zakelijk tot stand en
ook niet in de als dialoog verklede monoloog.
Om de gesprekspartner werkelijk te ontmoeten
moet de pastor naar de ander als ander uitgaan.
Dat gebeurt niet wanneer men opgaat in de
ander of wanneer men de ander als ‘iedereen’
behandelt. Funest voor de pastorale ontmoeting
is het doen alsof, de schijnvertoning. Praten
tegen, over of tot iemand, is geen waarachtig
gesprek mét hem. Denken dat men weet wat
de ander te doen staat en/of hem daartoe
dwingen, haalt pastoraal niets uit. Wordt

HANDELINGEN 2012 | 2

‘ ‘ Handelingen_2_2012.indd 35

H EEms

het pastorale gesprek als dialoog onmogelijk
gemaakt, dan verloedert de gemeenschap tussen
de betrokkenen, haar grondvesten worden er
onderuit gehaald.

Praktijktheorieén

Om tot een ethische visie op pastorale
doelstellingen te komen, worden deze
filosofische uitgangspunten verder
geoperationaliseerd. Drie praktijktheorieén
hielpen mij te zien wat er vanuit relationeel-
ethisch oogpunt in pastorale gesprekken

dient te gebeuren. Van Cuvelier nam ik de
bejegeningskringloop mee (Cuvelier 1998). Dit
is een schema waarmee hij het interactieproces
in beeld brengt. Daarbij noemt hij als universeel
geldend principe: ‘Dat wat is, te laten zijn wat
het IS’ (ibid.). Daaronder verstaat hij: ‘1) Dat

Om een gevoelige en intelligente
pastor te worden/zijn, heb je
voeling nodig met eigen pijn

wat goed is in stand houden, niet hinderen,
niet laten verloederen, het groeiproces zijn
natuurlijke ontwikkeling gunnen, de natuur
ervan niet forceren; 2) waar mogelijk de kwaliteit
vergroten, de natuur een handje toesteken, het
zichzelf zijn bevorderen van dat wat is.

Bertau openbaart hoe betekenisoverdracht
op microniveau tussen twee gesprekspartners
mogelijk is (Bertau 2012). Zonder heldere
positionering, meebewegende intonatie,
imitatie van de woorden van de gesprekspartner
en onderscheid tussen ‘mijn en dijn’ van pastor
en gesprekspartner is geen aansluiting mogelijk
waarbinnen betekenissen kunnen overgedragen

worden. Pastores dragen een behoorlijk >

35

22-05-12 12:38‘ ‘



BT [ [

zwaarwegende ideologie mee over ‘het goede
leven’ (Lynch 2002). De waarden en normen
die daar bij horen, samen met diegene die van
thuis uit meegekregen zijn, kunnen de pastor
hinderen het nauwkeurige gespreksproces
te volgen dat volgens Bertau nodig is voor
gezamenlijke betekenisconstructie.

De lichaamsgefundeerde ethiek van Narvaez
deed mij beseffen dat we, athankelijk van
ons gevoel van veiligheid-onveiligheid drie
‘ethieken’” onderscheiden: de beveiligingsethiek,
de hechtingsethiek en de ethiek van de
verbeeldingskracht (Narvaez 2008). Naargelang
de ethiek die in ons lichaam actief is, hanteren
we overeenkomstige waarden en normen
om ons gedrag te legitimeren. Narvaez
stelt dat alleen wie de capaciteiten van de
verbeeldingsethiek ter beschikking heeft, in
staat is tot empathie, het directe eigenbelang
kan overstijgen, alternatieve sociale systemen
kan bedenken, onpartijdig kan denken over
morele problemen, beschadigende instincten
en intuities kan beteugelen, en altruistisch kan
handelen in situaties die de beveiligingsethiek
activeren. Zodra het eigenbelang van de pastor
primeert, valt de empathie uit en gedraagt
hij/zij zich volgens Narvaez niet meer ethisch
correct.

‘Doen wat je te doen staat’

Om te achterhalen ‘wat pastores verschuldigd
zijn’ reduceer ik wat gedurende de diepte-
interviews aan bod kwam tot enkele
kernuitspraken en verdeel ik deze in zes
groepen. Voor de volledige weergave van de
doelstellingen per pastor, verwijs ik naar mijn
proefschrift (Riemslagh I1 2011, 215-218).

36

‘ ‘ Handelingen_2_2012.indd 36

H EEms

Deze beknopte weergave van wat deze twaalf
pastores vertelden, is slechts een staal van de
vele algemene en specifieke doelstellingen die
pastores nastreven. Ik orden de doelstellingen
die uit mijn onderzoek voortkwamen vanuit
een relationeel-ethisch perspectief. Dat
betekent dat ik eerst vanuit de positie van de
gesprekspartner kijk en vervolgens vanuit deze
van de pastor, dan focus ik op wat ‘tussen hen’
is en dan op het thema dat ter sprake komt
(Cuvelier 1998).

Zo ontstaan zes groepen: vijf doelstellingen
zijn op het gesprek zelf gericht en één op daar-
buiten gelegen belangen. Dat zijn: doelstellin-
gen betreffende de gesprekspartner, doelstel-
lingen betreffende de belangen van de gespreks-
partner, doelstellingen betreffende de eigen in-
breng van de pastor, doelstellingen betreffende
de pastorale relatie, thematische doelstellingen
en één buiten het gesprek gelegen doelstel-
ling. Ik plaats de doelstellingen in een breder
zinsverband, daarbij aanduidend wat letterlijke
citaten zijn. Soms overlappen de verschillende
clusters elkaar — dat kan ook niet anders.

Pastores aan het woord

De gesprekspartner als persoon

Pastores willen ‘mensen tot steun of troost
zijn’ zodat ‘ze zich gezien voelen), ‘gehoord
weten), ‘hoop en moed vinden’. Bij de pastor
‘mogen gesprekspartners zichzelf ter sprake
brengen’, ‘vrijuit praten, met hen vertoeven ‘in
de existentie van hun bestaan voor zover ze
daarover iets kwijt willen’. De gesprekspartner
mag ‘zich gehoord weten en oorspronkelijk
terugkrijgen’. Pastores willen ‘tot de kern gaan

22-05-12 12:38‘ ‘



BT [ [

waar mensen in twijfel of angst zitten” en weer
hun ‘existentiéle ontvankelijkheid opdiepen,
hun bronnen van vertrouwen’ zodat ‘de horizon
weer opent of uit respect nog even dicht blijft.

Ze zijn bereid daartoe het ‘puin te ruimen’
dat deze ontvankelijkheid in de weg zit, zodat
‘het zelfbeheer van deze persoon in zijn
context bevorderd wordt, ‘zonder betutteling,
medelijden of zieligheid op te roepen zodat
mensen zich waardig blijven voelen), ‘trots
kunnen zijn’. Op die manier zoeken pastores
‘ruimte te maken voor verwondering,
bewondering, het gratuite) ‘stromen van Gods
liefde’. Kortom, mensen ‘terugbrengen bij
zichzelf, bij elkaar en bij God’.

In de omgang met de pastor mogen
gesprekspartners ‘oefenen in zelfverwoording,
zelfbeheer en zelfwaarde. Zij zijn deskundigen
van hun eigen leven’.

Pastores beogen ‘de ziel, de heilige ruimte van
gesprekspartners te raken’ ‘Het gaat eigenlijk
over de geheimen van het leven, mysteries
waarin mensen richting zoeken.

Het komt erop neer dat het behoeden van
de transcendentie van de gesprekspartner
centraal staat: hij/zij is meer dan wat hij/zij
hier-nu zegt, nu ziet, nu ervaart. Ook voor
de onvervreemdbaar unieke omgang van de
gesprekspartner met het bestaansmysterie en
met zijn/haar levensbronnen willen pastores

ruimte maken in het pastorale gesprek.

De belangen van de gesprekspartner

‘De belangen van ieder behartigen en behoeden,
mensen op elkaar betrekken is op een

bepaalde manier een heilig gebeuren. Daarbij

is het nodig dat ‘de verantwoordelijkheid bij

HANDELINGEN 2012 | 2

‘ ‘ Handelingen_2_2012.indd 37

H EEms

gesprekspartners gelaten wordt, ‘zij moeten
beslissen wat ten goede of ten kwade is’, ‘of
“Onze Lieve Heer”, de Kerk en/of hun geweten
ermee akkoord kan gaan’.

Daartoe bevraagt de pastor de eigen macht:
‘Van wie is het gebeuren? Het gaat om de
ander die niet mag onteigend worden.’ ‘Macht
zorgvuldig hanteren’ gebeurt onder andere door
de actieve gelegenheid te geven “nee” te zeggen
aan de pastor’ en ‘na te vragen of daarover
iets kan verteld worden’ en zo nodig aan de
gesprekspartner recht doen [zich te excuseren].
Dat heeft met achting te maken’

Hoe macht zich voordoet in gesprekken is niet
z0 helder voor alle pastores. Geven ze enerzijds
de ruimte aan gesprekspartners ‘om het eens
voor het zeggen te hebben), anderzijds willen
ze graag ‘tonen in een verhaal wat voor zichzelf
belangrijk is, leven ze ervan op zich kenbaar
te maken of vinden ze dat ze zichzelf moeten
sparen’. In deze laatste gevallen lopen pastores
het risico de eigen belangen voorop te stellen.

Samengevat staan de belangen en de eigen
verantwoordelijkheid van de gesprekspartners
centraal. Van pastores vraagt het een
voortdurende inzet zich van hun macht en
eigen behoeften bewust te blijven.

De eigen inbreng van de pastor
De pastor ‘mag hun spanningen en angsten
serieus nemen, ‘erkenning geven, ook in Gods
naam, ‘troosten én uitdagen’, ‘actief meeleven),
‘hen bij hun eigen tegenover brengen, in
zichzelf en bij elkaar’.

‘In zoverre een pastor probeert Jezus na te
volgen, is alles wat hij/zij doet pastoraat’. ‘Hij/
zij heeft de rol “van God te komen”, ambieert [>

37

22-05-12 12:38‘ ‘



BT [ [

die ook’ ‘Het belangrijkste en moeilijkste is
present zijn, vanuit ‘genade, gratuite liefde,
barmbhartigheid, verbondenheid’. ‘Daarin
luisteren naar wat mensen ten diepste
bezighoudt, wat hen beweegt’ vooral bij
‘verborgen, onderschatte’, ‘gehavende’ mensen.
‘Bijdragen aan hun openheid’, ‘ontdekken hoe
lief ze zijn’ of juist ‘weten welke verschrikkelijke
dingen ze hebben gedaan, terwijl ze van zichzelf
weten: “zo ben ik niet bedoeld”.

‘Door vragen te stellen willen pastores de
gelegenheid geven dat gesprekspartners grip
of zicht of verheldering op hun situatie of
gevoelens krijgen, mogen ze ‘beseffen wat ze
geloven, wat hen op de been houdt, wat hen
inspireert of juist niet.

Als pastor vraagt het ‘moed en lef om door te
vragen op wat echt belangrijk is’, ‘om te durven
verdiepen’ ‘zodat mensen zich uitgenodigd
voelen’. Daarbij zijn pastores ‘eerder als een
soort katalysator dan als een herder’. Ze willen
door ‘geloof voor te leven in de omgang met
mensen, de ‘liefde en nabijheid van God laten
ervaren aan mensen die in heel moeilijke
omstandigheden verkeren’ ‘Hoop blijven
bieden en in de gesprekspartner blijven geloven),
en eventueel een ‘geloofssprong begeleiden’. Ze
beogen ‘zielscontact te maken zodanig dat de
innerlijke ruimte van de ander zich opent, ‘dat
de ziel kan komen’. ‘Door hun manier van er te
zijn’ willen ze ‘dienstbare getuige zijn van deze
‘door God gedragen’ mens in verhouding.

Kortom, pastores investeren erin datgene te
doen wat van God gezegd wordt dat Hij doet:
er zijn. Ze bouwen diepgaande betrokkenheid
op met gesprekspartners, door vragen te stellen,
door te vragen en hen verrijkt aan zichzelf terug

38

‘ ‘ Handelingen_2_2012.indd 38

H EEms

te geven, zodat gesprekspartners hoopvol verder
kunnen.

De pastorale relatie
Pastores willen een ‘duurzame vertrouwens-
relatie als mogelijkheidsvoorwaarde voor
inhoudelijke verdieping en uitwisseling
opbouwen of gewoon als doel op zich’. ‘Een
“terreurvrije” ruimte creéren’: ‘veilig, ‘waar
vertrouwen heerst’, ‘een ruimte zonder oordeel’
‘waarin niets aanvallend is’, ‘waarin zowel
getroost als uitgedaagd kan worden’

Vanuit hun symbolische functie
(‘tegelijkertijd symbool van het individuele
en het gezamenlijke’) bieden pastores ‘een

Funest voor de pastorale
ontmoeting is het doen alsof,
de schijnvertoning

vrijplaats’ om door een ‘uniek gespreks- en
relatie-aanbod’ ‘verbindingen te creéren’ en ‘de
draagkracht van mensen te vergroten’ ‘Daar
getuigen zij van.

Pastores vinden het fijn ‘wanneer mensen
zich na een gesprek wat beter voelen of wat
meer ontspannen zijn, wat meer kracht
hebben, ‘door de pastor met elkaar in contact
gebracht worden’ of ‘zichzelf kunnen verstaan
als beminde schepsel Gods’. ‘Het ergste is dat
mensen in de gevangenis/in de buurt ervaren
dat hun leven er eigenlijk niet toe doet. Om
dat al doende open te breken, dat ze wél nog
belangrijk zijn voor Degene die vanaf den
beginne heeft geroepen: Adam, waar ben je?’

‘Temand zoekt iets bij de pastor, wat die
ook niet heeft, maar wat samen kan ontdekt
worden. En dan gebeurt het, op dat moment,

22-05-12 12:38‘ ‘



BT [ [

het geschiedt. ‘Het werk zelf is vindplaats van
verkondiging.

Pastores achten een veilige en symbolisch
geladen vertrouwensrelatie dus wezenlijk.
Daarin kan samen gezocht worden naar wie de
gesprekspartner kan zijn in Gods ogen.

Thematische doelstellingen

Bij de pastor is er ‘aandacht voor menselijke,
trage vragen, waarbij ‘het geloof van de
gesprekspartner ter sprake kan komen’. Er

is ruimte voor ‘het verhaal en de zorgen

van de gesprekspartner’, ‘voor verdriet, voor
humor, voor ziekte, pijn en sterven, ‘voor
symboliek’. Kortom, ruimte voor ‘de existentie,
de levensbeschouwing, de religieuze beleving
van de gesprekspartner’. ‘Het vrijelijk gebruik
kunnen maken van symbolen, van woorden,
van handelingen maken het gebeuren tot een
pastoraal gebeuren’

Buiten het gesprek gelegen doelstelling
Al deze doelstellingen richten zich op wat in
het pastorale gesprek gebeurt. Twee pastores
formuleerden ook een extern gerichte
doelstelling, namelijk ‘met onze eigenheid
zichtbaar zijn in de instelling’

Open proces van verbinden

In deze zes clusters valt het op dat pastores
vanuit een eigen godgedragenheid bijzonder
gericht zijn op het wel en wee van de
gesprekspartners én op hun groei in openheid,
op htin menswording. Het wezen van de mens,
dat tot uitdrukking komt in relaties, willen

ze behoeden als heilige ruimte. Het ideale
pastorale gesprek wordt getekend als een

HANDELINGEN 2012 | 2

‘ ‘ Handelingen_2_2012.indd 39

H EEms

gesprek met zowel ruimte voor het worstelen
van mensen, als voor het zich toevertrouwen

in geloof. De vertrouwensrelatie tussen
gesprekspartner en pastor wordt gezien als de
mogelijkheidsvoorwaarde daartoe. Aandacht
voor de eigen macht en de daarbij horende
mogelijkheid deze foutief te gebruiken, komt bij
alle pastores spontaan naar boven.

Wat in de kerndoelstellingen door pastores
wel wordt benoemd, maar vooral in het
doorvragen naar voren treedt, is de manier
waarop in en gedurende het gesprek zin en
geloof ‘gemaakt) geactualiseerd en vernieuwd
worden, zodanig dat ze hier-en-nu opnieuw
tot bron van leven worden. In het beluisteren
van de negentig pastorale gesprekken viel het
mij eerder al op dat de gesprekken waarin
de gesprekspartner alleen over vroeger, over
anderen of zelfs alleen over nu vertelt, veel
minder dynamisch zijn dan deze waarin deze
tijdsdimensies aan elkaar gerelateerd werden.

Als ik nauwgezet kijk (close reading) naar
wat er gebeurt in wat pastores ‘goede pastorale
gesprekken’ noemen, dan is ‘verbinden’ de
sleutel. Op zich niets bijzonders. Verbinden is
immers de betekenis van religie. Maar dat de
kwaliteit van pastorale gespreksvoering concreet
bepaald wordt door de mate waarin pastores
met de gesprekspartner een open proces van
verbinding bewerken, is tot nog toe onderbelicht
gebleven. Het was al bekend dat in kundige
gespreksvoering verbindingen tot stand
gebracht worden tussen de feiten, de bijhorende
gevoelens en betekenissen die iemand ter sprake
brengt, en tegelijkertijd tussen verhalen over
vroeger en wat nu beleefd wordt (Smit 2006,

28-46). >

39

22-05-12 12:38‘ ‘



BT [ [

Nu wordt zichtbaar dat onze christelijke
perspectieven ertoe bijdragen gerichte
constructieve verbindingen teweeg te brengen
gedurende het gespreksproces, zowel in de
persoon als in het web van relaties waarin

die leeft. In de persoon wordt de koppeling
bewerkt tussen het verhaal en de betekenissen
die hij/zij daaraan geeft. Tussen mensen is

het doel het web van relaties te exploreren, te
ondersteunen en te herstellen. Het zijn deze
gerichte verbindingen, de betekenissen die aan
menselijke relaties (waaronder de Godsrelatie)
worden gehecht, die beleving van zin en geloof
actualiseren. ‘Waar de ziel het bestaan raakt,
is het verbondenheid, dat is nu net God. Op

Zich aanvaard weten en zich
veilig voelen is dé conditie
voor goede pastorale gesprekken

die manier zijn pastorale gesprekken zelf
bouwstenen van zin- en geloofsoverdracht.

Een pastorale doelstelling?

Gebaseerd op de filosofische uitdieping van

Levinas en Buber, van de operationalisering

via Cuvelier, Bertau en Narvaez en uitgaande

van de verwoording in de diepte-interviews

met deze twaalf pastores en de analyse

van de gesprekken die zij voerden, kom

ik vanuit relationeel-ethisch perspectief

tot de onderstaande pastorale doelstelling

in gesprekken. De bespreking ervan in

twee groepjes pastores en één groepje

pastoraalsupervisoren heeft deze doelstelling

gevalideerd. ‘Verbindingen actualiseren’

(religare) staat in deze verwoording centraal:
Doel van pastorale gesprekken is

‘ ‘ Handelingen_2_2012.indd 40

H EEms

gesprekspartners te helpen, vanuit hun eigen
bron, vrede te vinden met zichzelf, anderen

en hun levensgrond/God. Vanuit een open
spiritualiteit willen pastores ertoe bijdragen bij
gesprekspartners de verbindingen te actualiseren
tussen hun huidige levenssituatie en hun geleefde
zinrelaties, geloof en levensovertuigingen.

In functie daarvan investeren pastores in
relatieopbouw (Harvey 2008, 47, 57) en voeren
ze het gesprek zodanig, dat er verbindingslijnen
oplichten tussen het levensverhaal van de
gesprekspartner en de situatie waarin deze
nu leeft, zodat zin, geloof en bewustzijn
bekrachtigd worden.

Deze algemene doelstelling diende in het
onderzoek om al de opgenomen gesprekken op
hun ethische kwaliteit te onderzoeken.

Conclusie
Naast de eis ‘niemand te schaden’ is ook het
criterium ‘doen wat je als pastor te doen
staat’ toegelicht. De diepte-interviews met
de twaalf pastores, werkend in duidelijk
onderscheiden contexten en zowel behorend
tot de protestantse als tot de katholieke kerk
in Nederland en in Vlaanderen, hebben mij als
onderzoeker nog meer bewust gemaakt van de
eigen niche van pastoraat (religare).

Pastoraat is gegrond in ‘de transcendentie’,
in het Mysterie/God die wij als christenen
Liefde noemen en heeft tot doel de huidige
levenssituatie te verbinden met de geleefde
zinervaringen, geloof en levensbeschouwingen.
Door het onderzoek besef ik des te meer
hoe belangrijk dat Mysterie is voor onze
persoonlijke ontwikkeling, voor onze bijdrage
aan de wereld én aan ons gemeenschappelijk >

22-05-12 12:38‘ ‘



‘Levensdraad’, Tom Waterreus. Foto: René Rosmolen

HANDELINGEN 2012 | 2

‘ ‘ Handelingen_2_2012.indd 41 @ 22.05-12 12:38‘ ‘



BT [ [

samenleven. Zich aanvaard weten en zich veilig
voelen (Narvaez 2008), is dé conditie voor
goede pastorale gesprekken. Actualiseren van
geleefde bronnen maakt pastorale gesprekken
voor gesprekspartners deugddoend: ze komen
als het ware weer thuis bij zichzelf en wat hen in
hun leven drijft. <

Literatuur

Bertau, M.-C. (2012). Voices of Others for Self, Voices of
Others in Self. Polyphony as Means and Resource for
Constructing and Reconstructing Social Reality. In: A.
Liégeois et al. (eds). After You. Dialogical Ethics and the
Pastoral Counselling Process. Leuven: Peeters, 201.

Boszormenyi-Nagy, I. & Krasner, B. (1994). Tussen geven en
nemen. Over contextuele therapie, trans. by N. Bakhuizen.
Haarlem: De Toorts.

Buber, M. (2007). Dialogisch leven, trans. by F. De Miranda
& J. Mordegaai. Utrecht: Erven J. Bijleveld, 1932-1963.

Cuvelier, E. (2001). De bejegening tussen jou en mij.
Grondslagen van het omgaan met elkaar. Kapellen:
Pelckmans.

Harvey, K. et al. (2008). ‘Elicitation hooks: a discourse
analysis of chaplain patient interaction in pastoral en
spiritual care. In: Journal of Pastoral Care and Counseling
62,nr. 1-2,43-61.

Levinas, E. (1961). Totalité et Infini. Essai sur UExtériorité. La
Haye: Martinus Nijhoff.

Levinas, E. (1994). Une éthique de la souffrance. In: J.-M.
Von Kaenel & B. Ajchenbaum-Boffety (eds.). Souffrances.
Corps et dme, épreuves partagées. Paris: Editions
Autrement, 127-137.

Lynch, G. (2002). Pastoral Care & Counselling (Ethics in
Practice). London - Thousand Oaks - New Delhi: Sage
Publications.

Meulink-Korf, H. & Rhijn, A. van (2002). De onvermoede
derde. Inleiding in het contextueel pastoraat. Zoetermeer:
Meinema.

Narvaez, D. (2008). Triune Ethics: The Neurobiological
Roots of Our Multiple Moralities. In: New Ideas in
Psychology 26, nr. 1, 95-119.

Riemslagh, M. (2011). (In)Correcte Gespreksvoering.
Fundamenteel en empirisch onderzoek naar de ethiek van
het pastorale gespreksproces I1. Bornem: UniBook. www.
vanoverlevennaarvoluitleven.be

Smit, J. (2006). Tot de kern komen. De kunst van het

pastorale gesprek. Kampen: Kok.

42

‘ ‘ Handelingen_2_2012.indd 42

Ven, J.A. van der (1993). Pastorale Protocolanalyse I.
Pastoraat in vernieuwing. In: Tijdschrift voor Praktische
Theologie 20, nr. 5, 475-495.

Ven, J. A. van der (1994). Pastorale protocolanalyse II.
Pastoraat in maat en getal. In: Tijdschrift voor Praktische
Theologie 21, nr. 1, 7-20.

Ven, J. A. van der (1994). Nogmaals: Pastoraat in maat en
getal. In: Tijdschrift voor Praktische Theologie 21, nr. 5,
489-496.

Marina (dr. M.J.P.) Riemslagh werkt als zelfstandig coach,

pastoraalsupervisor en lesgever in pastorale communicatie.

Zij is onder andere opgeleid in contextueel pastoraat, in
psychodrama en in de presentiebenadering. Eerder werkte
zij als verpleegkundige in de psychiatrie, als pastor in het
Nationaal MS-Centrum (Belgié) en als begeleidster van
vrouwen na abortus. Ook als coach en supervisor werkt
zij vanuit een gedragen Godsrelatie. Zij combineert de
begeleiding van zingevings- en leervragen met positieve
veranderingen van onderbewuste processen. In april 2012
verscheen bij uitgeverij Acco haar boek Constructieve
Counseling? Destructief recht in professionele
gespreksvoering.

marina.riemslagh@gmail.com;
www.vanoverlevennaarvoluitleven.be

22-05-12 12:38‘ ‘



