
 

Handelingen_2_2012.indd   32 22-05-12   12:38



3 3onderzoek

O N D E R Z O E K   |   M a r i n a  R i e m s l a g h

Marina Riemslagh deed de afgelopen jaren onderzoek naar de ethiek 
van het pastorale gespreksproces. Met het oog daarop hebben de 
pastores die aan het onderzoek deelnamen de doelstellingen die ze 
in pastorale gesprekken nastreven verduidelijkt. Het vooropgestelde 
doel markeert immers de middelen – de gespreksinterventies – die 
aangewend worden om dat doel te bereiken. In dit artikel schetst 
de auteur de doelstellingen voor pastorale gesprekken die pastores 
hanteren.

Recht op het doel af
Gespreksdoelstellingen van pastores

Inleiding

In het kader van mijn onderzoek naar de 

ethiek van het pastorale gespreksproces 

ben ik noodzakelijkerwijze geïnteresseerd 

geraakt in de verschillende doelstellingen die 

pastores in het pastoraat, en meer specifiek 

in pastorale gesprekken nastreven. Eerder 

had prof. Van der Ven zowel kwantitatief als 

kwalitatief onderzoek gedaan naar de inhoud 

van het pastorale gesprek (Van der Ven 1993; 

1994). Zijn onderzoek naar het gespreksproces 

had indertijd niet tot relevante resultaten geleid, 

omdat er geen criteria zijn, geen duidelijke 

doelstellingen waaraan pastorale gesprekken 

getoetst kunnen worden (gesprek met Van der 

Ven). Een heldere doelstelling is niet alleen 

nodig om pastorale gesprekken te onderzoeken, 

ze helpt de pastor de pastorale focus helder te 

houden en in die zin vergroot het de kans op 

een kwalitatief gesprek. Vandaar ook dat er 

gedurende KPV-trainingen aan gewerkt wordt, 

impliciete doelstellingen te expliciteren.

De focus van het onderzoek naar het 

gespreksproces is uitdrukkelijk relationeel-

ethisch (Boszormenyi-Nagy & Krasner 1994; 

Meulink-Korf & Van Rhijn 2002). Wat fair is 

gedurende pastorale gesprekken wordt zowel 

bepaald door de correcte wijze waarop de 

pastor de gesprekspartner als persoon-in-relatie 

benadert, als door het optimaal realiseren van 

de pastorale relatie. Dit houdt enerzijds in dat 

pastores gesprekspartners niet mogen schaden, 

en anderzijds dat ze hun werk, hun taak doen. 

Het eerste criterium ‘geen schade berokkenen’ 

overstijgt deels de verschillende religieuze 

H A N D E L I N G E N  2 0 1 2   I   2

< ‘Ik ben de wijnstok’, muurschildering Gijs Frieling.  

Foto: René Rosmolen 
l

Handelingen_2_2012.indd   33 22-05-12   12:38



onderzoek

denominaties. Ongeacht of pastores behoren 

bij een meer orthodoxe dan wel liberale kerk, 

zij moeten zich correct gedragen. Voor dit 

eerste criterium vertrek ik van de filosofische 

basis van relationele ethiek. Boszormenyi-Nagy 

baseert zichzelf op Buber, en Meulink-Korf en 

Van Rhijn zien Levinas als belangrijke denker 

om de moeilijk grijpbare relationele ethiek in 

kaart te brengen. 

Voorwaarden voor het tweede criterium, ‘hun 

taak doen’, hangen samen met de doelstellingen 

die worden gedragen door de beroepsgroep. De 

taak van pastores, wat hun werk inhoudt, moet 

immers helder afgelijnd worden. Houdt een 

pastor een pastoraal gesprek of doet hij/zij een 

babbel? Doet hij/zij effectief aan pastoraat of 

houdt hij/zij een quasi therapeutisch gesprek? 

Het maakt verschil: aan gesprekspartners – en 

ook aan hun werkgever – zijn pastores immers 

verschuldigd te doen wat bij hun taak hoort. 

Voor dit criterium bepalen pastores zelf wat ze 

als doelstelling aanhouden. In dit artikel beperk 

ik mij tot wat de pastores die deelnamen aan 

het onderzoek gedurende een diepte-interview 

aangeven als hun doelstelling. 

Ethisch correct gedrag
Het onderzoek naar de ethiek van het pastorale 

gespreksproces liep tussen 2007-2010 in 

Vlaanderen en Nederland. Drie pastores in 

het basispastoraat, drie ziekenhuispastores, 

twee gevangenispastores, twee pastores in 

armoedepastoraat en twee psychiatriepastores 

namen deel aan het onderzoeksproject. 

Van de twaalf deelnemers slaagden er drie 

niet in om opnames te realiseren. Van deze drie 

pastores zijn er twee die geen pastorale training 

kregen, één wel. Eén van de drie vond het te 

lastig om de opname aan gesprekspartners 

voor te stellen, bij de andere twee lukte het 

niet omwille van de kwetsbaarheid van de 

gesprekspartners en het daarmee gepaard 

gaande ongemak of de achterdocht ten aanzien 

van het opnametoestelletje.

Negen van de twaalf hebben opnames 

gemaakt van tien pastorale gesprekken waarna 

ik met ieder van hen een diepte-interview 

had. Daarin stelde ik drie vragen: ‘Wat is je 

doelstelling in pastorale gesprekken?’ ‘Wat is 

voor jou een goed pastoraal gesprek en wat 

niet?’ en ‘Wanneer je uit de tien opnames 

een goed en minder gesprek kiest, op basis 

waarvan maak je die keuze dan; wat gebeurde er 

verschillend in het beste en het minste gesprek?’ 

De resultaten van de eerste vraag zijn in dit 

artikel verwerkt. 

De geformuleerde doelstellingen zijn citaten 

uit de diepte-interviews met twaalf pastores, 

werkend in verschillende pastorale settings. 

Aangeven welke doelstellingen meer en minder 

tot uiting kwamen, zou binnen het opzet van 

dit artikel te ver leiden. Vanuit mijn relationeel-

ethische insteek is het opmerkelijk dat ‘luisteren 

naar wat mensen bezighoudt’ slechts één keer 

vermeld werd, terwijl ‘nee mogen zeggen aan de 

pastor’ het meest genoemd wordt.

‘Geen schade berokkenen’
Filosofische uitgangspunten

De visie van de filosofen Levinas en Buber 

inspireerde mij om wat ethisch correct is 

tussen een pastor en een gesprekspartner 

te definiëren. Levinas legt de nadruk op de 

verantwoordelijkheid van de pastor voor het 

3 4

Handelingen_2_2012.indd   34 22-05-12   12:38



3 5onderzoek

beluisteren van de gesprekspartner in zijn 

of haar bestemming, in wie hij/zij in wezen 

is. Ander-gericht pastoraal gedrag is niet 

evident, vooral niet wanneer het anders-zijn 

van de gesprekspartner de pastor onderbreekt 

in zijn/haar evidente zienswijze. Werkelijke 

ontmoeting wordt zelfs onmogelijk wanneer 

de Ander als gekend tegemoet getreden wordt, 

de pastor zich laat verleiden tot diagnostische 

reductie, retoriek en/of dominantie (Levinas 

1961). Levinas noemt dergelijk gedrag ‘de 

Ander doden’. Wat is er nodig om ‘niet te 

schaden’? In zijn ‘ethiek van het lijden’ stelt 

Levinas dat wanneer iemand betrokken 

geraakt op het lijden van de gesprekspartner, 

dit momenten in zijn/haar eigen geschiedenis 

wakker roept (Levinas 1994). Om een gevoelige 

en intelligente pastor te worden/zijn, bekwaam 

tot waarachtig medeleven/medelijden, hebben 

pastores voeling nodig met hun eigen pijn.

Buber maakt er ons attent op dat een ethisch 

correct pastoraal gesprek belemmerd wordt 

door een gebrek aan ‘zelfstandigheid’ en 

door een dualistische levenshouding van de 

pastor (Buber 2007). Contact tussen pastor en 

gesprekspartner komt niet zakelijk tot stand en 

ook niet in de als dialoog verklede monoloog. 

Om de gesprekspartner werkelijk te ontmoeten 

moet de pastor naar de ander als ander uitgaan. 

Dat gebeurt niet wanneer men opgaat in de 

ander of wanneer men de ander als ‘iedereen’ 

behandelt. Funest voor de pastorale ontmoeting 

is het doen alsof, de schijnvertoning. Praten 

tegen, over of tot iemand, is geen waarachtig 

gesprek mét hem. Denken dat men weet wat 

de ander te doen staat en/of hem daartoe 

dwingen, haalt pastoraal niets uit. Wordt 

het pastorale gesprek als dialoog onmogelijk 

gemaakt, dan verloedert de gemeenschap tussen 

de betrokkenen, haar grondvesten worden er 

onderuit gehaald.

Praktijktheorieën
Om tot een ethische visie op pastorale 

doelstellingen te komen, worden deze 

filosofische uitgangspunten verder 

geoperationaliseerd. Drie praktijktheorieën 

hielpen mij te zien wat er vanuit relationeel-

ethisch oogpunt in pastorale gesprekken 

dient te gebeuren. Van Cuvelier nam ik de 

bejegeningskringloop mee (Cuvelier 1998). Dit 

is een schema waarmee hij het interactieproces 

in beeld brengt. Daarbij noemt hij als universeel 

geldend principe: ‘Dat wat is, te laten zijn wat 

het IS’ (ibid.). Daaronder verstaat hij: ‘1) Dat 

wat goed is in stand houden, niet hinderen, 

niet laten verloederen, het groeiproces zijn 

natuurlijke ontwikkeling gunnen, de natuur 

ervan niet forceren; 2) waar mogelijk de kwaliteit 

vergroten, de natuur een handje toesteken, het 

zichzelf zijn bevorderen van dat wat is.’

Bertau openbaart hoe betekenisoverdracht 

op microniveau tussen twee gesprekspartners 

mogelijk is (Bertau 2012). Zonder heldere 

positionering, meebewegende intonatie, 

imitatie van de woorden van de gesprekspartner 

en onderscheid tussen ‘mijn en dijn’ van pastor 

en gesprekspartner is geen aansluiting mogelijk 

waarbinnen betekenissen kunnen overgedragen 

worden. Pastores dragen een behoorlijk 

H A N D E L I N G E N  2 0 1 2   I   2

Om een gevoelige en intelligente 
pastor te worden/zijn, heb je 
voeling nodig met eigen pijn 

l

Handelingen_2_2012.indd   35 22-05-12   12:38



onderzoek

zwaarwegende ideologie mee over ‘het goede 

leven’ (Lynch 2002). De waarden en normen 

die daar bij horen, samen met diegene die van 

thuis uit meegekregen zijn, kunnen de pastor 

hinderen het nauwkeurige gespreksproces 

te volgen dat volgens Bertau nodig is voor 

gezamenlijke betekenisconstructie.

De lichaamsgefundeerde ethiek van Narvaez 

deed mij beseffen dat we, afhankelijk van 

ons gevoel van veiligheid-onveiligheid drie 

‘ethieken’ onderscheiden: de beveiligingsethiek, 

de hechtingsethiek en de ethiek van de 

verbeeldingskracht (Narvaez 2008). Naargelang 

de ethiek die in ons lichaam actief is, hanteren 

we overeenkomstige waarden en normen 

om ons gedrag te legitimeren. Narvaez 

stelt dat alleen wie de capaciteiten van de 

verbeeldingsethiek ter beschikking heeft, in 

staat is tot empathie, het directe eigenbelang 

kan overstijgen, alternatieve sociale systemen 

kan bedenken, onpartijdig kan denken over 

morele problemen, beschadigende instincten 

en intuïties kan beteugelen, en altruïstisch kan 

handelen in situaties die de beveiligingsethiek 

activeren. Zodra het eigenbelang van de pastor 

primeert, valt de empathie uit en gedraagt 

hij/zij zich volgens Narvaez niet meer ethisch 

correct.

‘Doen wat je te doen staat’
Om te achterhalen ‘wat pastores verschuldigd 

zijn’ reduceer ik wat gedurende de diepte-

interviews aan bod kwam tot enkele 

kernuitspraken en verdeel ik deze in zes 

groepen. Voor de volledige weergave van de 

doelstellingen per pastor, verwijs ik naar mijn 

proefschrift (Riemslagh II 2011, 215-218). 

Deze beknopte weergave van wat deze twaalf 

pastores vertelden, is slechts een staal van de 

vele algemene en specifieke doelstellingen die 

pastores nastreven. Ik orden de doelstellingen 

die uit mijn onderzoek voortkwamen vanuit 

een relationeel-ethisch perspectief. Dat 

betekent dat ik eerst vanuit de positie van de 

gesprekspartner kijk en vervolgens vanuit deze 

van de pastor, dan focus ik op wat ‘tussen hen’ 

is en dan op het thema dat ter sprake komt 

(Cuvelier 1998). 

Zo ontstaan zes groepen: vijf doelstellingen 

zijn op het gesprek zelf gericht en één op daar-

buiten gelegen belangen. Dat zijn: doelstellin-

gen betreffende de gesprekspartner, doelstel-

lingen betreffende de belangen van de gespreks-

partner, doelstellingen betreffende de eigen in-

breng van de pastor, doelstellingen betreffende 

de pastorale relatie, thematische doelstellingen 

en één buiten het gesprek gelegen doelstel-

ling. Ik plaats de doelstellingen in een breder 

zinsverband, daarbij aanduidend wat letterlijke 

citaten zijn. Soms overlappen de verschillende 

clusters elkaar – dat kan ook niet anders.

Pastores aan het woord

De gesprekspartner als persoon
Pastores willen ‘mensen tot steun of troost 

zijn’ zodat ‘ze zich gezien voelen’, ‘gehoord 

weten’, ‘hoop en moed vinden’. Bij de pastor 

‘mogen gesprekspartners zichzelf ter sprake 

brengen’, ‘vrijuit praten’, met hen vertoeven ‘in 

de existentie van hun bestaan voor zover ze 

daarover iets kwijt willen’. De gesprekspartner 

mag ‘zich gehoord weten en oorspronkelijk 

terugkrijgen’. Pastores willen ‘tot de kern gaan 

3 6

Handelingen_2_2012.indd   36 22-05-12   12:38



3 7onderzoek

waar mensen in twijfel of angst zitten’ en weer 

hun ‘existentiële ontvankelijkheid opdiepen, 

hun bronnen van vertrouwen’ zodat ‘de horizon 

weer opent of uit respect nog even dicht blijft’.

Ze zijn bereid daartoe het ‘puin te ruimen’ 

dat deze ontvankelijkheid in de weg zit, zodat 

‘het zelfbeheer van deze persoon in zijn 

context bevorderd wordt’, ‘zonder betutteling, 

medelijden of zieligheid op te roepen zodat 

mensen zich waardig blijven voelen’, ‘trots 

kunnen zijn’. Op die manier zoeken pastores 

‘ruimte te maken voor verwondering, 

bewondering, het gratuïte’, ‘stromen van Gods 

liefde’. Kortom, mensen ‘terugbrengen bij 

zichzelf, bij elkaar en bij God’.

In de omgang met de pastor mogen 

gesprekspartners ‘oefenen in zelfverwoording, 

zelfbeheer en zelfwaarde. Zij zijn deskundigen 

van hun eigen leven’.

Pastores beogen ‘de ziel, de heilige ruimte van 

gesprekspartners te raken’. ‘Het gaat eigenlijk 

over de geheimen van het leven, mysteries 

waarin mensen richting zoeken.’

Het komt erop neer dat het behoeden van 

de transcendentie van de gesprekspartner 

centraal staat: hij/zij is meer dan wat hij/zij 

hier-nu zegt, nu ziet, nu ervaart. Ook voor 

de onvervreemdbaar unieke omgang van de 

gesprekspartner met het bestaansmysterie en 

met zijn/haar levensbronnen willen pastores 

ruimte maken in het pastorale gesprek.

De belangen van de gesprekspartner
‘De belangen van ieder behartigen en behoeden, 

mensen op elkaar betrekken is op een 

bepaalde manier een heilig gebeuren.’ Daarbij 

is het nodig dat ‘de verantwoordelijkheid bij 

gesprekspartners gelaten wordt’, ‘zij moeten 

beslissen wat ten goede of ten kwade is’, ‘of 

“Onze Lieve Heer”, de Kerk en/of hun geweten 

ermee akkoord kan gaan’.

Daartoe bevraagt de pastor de eigen macht: 

‘Van wie is het gebeuren? Het gaat om de 

ander die niet mag onteigend worden.’ ‘Macht 

zorgvuldig hanteren’ gebeurt onder andere door 

de actieve gelegenheid te geven “nee” te zeggen 

aan de pastor’ en ‘na te vragen of daarover 

iets kan verteld worden’ en zo nodig aan de 

gesprekspartner recht doen [zich te excuseren]. 

Dat heeft met achting te maken’.

Hoe macht zich voordoet in gesprekken is niet 

zo helder voor alle pastores. Geven ze enerzijds 

de ruimte aan gesprekspartners ‘om het eens 

voor het zeggen te hebben’, anderzijds willen 

ze graag ‘tonen in een verhaal wat voor zichzelf 

belangrijk is, leven ze ervan op zich kenbaar 

te maken of vinden ze dat ze zichzelf moeten 

sparen’. In deze laatste gevallen lopen pastores 

het risico de eigen belangen voorop te stellen.

Samengevat staan de belangen en de eigen 

verantwoordelijkheid van de gesprekspartners 

centraal. Van pastores vraagt het een 

voortdurende inzet zich van hun macht en 

eigen behoeften bewust te blijven. 

De eigen inbreng van de pastor
De pastor ‘mag hun spanningen en angsten 

serieus nemen’, ‘erkenning geven, ook in Gods 

naam’, ‘troosten én uitdagen’, ‘actief meeleven’, 

‘hen bij hun eigen tegenover brengen, in 

zichzelf en bij elkaar’.

‘In zoverre een pastor probeert Jezus na te 

volgen, is alles wat hij/zij doet pastoraat’. ‘Hij/

zij heeft de rol “van God te komen”, ambieert 

H A N D E L I N G E N  2 0 1 2   I   2

l

Handelingen_2_2012.indd   37 22-05-12   12:38



onderzoek

die ook’. ‘Het belangrijkste en moeilijkste is 

present zijn’, vanuit ‘genade, gratuïte liefde, 

barmhartigheid, verbondenheid’. ‘Daarin 

luisteren naar wat mensen ten diepste 

bezighoudt, wat hen beweegt’ vooral bij 

‘verborgen, onderschatte’, ‘gehavende’ mensen. 

‘Bijdragen aan hun openheid’, ‘ontdekken hoe 

lief ze zijn’ of juist ‘weten welke verschrikkelijke 

dingen ze hebben gedaan, terwijl ze van zichzelf 

weten: “zo ben ik niet bedoeld”’.

‘Door vragen te stellen willen pastores de 

gelegenheid geven dat gesprekspartners grip 

of zicht of verheldering op hun situatie of 

gevoelens krijgen’, mogen ze ‘beseffen wat ze 

geloven, wat hen op de been houdt, wat hen 

inspireert of juist niet’.

Als pastor vraagt het ‘moed en lef om door te 

vragen op wat echt belangrijk is’, ‘om te durven 

verdiepen’ ‘zodat mensen zich uitgenodigd 

voelen’. Daarbij zijn pastores ‘eerder als een 

soort katalysator dan als een herder’. Ze willen 

door ‘geloof voor te leven in de omgang met 

mensen’, de ‘liefde en nabijheid van God laten 

ervaren aan mensen die in heel moeilijke 

omstandigheden verkeren’. ‘Hoop blijven 

bieden en in de gesprekspartner blijven geloven’, 

en eventueel een ‘geloofssprong begeleiden’. Ze 

beogen ‘zielscontact te maken zodanig dat de 

innerlijke ruimte van de ander zich opent’, ‘dat 

de ziel kan komen’. ‘Door hun manier van er te 

zijn’ willen ze ‘dienstbare getuige zijn van deze 

‘door God gedragen’ mens in verhouding’.

Kortom, pastores investeren erin datgene te 

doen wat van God gezegd wordt dat Hij doet: 

er zijn. Ze bouwen diepgaande betrokkenheid 

op met gesprekspartners, door vragen te stellen, 

door te vragen en hen verrijkt aan zichzelf terug 

te geven, zodat gesprekspartners hoopvol verder 

kunnen.

De pastorale relatie
Pastores willen een ‘duurzame vertrouwens

relatie als mogelijkheidsvoorwaarde voor 

inhoudelijke verdieping en uitwisseling 

opbouwen of gewoon als doel op zich’. ‘Een 

“terreurvrije” ruimte creëren’: ‘veilig’, ‘waar 

vertrouwen heerst’, ‘een ruimte zonder oordeel’ 

‘waarin niets aanvallend is’, ‘waarin zowel 

getroost als uitgedaagd kan worden’.

Vanuit hun symbolische functie 

(‘tegelijkertijd symbool van het individuele 

en het gezamenlijke’) bieden pastores ‘een 

vrijplaats’ om door een ‘uniek gespreks- en 

relatie-aanbod’ ‘verbindingen te creëren’ en ‘de 

draagkracht van mensen te vergroten’. ‘Daar 

getuigen zij van.’

Pastores vinden het fijn ‘wanneer mensen 

zich na een gesprek wat beter voelen of wat 

meer ontspannen zijn, wat meer kracht 

hebben’, ‘door de pastor met elkaar in contact 

gebracht worden’ of ‘zichzelf kunnen verstaan 

als beminde schepsel Gods’. ‘Het ergste is dat 

mensen in de gevangenis/in de buurt ervaren 

dat hun leven er eigenlijk niet toe doet. Om 

dat al doende open te breken, dat ze wél nog 

belangrijk zijn voor Degene die vanaf den 

beginne heeft geroepen: Adam, waar ben je?’

‘Iemand zoekt iets bij de pastor, wat die 

ook niet heeft, maar wat samen kan ontdekt 

worden. En dan gebeurt het, op dat moment, 

3 8

Funest voor de pastorale 
ontmoeting is het doen alsof, 

de schijnvertoning 

Handelingen_2_2012.indd   38 22-05-12   12:38



3 9onderzoek

het geschiedt.’ ‘Het werk zelf is vindplaats van 

verkondiging.’

Pastores achten een veilige en symbolisch 

geladen vertrouwensrelatie dus wezenlijk. 

Daarin kan samen gezocht worden naar wie de 

gesprekspartner kan zijn in Gods ogen.

Thematische doelstellingen
Bij de pastor is er ‘aandacht voor menselijke, 

trage vragen’, waarbij ‘het geloof van de 

gesprekspartner ter sprake kan komen’. Er 

is ruimte voor ‘het verhaal en de zorgen 

van de gesprekspartner’, ‘voor verdriet, voor 

humor, voor ziekte, pijn en sterven’, ‘voor 

symboliek’. Kortom, ruimte voor ‘de existentie, 

de levensbeschouwing, de religieuze beleving 

van de gesprekspartner’. ‘Het vrijelijk gebruik 

kunnen maken van symbolen, van woorden, 

van handelingen maken het gebeuren tot een 

pastoraal gebeuren’.

Buiten het gesprek gelegen doelstelling
Al deze doelstellingen richten zich op wat in 

het pastorale gesprek gebeurt. Twee pastores 

formuleerden ook een extern gerichte 

doelstelling, namelijk ‘met onze eigenheid 

zichtbaar zijn in de instelling’.

Open proces van verbinden
In deze zes clusters valt het op dat pastores 

vanuit een eigen godgedragenheid bijzonder 

gericht zijn op het wel en wee van de 

gesprekspartners én op hun groei in openheid, 

op hún menswording. Het wezen van de mens, 

dat tot uitdrukking komt in relaties, willen 

ze behoeden als heilige ruimte. Het ideale 

pastorale gesprek wordt getekend als een 

gesprek met zowel ruimte voor het worstelen 

van mensen, als voor het zich toevertrouwen 

in geloof. De vertrouwensrelatie tussen 

gesprekspartner en pastor wordt gezien als de 

mogelijkheidsvoorwaarde daartoe. Aandacht 

voor de eigen macht en de daarbij horende 

mogelijkheid deze foutief te gebruiken, komt bij 

alle pastores spontaan naar boven.

Wat in de kerndoelstellingen door pastores 

wel wordt benoemd, maar vooral in het 

doorvragen naar voren treedt, is de manier 

waarop in en gedurende het gesprek zin en 

geloof ‘gemaakt’, geactualiseerd en vernieuwd 

worden, zodanig dat ze hier-en-nu opnieuw 

tot bron van leven worden. In het beluisteren 

van de negentig pastorale gesprekken viel het 

mij eerder al op dat de gesprekken waarin 

de gesprekspartner alleen over vróeger, over 

ánderen of zelfs alleen over nú vertelt, veel 

minder dynamisch zijn dan deze waarin deze 

tijdsdimensies aan elkaar gerelateerd werden.

Als ik nauwgezet kijk (close reading) naar 

wat er gebeurt in wat pastores ‘goede pastorale 

gesprekken’ noemen, dan is ‘verbinden’ de 

sleutel. Op zich niets bijzonders. Verbinden is 

immers de betekenis van religie. Maar dat de 

kwaliteit van pastorale gespreksvoering concreet 

bepaald wordt door de mate waarin pastores 

met de gesprekspartner een open proces van 

verbinding bewerken, is tot nog toe onderbelicht 

gebleven. Het was al bekend dat in kundige 

gespreksvoering verbindingen tot stand 

gebracht worden tussen de feiten, de bijhorende 

gevoelens en betekenissen die iemand ter sprake 

brengt, en tegelijkertijd tussen verhalen over 

vroeger en wat nu beleefd wordt (Smit 2006, 

28-46) .

H A N D E L I N G E N  2 0 1 2   I   2

l

Handelingen_2_2012.indd   39 22-05-12   12:38



onderzoek

Nu wordt zichtbaar dat onze christelijke 

perspectieven ertoe bijdragen gerichte 

constructieve verbindingen teweeg te brengen 

gedurende het gespreksproces, zowel ín de 

persoon als in het web van relaties waarin 

die leeft. In de persoon wordt de koppeling 

bewerkt tussen het verhaal en de betekenissen 

die hij/zij daaraan geeft. Tussen mensen is 

het doel het web van relaties te exploreren, te 

ondersteunen en te herstellen. Het zijn deze 

gerichte verbindingen, de betekenissen die aan 

menselijke relaties (waaronder de Godsrelatie) 

worden gehecht, die beleving van zin en geloof 

actualiseren. ‘Waar de ziel het bestaan raakt, 

is het verbondenheid, dat is nu net God.’ Op 

die manier zijn pastorale gesprekken zelf 

bouwstenen van zin- en geloofsoverdracht.

Een pastorale doelstelling?
Gebaseerd op de filosofische uitdieping van 

Levinas en Buber, van de operationalisering 

via Cuvelier, Bertau en Narvaez en uitgaande 

van de verwoording in de diepte-interviews 

met deze twaalf pastores en de analyse 

van de gesprekken die zij voerden, kom 

ik vanuit relationeel-ethisch perspectief 

tot de onderstaande pastorale doelstelling 

in gesprekken. De bespreking ervan in 

twee groepjes pastores en één groepje 

pastoraalsupervisoren heeft deze doelstelling 

gevalideerd. ‘Verbindingen actualiseren’ 

(religare) staat in deze verwoording centraal:

Doel van pastorale gesprekken is 

gesprekspartners te helpen, vanuit hun eigen 

bron, vrede te vinden met zichzelf, anderen 

en hun levensgrond/God. Vanuit een open 

spiritualiteit willen pastores ertoe bijdragen bij 

gesprekspartners de verbindingen te actualiseren 

tussen hun huidige levenssituatie en hun geleefde 

zinrelaties, geloof en levensovertuigingen.

In functie daarvan investeren pastores in 

relatieopbouw (Harvey 2008, 47, 57)  en voeren 

ze het gesprek zodanig, dat er verbindingslijnen 

oplichten tussen het levensverhaal van de 

gesprekspartner en de situatie waarin deze 

nu leeft, zodat zin, geloof en bewustzijn 

bekrachtigd worden.

Deze algemene doelstelling diende in het 

onderzoek om al de opgenomen gesprekken op 

hun ethische kwaliteit te onderzoeken. 

Conclusie
Naast de eis ‘niemand te schaden’ is ook het 

criterium ‘doen wat je als pastor te doen 

staat’ toegelicht. De diepte-interviews met 

de twaalf pastores, werkend in duidelijk 

onderscheiden contexten en zowel behorend 

tot de protestantse als tot de katholieke kerk 

in Nederland en in Vlaanderen, hebben mij als 

onderzoeker nog meer bewust gemaakt van de 

eigen niche van pastoraat (religare). 

Pastoraat is gegrond in ‘de transcendentie’, 

in het Mysterie/God die wij als christenen 

Liefde noemen en heeft tot doel de huidige 

levenssituatie te verbinden met de geleefde 

zinervaringen, geloof en levensbeschouwingen. 

Door het onderzoek besef ik des te meer 

hoe belangrijk dat Mysterie is voor onze 

persoonlijke ontwikkeling, voor onze bijdrage 

aan de wereld én aan ons gemeenschappelijk 

4 0

Zich aanvaard weten en zich 
veilig voelen is dé conditie 

voor goede pastorale gesprekken

l

Handelingen_2_2012.indd   40 22-05-12   12:38



4 1onderzoek H A N D E L I N G E N  2 0 1 2   I   2

‘Levensdraad’, Tom Waterreus. Foto: René Rosmolen 

Handelingen_2_2012.indd   41 22-05-12   12:38



4 2

samenleven. Zich aanvaard weten en zich veilig 

voelen (Narvaez 2008), is dé conditie voor 

goede pastorale gesprekken. Actualiseren van 

geleefde bronnen maakt pastorale gesprekken 

voor gesprekspartners deugddoend: ze komen 

als het ware weer thuis bij zichzelf en wat hen in 

hun leven drijft.

Literatuur
Bertau, M.-C. (2012). Voices of Others for Self, Voices of 

Others in Self. Polyphony as Means and Resource for 
Constructing and Reconstructing Social Reality. In: A. 
Liégeois et al. (eds). After You. Dialogical Ethics and the 
Pastoral Counselling Process. Leuven: Peeters, 201.

Boszormenyi-Nagy, I. & Krasner, B. (1994). Tussen geven en 
nemen. Over contextuele therapie, trans. by N. Bakhuizen. 
Haarlem: De Toorts.

Buber, M. (2007). Dialogisch leven, trans. by F. De Miranda 
& J. Mordegaai. Utrecht: Erven J. Bijleveld, 1932-1963.

Cuvelier, F. (2001). De bejegening tussen jou en mij. 
Grondslagen van het omgaan met elkaar. Kapellen: 
Pelckmans.

Harvey, K. et al. (2008). ‘Elicitation hooks’: a discourse 
analysis of chaplain patient interaction in pastoral en 
spiritual care. In: Journal of Pastoral Care and Counseling 
62, nr. 1-2, 43-61.

Levinas, E. (1961). Totalité et Infini. Essai sur l’Extériorité. La 
Haye: Martinus Nijhoff.

Levinas, E. (1994). Une éthique de la souffrance. In: J.-M. 
Von Kaenel & B. Ajchenbaum-Boffety (eds.). Souffrances. 
Corps et âme, épreuves partagées. Paris: Éditions 
Autrement, 127-137.

Lynch, G. (2002). Pastoral Care & Counselling (Ethics in 
Practice). London - Thousand Oaks - New Delhi: Sage 
Publications.

Meulink-Korf, H. & Rhijn, A. van (2002). De onvermoede 
derde. Inleiding in het contextueel pastoraat. Zoetermeer: 
Meinema.

Narvaez, D. (2008). Triune Ethics: The Neurobiological 
Roots of Our Multiple Moralities. In: New Ideas in 
Psychology 26, nr. 1, 95-119.

Riemslagh, M. (2011). (In)Correcte Gespreksvoering. 
Fundamenteel en empirisch onderzoek naar de ethiek van 
het pastorale gespreksproces II. Bornem: UniBook. www.
vanoverlevennaarvoluitleven.be

Smit, J. (2006). Tot de kern komen. De kunst van het 

pastorale gesprek. Kampen: Kok.

Ven, J.A. van der (1993). Pastorale Protocolanalyse I. 
Pastoraat in vernieuwing. In: Tijdschrift voor Praktische 
Theologie 20, nr. 5, 475-495.

Ven, J. A. van der (1994). Pastorale protocolanalyse II. 
Pastoraat in maat en getal. In: Tijdschrift voor Praktische 
Theologie 21, nr. 1, 7-20.

Ven, J. A. van der (1994). Nogmaals: Pastoraat in maat en 
getal. In: Tijdschrift voor Praktische Theologie 21, nr. 5, 
489-496.

Marina (dr. M.J.P.) Riemslagh werkt als zelfstandig coach, 
pastoraalsupervisor en lesgever in pastorale communicatie. 
Zij is onder andere opgeleid in contextueel pastoraat, in 
psychodrama en in de presentiebenadering. Eerder werkte 
zij als verpleegkundige in de psychiatrie, als pastor in het 
Nationaal MS-Centrum (België) en als begeleidster van 
vrouwen na abortus. Ook als coach en supervisor werkt 
zij vanuit een gedragen Godsrelatie. Zij combineert de 
begeleiding van zingevings- en leervragen met positieve 
veranderingen van onderbewuste processen. In april 2012 
verscheen bij uitgeverij Acco haar boek Constructieve 
Counseling? Destructief recht in professionele 
gespreksvoering. 
marina.riemslagh@gmail.com;  
www.vanoverlevennaarvoluitleven.be

l

Handelingen_2_2012.indd   42 22-05-12   12:38


