
2 1artikel

A R T I K E L   |   J o s  d e  K o c k

De catecheet die zijn of haar eigen persoon inbrengt in de catechese-
praktijk is een belangrijke kern volgens het meester-gezel-leerling-
model. Voor een kerk die de ambitie heeft een gemeenschap te willen 
zijn, gooit dit intergeneratieve leerproces hoge ogen.

Een veelbelovende  
benadering
Catechese volgens het meester-gezel-leerlingmodel

‘Z e moeten zeggen waar het op staat, 

niet te veel er omheen praten of 

altijd maar naar onze mening 

vragen en zeggen van ‘ja, ja, goed idee, goed 

gezegd.’

– ‘Ja, zeggen wat de Bijbel over iets zegt en wat 

je er zelf van vindt.’

[Gedachtenwisseling van catechisanten uit een 16+ 

catechesegroep over wat een goede catecheet is.]

– ‘Open, ja heel open, je mag álles aan hem 

vragen, hij stelt zich heel kwetsbaar op.’

– ‘Hij vertelt dingen over zichzelf, en dan zegt-

ie ook gewoon: ‘alles wat we hier tegen elkaar 

vertellen dat blijft ook gewoon hier’, hij is ook 

ietsje, ietsje ouder dan dat wij zijn, je merkt ook 

wel dat hij gewoon om ons geeft of zo, hij heeft 

ook wel eens verteld dat hij voor ons bidt en zo.’

[Catechisanten uit een 18+ catechesegroep 

beschrijven hun catecheet.]

Nevenstaande uitspraken van jongeren 

schetsen de catecheet als iemand die zijn of 

haar persoon inbrengt in de catechese: door 

te vertellen over eigen (geloofs)ervaringen, 

door eigen opvattingen in te brengen en 

door uit te leggen wat de Bijbel over bepaalde 

thema’s te vertellen heeft en hoe hij of zij zelf 

dat ziet. De catecheet die zijn of haar eigen 

persoon inbrengt in de catechesepraktijk is 

een belangrijke kern van catechese volgens een 

meester-gezel-leerlingmodel. Dit artikel gaat in 

op de achtergrond en implicaties van dit model 

en maakt duidelijk dat het een veelbelovende 

benadering kan zijn voor kerkgemeenschappen.

Gemeenschapsconcept
Een van de manieren, namelijk, waarop je 

een kerkelijke gemeente kunt typeren is 

dat het om een gemeenschap van gelovigen 

gaat. Een gemeenschap veronderstelt 

H A N D E L I N G E N  2 0 1 2   I   2

l

Handelingen_2_2012.indd   21 22-05-12   12:38



2 2

Handelingen_2_2012.indd   22 22-05-12   12:38



2 3H A N D E L I N G E N  2 0 1 2   I   2

betrokkenheid op elkaar voor langere tijd: 

leden van de gemeenschap delen hun tijd 

en hun levenssferen met elkaar, zowel in 

de kerk als in de lokale context van de 

kerk. Deze benadering van gemeenschap 

sluit aan bij het gemeenschapsconcept dat 

Brouwer (2009) hanteert. Brouwer zet deze 

conceptie van gemeenschap af tegen een 

sociaal-constructionistische benadering, 

die gemeenschap loskoppelt van plaats en 

geografische ruimte (95). Kerken lijken echter 

steeds minder een gemeenschap te zijn en 

steeds meer zich te profileren als een ‘religieuze 

organisatie’ die een variëteit aan op zichzelf 

staande activiteiten aanbiedt waarbinnen 

jong en oud zijn religieuze hart kan ophalen. 

Deze tendens is ook waar te nemen als je de 

hedendaagse catechesepraktijk in veel kerken 

bekijkt. 

De Zwart (2004) definieert de catechese

praktijk als volgt: ‘… het geheel van bewust 

opgezette doelgerichte leeractiviteiten voor 

jong en oud in de gemeente, met het oog op 

het leren leven en geloven als leerlingen van 

Christus’ (147). Catechese is een vorm van 

religieuze socialisatie die veelal in het verlengde 

ligt van de godsdienstige opvoeding in het 

gezin. In de Nederlandse context is catechese 

een praktijk die vorm krijgt in de kerk. Het 

onderscheidt zich dus van religieuze educatie 

die plaatsvindt in scholen, bijvoorbeeld in de 

vorm van godsdienstonderwijs. Hoewel het in 

dit artikel gaat om leeractiviteiten in de kerk 

wordt toch ingegaan op onderwijskundige 

theorieën, omdat deze ook relevantie hebben 

voor de doordenking van leeractiviteiten in de 

kerk, in het bijzonder de catechesepraktijk.

De volgende vraagstellingen staan in dit 

artikel centraal:

1. �Welke consequenties hebben reflecties op het 

moderne religieuze en culturele landschap 

in Nederland voor catechesepraktijken in 

kerken in termen van onderwijskundige 

benaderingen? 

2. �Welke van deze onderwijskundige 

benaderingen lijkt het beste te passen bij de 

ambitie van de kerk om een gemeenschap te 

zijn?

Nieuwe vormen van socialiteit
Religieuze identiteitsontwikkeling van 

christelijke jongeren in de huidige moderne 

context van Nederland wordt door diverse 

psychologische en sociologische processen 

bepaald. Twee processen springen echter in het 

bijzonder in het oog: enerzijds processen van 

individualisering, anderzijds de ontwikkeling 

van alternatieve religieuze gemeenschappen 

voor jongeren naast het instituut kerk. 

In Baumans concept ‘liquidation’ 

(vervloeiing) van de moderne samenleving 

(Bauman 2005) gaan de-institutionalisering 

en individualisering hand in hand. 

Individualisering is volgens Bauman zowel 

de consequentie als de aanjager van de erosie 

van institutionele patronen. Het proces van 

individualisering heeft een structurele en een 

culturele component. Structureel verwijst 

Het instituut kerk wordt meer 
en meer een optie naast 

nieuwe ‘lichte gemeenschappen’

< Beeld: Ruud van Empel. Foto: René Rosmolen
l

Handelingen_2_2012.indd   23 22-05-12   12:38



artikel

individualisering naar het verzwakken 

van verbanden tussen individuen van het 

afnemen van gemeenschap. Cultureel verwijst 

individualisering naar de afname van autoriteit 

van gedeelde zingevingskaders: individualiteit 

en authenticiteit worden hoger gewaardeerd 

dan collectiviteit en conformiteit.

Echter, het ‘grote verhaal’ van religieuze 

individualisering is niet geheel overtuigend. 

In de eerste plaats omdat in hedendaagse 

samenlevingen nog steeds christelijke gezinnen, 

scholen en kerken blijven bestaan die nog steeds 

gelovige jongeren ‘voortbrengen’. Hoewel niet 

altijd inzichtelijk is hoe loyaal deze jongeren 

aan de christelijke instituten zijn, kunnen we 

vaststellen dat het beeld dat veel sociologen 

tekenen van een verdwijnende religieuze 

betrokkenheid, eenzijdig is. Roeland (2009) 

laat bijvoorbeeld zien dat religieuze bricolage 

inderdaad veelvuldig onder jonge christenen 

kan worden aangetroffen, maar dat tegelijkertijd 

ook veel jongeren echt loyaal aan hun religieuze 

gemeenschappen zijn (Roeland 2009). 

In de tweede plaats is het ‘grote verhaal’ 

van religieuze individualisering niet geheel 

overtuigend, omdat vanaf de jaren zestig 

van de vorige eeuw in toenemende mate 

nieuwe vormen van socialiteit en religieus 

gemeenschapsleven ontstaat dat grote 

aantrekkingskracht heeft op jongeren. 

Voorbeelden daarvan zijn religieuze events, 

festivals, concerten en, vanaf het begin van 

de eenentwintigste eeuw, online communities: 

vormen van socialiteit waarin jongeren hun 

geloof delen en vieren. Deze voorbeelden 

zouden Duyvendak en Hurenkamp (2004), die 

in hun boek Kiezen voor de kudde afrekenen 

met de mythe van de individualisering, ‘lichte 

gemeenschappen’ noemen: gemeenschappen 

met lossere banden dan de gemeenschappen in 

verzuilde tijden. 

Het instituut kerk, dat meer of minder een 

gemeenschap vormt, komt meer en meer 

slechts als optie naast deze nieuwe vormen van 

‘gemeenschappen’ voor jongeren te staan. De 

kerk moet dus zien om te gaan met de spanning 

tussen enerzijds haar positie als een van de 

spelers op de markt van ‘spirituele goederen’ 

en anderzijds haar conserverende geschiedenis 

die de ene Waarheid doorgeeft aan volgende 

generaties. Tegelijkertijd staat deze ambitie van 

transmissie van de Waarheid op gespannen voet 

met de culturele waardering voor autonomie 

aan de kant van jongeren.

Drie leeromgevingen
Hieronder beschrijf ik vanuit een 

onderwijskundig perspectief drie modellen 

van leeromgevingen. Het onderscheid in 

deze drie modellen kan helpen de impact 

die ontwikkelingen in de jeugdcultuur en 

het instituut kerk hebben op hedendaagse 

catechesepraktijken beter te begrijpen. 

Benadrukt moet worden dat de drie beschreven 

modellen ideaaltypen van praktijken zijn. In 

praktische catechesesituaties komen uiteindelijk 

nauwelijks ideaaltypen voor, maar veel vaker 

configuraties van elementen uit meerdere 

modellen.

Het behavioristische model
In het behavioristische model instrueert 

de docent de leerling teneinde de leerling 

bekwamer te laten worden op een bepaald 

2 4

Handelingen_2_2012.indd   24 22-05-12   12:38



2 5artikel H A N D E L I N G E N  2 0 1 2   I   2

vakgebied. De docent maakt de leerling 

duidelijk welke inhoud op welke wijze het 

beste kan worden geleerd. De leerling past 

deze aanwijzingen toe om zich te bekwamen 

in de vakinhoud. In dit model speelt de 

beloning van leerlingactiviteiten (bijvoorbeeld 

in de vorm van cijfers of complimenten) 

een belangrijke rol. Een dergelijk model gaat 

schuil achter catechesepraktijken waarin de 

catecheet de inhoud van catechisatielessen laat 

bepalen door het uitleggen van bijvoorbeeld 

catechismusvragen en -antwoorden en de 

kennis daarvan stimuleert en toetst door deze 

bij de catechisanten te overhoren.

Het ontwikkelingsgerichte model
Leeromgevingen die meer georiënteerd 

zijn op het ontwikkelen van leerprocessen 

gaan veelal uit van een tweede model, het 

ontwikkelingsgerichte model. Binnen dit 

model is sprake van een leerling die leert 

met hulp van een docent die de leerlingen 

bevraagt, confronteert en aanmoedigt om 

eigen persoonlijke theorieën te expliciteren 

en kritisch te bezien. De leerling reguleert zijn 

eigen leren met hulp van de leerkracht, die als 

expert de leerling als coach bijstaat. Dit model 

gaat schuil achter catechesepraktijken waarin 

de inhoud van de catechisatielessen sterk wordt 

bepaald door de inbreng van catechisanten 

zelf en waarbij vooral het zelfstandig kritisch 

nadenken over deze inhouden het belangrijkste 

doel is dat de catecheet nastreeft.

Het meester-gezel-leerlingmodel
In het derde model, het meester-gezel-

leerlingmodel, participeren de leerling en de 

docent in een gedeelde praktijkcontext van 

een specifiek vakgebied. De docent is expert 

in dit vakgebied en modelleert zijn expertise. 

De leerling probeert de kunst van de expert 

af te kijken en imiteert de activiteiten van de 

leerkracht. Op deze wijze probeert de leerling 

de praktijk van het vak onder de knie te krijgen. 

Dit model is gestoeld op het gildestelsel, waarbij 

bijvoorbeeld een aspirant-timmerman het vak 

leert door mee te werken in de praktijk van een 

ervaren timmerman en zo opklimt van leerling 

naar gezel en ten slotte naar meester in het vak. 

Toegepast op de catechese: hier gaat het om 

catechesepraktijken waar niet de inhoud of 

de eigen vragen van catechisanten maar de 

persoon van de catecheet, wie hij of zij is en 

doet en zegt, in de eerste plaats leidend is in 

het leerproces van catechisanten. Belangrijke 

over te dragen inhouden en springende vragen 

van catechisanten zijn nog steeds van belang, 

maar deze krijgen een plek en voeding in 

de persoonlijke omgang tussen catecheet en 

catechisant. En: die persoonlijke omgang kan 

zich niet beperken tot een catechese-uurtje 

in de week, maar vindt plaats in diverse 

andere ontmoetingen in het geheel van het 

gemeenteleven. De catecheet is dus niet de man 

of vrouw die de catecheseles verzorgt, maar is 

de aansprekende en aanspreekbare christen die 

in het gemeenteleven optrekt met jongeren. In 

dat gezamenlijk optrekken biedt de catecheet de 

jongere houvast in de geloofsontwikkeling door 

wie hij of zij ís voor die jongere. 

Jonge christenen kunnen zichzelf 
identificeren met inspirerende 

oudere gelovigen 

l

Handelingen_2_2012.indd   25 22-05-12   12:38



artikel2 6

Handelingen_2_2012.indd   26 22-05-12   12:38



2 7artikel

Veelbelovend? 
In de inleiding werd gesteld dat niet alleen 

de identiteitsontwikkeling van jongeren 

zich kenmerkt door fragmentatie, maar 

ook lokale kerkelijke gemeenten: zij hebben 

een steeds meer versnipperd aanbod aan 

religieuze vorming. Kerken lijken steeds 

minder op een leergemeenschap. Als het 

om catechesepraktijken binnen kerken 

gaat, zie je die fragmentatie weerspiegeld in 

praktijken volgens het behavioristische én 

ontwikkelingsgerichte model. In praktijken 

volgens het behavioristische model is de kans 

groot dat de vooraf vastgestelde inhouden 

die van grote relevantie voor de kerk zijn, los 

komen te staan van de leefwereld van jongeren. 

In praktijken volgens het ontwikkelingsgerichte 

model geldt het gevaar dat hoge aanpassing 

aan de leef- en belevingswereld van jongeren 

leidt tot een verwijdering tussen individueel 

geconstrueerde religieuze opvattingen enerzijds 

en de ‘way of life’ en de kernopvattingen van de 

lokale kerkelijke gemeente anderzijds.

Het meester-gezel-leerlingmodel lijkt deze 

twee vormen van verwijdering of fragmentatie 

te ondervangen: het stelt de gelovige als 

voorbeeldfiguur centraal die enerzijds de 

actuele jongerencultuur serieus neemt en 

anderzijds de traditie en kernopvattingen 

van de geloofsgemeenschap uitleeft. Om die 

reden lijkt dit model een waardevol model te 

zijn voor hedendaagse catechesepraktijken 

in het licht van de ambitie van de kerk een 

geloofsgemeenschap te zijn. De volgende 

paragraaf gaat daar nader op in. 

Het model kan tevens gezien worden als een 

uitwerking van de abductieve benadering van 

religieuze socialisatie zoals onderscheiden 

door Hermans (2001, 2002). Deze benadering 

is gericht op participatie van jongeren in 

religieuze praktijken, niet met de bedoeling 

om ‘te leren geloven’ maar ‘te leren wat het 

betekent te geloven’ (Roebben 2002, 44). In deze 

benadering gaat het niet om het weten/kennen 

van doctrines (een deductieve benadering) of 

het weten/kennen door/van ervaringen (een 

inductieve benadering), maar om het weten/

kennen dat aanwezig is in religieuze praktijken 

(Hermans 2002, 33-34).

Het meester-gezel-leerlingmodel lijkt 

een veelbelovend model te zijn voor de 

catechesepraktijk. Het model geeft antwoorden 

op belangrijke uitdagingen van de hedendaagse 

jongerencultuur in relatie tot de vormende 

rol van de kerk en sluit aan op de ambitie 

van de kerk een gemeenschap te willen zijn. 

In het meester-gezel-leerlingmodel ligt het 

accent namelijk op leerpraktijken waar jonge 

christenen zichzelf kunnen identificeren met 

inspirerende gelovigen uit oudere generaties in 

de kerk. 

Voorbeeld: mentorcatechese 
Een voorbeeld van catechesepraktijken 

volgens een meester-gezel-leerlingmodel in 

de context van de Nederlandse protestantse 

kerken is de zogenoemde mentorcatechese. 

Deze vorm van catechese wordt in 

toenemende mate geïmplementeerd in lokale 

kerkelijke gemeenten. De eerste ervaringen 

met mentorcatechese zijn veelbelovend: 

jongeren gaan de catechese meer waarderen, 

H A N D E L I N G E N  2 0 1 2   I   2

< Foto: René Rosmolen
l

Handelingen_2_2012.indd   27 22-05-12   12:38



artikel

de betrokkenheid van ouders en andere 

gemeenteleden op de catechese aan jongeren 

neemt toe, en doordat mentoren worden 

ingezet is de ‘werklast’ van de catechese beter 

verdeeld over meer gemeenteleden dan alleen 

de predikant of kerkelijk werker.1

Mentorcatechese is een vorm van 

jongerencatechese die anders is opgezet dan 

de klassieke jongerencatechese. In het eerste 

deel van een catechesebijeenkomst komen 

alle catechisanten bij elkaar. Zij krijgen dan 

catechese van de predikant of een catecheet, 

die het centrale onderwerp (vaak) met behulp 

van een powerpointpresentatie aan de orde 

stelt en daarbij uitleg geeft. Een variant hierop 

is dat in het eerste deel niet alle catechisanten 

samenkomen, maar dat naar leeftijd wordt 

uitgesplitst. Dit eerste deel kent behalve een 

catechetisch vaak ook een liturgisch karakter: er 

wordt met elkaar gebeden en gezongen onder 

muzikale begeleiding van enkele jongeren. In 

het tweede deel van de bijeenkomst gaan de 

catechisanten uiteen in een aantal groepjes 

onder leiding van een mentor. Bij de vorming 

van deze groepjes wordt rekening gehouden 

met de leeftijd. Met behulp van werkbladen 

of ander materiaal wordt het behandelde 

onderwerp uit het eerste deel besproken 

onder leiding van de mentor. Zowel aan het 

kenniselement als aan het pastorale element 

moet in dat tweede deel recht gedaan worden.

Bij deze vorm van catechese werkt de 

catecheet (bijvoorbeeld de predikant) samen 

met andere leden van de gemeente die optreden 

als mentor van een klein groepje jongeren. 

Een mentor begeleidt jongeren gedurende een 

aantal jaren tijdens de catechesebijeenkomsten 

en wanneer nodig en mogelijk ook op 

andere momenten. Mentorcatechese maakt 

intergeneratief leren mogelijk: zowel als het 

gaat om het doorgeven van waardevolle 

kennis en ervaringen als waar het gaat om 

identificatiemogelijkheden met volwassen 

christenen van de eigen gemeente. Verder komt 

in een kleine groep de individuele jongere 

beter in beeld. Daardoor kunnen centrale 

onderwerpen tijdens de catechese gemakkelijker 

worden gerelateerd aan het persoonlijke leven 

van de jongere. Tenminste vier principes staan 

centraal bij mentorcatechese:

1. �Belangrijke over te dragen inhouden zijn nog 

steeds van belang, maar deze krijgen een plek 

en voeding in de persoonlijke omgang tussen 

catecheet en catechisant. 

2. �Als catecheet ben je identificatie- of 

voorbeeldfiguur die christelijk handelen laat 

zien en dit handelen van zichzelf of van de 

gemeente kan duiden en verantwoorden. 

3. �Als catecheet bied je jongeren houvast bij 

het plaatsen en verwerken van verschillende 

indrukken, opvattingen en belevingen ten 

aanzien van het geloof en de praktijk van het 

christen zijn die zij opdoen in allerlei andere 

verbanden, zoals vriendengroep, op internet 

en andere christelijke samenkomsten in 

andere kerkelijke settings. 

4. �De persoonlijke omgang van de catecheet 

met catechisant beperkt zich niet tot een 

catechese-uurtje in de week maar vindt plaats 

2 8

Mentorcatechese vraagt een 
investering in contacten 

tussen de generaties

Handelingen_2_2012.indd   28 22-05-12   12:38



2 9artikel

in diverse andere ontmoetingen in het geheel 

van het gemeenteleven en daarbuiten. 

Het voorbeeld van mentorcatechese maakt 

meteen duidelijk dat het meester-gezel-

leerlingmodel vooral past bij kerkelijke 

gemeenten die een gemeenschap van 

verschillende generaties willen zijn en 

waarin het waardevol wordt gevonden om 

jongeren in te voegen in die gemeenschap. 

Het model vraagt van een gemeente dat zij 

wil investeren in contacten tussen jongeren en 

oudere generaties. Het vraagt om investering 

omdat de voorgestane cultuur van het 

model een andere is dan de (kerkelijke) 

cultuur nu veelal is: een die meer en meer 

gefragmenteerd is en waarbij jongeren meer 

en meer alternatieve gemeenschappen met 

leeftijdsgenoten opzoeken naast of in plaats van 

de geïnstitutionaliseerde kerkelijke gemeente. 

Religieus leren nu
Catechetische leeromgevingen die volgens een 

meester-gezel-leerlingmodel zijn vormgegeven, 

lijken ook te kunnen bouwen op recente 

literatuur over kerkelijk jeugdwerk en religieus 

leren. In een artikel over levensbeschouwelijke 

scholen en (religieuze) socialisatie van 

jongeren bespreekt Vermeer (2009) twee 

concepties van (religieuze) socialisatie. De 

traditionele conceptie (Durkheim) gaat over 

transitie: religieuze socialisatie kan worden 

begrepen als het doorgeven van het geloof 

aan de volgende generatie. De moderne 

conceptie van socialisatie heeft betrekking 

op het ondersteunen van de persoonlijke 

identiteitsontwikkeling van jongeren.

Volgens Vermeer is religieuze socialisatie in 

de traditionele zin nauwelijks meer mogelijk 

vanwege de sterk verzwakte positie van 

instituten die de geloofstraditie zouden 

kunnen doorgeven aan een nieuwe generatie. 

De nieuwe ‘pedagogische taak’ is daarom: ‘… 

jongeren helpen om te gaan met de constante 

druk om te handelen op basis van een unieke 

identiteit. Deze pedagogische taak is een 

uitgelezen uitdaging voor levensbeschouwelijk 

geïnspireerde scholen …’ (ibid., 205). We 

zouden kunnen toevoegen: ook een uitdaging 

voor jongerenwerkers in kerkelijke gemeenten. 

Vermeers analyse laat zien dat het hedendaagse 

religieuze leren is gediend met een ‘strategie’ 

waarin het ondersteunen van persoonlijke 

identiteitsontwikkeling, het vinden van een 

uniek religieus zelf het hart vormt.

Een verschuiving van traditionele naar 

moderne vormen van socialisatie betekent niet 

dat leraren of jongerenwerkers in de kerk geen 

enkele rol meer spelen in wat jonge mensen 

aanvaarden als ‘religieuze autoriteit’. Vermeer 

stelt dat religieus geïnspireerde scholen twee 

belangrijke bijdragen kunnen leveren. In de 

eerste plaats maakt hun religieuze basis het 

mogelijk om leerlingen belangrijke religieus-

culturele inhouden door te geven. In de tweede 

plaats kunnen zij als levende representanten 

van een religieuze traditie deze inhouden voor 

leerlingen betekenisvol maken (ibid., 207). 

Leraren en jongerenwerkers hoeven dus niet 

veroordeeld te zijn tot het slechts faciliteren 

van een individuele zoektocht naar een uniek 

religieus zelf op basis van autoriteiten die 

buiten henzelf liggen. Integendeel, leraren en 

jongerenwerkers moeten beschouwd worden 

H A N D E L I N G E N  2 0 1 2   I   2

l

Handelingen_2_2012.indd   29 22-05-12   12:38



artikel

als levende representanten van een specifieke 

religieuze traditie die deelnemen aan het proces 

van identiteitsontwikkeling van jonge mensen.

Pedagogisch beschouwd is dit een belangrijk 

leerprincipe. Een leerprincipe dat onder 

andere naar voren wordt gebracht door Peter 

Jarvis (2008). Jarvis pleit ervoor om alledaagse 

ervaringen en ontmoetingen als startpunt 

te nemen voor leerprocessen. Volgens Jarvis 

is leren namelijk een existentieel fenomeen 

dat ontspringt aan tastbare ervaringen en 

ontmoetingen met anderen. Deze tastbare 

ervaringen zijn zogenoemde primaire 

ervaringen. In het onderwijs, maar ook in 

leersituaties in kerken, worden jongeren echter 

het vaakst geconfronteerd met secundaire 

ervaringen: je hoort van of verneemt de 

primaire ervaringen van anderen. Maar een 

van de stellingen van Jarvis in dit verband is: 

leerlingen leren niet in de eerste plaats van wat 

je onderwijst maar van hun ervaringen van 

de dingen die je ze onderwijst. Daarom pleit 

Jarvis ervoor om leerlingen zoveel mogelijk 

primaire ervaringen te geven. In het verlengde 

hiervan kunnen we zeggen: werkelijk een 

levende representant van een religieuze traditie 

en een kerkelijke gemeente zijn is een belangrijk 

aandachtspunt voor catecheten die proberen 

vorm te geven aan een socialisatiefunctie voor 

jongeren.

In andere woorden wordt dit inzicht 

ondersteund door Roebben in zijn artikel 

‘Shaping a playground for transcendence: 

postmodern youth ministry as a radical 

challenge’ (Roebben 1997). Hij stelt dat 

de kracht van leraren en ouders niet ligt 

in hun autoriteit, maar in hun wijsheid, 

authenticiteit, hun vermogen om de impact 

van media te kritiseren en te relativeren en hun 

ontvankelijkheid voor de verhalen van jonge 

mensen die zoeken naar een betekenisvol leven 

(334).

In het centrum
Catechesepraktijken volgens een meester-

gezel-leerlingmodel zetten zowel de catecheet 

als de jongere, die beiden deelnemen aan de 

praktijk van de lokale kerk, in het centrum van 

het leerproces. Het persoonlijke leven van de 

jongere enerzijds en de traditie van de lokale 

kerkelijke gemeente en de daarin centrale 

geloofsopvattingen die gerepresenteerd worden 

door de catecheet anderzijds, komen samen in 

een intergeneratief leerproces. 

Zo bezien past dit type catechesepraktijken 

het beste bij de ambitie van de kerk een 

gemeenschap te willen zijn. Ten minste passen 

ze beter dan catechesepraktijken volgens een 

behavioristisch en ontwikkelingsgericht model. 

In eerstgenoemde catechesepraktijken kan het 

‘gemeenschap zijn’ gehinderd worden door 

het doorgeven van de traditie te waarderen 

boven het gestalte geven aan de relatie 

tussen leden van de kerkelijke gemeente. In 

ontwikkelingsgerichte catechesepraktijken kan 

het ‘gemeenschap zijn’ worden gehinderd door 

de leefwereld en eigen opvattingen van jongeren 

te waarderen boven de traditie en religieuze 

opvattingen van de gemeenschap waartoe zij 

behoren.

3 0

Dit past het beste bij 
de ambitie van de kerk 

die een gemeenschap wil zijn

l

Handelingen_2_2012.indd   30 22-05-12   12:38



3 1artikel

Noot
1 Follow Me en Follow Me Next zijn methoden die speciaal 

ontwikkeld zijn voor mentorcatechese. www.hgjb.nl 

Literatuur 
Bauman, Z. (2005). Liquid life. Cambridge: Polity.
Duyvendak, J.W. & Hurenkamp, M. (red.) (2004). Kiezen 

voor de kudde. Lichte gemeenschappen en de nieuwe 
meerderheid. Amsterdam: Van Gennep.

Hermans, C.A.M. (2001). Participerend leren. Grondslagen 
van religieuze vorming in een globaliserende samenleving. 
Leende: Damon.

Hermans, C. (2002). Naar een nieuw vakconcept: 
Vernieuwing van religieuze vorming vanuit de 
geschiedenis van een (basis)schoolvak. In: C.A.M. 
Hermans (red.). Participerend leren in debat: Kritische 
reflectie op grondslagen van religieuze vorming. Budel: 
Damon, 5-36.

Jarvis, P. (2008). Religious experience and experiential 
learning. Religious Education, 103(5), 553-567.

Roebben, B. (1997). Shaping a playground for 
transcendence: postmodern youth ministry as a radical 
challenge. Religious education, 92(3), 332-347.

Roebben, B. (2002). Tradities ontstollen in de klas: Een 
visie op levensbeschouwelijke vorming in het primair 
onderwijs. In: C.A.M. Hermans (red.). Participerend 
leren in debat: Kritische reflectie op grondslagen van 
religieuze vorming. Budel: Damon, 37-57.

Roeland, J. (2009). Selfation: Dutch evangelical youth 
between subjectivization and subjection. Amsterdam: 
Amsterdam University Press/Pallas.

Vermeer, P. (2009). Denominational schools and the 
(religious) socialisation of youths: a changing 
relationship. British Journal of Religious Education, 31(3), 
201-211.

Zwart, I. de (2004). Leergroepen: catechese. In: J. van Ark 
& H. de Roest (red.), De weg van de groep. Leidinggeven 
aan groepen in gemeente en parochie, Zoetermeer: 
Meinema, 145-168.

Dr. A. (Jos) de Kock is onderwijskundige en theoloog, 
universitair docent Educatie & Catechetiek aan de 
Protestantse Theologische Universiteit en medewerker van 
het Onderzoekscentrum Jeugd, Kerk & Cultuur (OJKC, 
www.ojkc.nl). 
adekock@pthu.nl

 

H A N D E L I N G E N  2 0 1 2   I   2

Handelingen_2_2012.indd   31 22-05-12   12:38


