BT [ [

ARTIKEL | Jos pE Kock

Een veelbelovende

benadering

Catechese volgens het meester-gezel-leerlingmodel

De catecheet die zijn of haar eigen persoon inbrengt in de catechese-
praktijk is een belangrijke kern volgens het meester-gezel-leerling-
model. Voor een kerk die de ambitie heeft een gemeenschap te willen
zijn, gooit dit intergeneratieve leerproces hoge ogen.

c e moeten zeggen waar het op staat,
niet te veel er omheen praten of
altijd maar naar onze mening

vragen en zeggen van a, ja, goed idee, goed
gezegd’

— ‘Ja, zeggen wat de Bijbel over iets zegt en wat

je er zelf van vindt.
[Gedachtenwisseling van catechisanten uit een 16+

catechesegroep over wat een goede catecheet is. ]

— ‘Open, ja heel open, je mag dlles aan hem
vragen, hij stelt zich heel kwetsbaar op.

— ‘Hij vertelt dingen over zichzelf, en dan zegt-
ie ook gewoon: ‘alles wat we hier tegen elkaar
vertellen dat blijft ook gewoon hier’, hij is ook
ietsje, ietsje ouder dan dat wij zijn, je merkt ook
wel dat hij gewoon om ons geeft of zo, hij heeft
ook wel eens verteld dat hij voor ons bidt en zo.
[Catechisanten uit een 18+ catechesegroep

beschrijven hun catecheet. |

HANDELINGEN 2012 | 2

‘ ‘ Handelingen_2_2012.indd 21

Nevenstaande uitspraken van jongeren
schetsen de catecheet als iemand die zijn of
haar persoon inbrengt in de catechese: door

te vertellen over eigen (geloofs)ervaringen,
door eigen opvattingen in te brengen en

door uit te leggen wat de Bijbel over bepaalde
thema’s te vertellen heeft en hoe hij of zij zelf
dat ziet. De catecheet die zijn of haar eigen
persoon inbrengt in de catechesepraktijk is

een belangrijke kern van catechese volgens een
meester-gezel-leerlingmodel. Dit artikel gaat in
op de achtergrond en implicaties van dit model
en maakt duidelijk dat het een veelbelovende

benadering kan zijn voor kerkgemeenschappen.

Gemeenschapsconcept

Een van de manieren, namelijk, waarop je
een kerkelijke gemeente kunt typeren is
dat het om een gemeenschap van gelovigen

gaat. Een gemeenschap veronderstelt >

21

H EEms

22-05-12 12:38‘ ‘



Handelingen_2_2012.indd 22 @ . 220512 12:38




BT [ [

betrokkenheid op elkaar voor langere tijd:
leden van de gemeenschap delen hun tijd
en hun levenssferen met elkaar, zowel in
de kerk als in de lokale context van de
kerk. Deze benadering van gemeenschap
sluit aan bij het gemeenschapsconcept dat
Brouwer (2009) hanteert. Brouwer zet deze
conceptie van gemeenschap af tegen een
sociaal-constructionistische benadering,
die gemeenschap loskoppelt van plaats en
geografische ruimte (95). Kerken lijken echter
steeds minder een gemeenschap te zijn en
steeds meer zich te profileren als een ‘religieuze
organisatie’ die een variéteit aan op zichzelf
staande activiteiten aanbiedt waarbinnen
jong en oud zijn religieuze hart kan ophalen.
Deze tendens is ook waar te nemen als je de
hedendaagse catechesepraktijk in veel kerken
bekijkt.

De Zwart (2004) definieert de catechese-
praktijk als volgt: ... het geheel van bewust
opgezette doelgerichte leeractiviteiten voor

Het instituut kerk wordt meer
en meer een optie naast
nieuwe ‘lichte gemeenschappen’

jong en oud in de gemeente, met het oog op
het leren leven en geloven als leerlingen van
Christus’ (147). Catechese is een vorm van
religieuze socialisatie die veelal in het verlengde
ligt van de godsdienstige opvoeding in het
gezin. In de Nederlandse context is catechese
een praktijk die vorm krijgt in de kerk. Het
onderscheidt zich dus van religieuze educatie
die plaatsvindt in scholen, bijvoorbeeld in de

< Beeld: Ruud van Empel. Foto: René Rosmolen

HANDELINGEN 2012 | 2

Handelingen_2_2012.indd 23

vorm van godsdienstonderwijs. Hoewel het in

dit artikel gaat om leeractiviteiten in de kerk

wordt toch ingegaan op onderwijskundige
theorieén, omdat deze ook relevantie hebben
voor de doordenking van leeractiviteiten in de
kerk, in het bijzonder de catechesepraktijk.

De volgende vraagstellingen staan in dit
artikel centraal:

1. Welke consequenties hebben reflecties op het
moderne religieuze en culturele landschap
in Nederland voor catechesepraktijken in
kerken in termen van onderwijskundige
benaderingen?

2. Welke van deze onderwijskundige
benaderingen lijkt het beste te passen bij de
ambitie van de kerk om een gemeenschap te
zijn?

Nieuwe vormen van socialiteit
Religieuze identiteitsontwikkeling van
christelijke jongeren in de huidige moderne
context van Nederland wordt door diverse
psychologische en sociologische processen
bepaald. Twee processen springen echter in het
bijzonder in het oog: enerzijds processen van
individualisering, anderzijds de ontwikkeling
van alternatieve religieuze gemeenschappen
voor jongeren naast het instituut kerk.

In Baumans concept ‘liquidation’
(vervloeiing) van de moderne samenleving
(Bauman 2005) gaan de-institutionalisering
en individualisering hand in hand.
Individualisering is volgens Bauman zowel
de consequentie als de aanjager van de erosie
van institutionele patronen. Het proces van
individualisering heeft een structurele en een
culturele component. Structureel verwijst >

23

22-05-12 12:38‘ ‘



BT [ [

individualisering naar het verzwakken
van verbanden tussen individuen van het
afnemen van gemeenschap. Cultureel verwijst
individualisering naar de afname van autoriteit
van gedeelde zingevingskaders: individualiteit
en authenticiteit worden hoger gewaardeerd
dan collectiviteit en conformiteit.

Echter, het ‘grote verhaal’ van religieuze
individualisering is niet geheel overtuigend.
In de eerste plaats omdat in hedendaagse
samenlevingen nog steeds christelijke gezinnen,
scholen en kerken blijven bestaan die nog steeds
gelovige jongeren ‘voortbrengen’. Hoewel niet
altijd inzichtelijk is hoe loyaal deze jongeren
aan de christelijke instituten zijn, kunnen we
vaststellen dat het beeld dat veel sociologen
tekenen van een verdwijnende religieuze
betrokkenheid, eenzijdig is. Roeland (2009)
laat bijvoorbeeld zien dat religieuze bricolage
inderdaad veelvuldig onder jonge christenen
kan worden aangetroffen, maar dat tegelijkertijd
ook veel jongeren echt loyaal aan hun religieuze
gemeenschappen zijn (Roeland 2009).

In de tweede plaats is het ‘grote verhaal’
van religieuze individualisering niet geheel
overtuigend, omdat vanaf de jaren zestig
van de vorige eeuw in toenemende mate
nieuwe vormen van socialiteit en religieus
gemeenschapsleven ontstaat dat grote
aantrekkingskracht heeft op jongeren.
Voorbeelden daarvan zijn religieuze events,
festivals, concerten en, vanaf het begin van
de eenentwintigste eeuw, online communities:
vormen van socialiteit waarin jongeren hun
geloof delen en vieren. Deze voorbeelden
zouden Duyvendak en Hurenkamp (2004), die
in hun boek Kiezen voor de kudde afrekenen

24

‘ ‘ Handelingen_2_2012.indd 24

H EEms

met de mythe van de individualisering, lichte
gemeenschappen’ noemen: gemeenschappen
met lossere banden dan de gemeenschappen in
verzuilde tijden.

Het instituut kerk, dat meer of minder een
gemeenschap vormt, komt meer en meer
slechts als optie naast deze nieuwe vormen van
‘gemeenschappen’ voor jongeren te staan. De
kerk moet dus zien om te gaan met de spanning
tussen enerzijds haar positie als een van de
spelers op de markt van ‘spirituele goederen’
en anderzijds haar conserverende geschiedenis
die de ene Waarheid doorgeeft aan volgende
generaties. Tegelijkertijd staat deze ambitie van
transmissie van de Waarheid op gespannen voet
met de culturele waardering voor autonomie
aan de kant van jongeren.

Drie leeromgevingen

Hieronder beschrijf ik vanuit een
onderwijskundig perspectief drie modellen

van leeromgevingen. Het onderscheid in

deze drie modellen kan helpen de impact

die ontwikkelingen in de jeugdcultuur en

het instituut kerk hebben op hedendaagse
catechesepraktijken beter te begrijpen.
Benadrukt moet worden dat de drie beschreven
modellen ideaaltypen van praktijken zijn. In
praktische catechesesituaties komen uiteindelijk
nauwelijks ideaaltypen voor, maar veel vaker
configuraties van elementen uit meerdere
modellen.

Het behavioristische model

In het behavioristische model instrueert
de docent de leerling teneinde de leerling
bekwamer te laten worden op een bepaald

22-05-12 12:38‘ ‘



BT [ [

vakgebied. De docent maakt de leerling
duidelijk welke inhoud op welke wijze het
beste kan worden geleerd. De leerling past
deze aanwijzingen toe om zich te bekwamen
in de vakinhoud. In dit model speelt de
beloning van leerlingactiviteiten (bijvoorbeeld
in de vorm van cijfers of complimenten)

een belangrijke rol. Een dergelijk model gaat
schuil achter catechesepraktijken waarin de
catecheet de inhoud van catechisatielessen laat
bepalen door het uitleggen van bijvoorbeeld
catechismusvragen en -antwoorden en de
kennis daarvan stimuleert en toetst door deze
bij de catechisanten te overhoren.

Het ontwikkelingsgerichte model
Leeromgevingen die meer georiénteerd

zijn op het ontwikkelen van leerprocessen

gaan veelal uit van een tweede model, het
ontwikkelingsgerichte model. Binnen dit
model is sprake van een leerling die leert

met hulp van een docent die de leerlingen
bevraagt, confronteert en aanmoedigt om
eigen persoonlijke theorieén te expliciteren

en kritisch te bezien. De leerling reguleert zijn
eigen leren met hulp van de leerkracht, die als
expert de leerling als coach bijstaat. Dit model
gaat schuil achter catechesepraktijken waarin
de inhoud van de catechisatielessen sterk wordt
bepaald door de inbreng van catechisanten

zelf en waarbij vooral het zelfstandig kritisch
nadenken over deze inhouden het belangrijkste
doel is dat de catecheet nastreeft.

Het meester-gezel-leerlingmodel
In het derde model, het meester-gezel-

leerlingmodel, participeren de leerling en de

HANDELINGEN 2012 | 2

‘ ‘ Handelingen_2_2012.indd 25

H EEms

docent in een gedeelde praktijkcontext van

een specifiek vakgebied. De docent is expert

in dit vakgebied en modelleert zijn expertise.
De leerling probeert de kunst van de expert

af te kijken en imiteert de activiteiten van de
leerkracht. Op deze wijze probeert de leerling
de praktijk van het vak onder de knie te krijgen.
Dit model is gestoeld op het gildestelsel, waarbij
bijvoorbeeld een aspirant-timmerman het vak
leert door mee te werken in de praktijk van een
ervaren timmerman en zo opklimt van leerling

naar gezel en ten slotte naar meester in het vak.

Jonge christenen kunnen zichzelf
identificeren met inspirerende
oudere gelovigen

Toegepast op de catechese: hier gaat het om
catechesepraktijken waar niet de inhoud of
de eigen vragen van catechisanten maar de
persoon van de catecheet, wie hij of zij is en
doet en zegt, in de eerste plaats leidend is in
het leerproces van catechisanten. Belangrijke
over te dragen inhouden en springende vragen
van catechisanten zijn nog steeds van belang,
maar deze krijgen een plek en voeding in
de persoonlijke omgang tussen catecheet en
catechisant. En: die persoonlijke omgang kan
zich niet beperken tot een catechese-uurtje
in de week, maar vindt plaats in diverse
andere ontmoetingen in het geheel van het
gemeenteleven. De catecheet is dus niet de man
of vrouw die de catecheseles verzorgt, maar is
de aansprekende en aanspreekbare christen die
in het gemeenteleven optrekt met jongeren. In
dat gezamenlijk optrekken biedt de catecheet de
jongere houvast in de geloofsontwikkeling door
wie hij of zij {s voor die jongere. >

25

22-05-12 12:38‘ ‘



22-05-12 12:38 ‘

Handelingen_2_2012.indd 26



BT [ [

Veelbelovend?

In de inleiding werd gesteld dat niet alleen

de identiteitsontwikkeling van jongeren

zich kenmerkt door fragmentatie, maar

ook lokale kerkelijke gemeenten: zij hebben
een steeds meer versnipperd aanbod aan
religieuze vorming. Kerken lijken steeds
minder op een leergemeenschap. Als het

om catechesepraktijken binnen kerken

gaat, zie je die fragmentatie weerspiegeld in
praktijken volgens het behavioristische én
ontwikkelingsgerichte model. In praktijken
volgens het behavioristische model is de kans
groot dat de vooraf vastgestelde inhouden

die van grote relevantie voor de kerk zijn, los
komen te staan van de leefwereld van jongeren.
In praktijken volgens het ontwikkelingsgerichte
model geldt het gevaar dat hoge aanpassing
aan de leef- en belevingswereld van jongeren
leidt tot een verwijdering tussen individueel
geconstrueerde religieuze opvattingen enerzijds
en de ‘way of life’ en de kernopvattingen van de
lokale kerkelijke gemeente anderzijds.

Het meester-gezel-leerlingmodel lijkt deze
twee vormen van verwijdering of fragmentatie
te ondervangen: het stelt de gelovige als
voorbeeldfiguur centraal die enerzijds de
actuele jongerencultuur serieus neemt en
anderzijds de traditie en kernopvattingen
van de geloofsgemeenschap uitleeft. Om die
reden lijkt dit model een waardevol model te
zijn voor hedendaagse catechesepraktijken
in het licht van de ambitie van de kerk een
geloofsgemeenschap te zijn. De volgende
paragraaf gaat daar nader op in.

< Foto: René Rosmolen

HANDELINGEN 2012 | 2

Handelingen_2_2012.indd 27

H EEms

Het model kan tevens gezien worden als een
uitwerking van de abductieve benadering van
religieuze socialisatie zoals onderscheiden
door Hermans (2001, 2002). Deze benadering
is gericht op participatie van jongeren in
religieuze praktijken, niet met de bedoeling
om ‘te leren geloven’ maar ‘te leren wat het
betekent te geloven’ (Roebben 2002, 44). In deze
benadering gaat het niet om het weten/kennen
van doctrines (een deductieve benadering) of
het weten/kennen door/van ervaringen (een
inductieve benadering), maar om het weten/
kennen dat aanwezig is in religieuze praktijken
(Hermans 2002, 33-34).

Het meester-gezel-leerlingmodel lijkt
een veelbelovend model te zijn voor de
catechesepraktijk. Het model geeft antwoorden
op belangrijke uitdagingen van de hedendaagse
jongerencultuur in relatie tot de vormende
rol van de kerk en sluit aan op de ambitie
van de kerk een gemeenschap te willen zijn.
In het meester-gezel-leerlingmodel ligt het
accent namelijk op leerpraktijken waar jonge
christenen zichzelf kunnen identificeren met
inspirerende gelovigen uit oudere generaties in
de kerk.

Voorbeeld: mentorcatechese

Een voorbeeld van catechesepraktijken

volgens een meester-gezel-leerlingmodel in

de context van de Nederlandse protestantse
kerken is de zogenoemde mentorcatechese.
Deze vorm van catechese wordt in

toenemende mate geimplementeerd in lokale
kerkelijke gemeenten. De eerste ervaringen

met mentorcatechese zijn veelbelovend:
jongeren gaan de catechese meer waarderen, [>

27

22-05-12 12:38‘ ‘



BT [ [

de betrokkenheid van ouders en andere
gemeenteleden op de catechese aan jongeren
neemt toe, en doordat mentoren worden
ingezet is de ‘werklast’ van de catechese beter
verdeeld over meer gemeenteleden dan alleen
de predikant of kerkelijk werker.'
Mentorcatechese is een vorm van
jongerencatechese die anders is opgezet dan
de klassieke jongerencatechese. In het eerste
deel van een catechesebijeenkomst komen
alle catechisanten bij elkaar. Zij krijgen dan
catechese van de predikant of een catecheet,
die het centrale onderwerp (vaak) met behulp
van een powerpointpresentatie aan de orde
stelt en daarbij uitleg geeft. Een variant hierop

Mentorcatechese vraagt een
investering in contacten
tussen de generaties

is dat in het eerste deel niet alle catechisanten
samenkomen, maar dat naar leeftijd wordt
uitgesplitst. Dit eerste deel kent behalve een
catechetisch vaak ook een liturgisch karakter: er
wordt met elkaar gebeden en gezongen onder
muzikale begeleiding van enkele jongeren. In
het tweede deel van de bijeenkomst gaan de
catechisanten uiteen in een aantal groepjes
onder leiding van een mentor. Bij de vorming
van deze groepjes wordt rekening gehouden
met de leeftijd. Met behulp van werkbladen
of ander materiaal wordt het behandelde
onderwerp uit het eerste deel besproken
onder leiding van de mentor. Zowel aan het
kenniselement als aan het pastorale element
moet in dat tweede deel recht gedaan worden.
Bij deze vorm van catechese werkt de
catecheet (bijvoorbeeld de predikant) samen

28

‘ ‘ Handelingen_2_2012.indd 28

H EEms

met andere leden van de gemeente die optreden
als mentor van een klein groepje jongeren.

Een mentor begeleidt jongeren gedurende een
aantal jaren tijdens de catechesebijeenkomsten
en wanneer nodig en mogelijk ook op

andere momenten. Mentorcatechese maakt
intergeneratief leren mogelijk: zowel als het
gaat om het doorgeven van waardevolle

kennis en ervaringen als waar het gaat om
identificatiemogelijkheden met volwassen
christenen van de eigen gemeente. Verder komt
in een kleine groep de individuele jongere

beter in beeld. Daardoor kunnen centrale
onderwerpen tijdens de catechese gemakkelijker
worden gerelateerd aan het persoonlijke leven
van de jongere. Tenminste vier principes staan
centraal bij mentorcatechese:

1. Belangrijke over te dragen inhouden zijn nog
steeds van belang, maar deze krijgen een plek
en voeding in de persoonlijke omgang tussen
catecheet en catechisant.

2. Als catecheet ben je identificatie- of
voorbeeldfiguur die christelijk handelen laat
zien en dit handelen van zichzelf of van de
gemeente kan duiden en verantwoorden.

3. Als catecheet bied je jongeren houvast bij
het plaatsen en verwerken van verschillende
indrukken, opvattingen en belevingen ten
aanzien van het geloof en de praktijk van het
christen zijn die zij opdoen in allerlei andere
verbanden, zoals vriendengroep, op internet
en andere christelijke samenkomsten in
andere kerkelijke settings.

4. De persoonlijke omgang van de catecheet
met catechisant beperkt zich niet tot een
catechese-uurtje in de week maar vindt plaats

22-05-12 12:38‘ ‘



BT [ [

in diverse andere ontmoetingen in het geheel
van het gemeenteleven en daarbuiten.

Het voorbeeld van mentorcatechese maakt
meteen duidelijk dat het meester-gezel-
leerlingmodel vooral past bij kerkelijke
gemeenten die een gemeenschap van
verschillende generaties willen zijn en

waarin het waardevol wordt gevonden om
jongeren in te voegen in die gemeenschap.
Het model vraagt van een gemeente dat zij
wil investeren in contacten tussen jongeren en
oudere generaties. Het vraagt om investering
omdat de voorgestane cultuur van het

model een andere is dan de (kerkelijke)
cultuur nu veelal is: een die meer en meer
gefragmenteerd is en waarbij jongeren meer
en meer alternatieve gemeenschappen met
leeftijdsgenoten opzoeken naast of in plaats van
de geinstitutionaliseerde kerkelijke gemeente.

Religieus leren nu

Catechetische leeromgevingen die volgens een
meester-gezel-leerlingmodel zijn vormgegeven,
lijken ook te kunnen bouwen op recente
literatuur over kerkelijk jeugdwerk en religieus
leren. In een artikel over levensbeschouwelijke
scholen en (religieuze) socialisatie van
jongeren bespreekt Vermeer (2009) twee
concepties van (religieuze) socialisatie. De
traditionele conceptie (Durkheim) gaat over
transitie: religieuze socialisatie kan worden
begrepen als het doorgeven van het geloof

aan de volgende generatie. De moderne
conceptie van socialisatie heeft betrekking

op het ondersteunen van de persoonlijke
identiteitsontwikkeling van jongeren.

HANDELINGEN 2012 | 2

‘ ‘ Handelingen_2_2012.indd 29

H EEms

Volgens Vermeer is religieuze socialisatie in

de traditionele zin nauwelijks meer mogelijk
vanwege de sterk verzwakte positie van
instituten die de geloofstraditie zouden
kunnen doorgeven aan een nieuwe generatie.
De nieuwe ‘pedagogische taak’ is daarom: ‘...
jongeren helpen om te gaan met de constante
druk om te handelen op basis van een unieke
identiteit. Deze pedagogische taak is een
uitgelezen uitdaging voor levensbeschouwelijk
geinspireerde scholen ...” (ibid., 205). We
zouden kunnen toevoegen: ook een uitdaging
voor jongerenwerkers in kerkelijke gemeenten.
Vermeers analyse laat zien dat het hedendaagse
religieuze leren is gediend met een ‘strategie’
waarin het ondersteunen van persoonlijke
identiteitsontwikkeling, het vinden van een
uniek religieus zelf het hart vormt.

Een verschuiving van traditionele naar
moderne vormen van socialisatie betekent niet
dat leraren of jongerenwerkers in de kerk geen
enkele rol meer spelen in wat jonge mensen
aanvaarden als ‘religieuze autoriteit. Vermeer
stelt dat religieus geinspireerde scholen twee
belangrijke bijdragen kunnen leveren. In de
eerste plaats maakt hun religieuze basis het
mogelijk om leerlingen belangrijke religieus-
culturele inhouden door te geven. In de tweede
plaats kunnen zij als levende representanten
van een religieuze traditie deze inhouden voor
leerlingen betekenisvol maken (ibid., 207).
Leraren en jongerenwerkers hoeven dus niet
veroordeeld te zijn tot het slechts faciliteren
van een individuele zoektocht naar een uniek
religieus zelf op basis van autoriteiten die
buiten henzelf liggen. Integendeel, leraren en
jongerenwerkers moeten beschouwd worden >

29

22-05-12 12:38‘ ‘



BT [ [

als levende representanten van een specifieke
religieuze traditie die deelnemen aan het proces
van identiteitsontwikkeling van jonge mensen.
Pedagogisch beschouwd is dit een belangrijk
leerprincipe. Een leerprincipe dat onder
andere naar voren wordt gebracht door Peter
Jarvis (2008). Jarvis pleit ervoor om alledaagse
ervaringen en ontmoetingen als startpunt

te nemen voor leerprocessen. Volgens Jarvis

is leren namelijk een existentieel fenomeen
dat ontspringt aan tastbare ervaringen en

Dit past het beste bij
de ambitie van de kerk
die een gemeenschap wil zijn

ontmoetingen met anderen. Deze tastbare
ervaringen zijn zogenoemde primaire
ervaringen. In het onderwijs, maar ook in
leersituaties in kerken, worden jongeren echter
het vaakst geconfronteerd met secundaire
ervaringen: je hoort van of verneemt de
primaire ervaringen van anderen. Maar een
van de stellingen van Jarvis in dit verband is:
leerlingen leren niet in de eerste plaats van wat
je onderwijst maar van hun ervaringen van
de dingen die je ze onderwijst. Daarom pleit
Jarvis ervoor om leerlingen zoveel mogelijk
primaire ervaringen te geven. In het verlengde
hiervan kunnen we zeggen: werkelijk een
levende representant van een religieuze traditie
en een kerkelijke gemeente zijn is een belangrijk
aandachtspunt voor catecheten die proberen
vorm te geven aan een socialisatiefunctie voor
jongeren.

In andere woorden wordt dit inzicht
ondersteund door Roebben in zijn artikel
‘Shaping a playground for transcendence:

30

‘ ‘ Handelingen_2_2012.indd 30

H EEms

postmodern youth ministry as a radical
challenge’ (Roebben 1997). Hij stelt dat

de kracht van leraren en ouders niet ligt

in hun autoriteit, maar in hun wijsheid,
authenticiteit, hun vermogen om de impact
van media te kritiseren en te relativeren en hun
ontvankelijkheid voor de verhalen van jonge
mensen die zoeken naar een betekenisvol leven
(334).

In het centrum

Catechesepraktijken volgens een meester-
gezel-leerlingmodel zetten zowel de catecheet
als de jongere, die beiden deelnemen aan de
praktijk van de lokale kerk, in het centrum van
het leerproces. Het persoonlijke leven van de
jongere enerzijds en de traditie van de lokale
kerkelijke gemeente en de daarin centrale
geloofsopvattingen die gerepresenteerd worden
door de catecheet anderzijds, komen samen in
een intergeneratief leerproces.

Zo bezien past dit type catechesepraktijken
het beste bij de ambitie van de kerk een
gemeenschap te willen zijn. Ten minste passen
ze beter dan catechesepraktijken volgens een
behavioristisch en ontwikkelingsgericht model.
In eerstgenoemde catechesepraktijken kan het
‘gemeenschap zijn’ gehinderd worden door
het doorgeven van de traditie te waarderen
boven het gestalte geven aan de relatie
tussen leden van de kerkelijke gemeente. In
ontwikkelingsgerichte catechesepraktijken kan
het ‘gemeenschap zijn’ worden gehinderd door
de leefwereld en eigen opvattingen van jongeren
te waarderen boven de traditie en religieuze
opvattingen van de gemeenschap waartoe zij
behoren. <

22-05-12 12:38‘ ‘



Noot
! Follow Me en Follow Me Next zijn methoden die speciaal
ontwikkeld zijn voor mentorcatechese. www.hgjb.nl

Literatuur

Bauman, Z. (2005). Liquid life. Cambridge: Polity.

Duyvendak, J.W. & Hurenkamp, M. (red.) (2004). Kiezen
voor de kudde. Lichte gemeenschappen en de nieuwe
meerderheid. Amsterdam: Van Gennep.

Hermans, C.A.M. (2001). Participerend leren. Grondslagen
van religieuze vorming in een globaliserende samenleving.
Leende: Damon.

Hermans, C. (2002). Naar een nieuw vakconcept:
Vernieuwing van religieuze vorming vanuit de
geschiedenis van een (basis)schoolvak. In: C.A.M.
Hermans (red.). Participerend leren in debat: Kritische
reflectie op grondslagen van religieuze vorming. Budel:
Damon, 5-36.

Jarvis, P. (2008). Religious experience and experiential
learning. Religious Education, 103(5), 553-567.

Roebben, B. (1997). Shaping a playground for
transcendence: postmodern youth ministry as a radical
challenge. Religious education, 92(3), 332-347.

Roebben, B. (2002). Tradities ontstollen in de klas: Een
visie op levensbeschouwelijke vorming in het primair
onderwijs. In: C.A.M. Hermans (red.). Participerend
leren in debat: Kritische reflectie op grondslagen van
religieuze vorming. Budel: Damon, 37-57.

Roeland, J. (2009). Selfation: Dutch evangelical youth
between subjectivization and subjection. Amsterdam:
Amsterdam University Press/Pallas.

Vermeer, P. (2009). Denominational schools and the
(religious) socialisation of youths: a changing
relationship. British Journal of Religious Education, 31(3),
201-211.

Zwart, 1. de (2004). Leergroepen: catechese. In: J. van Ark
& H. de Roest (red.), De weg van de groep. Leidinggeven
aan groepen in gemeente en parochie, Zoetermeer:
Meinema, 145-168.

Dr. A. (Jos) de Kock is onderwijskundige en theoloog,
universitair docent Educatie ¢ Catechetiek aan de
Protestantse Theologische Universiteit en medewerker van
het Onderzoekscentrum Jeugd, Kerk & Cultuur (OJKC,
www.ojkc.nl).
adekock@pthu.nl

HANDELINGEN 2012 | 2

Handelingen_2_2012.indd 31

31

22-05-12 12:38‘ ‘



