e

— ey T
W =

Handelingen_2_2012.indd 10 22-05-12 12:38




BT [ [

ARTIKEL | JEssIiE DEzZUTTER

®

H EEms

Waar hebben we

het over?

Religie in relatie tot geestelijke gezondheid

Hulpverleners worden steeds vaker geconfronteerd met religieuze

en zingevingsthema’s in hun praktijk. Ook pastores geven aan be-
hoefte te hebben aan meer informatie en kennis omtrent geestelijke
gezondheid. Dit artikel speurt historie, kernconcepten en huidig
onderzoek na, op zoek naar een gefundeerd antwoord op deze vragen
en een zinvol kader voor de praktijk.

e vraag naar het verband tussen

religie en geestelijke gezondheid is

een fascinerende, maar ook complexe
vraag. In een eerder nummer van Handelingen
(2006/4) kwamen verschillende aspecten van
deze vraag al aan bod. In deze bijdrage wordt de
vraag bekeken vanuit een empirisch perspectief.
Eerst wordt een historische situering geschetst,
om vervolgens stil te staan bij de afbakening
van de twee kernconcepten religie en geestelijke
gezondheid. Daarna wordt een kort overzicht
gegeven van huidig onderzoek naar het verband
tussen religie en geestelijke gezondheid en
ten slotte wordt er afgerond met mogelijke
klinische implicaties.

< ‘Saul en David’. Schilderij en foto: René Rosmolen

HANDELINGEN 2012 | 2

Handelingen_2_2012.indd 11

Historische situering

Verstrengeling

Als we de geschiedenis bekijken, zien we dat
religie en geestelijke gezondheid heel lang

met elkaar vervlochten waren (zie voor een
overzicht Koenig, McCullough & Larson 2011).
Zo ging men er in de Griekse oudheid vanuit
dat psychiatrische aandoeningen beinvloed
werden door de goden, terwijl men in de
middeleeuwen geestesziekten beschouwde als
demonische bezetenheid. Ook het christendom
en de psychiatrie delen een rijk verleden. In
Hebreeuwse en christelijke teksten vinden we
bijvoorbeeld beschrijvingen van verschillende
psychiatrische aandoeningen, zoals de
stemmingswisselingen van koning Saul of de
bezeten man die door Jezus genezen werd. >

22-05-12 12:38‘ ‘



BT [ [

Maar ook in de zorg voor psychiatrische
patiénten komt de verstrengeling met religie
terug. Religieuze organisaties zoals kloosters
of abdijen verzorgden psychiatrische patiénten
en pleitten voor een humane behandeling.
Psychiatrische ziekenhuizen werden opgericht
onder leiding van priesters.

Twee kampen

Het ontstaan en de bloei van de (klinische)
psychologie en psychiatrie eind negentiende
en begin twintigste eeuw heeft echter een
onmiskenbare breuk veroorzaakt in de visie
van de mens op het verband tussen religie en
geestelijke gezondheid. Geinspireerd door de
Verlichting, willen de (klinische) psychologie
en de psychiatrie als wetenschap immers
hun steentje bijdragen tot het verklaren van
psychiatrische verschijnselen enkel door een
beroep te doen op ‘natuurlijke’ factoren en
processen.

Religieuze verklaringen voor psychiatrische
stoornissen worden overbodig en al snel
wordt de relatie tussen religie en (klinische)
psychologie en psychiatrie gekenmerkt door
wantrouwen en vijandigheid. Deze houding
zien we terug bij verschillende prominente
denkers. Freud (1927) bijvoorbeeld, deed
religie vaak af als een ‘illusie’ die te herleiden
is tot infantiele verlangens naar veiligheid en
bescherming. Albert Ellis (1980), grondlegger
van de Rationeel-Emotieve Therapie (RET) en
deels ook van de cognitieve gedragstherapie,
stelde dat religieus geloof het beste wordt
beschouwd als een geheel van irrationele
gedachten die schadelijk zijn voor de geestelijke
gezondheid.

‘ ‘ Handelingen_2_2012.indd 12

H EEms

Ook vandaag zien we dat psychologie/
psychiatrie en christendom vaak als
concurrerende paradigma’s gezien worden
als het gaat om belangrijke levensvragen of
existentiéle onderwerpen (Shafranske 1997).
Ook al hebben beide eigenlijk eenzelfde
doel voor ogen, namelijk het welzijn van
het individu en de maatschappij, ze bieden
vaak andere oplossingen aan om dit doel te
bereiken. En net door dit grondig verschillende
kader staan ze vaak vijandig tegenover elkaar.
Daarenboven blijven professionals vaak in één
‘kamp’ (dat van de psycholoog/psychiater of
dat van de pastor/theoloog), wat leidt tot een
gebrek aan kennis uit het andere ‘kamp’
Recente ontwikkelingen echter wijzen op
de noodzaak om de relatie tussen religie en
geestelijke gezondheid op een open manier
te bekijken. Zo zien we dat steeds meer
hulpverleners geconfronteerd worden met
religieuze en zingevingsthematieken in hun
praktijk. Ook pastores geven aan nood te
hebben aan informatie en kennis omtrent de
relatie tussen religie en geestelijke gezondheid.
Om een gefundeerd antwoord te bieden
op vragen van hulpverleners en geestelijke
verzorgers, en om een kader te kunnen
aanreiken dat zinvol is voor de praktijk, is
het nodig stil te staan bij de beschikbare
wetenschappelijke evidentie.

Religie, een complex concept

Godsdienstpsychologische bril

Als we empirisch willen nagaan of er een
verband bestaat tussen religie en geestelijke
gezondheid, moeten we eerst onze

22-05-12 12:38‘ ‘



BT [ [

kernconcepten duidelijk definiéren. Zonder
een duidelijke definitie kunnen we geen
valide en betrouwbare meetinstrumenten
kiezen om onze concepten te meten. Maar in
dit onderzoeksveld botsen we meteen al op
problemen. Een duidelijke en eensluidende
definitie over wat religie is, blijkt niet aanwezig
te zijn. Daarbij is religie ook een concept met
een sterk persoonlijke inslag en het meten van
zo iets persoonlijks lokt al snel weerstand uit.
Maar als we onderzoek willen doen, moeten
we toch een poging doen om religie op een
adequate manier te meten. Hierbij kijken we
met een godsdienstpsychologische bril naar het

Vaaks staan christendom
en psychologie/psychiatrie
vijandig tegenover elkaar

concept religie. Dit moet ons in staat stellen
om, in de mate van het mogelijke, een adequate
meting van religie voor te stellen. De meeste
onderzoekers (Larson, Swyers & McCullough
1997) zijn het erover eens dat zowel religie

als spiritualiteit een ‘heilige kern’ hebben,
waarbij het ‘heilige’ refereert aan een goddelijk
wezen, een ultieme of transcendente realiteit
of een ultieme waarheid. Men wil er zo de
nadruk op leggen dat ‘heilig’ niet gebruikt kan
worden voor zaken die in ons leven louter heel
belangrijk zijn (zoals onze kinderen, ons werk,
ons huwelijk), maar dat het voorbehouden
moet zijn voor concepten die ‘goddelijke
attributen’ krijgen.

Daarnaast is men het er ook over eens dat
zowel religie als spiritualiteit multidimensionele
constructen zijn, waarbij het niet enkel gaat
om gedragingen (zoals kerkgang) maar ook

HANDELINGEN 2012 | 2

‘ ‘ Handelingen_2_2012.indd 13

H EEms

om motivaties (waarom is iemand gelovig),
cognities (ideeén en attitudes) en emoties.

Als men vervolgens probeert om religie en
spiritualiteit te onderscheiden, verwijst men
vaak naar het gestructureerde en georganiseerde
karakter van religie, daar waar bij spiritualiteit
de focus eerder ligt op de persoonlijke
zoektocht naar antwoorden op ultieme vragen.
Spiritualiteit kan dus gekaderd zijn binnen

een religie (bijvoorbeeld mystieke stromingen,
eigen zoektocht van katholieke gelovigen), maar
kan er ook los van staan (persoonlijk zoeken
zonder religieus kader) (Koenig, McCullough &
Larson 2001).

Verder wordt religie meestal beschouwd als
een cultureel gegeven. Zo stelt Vergote (1987),
geinspireerd door Geertz (1973), dat religie een
geheel van symbolen is dat refereert naar een
spiritueel, goddelijk, of transcendent wezen (of
wezens) en in staat is om krachtige, diepgaande

stemmingen en motivaties op te wekken.

Religieus gedrag

Als we de onderzoeksliteratuur doornemen,
moeten we vaststellen dat religie heel vaak
gereduceerd wordt tot een eenvoudige
gedragsvariabele. Onderzoekers meten dan
religie door bijvoorbeeld de frequentie van
kerkgang of bidden na te gaan. Religie is niet
enkel te reduceren tot religieus gedrag, maar het
bevat cognitieve, emotionele, motivationele en
gedragsmatige aspecten.

Als we religie op een correcte en betrouwbare
manier willen meten, moeten we ook rekening
houden met de verschillende componenten
in het concept. Batson, Schoenrade & Ventis
(1993) geven aan dat het belangrijk is een >

22-05-12 12:38‘ ‘



BT [ [

onderscheid te maken tussen enerzijds religieus
gedrag en anderzijds religieuze attitudes.
Religieus gedrag betreft dan activiteiten die
mensen ondernemen of handelingen die ze
stellen zoals een kerkdienst bijwonen, bidden,
een religieus tijdschrift lezen of een bijbelstudie
volgen. Religieuze attitudes peilen naar de
onderliggende houdingen of motivaties die
mensen hebben met betrekking tot religie.

We kunnen veronderstellen dat religieuze
attitudes stabielere en minder oppervlakkige
indicatoren van religie zijn dan religieus gedrag.
Gedrag wordt makkelijker en sneller beinvloed
door andere, storende factoren. Zo kan iemand
naar de kerk gaan omwille van niet-religieuze
redenen zoals mensen ontmoeten, of een
sociaal netwerk uitbouwen. Anderzijds is het
mogelijk dat sommige gelovigen niet in de
mogelijkheid zijn om een kerkdienst bij te
wonen omwille van, bijvoorbeeld, een zwakke
gezondheid. Als we ervan uitgaan dat religieuze
attitudes dieperliggende aspecten van religie
zijn die minder makkelijk door externe factoren
beinvloed worden, zullen deze aspecten
waarschijnlijk ook belangrijker zijn voor het
psychisch functioneren van personen.

Vier religieuze attitudes

Een mogelijk model om religieuze attitudes te
meten (Hutsebaut 1996; Wulff 1997) gaat ervan
uit dat de mogelijke houdingen ten opzichte
van religie beschreven kunnen worden door
middel van twee dimensies. De Exclusie versus
Inclusie van Transcendentie-dimensie beschrijft
of individuen open staan voor de aanwezigheid
van een transcendente werkelijkheid. De
Letterlijke versus Symbolische-dimensie geeft aan

‘ ‘ Handelingen_2_2012.indd 14

H EEms

op welke manier iemand religie benadert en of
hij religie eerder letterlijk dan wel symbolisch
interpreteert. Personen met een letterlijke
houding kenmerken zich door een eerder
dogmatische en rigide houding ten opzichte
van religie. Personen met een symbolische
houding kenmerken zich door kritische reflectie
en een eerder persoonlijke interpretatie van
geloofsinhouden.

Door het gebruik van de twee assen (Inclusie
versus Exclusie en Letterlijk versus Symbolisch)
wordt er een onderscheid gemaakt tussen
religieus zijn op zich en de manier waarop
mensen religieuze boodschappen interpreteren.

Deze twee dimensies definiéren vier religieuze

Dat je eigen leven eindig is
resulteert voor velen
in negatieve gevoelens

attitudes Letterlijke Inclusie, Letterlijke Exclusie,
Symbolische Inclusie en Symbolische Exclusie.

De attitude Letterlijke Inclusie houdt een
letterlijke aanvaarding van de religieuze traditie
in, een letterlijk lezen van religieuze teksten,
en een volgzame, dogmatische en eerder rigide
houding ten opzichte van geloofsinhouden.
Het gaat om een gesloten denksysteem met
een onveranderlijke, persoonlijke God waarbij
het geloof als een absolute zekerheid wordt
benaderd.

Ook binnen de attitude Letterlijke Exclusie
wordt een letterlijke benadering van de
religieuze taal en werkelijkheid verondersteld.
Individuen die zich hier bevinden,
verwerpen echter de mogelijkheid van een
transcendente realiteit. Deze attitude stelt
dat hetgeen religieuze tradities verkondigen

22-05-12 12:38‘ ‘



BT [ [

wetenschappelijk onmogelijk is, en verwerpt
daarom de mogelijkheid van een religieuze
realiteit. Ze kenmerkt zich door sterke kritiek
op geloofsovertuigingen en religie op basis van
een positief-wetenschappelijke benadering.
Bijbelteksten worden binnen deze attitude
letterlijk gelezen en afgewezen wegens
wetenschappelijk onhoudbaar en onderling in
tegenstrijd.

De attitude Symbolische Inclusie geeft aan
dat het individu de religieuze realiteit bevestigt
op een symbolische manier. Het gaat om
geloof na een periode van kritische reflectie
en houdt een persoonlijke interpretatie van
geloofsinhouden in. Geloven is hierbij een
zoektocht, waarbij kritische vragen niet uit de
weg worden gegaan.

Wat betreft de attitude Symbolische Exclusie
gaan individuen ook op een symbolische
manier om met religie, maar dit resulteert in
een verwerpen van de mogelijkheid van een
transcendente realiteit. Deze personen zien
geloof als maar één manier om met existentiéle
kwesties om te gaan. Er is sprake van een
persoonlijke zingeving maar de referentie
naar religie is niet noodzakelijk. Er is geen
persoonlijk godsgeloof en uitspraken over God
worden vanuit een relativistisch perspectief
bekeken. Ieder zingevingssysteem wordt in deze
attitude gezien als een menselijke interpretatie
bepaald door de tijd en de cultuur waarin ze
beleefd wordt.

Een voordeel van dit model, en het
bijhorende instrument (PCBS, Post-Kritische
Geloofsschaal, Hutsebaut 1996), is dat het zowel
voor gelovigen als voor ongelovigen zinvol

kan ingevuld worden. Op die manier sluit

HANDELINGEN 2012 | 2

‘ ‘ Handelingen_2_2012.indd 15

H EEms

het instrument beter aan bij bijvoorbeeld de
religieuze context in Belgié.

Multidimensionaliteit van geestelijke
gezondheid

Gedurende lange tijd werd de betekenis

van geestelijke gezondheid vooral negatief
gedefinieerd, namelijk als de afwezigheid van
pathologie of psychiatrische stoornissen.
Een aantal jaar geleden kwam er onder
invloed van de positieve psychologie steeds
meer interesse voor de positieve kant

van geestelijke gezondheid (Kahneman,
Diener & Schwartz 1999). De positieve
psychologie baseert zich op de twintigste-
eeuwse humanistische psychologie met
focus op groei en ontwikkeling. Geestelijke
gezondheid beperkt zich nu niet langer

tot de afwezigheid van pathologie (zoals
depressieve gevoelens of angstgevoelens),
maar bevat ook de aanwezigheid van wel-
bevinden (levenstevredenheid en geluk), en
levenskwaliteit.

Naast dit eerder klinisch-psychologisch
perspectief op geestelijke gezondheid kunnen
we ook een existentieel perspectief hanteren.
We focussen ons dan op aspecten van
existentiéle stress en existentieel welbevinden.
Een existentiéle topic die speelt in het leven van
iedere mens en bovendien vaak gelinkt is aan
stress, is het omgaan met de eigen finaliteit en
het besef van het eigen sterven. Omgaan met
het gegeven dat je eigen leven eindig is en je op
een zeker ogenblik zult sterven, resulteert voor
velen in negatieve gevoelens zoals onzekerheid,
angst en verdriet.

Maar ook in dit omgaan met het eigen >

22-05-12 12:38‘ ‘



BT [ [

sterven kunnen we een positieve en een
negatieve dimensie onderscheiden (Gesser,
Wong & Reker 1987). Het positieve aspect
refereert aan het aanvaarden van de eigen
finaliteit. Dit kan verschillende vormen
aannemen, zoals de overtuiging dat er een
leven na de dood is, wat in heel wat religieuze
tradities wordt uitgewerkt, of het aannemen dat
het sterven een eindpunt is in een natuurlijk
proces. Het negatieve aspect refereert vooral
aan vrees voor de dood. Dit kan bestaan uit
angstige gevoelens rond de eigen mortaliteit,
maar ook uit het verdringen of vermijden
van denken aan de eigen finaliteit. Gezien de
complexiteit en de multidimensionaliteit van
het construct ‘geestelijke gezondheid’ is het
belangrijk om in onderzoek de verschillende

aspecten op te nemen.

Zijn er verbanden?

Empirisch, hoofdzakelijk Amerikaans,
onderzoek lijkt te wijzen in de richting van een
positief verband tussen religie en geestelijke
gezondheid (Koenig, McCullough & Larson,
2001). Zo geven Koenig en collega’s (2001) aan
dat religie samenhangt met meer welbevinden,
minder depressieve symptomen en minder
angstgevoelens. Een grondige studie van de
literatuur toont nochtans dat een duidelijke
consensus nog steeds afwezig is. Dit gebrek
aan duidelijkheid hangt deels samen met het
gebrek aan een eenduidige definitie van religie
en het gebruik van verschillende instrumenten
om religie te meten. Daarenboven bekijken
heel wat studies religie nog steeds als een
unidimensioneel construct en gebruiken enkel

eenvoudige indicatoren die vooral peilen naar

‘ ‘ Handelingen_2_2012.indd 16

H EEms

religieus gedrag (zoals kerkgang of frequentie
van bidden).

Om hieraan tegemoet te komen, hebben
de recente studies in Vlaanderen (Dezutter,
Soenens & Hutsebaut 2006; Dezutter et al.
2009; Dezutter, Luyckx & Hutsebaut 2009;
Dezutter, Luyckx, Biissing & Hutsebaut 2009)
zich niet enkel gefocust op het religieus zijn
op zich, maar ook op de religieuze denkstijl.
Hierdoor ontstaat een meer gedifferentieerd
beeld en lijken onze onderzoeksresultaten de
conclusies van sommige Amerikaanse studies te
nuanceren.

In de Vlaamse bevindingen blijkt vooral de
religieuze denkstijl belangrijk te zijn voor de
geestelijke gezondheid. Vooral een letterlijke
denkstijl lijkt samen te hangen met een
minder goede geestelijke gezondheid, maar

Vooral religieuze denkstijl
blijkt van belang voor de
geestelijke gezondheid

dit geldt zowel voor gelovigen (Letterlijke
Inclusie) als voor ongelovigen (Letterlijke
Exclusie). Beide letterlijke attitudes hangen in
een steekproef van volwassen Belgen samen
met meer depressie, angst, chronische schuld
en schaamte, en met minder zelfvertrouwen,
levenstevredenheid en geluk (Dezutter, Soenens
& Hutsebaut 2006).

Ook het existentiéle thema van het eigen
sterven lijkt geassocieerd met de religieuze
cognitieve stijl. We zien een parallelle trend,
namelijk zowel letterlijk gelovigen als letterlijk
ongelovigen vertonen hogere niveaus van angst
voor de dood en hebben sterker de neiging
om gedachten aan de dood te vermijden in

22-05-12 12:38‘ ‘



BT [ [

vergelijking met symbolische denkers. Deze
verbanden zijn terug te vinden in verschillende
levensfasen, zowel bij adolescenten als bjj
volwassenen (Dezutter, Luyckx & Hutsebaut
2009; Dezutter et al. 2009). De resultaten
wijzen erop dat de manier waarop je omgaat
met religie belangrijker is voor je geestelijke
gezondheid en je welbevinden dan het louter
gelovig of ongelovig zijn op zich.

Interessant is bovendien dat deze resultaten
aantonen dat men zich niet alleen dient af te
vragen welke vormen van religieus geloof sa-
menhangen met geestelijke gezondheid, maar
ook welke vormen van religieus ongeloof sa-
menhangen met geestelijke gezondheid. Terwijl
het Amerikaanse onderzoek zich hoofdzakelijk
focust op de vraag welke types van geloof ver-
band houden met een goed of minder goede
gezondheid, toont het gebruik van de PCBS
dat het ook belangrijk is om naar de types van
ongeloof te peilen. Daarbij lijkt vooral een let-
terlijke houding verband te houden met een
minder goede geestelijke gezondheid, maar is
het omgekeerde niet het geval voor symbolische
denkers. Een symbolische denkstijl hangt in
deze groepen niet samen

Bij langdurige pijn

Maar doen deze verbanden zich altijd voor

of zijn er situaties die de relatie tussen religie

en geestelijke gezondheid beinvloeden? Zo
wordt er bijvoorbeeld, zowel in de populaire
media als in de wetenschappelijke literatuur,
vaak verwezen naar het idee dat religie pas
relevant wordt in tijden van nood (bijvoorbeeld
Goodstein 2001; Gunn 2007). Men denkt dan
aan kerken die volliepen na ‘elf september’,

HANDELINGEN 2012 | 2

‘ ‘ Handelingen_2_2012.indd 17

H EEms

pelgrimstochten naar Lourdes om genezing te
verkrijgen, bidden in tijden van crisis.

Om na te gaan of religie een rol speelt
als mensen geconfronteerd worden met
stressvolle situaties, werkten we samen met
pijnverenigingen (Vlaamse Pijnliga,

’t Lichtpuntje). We gaan er namelijk van uit
dat een gezondheidsgerelateerde stressor een
belangrijke invloed heeft op het welbevinden
van de patiént. Chronische pijn kenmerkt zich
dan nog eens door een langdurige stressvolle
toestand met een onvoorspelbare uitkomst
en een beperkte controleerbaarheid. De vraag
dringt zich dan op of religieuze attitudes

een ander of sterker verband met geestelijke
gezondheid zullen vertonen in deze specifieke
situatie van langdurige pijn.

De verbanden blijken in deze groep
inderdaad gedeeltelijk anders te zijn. Enerzijds
ziet men dezelfde negatieve invloed verschijnen
van een letterlijke denkstijl, maar anderzijds
lijkt in deze groep een symbolische denkstijl
wel een positieve factor te zijn voor het
welbevinden. Zowel symbolisch gelovige
pijnpatiénten als symbolisch ongelovige
pijnpatiénten voelen zich gelukkiger en meer
tevreden in hun leven dan hun letterlijk-
denkende medepatiénten (Dezutter, Luyckx,
Biissing & Hutsebaut 2009).

Religieuze denkstijl of hogere
cognitieve factor?

Een vraag die zich ongetwijfeld opdringt is

of de religieuze cognitieve attitudes gemeten
met de PCBS, zich enkel beperken tot het
religieuze domein of dat het om een hogere
(orde) cognitieve factor gaat die zich ook in  [>

22-05-12 12:38‘ ‘



22-05-12 12:38 ‘

Handelingen_2_2012.indd 18




BT [ [

andere levensdomeinen manifesteert. Men zou
zich kunnen afvragen of de dimensie Letterlijk-
Symbolisch niet eerder een algemene denkstijl
is die door de betrokkene ook in andere dan
religieuze situaties zal gebruikt worden. Het zou
dan kunnen gaan om een factor vergelijkbaar
met de Need for Closure-factor.

Studies tonen inderdaad aan dat de Letterlijk-
Symbolische dimensie de belangrijkste
voorspeller is voor psychisch functioneren,
terwijl de openheid voor het transcendente (dus
het al dan niet gelovig zijn op zich) een meer
marginale rol speelt. Dit geldt niet enkel voor
het intrapersoonlijk functioneren waartoe de

Hoe je omgaat met religie
is van meer invloed
dan het (on)gelovig zijn op zich

geestelijke gezondheid behoort, maar ook voor
het interpersoonlijk functioneren. Zo toonden
verscheidene studies aan dat de Letterlijk-
Symbolische dimensie een sterk verband houdt
met vooroordelen, discriminatie en racisme
(Duriez & Hutsebaut, in press). Anderzijds
bleek uit de studies rond doodsattitudes
(Dezutter et al. 2009) dat net de specifieke
religieuze attitudes (dus de combinatie van een
positie op de Letterlijk-Symbolische dimensie
met een positie op de Inclusie-Exclusie van
Transcendentie) samenhang vertoonde met een
specifieke houding ten opzichte van de dood.
Om deze vraag adequaat te kunnen
beantwoorden is het noodzakelijk verder
onderzoek te doen. Hierbij zouden zowel
specifieke religieuze attitudes als meer algemene

< Engel op de Grote Markt in Zwolle. Foto: René Rosmolen

HANDELINGEN 2012 | 2

‘ ‘ Handelingen_2_2012.indd 19

H EEms

cognitieve factoren mee opgenomen moeten
worden in de onderzoeksopzet. Op die manier
kan men besluiten of het enkel een hogere
cognitieve factor is die verband houdt met
geestelijke gezondheid of dat de religieuze
component daadwerkelijk een rol speelt.

Conclusie

De vraag naar het verband tussen religie en
geestelijke gezondheid is eeuwenoud maar

ook springlevend en houdt nog steeds velen —
zowel onderzoeksmatig als praktijkgerelateerd
—bezig. Recent onderzoek toont aan dat het
noodzakelijk is om religie te definiéren en te
meten op een adequate manier, dat wil zeggen,
aangepast aan de maatschappelijke context. In
westerse geseculariseerde maatschappijen is
het belangrijk niet enkel rekening te houden
met het gelovig zijn of niet, maar ook met de
manier waarop een mogelijke religieuze realiteit
benaderd wordt. Vlaams onderzoek toont

dat vooral een letterlijke religieuze denkstijl
samenhangt met een minder goede geestelijke
gezondheid. Hierbij rijst dan wel de vraag of
het vooral een algemene cognitieve factor is
die in dit verband een rol speelt, dan wel een
specifieke religieuze attitude. Verder onderzoek
moet hierover duidelijkheid brengen. <

Literatuur

Batson, C., Schoenrade, P. & Ventis, W. (1993). Religion and
the Individual: A Social-psychological Perspective. New
York: Oxford University Press.

Dezutter, J., Luyckx, K., Biissing, A, & Dirk Hutsebaut,
D. (2009). The role of religion in the subjective well-
being of chronic pain patients. International Journal of
Psychiatry in Medicine, 39, 393-404.

Dezutter, J., Luyckx, K. & Hutsebaut, D. (2009). Are
you afraid to die? Religion and death attitudes in an

22-05-12 12:38‘ ‘



BT [ [

adolescent sample. Journal of Psychology and Theology,
37,163-173.

Dezutter, J., Soenens, B. & Hutsebaut, D. (2006). Religiosity
and mental health: A further exploration of the relative
importance of religious behaviors versus religious
attitudes. Personality and Individual Differences, 40,
807-818.

Dezutter, J., Soenens, B., Luyckx, K., Bruyneel, S.,
Vansteenkiste, M., Duriez, B. & Hutsebaut, D. (2009).
The role of religion in death attitudes: Distinguishing
between religious belief and style of processing religious
contents. Death Studies, 33, 73-92.

Duriez, B. & Hutsebaut, D. (in press). A slow and easy
introduction to the Post-Critical Belief Scale: Internal

structure and external relationships. In: D.M. Wulff (ed.).

Handbook of Psychology of Religion. New York: Oxford
University Press.

Ellis, A. (1980). Psychotherapy and atheistic values: A
respons to A.E. Bergin’s ‘Psychotherapy and religious
values’. Journal of Consulting and Clinical Psychology, 48,
635-639.

Freud, S. (1927). Die Zukunft einer Illusion. Leipzig:
Internationaler psychoanalytischer Verl.

Geertz, C. (1973). The interpretation of cultures. New York:
Basic Books.

Gesser, G., Wong, P. & Reker, G. (1987). Death attitudes
across the life-span: The development and validation of
the Death Attitude Profile. Omega, 18, 113-128.

Goodstein, L. (2001). As attacks’ impact recedes, a return to
religion as usual. The New York Time, November 26.

Gunn, E. (2007). Spiritual issues in the aftermath of disaster.

Southern Medical Journal, 100, 936-937.
Heeswijk, A. van (2009). Inbreken in een leegte. Tilburg:
KSGV.

20

‘ ‘ Handelingen_2_2012.indd 20

Hutsebaut, D. (1996). Post-Critical Belief: A New Approach
of the Religious Attitude Problem. Journal of Empirical
Theology, 9, 48-66.

Kahneman, D., Diener, E. & Schwarz, N. (1999). Well-being:
The foundation of hedonic psychology. New York: Russel
Sage Foundation.

Koenig, H.G., Mc Cullough, M.E., & Larson, D.B. (2001).
Handbook of religion and health. Oxford: University
Press.

Larson, D., Swyers, J. & McCullough, M. (1997). Scientific
Research on Spirituality and Health: A Consensus Report.
Rockville, Md.: National Institute for Healthcare
Research.

Peteet, J. (2010). Christianity and Psychiatry. In: P. Verhagen,
H. van Praag, J. Lopez-Ibor, J. Cox & D. Moussaoui (eds).
Religion and Psychiatry: Beyond Boundaries. Oxford:
Wiley-Blackwell, 105-118.

Shafranske, E. (1997) (ed.). Religion and the Clinical Practice
of Psychology. Washington, DC: American Psychological
Association.

Vergote, A. (1987). Religie, geloof en ongeloof. Psychologische
studie (tweede druk). Kapellen: DNB/Uitgeverij
Pelckmans.

Wulff, D. (1997). Psychology of Religion: Classic and
Contemporary. New York: Wiley, 1997.

Jessie (dr. J.) Dezutter is postdoctoraal onderzoeker (Fonds
Wetenschappelijk Onderzoek Vlaanderen) aan het
Centrum voor Godsdienstpsychologie (Faculteit Psychologie
en Pedagogische Wetenschappen) van de Katholieke
Universiteit Leuven.
jessie.dezutter@ppw.kuleuven.be

22-05-12 12:38‘ ‘



