
 

Handelingen_2_2012.indd   10 22-05-12   12:38



1 1artikel

A R T I K E L   |   J e s s i e  D e z u t t e r

Hulpverleners worden steeds vaker geconfronteerd met religieuze 
en zingevingsthema’s in hun praktijk. Ook pastores geven aan be-
hoefte te hebben aan meer informatie en kennis omtrent geestelijke 
gezondheid. Dit artikel speurt historie, kernconcepten en huidig 
onderzoek na, op zoek naar een gefundeerd antwoord op deze vragen 
en een zinvol kader voor de praktijk.

Waar hebben we  
het over?
Religie in relatie tot geestelijke gezondheid

De vraag naar het verband tussen 

religie en geestelijke gezondheid is 

een fascinerende, maar ook complexe 

vraag. In een eerder nummer van Handelingen 

(2006/4) kwamen verschillende aspecten van 

deze vraag al aan bod. In deze bijdrage wordt de 

vraag bekeken vanuit een empirisch perspectief. 

Eerst wordt een historische situering geschetst, 

om vervolgens stil te staan bij de afbakening 

van de twee kernconcepten religie en geestelijke 

gezondheid. Daarna wordt een kort overzicht 

gegeven van huidig onderzoek naar het verband 

tussen religie en geestelijke gezondheid en 

ten slotte wordt er afgerond met mogelijke 

klinische implicaties.

Historische situering

Verstrengeling

Als we de geschiedenis bekijken, zien we dat 

religie en geestelijke gezondheid heel lang 

met elkaar vervlochten waren (zie voor een 

overzicht Koenig, McCullough & Larson 2011). 

Zo ging men er in de Griekse oudheid vanuit 

dat psychiatrische aandoeningen beïnvloed 

werden door de goden, terwijl men in de 

middeleeuwen geestesziekten beschouwde als 

demonische bezetenheid. Ook het christendom 

en de psychiatrie delen een rijk verleden. In 

Hebreeuwse en christelijke teksten vinden we 

bijvoorbeeld beschrijvingen van verschillende 

psychiatrische aandoeningen, zoals de 

stemmingswisselingen van koning Saul of de 

bezeten man die door Jezus genezen werd. 

H A N D E L I N G E N  2 0 1 2   I   2

< ‘Saul en David’. Schilderij en foto: René Rosmolen
l

Handelingen_2_2012.indd   11 22-05-12   12:38



artikel1 2

Maar ook in de zorg voor psychiatrische 

patiënten komt de verstrengeling met religie 

terug. Religieuze organisaties zoals kloosters 

of abdijen verzorgden psychiatrische patiënten 

en pleitten voor een humane behandeling. 

Psychiatrische ziekenhuizen werden opgericht 

onder leiding van priesters. 

Twee kampen
Het ontstaan en de bloei van de (klinische) 

psychologie en psychiatrie eind negentiende 

en begin twintigste eeuw heeft echter een 

onmiskenbare breuk veroorzaakt in de visie 

van de mens op het verband tussen religie en 

geestelijke gezondheid. Geïnspireerd door de 

Verlichting, willen de (klinische) psychologie 

en de psychiatrie als wetenschap immers 

hun steentje bijdragen tot het verklaren van 

psychiatrische verschijnselen enkel door een 

beroep te doen op ‘natuurlijke’ factoren en 

processen. 

Religieuze verklaringen voor psychiatrische 

stoornissen worden overbodig en al snel 

wordt de relatie tussen religie en (klinische) 

psychologie en psychiatrie gekenmerkt door 

wantrouwen en vijandigheid. Deze houding 

zien we terug bij verschillende prominente 

denkers. Freud (1927) bijvoorbeeld, deed 

religie vaak af als een ‘illusie’ die te herleiden 

is tot infantiele verlangens naar veiligheid en 

bescherming. Albert Ellis (1980), grondlegger 

van de Rationeel-Emotieve Therapie (RET) en 

deels ook van de cognitieve gedragstherapie, 

stelde dat religieus geloof het beste wordt 

beschouwd als een geheel van irrationele 

gedachten die schadelijk zijn voor de geestelijke 

gezondheid. 

Ook vandaag zien we dat psychologie/

psychiatrie en christendom vaak als 

concurrerende paradigma’s gezien worden 

als het gaat om belangrijke levensvragen of 

existentiële onderwerpen (Shafranske 1997). 

Ook al hebben beide eigenlijk eenzelfde 

doel voor ogen, namelijk het welzijn van 

het individu en de maatschappij, ze bieden 

vaak andere oplossingen aan om dit doel te 

bereiken. En net door dit grondig verschillende 

kader staan ze vaak vijandig tegenover elkaar. 

Daarenboven blijven professionals vaak in één 

‘kamp’ (dat van de psycholoog/psychiater of 

dat van de pastor/theoloog), wat leidt tot een 

gebrek aan kennis uit het andere ‘kamp’. 

Recente ontwikkelingen echter wijzen op 

de noodzaak om de relatie tussen religie en 

geestelijke gezondheid op een open manier 

te bekijken. Zo zien we dat steeds meer 

hulpverleners geconfronteerd worden met 

religieuze en zingevingsthematieken in hun 

praktijk. Ook pastores geven aan nood te 

hebben aan informatie en kennis omtrent de 

relatie tussen religie en geestelijke gezondheid. 

Om een gefundeerd antwoord te bieden 

op vragen van hulpverleners en geestelijke 

verzorgers, en om een kader te kunnen 

aanreiken dat zinvol is voor de praktijk, is 

het nodig stil te staan bij de beschikbare 

wetenschappelijke evidentie.

Religie, een complex concept

Godsdienstpsychologische bril 
Als we empirisch willen nagaan of er een 

verband bestaat tussen religie en geestelijke 

gezondheid, moeten we eerst onze 

Handelingen_2_2012.indd   12 22-05-12   12:38



1 3artikel H A N D E L I N G E N  2 0 1 2   I   2

kernconcepten duidelijk definiëren. Zonder 

een duidelijke definitie kunnen we geen 

valide en betrouwbare meetinstrumenten 

kiezen om onze concepten te meten. Maar in 

dit onderzoeksveld botsen we meteen al op 

problemen. Een duidelijke en eensluidende 

definitie over wat religie is, blijkt niet aanwezig 

te zijn. Daarbij is religie ook een concept met 

een sterk persoonlijke inslag en het meten van 

zo iets persoonlijks lokt al snel weerstand uit. 

Maar als we onderzoek willen doen, moeten 

we toch een poging doen om religie op een 

adequate manier te meten. Hierbij kijken we 

met een godsdienstpsychologische bril naar het 

concept religie. Dit moet ons in staat stellen 

om, in de mate van het mogelijke, een adequate 

meting van religie voor te stellen. De meeste 

onderzoekers (Larson, Swyers & McCullough 

1997) zijn het erover eens dat zowel religie 

als spiritualiteit een ‘heilige kern’ hebben, 

waarbij het ‘heilige’ refereert aan een goddelijk 

wezen, een ultieme of transcendente realiteit 

of een ultieme waarheid. Men wil er zo de 

nadruk op leggen dat ‘heilig’ niet gebruikt kan 

worden voor zaken die in ons leven louter heel 

belangrijk zijn (zoals onze kinderen, ons werk, 

ons huwelijk), maar dat het voorbehouden 

moet zijn voor concepten die ‘goddelijke 

attributen’ krijgen. 

Daarnaast is men het er ook over eens dat 

zowel religie als spiritualiteit multidimensionele 

constructen zijn, waarbij het niet enkel gaat 

om gedragingen (zoals kerkgang) maar ook 

om motivaties (waarom is iemand gelovig), 

cognities (ideeën en attitudes) en emoties. 

Als men vervolgens probeert om religie en 

spiritualiteit te onderscheiden, verwijst men 

vaak naar het gestructureerde en georganiseerde 

karakter van religie, daar waar bij spiritualiteit 

de focus eerder ligt op de persoonlijke 

zoektocht naar antwoorden op ultieme vragen. 

Spiritualiteit kan dus gekaderd zijn binnen 

een religie (bijvoorbeeld mystieke stromingen, 

eigen zoektocht van katholieke gelovigen), maar 

kan er ook los van staan (persoonlijk zoeken 

zonder religieus kader) (Koenig, McCullough & 

Larson 2001). 

Verder wordt religie meestal beschouwd als 

een cultureel gegeven. Zo stelt Vergote (1987), 

geïnspireerd door Geertz (1973), dat religie een 

geheel van symbolen is dat refereert naar een 

spiritueel, goddelijk, of transcendent wezen (of 

wezens) en in staat is om krachtige, diepgaande 

stemmingen en motivaties op te wekken.

Religieus gedrag
Als we de onderzoeksliteratuur doornemen, 

moeten we vaststellen dat religie heel vaak 

gereduceerd wordt tot een eenvoudige 

gedragsvariabele. Onderzoekers meten dan 

religie door bijvoorbeeld de frequentie van 

kerkgang of bidden na te gaan. Religie is niet 

enkel te reduceren tot religieus gedrag, maar het 

bevat cognitieve, emotionele, motivationele en 

gedragsmatige aspecten. 

Als we religie op een correcte en betrouwbare 

manier willen meten, moeten we ook rekening 

houden met de verschillende componenten 

in het concept. Batson, Schoenrade & Ventis 

(1993) geven aan dat het belangrijk is een 

Vaaks staan christendom
en psychologie/psychiatrie 
vijandig tegenover elkaar 

l

Handelingen_2_2012.indd   13 22-05-12   12:38



artikel1 4

onderscheid te maken tussen enerzijds religieus 

gedrag en anderzijds religieuze attitudes. 

Religieus gedrag betreft dan activiteiten die 

mensen ondernemen of handelingen die ze 

stellen zoals een kerkdienst bijwonen, bidden, 

een religieus tijdschrift lezen of een bijbelstudie 

volgen. Religieuze attitudes peilen naar de 

onderliggende houdingen of motivaties die 

mensen hebben met betrekking tot religie. 

We kunnen veronderstellen dat religieuze 

attitudes stabielere en minder oppervlakkige 

indicatoren van religie zijn dan religieus gedrag. 

Gedrag wordt makkelijker en sneller beïnvloed 

door andere, storende factoren. Zo kan iemand 

naar de kerk gaan omwille van niet-religieuze 

redenen zoals mensen ontmoeten, of een 

sociaal netwerk uitbouwen. Anderzijds is het 

mogelijk dat sommige gelovigen niet in de 

mogelijkheid zijn om een kerkdienst bij te 

wonen omwille van, bijvoorbeeld, een zwakke 

gezondheid. Als we ervan uitgaan dat religieuze 

attitudes dieperliggende aspecten van religie 

zijn die minder makkelijk door externe factoren 

beïnvloed worden, zullen deze aspecten 

waarschijnlijk ook belangrijker zijn voor het 

psychisch functioneren van personen. 

Vier religieuze attitudes
Een mogelijk model om religieuze attitudes te 

meten (Hutsebaut 1996; Wulff 1997) gaat ervan 

uit dat de mogelijke houdingen ten opzichte 

van religie beschreven kunnen worden door 

middel van twee dimensies. De Exclusie versus 

Inclusie van Transcendentie-dimensie beschrijft 

of individuen open staan voor de aanwezigheid 

van een transcendente werkelijkheid. De 

Letterlijke versus Symbolische-dimensie geeft aan 

op welke manier iemand religie benadert en of 

hij religie eerder letterlijk dan wel symbolisch 

interpreteert. Personen met een letterlijke 

houding kenmerken zich door een eerder 

dogmatische en rigide houding ten opzichte 

van religie. Personen met een symbolische 

houding kenmerken zich door kritische reflectie 

en een eerder persoonlijke interpretatie van 

geloofsinhouden. 

Door het gebruik van de twee assen (Inclusie 

versus Exclusie en Letterlijk versus Symbolisch) 

wordt er een onderscheid gemaakt tussen 

religieus zijn op zich en de manier waarop 

mensen religieuze boodschappen interpreteren. 

Deze twee dimensies definiëren vier religieuze 

attitudes Letterlijke Inclusie, Letterlijke Exclusie, 

Symbolische Inclusie en Symbolische Exclusie.

De attitude Letterlijke Inclusie houdt een 

letterlijke aanvaarding van de religieuze traditie 

in, een letterlijk lezen van religieuze teksten, 

en een volgzame, dogmatische en eerder rigide 

houding ten opzichte van geloofsinhouden. 

Het gaat om een gesloten denksysteem met 

een onveranderlijke, persoonlijke God waarbij 

het geloof als een absolute zekerheid wordt 

benaderd.

Ook binnen de attitude Letterlijke Exclusie 

wordt een letterlijke benadering van de 

religieuze taal en werkelijkheid verondersteld. 

Individuen die zich hier bevinden, 

verwerpen echter de mogelijkheid van een 

transcendente realiteit. Deze attitude stelt 

dat hetgeen religieuze tradities verkondigen 

Dat je eigen leven eindig is 
resulteert voor velen 

in negatieve gevoelens

Handelingen_2_2012.indd   14 22-05-12   12:38



1 5artikel H A N D E L I N G E N  2 0 1 2   I   2

wetenschappelijk onmogelijk is, en verwerpt 

daarom de mogelijkheid van een religieuze 

realiteit. Ze kenmerkt zich door sterke kritiek 

op geloofsovertuigingen en religie op basis van 

een positief-wetenschappelijke benadering. 

Bijbelteksten worden binnen deze attitude 

letterlijk gelezen en afgewezen wegens 

wetenschappelijk onhoudbaar en onderling in 

tegenstrijd. 

De attitude Symbolische Inclusie geeft aan 

dat het individu de religieuze realiteit bevestigt 

op een symbolische manier. Het gaat om 

geloof na een periode van kritische reflectie 

en houdt een persoonlijke interpretatie van 

geloofsinhouden in. Geloven is hierbij een 

zoektocht, waarbij kritische vragen niet uit de 

weg worden gegaan. 

Wat betreft de attitude Symbolische Exclusie 

gaan individuen ook op een symbolische 

manier om met religie, maar dit resulteert in 

een verwerpen van de mogelijkheid van een 

transcendente realiteit. Deze personen zien 

geloof als maar één manier om met existentiële 

kwesties om te gaan. Er is sprake van een 

persoonlijke zingeving maar de referentie 

naar religie is niet noodzakelijk. Er is geen 

persoonlijk godsgeloof en uitspraken over God 

worden vanuit een relativistisch perspectief 

bekeken. Ieder zingevingssysteem wordt in deze 

attitude gezien als een menselijke interpretatie 

bepaald door de tijd en de cultuur waarin ze 

beleefd wordt. 

Een voordeel van dit model, en het 

bijhorende instrument (PCBS, Post-Kritische 

Geloofsschaal, Hutsebaut 1996), is dat het zowel 

voor gelovigen als voor ongelovigen zinvol 

kan ingevuld worden. Op die manier sluit 

het instrument beter aan bij bijvoorbeeld de 

religieuze context in België. 

Multidimensionaliteit van geestelijke 
gezondheid
Gedurende lange tijd werd de betekenis 

van geestelijke gezondheid vooral negatief 

gedefinieerd, namelijk als de afwezigheid van 

pathologie of psychiatrische stoornissen.  

Een aantal jaar geleden kwam er onder  

invloed van de positieve psychologie steeds  

meer interesse voor de positieve kant 

van geestelijke gezondheid (Kahneman, 

Diener & Schwartz 1999). De positieve 

psychologie baseert zich op de twintigste-

eeuwse humanistische psychologie met 

focus op groei en ontwikkeling. Geestelijke 

gezondheid beperkt zich nu niet langer 

tot de afwezigheid van pathologie (zoals 

depressieve gevoelens of angstgevoelens), 

maar bevat ook de aanwezigheid van wel

bevinden (levenstevredenheid en geluk), en 

levenskwaliteit. 

Naast dit eerder klinisch-psychologisch 

perspectief op geestelijke gezondheid kunnen 

we ook een existentieel perspectief hanteren. 

We focussen ons dan op aspecten van 

existentiële stress en existentieel welbevinden. 

Een existentiële topic die speelt in het leven van 

iedere mens en bovendien vaak gelinkt is aan 

stress, is het omgaan met de eigen finaliteit en 

het besef van het eigen sterven. Omgaan met 

het gegeven dat je eigen leven eindig is en je op 

een zeker ogenblik zult sterven, resulteert voor 

velen in negatieve gevoelens zoals onzekerheid, 

angst en verdriet. 

Maar ook in dit omgaan met het eigen l

Handelingen_2_2012.indd   15 22-05-12   12:38



artikel1 6

sterven kunnen we een positieve en een 

negatieve dimensie onderscheiden (Gesser, 

Wong & Reker 1987). Het positieve aspect 

refereert aan het aanvaarden van de eigen 

finaliteit. Dit kan verschillende vormen 

aannemen, zoals de overtuiging dat er een 

leven na de dood is, wat in heel wat religieuze 

tradities wordt uitgewerkt, of het aannemen dat 

het sterven een eindpunt is in een natuurlijk 

proces. Het negatieve aspect refereert vooral 

aan vrees voor de dood. Dit kan bestaan uit 

angstige gevoelens rond de eigen mortaliteit, 

maar ook uit het verdringen of vermijden 

van denken aan de eigen finaliteit. Gezien de 

complexiteit en de multidimensionaliteit van 

het construct ‘geestelijke gezondheid’ is het 

belangrijk om in onderzoek de verschillende 

aspecten op te nemen. 

Zijn er verbanden?
Empirisch, hoofdzakelijk Amerikaans, 

onderzoek lijkt te wijzen in de richting van een 

positief verband tussen religie en geestelijke 

gezondheid (Koenig, McCullough & Larson, 

2001). Zo geven Koenig en collega’s (2001) aan 

dat religie samenhangt met meer welbevinden, 

minder depressieve symptomen en minder 

angstgevoelens. Een grondige studie van de 

literatuur toont nochtans dat een duidelijke 

consensus nog steeds afwezig is. Dit gebrek 

aan duidelijkheid hangt deels samen met het 

gebrek aan een eenduidige definitie van religie 

en het gebruik van verschillende instrumenten 

om religie te meten. Daarenboven bekijken 

heel wat studies religie nog steeds als een 

unidimensioneel construct en gebruiken enkel 

eenvoudige indicatoren die vooral peilen naar 

religieus gedrag (zoals kerkgang of frequentie 

van bidden). 

Om hieraan tegemoet te komen, hebben 

de recente studies in Vlaanderen (Dezutter, 

Soenens & Hutsebaut 2006; Dezutter et al. 

2009; Dezutter, Luyckx & Hutsebaut 2009; 

Dezutter, Luyckx, Büssing & Hutsebaut 2009) 

zich niet enkel gefocust op het religieus zijn 

op zich, maar ook op de religieuze denkstijl. 

Hierdoor ontstaat een meer gedifferentieerd 

beeld en lijken onze onderzoeksresultaten de 

conclusies van sommige Amerikaanse studies te 

nuanceren. 

In de Vlaamse bevindingen blijkt vooral de 

religieuze denkstijl belangrijk te zijn voor de 

geestelijke gezondheid. Vooral een letterlijke 

denkstijl lijkt samen te hangen met een 

minder goede geestelijke gezondheid, maar 

dit geldt zowel voor gelovigen (Letterlijke 

Inclusie) als voor ongelovigen (Letterlijke 

Exclusie). Beide letterlijke attitudes hangen in 

een steekproef van volwassen Belgen samen 

met meer depressie, angst, chronische schuld 

en schaamte, en met minder zelfvertrouwen, 

levenstevredenheid en geluk (Dezutter, Soenens 

& Hutsebaut 2006). 

Ook het existentiële thema van het eigen 

sterven lijkt geassocieerd met de religieuze 

cognitieve stijl. We zien een parallelle trend, 

namelijk zowel letterlijk gelovigen als letterlijk 

ongelovigen vertonen hogere niveaus van angst 

voor de dood en hebben sterker de neiging 

om gedachten aan de dood te vermijden in 

Vooral religieuze denkstijl 
blijkt van belang voor de

geestelijke gezondheid

Handelingen_2_2012.indd   16 22-05-12   12:38



1 7artikel H A N D E L I N G E N  2 0 1 2   I   2

vergelijking met symbolische denkers. Deze 

verbanden zijn terug te vinden in verschillende 

levensfasen, zowel bij adolescenten als bij 

volwassenen (Dezutter, Luyckx & Hutsebaut 

2009; Dezutter et al. 2009). De resultaten 

wijzen erop dat de manier waarop je omgaat 

met religie belangrijker is voor je geestelijke 

gezondheid en je welbevinden dan het louter 

gelovig of ongelovig zijn op zich. 

Interessant is bovendien dat deze resultaten 

aantonen dat men zich niet alleen dient af te 

vragen welke vormen van religieus geloof sa-

menhangen met geestelijke gezondheid, maar 

ook welke vormen van religieus ongeloof sa-

menhangen met geestelijke gezondheid. Terwijl 

het Amerikaanse onderzoek zich hoofdzakelijk 

focust op de vraag welke types van geloof ver-

band houden met een goed of minder goede 

gezondheid, toont het gebruik van de PCBS 

dat het ook belangrijk is om naar de types van 

ongeloof te peilen. Daarbij lijkt vooral een let-

terlijke houding verband te houden met een 

minder goede geestelijke gezondheid, maar is 

het omgekeerde niet het geval voor symbolische 

denkers. Een symbolische denkstijl hangt in 

deze groepen niet samen

Bij langdurige pijn
Maar doen deze verbanden zich altijd voor 

of zijn er situaties die de relatie tussen religie 

en geestelijke gezondheid beïnvloeden? Zo 

wordt er bijvoorbeeld, zowel in de populaire 

media als in de wetenschappelijke literatuur, 

vaak verwezen naar het idee dat religie pas 

relevant wordt in tijden van nood (bijvoorbeeld 

Goodstein 2001; Gunn 2007). Men denkt dan 

aan kerken die volliepen na ‘elf september’, 

pelgrimstochten naar Lourdes om genezing te 

verkrijgen, bidden in tijden van crisis. 

Om na te gaan of religie een rol speelt 

als mensen geconfronteerd worden met 

stressvolle situaties, werkten we samen met 

pijnverenigingen (Vlaamse Pijnliga,  

’t Lichtpuntje). We gaan er namelijk van uit 

dat een gezondheidsgerelateerde stressor een 

belangrijke invloed heeft op het welbevinden 

van de patiënt. Chronische pijn kenmerkt zich 

dan nog eens door een langdurige stressvolle 

toestand met een onvoorspelbare uitkomst 

en een beperkte controleerbaarheid. De vraag 

dringt zich dan op of religieuze attitudes 

een ander of sterker verband met geestelijke 

gezondheid zullen vertonen in deze specifieke 

situatie van langdurige pijn. 

De verbanden blijken in deze groep 

inderdaad gedeeltelijk anders te zijn. Enerzijds 

ziet men dezelfde negatieve invloed verschijnen 

van een letterlijke denkstijl, maar anderzijds 

lijkt in deze groep een symbolische denkstijl 

wel een positieve factor te zijn voor het 

welbevinden. Zowel symbolisch gelovige 

pijnpatiënten als symbolisch ongelovige 

pijnpatiënten voelen zich gelukkiger en meer 

tevreden in hun leven dan hun letterlijk-

denkende medepatiënten (Dezutter, Luyckx, 

Büssing & Hutsebaut 2009). 

Religieuze denkstijl of hogere 
cognitieve factor?
Een vraag die zich ongetwijfeld opdringt is 

of de religieuze cognitieve attitudes gemeten 

met de PCBS, zich enkel beperken tot het 

religieuze domein of dat het om een hogere 

(orde) cognitieve factor gaat die zich ook in l

Handelingen_2_2012.indd   17 22-05-12   12:38



1 8

Handelingen_2_2012.indd   18 22-05-12   12:38



1 9H A N D E L I N G E N  2 0 1 2   I   2

andere levensdomeinen manifesteert. Men zou 

zich kunnen afvragen of de dimensie Letterlijk-

Symbolisch niet eerder een algemene denkstijl 

is die door de betrokkene ook in andere dan 

religieuze situaties zal gebruikt worden. Het zou 

dan kunnen gaan om een factor vergelijkbaar 

met de Need for Closure-factor. 

Studies tonen inderdaad aan dat de Letterlijk-

Symbolische dimensie de belangrijkste 

voorspeller is voor psychisch functioneren, 

terwijl de openheid voor het transcendente (dus 

het al dan niet gelovig zijn op zich) een meer 

marginale rol speelt. Dit geldt niet enkel voor 

het intrapersoonlijk functioneren waartoe de 

geestelijke gezondheid behoort, maar ook voor 

het interpersoonlijk functioneren. Zo toonden 

verscheidene studies aan dat de Letterlijk-

Symbolische dimensie een sterk verband houdt 

met vooroordelen, discriminatie en racisme 

(Duriez & Hutsebaut, in press). Anderzijds 

bleek uit de studies rond doodsattitudes 

(Dezutter et al. 2009) dat net de specifieke 

religieuze attitudes (dus de combinatie van een 

positie op de Letterlijk-Symbolische dimensie 

met een positie op de Inclusie-Exclusie van 

Transcendentie) samenhang vertoonde met een 

specifieke houding ten opzichte van de dood. 

Om deze vraag adequaat te kunnen 

beantwoorden is het noodzakelijk verder 

onderzoek te doen. Hierbij zouden zowel 

specifieke religieuze attitudes als meer algemene 

cognitieve factoren mee opgenomen moeten 

worden in de onderzoeksopzet. Op die manier 

kan men besluiten of het enkel een hogere 

cognitieve factor is die verband houdt met 

geestelijke gezondheid of dat de religieuze 

component daadwerkelijk een rol speelt. 

Conclusie
De vraag naar het verband tussen religie en 

geestelijke gezondheid is eeuwenoud maar 

ook springlevend en houdt nog steeds velen –

zowel onderzoeksmatig als praktijkgerelateerd 

– bezig. Recent onderzoek toont aan dat het 

noodzakelijk is om religie te definiëren en te 

meten op een adequate manier, dat wil zeggen, 

aangepast aan de maatschappelijke context. In 

westerse geseculariseerde maatschappijen is 

het belangrijk niet enkel rekening te houden 

met het gelovig zijn of niet, maar ook met de 

manier waarop een mogelijke religieuze realiteit 

benaderd wordt. Vlaams onderzoek toont 

dat vooral een letterlijke religieuze denkstijl 

samenhangt met een minder goede geestelijke 

gezondheid. Hierbij rijst dan wel de vraag of 

het vooral een algemene cognitieve factor is 

die in dit verband een rol speelt, dan wel een 

specifieke religieuze attitude. Verder onderzoek 

moet hierover duidelijkheid brengen. 

Hoe je omgaat met religie 
is van meer invloed 

dan het (on)gelovig zijn op zich

< Engel op de Grote Markt in Zwolle. Foto: René Rosmolen

l

Literatuur
Batson, C., Schoenrade, P. & Ventis, W. (1993). Religion and 

the Individual: A Social-psychological Perspective. New 
York: Oxford University Press.

Dezutter, J., Luyckx, K., Büssing, A, & Dirk Hutsebaut, 
D. (2009). The role of religion in the subjective well-
being of chronic pain patients. International Journal of 
Psychiatry in Medicine, 39, 393-404.

Dezutter, J., Luyckx, K. & Hutsebaut, D. (2009). Are 
you afraid to die? Religion and death attitudes in an 

Handelingen_2_2012.indd   19 22-05-12   12:38



2 0

Hutsebaut, D. (1996). Post-Critical Belief: A New Approach 
of the Religious Attitude Problem. Journal of Empirical 
Theology, 9, 48-66.

Kahneman, D., Diener, E. & Schwarz, N. (1999). Well-being: 
The foundation of hedonic psychology. New York: Russel 
Sage Foundation. 

Koenig, H.G., Mc Cullough, M.E., & Larson, D.B. (2001). 
Handbook of religion and health. Oxford: University 
Press.

Larson, D., Swyers, J. & McCullough, M. (1997). Scientific 
Research on Spirituality and Health: A Consensus Report. 
Rockville, Md.: National Institute for Healthcare 
Research. 

Peteet, J. (2010). Christianity and Psychiatry. In: P. Verhagen, 
H. van Praag, J. Lopez-Ibor, J. Cox & D. Moussaoui (eds). 
Religion and Psychiatry: Beyond Boundaries. Oxford: 
Wiley-Blackwell, 105-118.

Shafranske, E. (1997) (ed.). Religion and the Clinical Practice 
of Psychology. Washington, DC: American Psychological 
Association.

Vergote, A. (1987). Religie, geloof en ongeloof. Psychologische 
studie (tweede druk). Kapellen: DNB/Uitgeverij 
Pelckmans. 

Wulff, D. (1997). Psychology of Religion: Classic and 
Contemporary. New York: Wiley, 1997.

Jessie (dr. J.) Dezutter is postdoctoraal onderzoeker (Fonds 
Wetenschappelijk Onderzoek Vlaanderen) aan het 
Centrum voor Godsdienstpsychologie (Faculteit Psychologie 
en Pedagogische Wetenschappen) van de Katholieke 
Universiteit Leuven. 
jessie.dezutter@ppw.kuleuven.be

adolescent sample. Journal of Psychology and Theology, 
37, 163-173. 

Dezutter, J., Soenens, B. & Hutsebaut, D. (2006). Religiosity 
and mental health: A further exploration of the relative 
importance of religious behaviors versus religious 
attitudes. Personality and Individual Differences, 40, 
807-818.

Dezutter, J., Soenens, B., Luyckx, K., Bruyneel, S., 
Vansteenkiste, M., Duriez, B. & Hutsebaut, D. (2009). 
The role of religion in death attitudes: Distinguishing 
between religious belief and style of processing religious 
contents. Death Studies, 33, 73-92.

Duriez, B. & Hutsebaut, D. (in press). A slow and easy 
introduction to the Post-Critical Belief Scale: Internal 
structure and external relationships. In: D.M. Wulff (ed.). 
Handbook of Psychology of Religion. New York: Oxford 
University Press. 

Ellis, A. (1980). Psychotherapy and atheistic values: A 
respons to A.E. Bergin’s ‘Psychotherapy and religious 
values’. Journal of Consulting and Clinical Psychology, 48, 
635-639.

Freud, S. (1927). Die Zukunft einer Illusion. Leipzig: 
Internationaler psychoanalytischer Verl.

Geertz, C. (1973). The interpretation of cultures. New York: 
Basic Books.

Gesser, G., Wong, P. & Reker, G. (1987). Death attitudes 
across the life-span: The development and validation of 
the Death Attitude Profile. Omega, 18, 113-128.

Goodstein, L. (2001). As attacks’ impact recedes, a return to 
religion as usual. The New York Time, November 26.

Gunn, F. (2007). Spiritual issues in the aftermath of disaster. 
Southern Medical Journal, 100, 936-937.

Heeswijk, A. van (2009). Inbreken in een leegte. Tilburg: 
KSGV.

Handelingen_2_2012.indd   20 22-05-12   12:38


