Volgen of ontvolgen? Wat de kerk met sociale media moet - Jos de Kock

Hoe verhouden kerken en christelijke gemeenschappen zich tot de viucht die sociale
media de afgelopen jaren hebben genomen? In het themanummer ‘Kerk en sociale
media’ van Handelingen (september 2012) wordt in zeven artikelen naar een antwoord
gezocht. De artikelen zijn van de hand van theologen, professionals en deskundigen die
in hun werk veelvuldig met het onderwerp te maken hebben. Dit online artikel is een
achtste bijdrage, waarin ik de oogst van de zeven bijdragen in de papieren editie van het
themanummer verzamel.

Achtereenvolgens ga ik in op de volgende deelvragen. Zijn sociale media een fenomeen
dat wel of niet past bij de aard van kerken en parochies? Zijn sociale media een middel
waarmee aansluiting gezocht kan worden tussen de ‘inner circle’ van de
kerkgemeenschap en de ‘outer circle’ van de gemeenschap? Zijn sociale media een
onderdeel van de (sociale) werkelijkheid waarin de kerk vanzelfsprekend een plek zou
moeten hebben? En: hoe kan de intrede van sociale media als religieuze verandering
door kerken en parochies bijbels-theologisch wel en niet gelegitimeerd worden? Ik sluit
af met een korte onderzoeksagenda ‘kerk en sociale media’ en doe verslag van een
goed recent (Amerikaans) voorbeeld van hoe zulk onderzoek eruit kan zien.

Passen sociale media bij de aard van kerken en parochies?

Het antwoord op de vraag of sociale media passen bij de aard van kerken en parochies, kan
maar moeilijk feitelijk worden gegeven. De vraag zelf is dan ook minder beschrijvend van aard
dan hij lijkt. Of sociale media en de kerk een gelukkig paar vormen, lijkt eerder een normatieve
vraag: de antwoorden op de vraag worden gekleurd door hoe men de aard van een kerk of
parochie beschouwt. Precies deze normativiteit ligt ook verscholen in diverse bijdragen in het
themanummer. Van der Stoep® (p. 7ev) wijst erop dat kerken vroeger een monopolie hadden op
wat er op levensbeschouwelijk en theologisch vlak gezegd mocht worden, terwijl vandaag de
dag gelovigen overal hun informatie vandaan halen. Is de aard van kerken of parochies dat zij
dé plek zijn waar informatie en antwoorden zijn te vinden op theologische kwesties en
geloofsvragen, dan doen sociale media daar wellicht afbreuk aan en passen zij daar niet goed
bij. Echter, ziet men de aard van kerk of parochie als een gids die wegwijs biedt in allerlei
informatiestromen, dan staan sociale media en kerken juist in een positieve verhouding tot
elkaar. Kerken en parochies kunnen door zelf ook aanwezig te zijn op sociale media een
(digitale) gidsfunctie vervullen, die ze altijd al hadden en nog hebben in ‘real life’.

Kerken en parochies hadden niet alleen lange tijd een monopolie op wat er theologisch gezegd
mag worden, maar ook op hoe je je als gelovige publiek manifesteerde. Hoe je je identiteit als
gelovige presenteert, is in zo'n situatie sterk verbonden met de wijze waarop de
kerkgemeenschap waartoe je behoort dat placht te doen. De Feijter? (p. 47ev) duidt de huidige
tijd echter als een tijd waarin mensen zelf actief vorm geven aan hun religieuze opvattingen en
identiteiten, en dat dat in toenemende mate gebeurt met behulp van (nieuwe) media. Ook hier
geldt dat de verhouding tussen sociale media en de kerk afhangt van het zelfverstaan van de
kerk.

Als het gaat om dat zelfverstaan benadrukt Bosman® (p.17ev) dat gemeenten en parochies van

Handelingen


http://www.phoca.cz/phocapdf

Volgen of ontvolgen? Wat de kerk met sociale media moet - Jos de Kock

oudsher, en nu nog vaak, zenders van een boodschap zijn, en dat precies dit vioekt met het
karakter van sociale media. In dat opzicht passen sociale media niet van nature bij gemeenten
en parochies. Het gaat in sociale media juist om het delen van zaken, en dus ook het delen van
inspiratie. Kerken en parochies die een luisterende, ontvangende en delende houding voorop
hebben staan, zullen zich daardoor meer thuis voelen in sociale media dan
kerkgemeenschappen die sterk op het spoor van de zendende communicatie zitten.

Bosman (p.17ev)* gaat zelfs zo ver dat er ecclesiologische modellen moeten komen, die de
kerken in staat stellen zich van een louter sprekende geloofsgemeenschap te ontwikkelen naar
een luisterende gemeenschap. Ook De Feijter® (p.47ev) wijst op ecclesiologische bezinning, als
zZij zegt dat kerken die communicatie slechts opvatten als transmissie, de aansluiting met de
digitale mediacultuur missen en daardoor een kans missen op ecclesiologische en theologische
vernieuwing. Kerk en sociale media: een gelukkig huwelijk lijkt het pas te worden als er een
ecclesiologische bezinning aan ten grondslag ligt.

Zorgen sociale media voor aansluiting met de wereld ‘daarbuiten’?

Op zichzelf is het een feitelijke vraag: kan aangetoond worden dat de intrede van sociale media
heeft geleid tot meer verbinding tussen de binnenkerkelijke en buitenkerkelijke wereld? De
antwoorden op deze vraag in verschillende bijdragen in dit themanummer van Handelingen zijn
echter meer normatief dan beschrijvend van aard. De bijdrage van Aad Hofland® (p. 39ev) laat
in elk geval zien dat het belangrijk is om de behoeften van de wereld ‘daarbuiten’ goed in het
vizier te hebben. Het initiatief van een digitale kerk zoals Aad Hofland in zijn artikel beschrijft,
lijkt niet zonder meer aan te sluiten op de behoeften van de beoogde groep van
buitenkerkelijken.

Toch wijst Van den Berg’ (p. 27ev) erop dat sociale media zich kunnen lenen voor zogenaamde
digitale presentie van kerken en parochies: het gaat dan om ‘... een nieuwe manier van werken
voor christelijke professionals om in een ontvangende houding ten eerste aanwezig te zijn op
interpersoonlijke communicatievormen als sociale media en andere webdiensten. Vanuit de
aanwezigheid ontstaat (...) de context waarin geloofsgesprekken kunnen worden ingesloten’.

Zomaar op de sociale media aanwezig zijn als kerk of vertegenwoordiger van de kerk, is dus
niet voldoende. Een ontvangende houding is een belangrijke voorwaarde. En authenticiteit.
Bosman?® (p. 17ev) acht het bijvoorbeeld noodzakelijk dat kerkelijke professionals hun kerkelijke
expertise zichtbaar weten te verbinden met het leven van alledag. Het moeten voorbeeldige
professionals zijn, die in daad en woord de verbinding weten te leggen tussen professionaliteit
en persoonlijkheid, tussen God en de wereld, tussen het religieuze en het seculiere domein. De
pioniersplek Noorderlicht Breda, zoals in het themanummer beschreven door Janneke Nijboer®
(p. 59ev), is een goed voorbeeld van hoe dit gestalte kan krijgen. In haar bijdrage wordt
duidelijk dat sociale media kansen bieden om betrokken te zijn op het gewone alledaagse leven
van mensen.

Handelingen


http://www.phoca.cz/phocapdf

Volgen of ontvolgen? Wat de kerk met sociale media moet - Jos de Kock

Moeten kerken en parochies vanzelfsprekend in sociale media aanwezig zijn?

Het lijkt er sterk op dat de meeste auteurs die meewerkten aan het themanummer ‘Kerk en
sociale media’ de vraag of kerken en parochies vanzelfsprekend in sociale media aanwezig
moeten zijn, deze vraag met een onomwonden ja zullen beantwoorden.

Van der Stoep™ (p. 7ev) bijvoorbeeld opteert voor een interactionistische benadering van de
verhouding sociale media en kerk: sociale media maken intrinsiek onderdeel uit van de
samenleving en daarom kunnen kerken deze media niet zomaar negeren. Ze moeten er aan de
ene kant niet te naief mee omgaan, maar aan de andere kant is het werkelijk een plek om
gestalte te geven aan kerk-zijn in een netwerksamenleving. In Van der Stoeps visie zijn kerken
en parochies inderdaad vanzelfsprekend aanwezig in sociale media.

Van den Berg! (p.27ev) kiest voor een bijbels referentiekader. Hij zegt dat christelijke
participatie op sociale media voortkomt uit de evangelische oproep uit Marcus 16, 15: ‘En Hij
zei tegen hen: Trek heel de wereld rond en maak aan ieder schepsel het goede nieuws
bekend.” Van den Berg is ervan overtuigd dat daar ook de digitale wereld mee wordt bedoeld.

De vraag is hier hoe vanzelfsprekend het is dat kerken en parochies op sociale media aanwezig
zijn. Een vaak gehoorde reserve bij sociale media is dat het oppervlakkige en vluchtige relaties
in de hand werkt. Dit lijkt op gespannen voet te staan met de aard van kerken en parochies (zie
eerder punt in dit artikel), die immers gericht is op zingevende en duurzame relaties. Ofwel: is
elk terrein van de (sociale) werkelijkheid per definitie een terrein waar kerken en parochies hun
gezicht zouden moeten laten zien?

Hoe kan gebruik van sociale media door kerken en parochies wel en niet bijbels-
theologisch gelegitimeerd worden?

Van der Stoep® (p. 7ev) wijst erop dat door de intrede van sociale media institutioneel
onderscheid tussen verschillende denominaties aan betekenis inboet. Gelovigen halen overal
hun contacten vandaan en daarbij laten ze zich doorgaans weinig aan kerkgrenzen gelegen
liggen. Daarnaast spreekt Van der Stoep over convergentie tussen publieke en private sfeer.
Beide convergenties kunnen gezien worden als respectievelijk toename van oecumene en
eenheid in de kerk en toename van authenticiteit vanuit de kerk. Eenheid en authenticiteit
kunnen als (theologische) legitimaties gezien worden voor het gebruiken van sociale media
door kerken en parochies.

Bosman®® (p. 17ev) thematiseert in zijn bijdrage de betekenis van authenticiteit: sociale media
vragen van kerkelijke professionals dat hij of zij haar kerkelijke expertise zichtbaar weet te
verbinden met het leven van alledag: voorbeeldige professionals, die in daad en woord de
verbinding weten te leggen tussen professionaliteit en persoonlijkheid, tussen God en de
wereld, tussen het religieuze en het seculier domein.

Niet alleen eenheid en authenticiteit, ook trouw is een belangrijk bijbels-theologisch concept van
waaruit naar sociale media gekeken kan worden. Een vaak gehoorde reserve ten aanzien van

Handelingen


http://www.phoca.cz/phocapdf

Volgen of ontvolgen? Wat de kerk met sociale media moet - Jos de Kock

sociale media onder kerkleden die sceptisch staan tegenover het fenomeen, is dat gebruik van
sociale media leidt tot minder trouw aan de ‘eigen’ lokale kerkgemeenschap. Dat zou dan
komen door een toename aan contacten over de eigen kerkmuren heen dankzij gebruik van
sociale media. Vanuit het belang van ‘trouw’ geredeneerd, is op zijn minst het propageren van
het gebruik van sociale media niet te legitimeren. De aandacht van de gelovige zou namelijk te
veel versnipperd raken over allerlei hoeken van de kerk en daarbuiten, en dat gaat ten koste
van de binding met een specifieke (lokale) gemeenschap.

Eenheid, authenticiteit, trouw; het zijn alle bijbels-theologische noties die een rol spelen in het
debat over kerk en sociale media. Roeland et al. (p. 67ev) leggen een andere belangrijke notie
bloot, namelijk fysieke betrokkenheid. In dat verband stelt Van der Stoep: ‘De kracht van
kerken en christelijke gemeenschappen ligt, als het goed is, allereerst in de onderlinge zorg en
liefde voor elkaar en voor mensen in de directe omgeving. Het gaat er in de eerste plaats om
dat je er als christenen bent als er lijden is en verdriet. En de beste manier om dat te doen is
nog steeds door ergens fysiek aanwezig te zijn.’

De grote kansen van sociale media zijn dat fysieke aanwezigheid geen rol hoeft te spelen om
toch een ervaring of beleving op te doen; dat geldt ook religieuze ervaringen en belevingen.
Toch plaatsen Roeland et al.** (p.67ev) met hun bijdrage een belangrijke kanttekening bij deze
kansen. Zij stellen dat met name aan de ervaringsdimensie van religie in sociale media het
moeilijkst gestalte gegeven kan worden. De (religieuze) ervaring in sociale media is minder
sensorisch dan in ‘real life’; met name smaak-, geur- en tastervaringen zijn niet of nauwelijks
te realiseren. Hier is sprake van een spanning tussen het belang van embodiment voor
religieuze ervaringen enerzijds en de ontwikkeling van digitalisering van religie anderzijds.
Embodiment, fysieke betrokkenheid en lijfelijke ervaringen zijn dus bijbels-theologische
concepten die tot enige reserve ten aanzien van de betekenis van sociale media voor kerken en
parochies kunnen leiden.

Van pragmatische naar beschrijvende vragen

In alle bijdragen aan het themanummer is behalve een normatieve ook een praktische of
pragmatische insteek te ontwaren. De vraag naar hoe kerk-zijn zich verhoudt tot de opkomst
van socialemedia leidt niet zelden tot praktische of pragmatische verhandelingen over hoe je als
kerk of parochie kunt omgaan met sociale media. De hoe-vraag of de pragmatische vraag is
echter slechts een van de mogelijke typen praktisch-theologische vragen die te stellen zijn.
Naast pragmatische vragen en normerende vragen zijn daar ook beschrijvende vragen en
verklarende vragen te stellen (zie Osmer 2008). Ook bij het thema ‘kerk en sociale media’.

Met name beschrijvende vragen en beschrijvend onderzoek kunnen dienstbaar zijn aan meer
inzicht in de verhouding tussen kerken en parochies enerzijds en sociale media anderzijds. Dit
punt wil ik illustreren aan de hand van de bespreking van een recent Amerikaans onderzoek
naar religieuze profilering in sociale media. De vraag waar het in dit onderzoek om gaat is: in
hoeverre laten individuele gelovigen zichzelf als gelovig of religieus kennen in sociale media?
Naar deze vraag deden Piotr Bobkowski (University of Kansas) en Lisa Pearce (University of
North Carolina at Chapel Hill) onderzoek en rapporteerden daarover in een recente uitgave van

Handelingen


http://www.phoca.cz/phocapdf

Volgen of ontvolgen? Wat de kerk met sociale media moet - Jos de Kock

Journal for the Scientific Study of Religion (2011). De conclusies waarmee de onderzoekers
komen en de vragen die ze daarmee opwerpen, zijn mijns inziens ook relevant om te betrekken
in het debat over kerk en sociale media dat in de Nederlandse context wordt gevoerd.

Bobkowski en Pearce onderzochten bij 560 jongvolwassenen (18-23 jaar) die deelnemen aan
de National Study of Youth and Religion (NSYR) in de Verenigde Staten de mate waarin zij
zichzelf religieus laten kennen op MySpace en in hoeverre dit samenhangt met een aantal
persoonlijke en sociale factoren in het leven van deze jongvolwassenen. In het onderzoek zijn
de MySpace-profielen van de 560 deelnemers geanalyseerd en vergeleken met uitkomsten van
het telefonische NSYR-survey-onderzoek onder deze zelfde personen.

Bobkowski en Pearce maken in het onderzoek onderscheid tussen religious identification en
religious self-disclosure, twee vormen van jezelf religieus laten kennen. Van religious
identification is sprake wanneer de bezitter van een MySpace-account een van de veertien
labels in het veld ‘Religion’ heeft gebruikt (bijvoorbeeld: Agnostic, Catholic, Mulim,
Taoist). Religious self-disclosure verwijst naar de mate waarin iemand zich elders in het
MySpace-profiel religieus profileert. In het onderzoek wordt dit gemeten door te kijken naar het
aantal keer dat iemand zichzelf profileert met religieuze of spirituele inhouden, graphics of
symbolen. Voorbeelden daarvan zijn ‘I worship the Lord daily’, ‘Moses is my hero’ of het
gebruik van een crucifix et cetera.

Hieronder vat ik de belangrijkste resultaten van het onderzoek samen.

- Slechts 30 procent van de onderzoeksdeelnemers die een label in het ‘Religion’-veld hebben
gekozen, laat elders in het MySpace-profiel iets over zijn of haar religiositeit naar voren komen.
- Naarmate deelnemers meer religieus zijn, is er vaker sprake van religieuze identificatie op
MySpace en meer sprake van religieuze profilering (self-disclosure) elders in het MySpace-
profiel.

- Evangelical Protestants profileren zich sterker op religieus gebied (self-disclosure) in MySpace-
profielen dan mainstream protestants, katholieken en zij die zich niet verbonden voelen met een
specifieke religieuze stroming.

- Of religie door iemand wordt beschouwd als thuishorend in het privé domein of ook in het
publieke domein, hangt samen met respectievelijk minder en meer religieuze identificatie en
profilering in MySpace. Bovendien: voor diegenen die vinden dat religie in het privé domein
thuishoort, is het verband tussen hoe religieus iemand is en de mate van religieuze profilering in
het MySpace-profiel zwakker dan voor diegenen die vinden dat religie ook in het publieke
domein thuishoort.

- Voor diegenen die georganiseerde religie positiever waarderen, geldt dat het verband tussen
hoe religieus iemand is en de mate van religieuze identificatie en profilering in MySpace sterker
is dan voor diegenen die georganiseerde religie negatiever waarderen.

- Aanwezigheid van religieuze vrienden in de vriendengroep van een MySpace-deelnemer
hangt samen met een hogere mate van religieuze identificatie en profilering. Afwezigheid van
religieuze vrienden hangt samen met mindere mate van religieuze identificatie en profilering in
MySpace-profielen.

Handelingen


http://www.phoca.cz/phocapdf

Volgen of ontvolgen? Wat de kerk met sociale media moet - Jos de Kock

Op basis van deze resultaten trekken Bobkowski en Pearce een aantal conclusies en werpen
ze een aantal vragen op. Zoals gezegd zijn deze conclusies en vragen mijns inziens ook
relevant om te betrekken in het debat over kerk en sociale media dat in de Nederlandse context
wordt gevoerd.

1. 'Slechts 30 procent van de onderzoeksdeelnemers die een label in het ‘Religion’-veld
hebben gekozen, laat elders in het MySpace-profiel iets over zijn of haar religiositeit naar voren
komen.” Op basis van de onderzoeksgegevens kan gezegd worden dat het hier gaat om een
groep die sterk religieus betrokken is, die religie als een publieke zaak zien en positief aankijken
tegen georganiseerde religie.

2. 'Evangelical Protestants profileren zich sterker op religieus gebied (self-disclosure) in
MySpace profielen dan mainstream protestants, katholieken en zij die zich niet verbonden
voelen met een specifieke religieuze stroming.” Een interessante vraag is waar dat precies aan
ligt. De twee onderzoekers geven twee aanwijzingen voor een antwoord. Mogelijk zijn
evangelical protestants sterker dan andere religieuze stromingen gericht op publieke
evangelisatie. Een andere verklaring kan zijn dat de evangelical protestants in de Verenigde
staten een relatief grote groep vormen waardoor er minder schaamte zal zijn om jezelf daarmee
publiek te identificeren. Duidelijk is dat voor een adequaat antwoord verder onderzoek nodig is.

3. Twee aan religie gerelateerde attitudes blijken positief samen te hangen met de mate van
religieuze profilering in MySpace: (a) de opvatting dat religie niet alleen een privé zaak is maar
ook een zaak voor het publieke domein, en (b) een positieve houding ten aanzien van
georganiseerde religie. De onderzoekers concluderen dan ook: ‘... it is not always religiosity
itself that is directly associated with religious self-disclosure, but religiosity in someone who
sees value in religion being public and has positive perceptions of organized religion’.

4. Deze derde conclusie betekent vervolgens ook iets voor de weging van het publieke discours
over religie dat op sociale media plaatsvindt. De opvattingen en ideeén van religieuze
individuen die hun religiositeit toch meer een privé zaak vinden, of die wat minder op hebben
met georganiseerde religie, zullen op sociale media mogelijk minder sterk voor het voetlicht
komen. De vraag is hier natuurlijk of dat daadwerkelijk zo is. Ook hiervoor zou verder onderzoek
nodig zijn.

5. Onafhankelijk van hoe sterk religieus iemand is, leidt het hebben van nabije vrienden die
religieus zijn, sneller tot religieuze identificatie en profilering op MySpace. Gegeven het feit dat
het grootste deel van de online vriendengroep bestaat uit offline vrienden, lijkt hier een vorm
van sociale druk een rol te spelen. Of op zijn minst lijkt er een mechanisme te zijn dat
deelnemers van sociale media in hun religieuze profilering proberen te voldoen aan de
verwachtingen van online en offline vrienden. Men houdt elkaar zogezegd in de gaten. Een
interessante vraag is of dit mechanisme inderdaad een grote rol speelt, te meer omdat de
veronderstelling vaak is dat sociale media maximaal kansen bieden om je eigen identiteit zelf
vorm te geven.

Handelingen


http://www.phoca.cz/phocapdf

Volgen of ontvolgen? Wat de kerk met sociale media moet - Jos de Kock

Een onderzoeksagenda ‘kerk en sociale media’

Het onderzoek van Bobkowski en Pearce illustreert heel mooi hoe waardevol degelijk
beschrijvend en verklarend onderzoek naar sociale media en religiositeit kan zijn. Als slot van
dit artikel stel ik daarom een korte onderzoeksagenda ‘kerk en sociale media’ voor, die inzet
met een aantal beschrijvende en verklarende vragen en die vanuit die vragen meer licht kan
werpen op de verhouding kerk en sociale media. Na beschrijvende en verklarende vragen
worden ook een aantal normerende en pragmatische vragen voorgesteld. Het geheel aan
vragen komt op uit de verschillende bijdragen in het themanummer en zouden in de nabije
toekomst leidend kunnen zijn in praktisch-theologisch onderzoek naar kerk en sociale media.

Beschrijvende vragen:

- wat is het zelfverstaan van kerken en parochies (wat zijn hun ecclesiologische modellen)?

- wat zijn de attitudes van kerken en parochies ten aanzien van sociale media?

- wat zijn exemplarische operationalisaties van ontvankelijkheid en authenticiteit van de kerk en
haar leden op sociale media?

Verklarende vragen:

- hoe hangen (ecclesiologisch) zelfverstaan en attitudes ten aanzien van sociale media van
kerken en parochies al dan niet met elkaar samen?

- leidt een ontvangende houding en authenticiteit van kerken, parochies en individuele
kerkleden tot meer en/of betere aansluitingen met gemeenschappen buiten de kerk?

Normerende vragen:

- welke bijbels-theologische concepten kunnen en/of moeten leidend zijn in het waarderen of
zelfs legitimeren van gebruik van sociale media door kerken en parochies?

- in hoeverre staan het belang van embodiment en een ontwikkeling naar digitalisering van de
religieuze werkelijkheid op gespannen voet met elkaar?

Pragmatische vragen:

- hoe kunnen kerken en parochies vanuit verschillende bijbels-theologische perspectieven
praktisch omgaan met het fenomeen sociale media?

- hoe kunnen best and bad practices helpen om het gebruik van sociale media in kerken en
parochies te optimaliseren, passend bij ecclesiologische en demografische kenmerken van
deze kerken en parochies?

Jos (dr. A.) de Kock is onderwijskundige en theoloog. Hij is universitair docent Educatie &
Catechetiek en Directeur Onderwijs aan de Protestantse Theologische Universiteit (PThU).
Daarnaast werkt hij voor het daar gevestigde Onderzoekscentrum voor Jeugd, Kerk & Cultuur
(OJKC).

Noten
! van der Stoep, J. (2012). Sociale media: een nieuwe vorm van communicatie. Handelingen,

Handelingen


http://www.phoca.cz/phocapdf

Volgen of ontvolgen? Wat de kerk met sociale media moet - Jos de Kock

39(3), 7-15.

% De Feijter, 1. 2012). Like it! Or not... Kerkelijk beleid en sociale media. Handelingen, 39(3),
47-58.

¥ Bosman, F. (2012). Waarom ik vind dat we iets met sociale media moeten doen. Handelingen,
39(3), 17-25.

Ibid.

De Feijter, 1. 2012). Like it! Or not... Kerkelijk beleid en sociale media. Handelingen, 39(3),
47-58.

* Hofland, A. (2012). Internet als religieuze ruimte. Internet en contextualiteit... voorbij aan
generalisaties. Handelingen, 39(3), 39-45.

> Van den Berg, E. (2012). Sociale media in de greep van de Geest. Handelingen, 39(3), 27-35.
® Bosman, F. (2012). Waarom ik vind dat we iets met sociale media moeten doen. Handelingen,
39(3), 17-25.

’ Nijboer, J. (2012). Sociale media en community-vorming. Pioniersplek Noorderlicht Breda.
Handelingen, 39(3), 59-65.

8 van der Stoep, J. (2012). Sociale media: een nieuwe vorm van communicatie. Handelingen,
39(3), 7-15.

® van den Berg, E. (2012). Sociale media in de greep van de Geest. Handelingen, 39(3), 27-35.
19 vvan der Stoep, J. (2012). Sociale media: een nieuwe vorm van communicatie. Handelingen,
39(3), 7-15.

1 Bosman, F. (2012). Waarom ik vind dat we iets met sociale media moeten doen.
Handelingen, 39(3), 17-25.

12 Roeland, J. et al. (2012). De (on)mogelijkheid van de digitale kerk. Handelingen, 39(3), 67-76.
13 Bosman, F. (2012). Waarom ik vind dat we iets met sociale media moeten doen.
Handelingen, 39(3), 17-25.

Y Roeland, J. et al. (2012). De (on)mogelijkheid van de digitale kerk. Handelingen, 39(3), 67-76.

Literatuur

Bobkowski, P.S. & Pearce, L.D. (2011). Baring their souls in online profiles or not? Religious
self-disclosure in social media. Journal for the Scientific Study of Religion, 50(4), 744-762.
Osmer, R.R. (2008). Practical theology. An introduction. Grand Rapids, Michigan/Cambridge,
UK: Eerdmans.

Handelingen


http://www.tcpdf.org
http://www.phoca.cz/phocapdf

