ONDERZOEK |

JOHAN ROELAND, TETSKE VAN DUN, ELKE HAUSER, LUCAS VAN HEERIKHUIZEN, AAD HOFLAND,
RUARD GANZEVOORT, MARTIJN DEN HOLLANDER, HIJME STOFFELS EN PETER VERSTEEG

De (on)mogelijkheid
van de digitale kerk

‘De kerk kan niet kerk zijn zonder interacties van

vlees en bloed’

Sociale media en kerk zijn geen gescheiden werelden, maar worden
veelal wel van elkaar onderscheiden, als zou er sprake zijn van een
kerkelijk domein en een virtueel domein dat met name gebruikt kan
worden voor public relations, informatievoorziening en missionaire
doeleinden. In deze bijdrage verkennen wij een andere benadering,
namelijk die van sociale media als kerk, als een ruimte, plaats of
domein waarin kerk gestalte kan krijgen.

( nline religie is de meest belangrijke
ontwikkeling voor de toekomst
van religie die de twintigste eeuw

heeft opgeleverd. Het kan de meest dominante
vorm van religie en religieuze ervaring worden
in de komende eeuw’, schreef Brenda Brasher,
een van de eerste onderzoekers op het terrein
van religie en internet, in 2001 (Brasher 2001,
15). Brashers woorden getuigden van een

groot optimisme dat kenmerkend was voor het
vroege onderzoek naar deze thematiek. Het valt
niet te ontkennen dat ruim een decennium later

religie online prominent aanwezig is en dat

< ‘Vreugde, aquarel Joop van Kralingen

HANDELINGEN 2012 | 3

religieuze organisaties en individuele gelovigen
zich in toenemende mate bedienen van alles
wat internet en sociale media te bieden hebben.
Ook in christelijke kring is er meer en meer
aandacht voor de mogelijkheden van nieuwe
digitale technologieén. Sociale media worden
in toenemende mate gebruikt door twitterende
predikanten, facebookmissionarissen en
christelijke bloggers. Kerken en religieuze
organisaties ontwikkelen websites, portals

en digitale kerken, niet zelden vanuit een
missionair ethos en de overtuiging dat
kerkelijke presentie niet beperkt dient te blijven
tot de offline werkelijkheid. >

67



Sociale media worden door ons begrepen als
interactieve, ‘user-generated’ online platformen
en applicaties, waaronder Facebook, Twitter,
Hyves en Google+, maar ook fora, chatboxen,
online games, en weblogs. Sociale media en
kerk zijn, zo blijkt uit de hierboven genoemde
ontwikkelingen, geen gescheiden werelden.
Tegelijkertijd worden beide werelden veelal wel
van elkaar onderscheiden, als zou er sprake
zijn van een kerkelijk domein en een virtueel
domein dat met name gebruikt kan worden
voor pr, informatievoorziening en missionaire
doeleinden. In deze bijdrage verkennen wij een
andere benadering, namelijk die van sociale
media als kerk, als een ruimte, plaats of domein
waarin kerk gestalte kan krijgen. Daarbij kiezen
wij niet voor een theologische, maar voor een
sociaalwetenschappelijke benadering van ‘kerk’,
en onderzoeken wij in hoeverre sociale media
ruimte kunnen bieden aan een in meerdere

of mindere mate georganiseerde religieuze
praktijk, waar wij vijf dimensies van bespreken:
identiteit, kennis, gemeenschap, ritueel en
ervaring (vgl. Campbell 2005).

Het hier genoemde onderscheid tussen
sociale media en religie enerzijds en sociale
media als religie anderzijds refereert aan een
onderscheid dat in de literatuur al oudere
papieren heeft: het onderscheid tussen ‘religie
online’ en ‘online religie’ (Helland 2000).
‘Religie online’, zo definiéren Dawson en Cowan
(2004, 7), ‘beschrijft het aanbod van informatie
over en/of diensten van (...) religieuze groepen
en tradities. (...) Online religie (...) nodigt
internetgebruikers uit om te participeren in
religieuze praktijken. Wanneer wij spreken

over sociale media als religie, refereren we aan

68

wat hier onder online religie wordt verstaan:
het gebruik van en het participeren in sociale
media als religieuze praktijk.

In de eerstvolgende paragraaf geven wij,
op basis van een case study naar een kerk in
Second Life, een illustratie van online religie.
In de daaropvolgende paragraaf gaan we,
aan de hand van de vijf genoemde religieuze
dimensies, in op de digitale kerk in vergelijking
tot kerk offline, waarbij we ons richten op de
continuiteit, maar ook de discontinuiteit tussen
beide vormen van kerk-zijn. In deze vergelijking
zal één specifiek aspect uitgelicht worden: de
bemiddeling van het scherm die eigen is aan
online religie, en de daarmee samenhangende
beperkingen om de interfysicaliteit, het fysiek
nabij zijn van mensen en dingen, van de
religieuze praktijk te reproduceren.

Casus Second Life

Voor haar onderzoek naar christendom in
Second Life (een online role playing game

in een virtuele, aan de offline werkelijkheid
parallelle wereld) bezocht Sietske van der Pol
een dienst van pastor Rick Liveoak in de Jesus
House kerk in Second Life. Na de preek vroeg
hij de kerkgangers of iemand gebed nodig had,
waarna Pearl, een Chinese vrouw, vertelde dat
het voor haar moeilijk is om in China een kerk
te bezoeken, en dat zij daarom Jesus House in
Second Life bezoekt. Van der Pol beschrijft het
tafereel dat dan volgt, beginnend met een gebed
van pastor Liveoak:

‘Laten we bidden. Heer, we bidden u om
Pearl te zegenen. Zij zoekt uw wijsheid en u
heeft beloofd dat degene die zoekt zal vinden.

(...) Help haar om de kerk te vinden die u
voor haar in gedachten hebt, Heer’ Iedereen
doet mee, en de Chinese vrouw zegt: ‘Tk ben
zo ontroerd’, waarna de pastor zegt: ‘Totdat
je een RL [real life] vindt, ben je welkom
hier ;). Hij vraagt of er mensen zijn die haar
kunnen rondleiden door SL [Second Life],
en iedereen biedt haar, en soms ook elkaar,
vriendschap aan.

Pearl kwam vervolgens in gesprek met andere
kerkgangers:

[19:05] Pear] Yuan: Wow, zo veel broeders en
zusters die mij willen helpen. :-)

[19:05] Alan Young: Daar is familie voor

[19:05] Lambe Lowey: Pearl .......... :)

[19:06] Pearl Yuan: :)

[19:06] Rick Liveoak: Tk wist wel dat ze dit
zouden doen :)

[19:06] Rick Liveoak: Deze mensen zijn echt
een zegen :)

[19:07] Pearl] Yuan: bestaat deze familie al
lang in SL?

In het vervolg van de chat (zie Van der Pol
2007, 123ev) wordt onder meer gesproken
over de positie van het christendom in China,
abortuspraktijken in China, de beperkte
controle van de Chinese overheid op Second
Life, en de plannen om een Second Life-
gemeenschap op te zetten voor Chinese
christenen.

Deze casus toont de participatie van een
Chinese, christelijke vrouw in een kerk
in Second Life. Deze vrouw spreekt hier

medegelovigen — en vindt in die zin een

HANDELINGEN 2012 | 3

religieuze gemeenschap. In het gesprek komen
tal van thema’s aan bod en wordt kennis
gedeeld. Er wordt met deze vrouw gebeden — en
in die zin participeert zij in een religieus ritueel.
Zij geeft vervolgens aan daardoor geraakt te
worden, waarmee zij getuigt van een religieuze
ervaring. Deze casus is illustratief voor de vijf
dimensies van religie die wij hier bespreken
(identiteit, kennis, gemeenschap, ritueel,
ervaring), dimensies die in deze specifieke casus
in een virtuele omgeving aangesproken worden.

Virtuele religie

Een casus als deze bevestigt wat meerdere
studies aantonen: dat de virtuele werkelijkheid
kan fungeren als een sacrale plaats of ruimte
(vgl. Hamelink 2003, 241-242) waarin religie
gestalte kan krijgen. In de eerste plaats kunnen
sociale media als ‘bronnen’ van religieuze
identiteit dienen, alsmede als ‘canvas’ (Rice
2009, 96) waarop een religieuze identiteit
geprofileerd en tot uitdrukking gebracht kan
worden. Ten tweede bieden sociale media de
mogelijkheid om in contact te komen met
anderen en ‘gemeenschappen’ te vormen
rondom een gedeelde (religieuze) identiteit,
interesse of praktijk. Ten derde kunnen

sociale media fungeren als plaatsen waar
religieuze kennis gedeeld, bediscussieerd,
bestreden, gelegitimeerd en toegeéigend
wordt. In de vierde plaats blijken sociale
media ruimtes te zijn waarin rituele praktijken
worden aangeboden of spontaan kunnen
ontstaan. Denk bijvoorbeeld aan het online
‘condoleanceregister’ dat op Twitter ontstond
na de dood van Steve Jobs, waar duizenden
mensen over de gehele wereld hun verdriet >

69



uitten en hun respect betuigden met de
hashtag #iSad. Sociale media kunnen ten slotte
fungeren als vorm en ruimte waarin religieuze
ervaringen worden opgeroepen en gedeeld. In
alles lijkt kerk een virtuele equivalent te hebben
gekregen, wat maakt dat de analyse van Dawson
en Cowan (2004, 1) dat er ‘continuiteit is tussen
leven in cyberspace en zogenaamd “real life”,
wat ook opgaat voor religie), juist lijkt te zijn.
Tegelijkertijd dienen hier twee kant-
tekeningen bij geplaatst te worden, met name
bij de notie van ‘continuiteit’ Ten eerste: het feit
dat sociale media van grote betekenis kunnen
zijn voor de genoemde dimensies van religie,
zegt niet alles over de daadwerkelijke realiteit
en impact van online religie. De aard en mate
van religieuze participatie online verschilt
sterk onder gebruikers. De casus van Yuan
is een reéle casus, waaruit blijkt dat sociale
media daadwerkelijk een grote invloed kunnen
hebben op de wijze waarop religie ervaren en
vormgegeven wordt. Yuan is echter slechts een
van de vele gebruikers van sociale media. De
intensiviteit van het gebruik en de wijze waarop
sociale media gebruikt worden, lopen uiteen.
Hetzelfde geldt voor de betekenis die sociale
media voor gebruikers hebben. De Rotterdamse
cultuursocioloog Willem de Koster concludeert
op basis van zijn onderzoek naar gereformeerde
homo’s online, dat de offline situatie waarin
deze homo’s zich bevinden, bepalend is voor
de betekentis die zij verlenen aan hun online
activiteiten. Homo’s die offline marginalisering
en afwijzing ervaren, hechten sterker aan
het verbindende en gemeenschapsvormende
karakter van een forum, en participeren
intensiever dan homo’s die zich in hun offline

context geaccepteerd weten (De Koster,
2010). De intensiteit en kwaliteit van online
participatie verschilt, met andere woorden,
onder gebruikers, en hangt sterk samen met de
offline situatie waarin mensen zich bevinden.
Een tweede kanttekening bij de ‘continuiteit’
tussen offline en online religie is, dat er een ver-
schil is tussen beide vormen — of, geformuleerd
op het niveau van gebruikers, dat beide vormen
verschillend ervaren of gepraktiseerd kunnen
worden. In de woorden van Dawson & Cowan:
‘mensen doen online (...) dezelfde dingen als
offline, maar ze doen het anders’ (Dawson &
Cowan, 2004, 1). De cruciale vraag die hierbij
speelt, is: wat gebeurt er met religie wanneer
religie in een virtuele context ontplooid wordt?
Dawson & Cowan spreken over een verschil,
vanwege het feit dat ‘activiteit electronisch be-
middeld is’ (Dawson en Cowan 2004, 1).

Religieuze identiteit

Het is deze (technologische) bemiddeling waar
vaak aan gerefereerd wordt in de bepaling

van de aard en betekenis van online religie.

Het vormgeven van een religieuze identiteit
—de eerste van de vijf dimensies die wij hier
bespreken — zou in een sociale mediaomgeving,
waar traditionele vormen van autoriteit en
sociale controle wegvallen, bij uitstek een
gedeinstitutionaliseerd, geindividualiseerd,
experimenteel en bricolerend proces zijn (vgl.
Cheong en Ess 2012). Hier wordt echter tegenin
gebracht dat offline (gender-, sociale, culturele
en ook religieuze) identiteiten veelal online
gereproduceerd worden, en dat gebruikers
nieuwe online vormen van autoriteit en

controle produceren (vgl. De Koning 2008).

Religieuze kennis

Een vergelijkbare discussie wordt rondom
online religieuze kennis (de tweede dimensie
die wij hier bespreken) gevoerd. De digitale
werkelijkheid zou een ‘democratisering’ van
kennis bewerkstelligen, waarbij traditionele
ankerpunten van waarheid en autoriteit

(een instituut als kerk of wetenschap; een
normerende tekst of richtlijn; het gezag van een
theoloog, predikant, imam of leraar) niet langer
richtinggevend zijn voor de betrouwbaarheid
van kennis (Peterson, 136; Lovheim, 62).
Religieuze kennis wordt, met andere

woorden, primair een zaak voor het zoekende,
experimenterende individu, dat op eigen gezag
en gevoel afgaat in een autonome zoektocht
naar religieuze kennis, die op geen enkel
manier ingeperkt wordt door een autoriteit
buiten het zelf. (Overigens dient opgemerkt te
worden dat deze veronderstelde processen van
detraditionalisering en deinstitutionalisering
als kenmerkend worden gezien voor laat- of
postmoderne samenlevingen; sociale media
zouden daarin geen unieke veranderingen
teweegbrengen, maar veeleer als katalysator
fungeren van bestaande processen; zie ook
Cheong & Ess 2012.) Deze ontwikkeling is
reéel, maar tegelijkertijd blijken online nieuwe
vormen van autoriteit, gezag en hiérarchie op te
komen, bijvoorbeeld rondom (met betrekking
tot de islam) cyberimams en (met betrekking
tot postchristelijke spiritualiteit) cybergoeroe’s.
In die zin weerspiegelt (en reproduceert) de
online realiteit het offline religieuze landschap,
inclusief uiteenlopende vormen van religie
zoals zoekende spiritualiteit en religieus

fundamentalisme.

HANDELINGEN 2012 | 3

Gemeenschap

Ook over de online varianten van de derde
dimensie van religie die wij hier bespreken,
gemeenschap, wordt verschillend gedacht. Het
discours van ‘share’ en ‘connect’, ‘vrienden’ en
‘volgers’, dat verbonden is aan sociale media,
suggereert dat online netwerken bij uitstek
gemeenschapsvormend werken. Onderzoek
bevestigt dat door het gebruik van sociale
media bestaande verbanden gecontinueerd
worden (maar dan in een gemediatiseerde
omgeving), en dat daarnaast online ‘lichte’
gemeenschappen ontstaan (ook van mensen
die zich offline buiten elkaars netwerk
bevinden), of zelfs hechte gemeenschappen
van relaties die intensiveren en eventueel een
offline spin-off hebben (De Koster 2010).

Op basis van dergelijk onderzoek kunnen

we vraagtekens plaatsen bij de dystopische
opvattingen van onder meer Stine Jensen, die
klaagt over de oppervlakkigheid van online
relaties (Jensen 2011). Hoewel ervaringen van
oppervlakkigheid en afstand reéel zijn, bestaan
er grote groepen gebruikers van sociale media
die online een gevoel van verbondenheid
ervaren, investeren in online relaties en zich
committeren aan een online groep. Als zodanig
vinden en onderhouden zij een equivalent van
een religieuze gemeenschap die als waardevol
en betrokken wordt gezien (vgl. Wagner 2012,
126ev).

Ritueel

Qua ritueel, de vierde dimensie van religie
die wij hier onderscheiden, sprak met name
het vroege onderzoek over de ongekende

mogelijkheden van online varianten. In zijn >



studie over online ritualiteit spreekt O’Leary
(1996) over — om de titel van een van zijn

essays te citeren — Cyberspace as Sacred Space
(cyberspace als sacrale ruimte). In dit essay
bespreekt de auteur ‘technopaganistische’
rituelen in cyberspace, op basis van transcripten
van dergelijke rituelen, waaronder het breken
van het brood.

‘Neem je brood (...) of graan
(als je het niet voor je hebt
virtueel brood is okay)

Neem het en deel het in tweeén
Neem een helft in je hand

()

Visualiseer je dank in het brood
()

Neem de andere helft

Bekijk het brood, bestudeer het, ruik het,
proef het

Eet het, en denk aan heling’

Met betrekking tot online rituelen als het
breken van het brood stelt O’Leary dat deze ‘in
principe niet verschillen van (...) het dagelijks
uitspreken van de oude (...) woorden “Dit is
mijn lichaam” in kerken over de gehele wereld’
(idem, 800-801). Het online ritueel, zo stelt
O’Leary (idem, 802), ‘roept de goden tot leven’.
In de rituele handeling is sprake van ‘een
poging om de echte ruimte te herscheppen en
simuleren in de virtuele ruimte en een gedeelte
van deze ruimte te sacraliseren als een theater
waarin de geest zich manifesteert’ (idem, 803).
Uit alles blijkt dat O’Leary, in ieder geval
in het hier geciteerde artikel, overtuigd is
van wat hij de ‘efficacy’ (werkzaamheid

of doeltreffendheid) van online rituelen
noemt (idem, 804). In latere publicaties (zie
onder meer O’Leary 2005) plaatst hij echter
kanttekeningen bij zijn eerdere nadruk op de
continuiteit tussen offline en online ritueel,
waarbij hij meer aandacht vraagt voor de
‘digitale bemiddeling’ van het online ritueel,
en de specifieke consequenties daarvan

voor de ‘efficacy’ en de ervaring van het
ritueel. Het online ritueel, zo stelt hij, wordt
gekenmerkt door virtualiteit (bemiddeld via
een beeldscherm) en fysieke afstand, waarbij
de materialiteit en de materiéle context van het
ritueel slechts verbeeld of afgebeeld aanwezig
zijn. Er is sprake van, om een begrip van
Cowan (2005) te gebruiken, een gebrek aan
interfysicaliteit. Cowan, die eveneens online
paganistische rituelen onderzocht, concludeert
dat online ritueel voor de paganisten in zijn
onderzoek ‘eenvoudigweg niet zo bevredigend
is als het ritueel dat in het echte leven
voltrokken wordt, juist vanwege dit gebrek

aan interfysicaliteit. Hij twijfelt, met andere
woorden, aan de online reproduceerbaarheid
van het ritueel — of, specifieker, hij suggereert
dat een religie waarin de fysieke materie

van het ritueel, de plaats en het lichaam een
belangrijke rol spelen, minder eenvoudig online te
reproduceren is.

Ervaring

Dit raakt aan de vijfde dimensie van religie die
wij hier bespreken: die van de ervaring, en dan
met name de plaats van de zintuigen en het
ervarende lichaam daarin. Het zal duidelijk zijn
dat de zintuigen er toe doen in sociale media.
Het intermediale karakter van sociale media

stimuleert het oog (met beeld en tekst) en
het oor (met geluid). Smaak, geur en tast kan
online gesimuleerd worden, maar het scherm
maakt proeven, ruiken en voelen niet mogelijk.
Wanneer Cowan spreekt over de interfysicaliteit
van het ritueel en het gebrek daaraan online,
benadrukt hij dat het fysieke, materiéle karakter
van het ritueel, van de rituele objecten, van de
fysieke, geografische locatie waar het ritueel
plaatsvindt, en van de materialiteit van de
lichamen die in het ritueel participeren, er
toe doen — en dat niet alle facetten zich even
gemakkelijk online laten reproduceren.

Cowan benadrukt dat het ritueel iets is
dat gezien, gehoord, aangeraakt, geproefd en
geroken dient te worden — en de suggestie
daarbij is, dat met name het aanraken, proeven
en ruiken online niet eenvoudig te realiseren
zijn. Rituelen die het sensorium maar ten dele
aanspreken, en dan met name die zintuigen
die online eenvoudig te stimuleren zijn, zijn
mogelijk beter online toepasbaar. Zo wijst
Scheifinger (2008) op de online participatie
van hindoes in het Puja-ritueel; wereldwijd
mediteren hindoes bij de online visualisering
van de voor dit ritueel kenmerkende
kamfervlam. Blijkbaar is de beperkte aanspraak
op het sensorium (het online ritueel is
primair visueel, appellerend aan het oog;
vgl. Apolito, 2005) voldoende om de van het
subject gevraagde meditatieve handelingen
te ontplooien. Dat geldt niet voor rituelen
die een breed sensorium aanspreken, en
waarin met name de tast, de geur en de smaak
aangesproken worden. De kamfervlam laat zich
klaarblijkelijk online simuleren; het brood en

de wijn van de eucharistie niet.

HANDELINGEN 2012 | 3

Conclusies

In deze bijdrage zijn wij ingegaan op de vraag
in hoeverre sociale media als kerk kunnen
fungeren. In een reportage van NBC Nightly
News over religie in Second Life (zie YouTube
> NBC Nightly News > Religion Online in
Second Life) wordt Elaine Heath, docent aan
Southern Methodist University, geinterviewd,
die een duidelijke scepsis ventileert jegens de
mogelijkheden van sociale media om kerk

te zijn: ‘De kerk kan niet kerk zijn zonder
interacties van vlees en bloed. Heath benadrukt
de discontinuiteit tussen kerk in real life en
kerk online, waarmee zij aansluit bij een breder
gedeelde overtuiging dat de digitale kerk ‘niet
echt’ is. In praktijk echter blijkt dat online
religie beoefend wordt door ‘echte’ mensen
voor wie het digitale zelf in belangrijke mate
wordt ervaren als een verlengstuk van het real
life zelf; die investeren in online religieuze
gemeenschappen en daarin een sterke gevoel
van verbondenheid ervaren; die religieuze
kennis koesteren die men zich grotendeels
online heeft eigengemaakt; die participeren in
voor hen betekenisvolle rituelen; en die geraakt
worden door wat online aangeboden wordt
(vgl. Wagner 2012). Dergelijke constateringen
plaatsen vraagtekens bij Heaths scepsis.

Het punt is dat beide analyses waar zijn.
Online religie, zo stelt Rachel Wagner (2012,
131), is ‘mogelijkheid’. Online religie kan in
vergelijking met ‘real life’ religie als beperkt
ervaren worden, maar het kan juist ook als
waardevol, betekenisvol, authentiek, en ‘echt’
worden ervaren. De voorkeuren, digitale kennis,
locatie, sociaal-culturele achtergronden, en

ervaringen met online en offline religie van het [>

73



individu bepalen in hoeverre de mogelijkheid
van online religie benut wordt. Tegelijkertijd
roept dit essay de vraag op of de kwaliteit

en intensiteit van online religie puur een
kwestie is van subjectieve voorkeuren — en
Heaths woordkeuze van ‘vlees’ en ‘bloed’ is
daarin interessant. Heath vraagt met deze

twee woorden naar de technologische (on)-
mogelijkheid van online religie. Vlees en

bloed zijn weliswaar online te simuleren en

in die zin zichtbaar te maken voor het oog;
aanraken, ruiken en proeven van vlees en
bloed is minder eenvoudig te simuleren. De
fysieke hardheid en weerbarstigheid van de
religieuze praktijk wordt immers teruggebracht
tot de platheid van het scherm. Wanneer, met
andere woorden, interfysicaliteit een cruciaal
onderdeel is van de religieuze praktijk, zal de
online mogelijkheid van die praktijk beperkt
zijn. Anders geformuleerd: religieuze praktijken
die primair het oog en oor aanspreken, zullen
online mogelijk succesvoller zijn dan religieuze
praktijken waarin de hiérarchie van zintuigen
wordt aangevoerd door tast, smaak en geur. Dat
geldt althans binnen de huidige technologische
constellatie. Met ontwikkelingen als augmented
reality en cross reality worden het virtuele

en het non-virtuele steeds dichter bij elkaar
gebracht. Op het gebied van transhumanisme
en kunstmatige intelligentie vinden tal van
technologische ontwikkelingen plaats waarbij
het verschil tussen virtueel en non-virtueel
steeds meer overbrugd wordt — waarbij de
afstand tussen het waarnemend subject en

het waargenomen object opgeheven wordt in

< ‘Dragers, Sam Drukker

HANDELINGEN 2012 | 3

een gesimuleerde interfysicaliteit die het lijf
dermate manipuleert dat het gesimuleerde als
‘echt’ wordt gevoeld, geproefd en geroken. De
ontologische vraag of we hier met werkelijke
interfysicaliteit van doen hebben, is een vraag
die het bestek van dit artikel overstijgt. Daarbij
is dat ook een meer filosofische vraag — en
wellicht ook een theologische vraag, en wel naar
de theologische waardering van onze materiéle
werkelijkheid. <

Literatuur

Apolito, P. (2005). The Internet and the Madonna:
Religious visionary experience on the web. Chicago/
London: The University of Chicago Press.

Brasher, B. (2001). Give me that online religion. San
Francisco: Jossey-Bass.

Campbell, H. (2005). Considering spiritual
dimensions within computer-mediated
communication studies. New Media Society 7, nr.
1,110-134.

Cheong, PH., en C. Ess (2012). Introduction:
Religion 2.0? Relational and hybridizing pathways
in religion, sociale media, and culture. In: P.H.
Cheong, P. Fischer-Nielsen, S. Gelfgren & C. Ess
(red.), Digital religion, social media and culture:
Perspectives, practices and futures, 1-24. New York:
Peter Lang.

Cowan, D.E. (2005). Cyberhenge: Modern pagans on
the Internet. New York: Routledge.

Dawson, L.L. & D.E. Cowan (2004). Introduction. In:
L.L. Dawson & D.E. Cowan (red.), Religion online:
Finding faith on the Internet, 1-16. New York/
London: Routledge.

Hamelink, C. (2003). The decent society and
cyberspace. In: J.P. Mitchell & S. Marriage (red.),
Mediating Religion: Studies in Media, Religion, and
Culture, 241-256. London/New York: T&T Clark.

Helland, C. (2000). Online religion/religion online
and virtual communitas. In: J.K. Hadden & D.E.
Cowan (red.), Religion on the Internet: Research
prospects and promises. London: JAI Press/Elsevier
Science.

75



Jensen, S. (2012). Echte vrienden: Intimiteit in tijden
van Facebook, GeenStijl en Wikileaks. Rotterdam:
Lemniscaat.

Koning, M. de (2008). Zoeken naar een ‘zuivere’
islam: Geloofsbeleving en identiteitsvorming
van jonge Marokkaans-Nederlandse moslims.
Amsterdam: Bert Bakker.

Koster, W. de (2010). Contesting community online:
Virtual imagery among Dutch orthodox protestant
homosexuals. Symbolic Interaction 33, nr. 4, 552-
577.

Lovheim, M. (2004). Young people, religious identity,
and the Internet. In: L.L. Dawson & D.E. Cowan
(red.), Religion online: Finding faith on the Internet,
59-73. New York: Routledge.

Peterson, G. (2005). The Internet and Christian
and Muslim Communities. In: B.D. Fobes &

J.H. Mahan (red.), Religion and Popular Culture
in America, 139-153. Berkeley/Los Angeles:
University of California Press.

O’Leary, S.D. (1996). Cyberspace as sacred space:
Communicating religion on computer networks.
Journal of the American Academy of Religion 64. nr.
4,781-808.

O’Leary, S.D. (2005). Utopian and dystopian
possibilities of networked religion in the new
millennium. In: M.T. Hojsgaard & M. Warburg
(red.), Religion and Cyberspace, 38-49. London en

New York: Routledge.

Rice, J. (2009). The church of Facebook: How the
hyperconnected are redefining community. Colorado
Springs: David C. Cook.

Pol, S. van der (2007). Brood, wijn en glasvezels:
Christelijke praxis en religieuze ervaringen in
Second Life (bachelor thesis Faculteit Sociale
Wetenschappen, Vrije Universiteit Amsterdam).
Amsterdam: in eigen beheer.

Scheifinger, H. (2008). Hinduism and cyberspace.
Religion 38, nr. 3, 233-249.

Wagner, R. (2012). Godwired: Religion, ritual and
virtual reality. London en New York: Routledge.

76

Johan Roeland, Tetske van Dun, Elke Hauser, Lucas
van Heerikhuizen, Aad Hofland, Ruard Ganzevoort,
Martijn den Hollander, Hijme Stoffels en Peter
Versteeg zijn lid van de onderzoeksgroep Virtuele
Zingeving van de Vrije Universiteit Amsterdam.
j-h.roeland@yu.nl



