
6 7onderzoek

o n d e r z o e k   |  Johan Roeland, Tetske van Dun, Elke Hauser, Lucas van Heerikhuizen, Aad Hofland, 
Ruard Ganzevoort, Martijn den Hollander, Hijme Stoffels en Peter Versteeg

Sociale media en kerk zijn geen gescheiden werelden, maar worden 
veelal wel van elkaar onderscheiden, als zou er sprake zijn van een 
kerkelijk domein en een virtueel domein dat met name gebruikt kan 
worden voor public relations, informatievoorziening en missionaire 
doeleinden. In deze bijdrage verkennen wij een andere benadering, 
namelijk die van sociale media als kerk, als een ruimte, plaats of 
domein waarin kerk gestalte kan krijgen.

De (on)mogelijkheid 
van de digitale kerk 

‘Online religie is de meest belangrijke 

ontwikkeling voor de toekomst 

van religie die de twintigste eeuw 

heeft opgeleverd. Het kan de meest dominante 

vorm van religie en religieuze ervaring worden 

in de komende eeuw’, schreef Brenda Brasher, 

een van de eerste onderzoekers op het terrein 

van religie en internet, in 2001 (Brasher 2001, 

15). Brashers woorden getuigden van een 

groot optimisme dat kenmerkend was voor het 

vroege onderzoek naar deze thematiek. Het valt 

niet te ontkennen dat ruim een decennium later 

religie online prominent aanwezig is en dat 

religieuze organisaties en individuele gelovigen 

zich in toenemende mate bedienen van alles 

wat internet en sociale media te bieden hebben. 

Ook in christelijke kring is er meer en meer 

aandacht voor de mogelijkheden van nieuwe 

digitale technologieën. Sociale media worden 

in toenemende mate gebruikt door twitterende 

predikanten, facebookmissionarissen en 

christelijke bloggers. Kerken en religieuze 

organisaties ontwikkelen websites, portals 

en digitale kerken, niet zelden vanuit een 

missionair ethos en de overtuiging dat 

kerkelijke presentie niet beperkt dient te blijven 

tot de offline werkelijkheid.

	

l

‘De kerk kan niet kerk zijn zonder interacties van 
vlees en bloed’

h a n d e l i n g e n  2 0 1 2   I   3

< ‘Vreugde’, aquarel Joop van Kralingen



onderzoek6 8 h a n d e l i n g e n  2 0 1 2   I   3 6 9

Sociale media worden door ons begrepen als 

interactieve, ‘user-generated’ online platformen 

en applicaties, waaronder Facebook, Twitter, 

Hyves en Google+, maar ook fora, chatboxen, 

online games, en weblogs. Sociale media en 

kerk zijn, zo blijkt uit de hierboven genoemde 

ontwikkelingen, geen gescheiden werelden. 

Tegelijkertijd worden beide werelden veelal wel 

van elkaar onderscheiden, als zou er sprake 

zijn van een kerkelijk domein en een virtueel 

domein dat met name gebruikt kan worden 

voor pr, informatievoorziening en missionaire 

doeleinden. In deze bijdrage verkennen wij een 

andere benadering, namelijk die van sociale 

media als kerk, als een ruimte, plaats of domein 

waarin kerk gestalte kan krijgen. Daarbij kiezen 

wij niet voor een theologische, maar voor een 

sociaalwetenschappelijke benadering van ‘kerk’, 

en onderzoeken wij in hoeverre sociale media 

ruimte kunnen bieden aan een in meerdere 

of mindere mate georganiseerde religieuze 

praktijk, waar wij vijf dimensies van bespreken: 

identiteit, kennis, gemeenschap, ritueel en 

ervaring (vgl. Campbell 2005). 

	 Het hier genoemde onderscheid tussen 

sociale media en religie enerzijds en sociale 

media als religie anderzijds refereert aan een 

onderscheid dat in de literatuur al oudere 

papieren heeft: het onderscheid tussen ‘religie 

online’ en ‘online religie’ (Helland 2000). 

‘Religie online’, zo definiëren Dawson en Cowan 

(2004, 7), ‘beschrijft het aanbod van informatie 

over en/of diensten van (...) religieuze groepen 

en tradities. (...) Online religie (...) nodigt 

internetgebruikers uit om te participeren in 

religieuze praktijken.’ Wanneer wij spreken 

over sociale media als religie, refereren we aan 

wat hier onder online religie wordt verstaan: 

het gebruik van en het participeren in sociale 

media als religieuze praktijk. 

	 In de eerstvolgende paragraaf geven wij, 

op basis van een case study naar een kerk in 

Second Life, een illustratie van online religie. 

In de daaropvolgende paragraaf gaan we, 

aan de hand van de vijf genoemde religieuze 

dimensies, in op de digitale kerk in vergelijking 

tot kerk offline, waarbij we ons richten op de 

continuïteit, maar ook de discontinuïteit tussen 

beide vormen van kerk-zijn. In deze vergelijking 

zal één specifiek aspect uitgelicht worden: de 

bemiddeling van het scherm die eigen is aan 

online religie, en de daarmee samenhangende 

beperkingen om de interfysicaliteit, het fysiek 

nabij zijn van mensen en dingen, van de 

religieuze praktijk te reproduceren. 

Casus Second Life
Voor haar onderzoek naar christendom in 

Second Life (een online role playing game 

in een virtuele, aan de offline werkelijkheid 

parallelle wereld) bezocht Sietske van der Pol 

een dienst van pastor Rick Liveoak in de Jesus 

House kerk in Second Life. Na de preek vroeg 

hij de kerkgangers of iemand gebed nodig had, 

waarna Pearl, een Chinese vrouw, vertelde dat 

het voor haar moeilijk is om in China een kerk 

te bezoeken, en dat zij daarom Jesus House in 

Second Life bezoekt. Van der Pol beschrijft het 

tafereel dat dan volgt, beginnend met een gebed 

van pastor Liveoak:

‘Laten we bidden. Heer, we bidden u om 

Pearl te zegenen. Zij zoekt uw wijsheid en u 

heeft beloofd dat degene die zoekt zal vinden. 

(...) Help haar om de kerk te vinden die u 

voor haar in gedachten hebt, Heer.’ Iedereen 

doet mee, en de Chinese vrouw zegt: ‘Ik ben 

zo ontroerd’, waarna de pastor zegt: ‘Totdat 

je een RL [real life] vindt, ben je welkom 

hier ;).’ Hij vraagt of er mensen zijn die haar 

kunnen rondleiden door SL [Second Life], 

en iedereen biedt haar, en soms ook elkaar, 

vriendschap aan. 

Pearl kwam vervolgens in gesprek met andere 

kerkgangers: 

[19:05] �Pearl Yuan: Wow, zo veel broeders en 

zusters die mij willen helpen. :-)

[19:05] Alan Young: Daar is familie voor

[19:05] Lambe Lowey: Pearl .......... :)

[19:06] Pearl Yuan: :)

[19:06] �Rick Liveoak: Ik wist wel dat ze dit 

zouden doen :) 

[19:06] �Rick Liveoak: Deze mensen zijn echt 

een zegen :) 

[19:07] �Pearl Yuan: bestaat deze familie al 

lang in SL? 

In het vervolg van de chat (zie Van der Pol 

2007, 123ev) wordt onder meer gesproken 

over de positie van het christendom in China, 

abortuspraktijken in China, de beperkte 

controle van de Chinese overheid op Second 

Life, en de plannen om een Second Life-

gemeenschap op te zetten voor Chinese 

christenen. 

	 Deze casus toont de participatie van een 

Chinese, christelijke vrouw in een kerk 

in Second Life. Deze vrouw spreekt hier 

medegelovigen – en vindt in die zin een 

religieuze gemeenschap. In het gesprek komen 

tal van thema’s aan bod en wordt kennis 

gedeeld. Er wordt met deze vrouw gebeden – en 

in die zin participeert zij in een religieus ritueel. 

Zij geeft vervolgens aan daardoor geraakt te 

worden, waarmee zij getuigt van een religieuze 

ervaring. Deze casus is illustratief voor de vijf 

dimensies van religie die wij hier bespreken 

(identiteit, kennis, gemeenschap, ritueel, 

ervaring), dimensies die in deze specifieke casus 

in een virtuele omgeving aangesproken worden. 

Virtuele religie
Een casus als deze bevestigt wat meerdere 

studies aantonen: dat de virtuele werkelijkheid 

kan fungeren als een sacrale plaats of ruimte 

(vgl. Hamelink 2003, 241-242) waarin religie 

gestalte kan krijgen. In de eerste plaats kunnen 

sociale media als ‘bronnen’ van religieuze 

identiteit dienen, alsmede als ‘canvas’ (Rice 

2009, 96) waarop een religieuze identiteit 

geprofileerd en tot uitdrukking gebracht kan 

worden. Ten tweede bieden sociale media de 

mogelijkheid om in contact te komen met 

anderen en ‘gemeenschappen’ te vormen 

rondom een gedeelde (religieuze) identiteit, 

interesse of praktijk. Ten derde kunnen 

sociale media fungeren als plaatsen waar 

religieuze kennis gedeeld, bediscussieerd, 

bestreden, gelegitimeerd en toegeëigend 

wordt. In de vierde plaats blijken sociale 

media ruimtes te zijn waarin rituele praktijken 

worden aangeboden of spontaan kunnen 

ontstaan. Denk bijvoorbeeld aan het online 

‘condoleanceregister’ dat op Twitter ontstond 

na de dood van Steve Jobs, waar duizenden 

mensen over de gehele wereld hun verdriet 
l



onderzoek7 0 h a n d e l i n g e n  2 0 1 2   I   3 7 1

context geaccepteerd weten (De Koster, 

2010). De intensiteit en kwaliteit van online 

participatie verschilt, met andere woorden, 

onder gebruikers, en hangt sterk samen met de 

offline situatie waarin mensen zich bevinden. 

	 Een tweede kanttekening bij de ‘continuïteit’ 

tussen offline en online religie is, dat er een ver-

schil is tussen beide vormen – of, geformuleerd 

op het niveau van gebruikers, dat beide vormen 

verschillend ervaren of gepraktiseerd kunnen 

worden. In de woorden van Dawson & Cowan: 

‘mensen doen online (...) dezelfde dingen als 

offline, maar ze doen het anders’ (Dawson & 

Cowan, 2004, 1). De cruciale vraag die hierbij 

speelt, is: wat gebeurt er met religie wanneer 

religie in een virtuele context ontplooid wordt? 

Dawson & Cowan spreken over een verschil, 

vanwege het feit dat ‘activiteit electronisch be-

middeld is’ (Dawson en Cowan 2004, 1).

Religieuze identiteit
Het is deze (technologische) bemiddeling waar 

vaak aan gerefereerd wordt in de bepaling 

van de aard en betekenis van online religie. 

Het vormgeven van een religieuze identiteit 

– de eerste van de vijf dimensies die wij hier 

bespreken – zou in een sociale mediaomgeving, 

waar traditionele vormen van autoriteit en 

sociale controle wegvallen, bij uitstek een 

gedeïnstitutionaliseerd, geïndividualiseerd, 

experimenteel en bricolerend proces zijn (vgl. 

Cheong en Ess 2012). Hier wordt echter tegenin 

gebracht dat offline (gender-, sociale, culturele 

en ook religieuze) identiteiten veelal online 

gereproduceerd worden, en dat gebruikers 

nieuwe online vormen van autoriteit en 

controle produceren (vgl. De Koning 2008). 

uitten en hun respect betuigden met de 

hashtag #iSad. Sociale media kunnen ten slotte 

fungeren als vorm en ruimte waarin religieuze 

ervaringen worden opgeroepen en gedeeld. In 

alles lijkt kerk een virtuele equivalent te hebben 

gekregen, wat maakt dat de analyse van Dawson 

en Cowan (2004, 1) dat er ‘continuïteit is tussen 

leven in cyberspace en zogenaamd “real life”, 

wat ook opgaat voor religie’, juist lijkt te zijn. 

	 Tegelijkertijd dienen hier twee kant

tekeningen bij geplaatst te worden, met name 

bij de notie van ‘continuïteit’. Ten eerste: het feit 

dat sociale media van grote betekenis kunnen 

zijn voor de genoemde dimensies van religie, 

zegt niet alles over de daadwerkelijke realiteit 

en impact van online religie. De aard en mate 

van religieuze participatie online verschilt 

sterk onder gebruikers. De casus van Yuan 

is een reële casus, waaruit blijkt dat sociale 

media daadwerkelijk een grote invloed kunnen 

hebben op de wijze waarop religie ervaren en 

vormgegeven wordt. Yuan is echter slechts een 

van de vele gebruikers van sociale media. De 

intensiviteit van het gebruik en de wijze waarop 

sociale media gebruikt worden, lopen uiteen. 

Hetzelfde geldt voor de betekenis die sociale 

media voor gebruikers hebben. De Rotterdamse 

cultuursocioloog Willem de Koster concludeert 

op basis van zijn onderzoek naar gereformeerde 

homo’s online, dat de offline situatie waarin 

deze homo’s zich bevinden, bepalend is voor 

de betekenis die zij verlenen aan hun online 

activiteiten. Homo’s die offline marginalisering 

en afwijzing ervaren, hechten sterker aan 

het verbindende en gemeenschapsvormende 

karakter van een forum, en participeren 

intensiever dan homo’s die zich in hun offline l

Gemeenschap
Ook over de online varianten van de derde 

dimensie van religie die wij hier bespreken, 

gemeenschap, wordt verschillend gedacht. Het 

discours van ‘share’ en ‘connect’, ‘vrienden’ en 

‘volgers’, dat verbonden is aan sociale media, 

suggereert dat online netwerken bij uitstek 

gemeenschapsvormend werken. Onderzoek 

bevestigt dat door het gebruik van sociale 

media bestaande verbanden gecontinueerd 

worden (maar dan in een gemediatiseerde 

omgeving), en dat daarnaast online ‘lichte’ 

gemeenschappen ontstaan (ook van mensen 

die zich offline buiten elkaars netwerk 

bevinden), of zelfs hechte gemeenschappen 

van relaties die intensiveren en eventueel een 

offline spin-off hebben (De Koster 2010). 

Op basis van dergelijk onderzoek kunnen 

we vraagtekens plaatsen bij de dystopische 

opvattingen van onder meer Stine Jensen, die 

klaagt over de oppervlakkigheid van online 

relaties (Jensen 2011). Hoewel ervaringen van 

oppervlakkigheid en afstand reëel zijn, bestaan 

er grote groepen gebruikers van sociale media 

die online een gevoel van verbondenheid 

ervaren, investeren in online relaties en zich 

committeren aan een online groep. Als zodanig 

vinden en onderhouden zij een equivalent van 

een religieuze gemeenschap die als waardevol 

en betrokken wordt gezien (vgl. Wagner 2012, 

126ev).

Ritueel
Qua ritueel, de vierde dimensie van religie 

die wij hier onderscheiden, sprak met name 

het vroege onderzoek over de ongekende 

mogelijkheden van online varianten. In zijn 

Religieuze kennis
Een vergelijkbare discussie wordt rondom 

online religieuze kennis (de tweede dimensie 

die wij hier bespreken) gevoerd. De digitale 

werkelijkheid zou een ‘democratisering’ van 

kennis bewerkstelligen, waarbij traditionele 

ankerpunten van waarheid en autoriteit 

(een instituut als kerk of wetenschap; een 

normerende tekst of richtlijn; het gezag van een 

theoloog, predikant, imam of leraar) niet langer 

richtinggevend zijn voor de betrouwbaarheid 

van kennis (Peterson, 136; Lövheim, 62). 

Religieuze kennis wordt, met andere 

woorden, primair een zaak voor het zoekende, 

experimenterende individu, dat op eigen gezag 

en gevoel afgaat in een autonome zoektocht 

naar religieuze kennis, die op geen enkel 

manier ingeperkt wordt door een autoriteit 

buiten het zelf. (Overigens dient opgemerkt te 

worden dat deze veronderstelde processen van 

detraditionalisering en deïnstitutionalisering 

als kenmerkend worden gezien voor laat- of 

postmoderne samenlevingen; sociale media 

zouden daarin geen unieke veranderingen 

teweegbrengen, maar veeleer als katalysator 

fungeren van bestaande processen; zie ook 

Cheong & Ess 2012.) Deze ontwikkeling is 

reëel, maar tegelijkertijd blijken online nieuwe 

vormen van autoriteit, gezag en hiërarchie op te 

komen, bijvoorbeeld rondom (met betrekking 

tot de islam) cyberimams en (met betrekking 

tot postchristelijke spiritualiteit) cybergoeroe’s. 

In die zin weerspiegelt (en reproduceert) de 

online realiteit het offline religieuze landschap, 

inclusief uiteenlopende vormen van religie 

zoals zoekende spiritualiteit en religieus 

fundamentalisme. 



onderzoek7 2 h a n d e l i n g e n  2 0 1 2   I   3 7 3

of doeltreffendheid) van online rituelen 

noemt (idem, 804). In latere publicaties (zie 

onder meer O’Leary 2005) plaatst hij echter 

kanttekeningen bij zijn eerdere nadruk op de 

continuïteit tussen offline en online ritueel, 

waarbij hij meer aandacht vraagt voor de 

‘digitale bemiddeling’ van het online ritueel, 

en de specifieke consequenties daarvan 

voor de ‘efficacy’ en de ervaring van het 

ritueel. Het online ritueel, zo stelt hij, wordt 

gekenmerkt door virtualiteit (bemiddeld via 

een beeldscherm) en fysieke afstand, waarbij 

de materialiteit en de materiële context van het 

ritueel slechts verbeeld of afgebeeld aanwezig 

zijn. Er is sprake van, om een begrip van 

Cowan (2005) te gebruiken, een gebrek aan 

interfysicaliteit. Cowan, die eveneens online 

paganistische rituelen onderzocht, concludeert 

dat online ritueel voor de paganisten in zijn 

onderzoek ‘eenvoudigweg niet zo bevredigend 

is als het ritueel dat in het echte leven 

voltrokken wordt, juist vanwege dit gebrek 

aan interfysicaliteit. Hij twijfelt, met andere 

woorden, aan de online reproduceerbaarheid 

van het ritueel – of, specifieker, hij suggereert 

dat een religie waarin de fysieke materie 

van het ritueel, de plaats en het lichaam een 

belangrijke rol spelen, minder eenvoudig online te 

reproduceren is.   

Ervaring
Dit raakt aan de vijfde dimensie van religie die 

wij hier bespreken: die van de ervaring, en dan 

met name de plaats van de zintuigen en het 

ervarende lichaam daarin. Het zal duidelijk zijn 

dat de zintuigen er toe doen in sociale media. 

Het intermediale karakter van sociale media 

studie over online ritualiteit spreekt O’Leary 

(1996) over – om de titel van een van zijn 

essays te citeren – Cyberspace as Sacred Space 

(cyberspace als sacrale ruimte). In dit essay 

bespreekt de auteur ‘technopaganistische’ 

rituelen in cyberspace, op basis van transcripten 

van dergelijke rituelen, waaronder het breken 

van het brood. 

‘Neem je brood (...) of graan

(als je het niet voor je hebt

virtueel brood is okay)

Neem het en deel het in tweeën

Neem een helft in je hand

(...)

Visualiseer je dank in het brood

(...)

Neem de andere helft

Bekijk het brood, bestudeer het, ruik het, 

proef het

Eet het, en denk aan heling’

Met betrekking tot online rituelen als het 

breken van het brood stelt O’Leary dat deze ‘in 

principe niet verschillen van (...) het dagelijks 

uitspreken van de oude (...) woorden “Dit is 

mijn lichaam” in kerken over de gehele wereld’ 

(idem, 800-801). Het online ritueel, zo stelt 

O’Leary (idem, 802), ‘roept de goden tot leven’. 

In de rituele handeling is sprake van ‘een 

poging om de echte ruimte te herscheppen en 

simuleren in de virtuele ruimte en een gedeelte 

van deze ruimte te sacraliseren als een theater 

waarin de geest zich manifesteert’ (idem, 803). 

	 Uit alles blijkt dat O’Leary, in ieder geval 

in het hier geciteerde artikel, overtuigd is 

van wat hij de ‘efficacy’ (werkzaamheid 
l

Conclusies
In deze bijdrage zijn wij ingegaan op de vraag 

in hoeverre sociale media als kerk kunnen 

fungeren. In een reportage van NBC Nightly 

News over religie in Second Life (zie YouTube 

> NBC Nightly News > Religion Online in 

Second Life) wordt Elaine Heath, docent aan 

Southern Methodist University, geïnterviewd, 

die een duidelijke scepsis ventileert jegens de 

mogelijkheden van sociale media om kerk 

te zijn: ‘De kerk kan niet kerk zijn zonder 

interacties van vlees en bloed.’ Heath benadrukt 

de discontinuïteit tussen kerk in real life en 

kerk online, waarmee zij aansluit bij een breder 

gedeelde overtuiging dat de digitale kerk ‘niet 

echt’ is. In praktijk echter blijkt dat online 

religie beoefend wordt door ‘echte’ mensen 

voor wie het digitale zelf in belangrijke mate 

wordt ervaren als een verlengstuk van het real 

life zelf; die investeren in online religieuze 

gemeenschappen en daarin een sterke gevoel 

van verbondenheid ervaren; die religieuze 

kennis koesteren die men zich grotendeels 

online heeft eigengemaakt; die participeren in 

voor hen betekenisvolle rituelen; en die geraakt 

worden door wat online aangeboden wordt 

(vgl. Wagner 2012). Dergelijke constateringen 

plaatsen vraagtekens bij Heaths scepsis.  

	 Het punt is dat beide analyses waar zijn. 

Online religie, zo stelt Rachel Wagner (2012, 

131), is ‘mogelijkheid’. Online religie kan in 

vergelijking met ‘real life’ religie als beperkt 

ervaren worden, maar het kan juist ook als 

waardevol, betekenisvol, authentiek, en ‘echt’ 

worden ervaren. De voorkeuren, digitale kennis, 

locatie, sociaal-culturele achtergronden, en 

ervaringen met online en offline religie van het 

stimuleert het oog (met beeld en tekst) en 

het oor (met geluid). Smaak, geur en tast kan 

online gesimuleerd worden, maar het scherm 

maakt proeven, ruiken en voelen niet mogelijk. 

Wanneer Cowan spreekt over de interfysicaliteit 

van het ritueel en het gebrek daaraan online, 

benadrukt hij dat het fysieke, materiële karakter 

van het ritueel, van de rituele objecten, van de 

fysieke, geografische locatie waar het ritueel 

plaatsvindt, en van de materialiteit van de 

lichamen die in het ritueel participeren, er 

toe doen – en dat niet alle facetten zich even 

gemakkelijk online laten reproduceren. 

	 Cowan benadrukt dat het ritueel iets is 

dat gezien, gehoord, aangeraakt, geproefd en 

geroken dient te worden – en de suggestie 

daarbij is, dat met name het aanraken, proeven 

en ruiken online niet eenvoudig te realiseren 

zijn. Rituelen die het sensorium maar ten dele 

aanspreken, en dan met name die zintuigen 

die online eenvoudig te stimuleren zijn, zijn 

mogelijk beter online toepasbaar. Zo wijst 

Scheifinger (2008) op de online participatie 

van hindoes in het Puja-ritueel; wereldwijd 

mediteren hindoes bij de online visualisering 

van de voor dit ritueel kenmerkende 

kamfervlam. Blijkbaar is de beperkte aanspraak 

op het sensorium (het online ritueel is 

primair visueel, appellerend aan het oog; 

vgl. Apolito, 2005) voldoende om de van het 

subject gevraagde meditatieve handelingen 

te ontplooien. Dat geldt niet voor rituelen 

die een breed sensorium aanspreken, en 

waarin met name de tast, de geur en de smaak 

aangesproken worden. De kamfervlam laat zich 

klaarblijkelijk online simuleren; het brood en 

de wijn van de eucharistie niet. 



onderzoek7 4 h a n d e l i n g e n  2 0 1 2   I   3 7 5

een gesimuleerde interfysicaliteit die het lijf 

dermate manipuleert dat het gesimuleerde als 

‘echt’ wordt gevoeld, geproefd en geroken. De 

ontologische vraag of we hier met werkelijke 

interfysicaliteit van doen hebben, is een vraag 

die het bestek van dit artikel overstijgt. Daarbij 

is dat ook een meer filosofische vraag – en 

wellicht ook een theologische vraag, en wel naar 

de theologische waardering van onze materiële 

werkelijkheid. 

individu bepalen in hoeverre de mogelijkheid 

van online religie benut wordt. Tegelijkertijd 

roept dit essay de vraag op of de kwaliteit 

en intensiteit van online religie puur een 

kwestie is van subjectieve voorkeuren – en 

Heaths woordkeuze van ‘vlees’ en ‘bloed’ is 

daarin interessant. Heath vraagt met deze 

twee woorden naar de technologische (on)-

mogelijkheid van online religie. Vlees en 

bloed zijn weliswaar online te simuleren en 

in die zin zichtbaar te maken voor het oog; 

aanraken, ruiken en proeven van vlees en 

bloed is minder eenvoudig te simuleren. De 

fysieke hardheid en weerbarstigheid van de 

religieuze praktijk wordt immers teruggebracht 

tot de platheid van het scherm. Wanneer, met 

andere woorden, interfysicaliteit een cruciaal 

onderdeel is van de religieuze praktijk, zal de 

online mogelijkheid van die praktijk beperkt 

zijn. Anders geformuleerd: religieuze praktijken 

die primair het oog en oor aanspreken, zullen 

online mogelijk succesvoller zijn dan religieuze 

praktijken waarin de hiërarchie van zintuigen 

wordt aangevoerd door tast, smaak en geur. Dat 

geldt althans binnen de huidige technologische 

constellatie. Met ontwikkelingen als augmented 

reality en cross reality worden het virtuele 

en het non-virtuele steeds dichter bij elkaar 

gebracht. Op het gebied van transhumanisme 

en kunstmatige intelligentie vinden tal van 

technologische ontwikkelingen plaats waarbij 

het verschil tussen virtueel en non-virtueel 

steeds meer overbrugd wordt – waarbij de 

afstand tussen het waarnemend subject en 

het waargenomen object opgeheven wordt in 

l

Literatuur
Apolito, P. (2005). The Internet and the Madonna: 

Religious visionary experience on the web. Chicago/
London: The University of Chicago Press.

Brasher, B. (2001). Give me that online religion. San 
Francisco: Jossey-Bass.

Campbell, H. (2005). Considering spiritual 
dimensions within computer-mediated 
communication studies. New Media Society 7, nr. 
1, 110-134.

Cheong, P.H., en C. Ess (2012). Introduction: 
Religion 2.0? Relational and hybridizing pathways 
in religion, sociale media, and culture. In: P.H. 
Cheong, P. Fischer-Nielsen, S. Gelfgren & C. Ess 
(red.), Digital religion, social media and culture: 
Perspectives, practices and futures, 1-24. New York: 
Peter Lang. 

Cowan, D.E. (2005). Cyberhenge: Modern pagans on 
the Internet. New York: Routledge.

Dawson, L.L. & D.E. Cowan (2004). Introduction. In: 
L.L. Dawson & D.E. Cowan (red.), Religion online: 
Finding faith on the Internet, 1-16. New York/
London: Routledge. 

Hamelink, C. (2003). The decent society and 
cyberspace. In: J.P. Mitchell & S. Marriage (red.), 
Mediating Religion: Studies in Media, Religion, and 
Culture, 241-256. London/New York: T&T Clark. 

Helland, C. (2000). Online religion/religion online 
and virtual communitas. In: J.K. Hadden & D.E. 
Cowan (red.), Religion on the Internet: Research 
prospects and promises. London: JAI Press/Elsevier 
Science.< ‘Dragers’, Sam Drukker 



Jensen, S. (2012). Echte vrienden: Intimiteit in tijden 
van Facebook, GeenStijl en Wikileaks. Rotterdam: 
Lemniscaat.

Koning, M. de (2008). Zoeken naar een ‘zuivere’ 
islam: Geloofsbeleving en identiteitsvorming 
van jonge Marokkaans-Nederlandse moslims. 
Amsterdam: Bert Bakker.

Koster, W. de (2010). Contesting community online: 
Virtual imagery among Dutch orthodox protestant 
homosexuals. Symbolic Interaction 33, nr. 4, 552-
577.

Lövheim, M. (2004). Young people, religious identity, 
and the Internet. In: L.L. Dawson & D.E. Cowan 
(red.), Religion online: Finding faith on the Internet, 
59-73. New York: Routledge.

Peterson, G. (2005). The Internet and Christian 
and Muslim Communities. In: B.D. Fobes & 
J.H. Mahan (red.), Religion and Popular Culture 
in America, 139-153. Berkeley/Los Angeles: 
University of California Press.

O’Leary, S.D. (1996). Cyberspace as sacred space: 
Communicating religion on computer networks. 
Journal of the American Academy of Religion 64. nr. 
4, 781-808.

O’Leary, S.D. (2005). Utopian and dystopian 
possibilities of networked religion in the new 
millennium. In: M.T. Hojsgaard & M. Warburg 
(red.), Religion and Cyberspace, 38-49. London en 
 New York: Routledge.

Rice, J. (2009). The church of Facebook: How the 
hyperconnected are redefining community. Colorado 
Springs: David C. Cook.

Pol, S. van der (2007). Brood, wijn en glasvezels: 
Christelijke praxis en religieuze ervaringen in 
Second Life (bachelor thesis Faculteit Sociale 
Wetenschappen, Vrije Universiteit Amsterdam). 
Amsterdam: in eigen beheer. 

Scheifinger, H. (2008). Hinduïsm and cyberspace. 
Religion 38, nr. 3, 233-249.

Wagner, R. (2012). Godwired: Religion, ritual and 
virtual reality. London en New York: Routledge.

Johan Roeland, Tetske van Dun, Elke Hauser, Lucas 
van Heerikhuizen, Aad Hofland, Ruard Ganzevoort, 
Martijn den Hollander, Hijme Stoffels en Peter 
Versteeg zijn lid van de onderzoeksgroep Virtuele 
Zingeving van de Vrije Universiteit Amsterdam. 
j.h.roeland@vu.nl

7 6


