ARTIKEL | INEKE DE FEIJTER

Like it! or not ...

Kerkelijk beleid en sociale media

Wanneer dominante media in een cultuur wijzigen, zoals van
drukpers naar elektronische naar digitale media, brengt dat op allerlei
gebied verandering teweeg. Wat doen kerken met nieuwe media, wat
verwachten ze ervan? Leidt dat tot veranderingen, en beperken die
zich tot communicatie of betreffen die ook het wezen van de kerk

of theologie? Hoe definiéren ze media en communicatie en welke
ethische vragen zijn daarmee intrinsiek verbonden? Wat kan er
eventueel beter? Ineke de Feijter focust op de vraag naar kerkelijk
beleid ten aanzien van sociale media.

n december 2011 riep Time Magazine

de ‘demonstrant’ uit tot persoon van

het jaar. Of beter gezegd: de mensen die
wereldwijd protestbewegingen vormden,
tegen dictators, onverantwoordelijke leiders,
corruptie of drugkartels. Mensen die pleinen
bezetten en financiéle instituten aanklaagden.
De bevolkingen van betrokken landen opgeteld,
zo becijferde Time, ging het om meer dan
drie miljard mensen; met een opvallende
betrokkenheid van jongeren.

Elk van deze ‘revoluties’ kent haar eigen
context en verhaal; toch zijn er ook gemeen-
schappelijke factoren. Opvallend is de rol van
informatie- en communicatietechnologie
(ICT), in het bijzonder sociale netwerken.
‘Technologie stelde ons in staat om de

< Sander van Mill, ‘De vuist, Amersfoort

HANDELINGEN 2012 | 3

gebeurtenissen te zien, schrijft Time, ‘en het
verspreidde het protestvirus, ook al was het
geen wired revolution. Sociale netwerken waren
niet de veroorzakers van deze bewegingen,
maar hielden hen wel levend en verbonden’
Naast ‘Arabische lente’ werd er gesproken van
‘Facebook-revolutie’.

Eén keer eerder verkoos Time Magazine een
groep mensen als ‘persoon van het jaar’ (sinds
de invoering van deze verkiezing in 1927): ‘You,
in 2006. Met ook toen een verwijzing naar ICT:
het World Wide Web ‘dat de kleine bijdragen
van miljoenen mensen bijeenbracht en maakte
dat ze ertoe deden’.

Naast Time Magazine had ook The Economist
in december 2011 een opvallende bijdrage over
sociale media. In de kerstbijlage (17-12-2011)
wordt de informatieverspreiding tijdens de

Arabische lente vergeleken met die van Luthers [>

47



gedachtegoed ten tijde van de Reformatie. Het
artikel trekt parallellen tussen de sociale media
van nu en de zestiende-eeuwse ‘social media’:
pamfletten, houtsneden, vlugschriften met
ironische tekeningen en nieuwsballades (ge-
zongen op vrome melodieén), die zich snel
verspreidden via sociale netwerken. Multi-
media dus, met eenzelfde virale kracht als de
(re)tweets, ‘likes’, youtubefilmpjes, blogs et cete-
ra van nu. Het was dan ook niet de drukpers als
zodanig, maar het delen van media via sociale
netwerken (wat we vandaag de dag ‘social
media’ noemen) dat de doorslag gaf voor
religieuze hervormingen, zo luidt de conclusie;
zonder de sociale media van toen, als
katalysator van sociale veranderingen, zou

de Reformatie nooit hebben plaatsgevonden.
Sociale media, zo betoogt de auteur van het
artikel tot slot, zijn dus niet zo recent als soms
verondersteld wordt, en de voortzetting van een
lange traditie.

Ambivalente houding
Mediaontwikkelingen staan in een geschiedenis;
evenals de reacties erop van kerken. Hoezeer
Luther ook de mogelijkheden van zijn dagen
omarmde en wist te benutten, de relatie
tussen kerken en media, en dan vooral de
elektronische en digitale media, is op zijn
minst ambivalent te noemen. Wie met grote
sprongen door de historie van elektrische
communicatietechnologieén springt, te
beginnen bij de telegraaf, om via film, radio
en televisie uit te komen bij internet, het
wereldwijde web en sociale media, ziet bij elk
nieuw medium een houding van aanvankelijk
enthousiasme van de kant van de kerken,

48

gevolgd door teleurstelling en kritiek (De
Feijter 2009; Koole 1986; 1996; Koole en Van
den Heuvel 1999; Hemels en Hoekstra 1985;
Hemels 2009; Rosenthal 2002), en uiteindelijk
resulterend in het missen van aansluiting bij de
digitale mediacultuur.

Daarvoor is een aantal oorzaken
aan te wijzen. In mijn onderzoek naar
beleidsdocumenten op het gebied van media
en communicatie (gepubliceerd tussen 1989
en 2005 door protestantse, rooms-katholieke,
lutherse en anglicaanse kerken in onder
andere het Verenigd Koninkrijk, Duitsland

Focus van kerken veelal op
de ‘beweging naar buiten,
niet van ‘buiten naar binnen’

en Finland — in Nederland bleken zulke
beleidsdocumenten er niet te zijn —, door
internationale overkoepelende kerkelijke
organisaties zoals de Wereldraad van Kerken,
het Vaticaan en de Lutherse Wereldfederatie,
en door internationale kerkelijk verbonden
communicatie-instituten zoals de World
Association for Christian Communication
(WACC) en Signis), stuitte ik op een aantal
steeds terugkerende problemen (De Feijter
2007). Ik noem er hier twee. (Meer over
dergelijke beleidsdocumenten: zie onder andere
Eilers (1997) en White (1992)).

Het ontbreken van analyse en beleid
Kerken analyseren de veranderingen

die gepaard gaan met de overgang van
mediaculturen — van bijvoorbeeld de
printcultuur naar de elektronische en digitale
mediacultuur — niet adequaat. Dat heeft te

maken met hun opvatting over media, die
worden beschouwd als middelen (tools), en

met hun opvatting over communicatie als een
(lineair) transmissieproces. Met de komst van
de kabel eind jaren zeventig van de vorige eeuw
wijzigden verkeerspatronen van informatie; van
allocutie (eenrichtingsverkeer) naar consultatie,
conversatie en registratie (Bordewijk en Van
Kaam 1982). Met het dominant worden van een
nieuw medium in een samenleving, verandert
echter niet alleen de wijze van communiceren,
maar veel meer, onder andere op het gebied
van werk, economie, vrijetijdsbesteding,

taal. Maar ook ons verstaan van identiteit en
gemeenschapsvorming (Campbell 2005; Turkle
1984; 1995; 2011), symbolen, authenticiteit,
autoriteit en religie (Carey 1992; De Feijter
2009; Horsfield 1997; 2002).

Zelf actief vormgeven

De beleidsdocumenten tonen hoe kerken

de religieuze dimensies van de huidige
mediacultuur zelf bijvoorbeeld over het

hoofd zien. Deze biedt een scala aan religieuze
informatie en identificatie, maar ook aan
rituelen, mythen, iconen en mogelijkheden
voor (religieuze) identiteitsvorming. De

grens tussen religieus en seculier is daarmee
vervaagd. Mensen geven zelf actief vorm aan
hun religieuze opvattingen en identiteit(en).
In toenemende mate gebeurt dat met behulp
van (nieuwe) media (Campbell 2003; Cheong,
Halavis and Kwon 2008; Goethals 2003; Hoover
and Lundby 1997; Hoover 2006; Lovheim and
Sjoborg 2004; Mitchell and Marriage 2003;
Sumiala-Seppinen 2004; Schofield Clark 2002;
Wagner 2012).

HANDELINGEN 2012 | 3

Interdisciplinair (internationaal) onderzoek
naar media en religie — voordien het terrein
van met name christelijke wetenschappers

en communicators gericht op het verbeteren
van kerkelijke communicatie, evangelisatie en
prediking —, ontstond vanaf de jaren tachtig.
Een nieuw ‘culturalist’ paradigma groeide:

de ‘Religion, Media and Culture’ benadering
(White 2006). Daarbij gaat het niet meer

zoals voorheen alleen om journalistiek

en communicatiebeleid, en een focus op
institutionele definities van zowel religie als
media. Maar om de interactie van instituten,
autoriteiten en productie met ‘popular’ praxis,
circulatie en ontvangst. Zowel religie als media
worden daarbij opgevat als cultuur. Media
zijn, meer dan instrumenten voor informatie
of representatie, ingrediénten in de sociale
constructie van de realiteit. Geloof als (popular)
praxis is eveneens een belangrijke culturele

Geen ‘how to do’-handboek,
maar diepgaande bezinning
op huidige mediacultuur

activiteit, waarmee mensen de ‘werelden’ waarin
ze leven of die ze vormgeven, samenbinden.
Mediation is een kernwoord in dit paradigma,
gedefinieerd door Morgan (2008) als ‘een
dialectische wereld-en-zelf-constructie (xiv).
Dat zelf actief vormgeven van religieuze
opvattingen en identiteit(en) doen mensen
op manieren en tijdstippen waar ze zelf
behoefte aan hebben, in (fluid) netwerken of
gemeenschappen die zij van belang vinden
of zelf vormen en voor een duur die zij zelf
kiezen. Er is al lang geen sprake meer van de

min of meer passieve ontvanger; de eens zo

49



duidelijke lijn tussen zender en ontvanger is
verdwenen. Ook van het eens zo grote bereik
van het ‘massapubliek’ is geen sprake meer; het
is versplinterd in niches van gelijkgestemde
interesses en contacten. Al die ontwikkelingen
hebben bovendien invloed op hoe we autoriteit
verstaan, of begrippen als waarheid, traditie,
gemeenschap of loyaliteit. Maar ook op zaken
als aandacht en concentratie en privacy.

Eenrichtingsverkeer

Door media enkel als tools te zien en
communicatie als transmissie, misten

kerken niet alleen aansluiting bij de digitale
mediacultuur, maar ook de kans op
ecclesiologische en theologische vernieuwing.
De verschuiving van transmissie naar
interactie bevraaagt bijvoorbeeld de top-down
communicatiestructuur van kerken, en het
eenrichtingsverkeer van veel kerkelijke media.
De focus is veelal op de ‘beweging naar buiten,

Kritisch maar betrokken
en gefundeerd deelnemen
is de boodschap

niet op de omgekeerde beweging, zeg maar
van ‘buiten naar binnen’. Beginnen bij het
serieus nemen van de huidige mediacultuur,
bij werkelijk zien en horen van wat mensen
beweegt in hun zingevingsvragen en het
vormgeven van hun religieuze identiteit(en)
met behulp van nieuwe media, zou een bron
kunnen zijn van vernieuwend kerkelijk en
theologisch reflecteren. Op bijvoorbeeld de
vormgeving van vieringen, op pastoraat, of op
het vormen van gemeenschap. Maar ook op
systematische en bijbelse theologie, oecumene,

50

ethiek. Meer dan ooit is interdisciplinariteit
aan de orde. Binnen de theologie, maar
ook in uitwisseling met bijvoorbeeld
communicatiewetenschappen, cultuurstudies,
antropologie, sociologie, filosofie.

Dat vraagt om een werkelijk open dialogische

houding in plaats van institutionele transmissie.

Van de kerk naar de mediacultuur, van de kerk
naar zinzoekers en (anders)gelovigen, maar
ook binnen de kerk, om diversiteit — als bijbels-
theologische opdracht — te waarborgen. En niet
in de laatste plaats van de kerk naar haar eigen
tradities en identiteit (Tanner 1997).

Sneeuwbaleffect
Een tweede terugkerend probleem, dat met
het gebrek aan analyse samenhangt, is het
ontbreken van gefundeerd beleid op het
gebied van communicatie en media. Wat
willen kerken precies met nieuwe media en
wat weten ze erover? Op wie richten zij zich
wanneer zij zich in de publieke virtuele ruimte
begeven? Waartoe? Welke visie is er? Welke
verwachtingen? En hoe gaan ze te werk? Maken
ze gebruik van onderzoek? Evalueren ze en
stellen ze bij? Veranderen ze erdoor?

Een oproep op LinkedIn in januari dit
jaar naar kerkelijk beleid met betrekking tot
sociale media onder ruim 1200 predikanten
en pastores (twee LinkedIn-groepen) leverde
negen reacties. Twee kerken (oecumenisch
verbonden in één stad) meldden dat zij zich
bezig hielden met vragen naar visie. Kerkelijk
beleid maken is eerder uitzondering dan regel.
Een predikant schreef:

‘Geen bepaald beleid vooraf bij mij/ons. Dat

was ook een bewuste keuze: actief worden,

uitproberen en proefondervindelijk ervaren
voor wie, waartoe, hoe, etc. Wat ik/wij
merken is dat er al doende vanzelf reactie
komt en ook reflectie op gang komt. Aan de
hand van casuistiek wordt bekeken wat zinvol
beleid is. Spannend proces wel, maar in mijn
ogen veel effectiever dan dat je eerst een heel
beleidsplan sociale media maakt (en dat
vervolgens toch nog weer moeten bijstellen).
Een ander (eveneens met toestemming
geciteerd) zegt:
‘Tk ben in 2008 begonnen met LinkedIn,
Twitter en Facebook en heb zonder enig
vooropgezet beleid kerkdiensten en
groepen georganiseerd via deze sociale
media. De kracht ervan zit ‘m juist in het
sneeuwbaleffect (of niet). (...) Risico’s zijn er
mijns inziens niet, behalve dat iets niet ‘leeft’
of dat iemand er iets vervelends op zet (quod
non) en dan geldt: so what? Basisprincipe van
de sociale media is juist dat het niet gaat om
zenden, maar om ontvangen en reageren. Dus
laat doelstellingen achterwege en zie wat er
gebeurt!’

Interactief en multimediaal

Dat is uiteraard een mogelijkheid. Het digitale
tijdperk werkt ook meer ‘trial and error’-
gedrag in de hand. Jongeren leren, bijvoorbeeld
met (digitale) apparatuur omgaan, op een
manier die ik benoem als ‘gamenderwijs’. Dat
wil zeggen: al doende, zelf onderzoekend,

en via hun sociale medianetwerken.

Bovendien zijn pioniers op dit gebied vanuit
kerkgemeenschappen hard nodig. Veel sociale
media-initiatieven komen van particulieren.
Omdat ze niet breed kerkelijk worden gedragen

HANDELINGEN 2012 | 3

zijn ze daarmee ook kwetsbaar.

Echter, de geciteerde reacties komen ook
exact overeen met hoe kerken reageerden op
voorgaande mediaontwikkelingen. Ervaringen
met internet en het wereldwijde web laten
zien dat kerken door de houding van ‘het is
beschikbaar dus we gebruiken het en zien
wel’ ook fouten maken. Wie kijkt naar de
gemiddelde website van een kerkelijke gemeente
of parochie moet constateren dat aan twee
belangrijke nieuwe mogelijkheden van dat
medium, interactiviteit en multimediale
toepassingen, geen recht gedaan wordt. De
stijl is dikwijls niet afwijkend van die van een
kerkblad. Tekst overheerst, het taalgebruik is
onveranderd gebleven, en de structuur en vorm
van de meeste sites verraadt dat er automatisch
gedacht is vanuit lineaire concepten. Er zijn

De doelgroep lijkt meer de
betrokken kerkganger
dan een toevallige zinzoeker

bijvoorbeeld relatief weinig hyperlinks binnen
de meeste sites. De doelgroep lijkt meer de
betrokken kerkganger of randkerkelijke dan een
toevallige zinzoeker. Die wordt blijkbaar ook
niet geacht zelf bij te dragen of te delen, tenzij
via een contactformulier om een vraag te stellen.
Met andere woorden, kerkelijke websites
lijken nog altijd voornamelijk te worden
vormgegeven vanuit de gedachte dat kerken
de zendende’ instantie zijn. Dat bezoekers
interesse hebben om van al die tekst kennis
te nemen en zich, in het beste geval, zullen
melden tijdens de zondagse eredienst of
een andere activiteit. Virtueel is aardig (en
goedkoop), maar haalt het voor veel kerken >

51



toch niet bij ‘real time’ fysieke aanwezigheid en
contact, zeker waar het om het vormen van een
gemeenschap gaat. Met beeld en geluid wordt
weinig gedaan; tenzij het plaatjes van de kerk of
van activiteiten betreft, of het beluisteren van
de preek van afgelopen zondag. Kwalitatief zijn
veel sites van kerkelijke gemeentes/parochies
niet aantrekkelijk en statisch. Ook wordt er
onvoldoende geinvesteerd in menskracht,
financiéle middelen en vooral: onderzoek

naar het functioneren ervan. Toch begonnen
veel kerken aan websites met het idee dat ze
daarmee het contact met buitenstaanders
zouden kunnen herstellen en vooral jongeren
aan zich zouden kunnen binden. Dat is niet
bewaarheid gebleken.

Ad hoc en zonder follow up

De vraag is of bovengenoemde problemen ook
aan de orde zijn ten aanzien van sociale media.
Praktijkervaringen zijn nog jong, Nederlands
onderzoek ontbreekt vooralsnog. Persoonli-

jke observaties laten een voorlopig beeld zien:
‘kerkelijke’ profielen worden veelal aangemaakt
door enthousiastelingen ‘op persoonlijke titel’
en overtreffen het aantal profielen van kerkge-
meenschappen. Er wordt naar hartenlust uit-
geprobeerd, van twitterdiensten tot gebedsket-
ens. Institutionele of bestuurlijke betrokken-
heid vanuit kerk en theologie is er weinig. Als er
initiatieven zijn, zijn ze ‘van binnen naar buiten’
toe, dikwijls ad hoc en zonder follow up (een
voorbeeld daarvan is een bisschoppelijke twitter-
campagne over roepingen). Sociale media lijken
ook geen onderdeel te zijn van een totaal (com-
municatie)beleid. Zo zag de PKN in haar nieuwe
gedragscode voor pastores de omgang met so-

52

ciale media volledig over het hoofd (een omissie

die dankzij particulier initiatief werd aangevuld).

De inbreng van jongeren/buitenstaanders

lijkt vooralsnog beperkt. Facebook en Twitter
van bijvoorbeeld Jong Katholiek en JOP
(jongerenwerk PKN) of van bijvoorbeeld
pioniersplek Noorderlicht Breda (winnaar van
de laatste WebFish Award), laten weinig reactie
zien van jongeren zelf. Noorderlicht mondt
ook niet uit in ‘real time’ betrokkenheid in
bijvoorbeeld (aparte) vieringen. Initiatieven
als Sirkelslag (JOP) werken wel met

sociale media, maar zijn door gemeenten
georganiseerde activiteiten waarbij jongeren
vooraf bijeenkomen en er dus sprake is van al
bestaande betrokkenheid.

Liken, delen en kijken

Onderzoek dat wel beschikbaar is en waar
kerken hun voordeel mee zouden kunnen
doen is algemeen onderzoek, zoals EU kids
online, een langlopend onderzoeksproject naar
het gebruik van nieuwe media door kinderen
tussen 9 en 16 jaar in 33 Europese landen:
http://www2.Ise.ac.uk/media@lse/research/
EUKidsOnline/EU%20Kids%2011%20(2009-
11)/EUKidsOnlinellReports/Final%20report.
pdf. Eén van de conclusies is dat de meeste
jongeren die online communiceren dat doen
met mensen die ze al persoonlijk kennen (87
procent). Slechts 12 procent van jongeren die
sociale netwerksites gebruiken doen dat met

mensen met wie ze anders geen contact hebben.

De top online activiteit is gebruik van internet
voor school (85 procent). Gevolgd door games
(83 procent), het ontvangen van door anderen
gemaakte inhoud (videoclips 76 procent), of

communiceren via sociale media of instant
messaging (62 procent). Dat staat in schril
contrast met zelf inhoud maken: foto’s posten
(39 procent), berichten (31 procent), file sharing
(18 procent), tijd doorbrengen in een virtuele
wereld (16 procent), of een blog schrijven

(11 procent). De meeste jongeren gebruiken
internet dus voor ‘ready made content), kant

en klare inhoud. Dat zet vraagtekens bij
veronderstelde participatie.

Eenzelfde patroon toont onderzoek van
jongerenzender MTV in 2011 (door 15 miljoen
mensen ‘geliked’ op Facebook). De top drie van
activiteiten op Facebook die jongeren aangeven
zijn: ‘liken’, gevolgd door reageren op foto’s en
wallposts, en het bekijken van profielen van
vrienden. Facebook blijkt een belangrijke rol
te spelen in het delen van interessante links
of sites, het contact houden met vrienden en
om jezelf ‘neer te zetten Videoclips kijken
en vinden is een van de meest populaire
bezigheden. De MTV-facebookpagina vinden
jongeren belangrijk voor muziek, films, tv-
shows en trends: http://www.jongenjewilwat.
nl/mtv-onderzoekt-het-gebruik-van-facebook-
onder-jongeren/.

Hoe verhoudt dergelijk onderzoek zich tot
de verwachtingen en opvattingen van kerken
met betrekking tot sociale media? Zijn die
up to date? Interviews met onder andere de
communicatieverantwoordelijken/perschefs
van twee rooms-katholieke bisdommen
(Effing, R., 2009. Sociale netwerk sites als
middel voor gemeenschapsopbouw in de Rooms
Katholieke Kerk. Bachelorscriptie Fontyns
Hogeschool Theologie Levensbeschouwing)
zijn veelzeggend in dit verband:

HANDELINGEN 2012 | 3

‘Een betere sociale structuur houdt onder

meer in dat mensen zich (weer) onderdeel

voelen van de Kerk, zich geéngageerd voelen,

zich missionair opstellen en onderling

contacten onderhouden.

“Voorlopig blijft de gedachte gehandhaafd

dat met de aanwezigheid van

(vertegenwoordigers van) de Rooms-

Katholieke Kerk op sociale netwerken de Kerk

direct kan winnen aan geloofwaardigheid.

‘Je kunt zo de hele wereld bereiken met jouw

boodschap’
Gevraagd naar de toegevoegde waarde van
sociale media wordt opnieuw ‘kennisoverdracht
in de zin van verkondiging en catechese
genoemd), naast bidden.

Geen tot weinig toegevoegde waarde ziet men
(vreemd genoeg) voor samenwerking tussen
parochies en de inzet bij diaconale projecten.

‘How to do’ is niet voldoende

Behalve over de vraag: hoe zetten we het
technisch op en hoe gebruiken we het, lijken
Nederlandse mainstream kerken nog altijd
weinig beleidsmatig na te denken over het
waarom en waartoe van (sociale) media (De
Feijter 2007). Verdiepen kerken zich werkelijk
in dergelijke vragen? Wat willen ze precies
in de virtuele publieke ruimte en voor wie?
Bedden ze het gebruik van sociale media in
binnen een totaalbeleid op het gebied van
communicatie en media? Nemen ze kennis
van onderzoek dat beschrijft welke trends

er zijn in mediagebruik, of in wat mensen
zoeken? Doen ze onderzoek naar wie hun
social network site bezoekt en waarom? Of
naar hun twittercampagne? Zijn ze oprecht

53



geinteresseerd in de buitenkerkelijke zinzoeker?
Willen ze met behulp van interactiviteit ook
iets over zichzelf aan de weet komen? Of erdoor
veranderen? Een ‘how to do’-boek erop naslaan,
of een cursus volgen om een account aan te
maken, is niet genoeg. Dat is een fundamentele
tekortkoming, die nogal eens gecompenseerd
lijkt te worden door het overnemen van
terminologie en vormen van communicatie

uit de marketing- en managementcultuur,

zoals ‘corporate communication management),
‘branding’ of de combinatie van communicatie
en fondsenwerving.

Echter, zoals informatie- en communicatie-
technologie niet in het luchtledige is
ontwikkeld, noch neutraal is, en dominante
media in een cultuur veel meer bepalen
dan alleen een manier van communiceren,
zo brengt ook elk communicatiemodel
vooronderstellingen met zich mee en zegt
het iets over je identiteit. Eén zo’n voor-
onderstelling betreft de rol van degene met wie
je communiceert. Is dat een consument? Een
‘target’? Of is het om met Buber en Levinas te
spreken, de A/ander, beeld van God, die jou
mede tot mens maakt? En welke opvatting
van communicatie past daar dan bij? Lineaire
transmissie? Disseminatie? Allocutie? Debat?
Marketing? Dialoog? (De Boer en Brennecke
2004; McQuail 1997; 2004; Rebel 2000). Kerken
zouden er goed aan doen om zich niet te
beperken tot een ‘how to do’~-handboek van het
gebruik van sociale media, maar zich diepgaand
te bezinnen op de huidige mediacultuur. Om
vandaaruit na te denken over de implicaties
daarvan voor de communicatie én het wezen
van de kerk, voor de theologie, haar roeping,

54

theologische opleiding, het inzetten van
menskracht en financién.

Onze maatschappij kenmerkt zich door

een overload aan informatie en een
debatcultuur; terwijl het daadwerkelijk
kunnen communiceren met elkaar, vanuit

een dialogische houding, meer en meer

in het gedrang komt. Hamelink (2010)
onderscheidt mindful en mindless modaliteiten
van communicatie. Tot die laatste rekent

hij: absoluut, gewelddadig en agressief
spreken, spreken alsof een ander een tekort

of achterstand heeft (‘deficit’), polemisch,
instrumenteel en synchroniserend spreken. Tot
de eerste: reflexieve en geweldloze modaliteiten,
assertief spreken, uitwisselend (‘swap’),
dialogisch, relationeel en diachronisch spreken
(2010, 71). Sociale media zouden door hun
interactieve karakter aan mindful vormen
kunnen bijdragen. Maar doen dat niet per
definitie. Sociale mediasites laten stromen

van opeenvolgende reacties zien die meer het
karakter van debat (of ‘weetjes’) dragen dan van
dialoog (waarvoor naast het opschorten van
oordelen, ook aandacht om de ander te verstaan
en soms stilte nodig is). Wat mij betreft gaat
het dan ook niet om de ontwikkeling van een
‘theologie van de sociale media’. Maar om het
interdisciplinair ontwikkelen van gefundeerd
beleid dat communicatie en theologie (Soukup
2010) verbindt.

Ethische vragen

Dergelijk beleid kan niet zonder aandacht
voor ethische vragen met betrekking tot de
digitale mediacultuur. Niet alleen omdat de
kerk in relatie staat tot de mediasamenleving,

maar ook omdat de communicatie van de
kerk (in- en extern) en de manier waarop
zij dat doet, iets zegt over haar identiteit en
geloofwaardigheid. Daarbij gaat het om: een
ethisch raamwerk voor ICT-ontwikkelingen
en het vormgeven van de mediamaatschappij;
de zorg voor de publieke ruimte (van groot
belang voor de mogelijkheden tot publieke
communicatie door kerken); en de keuzes die
kerken maken bij het aanwenden van media en
communicatiemodellen (die effect hebben op
hun communicatie — naar inhoud en vorm, op
hun identiteit, en op hun organisatie).

Kerkelijke beleidsdocumenten, zoals
Cybernauts Awake! (Church of England 1999),
Ethics in Internet en Church and Internet
(Vaticaan 2002) of Chancen und Risiken der
Mediengesellschaft (rooms-katholieke en
protestantse kerk in Duitsland 1997) richten
zich vooral op het ethisch raamwerk als een
bijzonder verantwoordelijkheid van kerken.
Internationale communicatie, rechtvaardigheid,
bescherming van menselijke waardigheid en
communicatierechten voor allen (waaronder
privacy) staan daarbij hoog in het vaandel.
Evenals het stimuleren van media-educatie en
betrokkenheid bij sociale en politieke regulering
ten behoeve van gemeenschap, diversiteit en
democratie.

Het ontbreken van uitwerking in de
praktijk (White 1992) en van het toepassen
van deze waarden ook binnen de kerken,
geeft te denken over de invulling van deze
door de kerken geformuleerde bijzondere
verantwoordelijkheid. Terwijl er een
toegenomen noodzaak is op dit terrein.
Digitalisering, globalisering, commercialisering,

HANDELINGEN 2012 | 3

monopolisering, deregulering en privatisering
zijn de bepalende trends in de ontwikkeling van
nieuwe media. Sociale media zijn inmiddels

dé ‘drivers’ van wat wordt gezien als booming
business: ‘social commerce’. Elke ‘like’ of ‘share’-
klik via Facebook of Twitter genereert niet
alleen daadwerkelijk geld (http://www.wired.
co.uk/magazine/archive/2011/02/features/
social-networks-drive-commerce), maar ook
data, ‘het nieuwe goud’. Data worden op grote
schaal opgeslagen, doorzocht, vergeleken,
samengevoegd en verkocht. Dat roept de

vraag op van wie de gegevens, aangemaakt in
persoonlijke profielen op sociale mediasites —
ook kerkelijke — zijn, en wat er wel of niet mee
mag en hoe dat gebeurt. Kerken hebben daar
(nog) weinig oog voor.

Hildebrandt (2010) wijst daarnaast op de
structurele gevolgen van deze datamining: de
computer berekent, correleert én voorspelt,
zodat we op grond van geautomatiseerde
patroonherkenning alleen nog informatie
krijgen die aansluit bij onze statistisch
afgeleide voorkeuren. Wat betekent dat voor
de gedachte dat kerken via missionaire online
activiteiten niet-kerkbetrokkenen zullen weten
te bereiken? Of voor de publieke ruimte om
in te communiceren? Cyberspace als ‘vrije’
ruimte voor het samenbrengen van informatie
noemt Hildebrandt een achterhaalde gedachte.
Met sensortechnologie, augmented reality
en locations based services is bovendien
het onderscheid tussen offline en online
vervaagd. Cyberspace is overal. Maar hoe
betrouwbaar en doorzichtig is het, wie heeft
toegang, wie eigendomsrecht en wie (of wat)
is verantwoordelijk? Daarmee zijn ethische >

55



vragen verscherpt in beeld. De kerk dient
zich in haar beleid op zijn minst bewust te
zijn van mediaontwikkelingen en de gevolgen
daarvan; temeer als zij ook zelf daarmee wil

communiceren.

Conclusie

Kerken zouden zich moeten richten op analyse,

bezinning en beleid, waarbij communicatie
het uitgangspunt vormt. Dat begint bij
openheid voor en een grondige analyse

van de digitale mediacultuur en context,
inclusief de religieuze dimensies daarin. Bij
gerichtheid op hoe mensen via (sociale) media
hun geloofs- en zingevingsvragen, religieuze
identiteit en gemeenschap vormgeven. En

op wat jongeren met nieuwe media doen

en vanuit hun ervaringen kunnen/willen
inbrengen. Bij openheid voor de vragen en
veranderingen die een dergelijke analyse
oproept voor de kerk in haar communicatie,
in algemeen beleid en in identiteit. Het vraagt
om communicatiemodellen (in- en extern)
die dialogisch van aard zijn in een coherent
multimediaal beleid, waarbij de eigenheid
van verschillende media recht wordt gedaan.
En om een dienstverlenende houding op

het gebied van dialogische vaardigheden en
mediawijsheid. Om actieve betrokkenheid
bij ethische vragen rond ICT-ontwikkelingen
(inclusief het vraagstuk van mensenrechten
in de digitale wereld, de cybernetica en
humanoids). Tot slot zou de kerk moeten
investeren in interdisciplinair onderzoek
naar de relatie tussen theologie/kerk en

< ‘Dialoog’, René Rosmolen

HANDELINGEN 2012 | 3

communicatie (financieel en in menskracht).
En communicatie tot speerpunt van kerkelijk
beleid, theologie en opleiding maken (van
pastores, kerkelijk werkers, vrijwilligers).
Oecumenische samenwerking is geboden

en waar mogelijk ook interreligieus. Het is

een illusie om ervan uit te gaan dat de kerk
jongeren en buitenstaanders met nieuwe
media of marketingtechnieken weer binnen de
kerkmuren krijgt. De vraag is ook of dat het
goede uitgangspunt is om aanwezig te zijn in
de mediacontext; naar mijn mening niet. De
focus moet niet zijn op institutioneel overleven.
Evenmin op een naar binnen gekeerde kerk,
of op ‘alleenrecht’ op het evangelie. Kerken
hebben een taak (en een belang) in de
ontwikkeling van een open communicatieve
wereldmaatschappij en open communicatieve
geloofsgemeenschappen. Kritisch maar
betrokken en gefundeerd deelnemen in de

digitale mediacontext is dan ook de boodschap. <

Literatuur

Benschop, A. en Menting, C. (eds.) (2011). Zinzoekers
op het Web. Internet en de verandering van
geloofsbeleving. Vught: Skandalon.

Buber, M. (1958; 1937). I and Thou (2"¢ edition).
New York: Charles Scribner’s Sons.

Campbell, H. (2010). When Religion Meets New
Media. London: Routledge.

Carey, J. (1992). Communication as Culture. Essays
on Media and Society. London: Routledge (Unwin
Hyman, Inc. 1988).

Cheong, P.H., Halavis, A. & Kwon, K. (2008). The
Chronicles of me: Understanding Blogging as a
Religious Practice. Journal of Media and Religion,
7,107-131.

Feijter, I. de (2009). Van oraal naar digitaal, religie
in een mediacultuur. In: TussenRuimte, Tijdschrift
voor Interculturele Theologie. Themanummer: Het
woord wordt web. 2009/2, 8-15.

57



Feijter, L. de (2007). The Art of Dialogue, Religion,
Communication and Media Culture. Berlin: Lit
Verlag.

Goethals, G. (2003). Myth and Ritual in Cyberspace.
In: J. Mitchell and S. Marriage (eds.). Mediating
Religion, Conversations in Media, Religion and
Culture. London, New York: T&T Clark. 257-269.

Horsfield, P. (2002). The Mediated Spirit. Melbourne:

Uniting Church in Australia.

Koole, W. en Van den Heuvel, A. (1999). Kerk en
Media. In: Allerwegen (1999), 34, 1-52, Kampen:
Kok.

Livingstone, S. en Haddon L. (e.a.) (2012). EU
Kids Online. London School of Economics.
Department of Media and Communications.
Europees onderzoeksnetwerk. Geraadpleegd
via http://www2 Ise.ac.uk/media@lse/research/
EUKidsOnline/Home.aspx, 16-02-2012.

Lovheim, M. and Sjoborg A. (2004). Seekers in
Cyberspace: Youth Maintaining and Challenging
Religion Online. Paper presented at the 4™
International Conference on Media, Religion and
Culture. Louisville.

Mitchell, J. and Marriage, S. (eds.) (2003). Mediating
Religion, Conversations in Media, Religion and
Culture. London, New York: T&T Clark.

The Economist. Kerstbijlage 17 december 2011.
Geraadpleegd via http://www.economist.com/
node/21541719, 7-1-2012.

Time Magazine. Geraadpleegd via http://www.time.
com/time/person-of-the-year/2011/, 7-1-2012.

Turkle, S. (2011). Alone Together: Why We Expect
More from Technology and Less from Each Other.
New York: Basic Books.

Turkle, S. (1995). Life on the Screen: Identity in
the Age of the Internet. New York: Simon and
Schuster.

Schofield Clark, L. (2002). From Angels to Aliens,
Teenagers, The Media, and The Supernatural. New
York: Oxford University Press.

Soukup, P. (1999). Communication Models,
Translation, and Fidelity. In: Soukup, PA. s.j.
and Hodgson, R. (eds.). Fidelity and Translation,
Communicating the Bible in New Media, 219-231.
Franklin, Wisconsin: Sheed and Ward.

Sumiala-Seppinen, J., Lundby, K. Salokangas, R.

58

(eds.) (2006). Implications of the Sacred in (Post)
Modern Media. Géteborg: Nordicom.

Wagner, R. (2012). Godwired. Religion, Ritual and
Virtual Reality. London: Routledge.

White, R.A. s.j. (1992). Twenty years of evolution in
the Church’s thinking about communication. In:
Communicatio Socialis, no. 25, 1992/3, 248-259.

White, R.A. s.j. (2006). The ‘Media, Religion and
Culture’ perspective: discovering a theory and
methodology for studying media and religion.

In: J. Srampickal, G. Mazza, L. Baugh (eds.). Cross
Connections, Interdisciplinary communications
studies at the Gregorian University, 313-342. Roma:
Editrice Pontifica Universita Gregoriana.

World Association for Christian Communication
(2011). Social Media Challenge Communication.
In: Media Development. Vol 1, 2011. Toronto:
World Association for Christian Communication
(WACQ).

Ineke (dr. I.) de Feijter is zelfstandig onderzoeker,
auteur, docent, spreker en beleidsadviseur op het
gebied van communicatie en media in relatie tot
religie en cultuur. Als theoloog promoveerde zij op
het beleid van kerken ten aanzien van communicatie
en media. Zij was onder andere docent en
codrdinator van de mastervariant media en
communicatie aan de theologische faculteit van de
Vrije Universiteit, hoofd communicatie bij de IKON
en werkte als journalist en voorlichter. Als predikant
werkte zij in Mechelen en Antwerpen. Zij is lid van
de adviesraad van het lectoraat religie in media en
publieke ruimte aan de Christelijke Hogeschool in
Ede.
ineke.defeijter@home.nl; http://nl.linkedin.com/pub/
ineke-de-feijter/19/94/274



