
artikel4 6 h a n d e l i n g e n  2 0 1 2   I   3 4 7

a r t i k e l   |   I n e k e  d e  F e i j t e r

Wanneer dominante media in een cultuur wijzigen, zoals van 
drukpers naar elektronische naar digitale media, brengt dat op allerlei 
gebied verandering teweeg. Wat doen kerken met nieuwe media, wat 
verwachten ze ervan? Leidt dat tot veranderingen, en beperken die 
zich tot communicatie of betreffen die ook het wezen van de kerk 
of theologie? Hoe definiëren ze media en communicatie en welke 
ethische vragen zijn daarmee intrinsiek verbonden? Wat kan er 
eventueel beter? Ineke de Feijter focust op de vraag naar kerkelijk 
beleid ten aanzien van sociale media.

Like it! or not …

In december 2011 riep Time Magazine 

de ‘demonstrant’ uit tot persoon van 

het jaar. Of beter gezegd: de mensen die 

wereldwijd protestbewegingen vormden, 

tegen dictators, onverantwoordelijke leiders, 

corruptie of drugkartels. Mensen die pleinen 

bezetten en financiële instituten aanklaagden. 

De bevolkingen van betrokken landen opgeteld, 

zo becijferde Time, ging het om meer dan 

drie miljard mensen; met een opvallende 

betrokkenheid van jongeren. 

	 Elk van deze ‘revoluties’ kent haar eigen  

context en verhaal; toch zijn er ook gemeen-

schappelijke factoren. Opvallend is de rol van 

informatie- en communicatietechnologie 

(ICT), in het bijzonder sociale netwerken. 

‘Technologie stelde ons in staat om de  

gebeurtenissen te zien’, schrijft Time, ‘en het 

verspreidde het protestvirus, ook al was het 

geen wired revolution. Sociale netwerken waren 

niet de veroorzakers van deze bewegingen, 

maar hielden hen wel levend en verbonden’. 

Naast ‘Arabische lente’ werd er gesproken van 

‘Facebook-revolutie’. 

	 Eén keer eerder verkoos Time Magazine een 

groep mensen als ‘persoon van het jaar’ (sinds 

de invoering van deze verkiezing in 1927): ‘You’, 

in 2006. Met ook toen een verwijzing naar ICT: 

het World Wide Web ‘dat de kleine bijdragen 

van miljoenen mensen bijeenbracht en maakte 

dat ze ertoe deden’. 

	 Naast Time Magazine had ook The Economist 

in december 2011 een opvallende bijdrage over 

sociale media. In de kerstbijlage (17-12-2011) 

wordt de informatieverspreiding tijdens de 

Arabische lente vergeleken met die van Luthers 
l

Kerkelijk beleid en sociale media

< Sander van Mill, ‘De vuist’, Amersfoort



artikel4 8 h a n d e l i n g e n  2 0 1 2   I   3 4 9

gedachtegoed ten tijde van de Reformatie. Het 

artikel trekt parallellen tussen de sociale media 

van nu en de zestiende-eeuwse ‘social media’: 

pamfletten, houtsneden, vlugschriften met  

ironische tekeningen en nieuwsballades (ge-

zongen op vrome melodieën), die zich snel 

verspreidden via sociale netwerken. Multi- 

media dus, met eenzelfde virale kracht als de  

(re)tweets, ‘likes’, youtubefilmpjes, blogs et cete-

ra van nu. Het was dan ook niet de drukpers als 

zodanig, maar het delen van media via sociale 

netwerken (wat we vandaag de dag ‘social  

media’ noemen) dat de doorslag gaf voor  

religieuze hervormingen, zo luidt de conclusie; 

zonder de sociale media van toen, als  

katalysator van sociale veranderingen, zou 

de Reformatie nooit hebben plaatsgevonden. 

Sociale media, zo betoogt de auteur van het 

artikel tot slot, zijn dus niet zo recent als soms 

verondersteld wordt, en de voortzetting van een 

lange traditie. 

Ambivalente houding
Mediaontwikkelingen staan in een geschiedenis; 

evenals de reacties erop van kerken. Hoezeer 

Luther ook de mogelijkheden van zijn dagen 

omarmde en wist te benutten, de relatie 

tussen kerken en media, en dan vooral de 

elektronische en digitale media, is op zijn 

minst ambivalent te noemen. Wie met grote 

sprongen door de historie van elektrische 

communicatietechnologieën springt, te 

beginnen bij de telegraaf, om via film, radio 

en televisie uit te komen bij internet, het 

wereldwijde web en sociale media, ziet bij elk 

nieuw medium een houding van aanvankelijk 

enthousiasme van de kant van de kerken, 

gevolgd door teleurstelling en kritiek (De 

Feijter 2009; Koole 1986; 1996; Koole en Van 

den Heuvel 1999; Hemels en Hoekstra 1985; 

Hemels 2009; Rosenthal 2002), en uiteindelijk 

resulterend in het missen van aansluiting bij de 

digitale mediacultuur. 

	 Daarvoor is een aantal oorzaken 

aan te wijzen. In mijn onderzoek naar 

beleidsdocumenten op het gebied van media 

en communicatie (gepubliceerd tussen 1989 

en 2005 door protestantse, rooms-katholieke, 

lutherse en anglicaanse kerken in onder 

andere het Verenigd Koninkrijk, Duitsland 

en Finland – in Nederland bleken zulke 

beleidsdocumenten er niet te zijn –, door 

internationale overkoepelende kerkelijke 

organisaties zoals de Wereldraad van Kerken, 

het Vaticaan en de Lutherse Wereldfederatie, 

en door internationale kerkelijk verbonden 

communicatie-instituten zoals de World 

Association for Christian Communication 

(WACC) en Signis), stuitte ik op een aantal 

steeds terugkerende problemen (De Feijter 

2007). Ik noem er hier twee. (Meer over 

dergelijke beleidsdocumenten: zie onder andere 

Eilers (1997) en White (1992)). 

Het ontbreken van analyse en beleid
Kerken analyseren de veranderingen 

die gepaard gaan met de overgang van 

mediaculturen – van bijvoorbeeld de 

printcultuur naar de elektronische en digitale 

mediacultuur – niet adequaat. Dat heeft te 

maken met hun opvatting over media, die 

worden beschouwd als middelen (tools), en 

met hun opvatting over communicatie als een 

(lineair) transmissieproces. Met de komst van 

de kabel eind jaren zeventig van de vorige eeuw 

wijzigden verkeerspatronen van informatie; van 

allocutie (eenrichtingsverkeer) naar consultatie, 

conversatie en registratie (Bordewijk en Van 

Kaam 1982). Met het dominant worden van een 

nieuw medium in een samenleving, verandert 

echter niet alleen de wijze van communiceren, 

maar veel meer, onder andere op het gebied 

van werk, economie, vrijetijdsbesteding, 

taal. Maar ook ons verstaan van identiteit en 

gemeenschapsvorming (Campbell 2005; Turkle 

1984; 1995; 2011), symbolen, authenticiteit, 

autoriteit en religie (Carey 1992; De Feijter 

2009; Horsfield 1997; 2002). 

Zelf actief vormgeven
De beleidsdocumenten tonen hoe kerken 

de religieuze dimensies van de huidige 

mediacultuur zelf bijvoorbeeld over het 

hoofd zien. Deze biedt een scala aan religieuze 

informatie en identificatie, maar ook aan 

rituelen, mythen, iconen en mogelijkheden 

voor (religieuze) identiteitsvorming. De 

grens tussen religieus en seculier is daarmee 

vervaagd. Mensen geven zelf actief vorm aan 

hun religieuze opvattingen en identiteit(en). 

In toenemende mate gebeurt dat met behulp 

van (nieuwe) media (Campbell 2003; Cheong, 

Halavis and Kwon 2008; Goethals 2003; Hoover 

and Lundby 1997; Hoover 2006; Lövheim and 

Sjöborg 2004; Mitchell and Marriage 2003; 

Sumiala-Seppänen 2004; Schofield Clark 2002; 

Wagner 2012). 

Interdisciplinair (internationaal) onderzoek 

naar media en religie – voordien het terrein 

van met name christelijke wetenschappers 

en communicators gericht op het verbeteren 

van kerkelijke communicatie, evangelisatie en 

prediking –, ontstond vanaf de jaren tachtig. 

Een nieuw ‘culturalist’ paradigma groeide: 

de ‘Religion, Media and Culture’ benadering 

(White 2006). Daarbij gaat het niet meer 

zoals voorheen alleen om journalistiek 

en communicatiebeleid, en een focus op 

institutionele definities van zowel religie als 

media. Maar om de interactie van instituten, 

autoriteiten en productie met ‘popular’ praxis, 

circulatie en ontvangst. Zowel religie als media 

worden daarbij opgevat als cultuur. Media 

zijn, meer dan instrumenten voor informatie 

of representatie, ingrediënten in de sociale 

constructie van de realiteit. Geloof als (popular) 

praxis is eveneens een belangrijke culturele 

activiteit, waarmee mensen de ‘werelden’ waarin 

ze leven of die ze vormgeven, samenbinden. 

Mediation is een kernwoord in dit paradigma, 

gedefinieerd door Morgan (2008) als ‘een 

dialectische wereld-en-zelf-constructie (xiv). 

	 Dat zelf actief vormgeven van religieuze 

opvattingen en identiteit(en) doen mensen 

op manieren en tijdstippen waar ze zelf 

behoefte aan hebben, in (fluid) netwerken of 

gemeenschappen die zij van belang vinden 

of zelf vormen en voor een duur die zij zelf 

kiezen. Er is al lang geen sprake meer van de 

min of meer passieve ontvanger; de eens zo 
l

Focus van kerken veelal op
de ‘beweging naar buiten’, 

niet van ‘buiten naar binnen’

Geen ‘how to do’-handboek, 
maar diepgaande bezinning 

op huidige mediacultuur



artikel5 0 h a n d e l i n g e n  2 0 1 2   I   3 5 1

duidelijke lijn tussen zender en ontvanger is 

verdwenen. Ook van het eens zo grote bereik 

van het ‘massapubliek’ is geen sprake meer; het 

is versplinterd in niches van gelijkgestemde 

interesses en contacten. Al die ontwikkelingen 

hebben bovendien invloed op hoe we autoriteit 

verstaan, of begrippen als waarheid, traditie, 

gemeenschap of loyaliteit. Maar ook op zaken 

als aandacht en concentratie en privacy. 

Eenrichtingsverkeer
Door media enkel als tools te zien en 

communicatie als transmissie, misten 

kerken niet alleen aansluiting bij de digitale 

mediacultuur, maar ook de kans op 

ecclesiologische en theologische vernieuwing. 

De verschuiving van transmissie naar 

interactie bevraaagt bijvoorbeeld de top-down 

communicatiestructuur van kerken, en het 

eenrichtingsverkeer van veel kerkelijke media. 

De focus is veelal op de ‘beweging naar buiten’, 

niet op de omgekeerde beweging, zeg maar 

van ‘buiten naar binnen’. Beginnen bij het 

serieus nemen van de huidige mediacultuur, 

bij werkelijk zien en horen van wat mensen 

beweegt in hun zingevingsvragen en het 

vormgeven van hun religieuze identiteit(en) 

met behulp van nieuwe media, zou een bron 

kunnen zijn van vernieuwend kerkelijk en 

theologisch reflecteren. Op bijvoorbeeld de 

vormgeving van vieringen, op pastoraat, of op 

het vormen van gemeenschap. Maar ook op 

systematische en bijbelse theologie, oecumene, 

ethiek. Meer dan ooit is interdisciplinariteit 

aan de orde. Binnen de theologie, maar 

ook in uitwisseling met bijvoorbeeld 

communicatiewetenschappen, cultuurstudies, 

antropologie, sociologie, filosofie.

	 Dat vraagt om een werkelijk open dialogische 

houding in plaats van institutionele transmissie. 

Van de kerk naar de mediacultuur, van de kerk 

naar zinzoekers en (anders)gelovigen, maar 

ook binnen de kerk, om diversiteit – als bijbels-

theologische opdracht – te waarborgen. En niet 

in de laatste plaats van de kerk naar haar eigen 

tradities en identiteit (Tanner 1997). 

Sneeuwbaleffect
Een tweede terugkerend probleem, dat met 

het gebrek aan analyse samenhangt, is het 

ontbreken van gefundeerd beleid op het 

gebied van communicatie en media. Wat 

willen kerken precies met nieuwe media en 

wat weten ze erover? Op wie richten zij zich 

wanneer zij zich in de publieke virtuele ruimte 

begeven? Waartoe? Welke visie is er? Welke 

verwachtingen? En hoe gaan ze te werk? Maken 

ze gebruik van onderzoek? Evalueren ze en 

stellen ze bij? Veranderen ze erdoor? 

	 Een oproep op LinkedIn in januari dit 

jaar naar kerkelijk beleid met betrekking tot 

sociale media onder ruim 1200 predikanten 

en pastores (twee LinkedIn-groepen) leverde 

negen reacties. Twee kerken (oecumenisch 

verbonden in één stad) meldden dat zij zich 

bezig hielden met vragen naar visie. Kerkelijk 

beleid maken is eerder uitzondering dan regel. 

Een predikant schreef: 

‘Geen bepaald beleid vooraf bij mij/ons. Dat 

was ook een bewuste keuze: actief worden, 

Kritisch maar betrokken 
en gefundeerd deelnemen 

is de boodschap 

uitproberen en proefondervindelijk ervaren 

voor wie, waartoe, hoe, etc. Wat ik/wij 

merken is dat er al doende vanzelf reactie 

komt en ook reflectie op gang komt. Aan de 

hand van casuïstiek wordt bekeken wat zinvol 

beleid is. Spannend proces wel, maar in mijn 

ogen veel effectiever dan dat je eerst een heel 

beleidsplan sociale media maakt (en dat 

vervolgens toch nog weer moeten bijstellen).’ 

Een ander (eveneens met toestemming 

geciteerd) zegt: 

‘Ik ben in 2008 begonnen met LinkedIn, 

Twitter en Facebook en heb zonder enig 

vooropgezet beleid kerkdiensten en 

groepen georganiseerd via deze sociale 

media. De kracht ervan zit ‘m juist in het 

sneeuwbaleffect (of niet). (…) Risico’s zijn er 

mijns inziens niet, behalve dat iets niet ‘leeft’ 

of dat iemand er iets vervelends op zet (quod 

non) en dan geldt: so what? Basisprincipe van 

de sociale media is juist dat het niet gaat om 

zenden, maar om ontvangen en reageren. Dus 

laat doelstellingen achterwege en zie wat er 

gebeurt!’

Interactief en multimediaal
Dat is uiteraard een mogelijkheid. Het digitale 

tijdperk werkt ook meer ‘trial and error’-

gedrag in de hand. Jongeren leren, bijvoorbeeld 

met (digitale) apparatuur omgaan, op een 

manier die ik benoem als ‘gamenderwijs’. Dat 

wil zeggen: al doende, zelf onderzoekend, 

en via hun sociale medianetwerken. 

Bovendien zijn pioniers op dit gebied vanuit 

kerkgemeenschappen hard nodig. Veel sociale 

media-initiatieven komen van particulieren. 

Omdat ze niet breed kerkelijk worden gedragen 

zijn ze daarmee ook kwetsbaar.

	 Echter, de geciteerde reacties komen ook 

exact overeen met hoe kerken reageerden op 

voorgaande mediaontwikkelingen. Ervaringen 

met internet en het wereldwijde web laten 

zien dat kerken door de houding van ‘het is 

beschikbaar dus we gebruiken het en zien 

wel’ ook fouten maken. Wie kijkt naar de 

gemiddelde website van een kerkelijke gemeente 

of parochie moet constateren dat aan twee 

belangrijke nieuwe mogelijkheden van dat 

medium, interactiviteit en multimediale 

toepassingen, geen recht gedaan wordt. De 

stijl is dikwijls niet afwijkend van die van een 

kerkblad. Tekst overheerst, het taalgebruik is 

onveranderd gebleven, en de structuur en vorm 

van de meeste sites verraadt dat er automatisch 

gedacht is vanuit lineaire concepten. Er zijn 

bijvoorbeeld relatief weinig hyperlinks binnen 

de meeste sites. De doelgroep lijkt meer de 

betrokken kerkganger of randkerkelijke dan een 

toevallige zinzoeker. Die wordt blijkbaar ook 

niet geacht zelf bij te dragen of te delen, tenzij 

via een contactformulier om een vraag te stellen. 

	 Met andere woorden, kerkelijke websites 

lijken nog altijd voornamelijk te worden 

vormgegeven vanuit de gedachte dat kerken 

de ‘zendende’ instantie zijn. Dat bezoekers 

interesse hebben om van al die tekst kennis 

te nemen en zich, in het beste geval, zullen 

melden tijdens de zondagse eredienst of 

een andere activiteit. Virtueel is aardig (en 

goedkoop), maar haalt het voor veel kerken 

De doelgroep lijkt meer de 
betrokken kerkganger 

dan een toevallige zinzoeker

l



artikel5 2 h a n d e l i n g e n  2 0 1 2   I   3 5 3

toch niet bij ‘real time’ fysieke aanwezigheid en 

contact, zeker waar het om het vormen van een 

gemeenschap gaat. Met beeld en geluid wordt 

weinig gedaan; tenzij het plaatjes van de kerk of 

van activiteiten betreft, of het beluisteren van 

de preek van afgelopen zondag. Kwalitatief zijn 

veel sites van kerkelijke gemeentes/parochies 

niet aantrekkelijk en statisch. Ook wordt er 

onvoldoende geïnvesteerd in menskracht, 

financiële middelen en vooral: onderzoek 

naar het functioneren ervan. Toch begonnen 

veel kerken aan websites met het idee dat ze 

daarmee het contact met buitenstaanders 

zouden kunnen herstellen en vooral jongeren 

aan zich zouden kunnen binden. Dat is niet 

bewaarheid gebleken. 

Ad hoc en zonder follow up
De vraag is of bovengenoemde problemen ook 

aan de orde zijn ten aanzien van sociale media. 

Praktijkervaringen zijn nog jong, Nederlands 

onderzoek ontbreekt vooralsnog. Persoonli-

jke observaties laten een voorlopig beeld zien: 

‘kerkelijke’ profielen worden veelal aangemaakt 

door enthousiastelingen ‘op persoonlijke titel’ 

en overtreffen het aantal profielen van kerkge-

meenschappen. Er wordt naar hartenlust uit-

geprobeerd, van twitterdiensten tot gebedsket-

ens. Institutionele of bestuurlijke betrokken-

heid vanuit kerk en theologie is er weinig. Als er 

initiatieven zijn, zijn ze ‘van binnen naar buiten’ 

toe, dikwijls ad hoc en zonder follow up (een 

voorbeeld daarvan is een bisschoppelijke twitter-

campagne over roepingen). Sociale media lijken 

ook geen onderdeel te zijn van een totaal (com-

municatie)beleid. Zo zag de PKN in haar nieuwe 

gedragscode voor pastores de omgang met so-

ciale media volledig over het hoofd (een omissie 

die dankzij particulier initiatief werd aangevuld). 

De inbreng van jongeren/buitenstaanders 

lijkt vooralsnog beperkt. Facebook en Twitter 

van bijvoorbeeld Jong Katholiek en JOP 

(jongerenwerk PKN) of van bijvoorbeeld 

pioniersplek Noorderlicht Breda (winnaar van 

de laatste WebFish Award), laten weinig reactie 

zien van jongeren zelf. Noorderlicht mondt 

ook niet uit in ‘real time’ betrokkenheid in 

bijvoorbeeld (aparte) vieringen. Initiatieven 

als Sirkelslag (JOP) werken wel met 

sociale media, maar zijn door gemeenten 

georganiseerde activiteiten waarbij jongeren 

vooraf bijeenkomen en er dus sprake is van al 

bestaande betrokkenheid. 

Liken, delen en kijken
Onderzoek dat wel beschikbaar is en waar 

kerken hun voordeel mee zouden kunnen 

doen is algemeen onderzoek, zoals EU kids 

online, een langlopend onderzoeksproject naar 

het gebruik van nieuwe media door kinderen 

tussen 9 en 16 jaar in 33 Europese landen: 

http://www2.lse.ac.uk/media@lse/research/

EUKidsOnline/EU%20Kids%20II%20(2009-

11)/EUKidsOnlineIIReports/Final%20report.

pdf. Eén van de conclusies is dat de meeste 

jongeren die online communiceren dat doen 

met mensen die ze al persoonlijk kennen (87 

procent). Slechts 12 procent van jongeren die 

sociale netwerksites gebruiken doen dat met 

mensen met wie ze anders geen contact hebben. 

De top online activiteit is gebruik van internet 

voor school (85 procent). Gevolgd door games 

(83 procent), het ontvangen van door anderen 

gemaakte inhoud (videoclips 76 procent), of l

communiceren via sociale media of instant 

messaging (62 procent). Dat staat in schril 

contrast met zelf inhoud maken: foto’s posten 

(39 procent), berichten (31 procent), file sharing 

(18 procent), tijd doorbrengen in een virtuele 

wereld (16 procent), of een blog schrijven 

(11 procent). De meeste jongeren gebruiken 

internet dus voor ‘ready made content’, kant 

en klare inhoud. Dat zet vraagtekens bij 

veronderstelde participatie.

	 Eenzelfde patroon toont onderzoek van 

jongerenzender MTV in 2011 (door 15 miljoen 

mensen ‘geliked’ op Facebook). De top drie van 

activiteiten op Facebook die jongeren aangeven 

zijn: ‘liken’, gevolgd door reageren op foto’s en 

wallposts, en het bekijken van profielen van 

vrienden. Facebook blijkt een belangrijke rol 

te spelen in het delen van interessante links 

of sites, het contact houden met vrienden en 

om jezelf ‘neer te zetten’. Videoclips kijken 

en vinden is een van de meest populaire 

bezigheden. De MTV-facebookpagina vinden 

jongeren belangrijk voor muziek, films, tv-

shows en trends: http://www.jongenjewilwat.

nl/mtv-onderzoekt-het-gebruik-van-facebook-

onder-jongeren/.

	 Hoe verhoudt dergelijk onderzoek zich tot 

de verwachtingen en opvattingen van kerken 

met betrekking tot sociale media? Zijn die 

up to date? Interviews met onder andere de 

communicatieverantwoordelijken/perschefs 

van twee rooms-katholieke bisdommen 

(Effing, R., 2009. Sociale netwerk sites als 

middel voor gemeenschapsopbouw in de Rooms 

Katholieke Kerk. Bachelorscriptie Fontyns 

Hogeschool Theologie Levensbeschouwing) 

zijn veelzeggend in dit verband: 

‘Een betere sociale structuur houdt onder 

meer in dat mensen zich (weer) onderdeel 

voelen van de Kerk, zich geëngageerd voelen, 

zich missionair opstellen en onderling 

contacten onderhouden.’ 

‘Voorlopig blijft de gedachte gehandhaafd 

dat met de aanwezigheid van 

(vertegenwoordigers van) de Rooms-

Katholieke Kerk op sociale netwerken de Kerk 

direct kan winnen aan geloofwaardigheid.’ 

‘Je kunt zo de hele wereld bereiken met jouw 

boodschap.’ 

Gevraagd naar de toegevoegde waarde van 

sociale media wordt opnieuw ‘kennisoverdracht 

in de zin van verkondiging en catechese 

genoemd’, naast bidden. 

	 Geen tot weinig toegevoegde waarde ziet men 

(vreemd genoeg) voor samenwerking tussen 

parochies en de inzet bij diaconale projecten. 

‘How to do’ is niet voldoende
Behalve over de vraag: hoe zetten we het 

technisch op en hoe gebruiken we het, lijken 

Nederlandse mainstream kerken nog altijd 

weinig beleidsmatig na te denken over het 

waarom en waartoe van (sociale) media (De 

Feijter 2007). Verdiepen kerken zich werkelijk 

in dergelijke vragen? Wat willen ze precies 

in de virtuele publieke ruimte en voor wie? 

Bedden ze het gebruik van sociale media in 

binnen een totaalbeleid op het gebied van 

communicatie en media? Nemen ze kennis 

van onderzoek dat beschrijft welke trends 

er zijn in mediagebruik, of in wat mensen 

zoeken? Doen ze onderzoek naar wie hun 

social network site bezoekt en waarom? Of 

naar hun twittercampagne? Zijn ze oprecht 



artikel 5 55 4 h a n d e l i n g e n  2 0 1 2   I   3

geïnteresseerd in de buitenkerkelijke zinzoeker? 

Willen ze met behulp van interactiviteit ook 

iets over zichzelf aan de weet komen? Of erdoor 

veranderen? Een ‘how to do’-boek erop naslaan, 

of een cursus volgen om een account aan te 

maken, is niet genoeg. Dat is een fundamentele 

tekortkoming, die nogal eens gecompenseerd 

lijkt te worden door het overnemen van 

terminologie en vormen van communicatie 

uit de marketing- en managementcultuur, 

zoals ‘corporate communication management’, 

‘branding’ of de combinatie van communicatie 

en fondsenwerving. 

	 Echter, zoals informatie- en communicatie

technologie niet in het luchtledige is 

ontwikkeld, noch neutraal is, en dominante 

media in een cultuur veel meer bepalen 

dan alleen een manier van communiceren, 

zo brengt ook elk communicatiemodel 

vooronderstellingen met zich mee en zegt 

het iets over je identiteit. Eén zo’n voor

onderstelling betreft de rol van degene met wie 

je communiceert. Is dat een consument? Een 

‘target’? Of is het om met Buber en Levinas te 

spreken, de A/ander, beeld van God, die jou 

mede tot mens maakt? En welke opvatting 

van communicatie past daar dan bij? Lineaire 

transmissie? Disseminatie? Allocutie? Debat? 

Marketing? Dialoog? (De Boer en Brennecke 

2004; McQuail 1997; 2004; Rebel 2000). Kerken 

zouden er goed aan doen om zich niet te 

beperken tot een ‘how to do’-handboek van het 

gebruik van sociale media, maar zich diepgaand 

te bezinnen op de huidige mediacultuur. Om 

vandaaruit na te denken over de implicaties 

daarvan voor de communicatie én het wezen 

van de kerk, voor de theologie, haar roeping, 

theologische opleiding, het inzetten van 

menskracht en financiën. 

Onze maatschappij kenmerkt zich door 

een overload aan informatie en een 

debatcultuur; terwijl het daadwerkelijk 

kunnen communiceren met elkaar, vanuit 

een dialogische houding, meer en meer 

in het gedrang komt. Hamelink (2010) 

onderscheidt mindful en mindless modaliteiten 

van communicatie. Tot die laatste rekent 

hij: absoluut, gewelddadig en agressief 

spreken, spreken alsof een ander een tekort 

of achterstand heeft (‘deficit’), polemisch, 

instrumenteel en synchroniserend spreken. Tot 

de eerste: reflexieve en geweldloze modaliteiten, 

assertief spreken, uitwisselend (‘swap’), 

dialogisch, relationeel en diachronisch spreken 

(2010, 71). Sociale media zouden door hun 

interactieve karakter aan mindful vormen 

kunnen bijdragen. Maar doen dat niet per 

definitie. Sociale mediasites laten stromen 

van opeenvolgende reacties zien die meer het 

karakter van debat (of ‘weetjes’) dragen dan van 

dialoog (waarvoor naast het opschorten van 

oordelen, ook aandacht om de ander te verstaan 

en soms stilte nodig is).Wat mij betreft gaat 

het dan ook niet om de ontwikkeling van een 

‘theologie van de sociale media’. Maar om het 

interdisciplinair ontwikkelen van gefundeerd 

beleid dat communicatie en theologie (Soukup 

2010) verbindt. 

Ethische vragen
Dergelijk beleid kan niet zonder aandacht 

voor ethische vragen met betrekking tot de 

digitale mediacultuur. Niet alleen omdat de 

kerk in relatie staat tot de mediasamenleving, 
l

maar ook omdat de communicatie van de 

kerk (in- en extern) en de manier waarop 

zij dat doet, iets zegt over haar identiteit en 

geloofwaardigheid. Daarbij gaat het om: een 

ethisch raamwerk voor ICT-ontwikkelingen 

en het vormgeven van de mediamaatschappij; 

de zorg voor de publieke ruimte (van groot 

belang voor de mogelijkheden tot publieke 

communicatie door kerken); en de keuzes die 

kerken maken bij het aanwenden van media en 

communicatiemodellen (die effect hebben op 

hun communicatie – naar inhoud en vorm, op 

hun identiteit, en op hun organisatie). 

	 Kerkelijke beleidsdocumenten, zoals 

Cybernauts Awake! (Church of England 1999), 

Ethics in Internet en Church and Internet 

(Vaticaan 2002) of Chancen und Risiken der 

Mediengesellschaft (rooms-katholieke en 

protestantse kerk in Duitsland 1997) richten 

zich vooral op het ethisch raamwerk als een 

bijzonder verantwoordelijkheid van kerken. 

Internationale communicatie, rechtvaardigheid, 

bescherming van menselijke waardigheid en 

communicatierechten voor allen (waaronder 

privacy) staan daarbij hoog in het vaandel. 

Evenals het stimuleren van media-educatie en 

betrokkenheid bij sociale en politieke regulering 

ten behoeve van gemeenschap, diversiteit en 

democratie. 

	 Het ontbreken van uitwerking in de 

praktijk (White 1992) en van het toepassen 

van deze waarden ook binnen de kerken, 

geeft te denken over de invulling van deze 

door de kerken geformuleerde bijzondere 

verantwoordelijkheid. Terwijl er een 

toegenomen noodzaak is op dit terrein. 

Digitalisering, globalisering, commercialisering, 

monopolisering, deregulering en privatisering 

zijn de bepalende trends in de ontwikkeling van 

nieuwe media. Sociale media zijn inmiddels 

dé ‘drivers’ van wat wordt gezien als booming 

business: ‘social commerce’. Elke ‘like’ of ‘share’-

klik via Facebook of Twitter genereert niet 

alleen daadwerkelijk geld (http://www.wired.

co.uk/magazine/archive/2011/02/features/

social-networks-drive-commerce), maar ook 

data, ‘het nieuwe goud’. Data worden op grote 

schaal opgeslagen, doorzocht, vergeleken, 

samengevoegd en verkocht. Dat roept de 

vraag op van wie de gegevens, aangemaakt in 

persoonlijke profielen op sociale mediasites – 

ook kerkelijke – zijn, en wat er wel of niet mee 

mag en hoe dat gebeurt. Kerken hebben daar 

(nog) weinig oog voor. 

	 Hildebrandt (2010) wijst daarnaast op de 

structurele gevolgen van deze datamining: de 

computer berekent, correleert én voorspelt, 

zodat we op grond van geautomatiseerde 

patroonherkenning alleen nog informatie 

krijgen die aansluit bij onze statistisch 

afgeleide voorkeuren. Wat betekent dat voor 

de gedachte dat kerken via missionaire online 

activiteiten niet-kerkbetrokkenen zullen weten 

te bereiken? Of voor de publieke ruimte om 

in te communiceren? Cyberspace als ‘vrije’ 

ruimte voor het samenbrengen van informatie 

noemt Hildebrandt een achterhaalde gedachte. 

Met sensortechnologie, augmented reality 

en locations based services is bovendien 

het onderscheid tussen offline en online 

vervaagd. Cyberspace is overal. Maar hoe 

betrouwbaar en doorzichtig is het, wie heeft 

toegang, wie eigendomsrecht en wie (of wat) 

is verantwoordelijk? Daarmee zijn ethische 



artikel 5 75 6 h a n d e l i n g e n  2 0 1 2   I   3

vragen verscherpt in beeld. De kerk dient 

zich in haar beleid op zijn minst bewust te 

zijn van mediaontwikkelingen en de gevolgen 

daarvan; temeer als zij ook zelf daarmee wil 

communiceren.

Conclusie
Kerken zouden zich moeten richten op analyse, 

bezinning en beleid, waarbij communicatie 

het uitgangspunt vormt. Dat begint bij 

openheid voor en een grondige analyse 

van de digitale mediacultuur en context, 

inclusief de religieuze dimensies daarin. Bij 

gerichtheid op hoe mensen via (sociale) media 

hun geloofs- en zingevingsvragen, religieuze 

identiteit en gemeenschap vormgeven. En 

op wat jongeren met nieuwe media doen 

en vanuit hun ervaringen kunnen/willen 

inbrengen. Bij openheid voor de vragen en 

veranderingen die een dergelijke analyse 

oproept voor de kerk in haar communicatie, 

in algemeen beleid en in identiteit. Het vraagt 

om communicatiemodellen (in- en extern) 

die dialogisch van aard zijn in een coherent 

multimediaal beleid, waarbij de eigenheid 

van verschillende media recht wordt gedaan. 

En om een dienstverlenende houding op 

het gebied van dialogische vaardigheden en 

mediawijsheid. Om actieve betrokkenheid 

bij ethische vragen rond ICT-ontwikkelingen 

(inclusief het vraagstuk van mensenrechten 

in de digitale wereld, de cybernetica en 

humanoids). Tot slot zou de kerk moeten 

investeren in interdisciplinair onderzoek 

naar de relatie tussen theologie/kerk en 

communicatie (financieel en in menskracht). 

En communicatie tot speerpunt van kerkelijk 

beleid, theologie en opleiding maken (van 

pastores, kerkelijk werkers, vrijwilligers). 

Oecumenische samenwerking is geboden 

en waar mogelijk ook interreligieus. Het is 

een illusie om ervan uit te gaan dat de kerk 

jongeren en buitenstaanders met nieuwe 

media of marketingtechnieken weer binnen de 

kerkmuren krijgt. De vraag is ook of dat het 

goede uitgangspunt is om aanwezig te zijn in 

de mediacontext; naar mijn mening niet. De 

focus moet niet zijn op institutioneel overleven. 

Evenmin op een naar binnen gekeerde kerk, 

of op ‘alleenrecht’ op het evangelie. Kerken 

hebben een taak (en een belang) in de 

ontwikkeling van een open communicatieve 

wereldmaatschappij en open communicatieve 

geloofsgemeenschappen. Kritisch maar 

betrokken en gefundeerd deelnemen in de 

digitale mediacontext is dan ook de boodschap. 

Literatuur
Benschop, A. en Menting, C. (eds.) (2011). Zinzoekers 

op het Web. Internet en de verandering van 
geloofsbeleving. Vught: Skandalon.

Buber, M. (1958; 1937). I and Thou (2nd edition). 
New York: Charles Scribner’s Sons.

Campbell, H. (2010). When Religion Meets New 
Media. London: Routledge.

Carey, J. (1992). Communication as Culture. Essays 
on Media and Society. London: Routledge (Unwin 
Hyman, Inc. 1988). 

Cheong, P.H., Halavis, A. & Kwon, K. (2008). The 
Chronicles of me: Understanding Blogging as a 
Religious Practice. Journal of Media and Religion, 
7, 107-131. 

Feijter, I. de (2009). Van oraal naar digitaal, religie 
in een mediacultuur. In: TussenRuimte, Tijdschrift 
voor Interculturele Theologie. Themanummer: Het 
woord wordt web. 2009/2, 8-15.

l

< ‘Dialoog’, René Rosmolen



artikel5 8

Feijter, I. de (2007). The Art of Dialogue, Religion, 
Communication and Media Culture. Berlin: Lit 
Verlag. 

Goethals, G. (2003). Myth and Ritual in Cyberspace. 
In: J. Mitchell and S. Marriage (eds.). Mediating 
Religion, Conversations in Media, Religion and 
Culture. London, New York: T&T Clark. 257-269.

Horsfield, P. (2002). The Mediated Spirit. Melbourne: 
Uniting Church in Australia.

Koole, W. en Van den Heuvel, A. (1999). Kerk en 
Media. In: Allerwegen (1999), 34, 1-52, Kampen: 
Kok. 

Livingstone, S. en Haddon L. (e.a.) (2012). EU 
Kids Online. London School of Economics. 
Department of Media and Communications. 
Europees onderzoeksnetwerk. Geraadpleegd 
via http://www2.lse.ac.uk/media@lse/research/
EUKidsOnline/Home.aspx, 16-02-2012.

Lövheim, M. and Sjöborg A. (2004). Seekers in 
Cyberspace: Youth Maintaining and Challenging 
Religion Online. Paper presented at the 4th 
International Conference on Media, Religion and 
Culture. Louisville.

Mitchell, J. and Marriage, S. (eds.) (2003). Mediating 
Religion, Conversations in Media, Religion and 
Culture. London, New York: T&T Clark.

The Economist. Kerstbijlage 17 december 2011. 
Geraadpleegd via http://www.economist.com/
node/21541719, 7-1-2012.

Time Magazine. Geraadpleegd via http://www.time.
com/time/person-of-the-year/2011/, 7-1-2012.

Turkle, S. (2011). Alone Together: Why We Expect 
More from Technology and Less from Each Other. 
New York: Basic Books.

Turkle, S. (1995). Life on the Screen: Identity in 
the Age of the Internet. New York: Simon and 
Schuster.

Schofield Clark, L. (2002). From Angels to Aliens, 
Teenagers, The Media, and The Supernatural. New 
York: Oxford University Press.

Soukup, P. (1999). Communication Models, 
Translation, and Fidelity. In: Soukup, P.A. s.j. 
and Hodgson, R. (eds.). Fidelity and Translation, 
Communicating the Bible in New Media, 219-231. 
Franklin, Wisconsin: Sheed and Ward.

Sumiala-Seppänen, J., Lundby, K. Salokangas, R. 

(eds.) (2006). Implications of the Sacred in (Post)
Modern Media. Göteborg: Nordicom. 

Wagner, R. (2012). Godwired. Religion, Ritual and 
Virtual Reality. London: Routledge. 

White, R.A. s.j. (1992). Twenty years of evolution in 
the Church’s thinking about communication. In: 
Communicatio Socialis, no. 25, 1992/3, 248-259.

White, R.A. s.j. (2006). The ‘Media, Religion and 
Culture’ perspective: discovering a theory and 
methodology for studying media and religion. 
In: J. Srampickal, G. Mazza, L. Baugh (eds.). Cross 
Connections, Interdisciplinary communications 
studies at the Gregorian University, 313-342. Roma: 
Editrice Pontifica Università Gregoriana.

World Association for Christian Communication 
(2011). Social Media Challenge Communication. 
In: Media Development. Vol 1, 2011. Toronto: 
World Association for Christian Communication 
(WACC). 

Ineke (dr. I.) de Feijter is zelfstandig onderzoeker, 
auteur, docent, spreker en beleidsadviseur op het 
gebied van communicatie en media in relatie tot 
religie en cultuur. Als theoloog promoveerde zij op 
het beleid van kerken ten aanzien van communicatie 
en media. Zij was onder andere docent en 
coördinator van de mastervariant media en 
communicatie aan de theologische faculteit van de 
Vrije Universiteit, hoofd communicatie bij de IKON 
en werkte als journalist en voorlichter. Als predikant 
werkte zij in Mechelen en Antwerpen. Zij is lid van 
de adviesraad van het lectoraat religie in media en 
publieke ruimte aan de Christelijke Hogeschool in 
Ede.  
ineke.defeijter@home.nl; http://nl.linkedin.com/pub/
ineke-de-feijter/19/94/274


