Igitaalgids

€

onafhankelijk & advertenti

 PA

PRAKTIJK | ERIC VAN DEN BERG

Sociale media in de
greep van de Geest

Met de twee werkmodellen ‘digitale presentie’ en ‘digitale werken van
barmhartigheid’ schetst mediawetenschapper Eric van den Berg een
kader hoe christelijke professionals op het web te werk kunnen gaan.

ls we spreken over kerk en sociale

media in Nederland, dan is 2009 een

belangrijk jaar. Weliswaar vijf jaar na
de start van Facebook en Hyves, vier jaar na
YouTube en drie jaar na de start van Twitter,
werden in het voorjaar van 2009 voor het eerst
drie symposia gehouden over dit thema. De
website Katholiek.nl hield een symposium
over internetspiritualiteit. Internetspiritualiteit
is het zoeken ndar dan wel opdoen vén een
persoonlijke innerlijke ervaring met behulp
van webtechnologie. Met behulp van sociale
media zijn er voldoende mogelijkheden om een
spirituele ervaring en bondgenoten te vinden
vanuit twee concepten: digitale presentie en
digitale werken van barmhartigheid.

In Den Haag hielden René Munnik en Erik

Borgman voordrachten over zin en onzin
over internetspiritualiteit, of breder over de
relatie tussen technologie en mens. Munnik
onderzoekt aan de Universiteit van Tilburg
vormen van virtueel christendom en vindt
op het symposium dat internet goed is voor

HANDELINGEN 2012 | 3

informatie, maar voor pastorale ondersteuning
beperkt. Rituelen verpieteren achter het scherm
tot een paar muisklikken, citeert de Volkskrant
Munnik in de krant van 17 april 2009. Het is de
antithese waarop Borgman reageert. Het web
is voor hem ook een plaats waar verbinding tot
stand komt en waar mensen hun kwetsbaarheid
kunnen tonen. Het is een digitale plek, waar
nieuwe stadswijken ontstaan en waar dus ook
christelijke bezieling, zo de Geest wil, kan
waaien.

Munnik en Borgman staan niet zozeer
symbool voor kerk en internet, als wel dat
hun opvattingen pro en contra nog steeds
als dominante meningen gelden. In de vele
trainingen en lezingen die ik geef, komt
dit telkenmale terug: mensen zijn a priori
voorstander om internettechnologie meer
aan de kerk te verbinden, dan wel dat ze
religieus kapitaal volledig uit het domein van
de online wereld wensen te houden omdat het
onmogelijk is.

In 2009 bestaat de wereld vooral uit

27



kerkelijke internetpioniers. Priester Roderick
Vonhogen bereikt via podcasten miljoenen
mensen wereldwijd, of zij nu gelovig zijn of
niet. Dominee Boele Ytsma weet veel aandacht
te genereren als ‘twitterende dominee’ met
blogs, tweets, podcasts en youtubefilmpjes.
De Webfish Award voor de beste christelijke
websites wordt gestart in 2008 en de eerste
winnaars, Goedgelovig (2008) en Isidorusweb
(2009, nu Katholiek.nl geheten) van Eric van
den Berg worden nog steeds als innovatief
beoordeeld.

Het is steeds meer common ground om
over kerk en sociale media te spreken, en over
wat een kerk kan met sociale media. Er zijn

Chatkathedralen, twittervieringen,
spirituele blogs,
evangelisatie via Facebook

de pioniersinitiatieven uit de vorige alinea,

een grotere groep early-adopters en een nog
grotere groep kerkelijke professionals die zien
dat sociale media belangrijk zijn, maar de
kennis en vaardigheid onvoldoende beheersen
om deze nieuwste vormen media die er zijn
effectief in te zetten. De grootste groep echter
staat ambivalent over de mogelijkheden en gaat
liever uit van beperkingen.

Digitale presentie

Chatkathedralen, twittervieringen, spirituele
blogs, evangelisatie via Facebook. We kunnen
niet zeggen dat christenen zonder creativiteit
nieuwste media inzetten voor de kerk. Een
eerste werkmodel is het concept digitale
presentie, dat cultuurtheoloog Frank Bosman
en ik hebben uitgewerkt (WKO, 2011).

28

De Vaticaanse documenten Kerk en Internet

en Ethiek en internet uit 2002 geven nog steeds
een actueel en realistisch beeld van de relatie
tussen kerk en internet. Kerk en internet is een
optimistisch vervolg op Communio et Progressio
en schetst de tweevoudige doelen die de kerk
heeft als het gaat om media:

‘Samenlevingsopbouw op lokaal, nationaal
en regionaal niveau is in het algemeen
belang en een geest van solidariteit. Gezien
het grote belang van sociale communicatie
zoekt de Kerk een eerlijke en respectvolle
dialoog met hen die verantwoordelijk zijn
voor de communicatiemedia — een dialoog
die met name op mediabeleidvorming
betrekking heeft. Van de zijde van de Kerk
omvat deze dialoog pogingen om de media te
begrijpen — hun doelstellingen, procedures,
vormen en genres, interne structuren en
modaliteiten — en om steun en bemoediging
aan te bieden aan hen die bij het werk van
de media betrokken zijn. Op basis van

deze betrokkenheid en steun wordt het
mogelijk zinvolle voorstellen te doen voor
het opruimen van obstakels voor menselijke
vooruitgang en de verkondiging van het

evangelie.’

Het is de betrokkenheid voor samenlevings-
opbouw en de verkondiging van het evangelie
die het Vaticaan centraal stelt. Nu zijn er

veel meer handelingen en activiteiten te
bedenken: getuigen, vermaak, discussiéren,
delen of pastoraat bedrijven bijvoorbeeld.
Wat ze gemeen hebben is dat ze werken
vanuit een houding van digitale presentie.

Congruent aan de definitie die Baart geeft aan
het begrip presentie is ‘digitale presentie’ te
definiéren als een nieuwe manier van werken
voor christelijke professionals om in een
ontvangende houding ten eerste aanwezig te
zijn op interpersoonlijke communicatievormen
als sociale media en andere webdiensten. Vanuit
de aanwezigheid ontstaat — met eenzelfde
vakmanschap, subtiliteit, trouw en praktische
wijsheid die Baart noemt — de context waarin
geloofsgesprekken kunnen worden ingesloten.
Digitale presentie is geenszins een passieve
activiteit. Succesvolle voorbeelden van
sociale media-initiatieven zijn vooral die
personen, bedrijven of organisaties die niet
zendergericht zijn, maar een ontvangende,
luisterende houding aannemen. Dat sluit aan
bij de presentietheorie van Baart, die vdorstaat
dat een zorggever de ander toegewijd is. Een
succesvolle kerkelijke professional zou in eerste
instantie veeleer een ontvanger en een deler van
informatie willen zijn. Hij of zij deelt zijn leven
met mensen uit zijn digitale omgeving. Dat wil
zeggen dat hij of zij aanwezig is, als particulier
of in naam van zijn of haar gemeenschap, in
de digitale ruimte: surfen, mailen en actief zijn
op sociale netwerksites als Facebook, LinkedIn,
Hyves en Twitter.

Podcastpriester Roderick Vonhigen

Een eerste voorbeeld van zeer succesvolle
digitale presentie is ‘podcastpriester’ Roderick
Vonhogen. Podcastpriester is een beperkte
term, want Vonhdgen doet veel meer met
nieuwste media. Hij heeft geblogd, onderhoudt
drie twitteraccounts, een youtubekanaal, een
podcast en werkt voor radio en televisie. In zijn

HANDELINGEN 2012 | 3

innerlijke houding stelt hij Jezus centraal. In de
media die hij gebruikt, wil hij precatechetisch
te werk te gaan. Naar buiten toe is hij expliciet
zichtbaar als priester, maar heeft hij het over
alledaagse onderwerpen. Star Trek, hardlopen,
overgewicht. Hij kiest daarbij onderwerpen
waar mensen mee zitten. ‘Daar vind je dus
een mogelijkheid om zowel die oppervlakkige
laag los te wroeten maar ook om de ploeg wat
dieper in de aarde te steken’ (Van den Berg
2011, 76).

Vonhogen initieerde in 2001 ‘Rorate’ en
beoogde er een digitale nieuwsdienst en
ontmoetingsplaats mee. Rorate groeide onder
zijn leiding uit tot één van de meer prominente
katholieke websites in Nederland. Na zijn
vertrek bij de stichting vervlakte de aandacht en
kwaliteit. In 2005 werd de Amersfoortse priester

Via digitale presentie en
vanuit christelijke inspiratie
een brug slaan

bekend van zijn indringende podcasts vanuit
het Vaticaan. Het is zijn eerste internationale
productie. Er zijn in die tijd zeer weinig
katholieke podcasts. Het doel van de podcasts is
om zo breed mogelijk katholieke thema’s, films
en games voor gelovigen en niet-gelovigen te
bespreken.

De afleveringen 1 tot en met 32 van ‘The
Catholic Insider’ vormen de wereldwijde
‘doorbraak’ van Vonhogen. Een hip
muziekje is de leader van het katholieke
podcastprogramma. ‘Pope John Paul 11 is close
to death’, zegt de priester met bedrukte stem
op 1 april 2005. Vanuit het Nederlands college
bericht Vonhogen als burgerjournalist over de [>

29



slechte gezondheid van de paus, het hartfalen
en uiteindelijk zijn overlijden en begrafenis.
Hij doet verslag van zijn reis naar Rome, over
wat er op het Sint Pietersplein gebeurt, het
afsluiten van het plein, de journalisten en doet
live verslag van alle treurige gebeurtenissen
die in Rome plaatsvinden. De podcast

krijgt een enorme respons, tussen al het
massamediageweld op televisie en in kranten.

Niettemin past het zeer bij de priester die
dan al enkele jaren actief is, en in de jaren
zijn stem internationaal ziet weerklinken. Hij
wint met de podcasts internationale prijzen
en bereikt miljoenen niet-katholieken met
zijn digitale presentie. Mensen vinden zijn
aanpak verfrissend en persoonlijk. ‘Tk luisterde
naar de verschillende emoties van deze jonge
priester tussen de rouwende mensen. Dat was
een geheel nieuwe ervaring die anders was dan
massamedia, meer betrokken en direct’, zegt
reviewer Seth Anderson in 2006.

Vonhogen is een vroeg voorbeeld van digitale
presentie. Je zou kunnen betogen dat hij geen
ontvangende houding heeft. Hij is immers via
een podcast aan het uitzenden. In de loop der
tijd verandert Vonhogens interpersoonlijke
communicatie van een klassieke ‘persoonlijke
zender’ naar een ‘ontvangende zender’: op
basis van de vele e-mails die hij krijgt, vormt
de inhoud van de podcastserie zich. Bij de
zaligverklaring van paus Johannes Paulus
II, in 2011, is dit goed te zien. De priester
beantwoordt op televisie, in podcasts of
persoonlijk in e-mails vragen die via Facebook
en Twitter binnenkomen over de paus, de
zaligverklaring of over het katholiek geloof in
het algemeen.

Missionair werker Janneke Nijboer
Een ander voorbeeld van digitale presentie
is dominee Janneke Nijboer. Zij was tot deze
maand als missionair werker actief in Breda
bij Noorderlicht. Nijboer noemt zichzelf
een ‘e-chick met een heilige missie’ en vindt
daarmee veel weerklank in de hippe social
media scene van Amsterdam. Ook Nijboer is
expliciet religieus aanwezig, door te twitteren
over PKN-zaken, interreligieuze dialoog

en bemoediging. Op haar website Spelen

Interpersoonlijke media persoonlijk
gebruiken, expliciet religieus zijn
en een ontvangende houding

met geloof (www.noorderlichtbreda.nl),

die vorig jaar de prijs voor beste christelijke
website won, probeert ze vanuit haar eigen
inspiratiebronnen mensen te bereiken. Dat
gebeurt door te twitteren, chatsessies via de
website, youtubefilmpjes en een blog. Een van
de kernwaarden van het missionair concept is
verbinden ‘om samen te praten, stil te zijn, te
bidden’

Bridging en bonding
Wat Nijboer en Vonhogen exemplarisch
gemeen hebben is dat ze interpersoonlijke
media persoonlijk gebruiken, expliciet religieus
zijn en beiden in een ontvangende houding
staan. Vonhogen doet dat via een mengeling
van podcast, twitter en televisieprogramma’s
nationaal en internationaal. Nijboer werkt
lokaal als missionair werkster en zoekt naar
connectie en conversatie met de lokale
gemeenschap.

Deelnemen vanuit digitale presentie is op

dit, persoonlijke, niveau het eenvoudigst. Je
maakt een twitteraccount aan, je verbindt je
met andere twitteraars, en je gaat in 140 tekens
al converserend de verbinding aan. Het leggen
van verbindingen is verminderd te zien bij de

meeste dominees, concludeert Martinus (2011).

Dominees hebben ‘weinig met gemeenteleden
via het medium (...) Er wordt voornamelijk
over de mogelijkheden met elkaar gesproken,
maar nog niet in de praktijk gebracht’

In haar overigens lezenswaardige
masterscriptie komt Martinus tot een
drieslagtypering: de ideologische twitteraar, de
zichtbare dominee en de missionaire dominee.
Het probleem van typeringen in het algemeen
is dat ze nuanceringen weglaten. Vanuit mijn
visie op digitale presentie is de typering om
andere redenen problematisch. Een dominee

Het web is sociaal geworden
en mensen werken vaak
belangeloos mee

die twittert is a priori zichtbaar en vanuit eigen
ideologie werkzaam. Hij of zij kan mogelijk
missionair zijn; in ieder geval is hij of zij
getuigend van het werk dat de dominee doet en
wat zijn of haar inspiratiebronnen zijn en dat is
ook een vorm van missionair werken.

Liever zou ik een onderscheid willen maken
in geloofsprofessionals die de nadruk leggen
op bridging ten opzichte van collegae die
eerder geneigd zijn het perspectief van bonding
te kiezen, al dan niet van nature. Nijboer
en Vonhogen slagen erin de brug te slaan
om andersdenkenden met hun christelijke
inspiratie te verbinden vanuit hun digitale

presentie.

HANDELINGEN 2012 | 3

Critici zullen kunnen zeggen dat dialoog met
zo weinig ruimte en context weinig werking
heeft. In zijn laatste twee boodschappen

voor wereldcommunicatiedag brak paus
Benedictus XVI een lans voor sociale media.
Zonder Twitter of Facebook expliciet te
noemen, zei de paus vorig jaar dat ‘de nieuwe
technologieén niet alleen de manier waarop
wij communiceren veranderen, maar ook de
communicatie zelf. Zozeer zelfs dat het kan
worden gezegd dat we leven in een periode van
grote culturele transformatie. Dit betekent dat
de verspreiding van informatie en kennis de
geboorte is van een nieuwe manier van leren
en denken, met ongekende mogelijkheden voor
het aanknopen van relaties en het opbouwen
gemeenschap’ (Paus Benedictus XVI, 2011).
Het is een indirecte verwijzing naar sociale
netwerksites als Hyves, Facebook of LinkedIn
waar relaties en opbouwen van virtuele
gemeenschappen de kernfunctie betreft. Dit
jaar voegde de paus aan dat rijtje Twitter

toe. In een genuanceerde boodschap over de
fundamentele verhouding tussen gesproken
woord en stilte vond Benedictus dat je in
beknopte zinnen (lees: een tweet) diepzinnige
gedachten of bijbelverzen kunt delen.

Werkmodel digitale werken van
barmhartigheid

Een tweede denkrichting is het werkmodel
digitale werken van barmhartigheid, dat ik zelf
poneer als effectief middel om als christelijke
professional werkzaam te zijn op internet.
Bekend zijn de lichamelijke en geestelijke
werken van barmhartigheid die hun oorsprong
vinden in Matteus 25, 25-35: ‘Want Ik had  [>



honger en jullie hebben Me te eten gegeven,
Ik had dorst en jullie hebben Me te drinken
gegeven, Ik was vreemdeling en jullie hebben
Me opgenomen.’ In het bijbelvers worden de
schapen van de bokken gescheiden en geeft
Jezus de verzekering ‘alles wat je niet voor
één van deze minsten hebt gedaan, heb je
ook niet voor Mij gedaan. Zij zullen naar de

Benedictus: ‘Ook in beknopte
zinnen (lees: een tweet)
kun je bijbelverzen delen’

eeuwige straf gaan, maar de rechtvaardigen
naar het eeuwig leven.’ Een hoge ‘claim’ ligt
hier voor ons, die mijns inziens een vertaalslag
zou moeten hebben naar dat nieuwe, digitale
continent.

Digitale noden

Digitale werken van barmhartigheid houden
in, dat we op zoek moeten gaan naar de noden
die door internetgebruik ontstaan en daar
antwoord op geven dan wel om andere noden
die via internet in beweging in kaart te brengen.
Ik noem vier voorbeelden.

Een aantal noden zijn overbekend: verslaving,
stress, verminderen van sociale activeren of
het niet meer (goed) kunnen bepalen van het
waarheidsgehalte. Een bekend internetgrapje
is de uitspraak van Abraham Lincoln dat ‘het
probleem van internet is, dat je niet meer weet
wat waar of niet waar is’

Zo komt verslaving veel voor. In de Verenigde
Staten bestaan twitterklinieken en verenigingen
van ‘anonieme twitteraars. Zoals compulsief
e-mailen bestaat, is er ook compulsief twitteren:

32

het onnodig vaak checken van e-mail,
facebookstatussen en tweets is een teken van
verslaving. Mensen met internetverslaving
ervaren stopstress: het niet meer kunnen
stoppen met facebooken, chatten of het
onvermogen een moment van twitterstilte of
computerstilte in te lassen. Wilhelm Hofman
van de Universiteit van Chicago deed recent
onderzoek onder 205 mensen tussen de 18 en
85 jaar uit het Duitse Wiirzburg. De deelnemers
kregen zeven keer per dag een berichtje waar ze
op konden reageren of ze het onweerstaanbare
verlangen hadden ervaren om te facebooken of
te twitteren. Uit het onderzoek blijkt volgens
Hofmann dat naarmate de dag vordert, de
wilskracht van mensen afneemt om compulsief
mobiel internetgedrag tegen te gaan. Zijn
onderzoek wordt binnenkort in Psychological
Science gepubliceerd, meldt The Guardian.

Een tweede voorbeeld is volgdrang, dat
kan leiden tot stalking of andere vormen van
agressief digitaal gedrag. Volgdrang is het
obsessief checken van uitingen van mensen die
je volgt. Het is onschuldig om de hyvespagina
van een vriend te bezoeken, het wordt minder
onschuldig als dat vaak gebeurt en het is
obsessief als niet alleen statussen worden
gecheckt, maar daar volop op wordt gereageerd
en uitingen van anderen worden vastgelegd.

Voorbeelden van barmhartigheid

Ik wil nu twee voorbeelden aanhalen waarin
het werk van barmhartigheid langs digitale
weg plaatsheeft. Een eerste voorbeeld is het [>

Pen-en-penseeltekening (ca. 1648/50), Rembrandt,

Museum Boijmans Van Beuningen, Rotterdam >




bisdom Padua dat via sociale media opriep
om geld en voedsel in te zamelen voor de
behoeftigen in de Italiaanse stad. Het jaarlijkse
voedselbankproject kreeg een nieuwe impuls
doordat mensen op Twitter en Facebook
werden gevraagd deel te nemen.

Een tweede voorbeeld is de blinde Keniaanse
student Samuel Wambua. Het was vrij
uitzonderlijk dat Wambua naar de universiteit
kon. Op een dag trof een voormalige klasgenoot
van hem, blogger Tom Makau, de student aan
als blinde straatverkoper. Wambua vertelde
Makau hoe hij geen sponsors vond om te
gaan studeren. De perspectieven waren slecht.
Makau lukte het met enkele mensen via een
facebookgroep en via Twitter veel geld in
te zamelen zodat Wambua zijn studie kon
voortzetten. Een forse geldschieter was een
katholiek priester die van het initiatief hoorde.

Alle voorbeelden van ‘digitale werken van
barmhartigheid’ laten zien hoe internet werkt
als middel om mensen in beweging te brengen
zich voor anderen in te zetten. Voor kerkelijke
professionals kan bij de voorbeelden van
verslaving of volgdrang een uitdaging liggen
om hulp aan te bieden, zoals het evangelie
van Matteus dat noemt. Zoals e-mailpastoraat
voorziet in een reactieve vorm van één-op-één
pastorale zorg of counselling, kan sociale-
mediapastoraat een interactief werk van
barmhartigheid zijn.

Het is niet al te moeilijk te signaleren dat
iemand uit je twitterkring wel erg vaak op
Twitter zit, en daarbij niets over privé of sociaal
leven uit, of vooral reageert op mensen die hij
of zij niet volgt zonder enige reactie te krijgen.
Het werk van barmhartigheid bestaat eruit

34

deze mensen op te zoeken en pastorale zorg
aan te bieden, na een goede introductie en door
checks en balances te plegen.

Het kan ook kleinschaliger en zeer concreet,
zoals het voorbeeld van het bisdom Padua of de
Keniaanse student laat zien. Het voor menigeen
verrassend positieve aan sociale media is, dat
het web sociaal is geworden en mensen vaak
belangeloos meewerken. Naastenliefde is een
christelijke oproep, die impliciet door iedereen
met een social media-account kan worden
toegepast.

De voorbeelden die ik noem, zijn beperkt
tot christelijke voorbeelden: van Roderick
Vonhogen tot de Keniaanse blogger Tom
Makau. Buiten het christelijke ‘speelveld’ zijn
nog honderden aansprekende voorbeelden
te vinden. Alledaagse voorbeelden, waarin
mensen elkaar helpen als de NS geen treinen
laat rijden vanwege de sneeuw, of extreme
voorbeelden, waarin twitteraars iemand met
zelfmoordneigingen op andere gedachten weten
te brengen.

‘Wees niet bang’

Vanuit de werkmodellen digitale presentie en
digitale werken van barmhartigheid heb ik
gepoogd een theoretisch kader te schetsen hoe
christelijke professionals te werk kunnen gaan.
Koudwatervrees of onbekendheid met het
medium zijn vraagstukken die zijn op te lossen.
We weten ons gesteund door meerdere bijbelse
opdrachten. Christelijke participatie op sociale
media komt voort uit de evangelische oproep
uit Marcus 16, 15. Daar lezen we: ‘En Hij zei
tegen hen: Trek heel de wereld rond en maak
aan ieder schepsel het goede nieuws bekend’,

en het is mijn overtuiging dat daar ook

de digitale wereld mee wordt bedoeld. De
houding daarbij is pauliaans: ‘Wees niet bang’
(Handelingen 18, 9). <

Literatuur

Berg, E. van den (2011). Handboek Kerk en Internet.
Heeswijk: Uitgeverij Abdij van Berne.

Bosman, EG. & Berg, E. van den (2011). Present! Een
werkmodel van digitale presentie voor kerkelijke
professionals. Nieuwsbrief WKO, 12 juli 2011.

Makau, T. How social media changed a blind man’s
fortune (2012). S.I: Tommakau.com.

Martinus, M. (2011). Twitterende dominees. Geloven
in sociale media.

Paus Benedictus XVI (2011). Message of His
Holiness Pope Benedict XVI for the 45th World
Communication. Vaticaanstad: s.n.

Paus Benedictus XVI (2012). Message of His
Holiness Pope Benedict XV for the 46th World
Communication Days. Vaticaanstad: s.n.

Vonhogen, R. (2002). The Catholic Insider Podcast.
S.1: Learn Out Loud.

Drs. Eric van den Berg is mediawetenschapper
en als zelfstandig ondernemer actief in het
werkveld religie en internet, onder andere voor de
Bisschoppenconferentie en de Protestantse Kerk
in Nederland. Hij schreef het Handboek Kerk
en Internet en blogt over geloof en internet op
Internetspiritualiteit.nl. Later dit jaar verschijnt van
zijn hand het Handboek Kerk en Social Media.
info@isimedia.nl

HANDELINGEN 2012 | 3

35



