
2 7praktijkartikel2 6 h a n d e l i n g e n  2 0 1 2   I   3

P R A KT  I J K   |   E r i c  v a n  d e n  B e r g

Met de twee werkmodellen ‘digitale presentie’ en ‘digitale werken van 
barmhartigheid’ schetst mediawetenschapper Eric van den Berg een 
kader hoe christelijke professionals op het web te werk kunnen gaan. 

Sociale media in de 
greep van de Geest

A ls we spreken over kerk en sociale 

media in Nederland, dan is 2009 een 

belangrijk jaar. Weliswaar vijf jaar na 

de start van Facebook en Hyves, vier jaar na 

YouTube en drie jaar na de start van Twitter, 

werden in het voorjaar van 2009 voor het eerst 

drie symposia gehouden over dit thema. De 

website Katholiek.nl hield een symposium 

over internetspiritualiteit. Internetspiritualiteit 

is het zoeken náar dan wel opdoen ván een 

persoonlijke innerlijke ervaring met behulp 

van webtechnologie. Met behulp van sociale 

media zijn er voldoende mogelijkheden om een 

spirituele ervaring en bondgenoten te vinden 

vanuit twee concepten: digitale presentie en 

digitale werken van barmhartigheid.

	 In Den Haag hielden René Munnik en Erik 

Borgman voordrachten over zin en onzin 

over internetspiritualiteit, of breder over de 

relatie tussen technologie en mens. Munnik 

onderzoekt aan de Universiteit van Tilburg 

vormen van virtueel christendom en vindt 

op het symposium dat internet goed is voor 

informatie, maar voor pastorale ondersteuning 

beperkt. Rituelen verpieteren achter het scherm 

tot een paar muisklikken, citeert de Volkskrant 

Munnik in de krant van 17 april 2009. Het is de 

antithese waarop Borgman reageert. Het web 

is voor hem ook een plaats waar verbinding tot 

stand komt en waar mensen hun kwetsbaarheid 

kunnen tonen. Het is een digitale plek, waar 

nieuwe stadswijken ontstaan en waar dus ook 

christelijke bezieling, zo de Geest wil, kan 

waaien.

	 Munnik en Borgman staan niet zozeer 

symbool voor kerk en internet, als wel dat 

hun opvattingen pro en contra nog steeds 

als dominante meningen gelden. In de vele 

trainingen en lezingen die ik geef, komt 

dit telkenmale terug: mensen zijn a priori 

voorstander om internettechnologie meer 

aan de kerk te verbinden, dan wel dat ze 

religieus kapitaal volledig uit het domein van 

de online wereld wensen te houden omdat het 

onmogelijk is.

	 In 2009 bestaat de wereld vooral uit 
l



2 9praktijk2 8 h a n d e l i n g e n  2 0 1 2   I   3

l

kerkelijke internetpioniers. Priester Roderick 

Vonhögen bereikt via podcasten miljoenen 

mensen wereldwijd, of zij nu gelovig zijn of 

niet. Dominee Boele Ytsma weet veel aandacht 

te genereren als ‘twitterende dominee’ met 

blogs, tweets, podcasts en youtubefilmpjes. 

De Webfish Award voor de beste christelijke 

websites wordt gestart in 2008 en de eerste 

winnaars, Goedgelovig (2008) en Isidorusweb 

(2009, nu Katholiek.nl geheten) van Eric van 

den Berg worden nog steeds als innovatief 

beoordeeld.

	 Het is steeds meer common ground om 

over kerk en sociale media te spreken, en over 

wat een kerk kan met sociale media. Er zijn 

de pioniersinitiatieven uit de vorige alinea, 

een grotere groep early-adopters en een nog 

grotere groep kerkelijke professionals die zien 

dat sociale media belangrijk zijn, maar de 

kennis en vaardigheid onvoldoende beheersen 

om deze nieuwste vormen media die er zijn 

effectief in te zetten. De grootste groep echter 

staat ambivalent over de mogelijkheden en gaat 

liever uit van beperkingen.

Digitale presentie
Chatkathedralen, twittervieringen, spirituele 

blogs, evangelisatie via Facebook. We kunnen 

niet zeggen dat christenen zonder creativiteit 

nieuwste media inzetten voor de kerk. Een 

eerste werkmodel is het concept digitale 

presentie, dat cultuurtheoloog Frank Bosman 

en ik hebben uitgewerkt (WKO, 2011). 

De Vaticaanse documenten Kerk en Internet 

en Ethiek en internet uit 2002 geven nog steeds 

een actueel en realistisch beeld van de relatie 

tussen kerk en internet. Kerk en internet is een 

optimistisch vervolg op Communio et Progressio 

en schetst de tweevoudige doelen die de kerk 

heeft als het gaat om media: 

‘Samenlevingsopbouw op lokaal, nationaal 

en regionaal niveau is in het algemeen 

belang en een geest van solidariteit. Gezien 

het grote belang van sociale communicatie 

zoekt de Kerk een eerlijke en respectvolle 

dialoog met hen die verantwoordelijk zijn 

voor de communicatiemedia – een dialoog 

die met name op mediabeleidvorming 

betrekking heeft. Van de zijde van de Kerk 

omvat deze dialoog pogingen om de media te 

begrijpen – hun doelstellingen, procedures, 

vormen en genres, interne structuren en 

modaliteiten – en om steun en bemoediging 

aan te bieden aan hen die bij het werk van 

de media betrokken zijn. Op basis van 

deze betrokkenheid en steun wordt het 

mogelijk zinvolle voorstellen te doen voor 

het opruimen van obstakels voor menselijke 

vooruitgang en de verkondiging van het 

evangelie.’

Het is de betrokkenheid voor samenlevings

opbouw en de verkondiging van het evangelie 

die het Vaticaan centraal stelt. Nu zijn er 

veel meer handelingen en activiteiten te 

bedenken: getuigen, vermaak, discussiëren, 

delen of pastoraat bedrijven bijvoorbeeld. 

Wat ze gemeen hebben is dat ze werken 

vanuit een houding van digitale presentie. 

Congruent aan de definitie die Baart geeft aan 

het begrip presentie is ‘digitale presentie’ te 

definiëren als een nieuwe manier van werken 

voor christelijke professionals om in een 

ontvangende houding ten eerste aanwezig te 

zijn op interpersoonlijke communicatievormen 

als sociale media en andere webdiensten. Vanuit 

de aanwezigheid ontstaat – met eenzelfde 

vakmanschap, subtiliteit, trouw en praktische 

wijsheid die Baart noemt – de context waarin 

geloofsgesprekken kunnen worden ingesloten. 

	 Digitale presentie is geenszins een passieve 

activiteit. Succesvolle voorbeelden van 

sociale media-initiatieven zijn vooral die 

personen, bedrijven of organisaties die niet 

zendergericht zijn, maar een ontvangende, 

luisterende houding aannemen. Dat sluit aan 

bij de presentietheorie van Baart, die vóorstaat 

dat een zorggever de ander toegewijd is. Een 

succesvolle kerkelijke professional zou in eerste 

instantie veeleer een ontvanger en een deler van 

informatie willen zijn. Hij of zij deelt zijn leven 

met mensen uit zijn digitale omgeving. Dat wil 

zeggen dat hij of zij aanwezig is, als particulier 

of in naam van zijn of haar gemeenschap, in 

de digitale ruimte: surfen, mailen en actief zijn 

op sociale netwerksites als Facebook, LinkedIn, 

Hyves en Twitter. 

Podcastpriester Roderick Vonhögen
Een eerste voorbeeld van zeer succesvolle 

digitale presentie is ‘podcastpriester’ Roderick 

Vonhögen. Podcastpriester is een beperkte 

term, want Vonhögen doet veel meer met 

nieuwste media. Hij heeft geblogd, onderhoudt 

drie twitteraccounts, een youtubekanaal, een 

podcast en werkt voor radio en televisie. In zijn 

innerlijke houding stelt hij Jezus centraal. In de 

media die hij gebruikt, wil hij precatechetisch 

te werk te gaan. Naar buiten toe is hij expliciet 

zichtbaar als priester, maar heeft hij het over 

alledaagse onderwerpen. Star Trek, hardlopen, 

overgewicht. Hij kiest daarbij onderwerpen 

waar mensen mee zitten. ‘Daar vind je dus 

een mogelijkheid om zowel die oppervlakkige 

laag los te wroeten maar ook om de ploeg wat 

dieper in de aarde te steken’ (Van den Berg 

2011, 76).

	 Vonhögen initieerde in 2001 ‘Rorate’ en 

beoogde er een digitale nieuwsdienst en 

ontmoetingsplaats mee. Rorate groeide onder 

zijn leiding uit tot één van de meer prominente 

katholieke websites in Nederland. Na zijn 

vertrek bij de stichting vervlakte de aandacht en 

kwaliteit. In 2005 werd de Amersfoortse priester 

bekend van zijn indringende podcasts vanuit 

het Vaticaan. Het is zijn eerste internationale 

productie. Er zijn in die tijd zeer weinig 

katholieke podcasts. Het doel van de podcasts is 

om zo breed mogelijk katholieke thema’s, films 

en games voor gelovigen en niet-gelovigen te 

bespreken.

	 De afleveringen 1 tot en met 32 van ‘The 

Catholic Insider’ vormen de wereldwijde 

‘doorbraak’ van Vonhögen. Een hip 

muziekje is de leader van het katholieke 

podcastprogramma. ‘Pope John Paul II is close 

to death’, zegt de priester met bedrukte stem 

op 1 april 2005. Vanuit het Nederlands college 

bericht Vonhögen als burgerjournalist over de 

Chatkathedralen, twittervieringen, 
spirituele blogs, 

evangelisatie via Facebook

Via digitale presentie en
vanuit christelijke inspiratie 

een brug slaan 



3 1praktijk3 0 h a n d e l i n g e n  2 0 1 2   I   3

slechte gezondheid van de paus, het hartfalen 

en uiteindelijk zijn overlijden en begrafenis. 

Hij doet verslag van zijn reis naar Rome, over 

wat er op het Sint Pietersplein gebeurt, het 

afsluiten van het plein, de journalisten en doet 

live verslag van alle treurige gebeurtenissen 

die in Rome plaatsvinden. De podcast 

krijgt een enorme respons, tussen al het 

massamediageweld op televisie en in kranten. 

	 Niettemin past het zeer bij de priester die 

dan al enkele jaren actief is, en in de jaren 

zijn stem internationaal ziet weerklinken. Hij 

wint met de podcasts internationale prijzen 

en bereikt miljoenen niet-katholieken met 

zijn digitale presentie. Mensen vinden zijn 

aanpak verfrissend en persoonlijk. ‘Ik luisterde 

naar de verschillende emoties van deze jonge 

priester tussen de rouwende mensen. Dat was 

een geheel nieuwe ervaring die anders was dan 

massamedia, meer betrokken en direct’, zegt 

reviewer Seth Anderson in 2006.

	 Vonhögen is een vroeg voorbeeld van digitale 

presentie. Je zou kunnen betogen dat hij geen 

ontvangende houding heeft. Hij is immers via 

een podcast aan het uitzenden. In de loop der 

tijd verandert Vonhögens interpersoonlijke 

communicatie van een klassieke ‘persoonlijke 

zender’ naar een ‘ontvangende zender’: op 

basis van de vele e-mails die hij krijgt, vormt 

de inhoud van de podcastserie zich. Bij de 

zaligverklaring van paus Johannes Paulus 

II, in 2011, is dit goed te zien. De priester 

beantwoordt op televisie, in podcasts of 

persoonlijk in e-mails vragen die via Facebook 

en Twitter binnenkomen over de paus, de 

zaligverklaring of over het katholiek geloof in 

het algemeen.

Missionair werker Janneke Nijboer
Een ander voorbeeld van digitale presentie 

is dominee Janneke Nijboer. Zij was tot deze 

maand als missionair werker actief in Breda 

bij Noorderlicht. Nijboer noemt zichzelf 

een ‘e-chick met een heilige missie’ en vindt 

daarmee veel weerklank in de hippe social 

media scene van Amsterdam. Ook Nijboer is 

expliciet religieus aanwezig, door te twitteren 

over PKN-zaken, interreligieuze dialoog 

en bemoediging. Op haar website Spelen 

met geloof (www.noorderlichtbreda.nl), 

die vorig jaar de prijs voor beste christelijke 

website won, probeert ze vanuit haar eigen 

inspiratiebronnen mensen te bereiken. Dat 

gebeurt door te twitteren, chatsessies via de 

website, youtubefilmpjes en een blog. Een van 

de kernwaarden van het missionair concept is 

verbinden ‘om samen te praten, stil te zijn, te 

bidden’.

Bridging en bonding
Wat Nijboer en Vonhögen exemplarisch 

gemeen hebben is dat ze interpersoonlijke 

media persoonlijk gebruiken, expliciet religieus 

zijn en beiden in een ontvangende houding 

staan. Vonhögen doet dat via een mengeling 

van podcast, twitter en televisieprogramma’s 

nationaal en internationaal. Nijboer werkt 

lokaal als missionair werkster en zoekt naar 

connectie en conversatie met de lokale 

gemeenschap.

	 Deelnemen vanuit digitale presentie is op 

Interpersoonlijke media persoonlijk 
gebruiken, expliciet religieus zijn 

en een ontvangende houding 

dit, persoonlijke, niveau het eenvoudigst. Je 

maakt een twitteraccount aan, je verbindt je 

met andere twitteraars, en je gaat in 140 tekens 

al converserend de verbinding aan. Het leggen 

van verbindingen is verminderd te zien bij de 

meeste dominees, concludeert Martinus (2011). 

Dominees hebben ‘weinig met gemeenteleden 

via het medium (…) Er wordt voornamelijk 

over de mogelijkheden met elkaar gesproken, 

maar nog niet in de praktijk gebracht.’

	 In haar overigens lezenswaardige 

masterscriptie komt Martinus tot een 

drieslagtypering: de ideologische twitteraar, de 

zichtbare dominee en de missionaire dominee. 

Het probleem van typeringen in het algemeen 

is dat ze nuanceringen weglaten. Vanuit mijn 

visie op digitale presentie is de typering om 

andere redenen problematisch. Een dominee 

die twittert is a priori zichtbaar en vanuit eigen 

ideologie werkzaam. Hij of zij kan mogelijk 

missionair zijn; in ieder geval is hij of zij 

getuigend van het werk dat de dominee doet en 

wat zijn of haar inspiratiebronnen zijn en dat is 

ook een vorm van missionair werken. 

	 Liever zou ik een onderscheid willen maken 

in geloofsprofessionals die de nadruk leggen 

op bridging ten opzichte van collegae die 

eerder geneigd zijn het perspectief van bonding 

te kiezen, al dan niet van nature. Nijboer 

en Vonhögen slagen erin de brug te slaan 

om andersdenkenden met hun christelijke 

inspiratie te verbinden vanuit hun digitale 

presentie.

Critici zullen kunnen zeggen dat dialoog met 

zo weinig ruimte en context weinig werking 

heeft. In zijn laatste twee boodschappen 

voor wereldcommunicatiedag brak paus 

Benedictus XVI een lans voor sociale media. 

Zonder Twitter of Facebook expliciet te 

noemen, zei de paus vorig jaar dat ‘de nieuwe 

technologieën niet alleen de manier waarop 

wij communiceren veranderen, maar ook de 

communicatie zelf. Zozeer zelfs dat het kan 

worden gezegd dat we leven in een periode van 

grote culturele transformatie. Dit betekent dat 

de verspreiding van informatie en kennis de 

geboorte is van een nieuwe manier van leren 

en denken, met ongekende mogelijkheden voor 

het aanknopen van relaties en het opbouwen 

gemeenschap’ (Paus Benedictus XVI, 2011). 

Het is een indirecte verwijzing naar sociale 

netwerksites als Hyves, Facebook of LinkedIn 

waar relaties en opbouwen van virtuele 

gemeenschappen de kernfunctie betreft. Dit 

jaar voegde de paus aan dat rijtje Twitter 

toe. In een genuanceerde boodschap over de 

fundamentele verhouding tussen gesproken 

woord en stilte vond Benedictus dat je in 

beknopte zinnen (lees: een tweet) diepzinnige 

gedachten of bijbelverzen kunt delen.

Werkmodel digitale werken van 
barmhartigheid
Een tweede denkrichting is het werkmodel 

digitale werken van barmhartigheid, dat ik zelf 

poneer als effectief middel om als christelijke 

professional werkzaam te zijn op internet. 

Bekend zijn de lichamelijke en geestelijke 

werken van barmhartigheid die hun oorsprong 

vinden in Matteus 25, 25-35: ‘Want Ik had 

Het web is sociaal geworden 
en mensen werken vaak 

belangeloos mee

l



3 3praktijk 3 2

honger en jullie hebben Me te eten gegeven, 

Ik had dorst en jullie hebben Me te drinken 

gegeven, Ik was vreemdeling en jullie hebben 

Me opgenomen.’ In het bijbelvers worden de 

schapen van de bokken gescheiden en geeft 

Jezus de verzekering ‘alles wat je niet voor 

één van deze minsten hebt gedaan, heb je 

ook niet voor Mij gedaan.’ Zij zullen naar de 

eeuwige straf gaan, maar de rechtvaardigen 

naar het eeuwig leven.’ Een hoge ‘claim’ ligt 

hier voor ons, die mijns inziens een vertaalslag 

zou moeten hebben naar dat nieuwe, digitale 

continent. 

Digitale noden
Digitale werken van barmhartigheid houden 

in, dat we op zoek moeten gaan naar de noden 

die door internetgebruik ontstaan en daar 

antwoord op geven dan wel om andere noden 

die via internet in beweging in kaart te brengen. 

Ik noem vier voorbeelden.

	 Een aantal noden zijn overbekend: verslaving, 

stress, verminderen van sociale activeren of 

het niet meer (goed) kunnen bepalen van het 

waarheidsgehalte. Een bekend internetgrapje 

is de uitspraak van Abraham Lincoln dat ‘het 

probleem van internet is, dat je niet meer weet 

wat waar of niet waar is’. 

	 Zo komt verslaving veel voor. In de Verenigde 

Staten bestaan twitterklinieken en verenigingen 

van ‘anonieme twitteraars’. Zoals compulsief 

e-mailen bestaat, is er ook compulsief twitteren: 

het onnodig vaak checken van e-mail, 

facebookstatussen en tweets is een teken van 

verslaving. Mensen met internetverslaving 

ervaren stopstress: het niet meer kunnen 

stoppen met facebooken, chatten of het 

onvermogen een moment van twitterstilte of 

computerstilte in te lassen. Wilhelm Hofman 

van de Universiteit van Chicago deed recent 

onderzoek onder 205 mensen tussen de 18 en 

85 jaar uit het Duitse Würzburg. De deelnemers 

kregen zeven keer per dag een berichtje waar ze 

op konden reageren of ze het onweerstaanbare 

verlangen hadden ervaren om te facebooken of 

te twitteren. Uit het onderzoek blijkt volgens 

Hofmann dat naarmate de dag vordert, de 

wilskracht van mensen afneemt om compulsief 

mobiel internetgedrag tegen te gaan. Zijn 

onderzoek wordt binnenkort in Psychological 

Science gepubliceerd, meldt The Guardian. 

	 Een tweede voorbeeld is volgdrang, dat 

kan leiden tot stalking of andere vormen van 

agressief digitaal gedrag. Volgdrang is het 

obsessief checken van uitingen van mensen die 

je volgt. Het is onschuldig om de hyvespagina 

van een vriend te bezoeken, het wordt minder 

onschuldig als dat vaak gebeurt en het is 

obsessief als niet alleen statussen worden 

gecheckt, maar daar volop op wordt gereageerd 

en uitingen van anderen worden vastgelegd. 

Voorbeelden van barmhartigheid
Ik wil nu twee voorbeelden aanhalen waarin 

het werk van barmhartigheid langs digitale 

weg plaatsheeft. Een eerste voorbeeld is het 

Benedictus: ‘Ook in beknopte 
zinnen (lees: een tweet) 

kun je bijbelverzen delen’

Pen-en-penseeltekening (ca. 1648/50), Rembrandt,  

Museum Boijmans Van Beuningen, Rotterdam >

l



3 5praktijk3 4 h a n d e l i n g e n  2 0 1 2   I   3

bisdom Padua dat via sociale media opriep 

om geld en voedsel in te zamelen voor de 

behoeftigen in de Italiaanse stad. Het jaarlijkse 

voedselbankproject kreeg een nieuwe impuls 

doordat mensen op Twitter en Facebook 

werden gevraagd deel te nemen.

	 Een tweede voorbeeld is de blinde Keniaanse 

student Samuel Wambua. Het was vrij 

uitzonderlijk dat Wambua naar de universiteit 

kon. Op een dag trof een voormalige klasgenoot 

van hem, blogger Tom Makau, de student aan 

als blinde straatverkoper. Wambua vertelde 

Makau hoe hij geen sponsors vond om te 

gaan studeren. De perspectieven waren slecht. 

Makau lukte het met enkele mensen via een 

facebookgroep en via Twitter veel geld in 

te zamelen zodat Wambua zijn studie kon 

voortzetten. Een forse geldschieter was een 

katholiek priester die van het initiatief hoorde.

	 Alle voorbeelden van ‘digitale werken van 

barmhartigheid’ laten zien hoe internet werkt 

als middel om mensen in beweging te brengen 

zich voor anderen in te zetten. Voor kerkelijke 

professionals kan bij de voorbeelden van 

verslaving of volgdrang een uitdaging liggen 

om hulp aan te bieden, zoals het evangelie 

van Matteus dat noemt. Zoals e-mailpastoraat 

voorziet in een reactieve vorm van één-op-één 

pastorale zorg of counselling, kan sociale-

mediapastoraat een interactief werk van 

barmhartigheid zijn. 

	 Het is niet al te moeilijk te signaleren dat 

iemand uit je twitterkring wel erg vaak op 

Twitter zit, en daarbij niets over privé of sociaal 

leven uit, of vooral reageert op mensen die hij 

of zij niet volgt zonder enige reactie te krijgen. 

Het werk van barmhartigheid bestaat eruit 

deze mensen op te zoeken en pastorale zorg 

aan te bieden, na een goede introductie en door 

checks en balances te plegen. 

	 Het kan ook kleinschaliger en zeer concreet, 

zoals het voorbeeld van het bisdom Padua of de 

Keniaanse student laat zien. Het voor menigeen 

verrassend positieve aan sociale media is, dat 

het web sociaal is geworden en mensen vaak 

belangeloos meewerken. Naastenliefde is een 

christelijke oproep, die impliciet door iedereen 

met een social media-account kan worden 

toegepast.

	 De voorbeelden die ik noem, zijn beperkt 

tot christelijke voorbeelden: van Roderick 

Vonhögen tot de Keniaanse blogger Tom 

Makau. Buiten het christelijke ‘speelveld’ zijn 

nog honderden aansprekende voorbeelden 

te vinden. Alledaagse voorbeelden, waarin 

mensen elkaar helpen als de NS geen treinen 

laat rijden vanwege de sneeuw, of extreme 

voorbeelden, waarin twitteraars iemand met 

zelfmoordneigingen op andere gedachten weten 

te brengen.

‘Wees niet bang’ 
Vanuit de werkmodellen digitale presentie en 

digitale werken van barmhartigheid heb ik 

gepoogd een theoretisch kader te schetsen hoe 

christelijke professionals te werk kunnen gaan. 

Koudwatervrees of onbekendheid met het 

medium zijn vraagstukken die zijn op te lossen. 

We weten ons gesteund door meerdere bijbelse 

opdrachten. Christelijke participatie op sociale 

media komt voort uit de evangelische oproep 

uit Marcus 16, 15. Daar lezen we: ‘En Hij zei 

tegen hen: Trek heel de wereld rond en maak 

aan ieder schepsel het goede nieuws bekend’,  

en het is mijn overtuiging dat daar ook 

de digitale wereld mee wordt bedoeld. De 

houding daarbij is pauliaans: ‘Wees niet bang’ 

(Handelingen 18, 9).

Literatuur
Berg, E. van den (2011). Handboek Kerk en Internet. 

Heeswijk: Uitgeverij Abdij van Berne.
Bosman, F.G. & Berg, E. van den (2011). Present! Een 

werkmodel van digitale presentie voor kerkelijke 
professionals. Nieuwsbrief WKO, 12 juli 2011.

Makau, T. How social media changed a blind man’s 
fortune (2012). S.l: Tommakau.com.

Martinus, M. (2011). Twitterende dominees. Geloven 
in sociale media. 

Paus Benedictus XVI (2011). Message of His 
Holiness Pope Benedict XVI for the 45th World 
Communication. Vaticaanstad: s.n. 

Paus Benedictus XVI (2012). Message of His 
Holiness Pope Benedict XVI for the 46th World 
Communication Days. Vaticaanstad: s.n. 

Vonhögen, R. (2002). The Catholic Insider Podcast. 
S.l.: Learn Out Loud. 

Drs. Eric van den Berg is mediawetenschapper 
en als zelfstandig ondernemer actief in het 
werkveld religie en internet, onder andere voor de 
Bisschoppenconferentie en de Protestantse Kerk 
in Nederland. Hij schreef het Handboek Kerk 
en Internet en blogt over geloof en internet op 
Internetspiritualiteit.nl. Later dit jaar verschijnt van 
zijn hand het Handboek Kerk en Social Media.
info@isimedia.nl

l


