
1 7artikelh a n d e l i n g e n  2 0 1 2   I   3

l

a r t i k e l   |   F r a n k  B o s m a n

In de vaart waarmee sociale media zich ontwikkelen lijkt het hogere 
management van de christelijke kerken verrast en ook wat huiverig 
een manier te zoeken om ermee om te gaan. Individuele pioniers lijken 
echter haarfijn aan te voelen hoe ze de nieuwe media kunnen benutten. 
Cultuurtheoloog en katholiek blogger Frank Bosman ziet de kansen: 
met sociale media komen oude vragen opnieuw aan het licht.

Waarom ik vind dat 
we iets met sociale 
media moeten doen

Op 11 november 2011 presenteerde de 

generale synode van de Protestantse 

Kerk in Nederland een gedragscode 

voor de bij haar aangesloten predikanten en 

kerkelijk werkers. Er staat beschreven hoe 

predikanten en kerkelijk werkers op moeten 

treden als vertrouwenspersoon, als pastor en 

als collega. Bij de presentatie viel het enkele 

journalisten op dat in de code slechts met 

één zin verwezen wordt naar het internet: 

‘De predikant of kerkelijk werker verstrekt 

met het oog op meeleven door anderen alleen 

herkenbare gegevens indien betrokkene 

daarmee instemt en publiceert deze gegevens 

niet op internet.’ (De gedragscode is integraal te 

downloaden via www.pkn.nl.) 

Verschillende synodeleden vonden dit 

onvoldoende. Zij wilden meer aandacht voor 

met name sociale media zoals Twitter en 

Facebook. Scriba Arjan Plaisier erkende de 

noodzaak hiervan en liet weten dat hij op korte 

termijn met een aanvulling zou komen. In 

april 2012 werd inderdaad tijdens de synode 

van de PKN een gedragscode sociale media 

aangenomen. Er kwam ook kritiek: sommige 

dominees voelden zich onder curatele gesteld. 

Digitale pioniers
Deze gang van zaken illustreert mijn inziens 

op treffende wijze de moeilijkheden van de 

christelijke kerken om met internet en dan 

vooral met de sociale media om te gaan. Het 



1 9artikel1 8 h a n d e l i n g e n  2 0 1 2   I   3

hogere management (de generale synode) 

lijkt een beetje verrast door de vaart van de 

nieuwste technologische ontwikkelingen en 

lijkt huiverig om een eigen positie te bepalen. 

‘We komen er op terug’ is dan het stereotiepe 

antwoord. Precies aan de andere kant van het 

spectrum staan de individuele digitale pioniers. 

Gelovigen, theologen, dominees en priesters 

als Fred Omvlee, Roderick Vonhögen, Eric 

van den Berg, Janneke Nijboer, Erik Drenth 

en Jaap Marinus vinden bijna intuïtief hun 

weg binnen de nieuwe media en weten elk op 

hun eigen manier hun christelijk geïnspireerde 

verhaal op de bühne te brengen. Niet voor niets 

werden de twee online projecten van de laatste 

drie theologen geëerd met de Gouden Webfish 

Award 2011 voor de beste christelijke websites 

in Nederland: www.noorderlichtbreda.nl 

(Nijboer) en www.staatgeschreven.nl (Drenth 

en Marinus). 

Van den Berg, eigenaar van de grootste 

christelijke website van de Benelux (www.

katholiek.nl) schrijft hierover het volgende in 

de inleiding op zijn Handboek Kerk en Internet 

(2011, 11): ‘In de vele contacten die ik heb 

rond het thema kerk en internet kom ik veel 

kerkelijke professionals tegen die zich geen raad 

weten met nieuwe media. Soms heeft dat te 

maken met angst, soms met onkunde, soms ook 

met gebrek aan prioriteit of te veel sores aan het 

hoofd vanwege parochiefusies, vergaderculturen 

en restauratie van kerkgebouwen.’ In die 

zin is de kerk werkelijk in de greep van de 

sociale media. Soms in positieve zin, zoals uit 

bovenstaande voorbeelden mag blijken, maar 

vaker ook in negatieve zin, in de angstige greep 

van de sociale media.

Driedubbele motivatie 
In mijn eigen werk als cultuurtheoloog en 

katholiek blogger (www.goedgezelschap.eu) 

maak ik deze ontwikkelingen van dichtbij mee. 

Ik heb een driedubbele motivatie om de kerken 

en de kerkelijke professionals aan te moedigen 

vooral ‘iets’ met de sociale media te gaan doen. 

	 De eerste is praktisch: als we als kerkelijke 

organisaties niet in staat zijn nieuwe gelovigen 

te ‘werven’ voor onze heilige zaak, dan zal de 

geïnstitutionaliseerde christelijke aanwezigheid 

in Nederland binnen enkele generaties 

verkleind worden tot een marginaal clubje 

zonder enige maatschappelijke relevantie. 

Internet, en vooral de sociale media kunnen 

hier wellicht een uitweg uit bieden. 

	 De tweede reden is meer ideologisch. Als 

Jezus ons in het Nieuwe Testament voorhoudt 

Zijn boodschap te verkondigen tot de uiteinden 

der aarde (Marcus 16, 15), dan kunnen we het 

ons niet permitteren onze inzet te beperken tot 

de niet-digitale wereld. 

	 De derde reden is van cultuurtheologische 

aard. De cultuurtheologie neemt alle uitingen 

van onze cultuur serieus als vindplaatsen van 

het religieuze. En de nieuwste uitingen van 

onze cultuur zijn internet en de sociale media. 

Op gezag van theologen als Paul Tillich, Jürgen 

Moltmann en Edward Schillebeeckx bezie ik 

het internet op zoek naar Gods aanwezigheid in 

het vaste vertrouwen dat Hij ook daar te vinden 

is. Religie, zingeving en spiritualiteit ‘gebeuren’ 

op internet en in de sociale media. Je moet het 

alleen willen zien.

In dit artikel maak ik onderscheid tussen twee 

niveaus waarop ‘kerk’ zich met de sociale media 

kan verhouden (en dat ook feitelijk doet), 

elk met hun eigen probleem, uitdaging en 

mogelijke oplossing. Ik onderscheid de kerk in 

de zin van (1) geloofsgemeenschap, en van de 

(2) kerkelijke professional, die vaak het gezicht 

naar buiten toe van de gemeenschap vormt. De 

eerste categorie is dus die van de gemeente of 

de parochie. Het gaat dan om de gemeenschap 

die voornamelijk doch niet exclusief op 

zondagochtend bij elkaar komt voor het vieren 

van de liturgie en alle sociale interactie die daar 

voor, tijdens en na de viering bij hoort. 

Kerk als geloofsgemeenschap
De gemiddelde gemeente of parochie heeft 

grote problemen met sociale media. Als jurylid 

van de WebFish Awards heb ik honderden 

websites van christelijke gemeenten voorbij 

zien komen. En zelfs het gegeven dat deze 

waarschijnlijk toch de beste in hun soort 

waren, stemde mij niet erg optimistisch. 

Behalve dat er het nodige te verbeteren valt 

op het gebied van techniek, schrijfstijl en 

gebruik van kleur en afbeeldingen, is de meest 

opvallende en problematische gemene deler 

het zenderperspectief dat door de gemeente of 

parochie wordt ingenomen. En dat vloekt met 

het karakter van de sociale media.

	 Bij ‘oude’ media als televisie, krant en radio 

staat de zender van de communicatie centraal. 

De ontvangers hebben niet de mogelijkheid 

direct te reageren, behalve als ze er veel 

moeite voor doen (inbellen, ingezonden brief, 

enzovoorts). Bij de ‘nieuwe’ media (internet 

1.0) werd nog steeds een zenderperspectief 

ingenomen, maar doordat het maken van een 

eigen website veel gemakkelijker is dan het 

opzetten van een eigen radiostation, nam de 

hoeveelheid zenders (in de vorm van websites) 

exceptioneel toe. De sociale media (internet 

2.0) maken het mogelijk dat elke ontvanger ook 

direct een zender is. Iedereen kan op iedereen 

reageren op een veelvoud aan plaatsen en 

mogelijkheden.

Te veel zender
De christelijke kerken nemen echter nog 

steeds een duidelijk zenderperspectief in. Dat 

geldt voor veel van hun communicatie, die 

toch te vaak bestaat uit het parochieblad en 

het online zetten van de religieuze diensten 

en het telefoonnummer van het pastoraal 

team. De sociale media laten de kerk zien 

dat dit zenderperspectief niet meer werkt, 

juist vanwege hun eigen aard. Sociale media 

bestaan bij de gratie van een voortdurende 

wisseling van zender- en ontvangerrol. Dat 

betekent in zekere zin geven en nemen. Je leest 

een interessante post op een website of op 

Facebook en je stuurt het zelf weer door aan 

je digitale netwerk, vaak inclusief een eigen 

(korte) reflectie op hetgeen je doorstuurt. Je 

bent voortdurend in discussie met andere 

internetters op Google+, je vindt, weegt en 

zendt nieuws en opinie door via Twitter, je 

Kerk bevindt zich 
in de ángstige greep 
van de sociale media

Gaat het om het zenden 
van informatie of om 

het delen van inspiratie?

l



2 1artikel2 0 h a n d e l i n g e n  2 0 1 2   I   3

vraagt om hulp en geeft die ook aan anderen 

via de hastag #dtv. 

Plek van ontmoeting
Als kerken er niet in slagen om de sociale media 

ook in ontvangende zin te gebruiken, is zij 

waardeloos als middel tot communicatie. Dat 

wil zeggen: dan hebben de kerken de pointe van 

de sociale media in het geheel niet begrepen. 

Kerkelijke websites en andere online projecten 

moeten een plek van ontmoeting, uitwisseling 

en inspiratie zijn in plaats van een verzameling 

telefoonnummers en tijden van vieringen. De 

eerdergenoemde winnaars van de WebFish 

Awards zijn daar uitstekende voorbeelden van. 

Preken op internet zetten is een goed idee, maar 

zonder de mogelijkheid om er met de digitale 

gemeenschap over te discussiëren, is het niet 

meer dan een idee. 

Onhoudbaar 
Zoals ik echter al eerder zei, creëren de 

sociale media niet zozeer nieuwe vragen of 

problemen, maar brengen ze oude opnieuw aan 

de oppervlakte. In dit geval stellen de sociale 

media serieuze vragen aan het beeld dat de 

kerk en de kerkelijke geloofsgemeenschappen 

van zichzelf hebben. Gaat het bij ‘kerk-zijn’ 

om het zenden van informatie of om het 

delen van inspiratie? Moet de wereld worden 

bekeerd of gaat het om het aanwijzen van de 

daar al aanwezige God? Zijn we als christenen 

cultuuroptimisten of -pessimisten? 

	 De sociale media stellen de kerk voor de 

vraag in hoeverre ze de waarheid in pacht 

denkt te hebben en in hoeverre haar taak erin 

bestaat om de hele wereld haar waarheid in 

te planten. Het behoeft geen apart betoog 

dat de wijze waarop de christelijke traditie 

‘missie’ en ‘evangelisatie’ heeft verstaan, vaak 

eendimensionaal was, een houding waar vanaf 

de jaren zestig van de vorige eeuw veel kritiek 

op kwam. De sociale media laten zien dat het 

idee van de kerk als een autonome ‘wereld’ los 

van die waarin wij elke dag leven, definitief 

onhoudbaar is geworden. De kerk vormt geen 

parallelle wereld waarin God aanwezig is en 

waarin heiligen worden voorbereid op de 

hemel, terwijl daarbuiten, in de wereld, de satan 

rondwaart op zoek naar zondaars. Zowel in de 

kerk als in de wereld zijn heiligen en zondaars 

te vinden, maar hopelijk is men zich daar in 

de kerk meer bewust van. De strenge houding 

van zeer behoudende christenen om internet 

maar geheel uit hun leven te weren of streng te 

reguleren via Filternet is feitelijk een houding 

van cultuurpessimisme, waarbij deze christenen 

a priori aannemen dat er eigenlijk niet veel 

goeds ‘daarbuiten’ is te vinden.

Communio en herberg
We moeten dus op zoek gaan naar 

ecclesiologische modellen die de kerken 

in staat stellen zich van louter sprekende 

geloofsgemeenschappen te ontwikkelen naar 

een luisterende gemeenschap. De documenten 

van het Tweede Vaticaans Concilie (1960-1965) 

geven een aantal beelden voor het verstaan 

van wat de kerk eigenlijk is: mystiek lichaam, 

lichaam van Christus, tempel van de Heilige 

Geest, Gods volk onderweg en de kerk als 

communio. De Latijnse term communio kent 

zijn schriftuurlijke basis in het Griekse koinonia 

en wijst op de eenheid (in of met de geest), 

sacrament, navolging en solidariteit. ‘Wat wij 

gezien en gehoord hebben, dat verkondigen 

wij ook aan jullie, opdat jullie koinonia mogen 

hebben met ons. En onze koinonia is er een 

met de Vader en met Jezus Christus, zijn Zoon’ 

(1 Johannes 1, 2-3). De kerk als gemeenschap, 

tussen mensen onderling en tussen God en 

mensen. Wie het idee van de kerk als communio 

serieus wil nemen, moet open staan voor wat 

de ander te vertellen heeft, geeft ruimte voor 

twijfel en discussie, voor waardering voor het 

oude en honger naar het nieuwe. 

	 In Gemeente als herberg (1999) schetst de 

protestantse kerkopbouwer Jan Hendriks 

het beeld van de kerk als herberg, waarin 

voorganger en kerkgangers, bekenden 

en incidentele bezoekers beurtelings en 

voortdurend gast en gastheer/gastvrouw tegelijk 

zijn. In Hendriks kerk wordt geluisterd en met 

elkaar het leven gedeeld. 

	 De sociale media stellen dus een oude vraag 

aan de kerk in een nieuwe vorm, namelijk naar 

haar eigen zelfverstaan. Ziet de kerk zichzelf 

als een groep voor insiders, voor heiligen die 

al gered zijn of ziet de kerk zichzelf als een 

verzameling zoekende mensen, half heilig, half 

zondig? Een ecclesiologie van communio en 

het beeld van de kerk als herberg kan helpen 

het exclusieve zenderperspectief te verlaten en 

ruimte te scheppen voor gesprek, inspiratie en 

(Gods)ontmoeting.

De kerkelijke professional
Aan het begin van dit artikel verwees ik al even 

naar de nieuwe gedragscode van de Protestantse 

Kerk voor haar predikanten en kerkelijke 

werkers. De ene regel die erin opgenomen 

is aangaande internet gaat vooral om het 

bewaken van de privacy van de pastoranten. 

Een terechte zorg lijkt mij: het getuigt niet van 

een professionele instelling als de voorganger 

allerlei informatie uit pastorale gesprekken 

gaat delen met de wereld. Maar het is een 

mager antwoord op een veelgehoorde vraag uit 

het pastorale veld: hoe moet ik als kerkelijke 

professional omgaan met de sociale media?

	 Nu zit het eerste probleem natuurlijk al in het 

woordje ‘moeten’. En voor wie sociale media ziet 

als het zoveelste ‘klusje’ dat je als pastor in je 

werktijd (en vaak daarbuiten) moet uitvoeren, 

is mijn advies een radicaal ‘niet doen!’ Binnen 

een pastoraal team of een geloofsgemeenschap 

hoeven immers niet alle leden alle taken te 

kunnen uitvoeren. Dat is juist de kracht van een 

gemeenschap en een team. Het is voldoende als 

alle leden van het pastoraal team de urgentie 

voelen om één teamlid hier mee bezig te laten 

zijn.

	 Maar dat lost het probleem natuurlijk niet 

op. Tijdens een aantal workshops voor de 

Protestantse Theologische Universiteit mocht 

ik voor groepen studenten spreken over kerk, 

theologie en sociale media. In alle gevallen 

spitste de discussie in de groep zich ook toe op 

de vraag hoe je (als dominee, in dit geval) nu 

twittert en facebookt. Wat zet je online? En wat 
l

Twitter ik nu als 
dominee of 

als Piet de Koning?

Uitdaging om het alledaagse 
gelovig te doordenken 
en hiervan te getuigen



2 32 2 h a n d e l i n g e n  2 0 1 2   I   3

l

niet? Hoeveel laat je van jezelf zien of wat houd 

je privé? Dat je de privacy van de pastoranten 

moet waarborgen, is eigenlijk geen punt van 

discussie. Maar hoe zit het met je eigen privacy 

op Twitter? De vraag die dit complex goed 

samenvat (en die ik vaak heb gekregen) is: 

twitter ik nu als dominee of als Piet de Koning? 

Authenticiteit
Feitelijk gaat het hier om het begrippen 

als imago, beeldvorming, identiteit en 

authenticiteit. Wat is het beeld dat ik van 

mijzelf heb, en hoe verhoudt zich dat met mijn 

ideaal en met de praktijk? Hoe kan ik het beeld 

dat anderen over mij hebben bijsturen, en in 

hoeverre komt dat overeen met mijn zelfbeeld? 

En is dat wenselijk? De sociale media, die de 

feitelijk oude vraag naar de verhouding tussen 

de mens en de functionaris opnieuw stellen, 

sturen zelf aan op het antwoord, namelijk 

authenticiteit. 

	 De politiek begrijpt al heel lang hoe dit 

principe werkt. Beroemd voorbeeld is Femke 

Halsema, voormalig politiek leider van 

GroenLinks, bijgenaamd de ‘twitterkoningin’. 

In haar hoogtijdagen was zij een van de politici 

met het grootste aantal volgelingen op Twitter. 

Haar geheime recept: authenticiteit, of althans 

de indruk daarvan. Tussen de meerderheid 

van politieke tweets over wetsvoorstellen 

en parlementaire debatten postte ze ook 

berichten als ‘even de tweeling ophalen’ of 

‘nu even een avond voor mijzelf ’. Inhoudelijk 

zijn het irrelevante mededelingen. Voor het 

functioneren van een politicus is het niet nodig 

te weten dat hij of zij de kinderen gaat ophalen 

van school of een avond rust pakt. Toch was dit 

de kern van haar succes op de sociale media, en 

daarmee ook van haar populariteit daarbuiten. 

Ze kwam over als een mens van vlees en bloed, 

die ook moe is en ook onderhevig is aan de 

triviale zaken waartoe wij allemaal veroordeeld 

zijn. Bij Halsema werd deze authenticiteit 

trouwens opgeblazen toen bleek dat een 

persoonlijk medewerker verantwoordelijk was 

voor haar getwitter. Omgekeerd laat het echter 

zien dat er politiek beleid gemaakt wordt om als 

een authentiek persoon over te komen.

	 Authenticiteit heeft te maken met de Latijnse 

uitdrukking semper idem, ‘altijd dezelfde’. 

Oorspronkelijk een titel voor God, die immers 

eeuwig en onveranderlijk is. Maar vertaald 

naar het huidige medialandschap betekent 

dit dat de persoon in kwestie ‘volledig mens’ 

is. Ik bedoel dit niet in holistische zin, maar 

in de zin dat de functionaris meer is dan zijn 

functie. ‘De mens achter de politicus’ heet 

het dan vaak in de bladen. Het is een reactie 

op de professionalisering en specialisatie van 

onze moderne technologische samenleving. 

Wij zoeken naar voorbeelden die expertise 

combineren met menselijkheid, waar we tegen 

op kunnen zien en ons mee kunnen verbinden. 

Actieve houding
Deze opvatting van authenticiteit geef ik ook 

aan de kerkelijke professional mee. De sociale 

media vragen van een kerkelijke professional 

dat hij of zij kerkelijke expertise zichtbaar weet 

te verbinden met het leven van alledag. Dit 

vraagt om, zoals de protestantse hoogleraar 

Ruard Ganzevoort het in een twitterbericht < ‘Kruis’, Thomas Rodr, Museum Catharijneconvent, Utrecht



2 5artikel

formuleerde (twitter.com/ruardganzevoort) 

‘een speelse, narratieve theologie’. De sociale 

media vragen om kerkelijke voorgangers die 

het alledaagse op inspirerende manier weten 

te verbinden met het goddelijke. Denk aan 

theologen als Anne van der Meijden, Nico ter 

Linden, Manuela Kalsky en Erik Borgman, aan 

cabaretiers als Herman Finkers of aan auteurs 

als Godfried Bomans, Jan Siebelink en Désanne 

van Brederode. 

	 Een actieve en in beginsel positieve houding 

ten opzichte van onze samenleving is dus 

een vereiste. Websites als die van creatov.

nl (kerkelijk werker Wouter van der Toorn) 

en, al eerder genoemd, Noorderlicht uit 

Breda (dominee Janneke Nijboer) zijn 

hier uitstekende voorbeelden van. De 

sociale media vragen om authenticiteit, om 

voorbeeldige professionals, die in daad en 

woord de verbinding weten te leggen tussen 

professionaliteit en persoonlijkheid, tussen 

God en de wereld, tussen het religieuze en het 

seculiere domein.

Verbinding leggen
De sociale media stellen hoge eisen aan kerke-

lijke gemeenschappen en kerkelijke professio-

nals. Maar wie iets dieper zoekt, bemerkt al snel 

dat de sociale media ook oude vragen opnieuw 

aan het licht brengen. De sociale media en haar 

eigen conventies nopen de kerk ertoe zich te 

bezinnen op haar eigen identiteit en wezen. De 

twee opties zijn duidelijk: kerkelijke gemeen-

schappen kunnen ervoor kiezen zich in eigen 

kring op te sluiten, de (digitale) deuren gesloten 

te houden en daarmee de drempel voor niet-

ingewijden zo hoog mogelijk te zetten. Dat is 

2 4 h a n d e l i n g e n  2 0 1 2   I   3

een ‘heilige restkerk’, cultuurpessimistisch, in 

zichzelf gekeerd. 

	 De andere mogelijkheid is een open 

gemeenschap, die weet dat zij tegelijk heilig 

en zondig is, die open staat voor vernieuwing, 

zonder het oude af te doen. Dat is een 

kerk die willens en wetens haar relevantie 

voor onze maatschappij wil behouden: 

cultuuroptimistisch, naar buiten gericht. 

Bijbels-theologisch wordt dit beeld van de 

kerk ondersteund door het idee van God als 

Schepper (dus ook van de cultuur), door het 

beeld van God als mens (die binnen is getreden 

in onze menselijke cultuur en maatschappij) en 

van Christus’ oproep om te verkondigen in de 

gehele wereld (en niet alleen onder heiligen die 

toch al gered zijn).

	 De sociale media met hun nadruk op de 

volstrekte uitwisselbaarheid van de rollen van 

zender en ontvanger passen uitstekend bij een 

kerkbeeld van de herberg waar alle ‘inwoners’ 

gast en gastheer tegelijk zijn. De sociale media 

dagen de kerken uit zichzelf open te stellen 

voor alle mensen van goede wil, om te luisteren 

en samen te vieren. Denk aan het beroemde 

verhaal van de Emmaüsgangers (Lucas 24, 

13-35), waarin Christus niet direct begint te 

prediken (zenden), maar eerst luistert naar wat 

zijn twee medereisgenoten te melden hebben 

(ontvangen). Pas dan begint Hij te (s)preken. 

	 Dezelfde uitdaging geven de sociale media 

aan de kerkelijke professionals. Een strikte 

scheiding tussen persoon en professionaliteit, 

een naar binnen gerichte blik en een zeker 

wantrouwen voor de vijandige, geseculariseerde 

wereld buiten vloekt met het wezen van 

sociale media die juist gericht zijn om een 

wereldomspannend netwerk waar het verschil 

tussen ‘buiten’ en ‘binnen’ eerder onder druk 

staat dan beschermd wordt. Wil de kerkelijke 

professional meer doen dan alleen zijn of haar 

steeds kleiner wordende geloofsgemeenschap 

van trouwe leden bedienen, dan moet hij naar 

buiten treden, de wereld ingaan en op steeds 

verrassende wijze de verbinding leggen tussen 

kerk en wereld. 

	 De sociale media dagen de pastor uit het 

alledaagse gelovig te doordenken en hiervan 

te getuigen. Niet door louter te klagen over de 

misstanden die zeker ook te vinden zijn in de 

wereld van vandaag, maar door de hoop van 

Christus die in ons leeft en die verwijst naar 

het komende koninkrijk van God, levend te 

houden. 

Frank (drs. F.G.) Bosman is cultuurtheoloog en 
verbonden aan de Tilburg School of Catholic 
Theology en werd in de zomer van 2011 uitgeroepen 
tot de meest spraakmakende theoloog van het jaar. 
Zie ook zijn weblog met cultuurtheologische cases: 
www.goedgezelschap.eu.  
info@frankgbosman.nl

l


