IMPORTANT!

To protect the socket pins,

remove this cap only when
installing a CPU.

Put this cap back if you
removed the CPU.

ARTIKEL | FRANK BOSMAN

Waarom ik vind dat
we lets met sociale
media moeten doen

In de vaart waarmee sociale media zich ontwikkelen lijkt het hogere
management van de christelijke kerken verrast en ook wat huiverig
een manier te zoeken om ermee om te gaan. Individuele pioniers lijken
echter haarfijn aan te voelen hoe ze de nieuwe media kunnen benutten.
Cultuurtheoloog en katholiek blogger Frank Bosman ziet de kansen:
met sociale media komen oude vragen opnieuw aan het licht.

p 11 november 2011 presenteerde de

generale synode van de Protestantse

Kerk in Nederland een gedragscode
voor de bij haar aangesloten predikanten en
kerkelijk werkers. Er staat beschreven hoe
predikanten en kerkelijk werkers op moeten
treden als vertrouwenspersoon, als pastor en
als collega. Bij de presentatie viel het enkele
journalisten op dat in de code slechts met
één zin verwezen wordt naar het internet:
‘De predikant of kerkelijk werker verstrekt
met het oog op meeleven door anderen alleen
herkenbare gegevens indien betrokkene
daarmee instemt en publiceert deze gegevens
niet op internet. (De gedragscode is integraal te
downloaden via www.pkn.nl.)

HANDELINGEN 2012 | 3

Verschillende synodeleden vonden dit
onvoldoende. Zij wilden meer aandacht voor
met name sociale media zoals Twitter en
Facebook. Scriba Arjan Plaisier erkende de
noodzaak hiervan en liet weten dat hij op korte
termijn met een aanvulling zou komen. In
april 2012 werd inderdaad tijdens de synode
van de PKN een gedragscode sociale media
aangenomen. Er kwam ook kritiek: sommige
dominees voelden zich onder curatele gesteld.

Digitale pioniers

Deze gang van zaken illustreert mijn inziens
op treffende wijze de moeilijkheden van de
christelijke kerken om met internet en dan
vooral met de sociale media om te gaan. Het



hogere management (de generale synode)

lijkt een beetje verrast door de vaart van de
nieuwste technologische ontwikkelingen en
lijkt huiverig om een eigen positie te bepalen.
‘We komen er op terug’ is dan het stereotiepe
antwoord. Precies aan de andere kant van het
spectrum staan de individuele digitale pioniers.
Gelovigen, theologen, dominees en priesters

als Fred Omvlee, Roderick Vonhogen, Eric

van den Berg, Janneke Nijboer, Erik Drenth

en Jaap Marinus vinden bijna intuitief hun
weg binnen de nieuwe media en weten elk op
hun eigen manier hun christelijk geinspireerde
verhaal op de biihne te brengen. Niet voor niets

Kerk bevindt zich
in de dngstige greep
van de sociale media

werden de twee online projecten van de laatste
drie theologen geéerd met de Gouden Webfish
Award 2011 voor de beste christelijke websites
in Nederland: www.noorderlichtbreda.nl
(Nijboer) en www.staatgeschreven.nl (Drenth
en Marinus).

Van den Berg, eigenaar van de grootste
christelijke website van de Benelux (www.
katholiek.nl) schrijft hierover het volgende in
de inleiding op zijn Handboek Kerk en Internet
(2011, 11): ‘In de vele contacten die ik heb
rond het thema kerk en internet kom ik veel
kerkelijke professionals tegen die zich geen raad
weten met nieuwe media. Soms heeft dat te
maken met angst, soms met onkunde, soms ook
met gebrek aan prioriteit of te veel sores aan het
hoofd vanwege parochiefusies, vergaderculturen
en restauratie van kerkgebouwen. In die
zin is de kerk werkelijk in de greep van de

sociale media. Soms in positieve zin, zoals uit
bovenstaande voorbeelden mag blijken, maar
vaker ook in negatieve zin, in de angstige greep

van de sociale media.

Driedubbele motivatie

In mijn eigen werk als cultuurtheoloog en
katholiek blogger (www.goedgezelschap.eu)
maak ik deze ontwikkelingen van dichtbij mee.
Ik heb een driedubbele motivatie om de kerken
en de kerkelijke professionals aan te moedigen
vooral ‘iets’ met de sociale media te gaan doen.

De eerste is praktisch: als we als kerkelijke
organisaties niet in staat zijn nieuwe gelovigen
te ‘werven’ voor onze heilige zaak, dan zal de
geinstitutionaliseerde christelijke aanwezigheid
in Nederland binnen enkele generaties
verkleind worden tot een marginaal clubje
zonder enige maatschappelijke relevantie.
Internet, en vooral de sociale media kunnen
hier wellicht een uitweg uit bieden.

De tweede reden is meer ideologisch. Als
Jezus ons in het Nieuwe Testament voorhoudt
Zijn boodschap te verkondigen tot de uiteinden
der aarde (Marcus 16, 15), dan kunnen we het
ons niet permitteren onze inzet te beperken tot
de niet-digitale wereld.

De derde reden is van cultuurtheologische
aard. De cultuurtheologie neemt alle uitingen
van onze cultuur serieus als vindplaatsen van
het religieuze. En de nieuwste uitingen van
onze cultuur zijn internet en de sociale media.
Op gezag van theologen als Paul Tillich, Jiirgen
Moltmann en Edward Schillebeeckx bezie ik
het internet op zoek naar Gods aanwezigheid in
het vaste vertrouwen dat Hij ook daar te vinden
is. Religie, zingeving en spiritualiteit ‘gebeuren’

op internet en in de sociale media. Je moet het
alleen willen zien.

In dit artikel maak ik onderscheid tussen twee
niveaus waarop ‘kerk’ zich met de sociale media
kan verhouden (en dat ook feitelijk doet),

elk met hun eigen probleem, uitdaging en
mogelijke oplossing. Ik onderscheid de kerk in
de zin van (1) geloofsgemeenschap, en van de
(2) kerkelijke professional, die vaak het gezicht
naar buiten toe van de gemeenschap vormt. De
eerste categorie is dus die van de gemeente of
de parochie. Het gaat dan om de gemeenschap
die voornamelijk doch niet exclusief op
zondagochtend bij elkaar komt voor het vieren
van de liturgie en alle sociale interactie die daar
voor, tijdens en na de viering bij hoort.

Kerk als geloofsgemeenschap

De gemiddelde gemeente of parochie heeft
grote problemen met sociale media. Als jurylid
van de WebFish Awards heb ik honderden
websites van christelijke gemeenten voorbij
zien komen. En zelfs het gegeven dat deze
waarschijnlijk toch de beste in hun soort
waren, stemde mij niet erg optimistisch.
Behalve dat er het nodige te verbeteren valt

op het gebied van techniek, schrijfstijl en
gebruik van kleur en afbeeldingen, is de meest
opvallende en problematische gemene deler
het zenderperspectief dat door de gemeente of
parochie wordt ingenomen. En dat vloekt met
het karakter van de sociale media.

Bij ‘oude’ media als televisie, krant en radio
staat de zender van de communicatie centraal.
De ontvangers hebben niet de mogelijkheid
direct te reageren, behalve als ze er veel

HANDELINGEN 2012 | 3

moeite voor doen (inbellen, ingezonden brief,
enzovoorts). Bij de ‘nieuwe’ media (internet
1.0) werd nog steeds een zenderperspectief
ingenomen, maar doordat het maken van een
eigen website veel gemakkelijker is dan het
opzetten van een eigen radiostation, nam de
hoeveelheid zenders (in de vorm van websites)
exceptioneel toe. De sociale media (internet
2.0) maken het mogelijk dat elke ontvanger ook
direct een zender is. Iedereen kan op iedereen
reageren op een veelvoud aan plaatsen en
mogelijkheden.

Te veel zender

De christelijke kerken nemen echter nog
steeds een duidelijk zenderperspectief in. Dat
geldt voor veel van hun communicatie, die
toch te vaak bestaat uit het parochieblad en
het online zetten van de religieuze diensten

Gaat het om het zenden
van informatie of om
het delen van inspiratie?

en het telefoonnummer van het pastoraal
team. De sociale media laten de kerk zien

dat dit zenderperspectief niet meer werkt,
juist vanwege hun eigen aard. Sociale media
bestaan bij de gratie van een voortdurende
wisseling van zender- en ontvangerrol. Dat
betekent in zekere zin geven en nemen. Je leest
een interessante post op een website of op
Facebook en je stuurt het zelf weer door aan
je digitale netwerk, vaak inclusief een eigen
(korte) reflectie op hetgeen je doorstuurt. Je
bent voortdurend in discussie met andere
internetters op Google+, je vindt, weegt en
zendt nieuws en opinie door via Twitter,je  [>



vraagt om hulp en geeft die ook aan anderen
via de hastag #dtv.

Plek van ontmoeting

Als kerken er niet in slagen om de sociale media
ook in ontvangende zin te gebruiken, is zij
waardeloos als middel tot communicatie. Dat
wil zeggen: dan hebben de kerken de pointe van
de sociale media in het geheel niet begrepen.
Kerkelijke websites en andere online projecten
moeten een plek van ontmoeting, uitwisseling
en inspiratie zijn in plaats van een verzameling
telefoonnummers en tijden van vieringen. De
eerdergenoemde winnaars van de WebFish
Awards zijn daar uitstekende voorbeelden van.
Preken op internet zetten is een goed idee, maar
zonder de mogelijkheid om er met de digitale
gemeenschap over te discussiéren, is het niet

meer dan een idee.

Onhoudbaar

Zoals ik echter al eerder zei, creéren de
sociale media niet zozeer nieuwe vragen of
problemen, maar brengen ze oude opnieuw aan
de oppervlakte. In dit geval stellen de sociale
media serieuze vragen aan het beeld dat de
kerk en de kerkelijke geloofsgemeenschappen
van zichzelf hebben. Gaat het bij kerk-zijn’
om het zenden van informatie of om het
delen van inspiratie? Moet de wereld worden
bekeerd of gaat het om het aanwijzen van de
daar al aanwezige God? Zijn we als christenen
cultuuroptimisten of -pessimisten?

De sociale media stellen de kerk voor de
vraag in hoeverre ze de waarheid in pacht
denkt te hebben en in hoeverre haar taak erin
bestaat om de hele wereld haar waarheid in

20

te planten. Het behoeft geen apart betoog

dat de wijze waarop de christelijke traditie
‘missie’ en ‘evangelisatie’ heeft verstaan, vaak
eendimensionaal was, een houding waar vanaf
de jaren zestig van de vorige eeuw veel kritiek
op kwam. De sociale media laten zien dat het
idee van de kerk als een autonome ‘wereld’ los
van die waarin wij elke dag leven, definitief
onhoudbaar is geworden. De kerk vormt geen
parallelle wereld waarin God aanwezig is en

Twitter ik nu als
dominee of
als Piet de Koning?

waarin heiligen worden voorbereid op de
hemel, terwijl daarbuiten, in de wereld, de satan
rondwaart op zoek naar zondaars. Zowel in de
kerk als in de wereld zijn heiligen en zondaars
te vinden, maar hopelijk is men zich daar in

de kerk meer bewust van. De strenge houding
van zeer behoudende christenen om internet
maar geheel uit hun leven te weren of streng te
reguleren via Filternet is feitelijk een houding
van cultuurpessimisme, waarbij deze christenen
a priori aannemen dat er eigenlijk niet veel

goeds ‘daarbuiten’ is te vinden.

Communio en herberg

We moeten dus op zoek gaan naar
ecclesiologische modellen die de kerken

in staat stellen zich van louter sprekende
geloofsgemeenschappen te ontwikkelen naar
een luisterende gemeenschap. De documenten
van het Tweede Vaticaans Concilie (1960-1965)
geven een aantal beelden voor het verstaan

van wat de kerk eigenlijk is: mystiek lichaam,
lichaam van Christus, tempel van de Heilige

Geest, Gods volk onderweg en de kerk als
communio. De Latijnse term communio kent
zijn schriftuurlijke basis in het Griekse koinonia
en wijst op de eenheid (in of met de geest),
sacrament, navolging en solidariteit. ‘Wat wij
gezien en gehoord hebben, dat verkondigen
wij ook aan jullie, opdat jullie koinonia mogen
hebben met ons. En onze koinonia is er een
met de Vader en met Jezus Christus, zijn Zoon’
(1 Johannes 1, 2-3). De kerk als gemeenschap,
tussen mensen onderling en tussen God en
mensen. Wie het idee van de kerk als communio
serieus wil nemen, moet open staan voor wat
de ander te vertellen heeft, geeft ruimte voor
twijfel en discussie, voor waardering voor het
oude en honger naar het nieuwe.

In Gemeente als herberg (1999) schetst de
protestantse kerkopbouwer Jan Hendriks

Uitdaging om het alledaagse
gelovig te doordenken
en hiervan te getuigen

het beeld van de kerk als herberg, waarin
voorganger en kerkgangers, bekenden

en incidentele bezoekers beurtelings en
voortdurend gast en gastheer/gastvrouw tegelijk
zijn. In Hendriks kerk wordt geluisterd en met
elkaar het leven gedeeld.

De sociale media stellen dus een oude vraag
aan de kerk in een nieuwe vorm, namelijk naar
haar eigen zelfverstaan. Ziet de kerk zichzelf
als een groep voor insiders, voor heiligen die
al gered zijn of ziet de kerk zichzelf als een
verzameling zoekende mensen, half heilig, half
zondig? Een ecclesiologie van communio en
het beeld van de kerk als herberg kan helpen
het exclusieve zenderperspectief te verlaten en

HANDELINGEN 2012 | 3

ruimte te scheppen voor gesprek, inspiratie en
(Gods)ontmoeting.

De kerkelijke professional

Aan het begin van dit artikel verwees ik al even
naar de nieuwe gedragscode van de Protestantse
Kerk voor haar predikanten en kerkelijke
werkers. De ene regel die erin opgenomen

is aangaande internet gaat vooral om het
bewaken van de privacy van de pastoranten.
Een terechte zorg lijkt mij: het getuigt niet van
een professionele instelling als de voorganger
allerlei informatie uit pastorale gesprekken
gaat delen met de wereld. Maar het is een
mager antwoord op een veelgehoorde vraag uit
het pastorale veld: hoe moet ik als kerkelijke
professional omgaan met de sociale media?

Nu zit het eerste probleem natuurlijk al in het
woordje ‘moeten’. En voor wie sociale media ziet
als het zoveelste ‘klusje’” dat je als pastor in je
werktijd (en vaak daarbuiten) moet uitvoeren,
is mijn advies een radicaal ‘niet doen!” Binnen
een pastoraal team of een geloofsgemeenschap
hoeven immers niet alle leden alle taken te
kunnen uitvoeren. Dat is juist de kracht van een
gemeenschap en een team. Het is voldoende als
alle leden van het pastoraal team de urgentie
voelen om één teamlid hier mee bezig te laten
zijn.

Maar dat lost het probleem natuurlijk niet
op. Tijdens een aantal workshops voor de
Protestantse Theologische Universiteit mocht
ik voor groepen studenten spreken over kerk,
theologie en sociale media. In alle gevallen
spitste de discussie in de groep zich ook toe op
de vraag hoe je (als dominee, in dit geval) nu
twittert en facebookt. Wat zet je online? En wat

21



22

niet? Hoeveel laat je van jezelf zien of wat houd
je privé? Dat je de privacy van de pastoranten
moet waarborgen, is eigenlijk geen punt van
discussie. Maar hoe zit het met je eigen privacy
op Twitter? De vraag die dit complex goed
samenvat (en die ik vaak heb gekregen) is:
twitter ik nu als dominee of als Piet de Koning?

Authenticiteit

Feitelijk gaat het hier om het begrippen

als imago, beeldvorming, identiteit en
authenticiteit. Wat is het beeld dat ik van
mijzelf heb, en hoe verhoudt zich dat met mijn
ideaal en met de praktijk? Hoe kan ik het beeld
dat anderen over mij hebben bijsturen, en in
hoeverre komt dat overeen met mijn zelfbeeld?
En is dat wenselijk? De sociale media, die de
feitelijk oude vraag naar de verhouding tussen
de mens en de functionaris opnieuw stellen,
sturen zelf aan op het antwoord, namelijk
authenticiteit.

De politiek begrijpt al heel lang hoe dit
principe werkt. Beroemd voorbeeld is Femke
Halsema, voormalig politiek leider van
GroenLinks, bijgenaamd de ‘twitterkoningin’
In haar hoogtijdagen was zij een van de politici
met het grootste aantal volgelingen op Twitter.
Haar geheime recept: authenticiteit, of althans
de indruk daarvan. Tussen de meerderheid
van politieke tweets over wetsvoorstellen
en parlementaire debatten postte ze ook
berichten als ‘even de tweeling ophalen’ of
‘nu even een avond voor mijzelf’. Inhoudelijk
zijn het irrelevante mededelingen. Voor het
functioneren van een politicus is het niet nodig

< ‘Kruis, Thomas Rodr, Museum Catharijneconvent, Utrecht

HANDELINGEN 2012 | 3

te weten dat hij of zij de kinderen gaat ophalen
van school of een avond rust pakt. Toch was dit
de kern van haar succes op de sociale media, en
daarmee ook van haar populariteit daarbuiten.
Ze kwam over als een mens van vlees en bloed,
die ook moe is en ook onderhevig is aan de
triviale zaken waartoe wij allemaal veroordeeld
zijn. Bij Halsema werd deze authenticiteit
trouwens opgeblazen toen bleek dat een
persoonlijk medewerker verantwoordelijk was
voor haar getwitter. Omgekeerd laat het echter
zien dat er politiek beleid gemaakt wordt om als
een authentiek persoon over te komen.
Authenticiteit heeft te maken met de Latijnse
uitdrukking semper idem, ‘altijd dezelfde’
Oorspronkelijk een titel voor God, die immers
eeuwig en onveranderlijk is. Maar vertaald
naar het huidige medialandschap betekent
dit dat de persoon in kwestie ‘volledig mens’
is. Ik bedoel dit niet in holistische zin, maar
in de zin dat de functionaris meer is dan zijn
functie. ‘De mens achter de politicus’ heet
het dan vaak in de bladen. Het is een reactie
op de professionalisering en specialisatie van
onze moderne technologische samenleving.
Wij zoeken naar voorbeelden die expertise
combineren met menselijkheid, waar we tegen

op kunnen zien en ons mee kunnen verbinden.

Actieve houding

Deze opvatting van authenticiteit geef ik ook
aan de kerkelijke professional mee. De sociale
media vragen van een kerkelijke professional
dat hij of zij kerkelijke expertise zichtbaar weet
te verbinden met het leven van alledag. Dit
vraagt om, zoals de protestantse hoogleraar
Ruard Ganzevoort het in een twitterbericht >

23



formuleerde (twitter.com/ruardganzevoort)
‘een speelse, narratieve theologie’. De sociale
media vragen om kerkelijke voorgangers die
het alledaagse op inspirerende manier weten
te verbinden met het goddelijke. Denk aan
theologen als Anne van der Meijden, Nico ter
Linden, Manuela Kalsky en Erik Borgman, aan
cabaretiers als Herman Finkers of aan auteurs
als Godfried Bomans, Jan Siebelink en Désanne
van Brederode.

Een actieve en in beginsel positieve houding
ten opzichte van onze samenleving is dus
een vereiste. Websites als die van creatov.
nl (kerkelijk werker Wouter van der Toorn)
en, al eerder genoemd, Noorderlicht uit
Breda (dominee Janneke Nijboer) zijn
hier uitstekende voorbeelden van. De
sociale media vragen om authenticiteit, om
voorbeeldige professionals, die in daad en
woord de verbinding weten te leggen tussen
professionaliteit en persoonlijkheid, tussen
God en de wereld, tussen het religieuze en het
seculiere domein.

Verbinding leggen

De sociale media stellen hoge eisen aan kerke-
lijke gemeenschappen en kerkelijke professio-
nals. Maar wie iets dieper zoekt, bemerkt al snel
dat de sociale media ook oude vragen opnieuw
aan het licht brengen. De sociale media en haar
eigen conventies nopen de kerk ertoe zich te
bezinnen op haar eigen identiteit en wezen. De
twee opties zijn duidelijk: kerkelijke gemeen-
schappen kunnen ervoor kiezen zich in eigen
kring op te sluiten, de (digitale) deuren gesloten
te houden en daarmee de drempel voor niet-
ingewijden zo hoog mogelijk te zetten. Dat is

24

een ‘heilige restkerk’, cultuurpessimistisch, in
zichzelf gekeerd.

De andere mogelijkheid is een open
gemeenschap, die weet dat zij tegelijk heilig
en zondig is, die open staat voor vernieuwing,
zonder het oude af te doen. Dat is een
kerk die willens en wetens haar relevantie
voor onze maatschappij wil behouden:
cultuuroptimistisch, naar buiten gericht.
Bijbels-theologisch wordt dit beeld van de
kerk ondersteund door het idee van God als
Schepper (dus ook van de cultuur), door het
beeld van God als mens (die binnen is getreden
in onze menselijke cultuur en maatschappij) en
van Christus’ oproep om te verkondigen in de
gehele wereld (en niet alleen onder heiligen die
toch al gered zijn).

De sociale media met hun nadruk op de
volstrekte uitwisselbaarheid van de rollen van
zender en ontvanger passen uitstekend bij een
kerkbeeld van de herberg waar alle ‘inwoners’
gast en gastheer tegelijk zijn. De sociale media
dagen de kerken uit zichzelf open te stellen
voor alle mensen van goede wil, om te luisteren
en samen te vieren. Denk aan het beroemde
verhaal van de Emmatisgangers (Lucas 24,
13-35), waarin Christus niet direct begint te
prediken (zenden), maar eerst luistert naar wat
zijn twee medereisgenoten te melden hebben
(ontvangen). Pas dan begint Hij te (s)preken.

Dezelfde uitdaging geven de sociale media
aan de kerkelijke professionals. Een strikte
scheiding tussen persoon en professionaliteit,
een naar binnen gerichte blik en een zeker
wantrouwen voor de vijandige, geseculariseerde
wereld buiten vloekt met het wezen van
sociale media die juist gericht zijn om een

wereldomspannend netwerk waar het verschil
tussen ‘buiten’ en ‘binnen’ eerder onder druk
staat dan beschermd wordt. Wil de kerkelijke
professional meer doen dan alleen zijn of haar
steeds kleiner wordende geloofsgemeenschap
van trouwe leden bedienen, dan moet hij naar
buiten treden, de wereld ingaan en op steeds
verrassende wijze de verbinding leggen tussen
kerk en wereld.

De sociale media dagen de pastor uit het
alledaagse gelovig te doordenken en hiervan
te getuigen. Niet door louter te klagen over de
misstanden die zeker ook te vinden zijn in de
wereld van vandaag, maar door de hoop van
Christus die in ons leeft en die verwijst naar

het komende koninkrijk van God, levend te
houden. <

Frank (drs. F.G.) Bosman is cultuurtheoloog en
verbonden aan de Tilburg School of Catholic
Theology en werd in de zomer van 2011 uitgeroepen
tot de meest spraakmakende theoloog van het jaar.
Zie ook zijn weblog met cultuurtheologische cases:
www.goedgezelschap.eu.
info@frankgbosman.nl

HANDELINGEN 2012 | 3

25



