ARTIKEL |

JAN VAN DER STOEP

Sociale media:
een nieuwe vorm van
communicatie

Een jaar of vijf geleden waren we nog nauwelijks bekend met sociale
media als Facebook, Twitter, LinkedIn, Google+ of Hyves. Nu zijn
deze media nauwelijks meer weg te denken uit onze samenleving.
Maar wat betekenen deze media eigenlijk voor de communicatie
tussen mensen? Vormen sociale media slechts een nieuw instrument
om contact met elkaar te onderhouden? Of veranderen deze media
ook onze manier van leven en daarmee de wijze waarop kerken

georganiseerd zijn?

ociale media kun je omschrijven als

online platforms waarop mensen

berichten publiceren en op elkaar
reageren. Daarbij kun je denken aan
applicaties zoals Facebook, maar ook aan fora,
chatboxen, online games en weblogs. Waar
bij oudere media zoals kranten, tijdschriften,
radio en televisie vooral sprake is van
eenrichtingsverkeer, hebben sociale media een
duidelijk interactief karakter. Om goed zicht te
krijgen op het effect van sociale media op de

< ‘Engel met mobiel, Ton Mooy, Sint-Janskathedraal

’s-Hertogenbosch

HANDELINGEN 2012 | 3

communicatie is het allereerst van belang om
na te gaan hoe we de verhouding tussen media
en samenleving moeten denken. Vervolgens wil
ik analyseren wat sociale media betekenen voor
de wijze waarop kerken kennis overdragen en

samen gemeenschappen vormen.

Media en samenleving

Over hoe media en samenleving op elkaar
inwerken bestaan verschillende opvattingen
(Hoover 2002; Hoover 2006, 66-70). Een eerste
benadering is dat media een instrumenteel
karakter hebben. Media worden in de

eerste plaats opgevat als middelen om mee



te communiceren. Vanuit een dergelijke
instrumentalistische benadering gezien
vormen sociale media niet meer dan een nieuw
kanaal om boodschappen te verspreiden en
informatie in te winnen. Sociale media breiden
onze actieradius uit, maar veranderen als
zodanig niet de manier waarop we met elkaar
communiceren. Ze vormen slechts een nieuw
middel om het Evangelie te verkondigen of
onderling contact met elkaar te onderhouden.

Lang voor de sociale media
spraken en dachten we al
in termen van ‘netwerken’

Door het organiseren van twitterkerkdiensten
of het starten van een facebookaccount voor je
kerkelijke gemeenschap kun je de onderlinge
ontmoeting stimuleren en op meer effectieve
wijze communiceren.

Een andere opvatting die je veel tegen
komt is dat media een manier van denken en
handelen voorschrijven waar wij mensen ons
aan moeten conformeren. Dit wordt ook wel de
essentialistische benadering genoemd. In deze
benadering gaat men ervan uit dat het medium
bepaalt hoe de boodschap wordt vormgegeven:
‘the medium is the message’ (Marshall
McLuhan). In de media zit een bepaalde logica
verborgen die onherroepelijk effect heeft op
de manier waarop we met elkaar omgaan.
Een preek van dertig minuten heeft een heel
andere invloed op de geloofsontwikkeling van
mensen, dan vormen van kennisoverdracht via
internet. Vanuit een dergelijke optiek worden
sociale media dikwijls gezien als een bedreiging
voor het onderlinge contact tussen mensen.
Door het gebruik van sociale media, zo wordt

vaak gezegd, worden relaties vluchtiger en
oppervlakkiger en voelen mensen zich meer
dan ooit alleen staan. In de wereld van de
sociale media zijn we, zoals Turkle (2011) dat
uitdrukt, ‘alone together’.

Voortdurende interactie

Zelf heb ik, in navolging van bijvoorbeeld
Castells (2000, 61), meer de neiging om nadruk
te leggen op de voortdurende interactie tussen
media en samenleving. We zouden dit de
interactionistische benadering kunnen noemen.
Inderdaad is het zo dat media een effect hebben
op hoe we kennis tot ons nemen en met elkaar
samenleven (het gelijk van de essentialistische
benadering), maar omgekeerd maken mensen
ook keuzes om sommige media wel en andere
media niet te gebruiken (het gelijk van de
instrumentalistische benadering). Dat zie je ook
bij sociale media gebeuren. Facebook en Twitter
slaan aan, maar Google+ niet, terwijl ook Hyves
op z'n retour is.

Enerzijds voldoen sociale media aan een
behoefte die allang in de samenleving aanwezig
was. Lang voordat sociale media bestonden
spraken en dachten we al in termen van
‘netwerken’. De samenleving is de laatste
tientallen jaren complexer en onoverzichtelijker
geworden en dat betekent dat we steeds meer
gedwongen worden om onze eigen sociale
context te scheppen en actief contact met
anderen te onderhouden. Anderzijds stimuleren
sociale media echter ook een netwerkachtige
manier van omgaan met elkaar en versterken ze
daarmee bepaalde maatschappelijke patronen.
Door het gebruik van sociale media worden we
steeds vaardiger om contact te leggen en zelf

informatie te vergaren. We ontwikkelen een
nieuwe manier van omgaan met elkaar.

Wat betekent een dergelijke interactionistische
benadering nu voor het gebruik van sociale
media door kerken? Ten eerste dat sociale
media intrinsiek onderdeel uitmaken van de
samenleving en dat kerken deze media daarom
niet zomaar kunnen negeren. Ook als kerken
geen gebruik maken van sociale media, dan nog
zullen ze de effecten daarvan ondergaan, omdat
mede door deze media samenlevingspatronen
veranderen. Ten tweede dat kerken niet al te
naief met sociale media moeten omgaan. Sociale
media veranderen wel degelijk ook de manier
waarop mensen in het leven staan en onderling
contact met elkaar onderhouden. En ten derde
dat kerken door het gebruik van sociale media
zich beter kunnen instellen op veranderingen
in de samenleving. Op sociale media worden
nieuwe patronen van communicatie zichtbaar
die in toenemende mate onze samenleving
bepalen. Wil je weten hoe je kerk moet zijn in
een netwerksamenleving, dan kan het geen
kwaad om met sociale media te experimenteren.

Kennisoverdracht

Sociale media kunnen, zo heb ik hierboven
betoogd, een experimenteerruimte vormen
om te begrijpen wat het is om kerk te zijn

in een samenleving die steeds meer een
netwerkachtig karakter krijgt. Allereerst wil
ik nagaan wat sociale media en de logica van
de netwerksamenleving betekenen voor de
kennisoverdracht binnen kerken. Wat gebeurt
er als mensen niet langer informatie tot zich
nemen via prediking of bijbelstudiemateriaal
dat binnen de eigen kerken ontwikkeld is, maar

HANDELINGEN 2012 | 3

zelf actief op zoek gaan naar informatie en
elkaar aansporen bepaalde stukken te lezen of
clips te zien?

Welke invloed sociale media op kennis-
overdracht hebben, kan misschien het best
duidelijk worden gemaakt aan de hand van een
voorbeeld uit de wereld van de journalistiek.
Er wordt wel eens gezegd dat Facebook en
Twitter belangrijke factoren waren in het
ontstaan van de Arabische lente. De betogers
op het Tahrirplein, en eerder al de betogers
in Iran, Tunesié en Libié zouden zich via deze
sociale media gemobiliseerd hebben. Sommigen
gaan zelfs zover dat ze stellen dat Facebook en
Twitter nieuwe instrumenten zijn in de strijd
om de vrijheid van meningsuiting. Morozov
(2011) en Shirky (2011) hebben daar terecht
vraagtekens bij geplaatst. Als sociale media
een belangrijke rol hebben gespeeld bij de
Arabische lente, dan is het vooral op het punt
van de verslaggeving.

Nieuwe patronen van communicatie
bepalen in toenemende mate
onze samenleving

Typerend voor de verslaggeving over de
Arabische lente was dat het niet de journalisten
waren die als eerste het nieuws naar buiten
brachten, maar bloggers, twitteraars en mensen
met een facebookaccount. Dat ging zelf zover
dat de berichtgeving op televisie voor een
aanzienlijk deel gevuld was door berichten
en filmpjes die via sociale media werden
gedistribueerd. De journalist is niet langer
degene die als eerste ter plekke is, of die het
monopolie heeft op het nieuws. Dat betekent



echter niet dat de rol van journalisten nu is
uitgespeeld. Meer dan ooit wordt belangrijk
dat journalisten het nieuws duiden en de juiste
gegevens boven tafel weten te krijgen. Ze zijn
misschien niet meer degenen die als eerste

ter plekke zijn, maar hebben nog steeds een
belangrijke gidsfunctie. Ze kunnen ons helpen
om in de diversiteit aan berichten een zekere
structuur aan te brengen en zo te ontdekken
welke berichten wel en welke berichten niet te
vertrouwen zijn.

Concurrentie
Een dergelijke ontwikkeling waarin burgers
zelf actief kennis vergaren, gaat ook aan de
kerken niet voorbij. Waar vroeger kerken
een monopolie hadden op wat er op
levensbeschouwelijk en theologisch vlak gezegd
mocht worden, kunnen gelovigen nu overal
hun informatie vandaan halen. Kerkleden
delen teksten, filmpjes en opinies met elkaar en
houden elkaar zo op de hoogte van belangrijke
gebeurtenissen en trends. Binnen mijn eigen
gemeente hebben we bijvoorbeeld een besloten
groep op Facebook waarin mensen niet
alleen nieuwtjes uitwisselen, maar ook elkaar
uitnodigen voor events zoals bijvoorbeeld de
EO-Jongerendag en interessante links met
elkaar delen.

Vroeger had je als jongere niet veel meer
dan de krant en de boekenkast van je ouders.
Tegenwoordig word je via internet meer dan
ooit met andere visies en levensovertuigingen
geconfronteerd. Dat begint al op jonge leeftijd
wanneer kinderen via televisie en internet
leren dat er vele miljoenen jaren geleden
dinosaurussen bestonden of dat er landgenoten

HANDELINGEN 2012 | 3

zijn die het Suikerfeest vieren. Dertig jaar
geleden gingen jongeren vaak pas tijdens

hun pubertijd nadenken over thema’s als
schepping en evolutie of de verhouding tussen
christendom en islam. Tegenwoordig gebeurt
dat al voordat ze tien jaar oud zijn.

Ook nieuw is dat de traditionele kerkdienst
tegenwoordig moet concurreren met
youtubefilmpjes, televisieprogramma’s,
films, muziekclips, worshipmuziek en

De randen van kerkelijke
gemeenschappen worden poreuzer
dankzij sociale media

andere producten die via internet of sociale
media worden aangeboden, veelal van hoge
kwaliteit (Einstein 2008, 7-9). Het is voor

een gemeentepredikant niet eenvoudig

om te voldoen aan de hoge verwachtingen
van gemeenteleden die inmiddels gewend
zijn geraakt aan beelden van predikers die
wereldwijde bekendheid genieten en exact
weten hoe ze hun publiek moeten bespelen.
En ook aan kerkdiensten in het algemeen
worden hogere eisen gesteld dan vroeger, zoals
bijvoorbeeld de kwaliteit van de muziek of de
mate van afwisseling in de liturgie.

Ondersteuning

Dat betekent echter niet dat de rol van de lokale
kerk of de rol van theologen, predikanten of
priesters is uitgespeeld. Net als journalisten
hebben ze niet langer een monopoliepositie,
maar kunnen ze wel een belangrijke gidsfunctie
vervullen. En juist bij het vervullen van

die gidsfunctie kunnen sociale media een
belangrijke ondersteuning bieden. Vaak wordt [>



wel beweerd dat de communicatie via sociale
media per definitie oppervlakkig is, omdat
mensen slechts korte berichten met elkaar
delen. Maar het is de vraag of dat terecht is.
Waar het bij sociale media vooral om gaat,

is het verhaal dat je over jezelf vertelt in de
opeenvolging van berichten. In dat verhaal kun
je iets van jezelf als persoon laten zien. Je kunt
mensen op belangrijke gebeurtenissen wijzen,
een tekst, een audiofragment of een filmpje
met hen delen en hen een inkijkje geven in

je persoonlijke leven. Zo kun je ook richting
wijzen aan mensen, een voorbeeldfunctie
vervullen en mensen helpen om in de grote
hoeveelheid informatie die dagelijks op hen
afkomt een weg te vinden.

Sociale media hebben
in de eerste plaats
een relationeel karakter

Het is overigens wel belangrijk om je ervan
bewust te zijn dat sociale media in de eerste
plaats een relationeel karakter hebben. Alleen
mensen die al publiek bekend zijn of over een
groot sociaal netwerk beschikken, kunnen het
zich veroorloven om uitsluitend als zender
op te treden. Ze kunnen erop vertrouwen dat
ze voldoende volgers en vrienden krijgen die
hun berichten weer aan anderen doorsturen.
Maar een account van een kerk op Facebook
of Twitter, zonder actieve gemeenschap
daarombheen, levert weinig op. De kracht van
sociale media als Twitter en Facebook is juist
dat mensen verbindingen met elkaar kunnen
leggen en zo samen een netwerk kunnen
opbouwen. Anderen kunnen reageren op wat

jij zegt en je zo helpen om nieuwe informatie te

ontsluiten. Bovendien kun je door het volgen
van anderen, leren wat mensen binnen of
buiten je kerkelijke gemeenschap bezig houdt.
Wat vinden zij belangrijk? Waar kijken en
luisteren zij naar? Daar kun je dan vervolgens
weer met je eigen verhaal op aansluiten.

Gemeenschapsvorming

Sociale media hebben niet alleen invloed op de
manier waarop kennisoverdracht binnen kerken
plaatsvindt, maar ook op de wijze waarop
mensen samen gemeenschappen vormen.
Kerkleden kijken meer buiten hun eigen
gemeenschappen en omgekeerd kunnen niet-
gelovigen via Twitter en Facebook op een meer
laagdrempelige manier iets ontdekken van wat
kerkleden bezig houdt. Ze hoeven niet per se de
drempel van een kerkgebouw meer over om te
ontdekken wat er in kerkelijke gemeenschappen
in hun buurt gebeurt. De randen van kerkelijke
gemeenschappen worden poreuzer. Dat is het
tweede aspect van sociale media waaraan ik in
dit artikel aandacht wil besteden.

Twitter en Facebook staan in een
ontwikkeling waarin steeds meer convergentie
tussen media optreedt (Jenkins 2006, 2-3).
Waar dagbladen, tijdschriften, televisie,
informatietechnologie en game-, muziek- en
filmindustrie tot voorheen tamelijk gescheiden
terreinen waren, vloeit hun werkterrein nu
steeds meer in elkaar over. Ook in kerkelijke
kring zie je een dergelijke ontwikkeling
optreden. Kranten en uitgevers onderzoeken
hoe ze multimediaal kunnen werken. In
catechese en bij bijbelstudie wordt niet alleen
gebruik gemaakt van teksten, maar ook
van beeld en geluid. Ook de Zendtijd voor

Kerken maakt tegenwoordig videoclips en
studiemateriaal. Organisaties en instanties
die elkaar vroeger nauwelijks in de weg zaten,
moeten nu binnen een en dezelfde arena met
elkaar concurreren.

Er treedt echter niet alleen een convergentie
op tussen kerkelijke, parakerkelijke en
andersoortige organisaties, ook het
institutionele onderscheid tussen verschillende
denominaties boet aan betekenis in. Gelovigen
halen overal hun contacten vandaan en daarbij
laten ze zich doorgaans weinig aan kerkgrenzen
gelegen liggen. Kerkelijke gemeenschappen
worden minder dan voorheen beschouwd als
institutionele verbanden waaraan je je voor het
leven bindt. Ze krijgen steeds meer de betekenis
van netwerken waaraan gelovigen zich voor
een tijdlang committeren om steun bij elkaar te
zoeken en onderling contact te onderhouden.
Sociale media versterken deze tendens,
omdat ze door hun netwerkachtige karakter
uitnodigen om ook buiten de eigen kerkmuren
te kijken en contact te leggen met mensen die
je anders nooit ontmoet zou hebben. Je volgt
mensen die je interessant vindt en waarmee je
een bepaalde interesse deelt en niet per definitie
mensen die tot dezelfde gemeenschap als de
jouwe behoren.

Tot slot, en dat is misschien wel de meest
belangrijke ontwikkeling, treedt er een
convergentie op van de publieke en de private
sfeer. Op sociale media lopen publiek en privé
vaak door elkaar heen. Je vertelt niet alleen
wat je doet op je werk, maar ook over wat
jou persoonlijk, bijvoorbeeld als gelovige,
bezighoudst. Er zijn op Facebook of op Google+
weliswaar mogelijkheden om verschillende

HANDELINGEN 2012 | 3

groepen of kringen te onderscheiden, maar
het wezen van sociale media is en blijft dat de
levensverhalen van mensen centraal staan en
niet wat mensen vanuit een bepalende rol al
dan niet namens een officiéle instantie zeggen.

Voor organisaties en instellingen, en daarmee
ook voor kerken, betekent deze ontwikkeling
dat het moeilijker wordt om te controleren

Buiten en binnen moet je
dezelfde taal en dezelfde
manier van doen hebben

welke informatie wel of niet naar buiten komt.
Ook zijn deze organisaties en instellingen meer
dan ooit athankelijk van wat anderen over hen
zeggen (Aula & Mantere 2008, 65-67). Het
maakt nogal verschil of bezoekers via sociale
media enthousiast over kerkdiensten en andere
activiteiten van de gemeente spreken, of dat

ze vooral aan het mopperen zijn. Je kunt niet
langer alles wat over jouw organisatie gezegd
wordt controleren. Het enige wat je kunt doen is
deelnemen aan het gesprek en reageren op wat
er gezegd wordt (Edwards & Hodges 2011, 3-6).

Dezelfde taal

Het vervagen van grenzen en het wegvallen

van kerkmuren kan als bedreigend worden
ervaren. Hoe trouw zijn mensen nog? Hoppen
ze niet te gemakkelijk van de ene naar de andere
kerkelijke gemeente? Hoe houd je in de hand
wat er allemaal over je kerkelijke gemeente

of je kerkverband gezegd wordt? Moet er niet
eerst een beleidsrapport worden geschreven en
moeten gemeenteleden niet eerst stevig worden
geinstrueerd voordat je als kerk op sociale
media actief wordt? >



Hoe begrijpelijk dergelijke reacties misschien
ook zijn, ze helpen uiteindelijk weinig verder
en ontnemen ook het zicht op de nieuwe
kansen die sociale media bieden. Waar het
vroeger voor mensen vaak een hoge drempel
was om een kerk binnen te stappen of een
kerkdienst mee te maken, kunnen kerken nu
gemakkelijker mensen een kijkje in de keuken
geven. Via internet kunnen teksten, filmpjes
en geluidsfragmenten beschikbaar worden
gesteld en met behulp van sociale media kan
daarnaar worden verwezen. Ook kunnen leden
via Facebook en Twitter onderling een hechter
contact onderhouden. Het komt er echter meer
dan ooit op aan dat het verschil tussen wat er
buiten en binnen gebeurt niet al te groot is. De
tijd dat je binnen in onbegrijpelijke woorden
een preek kon houden, of elkaar de tent uit
kon vechten, terwijl evangelisatiecommissies
hun best deden om mensen van buiten op een
zo wervend mogelijke manier te bereiken, is
definitief voorbij. Binnen en buiten zijn geen
gescheiden circuits meer, maar vloeien in
elkaar over. Wil je als kerkelijke gemeenschap
geloofwaardig zijn, dan zul je buiten en binnen
dezelfde taal moeten spreken en dezelfde
manier van doen moeten hebben.

Onderlinge liefde

Het bovenstaande betekent overigens niet dat
kerken zich nu zo snel mogelijk allemaal op het
gebruik van sociale media moeten toeleggen.
Of, erger nog, dat gelovigen zich in de eerste
plaats moeten gaan toeleggen op het creéren
van nieuwe virtuele ontmoetingsplekken om
zo nieuwe doelgroepen te bereiken. De kracht
van sociale media is zo groot als de kracht van

de kerken en christelijke gemeenschappen
zelf. Als veel van de eigen leden of veel van de
mensen in de directe omgeving al van sociale
media gebruik maken, is het handig om ook
zelf als kerk actief te worden. Maar als dat niet
het geval is, is het de vraag of je je als kerkelijke
gemeenschap niet beter op andere zaken kunt
richten. De kracht van kerken en christelijke
gemeenschappen ligt, als het goed is, allereerst
in de onderlinge zorg en liefde voor elkaar

en voor mensen in de directe omgeving. Het
gaat er in de eerste plaats om dat je er als
christenen bent als er lijden is en verdriet. En
de beste manier om dat te doen is nog steeds
door ergens fysiek aanwezig te zijn. Sociale
media kunnen de onderlinge band versterken,
ze kunnen helpen om nieuwe mensen te
ontmoeten, maar ze mogen nooit een doel op

zich worden.

Conclusie

In dit artikel heb ik willen laten zien dat

sociale media niet een wereld op zichzelf
vormen, maar dat ze onderdeel zijn van een
verandering in onze samenleving naar een
meer netwerkachtige manier van omgaan met
elkaar. Sociale media kunnen fungeren als een
experimenteerruimte, waarin kerken kunnen
ontdekken hoe levenspatronen van mensen
veranderen. Hoe snel en vluchtig sociale

media ook lijken, uiteindelijk komt het ook

in de wereld van de sociale media aan op de
persoonlijke levensverhalen van mensen en hoe
mensen met elkaar een gemeenschap vormen.
Voor kerken biedt dat een geweldige kans om
ook via deze media de liefde van Christus
gestalte te geven. <

Literatuur

Aula, P. & Mantere, S. (2008). Strategic Reputation
Management. Towards a Company of Good. London &
New York: Routledge.

Castells, M. (2000). The Rise of the Network Society. Malden:
Blackwell Publishing (Second edition).

Edwards, L. & Hodges, C.E.M. (2011). Public Relations,
Society & Culture. Theoretical and Empirical Explorations.
London & New York: Routledge.

Einstein, M. (2008). Brands of Faith. Marketing Religion in a
Commercial Age. London & New York: Routledge.

Hoover, S.M. (2002). ‘The Culturalist Turn in Scholarship
on Media and Religion. Journal of Media and Religion, 1
(1),25-36.

Hoover, S.M. (2006). Religion in the Media Age. London &
New York: Routledge.

Jenkins, H. (2006). Convergence Culture. Where Old and
New Media Collide. New York & London: New York
University Press.

Morozov, E. (2011). The Net Delusion. How Not to Liberate
the World. New York: Penguin.

Shirky, C. (2011). “The Political Power of Social Media.
Technology, the Public Sphere and Political Change’.
Foreign Affairs, January/ February 2011.

Turkle, S. (2011). Alone Together. Why We Expect More from
Technology and Less from Each Other. New York: Basic
Books.

Jan (dr.ir. J.) van der Stoep is lector Religie in Media en
Publieke Ruimte aan de Christelijke Hogeschool Ede.
Tevens doceert hij aan de Faculteit der Wijsbegeerte van de
Vrije Universiteit Amsterdam.
jvdstoep@che.nl

HANDELINGEN 2012 | 3



