
7artikel6 h a n d e l i n g e n  2 0 1 2   I   3

l

a r t i k e l   |   J a n  v a n  d e r  S t o e p

Een jaar of vijf geleden waren we nog nauwelijks bekend met sociale 
media als Facebook, Twitter, LinkedIn, Google+ of Hyves. Nu zijn 
deze media nauwelijks meer weg te denken uit onze samenleving. 
Maar wat betekenen deze media eigenlijk voor de communicatie 
tussen mensen? Vormen sociale media slechts een nieuw instrument 
om contact met elkaar te onderhouden? Of veranderen deze media 
ook onze manier van leven en daarmee de wijze waarop kerken 
georganiseerd zijn? 

Sociale media: 
een nieuwe vorm van 
communicatie

Sociale media kun je omschrijven als 

online platforms waarop mensen 

berichten publiceren en op elkaar 

reageren. Daarbij kun je denken aan 

applicaties zoals Facebook, maar ook aan fora, 

chatboxen, online games en weblogs. Waar 

bij oudere media zoals kranten, tijdschriften, 

radio en televisie vooral sprake is van 

eenrichtingsverkeer, hebben sociale media een 

duidelijk interactief karakter. Om goed zicht te 

krijgen op het effect van sociale media op de 

communicatie is het allereerst van belang om 

na te gaan hoe we de verhouding tussen media 

en samenleving moeten denken. Vervolgens wil 

ik analyseren wat sociale media betekenen voor 

de wijze waarop kerken kennis overdragen en 

samen gemeenschappen vormen.

Media en samenleving
Over hoe media en samenleving op elkaar 

inwerken bestaan verschillende opvattingen 

(Hoover 2002; Hoover 2006, 66-70). Een eerste 

benadering is dat media een instrumenteel 

karakter hebben. Media worden in de 

eerste plaats opgevat als middelen om mee 
l

< �‘Engel met mobiel’, Ton Mooy, Sint-Janskathedraal 

’s-Hertogenbosch 



9artikel h a n d e l i n g e n  2 0 1 2   I   3

te communiceren. Vanuit een dergelijke 

instrumentalistische benadering gezien 

vormen sociale media niet meer dan een nieuw 

kanaal om boodschappen te verspreiden en 

informatie in te winnen. Sociale media breiden 

onze actieradius uit, maar veranderen als 

zodanig niet de manier waarop we met elkaar 

communiceren. Ze vormen slechts een nieuw 

middel om het Evangelie te verkondigen of 

onderling contact met elkaar te onderhouden. 

Door het organiseren van twitterkerkdiensten 

of het starten van een facebookaccount voor je 

kerkelijke gemeenschap kun je de onderlinge 

ontmoeting stimuleren en op meer effectieve 

wijze communiceren. 

Een andere opvatting die je veel tegen 

komt is dat media een manier van denken en 

handelen voorschrijven waar wij mensen ons 

aan moeten conformeren. Dit wordt ook wel de 

essentialistische benadering genoemd. In deze 

benadering gaat men ervan uit dat het medium 

bepaalt hoe de boodschap wordt vormgegeven: 

‘the medium is the message’ (Marshall 

McLuhan). In de media zit een bepaalde logica 

verborgen die onherroepelijk effect heeft op 

de manier waarop we met elkaar omgaan. 

Een preek van dertig minuten heeft een heel 

andere invloed op de geloofsontwikkeling van 

mensen, dan vormen van kennisoverdracht via 

internet. Vanuit een dergelijke optiek worden 

sociale media dikwijls gezien als een bedreiging 

voor het onderlinge contact tussen mensen. 

Door het gebruik van sociale media, zo wordt 

vaak gezegd, worden relaties vluchtiger en 

oppervlakkiger en voelen mensen zich meer 

dan ooit alleen staan. In de wereld van de 

sociale media zijn we, zoals Turkle (2011) dat 

uitdrukt, ‘alone together’. 

Voortdurende interactie
Zelf heb ik, in navolging van bijvoorbeeld 

Castells (2000, 61), meer de neiging om nadruk 

te leggen op de voortdurende interactie tussen 

media en samenleving. We zouden dit de 

interactionistische benadering kunnen noemen. 

Inderdaad is het zo dat media een effect hebben 

op hoe we kennis tot ons nemen en met elkaar 

samenleven (het gelijk van de essentialistische 

benadering), maar omgekeerd maken mensen 

ook keuzes om sommige media wel en andere 

media niet te gebruiken (het gelijk van de 

instrumentalistische benadering). Dat zie je ook 

bij sociale media gebeuren. Facebook en Twitter 

slaan aan, maar Google+ niet, terwijl ook Hyves 

op z’n retour is. 

Enerzijds voldoen sociale media aan een 

behoefte die allang in de samenleving aanwezig 

was. Lang voordat sociale media bestonden 

spraken en dachten we al in termen van 

‘netwerken’. De samenleving is de laatste 

tientallen jaren complexer en onoverzichtelijker 

geworden en dat betekent dat we steeds meer 

gedwongen worden om onze eigen sociale 

context te scheppen en actief contact met 

anderen te onderhouden. Anderzijds stimuleren 

sociale media echter ook een netwerkachtige 

manier van omgaan met elkaar en versterken ze 

daarmee bepaalde maatschappelijke patronen. 

Door het gebruik van sociale media worden we 

steeds vaardiger om contact te leggen en zelf 

informatie te vergaren. We ontwikkelen een 

nieuwe manier van omgaan met elkaar. 

Wat betekent een dergelijke interactionistische 

benadering nu voor het gebruik van sociale 

media door kerken? Ten eerste dat sociale 

media intrinsiek onderdeel uitmaken van de 

samenleving en dat kerken deze media daarom 

niet zomaar kunnen negeren. Ook als kerken 

geen gebruik maken van sociale media, dan nog 

zullen ze de effecten daarvan ondergaan, omdat 

mede door deze media samenlevingspatronen 

veranderen. Ten tweede dat kerken niet al te 

naïef met sociale media moeten omgaan. Sociale 

media veranderen wel degelijk ook de manier 

waarop mensen in het leven staan en onderling 

contact met elkaar onderhouden. En ten derde 

dat kerken door het gebruik van sociale media 

zich beter kunnen instellen op veranderingen 

in de samenleving. Op sociale media worden 

nieuwe patronen van communicatie zichtbaar 

die in toenemende mate onze samenleving 

bepalen. Wil je weten hoe je kerk moet zijn in 

een netwerksamenleving, dan kan het geen 

kwaad om met sociale media te experimenteren.  

Kennisoverdracht
Sociale media kunnen, zo heb ik hierboven 

betoogd, een experimenteerruimte vormen 

om te begrijpen wat het is om kerk te zijn 

in een samenleving die steeds meer een 

netwerkachtig karakter krijgt. Allereerst wil 

ik nagaan wat sociale media en de logica van 

de netwerksamenleving betekenen voor de 

kennisoverdracht binnen kerken. Wat gebeurt 

er als mensen niet langer informatie tot zich 

nemen via prediking of bijbelstudiemateriaal 

dat binnen de eigen kerken ontwikkeld is, maar 

zelf actief op zoek gaan naar informatie en 

elkaar aansporen bepaalde stukken te lezen of 

clips te zien? 

Welke invloed sociale media op kennis

overdracht hebben, kan misschien het best 

duidelijk worden gemaakt aan de hand van een 

voorbeeld uit de wereld van de journalistiek.

Er wordt wel eens gezegd dat Facebook en 

Twitter belangrijke factoren waren in het 

ontstaan van de Arabische lente. De betogers 

op het Tahrirplein, en eerder al de betogers 

in Iran, Tunesië en Libië zouden zich via deze 

sociale media gemobiliseerd hebben. Sommigen 

gaan zelfs zover dat ze stellen dat Facebook en 

Twitter nieuwe instrumenten zijn in de strijd 

om de vrijheid van meningsuiting. Morozov 

(2011) en Shirky (2011) hebben daar terecht 

vraagtekens bij geplaatst. Als sociale media 

een belangrijke rol hebben gespeeld bij de 

Arabische lente, dan is het vooral op het punt 

van de verslaggeving. 

Typerend voor de verslaggeving over de 

Arabische lente was dat het niet de journalisten 

waren die als eerste het nieuws naar buiten 

brachten, maar bloggers, twitteraars en mensen 

met een facebookaccount. Dat ging zelf zover 

dat de berichtgeving op televisie voor een 

aanzienlijk deel gevuld was door berichten 

en filmpjes die via sociale media werden 

gedistribueerd. De journalist is niet langer 

degene die als eerste ter plekke is, of die het 

monopolie heeft op het nieuws. Dat betekent 

Lang voor de sociale media 
spraken en dachten we al 
in termen van ‘netwerken’

Nieuwe patronen van communicatie 
bepalen in toenemende mate 

onze samenleving 

l

8



1 1 h a n d e l i n g e n  2 0 1 2   I   3artikel

echter niet dat de rol van journalisten nu is 

uitgespeeld. Meer dan ooit wordt belangrijk 

dat journalisten het nieuws duiden en de juiste 

gegevens boven tafel weten te krijgen. Ze zijn 

misschien niet meer degenen die als eerste 

ter plekke zijn, maar hebben nog steeds een 

belangrijke gidsfunctie. Ze kunnen ons helpen 

om in de diversiteit aan berichten een zekere 

structuur aan te brengen en zo te ontdekken 

welke berichten wel en welke berichten niet te 

vertrouwen zijn. 

Concurrentie
Een dergelijke ontwikkeling waarin burgers 

zelf actief kennis vergaren, gaat ook aan de 

kerken niet voorbij. Waar vroeger kerken 

een monopolie hadden op wat er op 

levensbeschouwelijk en theologisch vlak gezegd 

mocht worden, kunnen gelovigen nu overal 

hun informatie vandaan halen. Kerkleden 

delen teksten, filmpjes en opinies met elkaar en 

houden elkaar zo op de hoogte van belangrijke 

gebeurtenissen en trends. Binnen mijn eigen 

gemeente hebben we bijvoorbeeld een besloten 

groep op Facebook waarin mensen niet 

alleen nieuwtjes uitwisselen, maar ook elkaar 

uitnodigen voor events zoals bijvoorbeeld de 

EO-Jongerendag en interessante links met 

elkaar delen. 

Vroeger had je als jongere niet veel meer 

dan de krant en de boekenkast van je ouders. 

Tegenwoordig word je via internet meer dan 

ooit met andere visies en levensovertuigingen 

geconfronteerd. Dat begint al op jonge leeftijd 

wanneer kinderen via televisie en internet 

leren dat er vele miljoenen jaren geleden 

dinosaurussen bestonden of dat er landgenoten 

zijn die het Suikerfeest vieren. Dertig jaar 

geleden gingen jongeren vaak pas tijdens 

hun pubertijd nadenken over thema’s als 

schepping en evolutie of de verhouding tussen 

christendom en islam. Tegenwoordig gebeurt 

dat al voordat ze tien jaar oud zijn. 

Ook nieuw is dat de traditionele kerkdienst 

tegenwoordig moet concurreren met 

youtubefilmpjes, televisieprogramma’s, 

films, muziekclips, worshipmuziek en 

andere producten die via internet of sociale 

media worden aangeboden, veelal van hoge 

kwaliteit (Einstein 2008, 7-9). Het is voor 

een gemeentepredikant niet eenvoudig 

om te voldoen aan de hoge verwachtingen 

van gemeenteleden die inmiddels gewend 

zijn geraakt aan beelden van predikers die 

wereldwijde bekendheid genieten en exact 

weten hoe ze hun publiek moeten bespelen. 

En ook aan kerkdiensten in het algemeen 

worden hogere eisen gesteld dan vroeger, zoals 

bijvoorbeeld de kwaliteit van de muziek of de 

mate van afwisseling in de liturgie.

Ondersteuning
Dat betekent echter niet dat de rol van de lokale 

kerk of de rol van theologen, predikanten of 

priesters is uitgespeeld. Net als journalisten 

hebben ze niet langer een monopoliepositie, 

maar kunnen ze wel een belangrijke gidsfunctie 

vervullen. En juist bij het vervullen van 

die gidsfunctie kunnen sociale media een 

belangrijke ondersteuning bieden. Vaak wordt 
l

De randen van kerkelijke 
gemeenschappen worden poreuzer

dankzij sociale media



1 3artikel1 2 h a n d e l i n g e n  2 0 1 2   I   3

wel beweerd dat de communicatie via sociale 

media per definitie oppervlakkig is, omdat 

mensen slechts korte berichten met elkaar 

delen. Maar het is de vraag of dat terecht is. 

Waar het bij sociale media vooral om gaat, 

is het verhaal dat je over jezelf vertelt in de 

opeenvolging van berichten. In dat verhaal kun 

je iets van jezelf als persoon laten zien. Je kunt 

mensen op belangrijke gebeurtenissen wijzen, 

een tekst, een audiofragment of een filmpje 

met hen delen en hen een inkijkje geven in 

je persoonlijke leven. Zo kun je ook richting 

wijzen aan mensen, een voorbeeldfunctie 

vervullen en mensen helpen om in de grote 

hoeveelheid informatie die dagelijks op hen 

afkomt een weg te vinden.

Het is overigens wel belangrijk om je ervan 

bewust te zijn dat sociale media in de eerste 

plaats een relationeel karakter hebben. Alleen 

mensen die al publiek bekend zijn of over een 

groot sociaal netwerk beschikken, kunnen het 

zich veroorloven om uitsluitend als zender 

op te treden. Ze kunnen erop vertrouwen dat 

ze voldoende volgers en vrienden krijgen die 

hun berichten weer aan anderen doorsturen. 

Maar een account van een kerk op Facebook 

of Twitter, zonder actieve gemeenschap 

daaromheen, levert weinig op. De kracht van 

sociale media als Twitter en Facebook is juist 

dat mensen verbindingen met elkaar kunnen 

leggen en zo samen een netwerk kunnen 

opbouwen. Anderen kunnen reageren op wat 

jij zegt en je zo helpen om nieuwe informatie te 

ontsluiten. Bovendien kun je door het volgen 

van anderen, leren wat mensen binnen of 

buiten je kerkelijke gemeenschap bezig houdt. 

Wat vinden zij belangrijk? Waar kijken en 

luisteren zij naar? Daar kun je dan vervolgens 

weer met je eigen verhaal op aansluiten. 

Gemeenschapsvorming
Sociale media hebben niet alleen invloed op de 

manier waarop kennisoverdracht binnen kerken 

plaatsvindt, maar ook op de wijze waarop 

mensen samen gemeenschappen vormen. 

Kerkleden kijken meer buiten hun eigen 

gemeenschappen en omgekeerd kunnen niet-

gelovigen via Twitter en Facebook op een meer 

laagdrempelige manier iets ontdekken van wat 

kerkleden bezig houdt. Ze hoeven niet per se de 

drempel van een kerkgebouw meer over om te 

ontdekken wat er in kerkelijke gemeenschappen 

in hun buurt gebeurt. De randen van kerkelijke 

gemeenschappen worden poreuzer. Dat is het 

tweede aspect van sociale media waaraan ik in 

dit artikel aandacht wil besteden. 

Twitter en Facebook staan in een 

ontwikkeling waarin steeds meer convergentie 

tussen media optreedt (Jenkins 2006, 2-3). 

Waar dagbladen, tijdschriften, televisie, 

informatietechnologie en game-, muziek- en 

filmindustrie tot voorheen tamelijk gescheiden 

terreinen waren, vloeit hun werkterrein nu 

steeds meer in elkaar over. Ook in kerkelijke 

kring zie je een dergelijke ontwikkeling 

optreden. Kranten en uitgevers onderzoeken 

hoe ze multimediaal kunnen werken. In 

catechese en bij bijbelstudie wordt niet alleen 

gebruik gemaakt van teksten, maar ook 

van beeld en geluid. Ook de Zendtijd voor 

Kerken maakt tegenwoordig videoclips en 

studiemateriaal. Organisaties en instanties 

die elkaar vroeger nauwelijks in de weg zaten, 

moeten nu binnen een en dezelfde arena met 

elkaar concurreren. 

Er treedt echter niet alleen een convergentie 

op tussen kerkelijke, parakerkelijke en 

andersoortige organisaties, ook het 

institutionele onderscheid tussen verschillende 

denominaties boet aan betekenis in. Gelovigen 

halen overal hun contacten vandaan en daarbij 

laten ze zich doorgaans weinig aan kerkgrenzen 

gelegen liggen. Kerkelijke gemeenschappen 

worden minder dan voorheen beschouwd als 

institutionele verbanden waaraan je je voor het 

leven bindt. Ze krijgen steeds meer de betekenis 

van netwerken waaraan gelovigen zich voor 

een tijdlang committeren om steun bij elkaar te 

zoeken en onderling contact te onderhouden. 

Sociale media versterken deze tendens, 

omdat ze door hun netwerkachtige karakter 

uitnodigen om ook buiten de eigen kerkmuren 

te kijken en contact te leggen met mensen die 

je anders nooit ontmoet zou hebben. Je volgt 

mensen die je interessant vindt en waarmee je 

een bepaalde interesse deelt en niet per definitie 

mensen die tot dezelfde gemeenschap als de 

jouwe behoren. 

Tot slot, en dat is misschien wel de meest 

belangrijke ontwikkeling, treedt er een 

convergentie op van de publieke en de private 

sfeer. Op sociale media lopen publiek en privé 

vaak door elkaar heen. Je vertelt niet alleen 

wat je doet op je werk, maar ook over wat 

jou persoonlijk, bijvoorbeeld als gelovige, 

bezighoudt. Er zijn op Facebook of op Google+ 

weliswaar mogelijkheden om verschillende 

groepen of kringen te onderscheiden, maar 

het wezen van sociale media is en blijft dat de 

levensverhalen van mensen centraal staan en 

niet wat mensen vanuit een bepalende rol al 

dan niet namens een officiële instantie zeggen. 

Voor organisaties en instellingen, en daarmee 

ook voor kerken, betekent deze ontwikkeling 

dat het moeilijker wordt om te controleren 

welke informatie wel of niet naar buiten komt. 

Ook zijn deze organisaties en instellingen meer 

dan ooit afhankelijk van wat anderen over hen 

zeggen (Aula & Mantere 2008, 65-67). Het 

maakt nogal verschil of bezoekers via sociale 

media enthousiast over kerkdiensten en andere 

activiteiten van de gemeente spreken, of dat 

ze vooral aan het mopperen zijn. Je kunt niet 

langer alles wat over jouw organisatie gezegd 

wordt controleren. Het enige wat je kunt doen is 

deelnemen aan het gesprek en reageren op wat 

er gezegd wordt (Edwards & Hodges 2011, 3-6). 

Dezelfde taal
Het vervagen van grenzen en het wegvallen 

van kerkmuren kan als bedreigend worden 

ervaren. Hoe trouw zijn mensen nog? Hoppen 

ze niet te gemakkelijk van de ene naar de andere 

kerkelijke gemeente? Hoe houd je in de hand 

wat er allemaal over je kerkelijke gemeente 

of je kerkverband gezegd wordt? Moet er niet 

eerst een beleidsrapport worden geschreven en 

moeten gemeenteleden niet eerst stevig worden 

geïnstrueerd voordat je als kerk op sociale 

media actief wordt? 

Sociale media hebben 
in de eerste plaats 

een relationeel karakter 

Buiten en binnen moet je
dezelfde taal en dezelfde 
manier van doen hebben

l



1 5artikel1 4 h a n d e l i n g e n  2 0 1 2   I   3

Hoe begrijpelijk dergelijke reacties misschien 

ook zijn, ze helpen uiteindelijk weinig verder 

en ontnemen ook het zicht op de nieuwe 

kansen die sociale media bieden. Waar het 

vroeger voor mensen vaak een hoge drempel 

was om een kerk binnen te stappen of een 

kerkdienst mee te maken, kunnen kerken nu 

gemakkelijker mensen een kijkje in de keuken 

geven. Via internet kunnen teksten, filmpjes 

en geluidsfragmenten beschikbaar worden 

gesteld en met behulp van sociale media kan 

daarnaar worden verwezen. Ook kunnen leden 

via Facebook en Twitter onderling een hechter 

contact onderhouden. Het komt er echter meer 

dan ooit op aan dat het verschil tussen wat er 

buiten en binnen gebeurt niet al te groot is. De 

tijd dat je binnen in onbegrijpelijke woorden 

een preek kon houden, of elkaar de tent uit 

kon vechten, terwijl evangelisatiecommissies 

hun best deden om mensen van buiten op een 

zo wervend mogelijke manier te bereiken, is 

definitief voorbij. Binnen en buiten zijn geen 

gescheiden circuits meer, maar vloeien in 

elkaar over. Wil je als kerkelijke gemeenschap 

geloofwaardig zijn, dan zul je buiten en binnen 

dezelfde taal moeten spreken en dezelfde 

manier van doen moeten hebben. 

Onderlinge liefde
Het bovenstaande betekent overigens niet dat 

kerken zich nu zo snel mogelijk allemaal op het 

gebruik van sociale media moeten toeleggen. 

Of, erger nog, dat gelovigen zich in de eerste 

plaats moeten gaan toeleggen op het creëren 

van nieuwe virtuele ontmoetingsplekken om 

zo nieuwe doelgroepen te bereiken. De kracht 

van sociale media is zo groot als de kracht van 

de kerken en christelijke gemeenschappen 

zelf. Als veel van de eigen leden of veel van de 

mensen in de directe omgeving al van sociale 

media gebruik maken, is het handig om ook 

zelf als kerk actief te worden. Maar als dat niet 

het geval is, is het de vraag of je je als kerkelijke 

gemeenschap niet beter op andere zaken kunt 

richten. De kracht van kerken en christelijke 

gemeenschappen ligt, als het goed is, allereerst 

in de onderlinge zorg en liefde voor elkaar 

en voor mensen in de directe omgeving. Het 

gaat er in de eerste plaats om dat je er als 

christenen bent als er lijden is en verdriet. En 

de beste manier om dat te doen is nog steeds 

door ergens fysiek aanwezig te zijn. Sociale 

media kunnen de onderlinge band versterken, 

ze kunnen helpen om nieuwe mensen te 

ontmoeten, maar ze mogen nooit een doel op 

zich worden.

Conclusie
In dit artikel heb ik willen laten zien dat 

sociale media niet een wereld op zichzelf 

vormen, maar dat ze onderdeel zijn van een 

verandering in onze samenleving naar een 

meer netwerkachtige manier van omgaan met 

elkaar. Sociale media kunnen fungeren als een 

experimenteerruimte, waarin kerken kunnen 

ontdekken hoe levenspatronen van mensen 

veranderen. Hoe snel en vluchtig sociale 

media ook lijken, uiteindelijk komt het ook 

in de wereld van de sociale media aan op de 

persoonlijke levensverhalen van mensen en hoe 

mensen met elkaar een gemeenschap vormen. 

Voor kerken biedt dat een geweldige kans om 

ook via deze media de liefde van Christus 

gestalte te geven.

Literatuur
Aula, P. & Mantere, S. (2008). Strategic Reputation 

Management. Towards a Company of Good. London & 
New York: Routledge. 

Castells, M. (2000). The Rise of the Network Society. Malden: 
Blackwell Publishing (Second edition).

Edwards, L. & Hodges, C.E.M. (2011). Public Relations, 
Society & Culture. Theoretical and Empirical Explorations. 
London & New York: Routledge.

Einstein, M. (2008). Brands of Faith. Marketing Religion in a 
Commercial Age. London & New York: Routledge.

Hoover, S.M. (2002). ‘The Culturalist Turn in Scholarship 
on Media and Religion.’ Journal of Media and Religion, 1 
(1), 25-36.

Hoover, S.M. (2006). Religion in the Media Age. London & 
New York: Routledge.

Jenkins, H. (2006). Convergence Culture. Where Old and 
New Media Collide. New York & London: New York 
University Press.

Morozov, E. (2011). The Net Delusion. How Not to Liberate 
the World. New York: Penguin.

Shirky, C. (2011). ‘The Political Power of Social Media. 
Technology, the Public Sphere and Political Change’. 
Foreign Affairs, January/ February 2011. 

Turkle, S. (2011). Alone Together. Why We Expect More from 
Technology and Less from Each Other. New York: Basic 
Books.

Jan (dr.ir. J.) van der Stoep is lector Religie in Media en 
Publieke Ruimte aan de Christelijke Hogeschool Ede. 
Tevens doceert hij aan de Faculteit der Wijsbegeerte van de 
Vrije Universiteit Amsterdam.  
jvdstoep@che.nl

l


