EVALUATIE | CiIsSkKA STARK

Regie verloren, ritueel

gewonnen?

Een gevarieerd palet aan ritualiteit, liturgie en reflecties daarop

is in dit themanummer van Handelingen voorbijgetrokken.

In deze slotbeschouwing overzien we het geheel vanuit
liturgiewetenschappelijk perspectief en maken we de balans op als het
gaat om de centrale vraag: ‘Hoe spelen kerken in op de veranderingen
in participatie aan liturgische vormen en hoe raakt dit aan een bredere
opbloei van religieus ritueel handelen in de publieke ruimte?’

n het inleidende artikel gaven we aan
hoezeer er op het terrein van de christelijke
liturgie en het religieuze ritueel in de
publieke ruimte een dynamische praktijk is
ontstaan. De ‘Hemelscherven’ van Joep de
Hart zijn hier de weerspiegeling van. Binnen
de meer traditioneel gefixeerde vormen
van liturgie op de zondagmorgen ontstaat
veelkleurigheid en variatie, terwijl buiten
de traditionele zondagmorgen evenzovele
vormen van samenkomst en ritueel opbloeien,
soms geinitieerd door en in nauwe relatie
met kerkelijke organisaties, soms ook totaal
onafthankelijk ervan.

In dit themanummer brengen we enkele van
zulke activiteiten, zoals de Preek van de Leek,
de uitvoering van The Passion, de Kerkennacht
en het verschijnsel van ‘bermmonumenten’,
nader in beeld. Dit past bij de trend in de

76

liturgiewetenschappen om de verschijnselen
eerder descriptief en narratief dan definiérend
en normatief te onderzoeken (Post 2001a, 57).
In deze bijdrage leggen we de verschijnselen
vergelijkenderwijs onder de loep, waarbij

we ze met name bezien vanuit hun ‘Tituele
kwaliteiten’.

Rituele karakteristieken

De rituele kwaliteiten ontlenen we aan de
basiskwaliteiten die Robert Grimes in 1990
definieerde ten aanzien van ritualiteit (Grimes
1990, 14). Deze ‘kwaliteiten’ staan niet voor
absolute en onderscheidende eigenschappen
die het ritueel definiéren, maar het zijn min of
meer formele karakteristieken, kenmerken die
met elkaar een bepaalde rituele geladenheid
kwalificeren. De kwaliteiten die Grimes
aanvankelijk noemt zijn:

1. de uitvoering van het handelen zelf;

2. de collectieve dimensie ervan;

3. de traditievorming die dat oplevert;

4. de emotionele kwaliteit;

5. de symbolische of verwijzende kwaliteit;
6. de religieuze kwaliteit;

7. de functionele kwaliteit.

Hoewel Grimes later ook andere kenmerken
heeft beschreven om de complexe fenomenen
van ritualiteit te kunnen onderzoeken (zie bij-
voorbeeld Post 2001b), houden we ons voor
deze beschouwing bij bovenstaande lijst en
lopen de kwaliteiten één voor één langs.

Handelingskwaliteit

Het valt op dat het rituele handelen bij acti-
viteiten die vanuit de kerken georganiseerd
worden, zoals Preek van de Leek, Kerkennacht
en The Passion, steeds uitdrukkelijk op de doel-
groep van niet-traditionele kerkgangers gericht
is. In die zin hebben de activiteiten een missio-
nair karakter, zonder dat ze direct op bekering
gericht zijn.

De intentie is er bij alle drie de vormen op
gericht om de rijkdom van de christelijke tra-
ditie (bijbel, muziek, gebouw) voor een breder
publiek toegankelijk en ervaarbaar te maken
tijdens op zichzelf staande evenementen. Om
een brug te slaan naar het beoogde publiek
wordt gebruik gemaakt van uitvoerenden, aan
wie gevraagd wordt om zich vanuit de seculiere
wereld te verhouden met de christelijke traditie.
Waar de participanten bij deze activiteiten
bestaan uit een mix van niet-traditionele én
traditionele kerkgangers, is de boodschap van

HANDELINGEN 2012 | 4

deze ritualiteit dat het heilige niet alleen door
clerici of ingewijden bediend mag worden.
Een kritische vraag hierbij is uiteraard wat de
verhouding is tussen de invloed van de bood-
schap zéIf die aan de orde is en de persoon die
deze boodschap brengt, meestal een Bekende
Nederlander.

Bij het verschijnsel van de gedenktekens in de
openbare ruimte gaat het om een niet-hiérar-
chisch en spontaan vormgegeven ritueel.

Gemeenschapskwaliteit

Het moge duidelijk zijn dat het bij de beschre-
ven vormen van ritueel die door kerken ge-
initieerd zijn, steeds gaat om een momentane
gemeenschap. In hoeverre de collectiviteit een
gevoel van verbinding en gemeenschap teweeg-
brengt, is niet duidelijk bij zoiets als The Pas-
sion. Uit het onderzoek naar de Kerkennacht
blijkt dat een gevoel van gemeenschap van
groter belang blijkt voor traditionele kerkgan-
gers dan voor niet-kerkgangers. Bij een herden-
kingsplaats in de publieke ruimte is geen sprake
van expliciete gemeenschapsvorming.

Traditievorming

De ritualiteit rondom herdenkingsmonumen-
ten in de openbare ruimte staat in een brede
historische traditie, die echter in delen van
Nederland lange tijd nauwelijks gepraktiseerd
is. Het heiligen van bepaalde locaties en het
toewijden van plaatsen aan gedachtenis, is in-
middels weer een breed gepraktiseerde traditie
die de overheid tracht te reguleren. The Passion
staat in een lange traditie van zowel muzikale
als theatrale uitvoeringen van passiespelen.

77



Bij de kerkelijke initiatieven valt op hoezeer
in de Preek van de Leek met name een protes-
tantse liturgische traditie als model voor de
samenkomst geldt. Maar ook hier geldt dat deze
dynamisch wordt ingevuld: waar christelijke
kerkliederen niet voldoen, ontstaat al snel de
traditie om uit de Engelstalige liederenschat of
de popcultuur te kiezen, vanwege de bredere
culturele bekendheid die dit geniet.

Hoewel de genoemde vormen alle op zichzelf
staan, gaat het om activiteit en ritualiteit die
bij succes geprolongeerd wordt, niet zoals een
theatervoorstelling met een maand extra, maar
conform een rituele tijdsindeling: op vastge-
stelde tijden en soms ook op een vaste plaats.

Emotionele kwaliteit

Dat mensen in hart en ziel geraakt worden,
klinkt telkens door bij deze activiteiten. De ont-
moeting tussen Judas en Jezus raakt de bezoe-
kers van The Passion in het hart. De sfeer van
de Kerkennacht blijkt belangrijk voor de bele-
ving van de bezoekers. Speelgoedknuffels bij het
monumentje voor een overleden kind spreken
de emotionele registers aan. Organisatoren van
het kerkelijk ritueel zijn zich ervan bewust en
ensceneren het met opzet: ‘Geef mij nu je angst.

Symbolische kwaliteit

Wie Jezus hoog op de Erasmusbrug in wit
gewaad boven de stad ziet staan, kan er niet
omheen: tussen hemel en aarde wordt de artiest
die hem speelt, gepresenteerd als een goddelijke
figuur. Bij de Preek van de Leek symboliseert
heel de organisatie én de orde van dienst de
rituele procesgang van een traditionele kerk-
dienst, zij het in een spannende verhouding

78

tussen traditionele vormen, waarbij — om geen
vervreemding te wekken — bewust aansluiting
gezocht wordt bij de taal- en belevingswereld
van de bezoekers. En voor het allerheiligste: het
sacrament van de eucharistie, zoekt men een
minder beladen en eigentijdse variant: wijn en
stokbrood na afloop, niet door de priester ge-
consacreerd, maar door de gesprekken van de
bezoekers.

Religieuze kwaliteit

Het meest opvallende fenomeen bij de beschre-
ven vormen van ritualiteit is dat de duiding

van het rituele handelen en de interpretatie, de
zingevings- of geloofsdimensie, door de partici-
panten z¢EIf gebeurt en dat dat overeenkomt met
de intentie van de organisatoren. Niet de kerk
of geloofsgemeenschap definieert het belang of
de betekenis van het ritueel, maar de bezoeker
doet dat zelf. Bjj ritualiteit in de publieke ruim-
te die een breed publiek trekt, heeft niets meer
vaste of voorgegeven betekenis. Zelfs een kruis
is niet per definitie een christelijk symbool. Juist
dit gegeven maakt het spannend voor de kerken
en voorgangers om de afweging te maken waar
het ritueel van een educatieve dimensie voor-
zien wordt en waar niet.

Functionele kwaliteit

Over de functies van het religieuze ritueel is
veel geschreven. In de beschreven vormen van
handelen is vooral de expressieve dimensie van
het ritueel duidelijk te herkennen. Die laat de
participanten wellicht ook het meeste vrij en is
daarom sterk verbonden met het aanbod van
het rijke kerkelijke ritueel in een geseculari-
seerde publieke ruimte.

Niettemin is juist in de liturgiewetenschap
steeds de ‘uselessness, de niet-instrumentele
functie van liturgie benadrukt: de volkomen
gratuiteit die het hart van de liturgie als heilig
spel bewaakt en bewaart. Opvallend is dat, juist
recent, liturgiewetenschappers deze benadering
nuanceren (Barnard en Wepener 2012). Zij zien
ook het belang van de formatieve dimensie van
liturgie, bijvoorbeeld in specifiek missionaire
of diaconale zin, zonder dat deze de eigen aard
van de ‘doelloosheid’ van liturgie in esthetisch of
theologisch perspectief aantast.

Uit handen geven

Wanneer we ten slotte de projecten en spontane
vormen van ritueel in de publieke ruimte over-
zien, dan is duidelijk dat de traditionele kerken
de regie over het ritueel in de publieke ruimte
verloren hebben, maar nog steeds in staat blij-
ken vormen van ritueel te vinden die daar een
plaats in kunnen hebben of hun eigen vormen
voor een groter publiek dan traditionele kerk-
gangers toegankelijk te maken. In het kerkelijke
aanbod zijn de rituele karakteristieken steeds in
ruime mate aanwezig. Niet zozeer de cognitieve,
als wel de emotionele en expressieve dimensies
worden opgezocht.

Op de vraag naar een theologische duiding
door de kerkelijke professionals én de beoogde
bezoekers is echter nog weinig gereflecteerd.
Niemand weet precies hoe geloofsvormend
het rituele aanbod uiteindelijk is en of de brug
tussen traditie en toekomst werkelijk geslagen
wordt. De rituele kwaliteiten wijzen er voor-
zichtig op.

Voor kerkelijke voorgangers van ritueel
aanbod in de publieke ruimte betekent het

HANDELINGEN 2012 | 4

dat zij de nodige expertise inschakelen en zelf
opbouwen ten behoeve van de communicatie
in het publieke domein. Ten tweede dat zij zelf
de vertaalslag tussen theologie en ritueel zullen
verhelderen. Het vraagt ook dat zij de poorten
naar betekenisgeving zullen zoeken in de ver-
bindingen tussen traditionele vormen met bij-
behorende vervreemding die dat soms oproept,
als in aansluiting bij taal- en belevingsniveau
van de beoogde bezoekers.

Dit hoeft geen probleem te zijn waar theolo-
gen opgeleid worden met hermeneutiek in hun
competentieprofiel. Voor de toekomst van het
pastorale beroep zou hier echter meer nodig
zijn, juist omdat de uitvoering van het ritueel
in de publieke ruimte meer en meer door leken

wordt vormgegeven. <

Literatuur

Barnard, M. en Wepener, C. (2012). Reclaiming space
for learning in liturgical contexts: Cracks in the
maxim of the uselessness of liturgical ritual. In:
HTS Teologiese Studies/Theological Studies 68 (2),
Art. #1184.

Grimes, R.L. (1990). Ritual Criticism. Case Studies in
its Practice. Essays on its Theory. Columbia: Univer-
sity of South Carolina Press.

Post, P. (2001b). Ritualiteit als symboolhandelen. In:
M. Barnard en P. Post (red.) (2001). Ritueel Bestek.
Antropologische kernwoorden van de liturgie. Zoe-
termeer: Meinema, 33-41.

Post, P. (2001a). Feast as a key concept in a liturgical
studies research design. In: P. Post, G. Rouwhorst,
L. van Tongeren en A. Scheer. Christian Feast and
Festival. Leuven: Peeters, 47-77.

Ciska (dr. F.) Stark is universitair docent Homiletiek
en liturgiek aan de Protestantse Theologische
Universiteit. fstark@pthu.nl

79



