
artikel6 6 h a n d e l i n g e n  2 0 1 2   I   4 6 7

a r t i k e l   |   I r e n e  S t e n g s

Bovenstaande introductie laat zien dat 

gedenkplekken niet alleen de neerslag 

vormen van gebeurtenissen die hebben 

plaatsgevonden, maar dat zij zelf ook actief 

invloed uitoefenen op wat er gebeurt. Dit 

bescheiden monument zorgde ervoor dat de 

twee mannen en ikzelf onze oorspronkelijke 

bezigheden onderbraken, bij het monument 

stilhielden en een gesprek begonnen. In 

andere woorden, het monument had de aard 

van de plek – een klein deel van de openbare 

ruimte – zodanig veranderd dat voorbijgangers 

werden uitgenodigd hun handelingen aan te 

passen. Dergelijke monumenten zijn daarom 

niet zozeer ‘stille getuigen’ van ‘de dood’, maar 

objecten in interactie met hun omgeving.

Publieke zichtbaarheid
In deze bijdrage zal ik ingaan op de vraag hoe 

we deze wisselwerking tussen monumenten 

en hun omgeving kunnen begrijpen. Hierbij 

hanteer ik een performatief perspectief, 

dat wil zeggen, een perspectief waarin 

culturele praktijken worden opgevat als 

relationeel, expressief en procesmatig, en 

niet als representaties van onveranderlijke 

voorstellingswerelden. Afgeleid van performance 

verwijst het begrip performativiteit niet 

zozeer naar theatrale vormen van cultuur 

(‘opvoeringen’ in de traditionele, westerse 

zin van het woord), maar naar de expressieve 

dimensie die onderdeel is van menselijk 

handelen in het algemeen (spreken, 
l

Bermmonumenten
Nieuw rouwritueel in de openbare ruimte

‘Op een avond in het vroege voorjaar van 2002 voeg ik me bij twee 
mannen die staan te praten bij een bos bloemen aan een paaltje in het 
trottoir. Naast de bos bloemen hangt een foto van een jongetje met zijn 
naam. De mannen bespreken het dodelijke ongeluk dat hier, op de kop 
van de Dappermarkt in Amsterdam-Oost, kort daarvoor plaatsvond. 
Op 28 februari 2002 werd de vierjarige Miguel, in het schemerdonker 
spelend op zijn fietsje, door een achteruitrijdende vuilnisauto 
doodgereden. De mannen drukken hun ongenoegen uit over ‘het feit’ 
dat de chauffeur nu hoogst waarschijnlijk in een ander deel van de 
stad gewoon verder zijn beroep zou kunnen uitoefenen.’



artikel6 8 h a n d e l i n g e n  2 0 1 2   I   4 6 9

gezichtsuitdrukkingen, kledingstijl, rituelen), en 

die mensen in staat stelt een relatie aan te gaan 

met de werkelijkheid. 

Centraal uitgangspunt binnen dit perspectief 

is dat deze handelingen iets in de wereld 

‘bewerkstelligen’: zij veranderen, bedoeld 

of onbedoeld, de sociale werkelijkheid waar 

mensen deel van uit maken, en geven hier 

tegelijkertijd ook vorm aan. Een performance-

perspectief werpt daarmee licht op de 

communicatieve, interactieve en creatieve 

dimensies van het menselijk handelen. 

Hierdoor wordt enerzijds inzichtelijk 

gemaakt waarom cultuur, ondanks dat deze 

voortbouwt op 

‘traditie’, tegelijkertijd 

dynamisch is. 

Anderzijds wordt 

hiermee duidelijk dat ook de invloed van de 

materiële omgeving op de manier waarop 

mensen de wereld om hen heen ervaren 

onderdeel moet zijn van het analytisch kader. 

Deze benadering impliceert een fundamentele 

aandacht voor de zintuigelijke en emotionele 

ervaringen die materiële objecten bij mensen 

op kunnen roepen. 

Anders dan in onderzoek dat zich richt 

op hoe mensen in hun persoonlijk leven 

omgaan met een traumatisch verlies en wat 

rouw op het individuele niveau betekent, 

gaat mijn interesse in de eerste plaats uit naar 

publieke en collectieve uitdrukkingen van 

rouw en, in relatie hiermee, naar de bredere 

maatschappelijk-politieke context die in deze 

praktijken geconstitueerd wordt en uitdrukking 

vindt. Het toenemend aantal particuliere 

monumenten laat zien hoe het in de afgelopen 

twintig jaar steeds vanzelfsprekender is 

geworden om met verlies verbonden emoties 

zichtbaar te maken in het publieke domein. Het 

gaat hierbij met name om het tonen van rouw 

na onverwacht en ontijdig verlies. 

Dit ‘nieuwe publieke rouwen’ (Walter 2008) 

is niet iets specifieks voor Nederland, maar is 

onderdeel van een brede, vrijwel wereldwijde 

ontwikkeling die vooral door middel van 

gedenkplekken, stille tochten en waken vorm 

en inhoud heeft gekregen. Zowel de massale 

reacties op rampen of op een onverwachte, 

eventueel gewelddadige, dood van een publieke 

figuur, als kleinschalige herdenkingen voor 

‘gewone mensen’, 

vormen onderdeel van 

dit nieuwe publieke 

rouwen. 

In deze bijdrage, die deels berust op een 

aantal eerdere publicaties over dit onderwerp 

(Stengs 2010; 2012), staan particuliere 

herdenkingen centraal, met name hun 

materiële manifestaties in de vorm van 

‘bermmonumenten’. Hierbij zal ik met name 

gebruikmaken van het empirisch materiaal dat 

ik verzameld heb tijdens mijn onderzoek naar 

een aantal gedenkplekken in Amsterdam. Deze 

plekken heb ik de afgelopen jaren systematisch 

in hun ontwikkeling gevolgd, zowel via hun 

aanwezigheid in de media (berichtgeving 

over de doodsoorzaak van het slachtoffer, de 

ontstaansgeschiedenis van de plek, informatie 

over en van de nabestaanden, en in sommige 

gevallen ook een virtueel monument) als in 

hun hoedanigheid als ‘bermmonument’ in de 

openbare ruimte. Methodologisch uitgangspunt 

hierbij is altijd de publieke zichtbaarheid 
l

Niet zozeer ‘stille getuigen’ van  
‘de dood’, maar objecten in interactie 

met hun omgeving

dus ook de onverwachte, soms gewelddadige 

dood is, schuilt achter de motivatie echter 

een heel andere, religieuze, context. Deze 

kruisen werden opgericht voor het zielenheil 

van de ongelukkige, die als gevolg van zijn 

onverwachte dood onvoorbereid voor God 

moest verschijnen. Memoriekruisen moesten 

voorbijgangers aanmoedigen om te bidden 

voor de ziel van de overledene. 

Dit voorbeeld laat zien dat handelingen 

en rituelen in het heden niet zonder meer 

begrepen kunnen worden als directe 

voortzettingen van handelingen en rituelen 

uit het verleden. De groeiende aanwezigheid 

van bermmonumenten staat los van een 

katholieke omgeving of achtergrond. Zelfs 

aan het veelvuldig voorkomen van kruisen 

bij bermmonumenten kan niet zomaar een 

religieuze, christelijke betekenis toegekend 

worden. In de huidige samenleving is het kruis 

(‘de vorm’) een algemeen symbool voor het 

aanduiden van de dood geworden (Löwer 

1999).

Geritualiseerde ruimte
Een onderscheidend kenmerk van het nieuwe 

publieke rouwen is de centrale betekenis van ‘de 

plek des onheils’ (Stengs 2012). Zulke plekken 

liggen in de openbare ruimte, vrijwel altijd 

omdat de persoon daar is overleden, maar soms 

omdat de overledene om andere redenen met 

een specifieke publieke locatie geassocieerd 

wordt. Het eerste herdenkingsritueel, waarbij 

de nabestaanden bloemen, kaarsen, foto’s, 

knuffeltjes, kaarten en andere parafernalia 

plaatsen, transformeert deze plekken tot 

geritualiseerde ruimtes. Ongeacht of het een 

van het herdenken en de zichtbare effecten 

van monumenten en de gerelateerde rituelen 

op hun omgeving. Belangrijke vragen om te 

begrijpen wat voor plekken bermmonumenten 

nu zijn, zijn: ‘Waarop berust hun 

overtuigingskracht?’ en: ‘Waarom groeit deze 

vorm van herdenken steeds verder uit?

Hoewel het woord bermmonument in 

eerste instantie vooral verbonden was aan 

gedenkplekken voor verkeersslachtoffers, is het 

een algemene uitdrukking geworden voor alle 

onofficiële, vaak tijdelijke, gedenkplekken voor 

slachtoffers van een onverwachte, onnatuurlijke 

of gewelddadige dood, zoals dood in het 

verkeer, door geweld, brand, werk-gerelateerde 

ongelukken of zelfdoding. Deze monumenten 

laten zien hoe materiële praktijken de omgang 

met de ontijdige en onnatuurlijke dood altijd 

weer zichtbaar maken, en hoe deze omgang en 

praktijken tegelijkertijd altijd in verandering 

zijn. 

Memoriekruisen
Het plaatsen van gedenktekens is natuurlijk 

geen nieuw, op zichzelf staand fenomeen, 

en kan onder meer gezien worden tegen de 

achtergrond van het plaatsen van wegkruisen in 

met name de katholieke delen van Europa. De 

katholieke traditie kent een scala aan kruisen in 

de openbare ruimte (zoals vroomheidskruisen, 

hagelkruisen en missiekruisen), waarbinnen 

het ‘memoriekruis’ op het eerste gezicht veel 

gemeen lijkt te hebben met het hedendaagse 

bermmonument. Memoriekruisen werden 

opgericht voor mensen die door een ongeluk, 

dan wel door geweld om het leven waren 

gekomen. Hoewel de aanleiding ook hierbij 



artikel7 0 h a n d e l i n g e n  2 0 1 2   I   4 7 1

gegraveerd: Miguel, 25-12-1997, 28-2-2002. Dit 

deel van het monument onderscheidde zich 

in materiaal, omvang en ontwerp nauwelijks 

van een kindergraf, met als essentieel verschil 

dat het lichaam van Miguel er niet begraven 

lag. Voor zover mijn observaties strekten was 

het duidelijk dat de associatie met het graf, 

en daarmee met het sacrale, door de meeste 

voorbijgangers gedeeld werd: ik zag vrijwel 

nooit (maar soms wel!) iemand over de steen 

lopen of zijn fiets er te dichtbij stallen. Dat deze 

sacraliteit tegelijkertijd niet vanzelfsprekend 

was, werd expliciet gemaakt door het andere 

deel van het monument, het oorspronkelijke 

paaltje. Op een geplastificeerd vel wit papier 

met een foto van Miguel, stond de volgende 

oproep:

MIGUEL

Geboren 25-12-1997

Verongelukt 27-02-2002

Beste mensen,

Er is hier een kind verongelukt

Schoolvriendjes, bekenden en familie leggen

�hier geregeld speelgoed, knuffels en bloemen 

neer

ter nagedachtenis aan dit kind

Laat u dat alstublieft liggen

Verontrustende werking
Voor een beter begrip van de dubbelzinnigheid 

van dit soort plekken is de associatie met het 

graf relevant. Veel bermmonumenten roepen 

deze ervaring op. Met name bij gedenkplekken 

buiten de bebouwde kom, waar meer ruimte 

berm, stoep, boom of brugleuning betreft, 

de oorspronkelijke bestemming of functie 

van de plek wordt door de objecten naar de 

achtergrond gedrongen. Tegelijkertijd echter 

blijft deze ook door het monument heen 

schemeren. Dit maakt bermmonumenten tot 

inherent ambigue verschijnselen. Enerzijds zijn 

ze door hun materialiteit duidelijk afgebakend 

van hun omgeving, en zijn ze als het ware 

omgeven met een aura van sacraliteit (vgl. 

Azaryahu 1996, 503, 512). Anderzijds – omdat 

deze plekken, anders dan begraafplaatsen, 

kerken of officiële monumenten, geen 

formele rituele bestemming hebben –  blijft 

aan hun voortbestaan als gedenkplek altijd 

een belangrijke mate van onzekerheid en 

instabiliteit kleven. 

Het is vanwege dit onderscheid met 

rituele locaties dat ik er de voorkeur aan 

geef bermmonumenten aan te duiden als 

geritualiseerde ruimtes: door met de dood 

verbonden rituele handelingen en objecten 

aan neutrale, publieke ruimte te verbinden 

wordt deze geritualiseerd. Sterker dan ritueel 

vraagt het begrip ritualisering de aandacht voor 

het procesmatige karakter van deze plekken. 

Ik zal beide aspecten, het dubbelzinnige 

en het proceskarakter, aan de hand van het 

monument voor Miguel op de Dappermarkt in 

Amsterdam-Oost empirisch verder inkleuren.

Miguel
Een half jaar na het ongeluk werd in de stoep 

naast het oorspronkelijke monument (de 

paal met foto en bloemen) een rechthoekige, 

zwart-marmeren steen ingelegd met bruin-

granieten teddybeer. In de steen stond 
l

dergelijke persoonlijke plekken verstoord, 

‘verontreinigd’ als het ware. Als ‘misplaatste 

materie’ confronteren de monumenten ons 

met de dodelijke consequenties van ongelukkig 

toeval of immoreel gedrag, zoals rijden onder 

invloed of gewelddadigheid. Het gevoel en 

de emoties die dergelijke plekken oproepen 

confronteren voorbijgangers met zowel de eigen 

tekortkomingen als met de eigen sterfelijkheid 

en die van hun geliefden. 

Steeds in verandering
Bermmonumenten zijn voortdurend in 

verandering. Als alle cultuuruitingen zijn 

zij in de eerste plaats een ‘proces’, en niet 

zomaar de inerte materiële neerslag van 

herdenkingsrituelen. Het monument voor 

Miguel, bijvoorbeeld, 

kwam pas eind 

2006 op zijn 

huidige locatie te 

liggen: een paar meter van de oorspronkelijke 

herdenkingsplek, een kwart slag gedraaid, tegen 

de kop van de Dappermarkt. Een betonnen 

obstakel schermt de steen af van de eerste 

marktstal, een Turkse döner en een pizzastal 

met terrasje. Naast de gedenksteen zijn nu twee 

gaten aangebracht, voor bloemen of decoraties. 

Ook is met de verhuizing de gedenksteen 

zelf veranderd: in de linkerbovenhoek is een 

fotootje van de kleine Miguel aangebracht, 

zittend met zijn teddybeer. 

Ook in de jaren voor de verhuizing 

veranderde het monument regelmatig van 

vorm. Zo hebben de nabestaanden een tijd lang 

geprobeerd de sacraliteit ‘af te dwingen’, door 

de steen met vier Amsterdammertjes verticaal 

is voor een uitgebreidere gedenkplaats, is 

de gelijkenis met een graf vaak treffend. 

De vormen, de materialen, de objecten en 

de esthetiek zijn die van de begraafplaats. 

Daarmee spreken deze monumenten 

bekende emotionele registers aan. Ook al zijn 

bermmonumenten een nieuwe vorm van 

herdenken en vinden er allerlei verschuivingen 

plaats, voor het materiaal, de vormgeving 

en de handelingen die deze geritualiseerde 

ruimtes maken grijpen mensen terug op 

elementen uit bestaande rituele tradities. Dit 

verklaart de overtuigingskracht van nieuwe 

rituelen: ondanks nieuwe volgordes, situaties 

en plekken worden de vormen en handelingen 

onmiddellijk herkend en begrepen.

Tegelijkertijd is het belangrijk in te zien 

waarom vanuit 

bermmonumenten, 

anders dan het graf 

of de begraafplaats, 

altijd een verontrustende werking uitgaat en 

waarom deze plekken behalve empathie ook 

vaak weerstand oproepen. De afwezigheid 

van een lichaam is hierbij fundamenteel: bij 

bermmonumenten gaat het om een andere 

omgang met sterfelijkheid dan bij begraven. 

In onze samenleving is de begraafplaats, met 

zijn relatief afgebakende rituele beslotenheid, 

de locatie die bestemd is voor rouwbetoon 

in het openbaar. Bermmonumenten 

overschrijden deze, zowel door conventie 

als formeel bestuurlijke bestemming of 

bepaalde afbakening, en zijn daardoor wel 

aangeduid als ‘matter out of place’ (vgl. 

Douglas 1966, 52; Petersson 2004, 66, 76). De 

als openbaar bestemde ruimte wordt door 

Nieuwe volgordes, situaties en 
plekken worden onmiddellijk herkend 

en begrepen



artikel7 2 h a n d e l i n g e n  2 0 1 2   I   4 7 3

geen wezenlijk verschil tussen een gedenkplek 

thuis, op de begraafplaats, in de openbare 

ruimte of op internet. Voor een begrip van 

het rouwen vanuit het perspectief van de 

nabestaanden is het daarom weinig zinvol een 

onderscheid tussen private en publieke plekken 

te maken (zie bijvoorbeeld Bleyen 2012.) 

Deze aanwezigheid heeft echter niet alleen 

betekenis voor het leven van de nabestaanden, 

maar ook voor de samenleving in bredere 

zin. Hoewel het weliswaar individuen zijn die 

naar aanleiding van een persoonlijk verlies 

een bermmonument oprichten, kan het 

kiezen voor deze vorm van herdenken niet 

begrepen worden als een individuele, ‘spontane’ 

opwelling (Santino 2011). Het gaat hier om 

een steeds breder geaccepteerde en begrepen 

rituele omgang met de ontijdige, onnatuurlijke 

dood in het publieke domein. Ook al heeft elk 

bermmonument zijn eigen verhaal, om hun 

werking te begrijpen wil ik nog een stap verder 

gaan door te kijken naar het gezamenlijk effect 

van de veelheid aan monumenten.

Voor een begrip van de werking van rituelen 

is een perspectief dat zich beperkt tot de 

betekenissen hiervan voor de participanten 

niet voldoende. Een belangrijk antropologisch 

inzicht in de werking van ritueel is dat in het 

(gezamenlijk) ritueel handelen de individuele 

verschillen in innerlijke staat, beleving of 

motivatie aan het zicht worden onttrokken: 

door middel van het ritueel maken de 

participanten, gewild of ongewild, een collectief 

statement naar de buitenwereld. Dit geldt niet 

alleen voor het individuele bermmonument. 

Met het oprichten van een individueel 

monument participeren de nabestaanden ook 

te markeren. Over het monument lopen zou 

daarmee een bewuste actie worden, en daarmee 

een vorm van schennis. Met de verhuizing naar 

de laatste locatie zijn de Amsterdammertjes 

weer verdwenen, wat de ambiguïteit weer 

heeft vergroot. Maar dat bermmonumenten 

vrijwel altijd een bepaald ontzag afdwingen, 

en daarmee een bepaald gedrag, maakt het 

monument voor Miguel desondanks zeker 

duidelijk. Ook al is het onderdeel van een 

druk belopen en bereden stoep midden in een 

grote stad, het grootste deel van de kaarsen en 

bloemen, achtergelaten op de negende sterfdag 

van Miguel in 2011, bleef meer dan een maand 

ongestoord liggen.

Met dit laatste punt, de dynamiek in de aan-

wezigheid van attributen, komt een tweede 

dimensie van het bermmonument als proces 

naar voren: deze maken het verstrijken van de 

tijd zichtbaar. Met de bloemen en decoraties, 

zoals narcissen in het voorjaar of eieren met Pa-

sen, volgt Miguels monument het ritme van de 

seizoenen en de feestkalender. Met de kaarsen, 

bloemen en kleine speeltjes waarmee Miguels 

geboorte- en sterfdag elk jaar worden herdacht, 

wordt de levensloop van Miguel de levensloop 

van het monument. Bermmonumenten vormen 

daarmee een schakel tussen de wereld van de 

levenden en die van de doden.

Collectief statement
Als gematerialiseerde manifestaties van 

rouw (objecten en praktijken) verlengen 

bermmonumenten de aanwezigheid van 

de doden in de wereld van de levenden 

(zie bijvoorbeeld Hockey, Komaromy and 

Woodthorp 2010). Er bestaat in dit opzicht 

Routledge and Kegan Paul.

Hockey, J., Komarony, C. & Woodthorpe K. (eds.). 
(2010). The Matter of Death. Space, Place and 
Materiality. New York: Palgrave Macmillan. 

Löwe, A. (1999). Kreuze am Strassenrand. Verkehrstod 
und Erinnerungskultur. Frankfurt am Main: 
Institut für Kultueranthropologie und Europäische 
Ethnologie Universität Frankfurt am Main.

Petersson, A. (2004). The Presence of the Absence. 
Memorials and Places of Ritual. Lund: Lund 
Institute of Technology.

Santino, J. (2011). Between Commemoration and 
Social Activism: Spontaneous Shrines, Grassroots 
Memorialization, and the Public Ritualesque in 
Derry. In: Margry, P.J. and C. Sánchez-Carreto 
(eds.). Grassroots Memorials. The Politics of 
Memorializing Traumatic Death. New York, 
Oxford: Berghahn Books, 97-108.

Stengs, I. (2007). Commemorating Victims of 
‘Senseless Violence’: Negotiating Ethnic Inclusion 
and Exclusion. P.J. Margry and H. Roodenburg 
(eds.). Reframing Dutch Culture. Between Otherness 
and Authenticity. Aldershot: Ashgate, 159-179.

Stengs, I. (2010). Public Practices of Commemorative 
Mourning. Ritualized Space, Politicized Space, 
Mediaticed Space. Three Cases from the 
Netherlands. In: P. Post & A.L. Molendijk (red.). 
Holy Ground. Re-inventing Ritual Space in Modern 
Western Culture. Peeters: Leuven, 119-144.

Stengs, I. (2012). Gedenken op de plek des onheils. 
Bermmonumenten als materiële uitdrukking van 
veranderende rouwcultuur. Volkskunde. Tijdschrift 
over de cultuur van het dagelijks leven 113(3) [in 
voorbereiding].

Walter, T. (2008). The New Public Mourning. In: M. 
Stroebe et al., Handbook of Bereavement Research 
and Practice: 21st Century Perspectives. Washington 
DC: American Psychological Association.

Irene (dr. I.L.) Stengs is onderzoeker Ethnologie aan 
het Meertens Instituut te Amsterdam.  
irene.stengs@meertens.knaw.nl

in een overkoepelend ritueel: het totaal aan 

monumenten die de ontijdige, onnatuurlijke 

dood in het publieke domein herdenken. 

Mede tegen deze achtergrond geven 

de oprichters, ongeacht hun specifieke, 

persoonlijke intenties, de dode een nieuwe 

sociale identiteit en betekenis, namelijk 

die van, bijvoorbeeld, ‘slachtoffer van een 

verkeersongeluk’ of, specifieker verbonden met 

de Nederlandse context, ‘slachtoffer van zinloos 

geweld’ (Stengs 2007). Op een abstracter niveau 

delen al deze doden eenzelfde sociale identiteit, 

namelijk die van slachtoffer van een ontijdige, 

onnatuurlijke dood. Het recent verschijnen van 

bermmonumenten kan worden geïnterpreteerd 

als een teken dat een dergelijke dood niet langer 

als een aanvaardbaar gegeven wordt ervaren. 

�Deze onaanvaardbaarheid geeft dit rouw

ritueel een politiek karakter. De geritualiseerde 

ruimte van het individuele bermmonument 

maakt hierdoor deel uit van een omvattender 

gepolitiseerde ruimte, die niet tot de locatie 

zelf beperkt is, en evenmin valt te herleiden tot 

de intenties van de nabestaanden. Deze ruimte 

omvat evenzeer de vele andere bermmonumen-

ten en andere plekken waar slachtoffers van de 

ontijdige en onnatuurlijke dood herdacht wor-

den, en waartegen ze tezamen een grote maat-

schappelijke aanklacht vormen.

Literatuur
Azaryahu, M. (1996). The Spontaneous Formation of 

Memorial Space. The Case of Kikar Rabin. Tel Aviv: 
Area 8(4), 501-513.

Bleyen, J. (2012). Doodgeboren. Een mondelinge 
geschiedenis van rouw. Amsterdam: De Bezige Bij.

Douglas, M. (1966). Purity and Danger: An Analysis 
of Concepts of Pollution and Taboo. Londen: 

l


