ARTIKEL | IRENE STENGS

Bermmonumenten

Nieuw rouwritueel in de openbare ruimte

‘Op een avond in het vroege voorjaar van 2002 voeg ik me bij twee
mannen die staan te praten bij een bos bloemen aan een paaltje in het
trottoir. Naast de bos bloemen hangt een foto van een jongetje met zijn
naam. De mannen bespreken het dodelijke ongeluk dat hier, op de kop
van de Dappermarkt in Amsterdam-Oost, kort daarvoor plaatsvond.
Op 28 februari 2002 werd de vierjarige Miguel, in het schemerdonker
spelend op zijn fietsje, door een achteruitrijdende vuilnisauto
doodgereden. De mannen drukken hun ongenoegen uit over ‘het feit’
dat de chauffeur nu hoogst waarschijnlijk in een ander deel van de
stad gewoon verder zijn beroep zou kunnen uitoefenen.

ovenstaande introductie laat zien dat

gedenkplekken niet alleen de neerslag

vormen van gebeurtenissen die hebben
plaatsgevonden, maar dat zij zelf ook actief
invloed uitoefenen op wat er gebeurt. Dit
bescheiden monument zorgde ervoor dat de
twee mannen en ikzelf onze oorspronkelijke
bezigheden onderbraken, bij het monument
stilhielden en een gesprek begonnen. In
andere woorden, het monument had de aard
van de plek — een klein deel van de openbare
ruimte — zodanig veranderd dat voorbijgangers
werden uitgenodigd hun handelingen aan te
passen. Dergelijke monumenten zijn daarom
niet zozeer ‘stille getuigen’ van ‘de dood’, maar
objecten in interactie met hun omgeving.

HANDELINGEN 2012 | 4

Publieke zichtbaarheid

In deze bijdrage zal ik ingaan op de vraag hoe
we deze wisselwerking tussen monumenten

en hun omgeving kunnen begrijpen. Hierbij
hanteer ik een performatief perspectief,

dat wil zeggen, een perspectief waarin

culturele praktijken worden opgevat als
relationeel, expressief en procesmatig, en

niet als representaties van onveranderlijke
voorstellingswerelden. Afgeleid van performance
verwijst het begrip performativiteit niet

zozeer naar theatrale vormen van cultuur
(‘opvoeringen’ in de traditionele, westerse

zin van het woord), maar naar de expressieve
dimensie die onderdeel is van menselijk
handelen in het algemeen (spreken, >

67



gezichtsuitdrukkingen, kledingstijl, rituelen), en
die mensen in staat stelt een relatie aan te gaan
met de werkelijkheid.

Centraal uitgangspunt binnen dit perspectief
is dat deze handelingen iets in de wereld
‘bewerkstelligen’: zij veranderen, bedoeld
of onbedoeld, de sociale werkelijkheid waar
mensen deel van uit maken, en geven hier
tegelijkertijd ook vorm aan. Een performance-
perspectief werpt daarmee licht op de
communicatieve, interactieve en creatieve
dimensies van het menselijk handelen.
Hierdoor wordt enerzijds inzichtelijk
gemaakt waarom cultuur, ondanks dat deze
voortbouwt op
‘traditie’, tegelijkertijd
dynamisch is.
Anderzijds wordt
hiermee duidelijk dat ook de invloed van de
materiéle omgeving op de manier waarop
mensen de wereld om hen heen ervaren
onderdeel moet zijn van het analytisch kader.
Deze benadering impliceert een fundamentele
aandacht voor de zintuigelijke en emotionele
ervaringen die materiéle objecten bij mensen
op kunnen roepen.

Anders dan in onderzoek dat zich richt
op hoe mensen in hun persoonlijk leven
omgaan met een traumatisch verlies en wat
rouw op het individuele niveau betekent,
gaat mijn interesse in de eerste plaats uit naar
publieke en collectieve uitdrukkingen van
rouw en, in relatie hiermee, naar de bredere
maatschappelijk-politieke context die in deze
praktijken geconstitueerd wordt en uitdrukking
vindt. Het toenemend aantal particuliere
monumenten laat zien hoe het in de afgelopen

68

Niet zozeer ‘stille getuigen’ van
‘de dood’, maar objecten in interactie
met hun omgeving

twintig jaar steeds vanzelfsprekender is
geworden om met verlies verbonden emoties
zichtbaar te maken in het publieke domein. Het
gaat hierbij met name om het tonen van rouw
na onverwacht en ontijdig verlies.

Dit ‘nieuwe publieke rouwen’ (Walter 2008)
is niet iets specifieks voor Nederland, maar is
onderdeel van een brede, vrijwel wereldwijde
ontwikkeling die vooral door middel van
gedenkplekken, stille tochten en waken vorm
en inhoud heeft gekregen. Zowel de massale
reacties op rampen of op een onverwachte,
eventueel gewelddadige, dood van een publieke
figuur, als kleinschalige herdenkingen voor
‘gewone mensen,
vormen onderdeel van
dit nieuwe publieke
rouwen.

In deze bijdrage, die deels berust op een
aantal eerdere publicaties over dit onderwerp
(Stengs 2010; 2012), staan particuliere
herdenkingen centraal, met name hun
materiéle manifestaties in de vorm van
‘bermmonumenten’. Hierbij zal ik met name
gebruikmaken van het empirisch materiaal dat
ik verzameld heb tijdens mijn onderzoek naar
een aantal gedenkplekken in Amsterdam. Deze
plekken heb ik de afgelopen jaren systematisch
in hun ontwikkeling gevolgd, zowel via hun
aanwezigheid in de media (berichtgeving
over de doodsoorzaak van het slachtoffer, de
ontstaansgeschiedenis van de plek, informatie
over en van de nabestaanden, en in sommige
gevallen ook een virtueel monument) als in
hun hoedanigheid als ‘bermmonument’ in de
openbare ruimte. Methodologisch uitgangspunt
hierbij is altijd de publieke zichtbaarheid

van het herdenken en de zichtbare effecten
van monumenten en de gerelateerde rituelen
op hun omgeving. Belangrijke vragen om te
begrijpen wat voor plekken bermmonumenten
nu zijn, zijn: ‘Waarop berust hun
overtuigingskracht?” en: ‘Waarom groeit deze
vorm van herdenken steeds verder uit?

Hoewel het woord bermmonument in
eerste instantie vooral verbonden was aan
gedenkplekken voor verkeersslachtoffers, is het
een algemene uitdrukking geworden voor alle
onofficiéle, vaak tijdelijke, gedenkplekken voor
slachtoffers van een onverwachte, onnatuurlijke
of gewelddadige dood, zoals dood in het
verkeer, door geweld, brand, werk-gerelateerde
ongelukken of zelfdoding. Deze monumenten
laten zien hoe materiéle praktijken de omgang
met de ontijdige en onnatuurlijke dood altijd
weer zichtbaar maken, en hoe deze omgang en
praktijken tegelijkertijd altijd in verandering
zijn.

Memoriekruisen

Het plaatsen van gedenktekens is natuurlijk
geen nieuw, op zichzelf staand fenomeen,

en kan onder meer gezien worden tegen de
achtergrond van het plaatsen van wegkruisen in
met name de katholieke delen van Europa. De
katholieke traditie kent een scala aan kruisen in
de openbare ruimte (zoals vroomheidskruisen,
hagelkruisen en missiekruisen), waarbinnen
het ‘memoriekruis’ op het eerste gezicht veel
gemeen lijkt te hebben met het hedendaagse
bermmonument. Memoriekruisen werden
opgericht voor mensen die door een ongeluk,
dan wel door geweld om het leven waren
gekomen. Hoewel de aanleiding ook hierbij

HANDELINGEN 2012 | 4

dus ook de onverwachte, soms gewelddadige
dood is, schuilt achter de motivatie echter
een heel andere, religieuze, context. Deze
kruisen werden opgericht voor het zielenheil
van de ongelukkige, die als gevolg van zijn
onverwachte dood onvoorbereid voor God
moest verschijnen. Memoriekruisen moesten
voorbijgangers aanmoedigen om te bidden
voor de ziel van de overledene.

Dit voorbeeld laat zien dat handelingen
en rituelen in het heden niet zonder meer
begrepen kunnen worden als directe
voortzettingen van handelingen en rituelen
uit het verleden. De groeiende aanwezigheid
van bermmonumenten staat los van een
katholieke omgeving of achtergrond. Zelfs
aan het veelvuldig voorkomen van kruisen
bij bermmonumenten kan niet zomaar een
religieuze, christelijke betekenis toegekend
worden. In de huidige samenleving is het kruis
(‘de vormr’) een algemeen symbool voor het
aanduiden van de dood geworden (Lower
1999).

Geritualiseerde ruimte

Een onderscheidend kenmerk van het nieuwe
publieke rouwen is de centrale betekenis van ‘de
plek des onheils’ (Stengs 2012). Zulke plekken
liggen in de openbare ruimte, vrijwel altijd
omdat de persoon daar is overleden, maar soms
omdat de overledene om andere redenen met
een specifieke publieke locatie geassocieerd
wordt. Het eerste herdenkingsritueel, waarbij
de nabestaanden bloemen, kaarsen, foto’s,
knuffeltjes, kaarten en andere parafernalia
plaatsen, transformeert deze plekken tot
geritualiseerde ruimtes. Ongeacht of het een

69



berm, stoep, boom of brugleuning betreft,
de oorspronkelijke bestemming of functie
van de plek wordt door de objecten naar de
achtergrond gedrongen. Tegelijkertijd echter
blijft deze ook door het monument heen
schemeren. Dit maakt bermmonumenten tot
inherent ambigue verschijnselen. Enerzijds zijn
ze door hun materialiteit duidelijk afgebakend
van hun omgeving, en zijn ze als het ware
omgeven met een aura van sacraliteit (vgl.
Azaryahu 1996, 503, 512). Anderzijds — omdat
deze plekken, anders dan begraafplaatsen,
kerken of officiéle monumenten, geen
formele rituele bestemming hebben — blijft
aan hun voortbestaan als gedenkplek altijd
een belangrijke mate van onzekerheid en
instabiliteit kleven.

Het is vanwege dit onderscheid met
rituele locaties dat ik er de voorkeur aan
geef bermmonumenten aan te duiden als
geritualiseerde ruimtes: door met de dood
verbonden rituele handelingen en objecten
aan neutrale, publieke ruimte te verbinden
wordt deze geritualiseerd. Sterker dan ritueel
vraagt het begrip ritualisering de aandacht voor
het procesmatige karakter van deze plekken.
Ik zal beide aspecten, het dubbelzinnige
en het proceskarakter, aan de hand van het
monument voor Miguel op de Dappermarkt in
Amsterdam-Oost empirisch verder inkleuren.

Miguel

Een half jaar na het ongeluk werd in de stoep
naast het oorspronkelijke monument (de
paal met foto en bloemen) een rechthoekige,
zwart-marmeren steen ingelegd met bruin-
granieten teddybeer. In de steen stond

70

gegraveerd: Miguel, 25-12-1997, 28-2-2002. Dit
deel van het monument onderscheidde zich

in materiaal, omvang en ontwerp nauwelijks
van een kindergraf, met als essentieel verschil
dat het lichaam van Miguel er niet begraven
lag. Voor zover mijn observaties strekten was
het duidelijk dat de associatie met het graf,

en daarmee met het sacrale, door de meeste
voorbijgangers gedeeld werd: ik zag vrijwel
nooit (maar soms wel!) iemand over de steen
lopen of zijn fiets er te dichtbij stallen. Dat deze
sacraliteit tegelijkertijd niet vanzelfsprekend
was, werd expliciet gemaakt door het andere
deel van het monument, het oorspronkelijke
paaltje. Op een geplastificeerd vel wit papier
met een foto van Miguel, stond de volgende
oproep:

MIGUEL
Geboren 25-12-1997
Verongelukt 27-02-2002

Beste mensen,

Er is hier een kind verongelukt
Schoolvriendjes, bekenden en familie leggen
hier geregeld speelgoed, knuffels en bloemen
neer

ter nagedachtenis aan dit kind
Laat u dat alstublieft liggen

Verontrustende werking

Voor een beter begrip van de dubbelzinnigheid
van dit soort plekken is de associatie met het
graf relevant. Veel bermmonumenten roepen
deze ervaring op. Met name bij gedenkplekken
buiten de bebouwde kom, waar meer ruimte

is voor een uitgebreidere gedenkplaats, is
de gelijkenis met een graf vaak treffend.
De vormen, de materialen, de objecten en
de esthetiek zijn die van de begraafplaats.
Daarmee spreken deze monumenten
bekende emotionele registers aan. Ook al zijn
bermmonumenten een nieuwe vorm van
herdenken en vinden er allerlei verschuivingen
plaats, voor het materiaal, de vormgeving
en de handelingen die deze geritualiseerde
ruimtes maken grijpen mensen terug op
elementen uit bestaande rituele tradities. Dit
verklaart de overtuigingskracht van nieuwe
rituelen: ondanks nieuwe volgordes, situaties
en plekken worden de vormen en handelingen
onmiddellijk herkend en begrepen.
Tegelijkertijd is het belangrijk in te zien
waarom vanuit
bermmonumenten,
anders dan het graf
of de begraafplaats,
altijd een verontrustende werking uitgaat en
waarom deze plekken behalve empathie ook
vaak weerstand oproepen. De afwezigheid
van een lichaam is hierbij fundamenteel: bij
bermmonumenten gaat het om een andere
omgang met sterfelijkheid dan bij begraven.
In onze samenleving is de begraafplaats, met
zijn relatief afgebakende rituele beslotenheid,
de locatie die bestemd is voor rouwbetoon
in het openbaar. Bermmonumenten
overschrijden deze, zowel door conventie
als formeel bestuurlijke bestemming of
bepaalde afbakening, en zijn daardoor wel
aangeduid als ‘matter out of place’ (vgl.
Douglas 1966, 52; Petersson 2004, 66, 76). De
als openbaar bestemde ruimte wordt door

HANDELINGEN 2012 | 4

Nieuwe volgordes, situaties en
plekken worden onmiddellijk herkend
en begrepen

dergelijke persoonlijke plekken verstoord,
‘verontreinigd” als het ware. Als ‘misplaatste
materie’ confronteren de monumenten ons

met de dodelijke consequenties van ongelukkig
toeval of immoreel gedrag, zoals rijden onder
invloed of gewelddadigheid. Het gevoel en

de emoties die dergelijke plekken oproepen
confronteren voorbijgangers met zowel de eigen
tekortkomingen als met de eigen sterfelijkheid
en die van hun geliefden.

Steeds in verandering

Bermmonumenten zijn voortdurend in
verandering. Als alle cultuuruitingen zijn

zij in de eerste plaats een ‘proces), en niet
zomaar de inerte materiéle neerslag van
herdenkingsrituelen. Het monument voor
Miguel, bijvoorbeeld,
kwam pas eind

2006 op zijn

huidige locatie te
liggen: een paar meter van de oorspronkelijke
herdenkingsplek, een kwart slag gedraaid, tegen
de kop van de Dappermarkt. Een betonnen
obstakel schermt de steen af van de eerste
marktstal, een Turkse doner en een pizzastal
met terrasje. Naast de gedenksteen zijn nu twee
gaten aangebracht, voor bloemen of decoraties.
Ook is met de verhuizing de gedenksteen

zelf veranderd: in de linkerbovenhoek is een
fotootje van de kleine Miguel aangebracht,
zittend met zijn teddybeer.

Ook in de jaren voor de verhuizing
veranderde het monument regelmatig van
vorm. Zo hebben de nabestaanden een tijd lang
geprobeerd de sacraliteit ‘af te dwingen’, door

de steen met vier Amsterdammertjes verticaal



te markeren. Over het monument lopen zou
daarmee een bewuste actie worden, en daarmee
een vorm van schennis. Met de verhuizing naar
de laatste locatie zijn de Amsterdammertjes
weer verdwenen, wat de ambiguiteit weer

heeft vergroot. Maar dat bermmonumenten
vrijwel altijd een bepaald ontzag afdwingen,

en daarmee een bepaald gedrag, maakt het
monument voor Miguel desondanks zeker
duidelijk. Ook al is het onderdeel van een

druk belopen en bereden stoep midden in een
grote stad, het grootste deel van de kaarsen en
bloemen, achtergelaten op de negende sterfdag
van Miguel in 2011, bleef meer dan een maand
ongestoord liggen.

Met dit laatste punt, de dynamiek in de aan-
wezigheid van attributen, komt een tweede
dimensie van het bermmonument als proces
naar voren: deze maken het verstrijken van de
tijd zichtbaar. Met de bloemen en decoraties,
zoals narcissen in het voorjaar of eieren met Pa-
sen, volgt Miguels monument het ritme van de
seizoenen en de feestkalender. Met de kaarsen,
bloemen en kleine speeltjes waarmee Miguels
geboorte- en sterfdag elk jaar worden herdacht,
wordt de levensloop van Miguel de levensloop
van het monument. Bermmonumenten vormen
daarmee een schakel tussen de wereld van de
levenden en die van de doden.

Collectief statement

Als gematerialiseerde manifestaties van
rouw (objecten en praktijken) verlengen
bermmonumenten de aanwezigheid van
de doden in de wereld van de levenden

(zie bijvoorbeeld Hockey, Komaromy and
Woodthorp 2010). Er bestaat in dit opzicht

geen wezenlijk verschil tussen een gedenkplek
thuis, op de begraafplaats, in de openbare
ruimte of op internet. Voor een begrip van

het rouwen vanuit het perspectief van de
nabestaanden is het daarom weinig zinvol een
onderscheid tussen private en publieke plekken
te maken (zie bijvoorbeeld Bleyen 2012.)

Deze aanwezigheid heeft echter niet alleen
betekenis voor het leven van de nabestaanden,
maar ook voor de samenleving in bredere
zin. Hoewel het weliswaar individuen zijn die
naar aanleiding van een persoonlijk verlies
een bermmonument oprichten, kan het
kiezen voor deze vorm van herdenken niet
begrepen worden als een individuele, ‘spontane’
opwelling (Santino 2011). Het gaat hier om
een steeds breder geaccepteerde en begrepen
rituele omgang met de ontijdige, onnatuurlijke
dood in het publieke domein. Ook al heeft elk
bermmonument zijn eigen verhaal, om hun
werking te begrijpen wil ik nog een stap verder
gaan door te kijken naar het gezamenlijk effect
van de veelheid aan monumenten.

Voor een begrip van de werking van rituelen
is een perspectief dat zich beperkt tot de
betekenissen hiervan voor de participanten
niet voldoende. Een belangrijk antropologisch
inzicht in de werking van ritueel is dat in het
(gezamenlijk) ritueel handelen de individuele
verschillen in innerlijke staat, beleving of
motivatie aan het zicht worden onttrokken:
door middel van het ritueel maken de
participanten, gewild of ongewild, een collectief
statement naar de buitenwereld. Dit geldt niet
alleen voor het individuele bermmonument.
Met het oprichten van een individueel
monument participeren de nabestaanden ook

in een overkoepelend ritueel: het totaal aan
monumenten die de ontijdige, onnatuurlijke
dood in het publieke domein herdenken.

Mede tegen deze achtergrond geven
de oprichters, ongeacht hun specifieke,
persoonlijke intenties, de dode een nieuwe
sociale identiteit en betekenis, namelijk
die van, bijvoorbeeld, ‘slachtoffer van een
verkeersongeluk’ of, specifieker verbonden met
de Nederlandse context, ‘slachtoffer van zinloos
geweld’ (Stengs 2007). Op een abstracter niveau
delen al deze doden eenzelfde sociale identiteit,
namelijk die van slachtoffer van een ontijdige,
onnatuurlijke dood. Het recent verschijnen van
bermmonumenten kan worden geinterpreteerd
als een teken dat een dergelijke dood niet langer
als een aanvaardbaar gegeven wordt ervaren.

Deze onaanvaardbaarheid geeft dit rouw-
ritueel een politiek karakter. De geritualiseerde
ruimte van het individuele bermmonument
maakt hierdoor deel uit van een omvattender
gepolitiseerde ruimte, die niet tot de locatie
zelf beperkt is, en evenmin valt te herleiden tot
de intenties van de nabestaanden. Deze ruimte
omvat evenzeer de vele andere bermmonumen-
ten en andere plekken waar slachtoffers van de
ontijdige en onnatuurlijke dood herdacht wor-
den, en waartegen ze tezamen een grote maat-

schappelijke aanklacht vormen. <

Literatuur

Azaryahu, M. (1996). The Spontaneous Formation of
Memorial Space. The Case of Kikar Rabin. Tel Aviv:
Area 8(4),501-513.

Bleyen, J. (2012). Doodgeboren. Een mondelinge
geschiedenis van rouw. Amsterdam: De Bezige Bij.

Douglas, M. (1966). Purity and Danger: An Analysis
of Concepts of Pollution and Taboo. Londen:

HANDELINGEN 2012 | 4

Routledge and Kegan Paul.

Hockey, J., Komarony, C. & Woodthorpe K. (eds.).
(2010). The Matter of Death. Space, Place and
Materiality. New York: Palgrave Macmillan.

Lowe, A. (1999). Kreuze am Strassenrand. Verkehrstod
und Erinnerungskultur. Frankfurt am Main:
Institut fir Kultueranthropologie und Européische
Ethnologie Universitit Frankfurt am Main.

Petersson, A. (2004). The Presence of the Absence.
Memorials and Places of Ritual. Lund: Lund
Institute of Technology.

Santino, J. (2011). Between Commemoration and
Social Activism: Spontaneous Shrines, Grassroots
Memorialization, and the Public Ritualesque in
Derry. In: Margry, P.J. and C. Sdnchez-Carreto
(eds.). Grassroots Memorials. The Politics of
Memorializing Traumatic Death. New York,
Oxford: Berghahn Books, 97-108.

Stengs, I. (2007). Commemorating Victims of
‘Senseless Violence’: Negotiating Ethnic Inclusion
and Exclusion. PJ. Margry and H. Roodenburg
(eds.). Reframing Dutch Culture. Between Otherness
and Authenticity. Aldershot: Ashgate, 159-179.

Stengs, 1. (2010). Public Practices of Commemorative
Mourning. Ritualized Space, Politicized Space,
Mediaticed Space. Three Cases from the
Netherlands. In: P. Post & A.L. Molendijk (red.).
Holy Ground. Re-inventing Ritual Space in Modern
Western Culture. Peeters: Leuven, 119-144.

Stengs, I. (2012). Gedenken op de plek des onheils.
Bermmonumenten als materiéle uitdrukking van
veranderende rouwcultuur. Volkskunde. Tijdschrift
over de cultuur van het dagelijks leven 113(3) [in
voorbereiding].

Walter, T. (2008). The New Public Mourning. In: M.
Stroebe et al., Handbook of Bereavement Research
and Practice: 21 Century Perspectives. Washington
DC: American Psychological Association.

Irene (dr. I.L.) Stengs is onderzoeker Ethnologie aan
het Meertens Instituut te Amsterdam.
irene.stengs@meertens.knaw.nl

73



