
onderzoekh a n d e l i n g e n  2 0 1 2   i   4 5 5

o n d e r z o e k   |   H e n k  d e  R o e s t

In een steeds groter aantal plaatsen in 

Duitsland vormt het momenteel een jaar-

lijks terugkerend evenement op de culture-

le agenda. Elk jaar groeien de bezoekersaantal-

len, waarbij het tegenwoordig in de grote steden 

gaat om tienduizenden deelnemers. Zo namen 

bijvoorbeeld aan de laatstgehouden Kerken-

nacht van 2011 in Hamburg meer dan 80.000 

bezoekers deel aan de activiteiten. Meer dan 130 

gemeenten en parochies stelden hun gebouwen 

open (www.ndkh.de).

 

Sinds enkele jaren worden Kerkennachten ook 

in Nederland georganiseerd. In juni 2011 is 

de Kerkennacht door een projectgroep vanuit 

de Raad van Kerken en de Vereniging van Be-

raad Grote Steden in Nederland (VBGS) in 21 

grotere en kleinere steden en dorpen gecoördi-

neerd, waarbij de lokale kerken het programma 

bepaalden. Op basis van tellingen door vrijwil-

ligers hebben in 2011 30.000 tot 50.000 mensen 

meegedaan. De Kerkennacht lijkt een ‘suc-

cesformule’, die in 2013 zal worden herhaald 

met, naar verwachting, nog meer deelnemende 

geloofsgemeenschappen. 
l

Kerkennacht: 
een momentane 
gemeenschap?

De laatste twaalf jaar is in verscheidene Europese landen een 
oecumenisch kerkenfestival ontstaan, waarbij lokale kerken hun 
‘huis’ openstellen met een gevarieerd programma met zang, medita-
tieve vieringen, (leken)preken, rondleidingen, dans, theater, debat, 
ontmoeting, muziek, film, maaltijden en ‘een beetje spektakel’. Sinds 
enkele jaren worden ook in Nederland Kerkennachten georga-
niseerd. Samen met Elpine de Boer onderzocht Henk de Roest wat 
deelname aan zo’n Kerkennacht met bezoekers, al dan niet gelovig, 
doet. Ontstaat er ook verbondenheid tijdens een dergelijke gedeelde 
ervaring?



5 6 h a n d e l i n g e n  2 0 1 2   I   4 5 7

Beleving
Samen met Elpine de Boer, godsdienst

psychologe bij de Universiteit Leiden, en in 

nauw overleg met de projectgroep, heb ik 

tijdens de Kerkennacht 2011 een kwantitatief 

empirisch onderzoek gehouden. We ontvingen 

bijna 1400 enquêteformulieren terug, die in-

zicht geven in het profiel van de bezoekers (ge-

slacht, leeftijd, opleiding, levensbeschouwelijke 

identiteit, kerkganger/niet-kerkganger), maar 

ook in wat de deelnemers hebben ervaren.

	 We constateerden dat één op de vier bezoe-

kers aan de Kerkennacht zichzelf aanduidt 

als ‘niet-kerkganger’. Bijna 60 procent van de 

bezoekers is vrouw; de gemiddelde leeftijd van 

alle bezoekers ligt op 55,1 jaar (overigens: kerk-

gangers gemiddeld 57,4 jaar, niet-kerkgangers 

gemiddeld 48,7 jaar). 

	 We vroegen ‘wat de bezochte activiteit speci-

aal maakt’, we vroegen naar ‘verschil in beleving 

met andere evenementen zoals museumnacht, 

popconcert, festival’, of de activiteit ‘nieuwsgie-

righeid teweegbrengt naar…’ en of de Kerken-

nacht het beeld dat men had van de kerk heeft 

‘veranderd’, ‘versterkt’ of ‘niet heeft beïnvloed’, 

en hoe men een eventuele verandering om-

schrijft. Telkens waren er antwoordcategorieën 

en was er ruimte voor open antwoorden, waar 

volop gebruik van is gemaakt. 

	 Daarnaast analyseerden we meer dan 350 

formulieren die werden ingevuld door de vrij-

willigers die de organisatie mogelijk maakten. 

Elders hebben we de resultaten gepubliceerd 

(De Boer & De Roest 2012). In dit themanum-

mer van Handelingen concentreren we ons op 

de gemeenschapsvormende ‘werking’ van het 

festival. Daarbij kijken we naar de betrekkingen 

tussen de organiserende gemeenschappen, naar 

de relaties met niet-kerkelijke instellingen en 

naar de verbondenheid die mogelijk tussen de 

bezoekers onderling is ontstaan. Is een festival, 

vanwege de rituele dimensie ervan, niet bij uit-

stek een momentane gemeenschap? 

Rituele dimensie?
Er zijn in onze samenleving indicaties voor een 

verschuiving van duurzame, ‘geïnstitutiona-

liseerde’, ‘zware’ gemeenschappen naar ‘lichte 

gemeenschappen’ (Duyvendak & Hurenkamp 

2004), van betrokkenheid op lange termijn naar 

tijdelijke of incidentele betrokkenheid, van ver-

plichting naar vrijblijvendheid, van vanzelfspre-

kende deelname naar een bewuste keuze voor 

een bepaald aanbod, van regelmatige deelname 

naar een keer aanwezig zijn bij een festival, eve-

nement of, met de Engelse term, event. Het ene 

verband is ‘nog kortstondiger dan het ander’ 

(Mommaas 2004, 165), waarbij het bij de events 

om eenmalige gebeurtenissen gaat. Daarop con-

centreer ik mij in dit artikel. 

	 Ik beperk mij daarbij tot de ‘gemeenschaps-

vormende werking’ van een specifiek event, 

namelijk de Kerkennacht 2011. Eerder is aange-

toond dat events sociale netwerken versterken 

(m.n. sportevenementen, Kemp 1999) en een 

bijdrage leveren aan de versterking van het so-

ciale kapitaal van de gemeenschappen die het 

event mogelijk maken (De Bres & Davis, 2001; 

Misener & Mason 2006; 2009). Het organiseren 

van een event vraagt om samenwerking. Voor 

multiculturele festivals bijvoorbeeld, waarin 

diverse ethnische culturen worden gepresen-< Dias Latinos, Amersfoort
l



onderzoek5 8

teerd en ‘gevierd’ met kunstpresentaties, dans, 

muziek en maaltijden, is coöperatie essentieel. 

Daarnaast schept een festival, zowel wanneer 

het eenmalig plaatsvindt als wanneer het gaat 

om een periodiek terugkerend cultureel eve-

nement, verbondenheid onder de deelnemers 

(Salamone 2000; Hilbers 2006). Dat gebeurt 

al wanneer twee mensen met dezelfde nieuw-

gierigheid elkaar ontmoeten, maar vooral als 

meerdere individuen elkaar treffen in een ‘single 

time-space frame’, waarbij een gedeelde interesse 

of de inhoud van het festival of onderdelen 

ervan een ervaring van verbondenheid kunnen 

teweegbrengen en versterken. 

‘All types of festivals seem to involve some form 

of social interaction and connectivity’ (Lee et 

al. 2011, 338). 

Festivals kennen een rituele dimensie, waarin 

de ritualiteit niet betrekking heeft op een crisis 

of transitie, maar op de intensivering van de 

ervaring. Literatuur over festivals ziet deze als 

events die de alledaagse werkelijkheid voor een 

paar uur, één of enkele dagen, onderbreken. Ze 

vormen een ‘time out of time’. Ze hebben een 

liminaal en tijdelijk karakter (Turner 1974). 

Daardoor creëren ze een gemeenschapservaring 

voor enkele uren of een paar dagen, zolang 

als het festival duurt. Deze ervaring kan ook 

nog naderhand worden ervaren, bijvoorbeeld 

wanneer het gesprek erover en de uitwisseling 

van de beleving online wordt voortgezet. Ook 

kan het zijn dat tijdens het festival rond één 

podium, bijvoorbeeld door een gedeeld geraakt 

worden door de sfeer en muziek, de ervaring 

van een momentane gemeenschap ontstaat.

Wanneer ze periodiek terugkeren, kunnen 

events een vermogen creëren om aantrekke-

lijk te zijn voor een groter aantal mensen dan 

het aantal mensen dat op een specifiek event 

afkomt. Ook in en rond de kerken zien we dat 

incidentele events die worden herhaald en waar-

over wordt doorgepraat, meer en meer mensen 

trekken en een wijdere uitstraling kennen. De 

Preek van de Leek in Amsterdam is hiervan een 

goed voorbeeld. Na vijf series diensten is een 

vaste kern vrijwilligers ontstaan, daaromheen 

is er een kring die afkomt op nu net die ene 

bekende Nederlander die in de dienst voorgaat, 

daaromheen is een wat grotere kring gegroeid 

van regelmatige bezoekers en weer daaromheen 

heeft zich een groeiende kring gevormd van 

intussen bijna drieduizend ‘vrienden’ die een 

nieuwsbrief ontvangen. De Preek van de Leek 

kent een ‘vrijblijvende verbondenheid’ die door 

regelmatige publiciteit en bij een nieuwe serie 

preken en bijbehorende liederen en gebeds

teksten weer wordt geactualiseerd en ook weer 

tot nieuwe deelnemers leidt. 

	 De Kerkennacht lijkt naadloos in het ge-

schetste beeld van een festival te passen en 

vergelijkbare effecten te sorteren. Het alle-

daagse ritme wordt onderbroken, er is in een 

kort, geconcentreerd tijdsbestek veel muziek, 

maar ook valt er veel te zien en wordt er veel 

verteld. Wat de Kerkennacht daarbij aantrek-

kelijk maakt is dat, evenals bij bijvoorbeeld 

multiculturele festivals, diverse gebouwen en 

geloofsgemeenschappen en verschillende acti-

viteiten binnen een ruimte op één dagdeel, in 

dit geval de avond, vrijblijvend te bezoeken zijn. 

Telkens kan zich ter plekke en for the time being 

een gemeenschap vormen, terwijl tegelijkertijd 

h a n d e l i n g e n  2 0 1 2   I   4 5 9

de rondwandelende en rondfietsende bezoekers 

met elkaar een ervaring van verbondenheid 

kunnen beleven. 

	 Juist van een festival als de Kerkennacht 

zouden we mogen verwachten dat de rituele 

dimensie zorgt voor een intensivering van de 

ervaring van verbondenheid. Onze vraag is 

nu echter: is dat bij de Kerkennacht 2012 ook 

gebeurd? Wat zeggen de bezoekers daar des-

gevraagd zelf over? Kunnen we op grond van 

empirisch onderzoek wel zo gemakkelijk van 

‘momentane gemeenschapsvorming’ spreken? 

Doen zich daarbij wellicht ook verschillen voor 

tussen kerkgangers en niet-kerkgangers, of tus-

sen mannen en vrouwen? Deze vragen zal ik 

beantwoorden door enkele resultaten te presen-

teren uit een kwantitatief onderzoek onder de 

bezoekers en de vrijwilligers. 

	 Eerst geef ik echter een korte schets van de 

geschiedenis van de Kerkennachten in West- en 

vooral Midden-Europa, waarbij en passant eer-

der empirisch onderzoek besproken wordt en ik 

de resultaten ervan in verband breng met onze 

vraagstelling. 

Vooral in steden 
Een terugblik. In 1995 organiseren enkele ker-

ken in Frankfurt am Main de eerste Nacht der 

offenen Kirchen. Pinksteren 2000 zien we in 

verschillende steden en dorpen in Duitsland 

een verspreiding van het fenomeen. In meer 

dan honderdvijftig kerken van Berlijn en Bran-

denburg, waar enkele jaren eerder voor het eerst 

de Museumnacht is gehouden (Hagendorn-

Saupe et al. 2003), staan 10 juni 2000 enkele 

uren lang de deuren open voor concerten, 

theater, pantomime, lezingen, film, meditatie 

en middernachtsgebeden. In 2001 sluiten meer 

steden en, binnen de steden, meer kerkelijke 

gemeenschappen zich bij het initiatief aan. De 

Kerkennacht groeit in verscheidene regio’s in 

Duitsland daarna uit tot een, jaarlijkse of twee-

jaarlijkse, traditie, telkens met een thema. In 

Dresden – partnerstad van Rotterdam – wordt 

in 2003 een eerste Kerkennacht gehouden. 

	 Een onderzoek in deze stad, in 2005 op ver-

zoek van de organisatie uitgevoerd door 29 

onderzoekers van de Technische Universität 

Dresden (www.nacht-der-kirchen.dresden.de) 

laat zien dat de – overwegend hoogopgeleide 

(50 procent) – bezoekers (n=701) vooral ge-

ïnteresseerd zijn in een muzikaal aanbod (70 

procent), tentoonstellingen in het kerkgebouw 

(65 procent) en rondleidingen in het kerkge-

bouw (65 procent). Minder aansprekend zijn: 

gezelligheid (22 procent, onder jongeren tot 30 

jaar overigens 39 procent), liturgische vierin-

gen (Gottesdienste, Andachte 22 procent, onder 

ouderen vanaf 65 jaar 82 procent), discussies 

en lezingen (20 procent). De niet- of zelden-

kerkgangers (Kirchenferne) zijn vooral geïnte-

resseerd in tentoonstellingen en rondleidingen, 

de kerkgangers meer in muziek en vieringen. 

Voorzichtig zouden we kunnen stellen, dat de 

Kirchenferne bij de Kerkennacht in Dresden een 

zekere distantie bewaren tot datgene wat zij als 

typisch kerkelijk beschouwen. Wanneer het gaat 

om ritualiteit, betrokken op de intensivering 

van de ervaring, lijken (oudere) kerkgangers 

daarvoor eerder open te staan. Van de bezoekers 

geeft overigens 47 procent aan geen lid van een 

kerkgenootschap te zijn. Daarbij gaat het onder 

hen bij 61 procent om mensen die nooit lid 

zijn geweest, bij 39 procent om mensen die hun 
l



6 0

lidmaatschap hebben opgezegd. Bij de waar-

dering kruist 72 procent van de bezoekers aan 

dat zij de volgende Nacht van de Kerken zeker 

zullen bezoeken, 18 procent van de bezoekers 

zegt: ‘misschien’, 7 procent denkt van niet en 3 

procent weet het niet. De mensen die voor de 

derde keer meedoen (de ‘fans’) geven vrijwel 

allemaal (96 procent) te kennen dat zij ook de 

volgende Kerkennacht willen bezoeken. Andere 

– beperkter opgezette – bezoekersonderzoeken 

in Halle en Darmstadt laten eveneens een hoge 

‘tevredenheid’ zien met het aanbod. Meditatieve 

vieringen blijken daarbij veel mensen te trek-

ken, waarvan een substantieel deel (in Darm-

stadt 31 procent) in het jaar ervoor geen enkele 

kerkdienst of mis had bijgewoond. 

	 Kerkennachten lijken vooral in de steden 

georganiseerd te kunnen worden. Toch zijn in 

de jaren na 2004 ook in dorpen Kerkennachten 

ontstaan. De Landeskirche van Nordrhein-

Westfalen organiseerde in 2004 een Nacht der 

offenen Kirchen (van 20.00-24.00 uur), waar-

aan door vele geloofsgemeenschappen op het 

platteland werd meegewerkt. In Oostenrijk 

verspreidt de Kerkennacht zich, na een eerste 

nacht in Wenen in 2004, al snel naar kleine ste-

den en dorpen, waarbij in 2011 meer dan 700 

(!) kerkelijke gemeenschappen meedoen. Sinds 

enkele jaren doen ook gemeenten en parochies 

in steden en dorpen in Tsjechië, Hongarije en 

Slowakije mee. Samenwerking tussen kerken, 

maar ook met de lokale overheid, plaatselijke 

verenigingen, stichtingen en instellingen, wordt 

nadrukkelijk nagestreefd. 

	 In Nederland waaien vanaf 2003 de verhalen 

< Grote of Sint-Laurenskerk, Rotterdam

over de Kerkennacht binnen via het gemeen-

tecontact van de Laurenskerk in Rotterdam 

met Dresden. Men is onder de indruk van de 

oecumenische samenwerking, van de kansen 

om niet-kerkelijke mensen te bereiken en men 

ziet mogelijkheden voor creatieve, artistieke en 

spirtiuele (bijvoorbeeld muzikale of medita-

tieve) presentaties van datgene wat kerken in 

huis hebben. In 2007 wordt in Rotterdam de 

eerste Kerkennacht georganiseerd. In 2009 stem-

men de organisatoren de datum af en vindt het 

evenement in één weekend in juni plaats in Den 

Haag, Utrecht en Rotterdam. Inzet en bedoeling 

zijn telkens dat kerken in de stad hun binnen-

kant zichtbaar maken. Niet alleen voor de ‘eigen 

kerkelijke achterban’, maar ook voor de bewo-

ners van de wijk rondom het gebouw om samen 

‘iets te beleven dat van toegevoegde waarde is’. 

	 In het najaar van 2009 wordt het initiatief 

van de grote steden verbreed en wordt samen-

werking gezocht via de koepel van de landelijke 

Raad van Kerken. Het verlangen groeit om, 

nadat eerder door de Raad van Kerken vier 

keer een centrale landelijke Kerkendag is ge-

organiseerd (Utrecht 1989, Amersfoort 1992, 

Kampen 1998, Zwolle 2004), nu een soortgelijk 

evenement te organiseren, maar dan decentraal. 

Het aantal plaatsen dat in 2011 meedoet, wis-

selt in de aanloop naar de maand juni. Er vallen 

steden af en er komen naarmate de Kerken-

nacht dichterbij komt steeds meer steden bij. 

De maanden na de eerste landelijke vergadering 

groeit de lijst van deelnemers uit tot 21 steden 

en dorpen. Er worden twee data vastgesteld: 

vrijdag 24 en zaterdag 25 juni. Het zal in prin-

cipe niet moeten gaan om één kerk waar alle 

kerken zich gezamenlijk presenteren, maar om l

6 1



onderzoek6 2

zoveel mogelijk kerken en kerkgebouwen, die 

ieder naar eigen identiteit zichzelf presenteren. 

Het is een model dat de lokale geloofsgemeen-

schappen van meet af aan in een oecumenische 

stroomversnelling zal brengen. 

Bezinningsmoment
Uit de vrijwilligersformulieren kunnen we aflei-

den dat er in 2011 in mindere (25,8 procent) of 

meerdere mate (58,5 procent) sprake is geweest 

van samenwerking met lokale andere kerkelijke 

gemeenschappen. 

	 Een vergelijkbaar antwoordpatroon is her-

kenbaar bij de vraag of het organiseren van de 

activiteit de oecumene heeft versterkt. Letterlijk, 

‘tijdens of als gevolg van het organiseren van 

de activiteit (o.a. de voorbereiding etc.) is de 

oecumene versterkt ...’ ‘Niet van toepassing’ zegt 

16 procent van de vrijwilligers in antwoord op 

deze vraag. ‘Een beetje of soms’: 33,3 procent en 

‘behoorlijk of zeer zeker van toepassing’:  

50,7 procent. Waar onze verwachting was dat 

samenwerking onontkoombaar is, blijkt – vol-

gens de vrijwilligers – dat de mate waarin wordt 

samengewerkt verschilt: van helemaal niet 

tot intensief. Daarnaast is er een opmerkelijk 

percentage vrijwilligers dat aangeeft dat er een 

versterking heeft plaatsgevonden van de samen-

hang met mensen, groepen of instituten ‘van 

buiten de kerk’. Enigszins versterkt (‘een beetje 

of soms van toepassing’) zegt: 41,6 procent, en 

een ‘sterke versterking’ van deze samenhang 

wordt gerapporteerd door 44,2 procent van 

de vrijwilligers. Tellen we beide percentages 

bij elkaar op, dan betreft het 85,8 procent. Uit 

deze percentages kunnen we concluderen dat, 

in overeenstemming met onze verwachting op 

grond van het onderzoek naar multiculturele 

festivals, er door de Kerkennacht sprake is 

geweest van een versterking van de verbon-

denheid tussen zowel (een aantal) kerkelijke 

gemeenschappen onderling als met (een aantal) 

niet-kerkelijke mensen, groepen en instellingen. 

Daarmee kunnen we echter nog niet spreken 

van een ‘momentane gemeenschap’. 

	 We komen dichter bij een antwoord op de 

vraagstelling dankzij de bezoekersvragen naar 

het verschil in beleving met andere evenementen, 

waarbij de Kerkennacht voor een overgrote 

meerderheid van de bezoekers een andere bele-

ving geeft dan voornoemde evenementen (12,6 

procent geen verschil, 87,6 procent wel). Een 

inventarisatie van de activiteiten leert dat het 

bij 27 procent van de activiteiten gaat om ‘koor-

muziek, dans, concert’, en bij 16 procent om 

‘vieringen of (leken)preken’. Kleinere percenta-

ges gelden voor ‘drama, theater’, ‘zelf schilderen’, 

en ‘spiritueel’, ‘bijbelquiz’ en ‘kinderactiviteiten’, 

‘maaltijden’ en ‘geloofsgesprek’. Onder de noe-

mer informatief, zoals rondleidingen, lezingen, 

diaconale informatie en tentoonstellingen over 

het kerkgebouw, valt 27 procent van het activi-

teitenaanbod. Kerkgangers blijken vaker (gem. 

91,3 procent) aan te geven dat er verschil in 

beleving is met andere evevementen dan niet-

kerkgangers (gem. 76 procent). Voor een kwart 

van de niet-kerkgangers is er geen verschil. 

	 Ook het antwoord op de vraag naar het bij-

zondere of speciale van de activiteit (meerdere 

opties mogelijk) is van belang voor onze vraag. 

Op de zo gestelde vraag antwoordde 2 procent 

van alle bezoekers: ‘niet zo speciaal’. De andere 

antwoordcategorieën staan met de percentages 

in het volgende overzicht. 

h a n d e l i n g e n  2 0 1 2   I   4 6 3

Meerdere variabelen konden door factorana-

lyses geclustered worden tot één factor. De 

resultaten zeggen iets over wat de bezoekers het 

belangrijkste hebben gevonden. Uit de analyses 

blijkt, dat alle bezoekers samen (kerkgangers 

en niet-kerkgangers) vooral een moment van 

bezinning hebben ervaren, die voor een aantal 

van hen te maken heeft met een gevoel van 

verbondenheid en contact met God, het Hogere, 

en/of een hogere macht, waarbij de aard van de 

bezinning als inspirerend is beleefd. Er is iets 

‘vanbinnen’ gebeurd. Op de tweede plaats komt 

een specifieke, bijzondere sfeer, die vooral met 

de ruimte te maken heeft en met het gegeven 

dat het ’s avonds of ’s nachts plaatsvindt. Als 

derde komt samen met anderen naar voren. 

Ten slotte blijkt wat mensen in de Kerkennacht 

hebben ervaren leerzaam voor hen te zijn. Het 

maakt hen vervolgens vooral nieuwsgierig naar 

kerkelijke symbolen, zo blijkt. 

Dezelfde onderzoekstechniek is toegepast op 

de groep van kerkgangers en de groep van niet-

kerkgangers. Voor de kerkgangers lijken er op 

het eerste gezicht niet veel verschillen met de 

totale groep respondenten te zijn. Een moment 

van bezinning ‘scoort’ het hoogst. Deze erva-

ring hangt samen met verbondenheid, energie, 

contact met God/het Hogere en ‘inspirerend’. 

Verbondenheid met anderen, zowel met beken-

den als niet-bekenden, komt bij kerkgangers 

op de tweede plaats. Wanneer het gaat om de 

specifieke sfeer zetten de kerkgangers deze op de 

derde plaats, bij de niet-kerkgangers komt deze 

factor op de tweede plaats. 

Terugkijkend naar de beschrijvende statistiek 

zien we de verschillen tussen kerkgangers en 

niet-kerkgangers op het punt van de verbon-

denheid met anderen nog wat scherper. Er doen 

zich geen significante verschillen voor tussen 

Inspirerend 	 49,4 %	 n=672 

Een bijzondere sfeer 	 45,6 %	 n=620 

Een bijzonder gevoel van verbondenheid	 37,1 %	 n=504 

Een moment van bezinning 	 39,0 %	 n=531

De ruimte 	 34,7 %	 n=472

Samen met onbekenden 	 29,5 %	 n=401

’s Avonds / ’s nachts 	 29    %	 n=395

Leerzaam 	 27,1 %	 n=369 

Samen met mensen die ik goed ken	 26,0 %	 n=354 

Een bepaalde energie 	 16,2 %	 n=220

Contact met God, het hogere en/of een hogere macht	 15    %	 n=204

Iets anders namelijk …	 15,7 %	 n=214 

	                     (veel bijgeschreven)

Wat maakt deze activiteit voor u speciaal? (alle bezoekers)

l



onderzoek6 4

kerkgangers en niet-kerkgangers wanneer het 

gaat om de waarderingscategorieën: ‘niet zo 

speciaal’, ‘’s avonds, ’s nachts’, ‘leerzaam’, ‘inspi-

rerend’, ‘een bijzondere sfeer’ en ‘een bepaalde 

energie’. Op één waarderingscategorie ‘scoren’ 

de niet-kerkgangers hoger dan de kerkgangers. 

Zij vinden een activiteit gemiddeld significant 

vaker speciaal vanwege de ruimte (47,9 pro-

cent, n=152) dan de kerkgangers (30,9 procent, 

n=314). Op vier waarderingscategorieën scoren 

kerkgangers (gemiddeld) echter significant 

hoger (grootste verschillen eerstgenoemd) dan 

niet-kerkgangers: 

-	�bijzonder aan de activiteit is het ervaren van 

een bijzonder gevoel van verbondenheid (kerk-

gangers gem. score 43,5 procent, n=442 ver-

sus niet-kerkgangers 17,7 procent, n=56);

-	�bijzonder aan de activiteit is dat deze geleid 

heeft tot contact met God, het Hogere, en/of 

hogere macht (18,3 procent, n=186) versus 

niet-kerkgangers (4,1 procent, n=13); 

-	�bijzonder aan de activiteit is dat de activiteit 

wordt ervaren samen met onbekenden (kerk-

gangers 31,9 procent, n=324 versus niet-kerk-

gangers 21,1 procent, n=67);

-	�bijzonder aan de activiteit is dat de activiteit 

wordt ervaren samen met mensen die ik goed 

ken (kerkgangers 28,1 procent, n=286 versus 

niet-kerkgangers 18,9 procent, n=60).

De factoranalyse laat zien dat de eerstgenoemde 

waarderingscategorie waarschijnlijk vooral in 

religieuze zin is geïnterpreteerd. Voor de tweede 

is deze interpretatie duidelijk. In deze ‘religieus-

spirituele’ waarderingscategorieën doen zich 

dus opvallende verschillen voor in de beleving 

van kerkgangers en niet-kerkgangers. Echter 

ook in de sociale dimensie (waarderingscatego-

rie 3 en 4) zijn er significante verschillen. 

	 Ook bij de beleving van mannen en vrouwen 

constateren we verschillen. Bij de beleving zijn 

er tussen mannen en vrouwen weliswaar meer 

overeenkomsten dan verschillen, echter een 

significant verschil treedt op bij een ‘bijzonder 

gevoel van verbondenheid’: 42,5 procent van de 

vrouwelijke bezoekers (n=343) kruist deze ca-

tegorie aan tegenover 29,3 procent (n=159) van 

de mannelijke bezoekers. 

	 We hopen in de nabije toekomst de analyse 

te differentiëren in relatie tot de inhoud van de 

activiteit. Een informatieve rondleiding leidt nu 

eenmaal waarschijnlijk tot een andere waarde-

ring dan een Taizéviering. Vanwege ziekte van 

één van de onderzoekers moesten we de analyse 

noodgedwongen onderbreken. 

Gemeenschapservaring
Kunnen we nu beweren dat de Kerkennacht een 

‘momentane gemeenschap’ creëert? Gaat ook 

op dit punt de vergelijking met een event als een 

multicultureel festival op? Bij het geheel van 

de bezoekers komen eenduidig ‘sociale’ waar-

deringscategorieën (samen met mensen die ik 

goed ken/met onbekenden) niet op de eerste 

plaats. Bovendien, niet alle categorieën bezoe-

kers ervaren verbondenheid met andere men-

sen: kerkgangers sterker dan niet-kerkgangers, 

vrouwen wat sterker dan mannen. Ook in de 

religieus-spirituele dimensie ‘scoren’ kerkgan-

gers hoger dan niet-kerkgangers. Per activiteit 

kan de beleving natuurlijk nog aanzienlijk ver-

schillen. De beleving van een concert is anders 

dan van een debat. Daar zijn op het tijdstip van 

het schrijven van dit artikel nog vragen onbe-

antwoord gebleven. Voorlopig kunnen we zeg-

gen dat de Kerkennacht voor een groot aantal 

deelnemers een gemeenschapservaring teweeg 

heeft gebracht; voor anderen, in het bijzonder 

in de categorie niet-kerkgangers, was het ook 

mogelijk om individueel nieuwsgierigheid te 

bevredigen, de ruimte te ondergaan of een mo-

ment van bezinning te ervaren. 

Literatuur
Boer, E. de & Roest, H.P. de (2012). ‘Ik vond de kerk al 

cool’. Onderzoeksrapport. Uitgave Raad van Kerken 
Nederland. 

Hagendorn-Saupe, M., Kleinke, H., Meinke, A. & 
Thänert, S. (2003). Lange Nacht der Museen – eine 
empirische Untersuchung in Berlin. Staatliche Mu-
seen zu Berlin, Heft 56. Berlin. 

De Bres, K. & Davis, J. (2001). Celebrating Group and 
place identity. A case study of a new regional festi-
val. Tourism Geographies 3/3, 326-337.

Duyvendak, J.W. & Hurenkamp, M. (red.) (2004; 
2006). Kiezen voor de kudde. Lichte gemeenschappen 
en nieuwe meerderheid. Amsterdam: Van Gennep.

Hilbers, J. (2006). Celebrations for personal and col-
lective health and wellbeing. Sydney: University of 
Technology. 

Kemp, S.F. (1999). Sled dog racing: The celebration of 
cooperation in a competitive sport. Ethnology 38, 
81-95.

Lee, I., Arcodia, Ch., Lee, T.J. (2012). The key charac-
teristics of multicultural festivals. A critical review 
of the literature. Tourism Management 33/2, 334-
340.

Misener, F.E. & Mason, D.S. (2006). Creating commu-
nity networks: Can sporting events offer meaning-
ful sources for social capital? Managing Leisure 11, 
39-56. 

Misener, F.E. & Mason, D.S. (2009). Fostering Com-
munity Development Through Sporting Events 
Strategies: An Examination of Urban Regime Per-
ceptions. Journal of Sport Management 23, 770-794.

Mommaas, H. (2004). De kudde is dood, lang leve de 

kuddes. In: Duyvendak en Hurenkamp. Kiezen voor 
de kudde. Lichte gemeenschappen en nieuwe meer-
derheid. Amsterdam: Van Gennep.

Roest, H.P. de (2012). De Kerkennacht als oecume-
nisch festival van verbinding. Magliano-Tromp, 
Joh. & Tolsma, M. (2012). Liber Amicorum voor 
Marius van Leeuwen. Amsterdam: Balans.

Salamone, F. (2000). Society, Leisure, Culture and Play: 
An Anthropological Reference. Lanham, Maryland: 
University Press of America. 

Turner, V. (1974). Dramas, Fields and Metaphors. Cor-
nell University Press.

www.nacht-der-kirchen-dresden.de/Besucherbefra-
gung_LNK.pdf. Site bezocht: 15 mei 2012. 

www.ndkh.de. Site bezocht 15 mei 2012. 

Henk (prof.dr. H.P.) de Roest is hoogleraar Praktische 
Theologie aan de Protestantse Theologische Universi-
teit, vestiging Groningen. hpderoest@pthu.nl

l

AMG
Notitie
65


