ONDERZOEK |

HENK DE ROEST

Kerkennacht:
een momentane
gemeenschap?

De laatste twaalf jaar is in verscheidene Europese landen een
oecumenisch kerkenfestival ontstaan, waarbij lokale kerken hun
‘huis’ openstellen met een gevarieerd programma met zang, medita-
tieve vieringen, (leken)preken, rondleidingen, dans, theater, debat,
ontmoeting, muziek, film, maaltijden en ‘een beetje spektakel’. Sinds
enkele jaren worden ook in Nederland Kerkennachten georga-
niseerd. Samen met Elpine de Boer onderzocht Henk de Roest wat
deelname aan zo’n Kerkennacht met bezoekers, al dan niet gelovig,
doet. Ontstaat er ook verbondenheid tijdens een dergelijke gedeelde

ervaring?

n een steeds groter aantal plaatsen in

Duitsland vormt het momenteel een jaar-

lijks terugkerend evenement op de culture-
le agenda. Elk jaar groeien de bezoekersaantal-
len, waarbij het tegenwoordig in de grote steden
gaat om tienduizenden deelnemers. Zo namen
bijvoorbeeld aan de laatstgehouden Kerken-
nacht van 2011 in Hamburg meer dan 80.000
bezoekers deel aan de activiteiten. Meer dan 130
gemeenten en parochies stelden hun gebouwen
open (www.ndkh.de).

HANDELINGEN 2012 | 4

Sinds enkele jaren worden Kerkennachten ook
in Nederland georganiseerd. In juni 2011 is

de Kerkennacht door een projectgroep vanuit
de Raad van Kerken en de Vereniging van Be-
raad Grote Steden in Nederland (VBGS) in 21
grotere en kleinere steden en dorpen gecoordi-
neerd, waarbij de lokale kerken het programma
bepaalden. Op basis van tellingen door vrijwil-
ligers hebben in 2011 30.000 tot 50.000 mensen
meegedaan. De Kerkennacht lijkt een ‘suc-
cesformule’, die in 2013 zal worden herhaald
met, naar verwachting, nog meer deelnemende
geloofsgemeenschappen. >

55



Beleving

Samen met Elpine de Boer, godsdienst-
psychologe bij de Universiteit Leiden, en in
nauw overleg met de projectgroep, heb ik
tijdens de Kerkennacht 2011 een kwantitatief
empirisch onderzoek gehouden. We ontvingen
bijna 1400 enquéteformulieren terug, die in-
zicht geven in het profiel van de bezoekers (ge-
slacht, leeftijd, opleiding, levensbeschouwelijke
identiteit, kerkganger/niet-kerkganger), maar
ook in wat de deelnemers hebben ervaren.

We constateerden dat één op de vier bezoe-
kers aan de Kerkennacht zichzelf aanduidt
als ‘niet-kerkganger’. Bijna 60 procent van de
bezoekers is vrouw; de gemiddelde leeftijd van
alle bezoekers ligt op 55,1 jaar (overigens: kerk-
gangers gemiddeld 57,4 jaar, niet-kerkgangers
gemiddeld 48,7 jaar).

We vroegen ‘wat de bezochte activiteit speci-
aal maakt, we vroegen naar ‘verschil in beleving
met andere evenementen zoals museumnacht,
popconcert, festival’, of de activiteit ‘nieuwsgie-
righeid teweegbrengt naar...” en of de Kerken-
nacht het beeld dat men had van de kerk heeft
‘veranderd), ‘versterkt’ of ‘niet heeft beinvloed),
en hoe men een eventuele verandering om-
schrijft. Telkens waren er antwoordcategorieén
en was er ruimte voor open antwoorden, waar
volop gebruik van is gemaakt.

Daarnaast analyseerden we meer dan 350
formulieren die werden ingevuld door de vrij-
willigers die de organisatie mogelijk maakten.
Elders hebben we de resultaten gepubliceerd
(De Boer & De Roest 2012). In dit themanum-
mer van Handelingen concentreren we ons op

< Dias Latinos, Amersfoort

HANDELINGEN 2012 | 4

de gemeenschapsvormende ‘werking’ van het
festival. Daarbij kijken we naar de betrekkingen
tussen de organiserende gemeenschappen, naar
de relaties met niet-kerkelijke instellingen en
naar de verbondenheid die mogelijk tussen de
bezoekers onderling is ontstaan. Is een festival,
vanwege de rituele dimensie ervan, niet bij uit-
stek een momentane gemeenschap?

Rituele dimensie?

Er zijn in onze samenleving indicaties voor een
verschuiving van duurzame, ‘geinstitutiona-
liseerde’, ‘zware’ gemeenschappen naar ‘lichte
gemeenschappen’ (Duyvendak & Hurenkamp
2004), van betrokkenheid op lange termijn naar
tijdelijke of incidentele betrokkenheid, van ver-
plichting naar vrijblijvendheid, van vanzelfspre-
kende deelname naar een bewuste keuze voor
een bepaald aanbod, van regelmatige deelname
naar een keer aanwezig zijn bij een festival, eve-
nement of, met de Engelse term, event. Het ene
verband is ‘nog kortstondiger dan het ander’
(Mommaas 2004, 165), waarbij het bij de events
om eenmalige gebeurtenissen gaat. Daarop con-
centreer ik mij in dit artikel.

Ik beperk mij daarbij tot de ‘gemeenschaps-
vormende werking’ van een specifiek event,
namelijk de Kerkennacht 2011. Eerder is aange-
toond dat events sociale netwerken versterken
(m.n. sportevenementen, Kemp 1999) en een
bijdrage leveren aan de versterking van het so-
ciale kapitaal van de gemeenschappen die het
event mogelijk maken (De Bres & Davis, 2001;
Misener & Mason 2006; 2009). Het organiseren
van een event vraagt om samenwerking. Voor
multiculturele festivals bijvoorbeeld, waarin
diverse ethnische culturen worden gepresen- >

57



teerd en ‘gevierd’ met kunstpresentaties, dans,
muziek en maaltijden, is codperatie essentieel.
Daarnaast schept een festival, zowel wanneer
het eenmalig plaatsvindt als wanneer het gaat
om een periodiek terugkerend cultureel eve-
nement, verbondenheid onder de deelnemers
(Salamone 2000; Hilbers 2006). Dat gebeurt

al wanneer twee mensen met dezelfde nieuw-
gierigheid elkaar ontmoeten, maar vooral als
meerdere individuen elkaar treffen in een ‘single
time-space frame, waarbij een gedeelde interesse
of de inhoud van het festival of onderdelen
ervan een ervaring van verbondenheid kunnen

teweegbrengen en versterken.

“All types of festivals seem to involve some form
of social interaction and connectivity’ (Lee et
al. 2011, 338).

Festivals kennen een rituele dimensie, waarin
de ritualiteit niet betrekking heeft op een crisis
of transitie, maar op de intensivering van de
ervaring. Literatuur over festivals ziet deze als
events die de alledaagse werkelijkheid voor een
paar uur, één of enkele dagen, onderbreken. Ze
vormen een ‘time out of time’. Ze hebben een
liminaal en tijdelijk karakter (Turner 1974).
Daardoor creéren ze een gemeenschapservaring
voor enkele uren of een paar dagen, zolang

als het festival duurt. Deze ervaring kan ook
nog naderhand worden ervaren, bijvoorbeeld
wanneer het gesprek erover en de uitwisseling
van de beleving online wordt voortgezet. Ook
kan het zijn dat tijdens het festival rond één
podium, bijvoorbeeld door een gedeeld geraakt
worden door de sfeer en muziek, de ervaring

van een momentane gemeenschap ontstaat.

58

Wanneer ze periodiek terugkeren, kunnen
events een vermogen creéren om aantrekke-
lijk te zijn voor een groter aantal mensen dan
het aantal mensen dat op een specifiek event
afkomt. Ook in en rond de kerken zien we dat
incidentele events die worden herhaald en waar-
over wordt doorgepraat, meer en meer mensen
trekken en een wijdere uitstraling kennen. De
Preek van de Leek in Amsterdam is hiervan een
goed voorbeeld. Na vijf series diensten is een
vaste kern vrijwilligers ontstaan, daaromheen
is er een kring die afkomt op nu net die ene
bekende Nederlander die in de dienst voorgaat,
daaromheen is een wat grotere kring gegroeid
van regelmatige bezoekers en weer daaromheen
heeft zich een groeiende kring gevormd van
intussen bijna drieduizend ‘vrienden’ die een
nieuwsbrief ontvangen. De Preek van de Leek
kent een ‘vrijblijvende verbondenheid’ die door
regelmatige publiciteit en bij een nieuwe serie
preken en bijbehorende liederen en gebeds-
teksten weer wordt geactualiseerd en ook weer
tot nieuwe deelnemers leidt.

De Kerkennacht lijkt naadloos in het ge-
schetste beeld van een festival te passen en
vergelijkbare effecten te sorteren. Het alle-
daagse ritme wordt onderbroken, er is in een
kort, geconcentreerd tijdsbestek veel muziek,
maar ook valt er veel te zien en wordt er veel
verteld. Wat de Kerkennacht daarbij aantrek-
kelijk maakt is dat, evenals bij bijvoorbeeld
multiculturele festivals, diverse gebouwen en
geloofsgemeenschappen en verschillende acti-
viteiten binnen een ruimte op één dagdeel, in
dit geval de avond, vrijblijvend te bezoeken zijn.
Telkens kan zich ter plekke en for the time being
een gemeenschap vormen, terwijl tegelijkertijd

de rondwandelende en rondfietsende bezoekers
met elkaar een ervaring van verbondenheid
kunnen beleven.

Juist van een festival als de Kerkennacht
zouden we mogen verwachten dat de rituele
dimensie zorgt voor een intensivering van de
ervaring van verbondenheid. Onze vraag is
nu echter: is dat bij de Kerkennacht 2012 ook
gebeurd? Wat zeggen de bezoekers daar des-
gevraagd zelf over? Kunnen we op grond van
empirisch onderzoek wel zo gemakkelijk van
‘momentane gemeenschapsvorming’ spreken?
Doen zich daarbij wellicht ook verschillen voor
tussen kerkgangers en niet-kerkgangers, of tus-
sen mannen en vrouwen? Deze vragen zal ik
beantwoorden door enkele resultaten te presen-
teren uit een kwantitatief onderzoek onder de
bezoekers en de vrijwilligers.

Eerst geef ik echter een korte schets van de
geschiedenis van de Kerkennachten in West- en
vooral Midden-Europa, waarbij en passant eer-
der empirisch onderzoek besproken wordt en ik
de resultaten ervan in verband breng met onze
vraagstelling.

Vooral in steden

Een terugblik. In 1995 organiseren enkele ker-
ken in Frankfurt am Main de eerste Nacht der
offenen Kirchen. Pinksteren 2000 zien we in
verschillende steden en dorpen in Duitsland
een verspreiding van het fenomeen. In meer
dan honderdvijftig kerken van Berlijn en Bran-
denburg, waar enkele jaren eerder voor het eerst
de Museumnacht is gehouden (Hagendorn-
Saupe et al. 2003), staan 10 juni 2000 enkele
uren lang de deuren open voor concerten,
theater, pantomime, lezingen, film, meditatie

HANDELINGEN 2012 | 4

en middernachtsgebeden. In 2001 sluiten meer
steden en, binnen de steden, meer kerkelijke
gemeenschappen zich bij het initiatief aan. De
Kerkennacht groeit in verscheidene regio’s in
Duitsland daarna uit tot een, jaarlijkse of twee-
jaarlijkse, traditie, telkens met een thema. In
Dresden — partnerstad van Rotterdam — wordt
in 2003 een eerste Kerkennacht gehouden.

Een onderzoek in deze stad, in 2005 op ver-
zoek van de organisatie uitgevoerd door 29
onderzoekers van de Technische Universitit
Dresden (www.nacht-der-kirchen.dresden.de)
laat zien dat de — overwegend hoogopgeleide
(50 procent) — bezoekers (n=701) vooral ge-
interesseerd zijn in een muzikaal aanbod (70
procent), tentoonstellingen in het kerkgebouw
(65 procent) en rondleidingen in het kerkge-
bouw (65 procent). Minder aansprekend zijn:
gezelligheid (22 procent, onder jongeren tot 30
jaar overigens 39 procent), liturgische vierin-
gen (Gottesdienste, Andachte 22 procent, onder
ouderen vanaf 65 jaar 82 procent), discussies
en lezingen (20 procent). De niet- of zelden-
kerkgangers (Kirchenferne) zijn vooral geinte-
resseerd in tentoonstellingen en rondleidingen,
de kerkgangers meer in muziek en vieringen.
Voorzichtig zouden we kunnen stellen, dat de
Kirchenferne bij de Kerkennacht in Dresden een
zekere distantie bewaren tot datgene wat zij als
typisch kerkelijk beschouwen. Wanneer het gaat
om ritualiteit, betrokken op de intensivering
van de ervaring, lijken (oudere) kerkgangers
daarvoor eerder open te staan. Van de bezoekers
geeft overigens 47 procent aan geen lid van een
kerkgenootschap te zijn. Daarbij gaat het onder
hen bij 61 procent om mensen die nooit lid
zijn geweest, bij 39 procent om mensen die hun

59



lidmaatschap hebben opgezegd. Bij de waar-
dering kruist 72 procent van de bezoekers aan
dat zij de volgende Nacht van de Kerken zeker
zullen bezoeken, 18 procent van de bezoekers
zegt: ‘misschien’, 7 procent denkt van niet en 3
procent weet het niet. De mensen die voor de
derde keer meedoen (de ‘fans’) geven vrijwel
allemaal (96 procent) te kennen dat zij ook de
volgende Kerkennacht willen bezoeken. Andere
— beperkter opgezette — bezoekersonderzoeken
in Halle en Darmstadt laten eveneens een hoge
‘tevredenheid’ zien met het aanbod. Meditatieve
vieringen blijken daarbij veel mensen te trek-
ken, waarvan een substantieel deel (in Darm-
stadt 31 procent) in het jaar ervoor geen enkele
kerkdienst of mis had bijgewoond.

Kerkennachten lijken vooral in de steden
georganiseerd te kunnen worden. Toch zijn in
de jaren na 2004 ook in dorpen Kerkennachten
ontstaan. De Landeskirche van Nordrhein-
Westfalen organiseerde in 2004 een Nacht der
offenen Kirchen (van 20.00-24.00 uur), waar-
aan door vele geloofsgemeenschappen op het
platteland werd meegewerkt. In Oostenrijk
verspreidt de Kerkennacht zich, na een eerste
nacht in Wenen in 2004, al snel naar kleine ste-
den en dorpen, waarbij in 2011 meer dan 700
(1) kerkelijke gemeenschappen meedoen. Sinds
enkele jaren doen ook gemeenten en parochies
in steden en dorpen in Tsjechié, Hongarije en
Slowakije mee. Samenwerking tussen kerken,
maar ook met de lokale overheid, plaatselijke
verenigingen, stichtingen en instellingen, wordt
nadrukkelijk nagestreefd.

In Nederland waaien vanaf 2003 de verhalen

< Grote of Sint-Laurenskerk, Rotterdam

over de Kerkennacht binnen via het gemeen-
tecontact van de Laurenskerk in Rotterdam
met Dresden. Men is onder de indruk van de
oecumenische samenwerking, van de kansen
om niet-kerkelijke mensen te bereiken en men
ziet mogelijkheden voor creatieve, artistieke en
spirtiuele (bijvoorbeeld muzikale of medita-
tieve) presentaties van datgene wat kerken in
huis hebben. In 2007 wordt in Rotterdam de
eerste Kerkennacht georganiseerd. In 2009 stem-
men de organisatoren de datum af en vindt het
evenement in één weekend in juni plaats in Den
Haag, Utrecht en Rotterdam. Inzet en bedoeling
zijn telkens dat kerken in de stad hun binnen-
kant zichtbaar maken. Niet alleen voor de ‘eigen
kerkelijke achterban’, maar ook voor de bewo-
ners van de wijk rondom het gebouw om samen
‘iets te beleven dat van toegevoegde waarde s’
In het najaar van 2009 wordt het initiatief
van de grote steden verbreed en wordt samen-
werking gezocht via de koepel van de landelijke
Raad van Kerken. Het verlangen groeit om,
nadat eerder door de Raad van Kerken vier
keer een centrale landelijke Kerkendag is ge-
organiseerd (Utrecht 1989, Amersfoort 1992,
Kampen 1998, Zwolle 2004), nu een soortgelijk
evenement te organiseren, maar dan decentraal.
Het aantal plaatsen dat in 2011 meedoet, wis-
selt in de aanloop naar de maand juni. Er vallen
steden af en er komen naarmate de Kerken-
nacht dichterbij komt steeds meer steden bij.
De maanden na de eerste landelijke vergadering
groeit de lijst van deelnemers uit tot 21 steden
en dorpen. Er worden twee data vastgesteld:
vrijdag 24 en zaterdag 25 juni. Het zal in prin-
cipe niet moeten gaan om één kerk waar alle

kerken zich gezamenlijk presenteren, maar om



zoveel mogelijk kerken en kerkgebouwen, die
ieder naar eigen identiteit zichzelf presenteren.
Het is een model dat de lokale geloofsgemeen-
schappen van meet af aan in een oecumenische

stroomversnelling zal brengen.

Bezinningsmoment

Uit de vrijwilligersformulieren kunnen we aflei-
den dat er in 2011 in mindere (25,8 procent) of
meerdere mate (58,5 procent) sprake is geweest
van samenwerking met lokale andere kerkelijke
gemeenschappen.

Een vergelijkbaar antwoordpatroon is her-
kenbaar bij de vraag of het organiseren van de
activiteit de oecumene heeft versterkt. Letterlijk,
‘tijdens of als gevolg van het organiseren van
de activiteit (o.a. de voorbereiding etc.) is de
oecumene versterkt ... ‘Niet van toepassing’ zegt
16 procent van de vrijwilligers in antwoord op
deze vraag. ‘Een beetje of soms’: 33,3 procent en
‘behoorlijk of zeer zeker van toepassing’:

50,7 procent. Waar onze verwachting was dat
samenwerking onontkoombaar is, blijkt — vol-
gens de vrijwilligers — dat de mate waarin wordt
samengewerkt verschilt: van helemaal niet

tot intensief. Daarnaast is er een opmerkelijk
percentage vrijwilligers dat aangeeft dat er een
versterking heeft plaatsgevonden van de samen-
hang met mensen, groepen of instituten ‘van
buiten de kerk’. Enigszins versterkt (‘een beetje
of soms van toepassing’) zegt: 41,6 procent, en
een ‘sterke versterking’ van deze samenhang
wordt gerapporteerd door 44,2 procent van

de vrijwilligers. Tellen we beide percentages

bij elkaar op, dan betreft het 85,8 procent. Uit
deze percentages kunnen we concluderen dat,

in overeenstemming met onze verwachting op

grond van het onderzoek naar multiculturele
festivals, er door de Kerkennacht sprake is
geweest van een versterking van de verbon-
denheid tussen zowel (een aantal) kerkelijke
gemeenschappen onderling als met (een aantal)
niet-kerkelijke mensen, groepen en instellingen.
Daarmee kunnen we echter nog niet spreken
van een ‘momentane gemeenschap’

We komen dichter bij een antwoord op de
vraagstelling dankzij de bezoekersvragen naar
het verschil in beleving met andere evenementen,
waarbij de Kerkennacht voor een overgrote
meerderheid van de bezoekers een andere bele-
ving geeft dan voornoemde evenementen (12,6
procent geen verschil, 87,6 procent wel). Een
inventarisatie van de activiteiten leert dat het
bij 27 procent van de activiteiten gaat om ‘koor-
muziek, dans, concert), en bij 16 procent om
‘vieringen of (leken)preken’. Kleinere percenta-
ges gelden voor ‘drama, theater’, zelf schilderen,
en ‘spiritueel’, ‘bijbelquiz’ en ‘kinderactiviteiten’,
‘maaltijden’ en ‘geloofsgesprek’. Onder de noe-
mer informatief, zoals rondleidingen, lezingen,
diaconale informatie en tentoonstellingen over
het kerkgebouw, valt 27 procent van het activi-
teitenaanbod. Kerkgangers blijken vaker (gem.
91,3 procent) aan te geven dat er verschil in
beleving is met andere evevementen dan niet-
kerkgangers (gem. 76 procent). Voor een kwart
van de niet-kerkgangers is er geen verschil.

Ook het antwoord op de vraag naar het bij-
zondere of speciale van de activiteit (meerdere
opties mogelijk) is van belang voor onze vraag.
Op de zo gestelde vraag antwoordde 2 procent
van alle bezoekers: ‘niet zo speciaal’. De andere
antwoordcategorieén staan met de percentages
in het volgende overzicht.

Wat maakt deze activiteit voor u speciaal? (alle bezoekers)

Inspirerend 49,4 % n=672
Een bijzondere sfeer 45,6 % n=620
Een bijzonder gevoel van verbondenheid 37,1 % n=504
Een moment van bezinning 39,0 % n=>531
De ruimte 34,7 % n=472
Samen met onbekenden 29,5 % n=401
’s Avonds / ’s nachts 29 % n=395
Leerzaam 27,1 % n=369
Samen met mensen die ik goed ken 26,0 % n=354
Een bepaalde energie 16,2 % n=220
Contact met God, het hogere en/of een hogere macht 15 % n=204
Iets anders namelijk ... 15,7 % n=214

Meerdere variabelen konden door factorana-
lyses geclustered worden tot één factor. De
resultaten zeggen iets over wat de bezoekers het
belangrijkste hebben gevonden. Uit de analyses
blijkt, dat alle bezoekers samen (kerkgangers
en niet-kerkgangers) vooral een moment van
bezinning hebben ervaren, die voor een aantal
van hen te maken heeft met een gevoel van
verbondenheid en contact met God, het Hogere,
en/of een hogere macht, waarbij de aard van de
bezinning als inspirerend is beleefd. Er is iets
‘vanbinnen’ gebeurd. Op de tweede plaats komt
een specifieke, bijzondere sfeer, die vooral met
de ruimte te maken heeft en met het gegeven
dat het ’s avonds of ’s nachts plaatsvindt. Als
derde komt samen met anderen naar voren.

Ten slotte blijkt wat mensen in de Kerkennacht
hebben ervaren leerzaam voor hen te zijn. Het
maakt hen vervolgens vooral nieuwsgierig naar
kerkelijke symbolen, zo blijkt.

HANDELINGEN 2012 | 4

(veel bijgeschreven)

Dezelfde onderzoekstechniek is toegepast op
de groep van kerkgangers en de groep van niet-
kerkgangers. Voor de kerkgangers lijken er op
het eerste gezicht niet veel verschillen met de
totale groep respondenten te zijn. Een moment
van bezinning ‘scoort’ het hoogst. Deze erva-
ring hangt samen met verbondenheid, energie,
contact met God/het Hogere en ‘inspirerend’.
Verbondenheid met anderen, zowel met beken-
den als niet-bekenden, komt bij kerkgangers
op de tweede plaats. Wanneer het gaat om de
specifieke sfeer zetten de kerkgangers deze op de
derde plaats, bij de niet-kerkgangers komt deze
factor op de tweede plaats.

Terugkijkend naar de beschrijvende statistiek
zien we de verschillen tussen kerkgangers en
niet-kerkgangers op het punt van de verbon-
denheid met anderen nog wat scherper. Er doen
zich geen significante verschillen voor tussen

63



kerkgangers en niet-kerkgangers wanneer het
gaat om de waarderingscategorieén: ‘niet zo
speciaal’, ’s avonds, ’s nachts’, ‘leerzaam)’, ‘inspi-
rerend), ‘een bijzondere sfeer’ en ‘een bepaalde
energie’. Op één waarderingscategorie ‘scoren’
de niet-kerkgangers hoger dan de kerkgangers.
Zij vinden een activiteit gemiddeld significant
vaker speciaal vanwege de ruimte (47,9 pro-
cent, n=152) dan de kerkgangers (30,9 procent,
n=314). Op vier waarderingscategorieén scoren
kerkgangers (gemiddeld) echter significant
hoger (grootste verschillen eerstgenoemd) dan
niet-kerkgangers:

— bijzonder aan de activiteit is het ervaren van
een bijzonder gevoel van verbondenheid (kerk-
gangers gem. score 43,5 procent, n=442 ver-
sus niet-kerkgangers 17,7 procent, n=56);

— bijzonder aan de activiteit is dat deze geleid
heeft tot contact met God, het Hogere, en/of
hogere macht (18,3 procent, n=186) versus
niet-kerkgangers (4,1 procent, n=13);

— bijzonder aan de activiteit is dat de activiteit
wordt ervaren samen met onbekenden (kerk-
gangers 31,9 procent, n=324 versus niet-kerk-
gangers 21,1 procent, n=67);

— bijzonder aan de activiteit is dat de activiteit
wordt ervaren samen met mensen die ik goed
ken (kerkgangers 28,1 procent, n=286 versus
niet-kerkgangers 18,9 procent, n=60).

De factoranalyse laat zien dat de eerstgenoemde
waarderingscategorie waarschijnlijk vooral in
religieuze zin is geinterpreteerd. Voor de tweede
is deze interpretatie duidelijk. In deze ‘religieus-
spirituele’ waarderingscategorieén doen zich
dus opvallende verschillen voor in de beleving

64

van kerkgangers en niet-kerkgangers. Echter
ook in de sociale dimensie (waarderingscatego-
rie 3 en 4) zijn er significante verschillen.

Ook bij de beleving van mannen en vrouwen
constateren we verschillen. Bij de beleving zijn
er tussen mannen en vrouwen weliswaar meer
overeenkomsten dan verschillen, echter een
significant verschil treedt op bij een ‘bijzonder
gevoel van verbondenheid’: 42,5 procent van de
vrouwelijke bezoekers (n=343) kruist deze ca-
tegorie aan tegenover 29,3 procent (n=159) van
de mannelijke bezoekers.

We hopen in de nabije toekomst de analyse
te differentiéren in relatie tot de inhoud van de
activiteit. Een informatieve rondleiding leidt nu
eenmaal waarschijnlijk tot een andere waarde-
ring dan een Taizéviering. Vanwege ziekte van
één van de onderzoekers moesten we de analyse
noodgedwongen onderbreken.

Gemeenschapservaring

Kunnen we nu beweren dat de Kerkennacht een
‘momentane gemeenschap’ creéert? Gaat ook
op dit punt de vergelijking met een event als een
multicultureel festival op? Bij het geheel van

de bezoekers komen eenduidig ‘sociale’ waar-
deringscategorieén (samen met mensen die ik
goed ken/met onbekenden) niet op de eerste
plaats. Bovendien, niet alle categorieén bezoe-
kers ervaren verbondenheid met andere men-
sen: kerkgangers sterker dan niet-kerkgangers,
vrouwen wat sterker dan mannen. Ook in de
religieus-spirituele dimensie ‘scoren’ kerkgan-
gers hoger dan niet-kerkgangers. Per activiteit
kan de beleving natuurlijk nog aanzienlijk ver-
schillen. De beleving van een concert is anders
dan van een debat. Daar zijn op het tijdstip van

het schrijven van dit artikel nog vragen onbe-
antwoord gebleven. Voorlopig kunnen we zeg-
gen dat de Kerkennacht voor een groot aantal
deelnemers een gemeenschapservaring teweeg
heeft gebracht; voor anderen, in het bijzonder
in de categorie niet-kerkgangers, was het ook
mogelijk om individueel nieuwsgierigheid te
bevredigen, de ruimte te ondergaan of een mo-
ment van bezinning te ervaren. <

Literatuur

Boer, E. de & Roest, H.P. de (2012). Ik vond de kerk al
cool’. Onderzoeksrapport. Uitgave Raad van Kerken
Nederland.

Hagendorn-Saupe, M., Kleinke, H., Meinke, A. &
Thinert, S. (2003). Lange Nacht der Museen — eine
empirische Untersuchung in Berlin. Staatliche Mu-
seen zu Berlin, Heft 56. Berlin.

De Bres, K. & Davis, J. (2001). Celebrating Group and
place identity. A case study of a new regional festi-
val. Tourism Geographies 3/3, 326-337.

Duyvendak, J.W. & Hurenkamp, M. (red.) (2004;
2006). Kiezen voor de kudde. Lichte gemeenschappen
en nieuwe meerderheid. Amsterdam: Van Gennep.

Hilbers, J. (2006). Celebrations for personal and col-
lective health and wellbeing. Sydney: University of
Technology.

Kemp, S.F. (1999). Sled dog racing: The celebration of
cooperation in a competitive sport. Ethnology 38,
81-95.

Lee, 1., Arcodia, Ch., Lee, T.J. (2012). The key charac-
teristics of multicultural festivals. A critical review
of the literature. Tourism Management 33/2, 334-
340.

Misener, EE. & Mason, D.S. (2006). Creating commu-
nity networks: Can sporting events offer meaning-
ful sources for social capital? Managing Leisure 11,
39-56.

Misener, EE. & Mason, D.S. (2009). Fostering Com-
munity Development Through Sporting Events
Strategies: An Examination of Urban Regime Per-
ceptions. Journal of Sport Management 23, 770-794.

Mommaas, H. (2004). De kudde is dood, lang leve de

kuddes. In: Duyvendak en Hurenkamp. Kiezen voor
de kudde. Lichte gemeenschappen en nieuwe meer-
derheid. Amsterdam: Van Gennep.

Roest, H.P. de (2012). De Kerkennacht als oecume-
nisch festival van verbinding. Magliano-Tromp,
Joh. & Tolsma, M. (2012). Liber Amicorum voor
Marius van Leeuwen. Amsterdam: Balans.

Salamone, E (2000). Society, Leisure, Culture and Play:
An Anthropological Reference. Lanham, Maryland:
University Press of America.

Turner, V. (1974). Dramas, Fields and Metaphors. Cor-
nell University Press.

www.nacht-der-kirchen-dresden.de/Besucherbefra-
gung_LNK.pdf. Site bezocht: 15 mei 2012.

www.ndkh.de. Site bezocht 15 mei 2012.

Henk (prof.dr. H.P.) de Roest is hoogleraar Praktische
Theologie aan de Protestantse Theologische Universi-
teit, vestiging Groningen. hpderoest@pthu.nl


AMG
Notitie
65


