
reflectie

r e f l e c t i e   |   M i r e l l a  K l o m p

Met deze woorden begon op Witte 

Donderdag 2012 in Rotterdam 

(en met soortgelijke woorden in 

2011 in Gouda) een spectaculair evenement: 

het lijdensverhaal van Jezus in een nieuwe, 

moderne vorm, uitgevoerd op het stadsplein. 

Bekende artiesten zongen Nederlandstalige hits, 

die waren ingebed in een nieuwe context – het 

frame van een bijbels verhaal. Dat een muzikale 

uitvoering van het eeuwenoude verhaal over 

het lijden en sterven van Jezus zo veel mensen 

en zo veel media-aandacht trok, is uniek. 

Maar wat was dit nu eigenlijk voor event? Een 

alternatieve viering van Witte Donderdag? Een 

openluchtconcert? Een geslaagd voorbeeld 

van stadspromotie? In wat volgt zal ik laten 

zien dat The Passion in een lange traditie van 

passie-uitvoeringen staat. In deze hedendaagse 

performance werd het passieverhaal met 

nieuwe middelen geactualiseerd. Dat leverde 
l

Moderne liturgie, 
stadsmarketing of 
heiligschennis?
The Passion vanuit cultureel-
antropologisch perspectief

‘Het is half negen op Witte Donderdag, drie dagen voor Pasen. 
Welkom in Rotterdam!’, zegt verteller Philip Freriks vanaf het podium 
tegen de ongeveer 15.000 mensen die zich verzameld hebben op het 
Willemsplein en de Erasmusbrug, en meer dan anderhalf miljoen 
mensen die kijken op Nederland 1 en via internet. ‘Vanavond is 
Rotterdam het decor van The Passion. Het verhaal van de laatste uren 
van het leven van Jezus Christus. Verteld in woorden, beelden en de 
bekendste Nederlandse popnummers.’ 

h a n d e l i n g e n  2 0 1 2   i   4 4 5



reflectie4 6 h a n d e l i n g e n  2 0 1 2   I   4 4 7

diverse, meerduidige en soms conflicterende 

betekenissen op. The Passion is dus een 

complex en – gezien vanuit de perspectieven 

van ritual studies, performance studies en 

ethnomusicologie – een bijzonder interessant 

fenomeen.

Van kerk via concertzaal naar 
stadsplein

De uitvoering van The Passion staat in 

een lange christelijke traditie; muzikale 

uitvoeringen van het lijdensverhaal zijn er 

zeker al sinds de vierde eeuw. De pelgrim 

Egeria meldt in haar reisverslag in het jaar 381 

dat in de Goede Week in Jeruzalem de lezing 

van de Passie een belangrijke plaats heeft in 

de liturgie. Het geïntoneerd reciteren van de 

Passie ontwikkelde zich tot recitatief, waarbij 

er gaandeweg muzikale rollen ontstonden 

(van verteller, van Christus en het volk) die 

bekleed werden door verschillende personen. 

Met de komst van de meerstemmige muziek 

verschijnen er meerstemmige passiecomposities 

en later ontstaat het passie-oratorium: 

een groot koorwerk dat bestaat uit nieuw 

gecomponeerde recitatieven, ingevoegde 

koralen en aria’s op niet-bijbelse teksten. 

Als muzikale vorm heeft de Passie zich dus 

voortdurend ontwikkeld.

Ook de betekenis van de passieperformance 

en het passieverhaal is in de loop der eeuwen 

veranderlijk en dus dynamisch gebleken: 

in de tijd van Egeria was de rituele praktijk 

bedoeld als memoria (herinnering) – om het 

lijden en sterven van Christus in herinnering 

te brengen – en men participeerde daarin met 

grote betrokkenheid. Dat accent verschoof 

naar contemplatio (plechtige viering en 

verkondiging), vervolgens naar compassio 

(mee-lijden, wat gepaard ging met een meer 

dramatische muzikale vormgeving), en 

later – samenhangend met een toenemende 

religieuze vroomheid – meer imitatio of zelfs 

identificatio met het lijden van Christus, vanuit 

een verlangen de Passie te actualiseren en 

het tot een realiteit te maken. In de huidige 

laatmoderne netwerkcultuur blijkt de 

dynamiek van de betekenis van de Passie nog 

groter: de betekenissen die men toekent aan de 

Passie zijn zeer divers. Er is niet (langer) één 

eenduidige betekenis, maar een grote variëteit 

aan betekenissen. Ik kom op de variëteit van 

betekenissen van The Passion nog terug.

Dat de betekenissen van Passies in onze 

huidige tijd zo divers zijn, hangt voor een 

deel samen met het feit dat de uitvoeringen 

ervan regelmatig verplaatst worden van de 

kerk/liturgie naar het concertpodium of het 

stadsplein. Deze verplaatsing van de Passie 

wordt door tekstdichters, artistiek leiders, 

producenten en dirigenten aangegrepen om het 

lijdensverhaal op creatieve wijze te actualiseren. 

Zo wordt Bachs Matteüs Passion uitgevoerd 

in Nederlandse hertalingen, als remix of als 

‘meezingpassie’. Ook scheppen hedendaagse 

componisten eigen, nieuwe vormen van de 

Passie, waarin ze commentaar geven op het 

verhaal, er vraagtekens bij plaatsen, of slechts 

vaag verwijzen naar het verhaal van Jezus. Zij 

eigenen zich de Passie op actuele wijze toe en 

geven er hun eigen betekenis aan. 

Andere redenen waardoor de Passie vandaag 

de dag zoveel verschillende betekenissen krijgt, 

zijn ontkerkelijking, de tanende invloed van 
l

AMG
Notitie
niet inspringen



reflectie4 8 h a n d e l i n g e n  2 0 1 2   I   4 4 9

institutionele religie en individualisering. Een 

minderheid van de Nederlandse bevolking 

beschouwt zichzelf als christen en ruim 

driekwart van de jongeren – zo bleek rond de 

uitvoering van The Passion in Gouda in 2011 

– is niet bekend met de kerkelijke betekenis 

van Pasen. Voor veel mensen is de christelijke 

traditie deel van onze cultuur, meer dan dat 

die traditie een religieuze betekenis voor hen 

heeft. Dat betekent dat evenementen zoals 

The Passion worden ervaren en geduid vanuit 

verschillende referentiekaders: de traditionele 

kerkelijke betekenis van de Passie is in onze 

tijd lang niet de enige (Klomp 2011). Er is 

geen sprake (meer) van een door de gehele 

gemeenschap gedeelde gelovige beaming van 

het passieverhaal. Het gemeenschappelijke 

ligt in de participatie aan het evenement; de 

betekenissen die worden toegekend variëren en 

hangen sterk samen met bijvoorbeeld iemands 

levensvisie, levensverhaal, sociale verbanden 

(zeker bij jongeren), al dan niet religieuze 

opvoeding, en ze worden meer individueel 

toegekend dan tot voor een aantal decennia 

geleden.

Nieuwe middelen
De gezongen Passie klinkt natuurlijk nog steeds 

in de liturgie van menige gemeente of parochie, 

op of rond Goede Vrijdag, maar het bij de 

tijd brengen van het muzikaal uitgevoerde 

lijdensverhaal vindt in de hedendaagse cultuur 

voornamelijk plaats buiten kerkmuren. De 

performances van The Passion in 2011 en 

2012 zijn daar voorbeelden van. In die zin is 

The Passion onderdeel van een tendens. Een 

analyse van beide uitvoeringen laat zien dat het 

passieverhaal hier op (tenminste) vier manieren 

bij de tijd werd gebracht.

De actualisering vond ten eerste vooral plaats 

door het gebruik van bekende covers, dat wil 

zeggen dat de popsongs die gezongen werden 

oorspronkelijk van andere artiesten zijn, met 

wie mensen de popsongs associëren. De be-

kendheid van die covers bepalen voor een groot 

deel het succes van The Passion; we mogen ver-

onderstellen dat de impact van het evenement 

anders zou zijn geweest wanneer de producent 

nieuwe, speciaal voor deze gelegenheid geschre-

ven nummers had gebruikt. De initiatiefnemers 

van The Passion hebben – zoals ook voortdu-

rend gebeurt in film- en televisiesoundtracks 

en advertenties (Plasketes 2010) – de popsongs 

gebruikt als een marketinginstrument, om 

(jonge) mensen uit te nodigen zich te engageren 

met het bijbelse verhaal.

Een tweede manier van actualiseren was 

het ‘mediatiseren’ van het passieverhaal, 

waardoor deze uitvoering grotere impact 

had dan enige andere Passie in Nederland 

ooit (cf. Bakas & Buwalda 2006). Zo veel 

kijkers en luisteraars trok het passieverhaal 

in Nederland niet eerder. Door de inzet van 

oude media (interviews en advertenties in 

kranten, radio- en televisieprogramma’s, 

magazines) en nieuwe media (waaronder een 

eigen internetpagina en sociale media) is een 

immense hoeveelheid publiciteit gegenereerd 

voor dit grote evenement en hebben velen 

zich op een of andere manier geëngageerd met 

The Passion (bijvoorbeeld door een bericht 

te posten op Hyves, Twitter of Facebook, of 

door de omroepen hun eigen foto’s van The 

Passion toe te sturen, die vervolgens op www.

thepassion.nl werden geplaatst). Onderdeel 

van de mediacampagne was ook het gefaseerd 

bekendmaken van hoofdrolspelers: in de weken 

voorafgaand aan de performance maakten de 

omroepen telkens een nieuwe hoofdrolspeler 

bekend, waardoor met regelmaat persaandacht 

gecreëerd werd en een spanning werd 

opgebouwd met de performance van The 

Passion als ultieme climax.

Een derde manier van actualiseren van het 

passieverhaal was het leggen van een nauwe 

verbinding tussen deze Passie en de populaire 

cultuur, onder andere door bekende artiesten 

en andere publieke figuren (hoofd)rollen toe te 

bedelen. In 2012 bijvoorbeeld werd de rol van 

Petrus vertolkt door Frans Bauer, speelde oud-

Feijenoorder John de Wolf de rol van Barabbas, 

voerde oud-woordvoerder van het politiekorps 

Amsterdam-Amstelland Klaas Wilting als 

ME’er Jezus na zijn veroordeling weg. In 2011 

had Erik Dijkstra, bekend als ‘Jakhals Erik’ uit 

het zeer populaire tv-programma ‘De Wereld 

Draait Door’, de rol van verteller. Dat juist deze 

mensen zich inlaten met de vertolking van een 

bijbels verhaal, in een tijd waarin het christelijk 

geloof niet per se ‘trending’ is, legitimeert voor 

sommige niet-christenen de participatie aan 

een dergelijk evenement. Deze verbinding met 

de populaire cultuur gaf heel verschillende 

mensen aanleiding om zich met The Passion te 

verbinden.

Een vierde manier waarop de Passie 

geactualiseerd werd, was tot slot de 

toegankelijkheid van The Passion: dit mega-

evenement was zowel in Gouda als Rotterdam 

uitermate laagdrempelig, doordat de 

performance plaatsvond in de publieke ruimte 

en – dat hangt samen met de eerder genoemde 

mediatisering van deze Passie – via televisie en 

internet te volgen was. Dit gaf niet alleen vele 

doelbewuste bezoekers en tv-kijkers toegang tot 

het evenement, maar maakte dat ook ‘zappers’ 

en passanten op het marktplein van Gouda 

en het Willemsplein en de Erasmusbrug van 

Rotterdam korte of langere tijd konden ‘blijven 
l



reflectie5 0 h a n d e l i n g e n  2 0 1 2   I   4 5 1

hangen’ bij het evenement. Het bijwonen van 

deze passie-uitvoering was bovendien gratis, 

wat de aantrekkingskracht van het evenement 

voor sommigen ongetwijfeld vergrootte.

Vond de actualisering van het passieverhaal 

in het Westen tot nu toe vooral plaats in (wat 

genoemd wordt) de klassieke muziek, met 

de uitvoeringen van The Passion hebben 

hedendaagse klassieke Passies een stevige 

pendant gekregen in de populaire cultuur. 

Daarmee vindt de actualisering van deze 

muzikale vorm dus niet langer voornamelijk 

in de concertzaal plaats, maar nu ook op de 

pleinen van de stad.

Betekenis en toe-eigening
In de huidige laatmoderne netwerkcultuur is 

de betekenis van het passieverhaal allerminst 

eenduidig – ik noemde hierboven al wat 

factoren die daarin een rol spelen – zeker 

wanneer de Passie, zoals hier, niet in de kerk 

of de liturgie, maar in de publieke ruimte 

wordt uitgevoerd. The Passion was voor de 

participanten op het plein (publiek, musici 

en artiesten) een multi-zintuigelijke ervaring; 

een evenement dat bestond uit een muzikale 

performance van popsongs binnen het frame 

van het bijbelse verhaal, dat vorm kreeg door 

de bekende artiesten die hun rol speelden, de 

musici, de beelden, het stadsplein, de processie 

met het kruis. Dat maakte The Passion tot 

een complex evenement, dat verschillend 

gewaardeerd werd en waaraan diverse – naast 

elkaar bestaande, maar soms ook tegenstrijdige 

– betekenissen werden toegekend. De 

participanten, maar ook andere betrokkenen 

(de organisatoren, passanten, winkeliers en de 

gemeente Gouda en Rotterdam), eigenden zich 

dit evenement op verschillende wijzen toe. 

Ik wil iets van de sfeer en de diversiteit aan 

toegekende betekenissen laten zien. Wat ik 

hieronder weergeef is een tussentijdse selectie 

van empirisch materiaal dat ik rond de beide 

uitvoeringen verzameld heb. Dat materiaal 

bestaat uit participerende observatie tijdens 

de evenementen in Gouda en Rotterdam, 

informele gesprekken met aanwezigen op 

respectievelijk het marktplein van Gouda 

en het Willemsplein in Rotterdam, en 

semigestructureerde interviews met onder 

andere organisatoren en performers. Het 

materiaal is met behulp van open codering 

geanalyseerd. (Conclusies zijn dus getrokken 

op basis van een omvangrijker corpus aan 

materiaal dan hier gepresenteerd. Cf. ook 

Klomp & Hoondert 2012 voor een uitvoeriger 

weergave en analyse van de toe-eigening van 

The Passion, gebaseerd op fysieke, rituele en 

muzikale aspecten van de performance). 

In Rotterdam stond ik met een collega op het 

Willemsplein, aan de kant van een met publiek 

volgepakte Erasmusbrug; op het plein stond het 

achter ons zo’n vijftien rijen dik. Links naast 

ons een vrouw van in de veertig met haar vader 

van rond de zeventig. Gevraagd naar de reden 

van hun komst, vertelde zij dat ze getipt was 

door iemand uit haar kerk, die had gezegd: 

‘Als je nou echt dat verhaal van Jezus eens wilt 

meemaken, moet je naar The Passion gaan!’ 

Als ze hier vanavond niet was geweest, had ze 

de dienst in haar eigen kerk bezocht. Voor haar 

had The Passion een aan de institutionele religie 

gerelateerde betekenis. Achter ons stond een 



reflectie5 2 h a n d e l i n g e n  2 0 1 2   I   4 5 3

predikant met zijn catechisatieclubje; de jongeren 

gaven commentaar op wat en wie ze zagen 

(‘Hey, die mensen uit dat achtergrondkoortje 

waren ook op de Jongerendag vorig jaar!’) en 

maakten grapjes. Deze performance had voor 

dat gezelschap vermoedelijk zowel de betekenis 

van een uitje als van geloofsopvoeding. Rechts 

naast ons stond een echtpaar van begin veertig, 

rasechte Rotterdammers, die aangaven dat 

ze vaak evenementen bezoeken die in de stad 

plaatsvinden. Zij was fotograaf van beroep en 

had haar camera mee, maar als ze even niet 

fotografeerde, leunde ze tegen haar partner aan 

en stonden ze samen zichtbaar te genieten. Voor 

hen was dit een avondje vermaak; een vorm 

van vrijetijdsbesteding. Op het podium speelde 

Cor Bakker – omringd door zo’n dertig musici 

– zijn bladmuziek vanaf de iPad op de lessenaar 

van de vleugel. Voor hem als professioneel 

musicus was deze performance ‘gewoon’ werk 

(hoewel het, vertelde hij me, een uitdagende 

productie was die veel inspanning, concentratie 

en improvisatievermogen van hem vroeg) en 

had The Passion betekenis als onderdeel van 

onze cultuur; met het oog op hun algemene 

ontwikkeling zouden jonge mensen kennis moeten 

nemen van dit verhaal, meende hij. 

In Gouda stond ik in 2011 op de Markt voor 

twee jongens van een jaar of zeventien die elkaar 

vertelden waarom ze naar The Passion waren 

gekomen. ‘Kijk, ik ben hier om Do (die de rol 

van Maria speelde, MK) te kussen. Die kus 

moet er toch een keer van komen!’, zei een van 

hen. Deze jongeman kwam kennelijk voor het 

optreden van een van de beroemdheden (een 

mooie vrouw) en niet (primair) om het verhaal 

van de laatste uren van Jezus te horen. Zangeres 

Do zelf beschouwde het passieverhaal, zoals 

ook andere bijbelse verhalen, als een metafoor 

voor gebeurtenissen die mensen met elkaar 

meemaken in hun dagelijkse levens. In de ogen 

van medeorganisator Leo Fijen (omroep RKK) 

gaf The Passion het evangelie weer terug aan 

de straat. Voor hem had deze actualisering van 

het passieverhaal een missionaire betekenis. 

Drie gereformeerde gemeenten in Gouda 

twijfelden niet aan die missionaire intentie, maar 

maakten het college van B&W op voorhand 

toch hun ernstige bezwaren kenbaar tegen deze 

‘eigentijdse manier van in beeld brengen van 

Jezus’ lijden en opstanding’. Door luidruchtige 

(pop)muziek en verfilmd naspelen van dat 

lijden zou dit tot onderwerp van een evenement 

worden gemaakt en de essentie van het lijdens- 

en opstandingsevangelie verworden tot een 

gebeurtenis van vermaak. Ook was ‘het lijden en 

sterven van de Heere Jezus Christus ons te heilig 

en te dierbaar om als basis voor stadspromotie 

te dienen’. The Passion was in hun ogen dus een 

vorm van heiligschennis.

Zowel in 2011 als in 2012 werd The Passion 

verschillend gewaardeerd en kreeg deze 

actualisering van het christelijke passieverhaal 

en de participatie daarin diverse betekenissen 

toegekend, die van individu tot individu 

en van groep tot groep verschillend bleken. 

Het evenement is dus complex, gelaagd en 

meerduidig. De gezamenlijkheid is gelegen 

in de collectieve (maar niet eenvormige) 

participatie aan het evenement, maar de 

waardering en toe-eigening ervan zijn heel 

verschillend en de betekenis ervan ambigu.

Wat betekent The Passion?
Was dit evenement nu een vorm van 

moderne liturgie, van stadsmarketing of van 

heiligschennis? Alle drie dus, en nog meer. 

‘De’ betekenis van The Passion bestaat niet, 

dat heb ik hierboven althans geprobeerd 

duidelijk te maken. Op deze plaats omschrijf 

ik The Passion als een vorm van liturgie die 

gevierd wordt door een ad hoc of een fluïde 

gemeenschap. Zou ik dit artikel bewerken voor 

een vakblad over city marketing of tijdschrift 

over media- en communicatiewetenschap, dan 

zou ik de betekenis 

van het evenement 

(sic) uiteraard anders 

formuleren. De 

spannende vraag is: wat betekent het nu voor 

de verschillende partijen dat er diverse, soms 

conflicterende betekenissen zijn? Laat ik me 

hier beperken tot de kerk. 

Dat het passieverhaal meerdere, ook niet-

religieuze, betekenissen heeft, is nog nooit zo 

manifest geworden als nu. Dat kan pijnlijk 

zijn (bijvoorbeeld als opgeschoten tieners de 

figuur van Maria meer bewonderen om haar 

cupmaat dan om de liefde van een moeder 

voor haar zoon). Het maakt duidelijk dat de 

kerk(en) niet (meer) het alleenrecht hebben 

op de betekenis van het passieverhaal, terwijl 

die éne betekenis, namelijk lijden, sterven en 

opstanding van Christus, voor de kerk juist tot 

de kern behoort. Lang niet iedere participant 

op het plein of voor de televisie wil daar aan. 

Zo lijkt de diversiteit aan betekenissen verlies; 

het besef van die pluraliteit aan betekenissen 

is echter winst. Zó ziet pluralisme in een 

ontkerkelijkt land er dus uit – dat wordt ineens 

heel zichtbaar. De verschillende betekenissen 

van The Passion houden kerken een spiegel 

voor: hoe binnenkerkelijk zijn wij in ons 

denken en handelen? Hoe open naar de cultuur, 

naar mensen die God afwijzen of niet naar de 

Allerhoogste op zoek zijn? (Hoe) brengen wij 

de Eeuwige buiten de kerk ter sprake, en willen 

anderen dat horen? De winst voor kerk is er 

dus in gelegen dat er uit dat pluralisme stevige 

vragen aan onszelf voortvloeien. Als we die 

tenminste onder ogen durven zien. Constateren 

dat er nu eenmaal verschillende betekenissen 

zijn en het daar vooral 

bij laten, lijkt me voor 

de kerk een gemiste 

kans.

Bij het omgaan met de verschillende 

betekenissen van The Passion is er ook een 

valkuil, namelijk dat in de discussie over deze 

performance van het lijdensverhaal door voor- 

en tegenstanders moedwillig de confrontatie 

wordt gezocht. Zoiets gebeurde in het Radio 

1-programma ‘Dit is de dag’ op 7 maart 

2011; in de rubriek ‘Appeltje schillen’ sprak 

Ruard Ganzevoort (hoogleraar Praktische 

Theologie aan de Vrije Universiteit en gast in 

het programma) met Rien Hoek (spreekbuis 

van de drie voornoemde reformatorische 

kerken); het ging er nogal stevig aan toe. Als 

luisteraar ervoer ik het gesprek als pijnlijk. Zó 

omgaan met de verschillende betekenissen 

die aan The Passion worden toegekend – dus: 

onoverbrugbare verschillen benadrukken en de 

confrontatie zoeken in de media – lijkt me een 

valkuil waar de kerken niet in moeten stappen.

Tot slot bieden al die verschillende 

betekenissen die aan The Passion worden 
l

Al die verschillende betekenissen  
bieden de kerken vooral zicht op  

nieuwe kansen

AMG
Notitie
de



reflectie5 4

toegekend, de kerken vooral zicht op nieuwe 

kansen. Juist de verschillende betekenissen 

– moderne liturgie/slimme stadsmarketing/

succesvol mediaproduct – leveren de kerk 

mogelijkheden tot samenwerking met (tot 

voor kort) ongedachte partners, en daarmee 

ook kansen voor gesprek en verbindingen met 

anderen. Met The Passion is een grote vorm uit 

de christelijke kerkmuzikale traditie vernieuwd, 

geactualiseerd en – hoe tijdelijk ook – op de 

kaart gezet in een cultuur waarin christelijk 

geloof geen vanzelfsprekendheid (meer) is. 

Door de samenwerking van al déze partners 

kon dat op grote schaal, maar zoiets kan ook 

in het klein. De christelijke traditie bergt nog 

veel meer eeuwenoude schatten. Het succes van 

The Passion kan een voorbeeld zijn: wanneer 

de kerk erin slaagt haar angst voor andere 

meningen, interpretaties en waarderingen van 

haar schatten overboord te zetten, doen zich 

kansen voor om anderen rond die schatten te 

ontmoeten.

Bronnen
Interview met Jacoline Stout en Andrea Olieman, 

gemeente Gouda, februari 2012.
Interview met Cor Bakker, maart 2012.
Brief van bezwaar tegen The Passion, online 

beschikbaar, geraadpleegd 22-3-2012:  
www.nd.nl/images/library/PDF/gouda.pdf.

Literatuur
Bakas, A. en Buwalda, M. (2006). De toekomst van 

God. Met muziek waar Hij van houdt. Schiedam: 
Scriptum.

Fischer, K. von (1997). Die Passion. Musik zwischen 
Kunst und Kirche. Kassel: Bärenreiter.

Klomp, M.C.M. en Hoondert, M.J.M. (verschijnt 
in december 2012). ‘De straten van Gouda zijn 

l

ons Jeruzalem!’ Een populaire Passie op het 
marktplein. Jaarboek voor Liturgieonderzoek 28, 
Groningen/Tilburg: ILRS.

Klomp, M.C.M. (2011). Joseph & Jesus. Bible-based 
musicals and contemporary Passions staged in 
the public domain: an exploration of a research 
perspective. Jaarboek voor Liturgieonderzoek 27 
(2011), 49-65.

Plasketes, G. (2010). Play it Again. Cover Songs in 
Popular Music. Surrey: Ashgate.

Mirella (dr. M.C.M.) Klomp is theoloog en 
liturgiewetenschapper. Zij is predikant van de 
Protestantse Kerk Amsterdam (wijkgemeente 
Muiderkerk). Ze was van 2010-2012 als postdoc 
onderzoeker Muziek, religie en ritueel verbonden 
aan de Tilburg School of Humanities. Zij doet 
onderzoek naar de performances en betekenissen van 
muzikale Passies in de hedendaagse cultuur.  
mirella.klomp@kpnplanet.nl

AMG
Notitie
reflectie
kan hier weg



