REFLECTIE | MIRELLA KLomP

Moderne liturgie,
stadsmarketing of
heiligschennis?

The Passion vanuit cultureel-
antropologisch perspectief

‘Het is half negen op Witte Donderdag, drie dagen voor Pasen.
Welkom in Rotterdam!) zegt verteller Philip Freriks vanaf het podium
tegen de ongeveer 15.000 mensen die zich verzameld hebben op het
Willemsplein en de Erasmusbrug, en meer dan anderhalf miljoen
mensen die kijken op Nederland 1 en via internet. ‘Vanavond is
Rotterdam het decor van The Passion. Het verhaal van de laatste uren
van het leven van Jezus Christus. Verteld in woorden, beelden en de
bekendste Nederlandse popnummers.’

et deze woorden begon op Witte
l \ / I Donderdag 2012 in Rotterdam

(en met soortgelijke woorden in
2011 in Gouda) een spectaculair evenement:
het lijdensverhaal van Jezus in een nieuwe,
moderne vorm, uitgevoerd op het stadsplein.
Bekende artiesten zongen Nederlandstalige hits,
die waren ingebed in een nieuwe context — het
frame van een bijbels verhaal. Dat een muzikale

uitvoering van het eeuwenoude verhaal over

HANDELINGEN 2012 | 4

het lijden en sterven van Jezus zo veel mensen
en zo veel media-aandacht trok, is uniek.
Maar wat was dit nu eigenlijk voor evens? Een
alternatieve viering van Witte Donderdag? Een
openluchtconcert? Een geslaagd voorbeeld
van stadspromotie? In wat volgt zal ik laten
zien dat The Passion in een lange traditie van
passie-uitvoeringen staat. In deze hedendaagse
performance werd het passieverhaal met
nieuwe middelen geactualiseerd. Dat leverde

45

>



diverse, meerduidige en soms conflicterende
betekenissen op. The Passion is dus een
complex en — gezien vanuit de perspectieven
van ritual studies, performance studies en
ethnomusicologie — een bijzonder interessant
fenomeen.

Van kerk via concertzaal naar
splein

De uitvoering van The Passion staat in
een lange christelijke traditie; muzikale
uitvoeringen van het lijdensverhaal zijn er
zeker al sinds de vierde eeuw. De pelgrim
Egeria meldt in haar reisverslag in het jaar 381
dat in de Goede Week in Jeruzalem de lezing
van de Passie een belangrijke plaats heeft in
de liturgie. Het geintoneerd reciteren van de
Passie ontwikkelde zich tot recitatief, waarbij
er gaandeweg muzikale rollen ontstonden
(van verteller, van Christus en het volk) die
bekleed werden door verschillende personen.
Met de komst van de meerstemmige muziek
verschijnen er meerstemmige passiecomposities
en later ontstaat het passie-oratorium:
een groot koorwerk dat bestaat uit nieuw
gecomponeerde recitatieven, ingevoegde
koralen en aria’s op niet-bijbelse teksten.

Als muzikale vorm heeft de Passie zich dus
voortdurend ontwikkeld.

Ook de betekenis van de passieperformance
en het passieverhaal is in de loop der eeuwen
veranderlijk en dus dynamisch gebleken:
in de tijd van Egeria was de rituele praktijk
bedoeld als memoria (herinnering) — om het
lijden en sterven van Christus in herinnering
te brengen — en men participeerde daarin met
grote betrokkenheid. Dat accent verschoof

HANDELINGEN 2012 | 4

naar contemplatio (plechtige viering en
verkondiging), vervolgens naar compassio
(mee-lijden, wat gepaard ging met een meer
dramatische muzikale vormgeving), en
later — samenhangend met een toenemende
religieuze vroomheid — meer imitatio of zelfs
identificatio met het lijden van Christus, vanuit
een verlangen de Passie te actualiseren en
het tot een realiteit te maken. In de huidige
laatmoderne netwerkcultuur blijkt de
dynamiek van de betekenis van de Passie nog
groter: de betekenissen die men toekent aan de
Passie zijn zeer divers. Er is niet (langer) één
eenduidige betekenis, maar een grote variéteit
aan betekenissen. Ik kom op de variéteit van
betekenissen van The Passion nog terug.

Dat de betekenissen van Passies in onze
huidige tijd zo divers zijn, hangt voor een
deel samen met het feit dat de uitvoeringen
ervan regelmatig verplaatst worden van de
kerk/liturgie naar het concertpodium of het
stadsplein. Deze verplaatsing van de Passie
wordt door tekstdichters, artistiek leiders,
producenten en dirigenten aangegrepen om het
lijdensverhaal op creatieve wijze te actualiseren.
Zo wordt Bachs Matteiis Passion uitgevoerd
in Nederlandse hertalingen, als remix of als
‘meezingpassie. Ook scheppen hedendaagse
componisten eigen, nieuwe vormen van de
Passie, waarin ze commentaar geven op het
verhaal, er vraagtekens bij plaatsen, of slechts
vaag verwijzen naar het verhaal van Jezus. Zij
eigenen zich de Passie op actuele wijze toe en
geven er hun eigen betekenis aan.

Andere redenen waardoor de Passie vandaag
de dag zoveel verschillende betekenissen krijgt,
zijn ontkerkelijking, de tanende invloed van

47

>


AMG
Notitie
niet inspringen


institutionele religie en individualisering. Een
minderheid van de Nederlandse bevolking
beschouwt zichzelf als christen en ruim
driekwart van de jongeren — zo bleek rond de
uitvoering van The Passion in Gouda in 2011
— is niet bekend met de kerkelijke betekenis
van Pasen. Voor veel mensen is de christelijke
traditie deel van onze cultuur, meer dan dat
die traditie een religieuze betekenis voor hen
heeft. Dat betekent dat evenementen zoals
The Passion worden ervaren en geduid vanuit
verschillende referentiekaders: de traditionele
kerkelijke betekenis van de Passie is in onze
tijd lang niet de enige (Klomp 2011). Er is
geen sprake (meer) van een door de gehele
gemeenschap gedeelde gelovige beaming van
het passieverhaal. Het gemeenschappelijke
ligt in de participatie aan het evenement; de
betekenissen die worden toegekend variéren en
hangen sterk samen met bijvoorbeeld iemands
levensvisie, levensverhaal, sociale verbanden
(zeker bij jongeren), al dan niet religieuze
opvoeding, en ze worden meer individueel
toegekend dan tot voor een aantal decennia
geleden.

Nieuwe middelen

De gezongen Passie klinkt natuurlijk nog steeds
in de liturgie van menige gemeente of parochie,
op of rond Goede Vrijdag, maar het bij de

tijd brengen van het muzikaal uitgevoerde
lijdensverhaal vindt in de hedendaagse cultuur
voornamelijk plaats buiten kerkmuren. De
performances van The Passion in 2011 en

2012 zijn daar voorbeelden van. In die zin is
The Passion onderdeel van een tendens. Een
analyse van beide uitvoeringen laat zien dat het

48

passieverhaal hier op (tenminste) vier manieren
bij de tijd werd gebracht.

De actualisering vond ten eerste vooral plaats
door het gebruik van bekende covers, dat wil
zeggen dat de popsongs die gezongen werden
oorspronkelijk van andere artiesten zijn, met
wie mensen de popsongs associéren. De be-
kendheid van die covers bepalen voor een groot
deel het succes van The Passion; we mogen ver-
onderstellen dat de impact van het evenement
anders zou zijn geweest wanneer de producent
nieuwe, speciaal voor deze gelegenheid geschre-
ven nummers had gebruikt. De initiatiefnemers
van The Passion hebben — zoals ook voortdu-
rend gebeurt in film- en televisiesoundtracks
en advertenties (Plasketes 2010) — de popsongs
gebruikt als een marketinginstrument, om
(jonge) mensen uit te nodigen zich te engageren
met het bijbelse verhaal.

Een tweede manier van actualiseren was
het ‘mediatiseren’ van het passieverhaal,
waardoor deze uitvoering grotere impact
had dan enige andere Passie in Nederland
ooit (cf. Bakas & Buwalda 2006). Zo veel
kijkers en luisteraars trok het passieverhaal
in Nederland niet eerder. Door de inzet van
oude media (interviews en advertenties in
kranten, radio- en televisieprogramma’s,
magazines) en nieuwe media (waaronder een
eigen internetpagina en sociale media) is een
immense hoeveelheid publiciteit gegenereerd
voor dit grote evenement en hebben velen
zich op een of andere manier geéngageerd met
The Passion (bijvoorbeeld door een bericht
te posten op Hyves, Twitter of Facebook, of
door de omroepen hun eigen foto’s van The
Passion toe te sturen, die vervolgens op www.

thepassion.nl werden geplaatst). Onderdeel
van de mediacampagne was ook het gefaseerd
bekendmaken van hoofdrolspelers: in de weken
voorafgaand aan de performance maakten de
omroepen telkens een nieuwe hoofdrolspeler
bekend, waardoor met regelmaat persaandacht
gecreéerd werd en een spanning werd
opgebouwd met de performance van The
Passion als ultieme climax.

Een derde manier van actualiseren van het
passieverhaal was het leggen van een nauwe
verbinding tussen deze Passie en de populaire
cultuur, onder andere door bekende artiesten
en andere publieke figuren (hoofd)rollen toe te
bedelen. In 2012 bijvoorbeeld werd de rol van
Petrus vertolkt door Frans Bauer, speelde oud-
Feijenoorder John de Wolf de rol van Barabbas,
voerde oud-woordvoerder van het politiekorps
Amsterdam-Amstelland Klaas Wilting als
MF’er Jezus na zijn veroordeling weg. In 2011
had Erik Dijkstra, bekend als ‘Jakhals Erik’ uit
het zeer populaire tv-programma ‘De Wereld
Draait Door’, de rol van verteller. Dat juist deze
mensen zich inlaten met de vertolking van een
bijbels verhaal, in een tijd waarin het christelijk
geloof niet per se ‘trending’ is, legitimeert voor
sommige niet-christenen de participatie aan
een dergelijk evenement. Deze verbinding met
de populaire cultuur gaf heel verschillende
mensen aanleiding om zich met The Passion te
verbinden.

Een vierde manier waarop de Passie
geactualiseerd werd, was tot slot de
toegankelijkheid van The Passion: dit mega-
evenement was zowel in Gouda als Rotterdam
uitermate laagdrempelig, doordat de
performance plaatsvond in de publieke ruimte

HANDELINGEN 2012 | 4

en — dat hangt samen met de eerder genoemde
mediatisering van deze Passie — via televisie en
internet te volgen was. Dit gaf niet alleen vele
doelbewuste bezoekers en tv-kijkers toegang tot
het evenement, maar maakte dat ook ‘zappers’
en passanten op het marktplein van Gouda

en het Willemsplein en de Erasmusbrug van
Rotterdam korte of langere tijd konden ‘blijven >

49



hangen’ bij het evenement. Het bijwonen van
deze passie-uitvoering was bovendien gratis,
wat de aantrekkingskracht van het evenement
voor sommigen ongetwijfeld vergrootte.
Vond de actualisering van het passieverhaal
in het Westen tot nu toe vooral plaats in (wat
genoemd wordt) de klassieke muziek, met
de uitvoeringen van The Passion hebben
hedendaagse klassieke Passies een stevige
pendant gekregen in de populaire cultuur.
Daarmee vindt de actualisering van deze
muzikale vorm dus niet langer voornamelijk
in de concertzaal plaats, maar nu ook op de
pleinen van de stad.

Betekenis en toe-eigening

In de huidige laatmoderne netwerkcultuur is
de betekenis van het passieverhaal allerminst
eenduidig — ik noemde hierboven al wat
factoren die daarin een rol spelen — zeker
wanneer de Passie, zoals hier, niet in de kerk
of de liturgie, maar in de publieke ruimte
wordt uitgevoerd. The Passion was voor de
participanten op het plein (publiek, musici
en artiesten) een multi-zintuigelijke ervaring;
een evenement dat bestond uit een muzikale
performance van popsongs binnen het frame
van het bijbelse verhaal, dat vorm kreeg door
de bekende artiesten die hun rol speelden, de
musici, de beelden, het stadsplein, de processie
met het kruis. Dat maakte The Passion tot
een complex evenement, dat verschillend
gewaardeerd werd en waaraan diverse — naast
elkaar bestaande, maar soms ook tegenstrijdige
— betekenissen werden toegekend. De
participanten, maar ook andere betrokkenen
(de organisatoren, passanten, winkeliers en de

50

gemeente Gouda en Rotterdam), eigenden zich
dit evenement op verschillende wijzen toe.

Ik wil iets van de sfeer en de diversiteit aan
toegekende betekenissen laten zien. Wat ik
hieronder weergeef is een tussentijdse selectie
van empirisch materiaal dat ik rond de beide
uitvoeringen verzameld heb. Dat materiaal
bestaat uit participerende observatie tijdens
de evenementen in Gouda en Rotterdam,
informele gesprekken met aanwezigen op
respectievelijk het marktplein van Gouda
en het Willemsplein in Rotterdam, en
semigestructureerde interviews met onder
andere organisatoren en performers. Het
materiaal is met behulp van open codering
geanalyseerd. (Conclusies zijn dus getrokken
op basis van een omvangrijker corpus aan
materiaal dan hier gepresenteerd. Cf. ook
Klomp & Hoondert 2012 voor een uitvoeriger
weergave en analyse van de toe-eigening van
The Passion, gebaseerd op fysieke, rituele en
muzikale aspecten van de performance).

In Rotterdam stond ik met een collega op het
Willemsplein, aan de kant van een met publiek
volgepakte Erasmusbrug; op het plein stond het
achter ons zo’n vijftien rijen dik. Links naast
ons een vrouw van in de veertig met haar vader
van rond de zeventig. Gevraagd naar de reden
van hun komst, vertelde zij dat ze getipt was
door iemand uit haar kerk, die had gezegd:

‘Als je nou echt dat verhaal van Jezus eens wilt
meemaken, moet je naar The Passion gaan!’
Als ze hier vanavond niet was geweest, had ze
de dienst in haar eigen kerk bezocht. Voor haar
had The Passion een aan de institutionele religie
gerelateerde betekenis. Achter ons stond een

me: Bent u de koning
van de Joden?




predikant met zijn catechisatieclubje; de jongeren
gaven commentaar op wat en wie ze zagen
(‘Hey, die mensen uit dat achtergrondkoortje
waren ook op de Jongerendag vorig jaar!’) en
maakten grapjes. Deze performance had voor
dat gezelschap vermoedelijk zowel de betekenis
van een uitje als van geloofsopvoeding. Rechts
naast ons stond een echtpaar van begin veertig,
rasechte Rotterdammers, die aangaven dat

ze vaak evenementen bezoeken die in de stad
plaatsvinden. Zij was fotograaf van beroep en
had haar camera mee, maar als ze even niet
fotografeerde, leunde ze tegen haar partner aan
en stonden ze samen zichtbaar te genieten. Voor
hen was dit een avondje vermaak; een vorm

van vrijetijdsbesteding. Op het podium speelde
Cor Bakker — omringd door zo’n dertig musici

— zijn bladmuziek vanaf de iPad op de lessenaar
van de vleugel. Voor hem als professioneel
musicus was deze performance ‘gewoon’ werk
(hoewel het, vertelde hij me, een uitdagende
productie was die veel inspanning, concentratie
en improvisatievermogen van hem vroeg) en
had The Passion betekenis als onderdeel van
onze cultuur; met het oog op hun algemene
ontwikkeling zouden jonge mensen kennis moeten
nemen van dit verhaal, meende hij.

In Gouda stond ik in 2011 op de Markt voor
twee jongens van een jaar of zeventien die elkaar
vertelden waarom ze naar The Passion waren
gekomen. ‘Kijk, ik ben hier om Do (die de rol
van Maria speelde, MK) te kussen. Die kus

moet er toch een keer van komen!’, zei een van
hen. Deze jongeman kwam kennelijk voor het
optreden van een van de beroemdheden (een
mooie vrouw) en niet (primair) om het verhaal

52

van de laatste uren van Jezus te horen. Zangeres
Do zelf beschouwde het passieverhaal, zoals

ook andere bijbelse verhalen, als een metafoor
voor gebeurtenissen die mensen met elkaar
meemaken in hun dagelijkse levens. In de ogen
van medeorganisator Leo Fijen (omroep RKK)
gaf The Passion het evangelie weer terug aan

de straat. Voor hem had deze actualisering van
het passieverhaal een missionaire betekenis.
Drie gereformeerde gemeenten in Gouda
twijfelden niet aan die missionaire intentie, maar
maakten het college van B&W op voorhand
toch hun ernstige bezwaren kenbaar tegen deze
‘eigentijdse manier van in beeld brengen van
Jezus’ lijden en opstanding’. Door luidruchtige
(pop)muziek en verfilmd naspelen van dat
lijden zou dit tot onderwerp van een evenement
worden gemaakt en de essentie van het lijdens-
en opstandingsevangelie verworden tot een
gebeurtenis van vermaak. Ook was ‘het lijden en
sterven van de Heere Jezus Christus ons te heilig
en te dierbaar om als basis voor stadspromotie
te dienen’. The Passion was in hun ogen dus een
vorm van heiligschennis.

Zowel in 2011 als in 2012 werd The Passion
verschillend gewaardeerd en kreeg deze
actualisering van het christelijke passieverhaal
en de participatie daarin diverse betekenissen
toegekend, die van individu tot individu

en van groep tot groep verschillend bleken.
Het evenement is dus complex, gelaagd en
meerduidig. De gezamenlijkheid is gelegen
in de collectieve (maar niet eenvormige)
participatie aan het evenement, maar de
waardering en toe-eigening ervan zijn heel
verschillend en de betekenis ervan ambigu.

Wat betekent The Passion?

Was dit evenement nu een vorm van

moderne liturgie, van stadsmarketing of van
heiligschennis? Alle drie dus, en nog meer.

‘De’ betekenis van The Passion bestaat niet,
dat heb ik hierboven althans geprobeerd
duidelijk te maken. Op deze plaats omschrijf
ik The Passion als een vorm van liturgie die
gevierd wordt door een ad hoc of een fluide
gemeenschap. Zou ik dit artikel bewerken voor
een vakblad over city marketing of tijdschrift
over media- en communicatiewetenschap, dan
zou ik de betekenis
van het evenement
(sic) uiteraard anders
formuleren. De
spannende vraag is: wat betekent het nu voor
de verschillende partijen dat er diverse, soms
conflicterende betekenissen zijn? Laat ik me
hier beperken tot de kerk.

Dat het passieverhaal meerdere, ook niet-
religieuze, betekenissen heeft, is nog nooit zo
manifest geworden als nu. Dat kan pijnlijk
zijn (bijvoorbeeld als opgeschoten tieners de
figuur van Maria meer bewonderen om haar
cupmaat dan om de liefde van een moeder
voor haar zoon). Het maakt duidelijk dat de
kerk(en) niet (meer) het alleenrecht hebben
op de betekenis van het passieverhaal, terwijl
die éne betekenis, namelijk lijden, sterven en
opstanding van Christus, voor de kerk juist tot
de kern behoort. Lang niet iedere participant
op het plein of voor de televisie wil daar aan.
Zo lijkt de diversiteit aan betekenissen verlies;
het besef van die pluraliteit aan betekenissen
is echter winst. Z¢ ziet pluralisme in een
ontkerkelijkt land er dus uit — dat wordt ineens

HANDELINGEN 2012 | 4

Al die verschillende betekenissen
bieden de kerken vooral zicht op
nieuwe kansen

heel zichtbaar. De verschillende betekenissen
van The Passion houden kerken een spiegel
voor: hoe binnenkerkelijk zijn wij in ons
denken en handelen? Hoe open naar de cultuur,
naar mensen die God afwijzen of niet naar de
Allerhoogste op zoek zijn? (Hoe) brengen wij
de Eeuwige buiten de kerk ter spr%n willen
anderen dat horen? De winst voor kerk is er
dus in gelegen dat er uit dat pluralisme stevige
vragen aan onszelf voortvloeien. Als we die
tenminste onder ogen durven zien. Constateren
dat er nu eenmaal verschillende betekenissen
zijn en het daar vooral
bij laten, lijkt me voor
de kerk een gemiste
kans.

Bij het omgaan met de verschillende
betekenissen van The Passion is er ook een
valkuil, namelijk dat in de discussie over deze
performance van het lijdensverhaal door voor-
en tegenstanders moedwillig de confrontatie
wordt gezocht. Zoiets gebeurde in het Radio
1-programma ‘Dit is de dag’ op 7 maart
2011; in de rubriek ‘Appeltje schillen’ sprak
Ruard Ganzevoort (hoogleraar Praktische
Theologie aan de Vrije Universiteit en gast in
het programma) met Rien Hoek (spreekbuis
van de drie voornoemde reformatorische
kerken); het ging er nogal stevig aan toe. Als
luisteraar ervoer ik het gesprek als pijnlijk. Z6
omgaan met de verschillende betekenissen
die aan The Passion worden toegekend — dus:
onoverbrugbare verschillen benadrukken en de
confrontatie zoeken in de media — lijkt me een
valkuil waar de kerken niet in moeten stappen.

Tot slot bieden al die verschillende

betekenissen die aan The Passion worden [>

53


AMG
Notitie
de


toegekend, de kerken vooral zicht op nieuwe
kansen. Juist de verschillende betekenissen

— moderne liturgie/slimme stadsmarketing/
succesvol mediaproduct — leveren de kerk
mogelijkheden tot samenwerking met (tot
voor kort) ongedachte partners, en daarmee
ook kansen voor gesprek en verbindingen met
anderen. Met The Passion is een grote vorm uit
de christelijke kerkmuzikale traditie vernieuwd,
geactualiseerd en — hoe tijdelijk ook — op de
kaart gezet in een cultuur waarin christelijk
geloof geen vanzelfsprekendheid (meer) is.
Door de samenwerking van al déze partners
kon dat op grote schaal, maar zoiets kan ook

in het klein. De christelijke traditie bergt nog
veel meer eeuwenoude schatten. Het succes van
The Passion kan een voorbeeld zijn: wanneer
de kerk erin slaagt haar angst voor andere
meningen, interpretaties en waarderingen van
haar schatten overboord te zetten, doen zich
kansen voor om anderen rond die schatten te
ontmoeten. <

Bronnen

Interview met Jacoline Stout en Andrea Olieman,
gemeente Gouda, februari 2012.

Interview met Cor Bakker, maart 2012.

Brief van bezwaar tegen The Passion, online
beschikbaar, geraadpleegd 22-3-2012:
www.nd.nl/images/library/PDF/gouda.pdf.

Literatuur

Bakas, A. en Buwalda, M. (2006). De toekomst van
God. Met muziek waar Hij van houdt. Schiedam:
Scriptum.

Fischer, K. von (1997). Die Passion. Musik zwischen
Kunst und Kirche. Kassel: Birenreiter.

Klomp, M.C.M. en Hoondert, M.J.M. (verschijnt
in december 2012). ‘De straten van Gouda zijn

54 @

ons Jeruzalem!” Een populaire Passie op het
marktplein. Jaarboek voor Liturgieonderzoek 28,
Groningen/Tilburg: ILRS.

Klomp, M.C.M. (2011). Joseph & Jesus. Bible-based
musicals and contemporary Passions staged in
the public domain: an exploration of a research
perspective. Jaarboek voor Liturgieonderzoek 27
(2011), 49-65.

Plasketes, G. (2010). Play it Again. Cover Songs in
Popular Music. Surrey: Ashgate.

Mirella (dr. M.C.M.) Klomp is theoloog en
liturgiewetenschapper. Zij is predikant van de
Protestantse Kerk Amsterdam (wijkgemeente
Muiderkerk). Ze was van 2010-2012 als postdoc
onderzoeker Muziek, religie en ritueel verbonden
aan de Tilburg School of Humanities. Zij doet
onderzoek naar de performances en betekenissen van
muzikale Passies in de hedendaagse cultuur.
mirella.klomp@kpnplanet.nl


AMG
Notitie
reflectie
kan hier weg



