REFLECTIE |

GOEDROEN JUCHTMANS

Gelaagdheid van het
christelijke ritueel:
vloek of zegen?

Goedroen Juchtmans deed onderzoek naar de manier waarop
gezinnen sacraliteit en christelijk geloof in huiselijke rituelen tot
expressie brengen. Ze trof daar een rijkdom aan diversiteit in aan, die
het mensen mogelijk maakt op allerlei manieren met de christelijke
traditie verbonden te blijven.

n haar boek The locating of religion

stelt Kim Knott (2005) dat concrete

religieuze uitingen, zoals christelijke
rituelen, zich steeds afspelen in een bepaalde
ruimte. Christelijke rituelen zijn in die zin
altijd gelokaliseerd. Ze worden in een bepaalde
tijd, op een bepaalde plaats en door en voor
bepaalde mensen uitgevoerd. Knott wil vanuit
dat vertrekpunt kijken naar de wijze waarop
religie in hedendaagse alledaagse ruimtes vorm
krijgt.

In dit artikel ga ik met haar kijkwijzer aan de
slag om de ‘eigen’ aard van het buitenkerkelijk
christelijke ritueel in Nederland in beeld te
brengen en hierover te reflecteren. Daartoe
maak ik gebruik van mijn empirisch-
theologische studie naar huisrituelen die

HANDELINGEN 2012 | 4

ik in 2008 publiceerde. Voor deze studie

naar huisrituelen van jonge gezinnen uit de
Tilburgse nieuwbouwwijk De Reeshof, volgde
ik van 2004 tot 2006 een tiental gezinnen

op de voet. Ik liet hen verhalen vertellen of
een dagboek schrijven over hun rituelen,
participeerde in maaltijd- en avondrituelen,
en maakte verjaardagsfeestjes mee. Daarnaast
deed ik in een publieke en katholieke school
met een honderdtal tienjarigen een project
rond huisrituelen. Centrale onderzoeksvraag
van de studie was: ‘Hoe brengen gezinnen in
huis sacraliteit en christelijk geloof via rituelen
in huis tot expressie?” In deze bijdrage reflecteer
ik op basis van de antwoorden op deze vraag
specifiek over de eigen aard van het christelijk
ritueel in deze samenleving.

>



Deductief of inductief?
Knott maakt in haar boek onderscheid in drie
manieren waarop mensen de ruimte waarin ze
zich bevinden vorm en structuur geven. Deze
manieren kunnen ook toegepast worden op het
christelijke ritueel. Een ritueel geeft mensen en
groepen immers de mogelijkheid de ruimte in
te richten en structuur te geven.

De eerste wijze waarop ze dat kunnen doen
is via de dominante representatie van het
christelijke ritueel. Het christelijke ritueel
wordt uitgevoerd conform het kerkelijke script
of conform de ‘oorspronkelijk christelijke’
betekenis van dit ritueel. Vormgeving en inhoud
zijn dus vooraf uitgetekend en vastgelegd, en
worden als normatief beschouwd. Macht en
controle horen volgens
Knott onlosmakelijk
bij deze zienswijze op
het christelijke ritueel.
Institutionele kerken die vertrekken vanuit deze
zienswijze zijn vaak controlerende instanties die
zichzelf beschouwen als de meesterontwerpers,
de beschermers en rechters van het ware
christendom en de correcte christelijke rituele
praktijken (De Haardt 2006, 8). Kortom,
wie het christelijke ritueel uitsluitend vanuit
zijn dominante representatie begrijpt, zal
de eigen aard van het christelijke ritueel
deductief bepalen vanuit zijn inhoud of het
voorgegeven script. Concrete uitvoeringen van
het christelijke ritueel worden vervolgens vanuit
dat normatieve kader op hun correctheid
beoordeeld.

Ondanks het feit dat de kerken hun controle
op de Nederlandse samenleving hebben
verloren, speelt deze deductieve opvatting in de

20

Ook alledaagse handelingen in
bijvoorbeeld het huiselijke domein
kunnen interessant zijn

theologie tot op vandaag sterk door. De eigen
aard van het ‘christelijke’ ritueel wordt bij deze
theologen steeds expliciet — en vaak eenduidig —
ingevuld. Volgens hen maakt de verwijzing naar
de figuur van Christus, zijn lijden, sterven en
verrijzenis, alsook de expliciete betrokkenheid
op de kerkelijke liturgie die eigen aard uit.
Verder stellen zij het christelijke ritueel meestal
voor als ‘fundamenteel anders’ en ‘verschillend’
van andere, niet-christelijke rituelen. In dat
verlengde komen ook algemeen menselijke
rituelen en christelijke rituelen tegenover
elkaar te staan. Boeve stelt bijvoorbeeld

dat in de sacramenten ‘de belijdenis van

de betrokkenheid van God op de mens in
Jezus Christus’ voorop staat, ‘niet tegen het
mens-zijn van de
christen in, maar als
een onherleidbare
kwalificering: we leven
niet van algemeen menselijke structuren, maar
van particulariteit’ (Boeve 2006).

Verschillende onderzoekers, onder wie
Lukken (2003) en Post (2002), nemen echter
een ander vertrekpunt in. Zij stellen voor de
vraag naar de eigen aard van het christelijke
ritueel vanuit een inductief perspectief te
benaderen. Daarmee benadrukken zij de twee
andere manieren waarop mensen volgens Knott
een bepaalde ruimte ritueel vormgeven.

Naast de dominante representaties is er
volgens Knott ten eerste de geleefde ruimte.

In deze ruimte zullen rituele gebruikers

zich het christelijke ritueel op een actieve en
creatieve wijze toe-eigenen. De eigen aard
van het christelijke ritueel wordt hier dus niet
bepaald vanuit het kerkelijke rituele kader,

maar bekeken vanuit datgene wat rituele
gebruikers en uitvoerders met christelijke
symbolen, handelingen en betekenissen doen.
Het gaat daarbij om een proces waarin de
rituele gebruikers bewust en reflexief met

de christelijke rituelen aan de slag gaan.

Dit geldt zowel op het vlak van vorm- als
betekenisgeving. In dat proces is verandering
van de dominante rituele representaties vaak
zowel het doel als het resultaat.

Ook de laatste manier om een bepaalde
ruimte vorm te geven, door Knott ruimtelijke
praktijken genoemd, vertrekt inductief. Hier
gaat het om de wijze waarop mensen ruimte
ontwikkelen, gebruiken en waarnemen. Nadruk
ligt daarbij op hoe ruimtes er in materiéle
zin uitzien en wat mensen er — vaak zonder
nadenken en vanzelfsprekend — doen. Het
bewuste aspect dat tot de geleefde ruimte
hoort, is hier dus afwezig. Volgens Knott
hoeft het daarbij niet enkel te gaan om rituele
praktijken die plaatsvinden in plaatsen die
door iedereen als religieus of christelijk worden
erkend (bijvoorbeeld kerken). Ook alledaagse
handelingen in ruimtes zoals het huiselijke
domein kunnen interessant zijn. Daaraan voegt
Knott toe dat ruimtelijke praktijken in deze
domeinen niet altijd gemakkelijk te lezen zijn.
Rituele handelingen kunnen niet-christelijk of
christelijk lijken, maar dat bij nader toezien niet
zijn. Veel hangt volgens Knott af van de mate
waarin de uitvoerders aan deze praktijken zelf
al dan niet een christelijke betekenis geven of
deze als dusdanig beleven.

In deze analyse, die de eigen aard van
christelijke (huis)rituelen betreft, heb ik
gekozen voor een inductieve benadering.

HANDELINGEN 2012 | 4

Daar zijn verschillende redenen voor. Ik stip
hier enkel de belangrijkste aan, namelijk de
overtuiging dat religieuze rituelen, christelijke
rituelen inbegrepen, niet los van mensen
voorhanden zijn (Berendsen 2001). Het

zijn altijd mensen die christelijke rituelen
vormgeven, uitvoeren en beleven. Met

deze antropologische kijk op christelijke
rituelen komt de actieve, verbeeldende en
betekenisgevende kracht van mensen in het
ritueel op de voorgrond. Mijn theologische
activiteit, die ik tot vandaag zowel als leerkracht,
pastor als onderzoeker heb uitgeoefend, is door
mijn geloof in en mijn nieuwsgierigheid naar
die kracht van mensen getekend. Dat komt
omdat ik die kracht beschouw als een teken van
goddelijke aanwezigheid. Ook de kerntaken van
een theoloog zijn hieruit afgeleid. Deze taken
bestaan volgens mij uit zowel het benoemen
van die kracht alsook uit het scheppen van
ruimte waarin die kracht zich kan uiten en
floreren. Een inductieve kijk op de eigen aard
van het christelijke ritueel is daartoe het meest
geschikt.

Ook open en gelaagd

Een inductieve benadering houdt één groot
gevaar in zich. Vaak gaat men vanuit deze
benadering de term ‘christelijk’ zo breed of
onscherp definiéren, dat het onmogelijk wordt
de overeenkomsten en verschillen met andere,
bijvoorbeeld seculiere rituelen, te duiden. Er is
immers geen duidelijk, objectief en normatief
referentiepunt meer waaraan men de eigen aard
van concrete rituelen kan afmeten. Ik denk dat
dit gevaar van een te brede definitie vermeden
moet worden. Tegelijk vind ik het echter

21



Rembrandt ;e maaltijd te Emmaus’ Ets 1654, Amsterdam Rijksprentenkabinet

belangrijk om de eigen aard van het christelijke
ritueel te kunnen benoemen zonder te moeten
terugvallen op een deductieve benadering die
wat ‘christelijk’ is al vooraf, normatief en vaak
eenduidig heeft ingevuld.

Die uitdagingen indachtig, heb ik in mijn
studie een christelijk ritueel gedefinieerd
als een rituele handeling waarin rituele
uitvoerders of participanten expliciet
verwijzen naar de christelijke traditie. Met
‘expliciet’ bedoel ik dat in christelijke rituelen
de verwijzing naar de christelijke traditie
zichtbaar is (objectieve verwijzing) of door
de participanten als dusdanig wordt beleefd
(subjectieve verwijzing). Deze expliciete
verwijzing hoeft daarom nog niet eenduidig

22

te zijn of per definitie te beantwoorden aan
dominante rituele representaties. Volgens
een inductieve benadering zijn het immers
de rituele uitvoerders die verwijzen naar dat
wat zij als christelijke traditie beschouwen of
kennen. De christelijke traditie kan daarom
ook breed en open worden ingevuld. Deze
traditie bevat niet enkel de rituelen die door
de kerken als geoorloofd worden beschouwd,
maar ook rituelen die zich vaak al van oudsher
in de marge van het kerkelijke leven bevonden.
Ik denk daarbij vooral aan allerlei devotionele
praktijken of zelfgecreéerde christelijke rituelen
los van het kerkelijk repertoire.

Uit mijn studie naar huisrituelen blijkt sterk
dat rituele uitvoerders zich niet meer verplicht

voelen de verwijzing naar de christelijke
traditie op de geijkte of vanzelfsprekende wijze
te maken. Opvallend is dat dit geldt ook voor
gezinnen die zich bewust christelijk noemen of
zich sterk verbonden voelen met de kerk. Deze
‘vrije’ houding ten opzichte van het christelijke
ritueel komt volgens mij enerzijds omdat de
kerken hun controle op het algemene rituele
leven verloren hebben, maar ook door wat
onderzoekers ‘de subjectieve omslag’ noemen
(Heelas & Woodhead 2004; Van Rooden 2004)
Dit betekent dat in de ogen van de uitvoerders
rituelen in de eerste plaats zichzelf of (de
waarden of het geloof) van hun gezin tot
expressie moeten kunnen brengen. De geleefde
ruimte (cf. Knott) lijkt daarmee vandaag dus de
belangrijkste manier geworden om via rituelen
de actuele ruimte structuur te geven.

Basaal repertoire

Welke gevolgen heeft deze vrije houding
tegenover het christelijke ritueel voor de eigen
aard van dat ritueel (in huis)? Dat is een vraag
die me veel heeft bezig gehouden. Anders dan ik
dacht was het gevolg niet een brede waaier aan
allerlei soorten
christelijke
huisrituelen.
Integendeel. In
de meeste gezinnen vond ik een zeer basaal
repertoire aan ‘christelijke’ rituelen terug,
waaronder de jaarfeesten (vooral Kerstmis),
crisisrituelen (kaarsjes branden of bidden

voor een zieke dierbare), en dagelijkse rituelen
(bidden bij de maaltijd en het slapen gaan). Wat
wel opviel waren de vele — soms tegenstrijdige

— manieren om binnen het eigen rituele

HANDELINGEN 2012 | 4

Opvallend zijn de vele — soms
tegenstrijdige — manieren binnen het eigen
huiselijke rituele repertoire

repertoire of zelfs binnen één ritueel naar de
christelijke traditie te verwijzen. Vele gezinnen
bidden bijvoorbeeld niet meer bij de maaltijd,
omdat ze zichzelf niet meer als christelijk
willen profileren, maar bidden wel voor een
zieke dierbare of soms bij het slapengaan. Het
ritueel repertoire van gezinnen is dus niet altijd
eenduidig christelijk of niet-christelijk. In die
zin spreek ik graag van de interne gelaagdheid
of interne complexiteit van het christelijke
ritueel.

Vier dimensies
Het is mogelijk deze complexiteit binnen
een christelijk ritueel open te leggen door de
verschillende lagen of dimensies in het ritueel
afzonderlijk te onderzoeken. Zelf onderscheid
ik vier dimensies: een vormelijke dimensie,
een inhoudelijke dimensie, een functionele
of doeldimensie, en de dimensie van
betrokkenheid of de gemeenschapsdimensie.
(zie voor een gelijkaardige typologie Saroglou,
2011) De vormelijke dimensie vormt daarbij
het vertrekpunt van de analyse en het
belangrijkste criterium om christelijke van niet-
christelijke rituelen
te onderscheiden.
Vormelijk kan een
rituele handeling
naar de christelijke traditie verwijzen wanneer
mensen in de rituele handeling een object dat
tot deze traditie hoort gebruiken (bijvoorbeeld
een kaars uit een bedevaartsoord of een
bijbel), omdat de handeling een verhaal,
gebedsformule, lied uit deze traditie bevat, of
omdat de handeling een bepaalde figuur uit
deze traditie aanwezig brengt. Zoals al gesteld

23

>


AMG
Notitie
komma na Rembrandt

'De

kapitaal

AMG
Notitie
Rembrandt, 'De maaltijd te Emmaüs', ets (1654), Rijksprentenkabinet Amsterdam


blijft vanuit een inductieve benadering een
ritueel christelijk, ook als de gebruikers een
traditionele christelijke gebedsformule (hier
de dominante rituele representatie) aanpassen
door woorden uit deze gebedsformule te
wijzigen. Wordt de verwijzing naar Jezus of
een ander religieuze figuur geschrapt, dan
verliest het ritueel op vormelijk niveau wel

zijn christelijk karakter. Het maaltijdritueel
van een gezin dat voor het eten dankt, maar
daaraan geen gebed meer verbindt, is dus geen
christelijk ritueel meer. Toch blijft zelfs in deze
handeling impliciet de christelijke traditie
meeklinken. De vormgeving van de christelijke
maaltijdrituelen, die de ouders van het

gezin zelf nog als kind hebben meegekregen,
werd immers als
basisgrondstof
gebruikt. Of nog, de
rituele verbeelding en
creativiteit, die hier aangesproken worden, zijn
gekneed en gevormd door de christelijke rituele
traditie.

De tweede dimensie, de inhoudelijke di-
mensie, bevindt zich op het betekenisniveau.
Waar de vormelijke dimensie de nadruk legt
op het ‘hoe’ van het handelen, gaat het hier
om het ‘wat’ van het handelen. Welke beteke-
nis heeft het ritueel voor de uitvoerder(s)? Een
interessante vaststelling was dat vanuit het
betekenisperspectief de — in vormelijk opzicht
— christelijke huisrituelen soms minder eendui-
dig christelijk waren dan ze op het eerste zicht
leken te zijn. Een goed voorbeeld hiervan is de
kerststal. De kerststal verwijst naar de geboorte
van Jezus in de kribbe met rond hem Maria en
Jozef. Ook de drie koningen, herders, dieren en

24

Al die rituelen getuigen van
de ongelofelijke rijkdom van de
christelijke traditie

engelen horen bij deze verhaallijn. Te verwach-
ten valt dan ook dat de kerststal voor de gebrui-
kers symbool staat voor de geboorte van Jezus.
De betekenis die sommige gebruikers tijdens
de interviews aan de kerststal gaven, strookte
echter niet met deze verwachting. Voor som-
mige gezinnen is het vooral belangrijk dat de
kerststal er is of staat, de kerststal als symbool
voor het eigen christelijke gezin uit de kinder-
tijd. Gebeurt dit, dan is op vormelijk niveau het
zetten van de kerststal tijdens het optuigen van
de kerstboom wel een christelijk ritueel, maar
is het dat op betekenisniveau niet meer. Tegelijk
is het perfect mogelijk dat dezelfde kerststal
voor het éne gezinslid wel symbool staat voor
de Heilige Familie, terwijl het dat voor het
andere gezinslid niet
doet. Ook hier is dus
niets wat het lijkt, of
is het noodzakelijk op
zijn minst eerst na te gaan wat een ritueel, dat
in vormelijk opzicht christelijk oogt, voor ver-
schillende deelnemers betekent.

De functionele of doeldimensie vertelt wat
gezinnen met een ritueel willen bereiken of
waartoe ze het ritueel inzetten. Hier gaat het
dus over het ‘waarom’ van de rituele handeling.
In dat licht zijn de christelijke rituelen van
gezinnen die zich sterk als christelijk profileren
interessant. Deze gezinnen zullen bijvoorbeeld
niet zomaar een kerststal gebruiken. In één
gezin mag bijvoorbeeld elk kind om de beurt
een figuur van de kerststal zetten (met als
hoogtepunt het leggen van het kindje Jezus
in zijn kribbe). Elke figuur die wordt gezet, is
de aanleiding om het verhaal van de geboorte
van Jezus te vertellen. De rituele wijze waarop

dit gezin met de kerststal omgaat, moet dus
de christelijke betekenis ervan extra in de verf
te zetten. Hierdoor krijgt het zetten van de
kerststal in de eerste plaats een pedagogische
functie, wordt het een instrument tot
geloofsopvoeding. De nadruk ligt daarbij op de
betekenis van de kerststal en op het doorgeven
van die betekenis. In gezinnen waarbij de
kerststal verwijst naar het eigen christelijke
gezin ligt het doel van dit rituele object elders.
Hier moet de kerststal herinneringen uit de
kindertijd opwekken en de (zo gepercipieerde)
gelukzalige emoties van toen weer levend
maken. De nadruk ligt dus op de emotie en het
oproepen van die emotie.

De laatste dimensie drukt uit op ‘wie’ of
welke gemeenschap het ritueel betrokken
is of welke gemeenschap gevierd wordt.
Vaticaanse documenten over de huiskerk gaan
er vanuit dat in ritueel opzicht verwijzen naar
de christelijke traditie in één adem ook de
betrokkenheid op de katholieke kerk uitdrukt
en realiseert. Ook hier laten de data die ik
verzamelde echter een complexer en gelaagd
beeld zien. De kleine, vaak kerkbetrokken
groep die verbonden was met de parochie
in De Reeshof, paste bijvoorbeeld op grond
van hun ervaringen in de kerk, bepaalde
basisopvattingen van Vaticanum II en de
Liturgische Vernieuwing op hun huisrituelen
toe. Hun huisrituelen moesten verstaanbaar en
herkenbaar zijn voor kinderen, een duidelijke
verwijzing bevatten naar een figuur uit de
christelijke traditie (bij voorkeur God of Jezus)
en positief verbonden zijn met de alledaagse
werkelijkheid waarin men leeft. Verder mochten

ze niet afgeraffeld worden, maar ruimte

HANDELINGEN 2012 | 4

geven voor een subjectieve beleving ervan.
Indien nodig werden daartoe traditionele
gebedsformules aangepast (bijvoorbeeld door
bepaalde moeilijke woorden te vereenvoudigen
en zo het gebed kindvriendelijk te maken). Met
deze keuze slaagden deze gezinnen er ook in
hun christelijke huisrituelen naar de plaatselijke
kerkgemeenschap te doen verwijzen. Deze

kerk ging immers op een gelijkaardige wijze
met liturgie om. In gezinnen die niet meer
nauw betrokken waren op de kerk, liep hun
band met de christelijke traditie echter vooral
via de vaak devotioneel gerichte rituele
tradities van hun familie. Dit verklaart ook
waarom deze gezinnen in hun christelijke
rituelen de emotionele verbondenheid met

de familie centraal zetten (cf. kerststal). Wat
deze handeling op betekenisniveau uitdrukt, is
daaraan ondergeschikt. Christelijke huisrituelen
worden ook niet meer beleefd als een
voorbereiding op de kerkelijke sacramenten.
Eerder gaat de weg andersom. Kerkelijke
sacramenten hebben tot doel kinderen

in te wijden in de christelijk-devotioneel

georiénteerde familietraditie van deze gezinnen.

Rijke diversiteit

In deze bijdrage heb ik trachten aan te tonen
dat vanuit een inductieve benadering het
christelijke ritueel intern gelaagd en complex
is. De eigen aard van het christelijke ritueel

is in die zin nog moeilijk eenduidig te

bepalen. Een ritueel kan op het niveau van de
vormgeving duidelijk christelijk zijn, maar dat
op betekenisniveau niet meer zijn. Dit betekent
dat een enkel ritueel dus mogelijk zowel

christelijk als niet-christelijk is. Tot slot kunnen [>

25



ook de onderliggende functies of doelen en
de gemeenschap van het christelijke ritueel
sterk uiteenlopen (zie voor een gelijkaardige
conclusie McGuire 2008).

Het verlies van eenduidigheid is in grote mate
het gevolg van een verlies aan gezag en macht
van de kerken. Dominante rituele representaties
verloren hun bepalende kracht en hun controle
op het rituele leven. Een grote interne diversiteit
binnen het christelijke ritueel was het resultaat.
Vanuit een deductief perspectief is dit altijd
een slechte zaak. Zij zal deze diversiteit dan ook
enkel in termen van verlies aan particulariteit
kunnen begrijpen.

Zelf zie ik dat anders. De interne diversiteit
die ik in huisrituelen aantrof (zowel tussen
gezinnen, in gezinnen, in één ritueel en soms
zelfs in één rituele uitvoerder), getuigen volgens
mij vooral van de ongelofelijke rijkdom van
de christelijke traditie. Die rijkdom maakt het
mensen mogelijk om op allerlei manieren met
die traditie verbonden te blijven. Christelijke
rituelen verwerpen omdat ze niet stroken met
de dominante rituele representaties ervan,
zal in die zin steeds contraproductief werken.
Volgens mij is het zinvoller om, als theoloog,
de vruchten van de verbeeldende kracht die de
christelijke rituele traditie tot op vandaag bij
mensen opwekt, in al zijn rijkdom te laten

zien.

26

Literatuur

Berendsen, D. (2001). Waarom geloven mensen? De
antropologische basis van geloof. Kampen: Kok.

Boeve, L. (2006). God onderbreekt de geschiedenis:
Theologie in tijden van ommekeer, (Mens en tijd),
Kapellen: Pelckmans.

Haardt, M. de (2006). New urbanisation and the
construction of sacred space (niet uitgegeven
lezing).

Heelas, P. & Woodhead, L.(2004). The Spiritual
Revolution: Why Religion is Giving Way to
Spirituality (Religion and Spirituality in the Modern

World. Oxford: Blackwell Publishing.
Juchtmans, G. (2008). Rituelen thuis: van christelijk

tot basaal sacraal. Een exploratieve studie naar
huisrituelen in de Tilburgse nieuwbouwwijk De
Reeshof. Tilburg/Groningen: Ridderprint.

Knott, K. (2005). The Location of Religion: A Spatial
Analysis. London: Equinox publishing Ltd.

Lefebvre, H. (1974). La production de I'espace. Paris:
Anthropos. Dit boek werd (pas) in 1991 in het
Engels vertaald: Id. (1991). The production of space.
Oxford: Basil Blackwell.

Lukken, G. (2003). Rituelen in overvloed. Een kritische
bezinning op plaats en gestalte van het christelijke
ritueel in onze cultuur. Kampen: Gooi & Sticht.

McGuire, M. (2008). Lived Religion. Faith and
Practice in Everyday Life. Oxford: University Press.

Post, P. en anderen. (2002). Rituelen na rampen.
Verkenning van een opkomend repertoire. Kampen:
Kok.

Rooden, P. van (2004). Oral history en het vreemde
sterven van het Nederlandse christendom.
Bijdragen en Mededelingen betreffende de
Geschiedenis der Nederlanden, nr. 119, 521-545.

Saroglou, V. (2011). Believing, bonding, behaving,
and belonging: The big four religious dimensions
and cultural variation. Journal of Cross-Cultural
Psychology, nr. 42, 1320-1340.

Goedroen (dr. G.) Juchtmans is onderzoeker aan het
Research Institute for Work and Society aan de
Katholieke Universiteit Leuven.
goedroen.juchtmans@hiva.leuven.be



