
1 9h a n d e l i n g e n  2 0 1 2   i   4reflectieh a n d e l i n g e n  2 0 1 2   i   4

r e f l e c t i e   |   G o e d r o e n  J u c h t m a n s

Goedroen Juchtmans deed onderzoek naar de manier waarop 
gezinnen sacraliteit en christelijk geloof in huiselijke rituelen tot 
expressie brengen. Ze trof daar een rijkdom aan diversiteit in aan, die 
het mensen mogelijk maakt op allerlei manieren met de christelijke 
traditie verbonden te blijven. 

Gelaagdheid van het 
christelijke ritueel: 
vloek of zegen?

In haar boek The locating of religion 

stelt Kim Knott (2005) dat concrete 

religieuze uitingen, zoals christelijke 

rituelen, zich steeds afspelen in een bepaalde 

ruimte. Christelijke rituelen zijn in die zin 

altijd gelokaliseerd. Ze worden in een bepaalde 

tijd, op een bepaalde plaats en door en voor 

bepaalde mensen uitgevoerd. Knott wil vanuit 

dat vertrekpunt kijken naar de wijze waarop 

religie in hedendaagse alledaagse ruimtes vorm 

krijgt. 

In dit artikel ga ik met haar kijkwijzer aan de 

slag om de ‘eigen’ aard van het buitenkerkelijk 

christelijke ritueel in Nederland in beeld te 

brengen en hierover te reflecteren. Daartoe 

maak ik gebruik van mijn empirisch-

theologische studie naar huisrituelen die 

ik in 2008 publiceerde. Voor deze studie 

naar huisrituelen van jonge gezinnen uit de 

Tilburgse nieuwbouwwijk De Reeshof, volgde 

ik van 2004 tot 2006 een tiental gezinnen 

op de voet. Ik liet hen verhalen vertellen of 

een dagboek schrijven over hun rituelen, 

participeerde in maaltijd- en avondrituelen, 

en maakte verjaardagsfeestjes mee. Daarnaast 

deed ik in een publieke en katholieke school 

met een honderdtal tienjarigen een project 

rond huisrituelen. Centrale onderzoeksvraag 

van de studie was: ‘Hoe brengen gezinnen in 

huis sacraliteit en christelijk geloof via rituelen 

in huis tot expressie?’ In deze bijdrage reflecteer 

ik op basis van de antwoorden op deze vraag 

specifiek over de eigen aard van het christelijk 

ritueel in deze samenleving.
l



2 1reflectie2 0 h a n d e l i n g e n  2 0 1 2   I   4

l

Deductief of inductief?
Knott maakt in haar boek onderscheid in drie 

manieren waarop mensen de ruimte waarin ze 

zich bevinden vorm en structuur geven. Deze 

manieren kunnen ook toegepast worden op het 

christelijke ritueel. Een ritueel geeft mensen en 

groepen immers de mogelijkheid de ruimte in 

te richten en structuur te geven. 

De eerste wijze waarop ze dat kunnen doen 

is via de dominante representatie van het 

christelijke ritueel. Het christelijke ritueel 

wordt uitgevoerd conform het kerkelijke script 

of conform de ‘oorspronkelijk christelijke’ 

betekenis van dit ritueel. Vormgeving en inhoud 

zijn dus vooraf uitgetekend en vastgelegd, en 

worden als normatief beschouwd. Macht en 

controle horen volgens 

Knott onlosmakelijk 

bij deze zienswijze op 

het christelijke ritueel. 

Institutionele kerken die vertrekken vanuit deze 

zienswijze zijn vaak controlerende instanties die 

zichzelf beschouwen als de meesterontwerpers, 

de beschermers en rechters van het ware 

christendom en de correcte christelijke rituele 

praktijken (De Haardt 2006, 8). Kortom, 

wie het christelijke ritueel uitsluitend vanuit 

zijn dominante representatie begrijpt, zal 

de eigen aard van het christelijke ritueel 

deductief bepalen vanuit zijn inhoud of het 

voorgegeven script. Concrete uitvoeringen van 

het christelijke ritueel worden vervolgens vanuit 

dat normatieve kader op hun correctheid 

beoordeeld. 

Ondanks het feit dat de kerken hun controle 

op de Nederlandse samenleving hebben 

verloren, speelt deze deductieve opvatting in de 

theologie tot op vandaag sterk door. De eigen 

aard van het ‘christelijke’ ritueel wordt bij deze 

theologen steeds expliciet – en vaak eenduidig – 

ingevuld. Volgens hen maakt de verwijzing naar 

de figuur van Christus, zijn lijden, sterven en 

verrijzenis, alsook de expliciete betrokkenheid 

op de kerkelijke liturgie die eigen aard uit. 

Verder stellen zij het christelijke ritueel meestal 

voor als ‘fundamenteel anders’ en ‘verschillend’ 

van andere, niet-christelijke rituelen. In dat 

verlengde komen ook algemeen menselijke 

rituelen en christelijke rituelen tegenover 

elkaar te staan. Boeve stelt bijvoorbeeld 

dat in de sacramenten ‘de belijdenis van 

de betrokkenheid van God op de mens in 

Jezus Christus’ voorop staat, ‘niet tegen het 

mens-zijn van de 

christen in, maar als 

een onherleidbare 

kwalificering: we leven 

niet van algemeen menselijke structuren, maar 

van particulariteit’ (Boeve 2006).

Verschillende onderzoekers, onder wie 

Lukken (2003) en Post (2002), nemen echter 

een ander vertrekpunt in. Zij stellen voor de 

vraag naar de eigen aard van het christelijke 

ritueel vanuit een inductief perspectief te 

benaderen. Daarmee benadrukken zij de twee 

andere manieren waarop mensen volgens Knott 

een bepaalde ruimte ritueel vormgeven. 

Naast de dominante representaties is er 

volgens Knott ten eerste de geleefde ruimte. 

In deze ruimte zullen rituele gebruikers 

zich het christelijke ritueel op een actieve en 

creatieve wijze toe-eigenen. De eigen aard 

van het christelijke ritueel wordt hier dus niet 

bepaald vanuit het kerkelijke rituele kader, 

maar bekeken vanuit datgene wat rituele 

gebruikers en uitvoerders met christelijke 

symbolen, handelingen en betekenissen doen. 

Het gaat daarbij om een proces waarin de 

rituele gebruikers bewust en reflexief met 

de christelijke rituelen aan de slag gaan. 

Dit geldt zowel op het vlak van vorm- als 

betekenisgeving. In dat proces is verandering 

van de dominante rituele representaties vaak 

zowel het doel als het resultaat. 

Ook de laatste manier om een bepaalde 

ruimte vorm te geven, door Knott ruimtelijke 

praktijken genoemd, vertrekt inductief. Hier 

gaat het om de wijze waarop mensen ruimte 

ontwikkelen, gebruiken en waarnemen. Nadruk 

ligt daarbij op hoe ruimtes er in materiële 

zin uitzien en wat mensen er – vaak zonder 

nadenken en vanzelfsprekend – doen. Het 

bewuste aspect dat tot de geleefde ruimte 

hoort, is hier dus afwezig. Volgens Knott 

hoeft het daarbij niet enkel te gaan om rituele 

praktijken die plaatsvinden in plaatsen die 

door iedereen als religieus of christelijk worden 

erkend (bijvoorbeeld kerken). Ook alledaagse 

handelingen in ruimtes zoals het huiselijke 

domein kunnen interessant zijn. Daaraan voegt 

Knott toe dat ruimtelijke praktijken in deze 

domeinen niet altijd gemakkelijk te lezen zijn. 

Rituele handelingen kunnen niet-christelijk of 

christelijk lijken, maar dat bij nader toezien niet 

zijn. Veel hangt volgens Knott af van de mate 

waarin de uitvoerders aan deze praktijken zelf 

al dan niet een christelijke betekenis geven of 

deze als dusdanig beleven.

In deze analyse, die de eigen aard van 

christelijke (huis)rituelen betreft, heb ik 

gekozen voor een inductieve benadering. 

Daar zijn verschillende redenen voor. Ik stip 

hier enkel de belangrijkste aan, namelijk de 

overtuiging dat religieuze rituelen, christelijke 

rituelen inbegrepen, niet los van mensen 

voorhanden zijn (Berendsen 2001). Het 

zijn altijd mensen die christelijke rituelen 

vormgeven, uitvoeren en beleven. Met 

deze antropologische kijk op christelijke 

rituelen komt de actieve, verbeeldende en 

betekenisgevende kracht van mensen in het 

ritueel op de voorgrond. Mijn theologische 

activiteit, die ik tot vandaag zowel als leerkracht, 

pastor als onderzoeker heb uitgeoefend, is door 

mijn geloof in en mijn nieuwsgierigheid naar 

die kracht van mensen getekend. Dat komt 

omdat ik die kracht beschouw als een teken van 

goddelijke aanwezigheid. Ook de kerntaken van 

een theoloog zijn hieruit afgeleid. Deze taken 

bestaan volgens mij uit zowel het benoemen 

van die kracht alsook uit het scheppen van 

ruimte waarin die kracht zich kan uiten en 

floreren. Een inductieve kijk op de eigen aard 

van het christelijke ritueel is daartoe het meest 

geschikt.

Ook open en gelaagd
Een inductieve benadering houdt één groot 

gevaar in zich. Vaak gaat men vanuit deze 

benadering de term ‘christelijk’ zo breed of 

onscherp definiëren, dat het onmogelijk wordt 

de overeenkomsten en verschillen met andere, 

bijvoorbeeld seculiere rituelen, te duiden. Er is 

immers geen duidelijk, objectief en normatief 

referentiepunt meer waaraan men de eigen aard 

van concrete rituelen kan afmeten. Ik denk dat 

dit gevaar van een te brede definitie vermeden 

moet worden. Tegelijk vind ik het echter 

Ook alledaagse handelingen in 
bijvoorbeeld het huiselijke domein 

kunnen interessant zijn



2 3reflectie2 2 h a n d e l i n g e n  2 0 1 2   I   4

l

belangrijk om de eigen aard van het christelijke 

ritueel te kunnen benoemen zonder te moeten 

terugvallen op een deductieve benadering die 

wat ‘christelijk’ is al vooraf, normatief en vaak 

eenduidig heeft ingevuld. 

Die uitdagingen indachtig, heb ik in mijn 

studie een christelijk ritueel gedefinieerd 

als een rituele handeling waarin rituele 

uitvoerders of participanten expliciet 

verwijzen naar de christelijke traditie. Met 

‘expliciet’ bedoel ik dat in christelijke rituelen 

de verwijzing naar de christelijke traditie 

zichtbaar is (objectieve verwijzing) of door 

de participanten als dusdanig wordt beleefd 

(subjectieve verwijzing). Deze expliciete 

verwijzing hoeft daarom nog niet eenduidig 

te zijn of per definitie te beantwoorden aan 

dominante rituele representaties. Volgens 

een inductieve benadering zijn het immers 

de rituele uitvoerders die verwijzen naar dat 

wat zij als christelijke traditie beschouwen of 

kennen. De christelijke traditie kan daarom 

ook breed en open worden ingevuld. Deze 

traditie bevat niet enkel de rituelen die door 

de kerken als geoorloofd worden beschouwd, 

maar ook rituelen die zich vaak al van oudsher 

in de marge van het kerkelijke leven bevonden. 

Ik denk daarbij vooral aan allerlei devotionele 

praktijken of zelfgecreëerde christelijke rituelen 

los van het kerkelijk repertoire. 

Uit mijn studie naar huisrituelen blijkt sterk 

dat rituele uitvoerders zich niet meer verplicht 

voelen de verwijzing naar de christelijke 

traditie op de geijkte of vanzelfsprekende wijze 

te maken. Opvallend is dat dit geldt ook voor 

gezinnen die zich bewust christelijk noemen of 

zich sterk verbonden voelen met de kerk. Deze 

‘vrije’ houding ten opzichte van het christelijke 

ritueel komt volgens mij enerzijds omdat de 

kerken hun controle op het algemene rituele 

leven verloren hebben, maar ook door wat 

onderzoekers ‘de subjectieve omslag’ noemen 

(Heelas & Woodhead 2004; Van Rooden 2004) 

Dit betekent dat in de ogen van de uitvoerders 

rituelen in de eerste plaats zichzelf of (de 

waarden of het geloof) van hun gezin tot 

expressie moeten kunnen brengen. De geleefde 

ruimte (cf. Knott) lijkt daarmee vandaag dus de 

belangrijkste manier geworden om via rituelen 

de actuele ruimte structuur te geven. 

Basaal repertoire
Welke gevolgen heeft deze vrije houding 

tegenover het christelijke ritueel voor de eigen 

aard van dat ritueel (in huis)? Dat is een vraag 

die me veel heeft bezig gehouden. Anders dan ik 

dacht was het gevolg niet een brede waaier aan 

allerlei soorten 

christelijke 

huisrituelen. 

Integendeel. In 

de meeste gezinnen vond ik een zeer basaal 

repertoire aan ‘christelijke’ rituelen terug, 

waaronder de jaarfeesten (vooral Kerstmis), 

crisisrituelen (kaarsjes branden of bidden 

voor een zieke dierbare), en dagelijkse rituelen 

(bidden bij de maaltijd en het slapen gaan). Wat 

wel opviel waren de vele – soms tegenstrijdige 

– manieren om binnen het eigen rituele 

repertoire of zelfs binnen één ritueel naar de 

christelijke traditie te verwijzen. Vele gezinnen 

bidden bijvoorbeeld niet meer bij de maaltijd, 

omdat ze zichzelf niet meer als christelijk 

willen profileren, maar bidden wel voor een 

zieke dierbare of soms bij het slapengaan. Het 

ritueel repertoire van gezinnen is dus niet altijd 

eenduidig christelijk of niet-christelijk. In die 

zin spreek ik graag van de interne gelaagdheid 

of interne complexiteit van het christelijke 

ritueel. 

Vier dimensies 
Het is mogelijk deze complexiteit binnen 

een christelijk ritueel open te leggen door de 

verschillende lagen of dimensies in het ritueel 

afzonderlijk te onderzoeken. Zelf onderscheid 

ik vier dimensies: een vormelijke dimensie, 

een inhoudelijke dimensie, een functionele 

of doeldimensie, en de dimensie van 

betrokkenheid of de gemeenschapsdimensie.

(zie voor een gelijkaardige typologie Saroglou, 

2011) De vormelijke dimensie vormt daarbij 

het vertrekpunt van de analyse en het 

belangrijkste criterium om christelijke van niet-

christelijke rituelen 

te onderscheiden. 

Vormelijk kan een 

rituele handeling 

naar de christelijke traditie verwijzen wanneer 

mensen in de rituele handeling een object dat 

tot deze traditie hoort gebruiken (bijvoorbeeld 

een kaars uit een bedevaartsoord of een 

bijbel), omdat de handeling een verhaal, 

gebedsformule, lied uit deze traditie bevat, of 

omdat de handeling een bepaalde figuur uit 

deze traditie aanwezig brengt. Zoals al gesteld 

Opvallend zijn de vele – soms 
tegenstrijdige – manieren binnen het eigen 

huiselijke rituele repertoire

Rembrandt ‘de maaltijd te Emmaus’ Ets  1654, Amsterdam Rijksprentenkabinet

AMG
Notitie
komma na Rembrandt

'De

kapitaal

AMG
Notitie
Rembrandt, 'De maaltijd te Emmaüs', ets (1654), Rijksprentenkabinet Amsterdam



2 5reflectie2 4 h a n d e l i n g e n  2 0 1 2   I   4

blijft vanuit een inductieve benadering een 

ritueel christelijk, ook als de gebruikers een 

traditionele christelijke gebedsformule (hier 

de dominante rituele representatie) aanpassen 

door woorden uit deze gebedsformule te 

wijzigen. Wordt de verwijzing naar Jezus of 

een ander religieuze figuur geschrapt, dan 

verliest het ritueel op vormelijk niveau wel 

zijn christelijk karakter. Het maaltijdritueel 

van een gezin dat voor het eten dankt, maar 

daaraan geen gebed meer verbindt, is dus geen 

christelijk ritueel meer. Toch blijft zelfs in deze 

handeling impliciet de christelijke traditie 

meeklinken. De vormgeving van de christelijke 

maaltijdrituelen, die de ouders van het 

gezin zelf nog als kind hebben meegekregen, 

werd immers als 

basisgrondstof 

gebruikt. Of nog, de 

rituele verbeelding en 

creativiteit, die hier aangesproken worden, zijn 

gekneed en gevormd door de christelijke rituele 

traditie.

De tweede dimensie, de inhoudelijke di-

mensie, bevindt zich op het betekenisniveau. 

Waar de vormelijke dimensie de nadruk legt 

op het ‘hoe’ van het handelen, gaat het hier 

om het ‘wat’ van het handelen. Welke beteke-

nis heeft het ritueel voor de uitvoerder(s)? Een 

interessante vaststelling was dat vanuit het 

betekenisperspectief de – in vormelijk opzicht 

– christelijke huisrituelen soms minder eendui-

dig christelijk waren dan ze op het eerste zicht 

leken te zijn. Een goed voorbeeld hiervan is de 

kerststal. De kerststal verwijst naar de geboorte 

van Jezus in de kribbe met rond hem Maria en 

Jozef. Ook de drie koningen, herders, dieren en 

engelen horen bij deze verhaallijn. Te verwach-

ten valt dan ook dat de kerststal voor de gebrui-

kers symbool staat voor de geboorte van Jezus. 

De betekenis die sommige gebruikers tijdens 

de interviews aan de kerststal gaven, strookte 

echter niet met deze verwachting. Voor som-

mige gezinnen is het vooral belangrijk dát de 

kerststal er is of staat, de kerststal als symbool 

voor het eigen christelijke gezin uit de kinder-

tijd. Gebeurt dit, dan is op vormelijk niveau het 

zetten van de kerststal tijdens het optuigen van 

de kerstboom wel een christelijk ritueel, maar 

is het dat op betekenisniveau niet meer. Tegelijk 

is het perfect mogelijk dat dezelfde kerststal 

voor het éne gezinslid wel symbool staat voor 

de Heilige Familie, terwijl het dat voor het 

andere gezinslid niet 

doet. Ook hier is dus 

niets wat het lijkt, of 

is het noodzakelijk op 

zijn minst eerst na te gaan wat een ritueel, dat 

in vormelijk opzicht christelijk oogt, voor ver-

schillende deelnemers betekent. 

De functionele of doeldimensie vertelt wat 

gezinnen met een ritueel willen bereiken of 

waartoe ze het ritueel inzetten. Hier gaat het 

dus over het ‘waarom’ van de rituele handeling. 

In dat licht zijn de christelijke rituelen van 

gezinnen die zich sterk als christelijk profileren 

interessant. Deze gezinnen zullen bijvoorbeeld 

niet zomaar een kerststal gebruiken. In één 

gezin mag bijvoorbeeld elk kind om de beurt 

een figuur van de kerststal zetten (met als 

hoogtepunt het leggen van het kindje Jezus 

in zijn kribbe). Elke figuur die wordt gezet, is 

de aanleiding om het verhaal van de geboorte 

van Jezus te vertellen. De rituele wijze waarop 

dit gezin met de kerststal omgaat, moet dus 

de christelijke betekenis ervan extra in de verf 

te zetten. Hierdoor krijgt het zetten van de 

kerststal in de eerste plaats een pedagogische 

functie, wordt het een instrument tot 

geloofsopvoeding. De nadruk ligt daarbij op de 

betekenis van de kerststal en op het doorgeven 

van die betekenis. In gezinnen waarbij de 

kerststal verwijst naar het eigen christelijke 

gezin ligt het doel van dit rituele object elders. 

Hier moet de kerststal herinneringen uit de 

kindertijd opwekken en de (zo gepercipieerde) 

gelukzalige emoties van toen weer levend 

maken. De nadruk ligt dus op de emotie en het 

oproepen van die emotie. 

De laatste dimensie drukt uit op ‘wie’ of 

welke gemeenschap het ritueel betrokken 

is of welke gemeenschap gevierd wordt. 

Vaticaanse documenten over de huiskerk gaan 

er vanuit dat in ritueel opzicht verwijzen naar 

de christelijke traditie in één adem ook de 

betrokkenheid op de katholieke kerk uitdrukt 

en realiseert. Ook hier laten de data die ik 

verzamelde echter een complexer en gelaagd 

beeld zien. De kleine, vaak kerkbetrokken 

groep die verbonden was met de parochie 

in De Reeshof, paste bijvoorbeeld op grond 

van hun ervaringen in de kerk, bepaalde 

basisopvattingen van Vaticanum II en de 

Liturgische Vernieuwing op hun huisrituelen 

toe. Hun huisrituelen moesten verstaanbaar en 

herkenbaar zijn voor kinderen, een duidelijke 

verwijzing bevatten naar een figuur uit de 

christelijke traditie (bij voorkeur God of Jezus) 

en positief verbonden zijn met de alledaagse 

werkelijkheid waarin men leeft. Verder mochten 

ze niet afgeraffeld worden, maar ruimte 

geven voor een subjectieve beleving ervan. 

Indien nodig werden daartoe traditionele 

gebedsformules aangepast (bijvoorbeeld door 

bepaalde moeilijke woorden te vereenvoudigen 

en zo het gebed kindvriendelijk te maken). Met 

deze keuze slaagden deze gezinnen er ook in 

hun christelijke huisrituelen naar de plaatselijke 

kerkgemeenschap te doen verwijzen. Deze 

kerk ging immers op een gelijkaardige wijze 

met liturgie om. In gezinnen die niet meer 

nauw betrokken waren op de kerk, liep hun 

band met de christelijke traditie echter vooral 

via de vaak devotioneel gerichte rituele 

tradities van hun familie. Dit verklaart ook 

waarom deze gezinnen in hun christelijke 

rituelen de emotionele verbondenheid met 

de familie centraal zetten (cf. kerststal). Wat 

deze handeling op betekenisniveau uitdrukt, is 

daaraan ondergeschikt. Christelijke huisrituelen 

worden ook niet meer beleefd als een 

voorbereiding op de kerkelijke sacramenten. 

Eerder gaat de weg andersom. Kerkelijke 

sacramenten hebben tot doel kinderen 

in te wijden in de christelijk-devotioneel 

georiënteerde familietraditie van deze gezinnen.

Rijke diversiteit
In deze bijdrage heb ik trachten aan te tonen 

dat vanuit een inductieve benadering het 

christelijke ritueel intern gelaagd en complex 

is. De eigen aard van het christelijke ritueel 

is in die zin nog moeilijk eenduidig te 

bepalen. Een ritueel kan op het niveau van de 

vormgeving duidelijk christelijk zijn, maar dat 

op betekenisniveau niet meer zijn. Dit betekent 

dat een enkel ritueel dus mogelijk zowel 

christelijk als niet-christelijk is. Tot slot kunnen 

Al die rituelen getuigen van  
de ongelofelijke rijkdom van de  

christelijke traditie

l



2 6

ook de onderliggende functies of doelen en 

de gemeenschap van het christelijke ritueel 

sterk uiteenlopen (zie voor een gelijkaardige 

conclusie McGuire 2008).

Het verlies van eenduidigheid is in grote mate 

het gevolg van een verlies aan gezag en macht 

van de kerken. Dominante rituele representaties 

verloren hun bepalende kracht en hun controle 

op het rituele leven. Een grote interne diversiteit 

binnen het christelijke ritueel was het resultaat. 

Vanuit een deductief perspectief is dit altijd 

een slechte zaak. Zij zal deze diversiteit dan ook 

enkel in termen van verlies aan particulariteit 

kunnen begrijpen. 

Zelf zie ik dat anders. De interne diversiteit 

die ik in huisrituelen aantrof (zowel tussen 

gezinnen, in gezinnen, in één ritueel en soms 

zelfs in één rituele uitvoerder), getuigen volgens 

mij vooral van de ongelofelijke rijkdom van 

de christelijke traditie. Die rijkdom maakt het 

mensen mogelijk om op allerlei manieren met 

die traditie verbonden te blijven. Christelijke 

rituelen verwerpen omdat ze niet stroken met 

de dominante rituele representaties ervan, 

zal in die zin steeds contraproductief werken. 

Volgens mij is het zinvoller om, als theoloog, 

de vruchten van de verbeeldende kracht die de 

christelijke rituele traditie tot op vandaag bij 

mensen opwekt, in al zijn rijkdom te laten  

zien.

Literatuur
Berendsen, D. (2001). Waarom geloven mensen? De 

antropologische basis van geloof. Kampen: Kok. 
Boeve, L. (2006). God onderbreekt de geschiedenis: 

Theologie in tijden van ommekeer, (Mens en tijd), 
Kapellen: Pelckmans.

Haardt, M. de (2006). New urbanisation and the 
construction of sacred space (niet uitgegeven 
lezing). 

Heelas, P. & Woodhead, L.(2004). The Spiritual 
Revolution: Why Religion is Giving Way to 
Spirituality (Religion and Spirituality in the Modern 
World. Oxford: Blackwell Publishing. 

Juchtmans, G. (2008). Rituelen thuis: van christelijk 
tot basaal sacraal. Een exploratieve studie naar 
huisrituelen in de Tilburgse nieuwbouwwijk De 
Reeshof. Tilburg/Groningen: Ridderprint.

Knott, K. (2005). The Location of Religion: A Spatial 
Analysis. London: Equinox publishing Ltd.

Lefebvre, H. (1974). La production de l’espace. Paris: 
Anthropos. Dit boek werd (pas) in 1991 in het 
Engels vertaald: Id. (1991). The production of space. 
Oxford: Basil Blackwell.

Lukken, G. (2003). Rituelen in overvloed. Een kritische 
bezinning op plaats en gestalte van het christelijke 
ritueel in onze cultuur. Kampen: Gooi & Sticht.

McGuire, M. (2008). Lived Religion. Faith and 
Practice in Everyday Life. Oxford: University Press. 

Post, P. en anderen. (2002). Rituelen na rampen. 
Verkenning van een opkomend repertoire. Kampen: 
Kok.

Rooden, P. van (2004). Oral history en het vreemde 
sterven van het Nederlandse christendom. 
Bijdragen en Mededelingen betreffende de 
Geschiedenis der Nederlanden, nr. 119, 521-545.

Saroglou, V. (2011). Believing, bonding, behaving, 
and belonging: The big four religious dimensions 
and cultural variation. Journal of Cross-Cultural 
Psychology, nr. 42, 1320-1340.

Goedroen (dr. G.) Juchtmans is onderzoeker aan het 
Research Institute for Work and Society aan de 
Katholieke Universiteit Leuven.  
goedroen.juchtmans@hiva.leuven.be 


