
1 7inleiding1 6 h a n d e l i n g e n  2 0 1 2   I   4

l

i n l e i d i n g   |   C i s k a  S t a r k

Wie deelneemt aan rituelen en 

vieringen, doet dat welbewust, 

soms op reguliere basis, maar 

steeds vaker vanuit een keuze voor het moment 

of een bepaalde gebeurtenis. Patronen van 

kerkgang veranderen en wie vroeger misschien 

één keer per week naar de kerk ging, doet 

dat nu wellicht één keer per maand, want de 

overige zondagen krijgen andere bezigheden 

de prioriteit. Kerkgang hangt af van de 

voorkeuren van het netwerk waarin je je op dat 

moment bevindt en hoort bij de activiteiten 

die doelbewust worden ingepland. Dat brengt 

met zich mee dat de geloofsgemeenschap 

samenkomt in sterk wisselende samenstellingen 

rondom een vaak kleiner wordende, vaste 

kern. De centraliteit van de weekendviering als 

liturgische spil van de geloofsgemeenschap is 

vervangen door fluïde vormen van momentane 

gemeenschap. Voor dit themanummer van 

Handelingen is de vraag dan ook ‘hoe kerken 

inspelen op deze veranderingen in participatie 

aan liturgische vormen en hoe dit raakt aan een 

bredere opbloei van religieus ritueel handelen 

in de publieke ruimte’.

Veelkleurige vraag
Barnard heeft al eerder overtuigend aangetoond 

dat vaste liturgische vormen en stijlen onder 

druk staan: waar voorheen verschillende 

‘Goed weekend’ wensen de collega’s elkaar op de vaste vrijdagmid-
dagborrel toe. Bij de koffieautomaat op de maandagmorgen blijkt 
vervolgens wát het afgelopen weekend goed heeft gemaakt; namelijk 
het weer, de geleverde sportprestaties en de ontmoetingen met vrien-
den of familie. Kerkgang en geloof kunnen daarbij ook aan de orde 
komen, maar dat lijkt minder vanzelfsprekend. Het bijwonen van 
een viering, in de lokale geloofsgemeenschap of in de context van een 
instelling, behoort tot de activiteiten van de vrije tijd en heeft een 
keuzekarakter gekregen. De kerkgang is geen gewoonte, maar een 
afweging geworden. 

‘Het is voor u allen’
Religieus ritueel annex christelijke 
liturgie in een keuzecultuur

kerkgenootschappen en stromingen hun eigen 

herkenbare liturgische stijl vormgaven, zien 

we nu steeds meer blended worship en een 

bricolage aan elementen van verschillende 

tradities die elkaar binnen één viering of 

één geloofsgemeenschap aanvullen en 

afwisselen(Barnard 2009, 19vv). Globaliserende 

tendensen waarin ‘Praise & Worship’ het 

hoofdmenu vormen, hebben hun uitstraling via 

de multimedia en beïnvloeden ook de lokale 

tradities. Tegelijkertijd ontstaat nieuwe ‘enclave-

vorming’, doordat juist lokale tradities een 

eigen identiteit in sterk afgebakende vormen tot 

uitdrukking brengen.

In de liturgiewetenschappen wordt steeds 

duidelijker gesteld dat bestudering die begint 

bij de centraliteit van de weekendviering, 

of bij een centraal bepaalde en eenvormige 

invulling van de liturgie, niet meer strookt 

met de empirische werkelijkheid en dat 

andere verklaringsmodellen en theologische 

overwegingen nodig zijn om gegroeide 

praktijken te evalueren. Voorgangers hebben 

daaraan ook behoefte. Zij voelen de druk van de 

veelkleurige vraag en ervaren zowel de kracht 

als de beperkingen van oude tradities en nieuwe 

vormen naast elkaar en door elkaar heen. 

Persoonlijke toespitsing
Naast de variëteit én voorgeschreven 

zondagmorgenliturgie zelf, zien we allerlei 

alternatieven van kerkelijke liturgie ontstaan, 

in de rooms-katholieke traditie als ‘para-

kerkelijke’ liturgie aangeduid wanneer het 

zich bevindt buiten de voorgeschreven orden 

van dienst. Dit verschijnsel is overigens niet 

nieuw in de geschiedenis van de liturgie, 

die vanouds de spanning kent tussen een 

monopolistische claim van religieuze instituties 

en vernieuwingsbewegingen die zich na 

verloop van tijd eveneens transformeren tot 

bewaarders van gestold erfgoed. Vandaag de 

dag geldt echter dat zowel gestolde traditie als 

vernieuwing zich niet alleen na, maar vooral 

ook naast elkaar en in onderlinge wisselwerking 

voordoen. Oude en nieuwe betekenissen lopen 

door elkaar heen en maken de vraag naar 

normatieve ijkpunten voor wat christelijk of 

niet christelijk is ook bijzonder complex. 

Waar de klassiek kerkelijke liturgie buiten 

beeld is geraakt of de aansluiting met de 

vraag en behoefte van de mensen mist, kiezen 

individuen zelf uit de inhoud en vormen die 

op de rituele en spirituele markt aangeboden 

worden en waarbij een langduriger binding met 

een bestaande gemeenschap niet verondersteld 

of verlangd wordt. Vooral scharniermomenten 

in de levensloop vragen om een rituele 

vormgeving en zijn extra gevoelig voor 

maatwerk en op het individu toegespitste 

vormen. De kerken bieden hierbij veelal ruimte 

voor persoonlijke toespitsing zoals die vanouds 

bij de casualia hoort, maar zoeken tegelijkertijd 

bewust naar een identiteitsvormige kern van 

waaruit het liturgisch handelen vorm krijgt, 

om te voorkomen dat zij zichzelf louter 

tot het gewraakte ‘u vraagt, wij draaien’-

consumentisme veroordelen. 

Tegelijkertijd proberen kerken en religieuze 

instellingen, vooral vanuit missionaire 

motieven, de markt van het religieuze ritueel te 

heroveren, teneinde ook de mensen buiten de 



1 8

kerkdeuren te bereiken en opnieuw de publieke 

ruimte te claimen als liturgische ruimte voor 

netwerkachtige samenkomsten en events. Er 

ontstaat nieuwe, flexibele en door de kerk 

gearrangeerde liturgie in de publieke ruimte, 

zoals het geval is bij de uitvoering van The 

Passion in Nederland, een eigentijdse vertolking 

van het lijdensevangelie in de enscenering van 

het alledaagse leven met muziek vanuit de 

popcultuur. 

Op andere plaatsen gebeurt min of meer het 

omgekeerde: een vanouds bij uitstek kerkelijke 

ruimte, de preekstoel in het kerkgebouw, wordt 

uitgeleend aan een niet-traditioneel kerkelijke 

spreker om vanuit het seculiere perspectief 

in gesprek te gaan met bijbelse teksten. Deze 

beide en andere vormgevingen van hedendaags 

ritueel stijgen uit boven het perspectief van 

de individuele levensloop en overstijgen de 

grenzen tussen het profane en het sacrale.

De hele wereld
In dit themanummer van Handelingen con-

centreren wij ons op enkele van deze verschij-

ningsvormen en beschouwen we die aan de 

hand van de gestelde vraag naar de relatie tot 

het verschijnsel van het religieuze ritueel in 

meer algemene zin. Daarbij bedoelen we met 

ritueel de ‘al dan niet religieuze symboolhan-

deling, met een min of meer herkenbaar en 

herhaalbaar patroon en verloop’ (Barnard en 

Post 2001, 9), zoals dat vooral bestudeerd wordt 

vanuit de etnologie. Hierbij gaat het dus om 

heel het palet van symbolisch handelen in onze 

cultuur. Liturgie definiëren we in navolging van 

beide auteurs als ‘de rituele repertoires waarmee 

christelijke geloofsgemeenschappen hun geloof 

tot uitdrukking brengen’ (idem, 9) en waarbij 

een theologische intentie met betrekking tot 

de beoogde participatie niet achterwege kan 

blijven. 

Want dat kerken zich zo nadrukkelijk blijven 

positioneren met een liturgie die misschien 

wel juist in haar gratuïteit betekenis claimt 

voor de hedendaagse cultuur, is een uitvloeisel 

van het denken over Christus als hart van een 

christelijke liturgie die de reikwijdte van de 

wereld op het oog heeft: ‘Het is voor u allen’.

Literatuur
Barnard, M. (2009). Panorama Zondag, verbonden 

en geworteld. In: Louis van Tongeren (red.). 
Liturgie op maat. Vieren in het spanningsveld 
van eenheid en veelkleurigheid. Heeswijk: Berne 
Meander.

Barnard, M. en Post, P. (2001). Antropologische 
kernwoorden van de liturgie. Zoetermeer: 
Meinema.

Tongeren, L. van (2009) Liturgische verscheidenheid 
en uitwaaierend religieus ritueel. In: Louis van 
Tongeren (red.) Liturgie op maat. Vieren in het 
spanningsveld van eenheid en veelkleurigheid. 
Heeswijk: Berne Meander.

Ploeger, M. (2009). Jezus Christus, de kerk en de 
wereld. In: Louis van Tongeren (red.). Liturgie op 
maat. Vieren in het spanningsveld van eenheid en 
veelkleurigheid. Heeswijk: Berne Meander.

Groot, K. de (2009). Vaste kaders, fluïde vormen. 
Kerkelijke liturgie voorbij kern en marge. In: Louis 
van Tongeren (red.). Liturgie op maat. Vieren in 
het spanningsveld van eenheid en veelkleurigheid. 
Heeswijk: Berne Meander.

Vreekamp, H. (2010). De tovenaar en de dominee. 
Over de verschijning van God. Zoetermeer: 
Boekencentrum.

Ciska (dr.F.) Stark is universitair docent Homiletiek 
en liturgiek aan de Protestantse Theologische 
Universiteit. fstark@pthu.nl 

l


