INLEIDING | CISKA STARK

‘Het 1s voor u allen’

Religieus ritueel annex christelijke
liturgie in een keuzecultuur

‘Goed weekend’ wensen de collega’s elkaar op de vaste vrijdagmid-
dagborrel toe. Bij de koffieautomaat op de maandagmorgen blijkt
vervolgens wat het afgelopen weekend goed heeft gemaakt; namelijk
het weer, de geleverde sportprestaties en de ontmoetingen met vrien-
den of familie. Kerkgang en geloof kunnen daarbij ook aan de orde
komen, maar dat lijkt minder vanzelfsprekend. Het bijwonen van
een viering, in de lokale geloofsgemeenschap of in de context van een
instelling, behoort tot de activiteiten van de vrije tijd en heeft een
keuzekarakter gekregen. De kerkgang is geen gewoonte, maar een

afweging geworden.

ie deelneemt aan rituelen en

vieringen, doet dat welbewust,

soms op reguliere basis, maar
steeds vaker vanuit een keuze voor het moment
of een bepaalde gebeurtenis. Patronen van
kerkgang veranderen en wie vroeger misschien
één keer per week naar de kerk ging, doet
dat nu wellicht één keer per maand, want de
overige zondagen krijgen andere bezigheden
de prioriteit. Kerkgang hangt af van de
voorkeuren van het netwerk waarin je je op dat
moment bevindt en hoort bij de activiteiten
die doelbewust worden ingepland. Dat brengt
met zich mee dat de geloofsgemeenschap
samenkomt in sterk wisselende samenstellingen

rondom een vaak kleiner wordende, vaste

kern. De centraliteit van de weekendviering als
liturgische spil van de geloofsgemeenschap is
vervangen door fluide vormen van momentane
gemeenschap. Voor dit themanummer van
Handelingen is de vraag dan ook ‘hoe kerken
inspelen op deze veranderingen in participatie
aan liturgische vormen en hoe dit raakt aan een
bredere opbloei van religieus ritueel handelen
in de publieke ruimte’

Veelkleurige vraag

Barnard heeft al eerder overtuigend aangetoond
dat vaste liturgische vormen en stijlen onder
druk staan: waar voorheen verschillende

kerkgenootschappen en stromingen hun eigen
herkenbare liturgische stijl vormgaven, zien

we nu steeds meer blended worship en een
bricolage aan elementen van verschillende
tradities die elkaar binnen één viering of

één geloofsgemeenschap aanvullen en
afwisselen(Barnard 2009, 19vv). Globaliserende
tendensen waarin ‘Praise & Worship” het
hoofdmenu vormen, hebben hun uitstraling via
de multimedia en beinvloeden ook de lokale
tradities. Tegelijkertijd ontstaat nieuwe ‘enclave-
vorming), doordat juist lokale tradities een
eigen identiteit in sterk afgebakende vormen tot
uitdrukking brengen.

In de liturgiewetenschappen wordt steeds
duidelijker gesteld dat bestudering die begint
bij de centraliteit van de weekendviering,
of bij een centraal bepaalde en eenvormige
invulling van de liturgie, niet meer strookt
met de empirische werkelijkheid en dat
andere verklaringsmodellen en theologische
overwegingen nodig zijn om gegroeide
praktijken te evalueren. Voorgangers hebben
daaraan ook behoefte. Zij voelen de druk van de
veelkleurige vraag en ervaren zowel de kracht
als de beperkingen van oude tradities en nieuwe
vormen naast elkaar en door elkaar heen.

Persoonlijke toespitsing

Naast de variéteit én voorgeschreven
zondagmorgenliturgie zelf, zien we allerlei
alternatieven van kerkelijke liturgie ontstaan,
in de rooms-katholieke traditie als ‘para-
kerkelijke’ liturgie aangeduid wanneer het
zich bevindt buiten de voorgeschreven orden
van dienst. Dit verschijnsel is overigens niet

HANDELINGEN 2012 | 4

nieuw in de geschiedenis van de liturgie,

die vanouds de spanning kent tussen een
monopolistische claim van religieuze instituties
en vernieuwingsbewegingen die zich na
verloop van tijd eveneens transformeren tot
bewaarders van gestold erfgoed. Vandaag de
dag geldt echter dat zowel gestolde traditie als
vernieuwing zich niet alleen na, maar vooral
ook naast elkaar en in onderlinge wisselwerking
voordoen. Oude en nieuwe betekenissen lopen
door elkaar heen en maken de vraag naar
normatieve ijkpunten voor wat christelijk of
niet christelijk is ook bijzonder complex.

Waar de klassiek kerkelijke liturgie buiten
beeld is geraakt of de aansluiting met de
vraag en behoefte van de mensen mist, kiezen
individuen zelf uit de inhoud en vormen die
op de rituele en spirituele markt aangeboden
worden en waarbij een langduriger binding met
een bestaande gemeenschap niet verondersteld
of verlangd wordt. Vooral scharniermomenten
in de levensloop vragen om een rituele
vormgeving en zijn extra gevoelig voor
maatwerk en op het individu toegespitste
vormen. De kerken bieden hierbij veelal ruimte
voor persoonlijke toespitsing zoals die vanouds
bij de casualia hoort, maar zoeken tegelijkertijd
bewust naar een identiteitsvormige kern van
waaruit het liturgisch handelen vorm krijgt,
om te voorkomen dat zij zichzelf louter
tot het gewraakte ‘u vraagt, wij draaien’-
consumentisme veroordelen.

Tegelijkertijd proberen kerken en religieuze
instellingen, vooral vanuit missionaire
motieven, de markt van het religieuze ritueel te
heroveren, teneinde ook de mensen buiten de



kerkdeuren te bereiken en opnieuw de publieke
ruimte te claimen als liturgische ruimte voor
netwerkachtige samenkomsten en events. Er
ontstaat nieuwe, flexibele en door de kerk
gearrangeerde liturgie in de publieke ruimte,
zoals het geval is bij de uitvoering van The
Passion in Nederland, een eigentijdse vertolking
van het lijdensevangelie in de enscenering van
het alledaagse leven met muziek vanuit de
popcultuur.

Op andere plaatsen gebeurt min of meer het
omgekeerde: een vanouds bij uitstek kerkelijke
ruimte, de preekstoel in het kerkgebouw, wordt
uitgeleend aan een niet-traditioneel kerkelijke
spreker om vanuit het seculiere perspectief
in gesprek te gaan met bijbelse teksten. Deze
beide en andere vormgevingen van hedendaags
ritueel stijgen uit boven het perspectief van
de individuele levensloop en overstijgen de
grenzen tussen het profane en het sacrale.

De hele wereld

In dit themanummer van Handelingen con-
centreren wij ons op enkele van deze verschij-
ningsvormen en beschouwen we die aan de
hand van de gestelde vraag naar de relatie tot
het verschijnsel van het religieuze ritueel in
meer algemene zin. Daarbij bedoelen we met
ritueel de ‘al dan niet religieuze symboolhan-
deling, met een min of meer herkenbaar en
herhaalbaar patroon en verloop’ (Barnard en
Post 2001, 9), zoals dat vooral bestudeerd wordt
vanuit de etnologie. Hierbij gaat het dus om
heel het palet van symbolisch handelen in onze
cultuur. Liturgie definiéren we in navolging van
beide auteurs als ‘de rituele repertoires waarmee
christelijke geloofsgemeenschappen hun geloof

tot uitdrukking brengen’ (idem, 9) en waarbij
een theologische intentie met betrekking tot
de beoogde participatie niet achterwege kan
blijven.

Want dat kerken zich zo nadrukkelijk blijven
positioneren met een liturgie die misschien
wel juist in haar gratuiteit betekenis claimt
voor de hedendaagse cultuur, is een uitvloeisel
van het denken over Christus als hart van een
christelijke liturgie die de reikwijdte van de
wereld op het oog heeft: ‘Het is voor u allen’. <

Literatuur

Barnard, M. (2009). Panorama Zondag, verbonden
en geworteld. In: Louis van Tongeren (red.).
Liturgie op maat. Vieren in het spanningsveld
van eenheid en veelkleurigheid. Heeswijk: Berne
Meander.

Barnard, M. en Post, P. (2001). Antropologische
kernwoorden van de liturgie. Zoetermeer:
Meinema.

Tongeren, L. van (2009) Liturgische verscheidenheid
en uitwaaierend religieus ritueel. In: Louis van
Tongeren (red.) Liturgie op maat. Vieren in het
spanningsveld van eenheid en veelkleurigheid.
Heeswijk: Berne Meander.

Ploeger, M. (2009). Jezus Christus, de kerk en de
wereld. In: Louis van Tongeren (red.). Liturgie op
maat. Vieren in het spanningsveld van eenheid en
veelkleurigheid. Heeswijk: Berne Meander.

Groot, K. de (2009). Vaste kaders, fluide vormen.
Kerkelijke liturgie voorbij kern en marge. In: Louis
van Tongeren (red.). Liturgie op maat. Vieren in
het spanningsveld van eenheid en veelkleurigheid.
Heeswijk: Berne Meander.

Vreekamp, H. (2010). De tovenaar en de dominee.
Over de verschijning van God. Zoetermeer:
Boekencentrum.

Ciska (dr.F.) Stark is universitair docent Homiletiek
en liturgiek aan de Protestantse Theologische
Universiteit. fstark@pthu.nl



