
5artikel4 h a n d e l i n g e n  2 0 1 2   I   4

l

a r t i k e l   |   J o e p  d e  H a r t

Nederland is een land waar de erfenis van Augustinus, Luther en 
Calvijn nog altijd zichtbaar is, maar waar steeds minder sprake is 
van een gedeelde (religieuze) taal om over God te spreken. Toch lijkt 
het erop dat er een nieuwe visie op religie en spiritualiteit aan het 
ontstaan is.

The times they are a-changin’

Hemelscherven

Het moet ergens halverwege de 

jaren zestig zijn geweest. Ons team 

speelde tegen de zeer gereformeerde 

voetballertjes van SV Urk, de tweede helft was 

zojuist begonnen en we stonden met 1-1 gelijk. 

De bal werd door de linksback naar voren 

gespeeld en onze linksbuiten sprintte ernaar 

toe. Plotseling bleven de spelers van Urk als 

aan de grond genageld staan. Er dreigde een 

doelpunt, maar niemand van de tegenstanders 

verzette nog een stap. De bal hobbelde nog 

even door en terwijl hij aarzelend om zich 

heen keek maakte onze midvoor zich op om 

hem binnen te schieten. Op dat moment legde 

de scheidsrechter, niet minder verbaasd dan 

wij, het spel stil. En toen zagen we pas wat er 

aan de hand was. Boven aan de dijk kwam een 

begrafenisstoet voorbij, gekleed in zwarte jassen 

en hoge hoeden. Ik zie ze nog voor mij: een 

zwerm kraaien fladderend tegen de zilvergrijze 

najaarslucht. 

Een jaar of vijf later werd mijn vader begraven. 

Langzaam trok de colonne door Kampen en 

over de IJsselbrug, en opnieuw stopte in elke 

straat waar we verschenen vrijwel al het verkeer. 

Mensen stapten van de fiets, namen hun hoed 

of pet af en bogen het hoofd, voetgangers 

bleven staan. Uit respect voor de overledene. 

Vanuit het besef dat er dingen zijn die boven 

de beslommeringen van alledag uitgaan. 

Of uit gewoonte en omdat het nu eenmaal 

zo hoorde. Religie verwees nog niet naar 

persoonlijke smaak, zelfbeleving en spirituele 

ontdekkingstochten, maar naar collectieve 

identiteit en saamhorigheid. Ze bewoog op de 

maat van tradities en werd bij het begin van 

de levensreis als een tamelijk complete bagage 
l

< �Johanneskerk, Laren

Religieuze veranderingen in Nederland



7artikel h a n d e l i n g e n  2 0 1 2   I   46

aan de volgende generatie doorgegeven, met de 

pastoor, de dominee of de partij als een soort 

douane of keuringsdienst van waren. Vaderlijke 

gestrengheid, de macht der gewoonte en sociale 

controle deden de rest.

Meerkeuzemaatschappij
Sindsdien is er van alles veranderd in de Neder-

landse samenleving – en niet alleen op religieus 

gebied. De financiële armslag werd ruimer, 

en geld moet rollen. In korte tijd doen in de 

meeste gezinnen wasmachine, koelkast, televisie 

en auto hun entree en komt een (al dan niet 

buitenlandse) vakantie voor het eerst binnen 

het bereik van grote delen van de bevolking. 

De vrije tijd neemt toe, ook het opleidingspeil 

stijgt en het wordt dringen voor de poorten 

van de universiteiten. Het aantal expressieve 

jeugd(sub)culturen groeit sterk en de horizon 

wijkt, zowel geografisch, psychologisch als cul-

tureel. Een woud van televisieantennes  

verspreidt zich in luttele jaren over de daken. 

In de interieurs groepeert het gezin zich steeds 

minder rond de tafel en steeds vaker op het 

bankstel, geplaatst voor het blauwe oog. 

Nederland begint in snel tempo te ontzuilen, 

gezagsverhoudingen binnen en buiten het 

gezin veranderen, evenals de seksuele moraal. 

Vooral de tweede helft van de jaren zestig 

is waarschijnlijk cruciaal geweest bij het 

massale afscheid van ons land als preutse 

natie. Maximale vrije persoonlijke ontplooiing 

werd als eis in brede kring aanvaard en werd 

een speerpunt in de overheidsmaatregelen. 

In dit permissieve culturele klimaat vindt 

een emancipatie van de zelfontplooiing en 

de ontspanning plaats, waarmee het Grote 

Genieten kan beginnen. De ‘of-of ’-samenleving 

maakte plaats voor de meerkeuzemaatschappij. 

Ook de kerken ondervonden daarvan de 

gevolgen; al eerder was hun naderende 

ondergang voorspeld door een lange stoet 

van denkers, in het licht van de nieuwste 

ontwikkelingen leek het aftellen definitief 

begonnen. 

In een nieuw licht
Het doemdenken over de toekomst van de 

godsdienst kent in onze cultuurkring een lange 

traditie. Vanaf de Verlichting treden filosofen 

op als kroongetuigen en profeten van diens 

einde. Arthur Schopenhauer meende midden 

negentiende eeuw getuige te zijn van de laatste 

schermutselingen. Eens, zo schreef hij, was de 

godsdienst een uitgestrekt woud waarin hele 

legers dekking konden zoeken; wat overbleef is 

slechts een bosje kreupelhout waarin hooguit 

nog plaats is voor wat struikrovers. 

Na de filosofen kwamen de sociologen en 

psychologen. Max Weber stelde een radicale 

‘onttovering’ van ons wereldbeeld vast, een 

Entzauberung der Welt waarbij de mensen ervan 

uit gingen ‘dat de dingen in laatste instantie 

rationeel te verklaren zijn’. Sigmund Freud 

zag weinig toekomst in de oude religieuze 

‘illusies’ en oordeelde het de hoogste tijd 

voor een groei naar volwassenheid waarin 

deze ‘kindertijdneurose’ wordt afgeschud. 

Hun beider opvolgers hebben, gesteund door 

alsmaar nieuwe statistieken, hard gewerkt 

aan het definitieve empirische bewijs voor de 

ondergangshypothese. 

Ook in de bellettrie hadden de kerken het 

zwaar te verduren. Voor menige vaderlandse 

auteur kwam de benodigde inspiratie uit een 

onlosmakelijk verbond van een ellendige en 

een kerkelijke jeugd. Maar toch, ondanks de 

niet-aflatende kritiek en een bijna sluitend 

bewijs à charge, zag het er lange tijd naar uit 

dat de religie zo langzaam verdwijnt dat zij 

nooit echt verdwijnen zal. Tot in het midden 

van de vorige eeuw bleef zij een constante 

factor binnen het dagelijkse leven en in het 

maatschappelijk bestel. Pas tijdens de afgelopen 

decennia heeft het er alle schijn van dat de oude 

filosofen postuum in het gelijk gesteld worden. 

Afgezien van allerlei nuanceverschillen (naar 

natie, kerkrichting en 

bevolkingscategorie) lijkt 

het algemene patroon 

in Noord- en West-

Europa dat van een onstuitbare afbrokkeling 

van zowel het christelijk geloof als de kerkelijke 

participatie. 

Opgeheven seminaries, kathedralen waarin 

meer gefotografeerd dan gebeden wordt en 

kloosters zonder novicen maar met uitpuilende 

gastenverblijven. Vergrijsde voorgangers, 

formalisme en archaïsche zeden. Tot lege 

formules uitgeholde gebeden en rituelen, 

feestdagen waarvan de oorspronkelijke 

betekenis is vergeten. De graflucht van een 

in gedenkboeken opgebaard verleden. Het 

zijn de stille restanten van het godsdienstig 

verval, spoken die niet tot rust kunnen 

komen, slepend met hun kettingen over de 

zolder van wat nostalgische gelovigen. Als de 

historie dingen heeft ingehaald, beginnen ze 

vragen op te werpen. Waarom hechten aan 

de sleetse grandeur van voorbije tijden, de 

symbolen van generaties met meer verleden 

dan toekomst? Dan wordt een compromis met 

de geschiedenis gesloten. Zoals de Amerikaanse 

historicus Osborn Hardison ooit schreef (in 

Disappearing through the skylight): zodra de 

oude symbolen niet langer als heilig gelden 

of – wat op hetzelfde neerkomt – als waar 

worden beschouwd, zijn ze ook niet langer 

bedreigend en kunnen ze worden opgevat als 

aantrekkelijke curiositeiten. Van het soort dat 

je tegen het lijf kunt lopen in de winkel van de 

kunsthandelaar, die naast gebrandschilderd 

glas uit Turkse gebedsruimten ook inheemse 

Maori-kunst verkoopt en daarnaast de 

hoorns van neushoorns 

en precolumbiaans 

antiek. De oude 

symbolen worden 

conversatiestukken en hebbedingetjes, 

onttrokken aan hun oorspronkelijke betekenis: 

een King James-bijbel op de salontafel, een 

vakantiebezoekje aan de altijd fotogenieke 

Semana Santa-processies in Sevilla, wat 

gregoriaans via de iPod, tijdens de ochtendspits, 

op weg naar je werk – de vereftelingisering 

van de christelijke traditie. Volgens sommige 

goedgemutste vrijdenkers gaan traditionele 

kernonderdelen van de christelijke geloofsleer 

en gedragsregels dezelfde toekomst tegemoet 

als het Hindelooper boerenschilderwerk of het 

Hardinxveldse kantklossen. Binnenkort worden 

ze hooguit beoefend door krasse knarren in 

Archeon-achtige reservaten aan de Veluwezoom 

en op de Zuid-Hollandse eilanden.

Nederland is een land waar de erfenis van 

Augustinus, Luther en Calvijn nog altijd 

zichtbaar is, maar waar – zo leert onderzoek – 

wel steeds minder sprake is van een gedeelde 
l

Op tal van plekken in ons  
land gist en borrelt het 

van de spiritualiteit



l

9artikel h a n d e l i n g e n  2 0 1 2   I   48

(religieuze) taal om over God te spreken en 

waar het Godsbeeld ook steeds abstracter 

wordt. Maar het is voorbarig om van daaruit 

te concluderen tot het verdwijnen van religie 

of de emigratie van het heilige uit de moderne 

samenleving. Eerder lijkt het erop dat er een 

nieuwe visie op religie en spiritualiteit aan 

het ontstaan is, eentje die wij missen als we 

blijven redeneren vanuit de categorieën waarin 

godsdienst traditioneel aan ons is overgeleverd 

en de objecten die daarvan getuigen. Daarover 

straks meer.

Simon de tovenaar
Nadat het keurig aangeharkte 

levensbeschouwelijke Nederland uit de laatste 

fase van de verzuiling vanaf de jaren zestig van 

de vorige eeuw danig 

in het ongerede raakte, 

de zuilen wankelden en 

het hemels baldakijn 

dat zo lang ons land 

had overspannen scheuren ging vertonen, 

lijken steeds meer Nederlanders op drift te zijn 

geraakt. Onder de veranderingen springt, om te 

beginnen, de exodus uit de grote en een aantal 

kleine, vrijzinnige kerken in het oog. Het is 

de paradox van de vrijzinnigheid: aanhakend 

als geen ander bij het moderne levensgevoel 

en de tijdgeest, wordt juist aan deze kerken 

voorbijgegaan door hedendaagse Nederlanders. 

‘Ik heb moeite met de afbraak of de 

herbestemming van kerkgebouwen. Het is 

onvermijdelijk, dat weet ik. De hemel is naar 

beneden gekomen en ligt om ons heen, in 

scherven op de aarde. Die resten van wat zoveel 

betekenis voor ons heeft gehad verdienen op 

zijn minst aandacht en respect.’ Aldus Kees 

Fens, in een gesprek met de journalisten Hans 

Maarten van den Brink en Rachel Visser, kort 

voor zijn dood in 2008, en velen zeggen het 

hem na.

Toch is de sluiting van kerkgebouwen maar 

een deel van het verhaal. Een ander gegeven 

is de opmerkelijke stabiliteit van een aantal 

kleinere, conservatieve religieuze groeperingen 

(voornamelijk door het geboorteoverschot 

in die kringen) en de spectaculaire groei 

van de evangelische beweging. Die laatste 

is instructief, maar ze vormt geen keerpunt 

in het ontkerkelijkingsproces. De aantallen 

zijn bij lange na niet voldoende om de 

leegloop bij de grote kerken te compenseren 

en er wordt bovendien weinig gerekruteerd 

in buitenkerkelijke 

milieus. Een belangrijke 

ontwikkeling is ook 

de opkomst van 

immigrantenreligies 

(moslims, maar ook christenen), die uitheemse 

religieuze culturen op een inmiddels op vele 

plaatsen duidelijk zichtbare wijze binnen onze 

landsgrenzen heeft gebracht. 

En dan is er nog de opkomst van allerlei 

vormen van ‘zelf-spiritualiteit’, die door 

sommige auteurs (zoals Paul Heelas en 

Linda Woodhead) al is getypeerd als niets 

minder dan een ‘spirituele revolutie’. De 

nieuwe spiritualiteit is door een menigte 

commentatoren over de hekel gehaald als 

niet alleen een door de commercie geregeerde 

wereld, maar ook een milieu van mensen die 

gefixeerd zijn op zichzelf, waar druk gesleuteld 

wordt aan de eigen persoon en maar weinig 

Religie is nu vooral iets
persoonlijks en lijkt uit 

vele bronnen op te wellen

aan de samenleving – een duidelijk contrast 

met vooral de vrijzinnige protestantse kerken. 

Door zowel behoudende dominees als de 

verspreiders van het secularisatie-evangelie 

wordt de maanziekte waaraan volgens hen hele 

volksstammen ten prooi zijn gevallen gehekeld. 

In sommige kerkelijke kringen vreest men in 

die alternatieve spiritualiteit de sirenenzang van 

een cultuur die van God is losgeraakt, of ziet 

men in de praktijken van veel cursusleiders en 

cursisten op zijn minst een voortzetting van die 

van Simon de tovenaar, die de kracht van de 

Heilige Geest wilde kopen met geld. Ook buiten 

kerkelijke kringen maakt men zich vrolijk over 

de forse bedragen die worden neergeteld om 

in kuchloze stilte te luisteren naar de zoveelste 

spiritueel geïnspireerde managementgoeroe of 

om, gesterkt door worteltjesthee en heksenzalf, 

spiritueel te fitnessen in een of ander 

bezinningscentrum. 

Maar wat men er verder ook van vindt, de 

nieuwe spiritualiteit is inmiddels een niet 

te onderschatten factor; zij blijft al lang niet 

meer beperkt tot de informele interesses van 

intellectuelen, kunstenaars en esoterische 

genootschappen. De afgelopen decennia hebben 

in Nederland, net als in andere westerse landen, 

vele elementen van de nieuwe spiritualiteit 

hun intrede gedaan in moderne instituties 

als het bedrijfsleven, de gezondheidszorg, de 

media en het onderwijs. Eén ding is zeker: de 

genoemde veranderingen hebben tot allerlei 

herschikkingen op het maatschappelijk 

middenveld geleid, tot het onderhouden 

van andere relaties met maatschappelijke 

organisaties, waaronder kerkelijke verbanden. 

Als een sleutel
Eerder in dit verhaal passeerde de lange stoet 

van aanzeggers van de dood van religie. Nu die 

langsgetrokken is, wordt het tijd om verder te 

kijken dan de vervallen godshuizen in de grote 

steden, ‘herbestemde’ kloosters daarbuiten, 

of de leegstroom bij organisaties die hun 

piek tijdens de verzuiling bereikten. Want het 

gaat bij religie om meer dan een vorm van 

monumentenzorg en op het hedendaagse 

religieuze menu staan niet slechts de restanten 

van voorbije feestdagen. 

Op tal van plekken in ons land gist en 

borrelt het van de spiritualiteit. En niet alleen 

op bezinningsdagen in rustieke abdijen of op 

doordeweekse avonden, tijdens bijeenkomsten 

in vele plaatselijke gemeenten en parochies. 

Ook op niet gewijde grond, in tal van 

informele gespreksgroepjes en zelfhulpgroepen. 

Bij motivatietrainingen met besturen, 

beleidsmakers en bedrijven. In ziekenhuizen en 

verzorgingshuizen. In onderzoeksprogramma’s 

en op universitaire faculteiten waar de effecten 

van rituelen en volksreligiositeit, van gebed 

en meditatie worden bestudeerd. In populaire 

boeken en films die bol staan van religieuze en 

esoterische verwijzingen. Bij symposia en in 

radioprogramma’s en talkshows op de televisie 

waar mensen aan het woord zijn over de zin 

van hun leven. Op het almaar uitdijende aantal 

internetpagina’s dat is gewijd aan geestelijke 

groei, niet minder dan in de producten van een 

uitgebreide ‘spiritualiteitindustrie’. 

Veel Nederlanders lijken een geestelijke 

dimensie aan hun leven te herontdekken, als 

een sleutel die ze overal gezocht hebben en die 

al die tijd in hun broekzak zat. Dat we sinds 



1 1 h a n d e l i n g e n  2 0 1 2   I   4artikel
l

2007 de ‘Maand van de Spiritualiteit’ kennen 

(een initiatief van de KRO, uitgeverij Ten Have 

en dagblad Trouw – van november nu verplaatst 

naar januari), zegt veel. Spiritualiteit is een term 

die populair is vandaag de dag; het is een begrip 

dat in het kielzog van de ontkerkelijking snel 

gedemocratiseerd is geraakt.

Zij manifesteert zich vaak ver buiten het 

kerkplein. Via stille tochten bijvoorbeeld, 

de creatie van een sacrale ruimte aan huis, 

bermmonumentjes, de deelname aan een 

bezinningsweekend of -cursus. Een paar 

voorbeelden zijn in tabel 1 weergegeven en hun 

populariteit is daar gerelateerd aan de kerkelijke 

achtergrond van mensen. Onder kerkleden is 

onderscheiden naar kerkrichting en kerkelijke 

deelname; bij buitenkerkelijken naar of men 

gelooft in een God of hogere macht of niet. 

Voor katholieken geldt: hoe kerkser, des te meer 

geïnvolveerd in een aantal spirituele activiteiten. 

Voor protestanten gaat dit alleen op waar het 

gaat om het deelnemen aan een cursus gericht 

op spiritualiteit. Wat opvalt is dat ook van de 

ongelovige buitenkerkelijken (atheïst of agnost) 

zo’n 40 procent wel eens een kaarsje brandt en 

30 procent verhaalt van een bezinningsplek, 15 

procent een herdenkingsplek heeft of deelnam 

aan een cursus spiritualiteit. Het milieu van de 

nieuwe spirituelen (dat overlap vertoont met de 

andere categorieën in de tabel en daarom apart 

is gehouden) vormt de meest vruchtbare grond 

voor de interesses.

 

RKK

    kerks

    nominaal

PKN

    kerks

    nominaal

geen kerklid

    gelovig

    ongelovig

hele bevolking

nieuwe spirituelen

brandt wel 

eens een 

kaarsje 

voor iets of 

iemand

84

72

26

55

60

42

51

72

heeft de 

afgelopen 

jaren wel eens 

deelgenomen 

aan een stille 

tocht

7

5

7

11

9

9

9

16

heeft wel 

eens een 

herden-

kingsplek 

opgezet/

bezocht

16

14

9

7

24

14

16

30

heeft thuis 

een heilige 

plek

24

14

7

7

24

7

15

40

heeft wel eens 

deelgenomen 

aan een cursus 

o.i.d. gericht op 

spiritualiteit

28

26

32

11

32

15

26

72

is wel 

eens op 

bedevaart 

geweest

45

28

2

2

6

4

11

v17

gaat wel eens 

naar een plek 

om stil te staan 

bij alles wat hij/

zij doet

48

39

32

43

45

30

39

58

Zoeken en opduiken
Terwijl de maatschappelijke invloed en 

aantrekkingskracht van de kerken sterk is 

afgenomen, lijkt dit allerminst te gelden 

voor de individuele belangstelling voor 

spirituele en religieuze onderwerpen. Die 

interesse krijgt vorm via de subjectieve 

betekenisgeving en persoonlijke voorkeur 

van mensen en de modes waaraan deze 

onderhevig zijn. Zij is geassocieerd met een 

geneigdheid tot vrijblijvend uitproberen, met 

een bepaalde leefstijl en vrijetijdsbesteding, 

een bepaald soort mediagebruik en 

surfgedrag op internet, eventueel met 

abonnementen en donateurschappen. Niet 

zozeer met lidmaatschap, laat staan langdurige 

verbintenissen, multiplexe 

relaties en groepsloyaliteit, 

een gedeelde identiteit 

of actieve deelname, die 

fysieke aanwezigheid veronderstelt op vaste 

plaatsen en tijden. 

Sinds enige decennia lijkt zich een nieuwe 

visie op religie onder de bevolking te 

manifesteren, waarin vooral twee dimensies 

zich aftekenen. De eerste is dat je waarheid 

innerlijk moet ervaren, dat religie vooral 

iets persoonlijks is en niet zozeer een 

groepsgebeuren; zij heeft op zich niet zoveel 

met kerkelijkheid te maken – een sterk 

geïndividualiseerde visie op religiositeit met 

als toetssteen de persoonlijke ervaring. Een 

tweede grondcomponent van de huidige 

religiositeitbeleving is dat religie uit vele 

bronnen kan opwellen, dat zij meer met zoeken 

heeft te maken dan met vaste overtuigingen, dat 

je haar zelf op moet duiken in de wijsheid van 

Tabel 1. De praktisering van enkele niet kerkelijk gebonden rituelen naar kerkelijke 

achtergrond en deelname (in procenten)

Bron: God in Nederland 2006/7

uiteenlopende tradities en ideeën, dat religie 

ook iets is dat voortdurend verandert tijdens 

je leven, wat betekent dat je bereid moet zijn 

je opvattingen ter discussie te stellen. Het is 

een heel dynamische en open visie op religie, 

die wel is samengevat als ‘zoekreligiositeit’. 

De nieuwe houding brengt onder andere een 

andere opvatting over organisaties en instituties 

met zich mee.

Van ‘jonge leu’ en ‘oale groond’
Johan Cruijff begon als een geweldige 

voetballer, vervulde een tijdelijke betrekking 

als verlosser en deed vervolgens dienst als 

broederlijk gedeeld nationaal orakel in 

Nederland en Catalonië. De laatste tijd is hij 

als filosoof met de hamer 

bij Ajax in de weer. Zijn 

faam als leverancier van 

citaten berust op het 

gegeven dat daarin door een open deur wordt 

gestapt op een plek waar wij met zijn allen 

nooit een doorgang hebben vermoed. ‘Je moet 

altijd driehoeken hebben want alleen dan heb 

je constant twee afspeelmogelijkheden’ – dat 

zegt Johan en die kan het weten. Overal op het 

maatschappelijk middenveld lijken moderne 

Nederlanders dit advies ter harte te hebben 

genomen. Ze hebben er moeite mee zich 

langdurig en met volledige inzet vast te leggen. 

Ze switchen en zappen liever en onderhouden 

een soort latrelatie met organisaties – of dat 

nu kerken, vakbonden, politieke partijen, 

vrijetijdsverenigingen of andere organisaties 

zijn. Zo lang mogelijk houden ze opties open 

en laten hun afspeelmogelijkheden niet te zeer 

beperken. Dat betekent niet dat ze nergens 

Velen zijn eerder op zoek 
naar intrigerende vragen 

dan naar pasklare antwoorden

1 0



1 3h a n d e l i n g e n  2 0 1 2   I   4

meer in geloven of dat existentiële vragen hen 

niet bezighouden, wel dat ze zich niet langer 

met het beruchte compelle intrare de kerken in 

laten drijven. 

Moderne Nederlanders zijn niet langer 

verenigd in zuilen, ze zijn vaak wel op zoek 

naar fundamenten. Hun geloofsbeleving (en 

bijvoorbeeld ook pogen tot ritualisering) 

beweegt zich voor een groot deel buiten alle 

gevestigde kerkelijke en traditionele liturgische 

kanalen. Het thema Godsbeelden is daarvan een 

uitgesproken voorbeeld. Enquêtes laten zien dat 

nog altijd niet meer dan een kleine minderheid 

van de Nederlanders 

tot het atheïsme valt te 

rekenen. Veruit de meeste 

mensen weten het allemaal 

niet zo zeker, hebben het idee soms te weten 

hoe het zit maar twijfelen dan weer, of huldigen 

een vage en algemene transcendentieconceptie. 

Van God wordt bij gerucht vernomen, Hij 

wordt vermoed bij hele bijzondere of juist hele 

gewone ervaringen, iets van Zijn aanwezigheid 

schemert soms door de kieren van het dagelijks 

leven. Het zijn onderzoeksbevindingen die het 

eerst onder de jeugd werden vastgesteld. 

Voor een skiër in Lapland is het relevant 

om verschillende soorten sneeuw – natte en 

droge sneeuw, poedersneeuw, korrelsneeuw 

en motsneeuw, stuifsneeuw en ijssneeuw – 

te onderscheiden, die bepalen immers de 

ondergrond waarop hij zich voortbeweegt. 

Voor een inwoner van Amsterdam is dat 

minder zinvol. Een rijk vocabulaire rondom 

een onderwerp leert iets over het belang dat 

aan het thema wordt gehecht, hoe wij een 

onderwerp ervaren. Als het over spiritualiteit, 

bidden en transcendentie-ervaringen gaat, 

blijken Nederlandse jongeren eveneens over 

een rijke woordenschat te beschikken. In vele 

toonaarden, gelardeerd met tal van persoonlijke 

voorbeelden, vertellen ze daarover – heel vaak 

ingeleid met de verzuchting dat de onderzoeker 

er wel niet veel van zal begrijpen, omdat het 

eigenlijk alleen typerend is voor henzelf. Het 

ligt in de geest van deze tijd om het ontbreken 

van een gemeenschappelijke taal bij het spreken 

over God wat te bagatelliseren. Wat telt is de 

zaak, niet de spraak. Wij nuchtere Nederlanders 

staan van nature al wat kritisch tegenover 

grote woorden. Mij lijkt 

dit een onderschatting 

van de invloed die de 

vormen waar mensen 

over beschikken, hebben op de inhoud van 

hun ideeën. Het is precies het bewustzijn 

van een dergelijke nauwe samenhang tussen 

vorm en inhoud dat, naar ik als theologisch 

ongeschoolde vermoed, ten grondslag ligt aan 

het tweede gebod. 

‘Aan de onbekende god’
Nederland is een bijzonder land, niet in 

de laatste plaats vanwege het aldaar wijd 

verbreide gevoel bijzonder te zijn. Ondanks 

een monotheïstisch veelkerkendom is het 

zo ongeveer een nationale traditie dat de 

spanningen die religie oproept, wat zwaar 

worden aangezet door de verschillende partijen 

in publieke debatten. Wie ten strijde trekt, 

houdt de zaak graag overzichtelijk. Streng 

gelovig en verlicht ongelovig Nederland 

kennen beide hun professionele debaters en 

intellectuele establishment, met een verscherpte 

De kerken mogen dan leeglopen, 
er is een grote behoefte 

aan rituelen

l



1 5artikel1 4 h a n d e l i n g e n  2 0 1 2   I   4

waarneming voor religie als conflictstof. 

Wat door de ene partij als de hybris van een 

goddeloze wereld wordt ervaren, wordt door 

de andere gepresenteerd als het restant van een 

achterhaald wereldbeeld, gecombineerd met 

archaïsche zeden. 

Maar Nederland is geen land dat alleen maar 

bevolkt wordt door nazaten van Calvijn en 

Voltaire, gelovigen heb je in ons land in vele 

maten en soorten. Tussen de bastions van de 

refogordel en van het geharde ongeloof ligt een 

uitgestrekt en rijk geleed niemandsland, waar 

zich de meerderheid van de bevolking ophoudt. 

Daar treffen we behalve levensbeschouwelijk 

niet-geïnteresseerden ook mensen aan met 

een spirituele of godsdienstige belangstelling 

maar veel kerkelijke distantie, naast vrijzinnige 

gelovigen die op een tamelijk ontspannen 

wijze omgaan met de traditie van hun kerk. 

Eerder dan van het verdwijnen van de religie 

lijkt er sprake van een individualisering van 

de betrokkenheid bij religie en spiritualiteit. 

Waar dit toe leidt, illustreert de bonte wereld 

van de nieuwe spiritualiteit. Het zwaartepunt 

ligt op het individuele heil en de eigen weg 

die je hebt te gaan, de persoonlijke keuze en 

authenticiteit. De subjectieve verwerking 

en de innerlijke ervaring worden gezien als 

criterium van waarheid. En God? ‘I hear and 

behold God in every object, yet understand God 

not in the least, / Nor do I understand who there 

can be more wonderful than myself.’ Aldus de 

even beroemde als actuele typering, die zo’n 

honderdvijftig jaar geleden door Walt Whitman 

in zijn gedichtencyclus Leaves of Grass werd 

neergeschreven.

De kerken mogen dan leeglopen, er is een 

grote behoefte aan rituelen, zij het niet per 

se aan de traditioneel-kerkelijke rituelen. Bij 

belangrijke gebeurtenissen zegt twee derde 

van de Nederlanders (en de helft van de 

buitenkerkelijken) behoefte te hebben aan 

een ritueel (zie tabel 2). Kerkleden voegen 

zich overwegend in kerkelijke rituelen, 

buitenkerkelijken zijn vaker georiënteerd op 

rituelen buiten een kerkelijke context. 

Veel van die hedendaagse rituelen 

geven een typisch postmoderne mix 

van levensbeschouwelijke elementen te 

zien. In aanwezigheid van een compleet 

mediacircus, in beeld gebracht bij bijvoorbeeld 

de begrafenis van André Hazes, maar 

maatschappelijk meer onzichtbaar ook terug 

te vinden bij tal van kleine herdenkingen 

en plechtigheden, van bermmonumentjes 

of huisaltaartjes tot de dagelijkse gang van 

zaken in menig hedendaagse crematorium. 

Niet zelden is daar sprake van een soort 

blenderspiritualiteit, waarbij traploos regelbaar 

en vaatwasmachinebestendig elementen uit 

allerlei culturele tradities onbevangen door 

elkaar geklutst worden tot een op de persoon, 

het moment en de situatie toegesneden cocktail. 

Die blenderspiritualiteit wordt overigens niet 

omarmd uit theologische baldadigheid, maar 

lijkt vooral te ontspruiten uit het verlangen 

een persoonlijk karakter aan de gebeurtenis 

te geven, en ook wat stuurloosheid en gebrek 

aan oriëntatievermogen soms, gepaard aan een 

zekere naïviteit.

Er bestaat in het huidige Nederland een 

grote kopschuwheid voor opdringerige 

schoolmeesters en theologische dwingelandij. 

De kerk heeft een boodschap voor de wereld, 

maar moet oppassen niet op een golflengte 

te belanden die mensen buiten die kerk niet 

meer kunnen ontvangen. Het is al eens eerder 

vertoond (zoals in Handelingen 17:22-34): 

geestdriftig wordt een heuvel beklommen, 

dicht bij het hart van de stad, waar alle 

grootstedelijke wijsneuzen, levensgenieters en 

individualisten samendrommen. Vele altaren 

worden op weg daarheen gepasseerd, tal 

van goden onderweg aanbeden, om er maar 

geen te missen – er is er zelfs eentje gewijd 

‘aan de onbekende god’. Het hele pantheon 

staat er opgesteld, keurig verdeeld in mootjes 

heiligheid, maar kerk en christendom zijn er ver 

te zoeken. Nu is het oppassen geblazen en moet 

niet te snel gepretendeerd te worden in dat 

vacuüm te voorzien. Spectaculaire bekeringen 

(die er ook zijn) laten onverlet dat velen in het 

publiek eerder op zoek zijn naar intrigerende 

vragen dan naar pasklare antwoorden. Vaak 

zijn ze huiverig geworden voor al te grote 

stelligheid, die ze associëren met pedanterie, om 

niet te zeggen intolerant en autoritair gedrag. 

Ze hechten aan zelfbepaling, aan hun vrijheid, 

en nemen de ambiguïteit van het leven op de 

koop toe. Niet zelden is er behoefte aan iemand 

die een eindje mee optrekt en een luisterend 

oor biedt, lang niet altijd aan een reisleider 

die het doel bepaalt. ‘En alzo is Paulus uit het 

midden van hen uitgegaan’ – en is voor een 

hedendaagse voorganger het werk nog lang niet 

ten einde. 

Joep (prof.dr. J.J.M.) de Hart is onderzoeker bij 
het Sociaal Cultureel Planbureau en bijzonder 
hoogleraar Nieuwe en vernieuwende vormen van 
christelijke gemeenschap in hun betekenis voor 
de Nederlandse samenleving aan de Protestantse 
Theologische Universiteit. j.de.hart@SCP.nl

l

Tabel 2. De behoefte aan een ritueel of viering in de kerk naar 

lidmaatschap van een kerk* (in procenten)

Rooms-Katholieke 

Kerk

Protestantse Kerk in 

Nederland

andere kerk

geen kerklid

hele bevolking

ja, 

in de kerk

69

56

67

8

30

ja, in de kerk, 

maar wel op mijn 

eigen manier

21

24

11

16

17

wel een ritueel, 

maar niet in de kerk

5

10

12

28

20

geen 

ritueel

5

10

10

48

33

totaal

100

100

100

100

100

* �‘Wilt u bij belangrijke gebeurtenissen in uw leven een viering 

of ritueel in de kerk?’ Bron: God in Nederland 2006/7


