LET OP!

Autodief actief

ARTIKEL | JoEP DE HART

Hemelscherven

Religieuze veranderingen in Nederland

The times they are a-changin’

Nederland is een land waar de erfenis van Augustinus, Luther en
Calvijn nog altijd zichtbaar is, maar waar steeds minder sprake is
van een gedeelde (religieuze) taal om over God te spreken. Toch lijkt
het erop dat er een nieuwe visie op religie en spiritualiteit aan het

ontstaan is.

et moet ergens halverwege de

jaren zestig zijn geweest. Ons team

speelde tegen de zeer gereformeerde
voetballertjes van SV Urk, de tweede helft was
zojuist begonnen en we stonden met 1-1 gelijk.
De bal werd door de linksback naar voren
gespeeld en onze linksbuiten sprintte ernaar
toe. Plotseling bleven de spelers van Urk als
aan de grond genageld staan. Er dreigde een
doelpunt, maar niemand van de tegenstanders
verzette nog een stap. De bal hobbelde nog
even door en terwijl hij aarzelend om zich
heen keek maakte onze midvoor zich op om
hem binnen te schieten. Op dat moment legde
de scheidsrechter, niet minder verbaasd dan
wij, het spel stil. En toen zagen we pas wat er
aan de hand was. Boven aan de dijk kwam een
begrafenisstoet voorbij, gekleed in zwarte jassen

< Johanneskerk, Laren

HANDELINGEN 2012 | 4

en hoge hoeden. Ik zie ze nog voor mij: een
zwerm kraaien fladderend tegen de zilvergrijze
najaarslucht.

Een jaar of vijf later werd mijn vader begraven.
Langzaam trok de colonne door Kampen en
over de IJsselbrug, en opnieuw stopte in elke
straat waar we verschenen vrijwel al het verkeer.
Mensen stapten van de fiets, namen hun hoed
of pet af en bogen het hoofd, voetgangers
bleven staan. Uit respect voor de overledene.
Vanuit het besef dat er dingen zijn die boven

de beslommeringen van alledag uitgaan.

Of uit gewoonte en omdat het nu eenmaal

z0 hoorde. Religie verwees nog niet naar
persoonlijke smaak, zelfbeleving en spirituele
ontdekkingstochten, maar naar collectieve
identiteit en saamhorigheid. Ze bewoog op de
maat van tradities en werd bij het begin van

de levensreis als een tamelijk complete bagage >



aan de volgende generatie doorgegeven, met de
pastoor, de dominee of de partij als een soort
douane of keuringsdienst van waren. Vaderlijke
gestrengheid, de macht der gewoonte en sociale
controle deden de rest.

Meerkeuzemaatschappij
Sindsdien is er van alles veranderd in de Neder-
landse samenleving — en niet alleen op religieus
gebied. De financiéle armslag werd ruimer,
en geld moet rollen. In korte tijd doen in de
meeste gezinnen wasmachine, koelkast, televisie
en auto hun entree en komt een (al dan niet
buitenlandse) vakantie voor het eerst binnen
het bereik van grote delen van de bevolking.
De vrije tijd neemt toe, ook het opleidingspeil
stijgt en het wordt dringen voor de poorten
van de universiteiten. Het aantal expressieve
jeugd(sub)culturen groeit sterk en de horizon
wijkt, zowel geografisch, psychologisch als cul-
tureel. Een woud van televisieantennes
verspreidt zich in luttele jaren over de daken.
In de interieurs groepeert het gezin zich steeds
minder rond de tafel en steeds vaker op het
bankstel, geplaatst voor het blauwe oog.
Nederland begint in snel tempo te ontzuilen,
gezagsverhoudingen binnen en buiten het
gezin veranderen, evenals de seksuele moraal.
Vooral de tweede helft van de jaren zestig
is waarschijnlijk cruciaal geweest bij het
massale afscheid van ons land als preutse
natie. Maximale vrije persoonlijke ontplooiing
werd als eis in brede kring aanvaard en werd
een speerpunt in de overheidsmaatregelen.
In dit permissieve culturele klimaat vindt
een emancipatie van de zelfontplooiing en
de ontspanning plaats, waarmee het Grote

Genieten kan beginnen. De ‘of-of’-samenleving
maakte plaats voor de meerkeuzemaatschappij.
Ook de kerken ondervonden daarvan de
gevolgen; al eerder was hun naderende
ondergang voorspeld door een lange stoet

van denkers, in het licht van de nieuwste
ontwikkelingen leek het aftellen definitief
begonnen.

In een nieuw licht

Het doemdenken over de toekomst van de
godsdienst kent in onze cultuurkring een lange
traditie. Vanaf de Verlichting treden filosofen
op als kroongetuigen en profeten van diens
einde. Arthur Schopenhauer meende midden
negentiende eeuw getuige te zijn van de laatste
schermutselingen. Eens, zo schreef hij, was de
godsdienst een uitgestrekt woud waarin hele
legers dekking konden zoeken; wat overbleef is
slechts een bosje kreupelhout waarin hooguit
nog plaats is voor wat struikrovers.

Na de filosofen kwamen de sociologen en
psychologen. Max Weber stelde een radicale
‘onttovering’ van ons wereldbeeld vast, een
Entzauberung der Welt waarbij de mensen ervan
uit gingen ‘dat de dingen in laatste instantie
rationeel te verklaren zijn’. Sigmund Freud
zag weinig toekomst in de oude religieuze
‘illusies’ en oordeelde het de hoogste tijd
voor een groei naar volwassenheid waarin
deze ‘kindertijdneurose’ wordt afgeschud.

Hun beider opvolgers hebben, gesteund door
alsmaar nieuwe statistieken, hard gewerkt
aan het definitieve empirische bewijs voor de
ondergangshypothese.

Ook in de bellettrie hadden de kerken het

zwaar te verduren. Voor menige vaderlandse

auteur kwam de benodigde inspiratie uit een
onlosmakelijk verbond van een ellendige en
een kerkelijke jeugd. Maar toch, ondanks de
niet-aflatende kritiek en een bijna sluitend
bewijs a charge, zag het er lange tijd naar uit
dat de religie zo langzaam verdwijnt dat zij
nooit echt verdwijnen zal. Tot in het midden
van de vorige eeuw bleef zij een constante
factor binnen het dagelijkse leven en in het
maatschappelijk bestel. Pas tijdens de afgelopen
decennia heeft het er alle schijn van dat de oude
filosofen postuum in het gelijk gesteld worden.
Afgezien van allerlei nuanceverschillen (naar
natie, kerkrichting en
bevolkingscategorie) lijkt
het algemene patroon

in Noord- en West-
Europa dat van een onstuitbare atbrokkeling
van zowel het christelijk geloof als de kerkelijke
participatie.

Opgeheven seminaries, kathedralen waarin
meer gefotografeerd dan gebeden wordt en
kloosters zonder novicen maar met uitpuilende
gastenverblijven. Vergrijsde voorgangers,
formalisme en archaische zeden. Tot lege
formules uitgeholde gebeden en rituelen,
feestdagen waarvan de oorspronkelijke
betekenis is vergeten. De graflucht van een
in gedenkboeken opgebaard verleden. Het
zijn de stille restanten van het godsdienstig
verval, spoken die niet tot rust kunnen
komen, slepend met hun kettingen over de
zolder van wat nostalgische gelovigen. Als de
historie dingen heeft ingehaald, beginnen ze
vragen op te werpen. Waarom hechten aan
de sleetse grandeur van voorbije tijden, de

symbolen van generaties met meer verleden

HANDELINGEN 2012 | 4

Op tal van plekken in ons
land gist en borrelt het
van de spiritualiteit

dan toekomst? Dan wordt een compromis met
de geschiedenis gesloten. Zoals de Amerikaanse
historicus Osborn Hardison ooit schreef (in
Disappearing through the skylight): zodra de
oude symbolen niet langer als heilig gelden

of — wat op hetzelfde neerkomt — als waar
worden beschouwd, zijn ze ook niet langer
bedreigend en kunnen ze worden opgevat als
aantrekkelijke curiositeiten. Van het soort dat
je tegen het lijf kunt lopen in de winkel van de
kunsthandelaar, die naast gebrandschilderd
glas uit Turkse gebedsruimten ook inheemse
Maori-kunst verkoopt en daarnaast de

hoorns van neushoorns
en precolumbiaans
antiek. De oude
symbolen worden
conversatiestukken en hebbedingetjes,
onttrokken aan hun oorspronkelijke betekenis:
een King James-bijbel op de salontafel, een
vakantiebezoekje aan de altijd fotogenieke
Semana Santa-processies in Sevilla, wat
gregoriaans via de iPod, tijdens de ochtendspits,
op weg naar je werk — de vereftelingisering

van de christelijke traditie. Volgens sommige
goedgemutste vrijdenkers gaan traditionele
kernonderdelen van de christelijke geloofsleer
en gedragsregels dezelfde toekomst tegemoet
als het Hindelooper boerenschilderwerk of het
Hardinxveldse kantklossen. Binnenkort worden
ze hooguit beoefend door krasse knarren in
Archeon-achtige reservaten aan de Veluwezoom
en op de Zuid-Hollandse eilanden.

Nederland is een land waar de erfenis van
Augustinus, Luther en Calvijn nog altijd
zichtbaar is, maar waar — zo leert onderzoek —
wel steeds minder sprake is van een gedeelde



(religieuze) taal om over God te spreken en
waar het Godsbeeld ook steeds abstracter
wordt. Maar het is voorbarig om van daaruit
te concluderen tot het verdwijnen van religie
of de emigratie van het heilige uit de moderne
samenleving. Eerder lijkt het erop dat er een
nieuwe visie op religie en spiritualiteit aan

het ontstaan is, eentje die wij missen als we
blijven redeneren vanuit de categorieén waarin
godsdienst traditioneel aan ons is overgeleverd
en de objecten die daarvan getuigen. Daarover
straks meer.

Simon de tovenaar
Nadat het keurig aangeharkte
levensbeschouwelijke Nederland uit de laatste
fase van de verzuiling vanaf de jaren zestig van
de vorige ecuw danig
in het ongerede raakte,
de zuilen wankelden en
het hemels baldakijn
dat zo lang ons land
had overspannen scheuren ging vertonen,
lijken steeds meer Nederlanders op drift te zijn
geraakt. Onder de veranderingen springt, om te
beginnen, de exodus uit de grote en een aantal
kleine, vrijzinnige kerken in het oog. Het is
de paradox van de vrijzinnigheid: aanhakend
als geen ander bij het moderne levensgevoel
en de tijdgeest, wordt juist aan deze kerken
voorbijgegaan door hedendaagse Nederlanders.
‘Tk heb moeite met de afbraak of de
herbestemming van kerkgebouwen. Het is
onvermijdelijk, dat weet ik. De hemel is naar
beneden gekomen en ligt om ons heen, in
scherven op de aarde. Die resten van wat zoveel
betekenis voor ons heeft gehad verdienen op

Religie is nu vooral iets
persoonlijks en lijkt uit
vele bronnen op te wellen

zijn minst aandacht en respect. Aldus Kees
Fens, in een gesprek met de journalisten Hans
Maarten van den Brink en Rachel Visser, kort
voor zijn dood in 2008, en velen zeggen het
hem na.

Toch is de sluiting van kerkgebouwen maar
een deel van het verhaal. Een ander gegeven
is de opmerkelijke stabiliteit van een aantal
kleinere, conservatieve religieuze groeperingen
(voornamelijk door het geboorteoverschot
in die kringen) en de spectaculaire groei
van de evangelische beweging. Die laatste
is instructief, maar ze vormt geen keerpunt
in het ontkerkelijkingsproces. De aantallen
zijn bij lange na niet voldoende om de
leegloop bij de grote kerken te compenseren
en er wordt bovendien weinig gerekruteerd
in buitenkerkelijke
milieus. Een belangrijke
ontwikkeling is ook
de opkomst van
immigrantenreligies
(moslims, maar ook christenen), die uitheemse
religieuze culturen op een inmiddels op vele
plaatsen duidelijk zichtbare wijze binnen onze
landsgrenzen heeft gebracht.

En dan is er nog de opkomst van allerlei
vormen van ‘zelf-spiritualiteit’, die door
sommige auteurs (zoals Paul Heelas en
Linda Woodhead) al is getypeerd als niets
minder dan een ‘spirituele revolutie’. De
nieuwe spiritualiteit is door een menigte
commentatoren over de hekel gehaald als
niet alleen een door de commercie geregeerde
wereld, maar ook een milieu van mensen die
gefixeerd zijn op zichzelf, waar druk gesleuteld

wordt aan de eigen persoon en maar weinig

aan de samenleving — een duidelijk contrast
met vooral de vrijzinnige protestantse kerken.
Door zowel behoudende dominees als de
verspreiders van het secularisatie-evangelie
wordt de maanziekte waaraan volgens hen hele
volksstammen ten prooi zijn gevallen gehekeld.
In sommige kerkelijke kringen vreest men in
die alternatieve spiritualiteit de sirenenzang van
een cultuur die van God is losgeraakt, of ziet
men in de praktijken van veel cursusleiders en
cursisten op zijn minst een voortzetting van die
van Simon de tovenaar, die de kracht van de
Heilige Geest wilde kopen met geld. Ook buiten
kerkelijke kringen maakt men zich vrolijk over
de forse bedragen die worden neergeteld om
in kuchloze stilte te luisteren naar de zoveelste
spiritueel geinspireerde managementgoeroe of
om, gesterkt door worteltjesthee en heksenzalf,
spiritueel te fitnessen in een of ander
bezinningscentrum.

Maar wat men er verder ook van vindt, de
nieuwe spiritualiteit is inmiddels een niet
te onderschatten factor; zij blijft al lang niet
meer beperkt tot de informele interesses van
intellectuelen, kunstenaars en esoterische
genootschappen. De afgelopen decennia hebben
in Nederland, net als in andere westerse landen,
vele elementen van de nieuwe spiritualiteit
hun intrede gedaan in moderne instituties
als het bedrijfsleven, de gezondheidszorg, de
media en het onderwijs. Eén ding is zeker: de
genoemde veranderingen hebben tot allerlei
herschikkingen op het maatschappelijk
middenveld geleid, tot het onderhouden
van andere relaties met maatschappelijke
organisaties, waaronder kerkelijke verbanden.

HANDELINGEN 2012 | 4

Als een sleutel

Eerder in dit verhaal passeerde de lange stoet
van aanzeggers van de dood van religie. Nu die
langsgetrokken is, wordt het tijd om verder te
kijken dan de vervallen godshuizen in de grote
steden, ‘herbestemde’ kloosters daarbuiten,

of de leegstroom bij organisaties die hun

piek tijdens de verzuiling bereikten. Want het
gaat bij religie om meer dan een vorm van
monumentenzorg en op het hedendaagse
religieuze menu staan niet slechts de restanten
van voorbije feestdagen.

Op tal van plekken in ons land gist en
borrelt het van de spiritualiteit. En niet alleen
op bezinningsdagen in rustieke abdijen of op
doordeweekse avonden, tijdens bijeenkomsten
in vele plaatselijke gemeenten en parochies.
Ook op niet gewijde grond, in tal van

informele gespreksgroepjes en zelthulpgroepen.

Bij motivatietrainingen met besturen,
beleidsmakers en bedrijven. In ziekenhuizen en
verzorgingshuizen. In onderzoeksprogramma’s
en op universitaire faculteiten waar de effecten
van rituelen en volksreligiositeit, van gebed

en meditatie worden bestudeerd. In populaire
boeken en films die bol staan van religieuze en
esoterische verwijzingen. Bij symposia en in
radioprogramma’s en talkshows op de televisie
waar mensen aan het woord zijn over de zin
van hun leven. Op het almaar uitdijende aantal
internetpagina’s dat is gewijd aan geestelijke
groei, niet minder dan in de producten van een
uitgebreide ‘spiritualiteitindustrie’

Veel Nederlanders lijken een geestelijke
dimensie aan hun leven te herontdekken, als
een sleutel die ze overal gezocht hebben en die
al die tijd in hun broekzak zat. Dat we sinds

>



2007 de ‘Maand van de Spiritualiteit’ kennen
(een initiatief van de KRO, uitgeverij Ten Have
en dagblad Trouw —van november nu verplaatst
naar januari), zegt veel. Spiritualiteit is een term
die populair is vandaag de dag; het is een begrip
dat in het kielzog van de ontkerkelijking snel
gedemocratiseerd is geraakt.

Zij manifesteert zich vaak ver buiten het
kerkplein. Via stille tochten bijvoorbeeld,
de creatie van een sacrale ruimte aan huis,
bermmonumentjes, de deelname aan een
bezinningsweekend of -cursus. Een paar
voorbeelden zijn in tabel 1 weergegeven en hun
populariteit is daar gerelateerd aan de kerkelijke
achtergrond van mensen. Onder kerkleden is
onderscheiden naar kerkrichting en kerkelijke

deelname; bij buitenkerkelijken naar of men
gelooft in een God of hogere macht of niet.
Voor katholieken geldt: hoe kerkser, des te meer

geinvolveerd in een aantal spirituele activiteiten.

Voor protestanten gaat dit alleen op waar het
gaat om het deelnemen aan een cursus gericht
op spiritualiteit. Wat opvalt is dat ook van de
ongelovige buitenkerkelijken (atheist of agnost)
z0'n 40 procent wel eens een kaarsje brandt en
30 procent verhaalt van een bezinningsplek, 15
procent een herdenkingsplek heeft of deelnam
aan een cursus spiritualiteit. Het milieu van de
nieuwe spirituelen (dat overlap vertoont met de
andere categorieén in de tabel en daarom apart
is gehouden) vormt de meest vruchtbare grond

voor de interesses.

brandt wel  gaat wel eens heeft de
eens een naar een plek afgelopen
kaarsje om stil te staan  jaren wel eens

voor iets of  bij alles wat hij/ deelgenomen

iemand zij doet aan een stille
tocht
RKK
kerks 84 48 7
nominaal 72 39 5
PKN
kerks 26 32 7
nominaal 55 43 11
geen kerklid 60 45 9
gelovig 42 30 9
ongelovig
hele bevolking 51 39 9
nieuwe spirituelen 72 58 16

heeft wel heeft thuis heeft wel eens is wel
eens een een heilige deelgenomen eens op
herden- plek aan een cursus bedevaart
kingsplek o.1.d. gericht op geweest
opgezet/ spiritualiteit
bezocht
16 24 28 45
14 14 26 28
9 7 32 2
7 7 11 2
24 24 32 6
14 7 15 4
16 15 26 11
30 40 72 v17

Bron: God in Nederland 2006/7

Tabel 1. De praktisering van enkele niet kerkelijk gebonden rituelen naar kerkelijke

achtergrond en deelname (in procenten)

Zoeken en opduiken

Terwijl de maatschappelijke invloed en
aantrekkingskracht van de kerken sterk is
afgenomen, lijkt dit allerminst te gelden

voor de individuele belangstelling voor
spirituele en religieuze onderwerpen. Die
interesse krijgt vorm via de subjectieve
betekenisgeving en persoonlijke voorkeur

van mensen en de modes waaraan deze
onderhevig zijn. Zij is geassocieerd met een
geneigdheid tot vrijblijvend uitproberen, met
een bepaalde leefstijl en vrijetijdsbesteding,
een bepaald soort mediagebruik en
surfgedrag op internet, eventueel met
abonnementen en donateurschappen. Niet
zozeer met lidmaatschap, laat staan langdurige
verbintenissen, multiplexe
relaties en groepsloyaliteit,
een gedeelde identiteit

of actieve deelname, die
fysieke aanwezigheid veronderstelt op vaste
plaatsen en tijden.

Sinds enige decennia lijkt zich een nieuwe
visie op religie onder de bevolking te
manifesteren, waarin vooral twee dimensies
zich aftekenen. De eerste is dat je waarheid
innerlijk moet ervaren, dat religie vooral
iets persoonlijks is en niet zozeer een
groepsgebeuren; zij heeft op zich niet zoveel
met kerkelijkheid te maken — een sterk
geindividualiseerde visie op religiositeit met
als toetssteen de persoonlijke ervaring. Een
tweede grondcomponent van de huidige
religiositeitbeleving is dat religie uit vele
bronnen kan opwellen, dat zij meer met zoeken
heeft te maken dan met vaste overtuigingen, dat
je haar zelf op moet duiken in de wijsheid van

HANDELINGEN 2012 | 4

Velen zijn eerder op zoek
naar intrigerende vragen
dan naar pasklare antwoorden

uiteenlopende tradities en ideeén, dat religie
ook iets is dat voortdurend verandert tijdens

je leven, wat betekent dat je bereid moet zijn

je opvattingen ter discussie te stellen. Het is

een heel dynamische en open visie op religie,
die wel is samengevat als ‘zoekreligiositeit’

De nieuwe houding brengt onder andere een
andere opvatting over organisaties en instituties
met zich mee.

Van ‘jonge leu’ en ‘oale groond’

Johan Cruijff begon als een geweldige
voetballer, vervulde een tijdelijke betrekking
als verlosser en deed vervolgens dienst als
broederlijk gedeeld nationaal orakel in
Nederland en Catalonié. De laatste tijd is hij
als filosoof met de hamer
bij Ajax in de weer. Zijn
faam als leverancier van
citaten berust op het
gegeven dat daarin door een open deur wordt
gestapt op een plek waar wij met zijn allen
nooit een doorgang hebben vermoed. Je moet
altijd driehoeken hebben want alleen dan heb
je constant twee afspeelmogelijkheden’ — dat
zegt Johan en die kan het weten. Overal op het
maatschappelijk middenveld lijken moderne
Nederlanders dit advies ter harte te hebben
genomen. Ze hebben er moeite mee zich
langdurig en met volledige inzet vast te leggen.
Ze switchen en zappen liever en onderhouden
een soort latrelatie met organisaties — of dat
nu kerken, vakbonden, politieke partijen,
vrijetijdsverenigingen of andere organisaties
zijn. Zo lang mogelijk houden ze opties open
en laten hun afspeelmogelijkheden niet te zeer
beperken. Dat betekent niet dat ze nergens

>



meer in geloven of dat existentiéle vragen hen
niet bezighouden, wel dat ze zich niet langer
met het beruchte compelle intrare de kerken in
laten drijven.

Moderne Nederlanders zijn niet langer
verenigd in zuilen, ze zijn vaak wel op zoek
naar fundamenten. Hun geloofsbeleving (en
bijvoorbeeld ook pogen tot ritualisering)
beweegt zich voor een groot deel buiten alle
gevestigde kerkelijke en traditionele liturgische
kanalen. Het thema Godsbeelden is daarvan een
uitgesproken voorbeeld. Enquétes laten zien dat
nog altijd niet meer dan een kleine minderheid
van de Nederlanders
tot het atheisme valt te
rekenen. Veruit de meeste
mensen weten het allemaal
niet zo zeker, hebben het idee soms te weten
hoe het zit maar twijfelen dan weer, of huldigen
een vage en algemene transcendentieconceptie.
Van God wordt bij gerucht vernomen, Hijj
wordt vermoed bij hele bijzondere of juist hele
gewone ervaringen, iets van Zijn aanwezigheid
schemert soms door de kieren van het dagelijks
leven. Het zijn onderzoeksbevindingen die het
eerst onder de jeugd werden vastgesteld.

Voor een skiér in Lapland is het relevant
om verschillende soorten sneeuw — natte en
droge sneeuw, poedersneeuw, korrelsneeuw
en motsneeuw, stuifsneeuw en ijssneeuw —
te onderscheiden, die bepalen immers de
ondergrond waarop hij zich voortbeweegt.
Voor een inwoner van Amsterdam is dat
minder zinvol. Een rijk vocabulaire rondom
een onderwerp leert iets over het belang dat
aan het thema wordt gehecht, hoe wij een
onderwerp ervaren. Als het over spiritualiteit,

HANDELINGEN 2012 | 4

De kerken mogen dan leeglopen,
er is een grote behoefte
aan rituelen

bidden en transcendentie-ervaringen gaat,
blijken Nederlandse jongeren eveneens over
een rijke woordenschat te beschikken. In vele
toonaarden, gelardeerd met tal van persoonlijke
voorbeelden, vertellen ze daarover — heel vaak
ingeleid met de verzuchting dat de onderzoeker
er wel niet veel van zal begrijpen, omdat het
eigenlijk alleen typerend is voor henzelf. Het
ligt in de geest van deze tijd om het ontbreken
van een gemeenschappelijke taal bij het spreken
over God wat te bagatelliseren. Wat telt is de
zaak, niet de spraak. Wij nuchtere Nederlanders
staan van nature al wat kritisch tegenover

grote woorden. Mjj lijkt
dit een onderschatting
van de invloed die de
vormen waar mensen
over beschikken, hebben op de inhoud van

hun ideeén. Het is precies het bewustzijn

van een dergelijke nauwe samenhang tussen
vorm en inhoud dat, naar ik als theologisch
ongeschoolde vermoed, ten grondslag ligt aan
het tweede gebod.

‘Aan de onbekende god’

Nederland is een bijzonder land, niet in

de laatste plaats vanwege het aldaar wijd
verbreide gevoel bijzonder te zijn. Ondanks
een monotheistisch veelkerkendom is het
z0 ongeveer een nationale traditie dat de
spanningen die religie oproept, wat zwaar
worden aangezet door de verschillende partijen
in publieke debatten. Wie ten strijde trekt,
houdt de zaak graag overzichtelijk. Streng
gelovig en verlicht ongelovig Nederland
kennen beide hun professionele debaters en

intellectuele establishment, met een verscherpte >



waarneming voor religie als conflictstof.

Wat door de ene partij als de hybris van een
goddeloze wereld wordt ervaren, wordt door
de andere gepresenteerd als het restant van een
achterhaald wereldbeeld, gecombineerd met
archaische zeden.

Maar Nederland is geen land dat alleen maar
bevolkt wordt door nazaten van Calvijn en
Voltaire, gelovigen heb je in ons land in vele
maten en soorten. Tussen de bastions van de
refogordel en van het geharde ongeloof ligt een
uitgestrekt en rijk geleed niemandsland, waar
zich de meerderheid van de bevolking ophoudt.
Daar treffen we behalve levensbeschouwelijk
niet-geinteresseerden ook mensen aan met
een spirituele of godsdienstige belangstelling
maar veel kerkelijke distantie, naast vrijzinnige
gelovigen die op een tamelijk ontspannen
wijze omgaan met de traditie van hun kerk.
Eerder dan van het verdwijnen van de religie
lijkt er sprake van een individualisering van
de betrokkenheid bij religie en spiritualiteit.
Waar dit toe leidt, illustreert de bonte wereld

ja, ja, in de kerk,
in de kerk maar wel op mijn
eigen manier

Rooms-Katholieke

Kerk 69 21
Protestantse Kerk in

Nederland 56 24
andere kerk 67 11
geen kerklid 8 16
hele bevolking 30 17

Tabel 2. De behoefte aan een ritueel of viering in de kerk naar

lidmaatschap van een kerk (in procenten)

van de nieuwe spiritualiteit. Het zwaartepunt
ligt op het individuele heil en de eigen weg
die je hebt te gaan, de persoonlijke keuze en
authenticiteit. De subjectieve verwerking
en de innerlijke ervaring worden gezien als
criterium van waarheid. En God? ‘I hear and
behold God in every object, yet understand God
not in the least, / Nor do I understand who there
can be more wonderful than myself” Aldus de
even beroemde als actuele typering, die zo'n
honderdvijftig jaar geleden door Walt Whitman
in zijn gedichtencyclus Leaves of Grass werd
neergeschreven.

De kerken mogen dan leeglopen, er is een
grote behoefte aan rituelen, zij het niet per
se aan de traditioneel-kerkelijke rituelen. Bij
belangrijke gebeurtenissen zegt twee derde
van de Nederlanders (en de helft van de
buitenkerkelijken) behoefte te hebben aan
een ritueel (zie tabel 2). Kerkleden voegen
zich overwegend in kerkelijke rituelen,
buitenkerkelijken zijn vaker georiénteerd op
rituelen buiten een kerkelijke context.

wel een ritueel, geen totaal
maar niet in de kerk ritueel
5 5 100
10 10 100
12 10 100
28 48 100
20 33 100

" ‘Wit u bij belangrijke gebeurtenissen in uw leven een viering

of ritueel in de kerk?’ Bron: God in Nederland 2006/7

Veel van die hedendaagse rituelen

geven een typisch postmoderne mix

van levensbeschouwelijke elementen te

zien. In aanwezigheid van een compleet
mediacircus, in beeld gebracht bij bijvoorbeeld
de begrafenis van André Hazes, maar
maatschappelijk meer onzichtbaar ook terug
te vinden bij tal van kleine herdenkingen

en plechtigheden, van bermmonumentjes

of huisaltaartjes tot de dagelijkse gang van
zaken in menig hedendaagse crematorium.
Niet zelden is daar sprake van een soort
blenderspiritualiteit, waarbij traploos regelbaar
en vaatwasmachinebestendig elementen uit
allerlei culturele tradities onbevangen door
elkaar geklutst worden tot een op de persoon,

het moment en de situatie toegesneden cocktail.

Die blenderspiritualiteit wordt overigens niet
omarmd uit theologische baldadigheid, maar
lijkt vooral te ontspruiten uit het verlangen
een persoonlijk karakter aan de gebeurtenis
te geven, en ook wat stuurloosheid en gebrek
aan oriéntatievermogen soms, gepaard aan een
zekere naiviteit.

Er bestaat in het huidige Nederland een
grote kopschuwheid voor opdringerige
schoolmeesters en theologische dwingelandij.
De kerk heeft een boodschap voor de wereld,
maar moet oppassen niet op een golflengte
te belanden die mensen buiten die kerk niet
meer kunnen ontvangen. Het is al eens eerder
vertoond (zoals in Handelingen 17:22-34):
geestdriftig wordt een heuvel beklommen,
dicht bij het hart van de stad, waar alle
grootstedelijke wijsneuzen, levensgenieters en
individualisten samendrommen. Vele altaren
worden op weg daarheen gepasseerd, tal

HANDELINGEN 2012 | 4

van goden onderweg aanbeden, om er maar
geen te missen — er is er zelfs eentje gewijd

‘aan de onbekende god’. Het hele pantheon
staat er opgesteld, keurig verdeeld in mootjes
heiligheid, maar kerk en christendom zijn er ver
te zoeken. Nu is het oppassen geblazen en moet
niet te snel gepretendeerd te worden in dat
vaculim te voorzien. Spectaculaire bekeringen
(die er ook zijn) laten onverlet dat velen in het
publiek eerder op zoek zijn naar intrigerende
vragen dan naar pasklare antwoorden. Vaak
zijn ze huiverig geworden voor al te grote
stelligheid, die ze associéren met pedanterie, om
niet te zeggen intolerant en autoritair gedrag.
Ze hechten aan zelfbepaling, aan hun vrijheid,
en nemen de ambiguiteit van het leven op de
koop toe. Niet zelden is er behoefte aan iemand
die een eindje mee optrekt en een luisterend
oor biedt, lang niet altijd aan een reisleider

die het doel bepaalt. ‘En alzo is Paulus uit het
midden van hen uitgegaan’ — en is voor een
hedendaagse voorganger het werk nog lang niet
ten einde. <

Joep (prof.dr. ].J.M.) de Hart is onderzoeker bij
het Sociaal Cultureel Planbureau en bijzonder
hoogleraar Nieuwe en vernieuwende vormen van
christelijke gemeenschap in hun betekenis voor
de Nederlandse samenleving aan de Protestantse
Theologische Universiteit. j.de.hart@SCP.nl



