
4 8historisch

H I S T O R I S C H   |   H e n k  d e  R o e s t

Er lijkt in onze dagen een verlangen te groeien naar bemoediging 
door gemeenschap, naar betrokkenheid en betrouwbaarheid in 
tegenstelling tot de vrijblijvendheid, waardoor vele relaties en 
samenlevingsverbanden worden gekenmerkt. Er wordt geleden 
onder de commercialisering, de invloed van het economische 
denken en de grootschaligheid van bureaucratie en bedrijfsleven. 
Theologen spreken over het belang van een geloofsgemeenschap als 
contrastgemeenschap. Deze stemmen zijn niet nieuw. 

Geloofsgemeenschap 
als ‘tegencultuur van 
verbinding’

Al in 1989 schrijft de vroeg gestorven 

praktisch theoloog F.O. (Ted) 

van Gennep (1926-1990) in zijn 

hoofdwerk De terugkeer van de verloren Vader: 

‘De gemeente kan uitzicht bieden op een 

‘tegencultuur’, waarin via eredienst, Bijbelstudie 

en vormingswerk mensen worden toegerust 

tot een andere mogelijkheid van leven’ (473). 

In een samenleving die wordt gekenmerkt 

door uitsluiting, discriminatie, achterstelling 

en marginalisering, kan een christelijke 

geloofsgemeenschap een plek van verbinding 

vormen van mensen, hoezeer ze ook van elkaar 

verschillen. Men kan er, als in het visioen van 

de ‘geëmancipeerde maatschappij’ van Theodor 

Adorno, ‘zonder angst verschillend zijn’. Van 

Gennep gebruikt voor deze verbindende 

gemeenschap aanduidingen als ‘katholiek’, 

‘inclusief ’, ‘wederkerig’ en ‘verbond’. Wanneer 

ze inclusief en katholiek is, contrasteert een 

4 8

De visie van twee praktisch theologen:  

Van Gennep en Van der Werf

*Handelingen_1-2013.indd   48 13-02-13   07:45



H A N D E L I N G E N  2 0 1 3   I   1 4 9historisch

bekend vanwege zijn ‘werkvertalingen’ van de 

Bijbel waarmee kerkelijk Utrecht kennismaakte 

met de ‘Amsterdamse school’ in de theologie. 

Later eerde Pieter Oussoren, vertaler van de 

Naardense Bijbelvertaling, hem nog in de 

inleiding op deze vertaling door te memoreren 

dat Van der Werf bij hem het ‘vuur van de liefde 

voor taal’ ‘extra brandstof ’ gaf. 

Ted van Gennep, hoogleraar praktische 

theologie in Leiden en in de jaren zeventig 

rector van het Seminarium Hydepark, stierf 

begin januari 1990, enkele dagen nadat hij op 

Oudejaarsdag 1989 werd getroffen door een 

hersenbloeding. Hij werd 63 jaar. 

Beiden werden in 1926 geboren, maakten de 

oorlog bewust mee, werden gevormd door de 

theologie van Karl Barth en Cornelis Heiko 

Miskotte, waren getuige van de naoorlogse bloei 

van de kerken en van de binnen de Nederlandse 

Hervormde Kerk ontstane sterke nadruk 

op het apostolaat. Beiden promoveerden 

begin jaren zestig aan de Universiteit van 

Amsterdam, Van Gennep bij Smelik, Van der 

Werf bij Van Niftrik. Zij kenden een hartstocht 

voor het grondig verkennen van de cultuur 

én voor wat zij beschouwden als het unieke 

van het sociale verband van een christelijke 

geloofsgemeenschap: haar katholiciteit. Daarin 

vormen christelijke geloofsgemeenschappen 

een ‘tegencultuur van verbinding’ en zijn ze 

relevant voor samenlevingen waarin telkens 

groepstegenstellingen en polarisatie ontstaan. 

Tussen Van der Werf en Van Gennep zijn er 

echter ook verschillen. 

geloofsgemeenschap met de samenleving, 

maar ze is daarmee tegelijkertijd relevant. Bij 

zijn eveneens vroeg gestorven leeftijdsgenoot 

J.A. (Hans) van der Werf (1926-1979), vinden 

we eenzelfde visie op de geloofsgemeenschap 

als een tegencultuur. Beiden komen op voor 

een kerk die zich niet afzondert, maar juist 

áls tegencultuur verbindingen zoekt mét de 

cultuur. 

Twee bevlogen theologen
Hun vroege overlijden maakte destijds veel 

indruk. Bij de uitvaartdiensten van beiden 

waren meer dan duizend aanwezigen. 

Hans van der Werf, liturgiekdeskundige, pastor 

van de Domkerk en initiatiefnemer van het 

citypastoraat in Utrecht, stierf in 1979 na een 

ziekte waarover hij zeer openhartig schreef en 

sprak. Hij werd bijna 53 jaar. Over zijn visie op 

de verhouding van kerk en stad, kerkgebouw 

en cultuur, wordt vooral onder de voorgangers, 

organisten, cantors en kerkelijk werkers van het 

Netwerk Citykerken nog regelmatig gesproken. 

Wat eind jaren zestig door Van der Werf werd 

ontworpen en op papier werd gezet en wat in 

de Domkerk geestdriftig vorm kreeg in de jaren 

daarna, is tot op vandaag bijvoorbeeld zichtbaar 

in de Laurenskerk in Rotterdam, de Grote 

Kerk van Dordrecht en de Hooglandse Kerk in 

Leiden. Het citypastoraat is een inspiratiebron 

geworden, waarin het gaat om ‘ontmoeting 

van kerk en cultuur, presentstelling van het 

visioen van de toekomst, dienst in en aan de 

stad van de mens waar men midden in staat’ 

(Den Dekker 1999). Van der Werf werd ook l

*Handelingen_1-2013.indd   49 13-02-13   07:45



beschouwing5 0

F.O. (Ted) van Gennep (1926-1990)

Exegese van de cultuur
Van Gennep promoveert in 1962 aan de 

Universiteit van Amsterdam cum laude op 

Albert Camus, is goed thuis in de filosofie en 

de literatuur, en krijgt landelijk bekendheid 

door een ethische studie over huwelijk, nieuwe 

relatievormen en seksualiteit. Van Gennep 

insisteert voortdurend op het gesprek van de 

kerk met de cultuur, dat de christen ‘dwingt 

tot luisteren en tot zelfkritiek’ (Van Gennep 

1966, 312). Een grote openheid voor de vragen 

die door filosofen als Kierkegaard, Camus en 

Levinas en door auteurs als Dostojewski en 

Kafka worden gesteld, stempelt Van Genneps 

theologische habitus. 

Tijdens zijn tienjarig rectoraat van het Se-

minarium Hydepark, het opleidingscentrum 

van de Hervormde Kerk, houdt hij predikanten 

voor dat zij van filosofen, schrijvers en arties-

ten moeten leren. In Leiden geeft hij later dan 

ook onder andere college over de Frankfurter 

Schule. De kerk moet het evangelie commu-

niceren, stelt hij, in de conceptuele ruimte van 

een cultuur waarin meer en meer mensen niets 

meer van Bijbel en geloof afweten. Bijbelse 

grondwoorden zoals verbond, vergeving of 

opstanding, hebben hun zeggingskracht verlo-

ren. Dat brengt de kerk met haar verkondiging 

in een impasse. Ze kan niet zonder de bijbelse 

taal, maar deze taal wordt niet meer verstaan. In 

een bundel onder redactie van Gerben Heitink 

waarin Van Gennep in gesprek is met de grond-

legger van de KPV in Nederland, Wybe Zijlstra, 

schrijft hij: ‘Een eenzijdige beklemtoning van de 

unieke betekenis van de grondwoorden sluit de 

kerk op in een taalkundig getto’ (Van Gennep 

1986, 185). Ze vindt er geen aansluiting meer 

mee, het wordt niet begrepen of het wordt ver-

keerd verstaan. 

‘Kun je het zo zeggen, met het oog op drugs 

gebruikende jongeren, met het oog op kinderen 

die in autoriteitsconflicten zijn verstrikt? Wat 

zegt het hen, dat God ‘Vader’ wordt genoemd?’ 

(Lezing 1974, Archief UB Leiden) 

Latere discussies die door hem worden 

opgestart, bijvoorbeeld een groot debat over 

de lichamelijkheid van de opstanding (in het 

jaar voor zijn overlijden), worden telkens door 

vragen als deze aangezwengeld. Achter de 

vragen ligt telkens een voor hem existentiële 

vraag: ‘Hoe vertellen wij het onze kinderen?’ 

*Handelingen_1-2013.indd   50 13-02-13   07:45



beschouwing H A N D E L I N G E N  2 0 1 3   I   1 5 1

In een debat in 1988 over de theologie van 

Karl Barth in relatie tot de secularisatie, stelt 

Van Gennep ‘dat je in een gesprek bijvoorbeeld 

met je kinderen of hun vriendinnen en 

vrienden met Barths uitgangspunt niets kunt 

beginnen’ (...) en vervolgens, ‘dat met name 

de barthianen een modern kerkelijk bargoens 

hebben ontwikkeld, waarvan onze kinderen 

niets begrijpen’ (Van Gennep 1988, 31). Hij ziet 

als de enige uitweg voor de kerk om de bijbelse 

verhalen weer te vertellen, ze als gelijkenissen 

te actualiseren, 

daarmee de 

roeping en belofte 

te vertolken 

die daarin ligt 

verscholen én tegelijkertijd voluit de cultuur te 

exegetiseren. Hiermee is een bij Van Gennep 

terugkerend refrein getekend. 

Samenleving wijzen op de kerk
Bij zijn inaugurele rede in Leiden in 1980 kiest 

Van Gennep echter niet voor een cultuurschets 

of voor een theologisch gesprek met een op 

dat moment toonaangevende filosoof. Hij 

concentreert zich op het unieke van de kerk 

(Van Gennep 1980). Hij verwondert zich over 

de kerk zelf, de kerk die hij in een preek enkele 

maanden eerder typeert als ‘dat kleine, wankele 

kringetje, dat de drager is van deze enorme 

pretenties, die de hele wereld zullen veranderen’ 

(Preek over Kol. 4, 7-18, 2 sept. 1979, Archief 

UB Leiden) en ‘een handjevol falende mensen’ 

(Preek over Kol. 2, 1-15, 7 jan. 1979, Archief UB 

Leiden). 

Hij onderkent dat de kerk niet deugt. Het 

beeld dat veel buitenstaanders van de kerk 

schetsen is negatief en kerkleden neigen 

ertoe om ‘de buitenwacht schuldbewust bij te 

vallen’ (Van Gennep 1980). De kerk wordt als 

een bedrieger gezien. Juist door haar streven 

naar macht, haar intense burgerlijkheid en 

haar middle class-karakter is haar spreken 

en handelen over liefde, gerechtigheid en 

barmhartigheid hypocriet. De kerk kan ook een 

sfeer ademen waarin mensen zich niet thuis 

voelen. Het kan er, stelt hij, oersaai zijn. 

Met de secularisatie en de marginalisering 

van de kerk ziet 

hij echter een 

kostbare bron voor 

de samenleving 

in gevaar 

komen. Waar hij de kerk jarenlang wees op 

de samenleving, acht hij het nu hoognodig 

om de samenleving te wijzen op het unieke 

betekenispotentieel van de kerk. Hij vraagt 

aandacht voor een tegoed van de christelijke 

traditie: de notie van de katholiciteit. Daarin 

ligt een potentieel besloten dat voor het 

samenleven van groot belang kan zijn om 

groepstegenstellingen, ‘wij-zij-denken’, 

discriminatie en apartheid, het ‘verijdelen van 

de communicatie’, tegen te gaan. 

In de jaren rond 1980 is er in de Nederlandse 

samenleving sprake van een toenemende 

sociale, ethische en politieke pluraliteit en 

een daarmee gelijk opgaande polarisatie. Er 

is een strijd gaande die betrekking heeft op 

ethische en politieke uitgangspunten, maar 

ook zijn er toenemende tegenstellingen waarin 

de communicatie tussen groepen wegvalt. 

‘Katholiciteit’ biedt daar, wellicht geen remedie, 

maar wel een heilzaam tegenwicht aan. 
l

‘... dat kleine wankele kringetje, dat  
de drager is van deze enorme pretenties, die  

de hele wereld zullen veranderen’

*Handelingen_1-2013.indd   51 13-02-13   07:45



historisch5 2

Roeping tot katholiciteit 
Wat verstaat Van Gennep onder katholiciteit? 

Het begrip heeft verschillende facetten. 

Katholiek is de kerk, wanneer zij de polariteiten 

in de samenleving tussen de generaties, tussen 

mensen met verschillend intellect, inkomen, 

opleiding, huidskleur, geslacht of sociale 

achtergrond, maar ook de verschillende 

geloofshoudingen die er zijn, onder één dak 

brengt. Het is een gemeenschap die niet bestaat 

als een gegeven, maar ze doet zich voor. Er is 

‘zoiets als het opflitsen van gemeenschap, in 

viering, in herkenning’ (Preek, 2 sept. 1979, 

Archief UB Leiden). Soms licht het visioen op, 

schrijft hij tien jaar later (Van Gennep 1989, 

472). Het is enerzijds een ‘onbereikbare utopie’ 

(Van Gennep 1989, 465), maar het is anderzijds 

in alle kerkvormen, tegen de feitelijke, 

gebrekkige realisering ervan, werkzaam. 

Van Gennep spreekt over een roeping tot 

katholiciteit. 

‘Wij hebben met elkaar te maken, als wij in 

Christus geloven. (...) Onze gemeenschap 

berust niet op bloed. Het is geen gezin. 

Geen dorp. Geen buurtgemeenschap. Geen 

klasse. (...) Deze gemeenschap berust op de 

verkiezing door de Heer. Hij is het die ons tot 

broeders en zusters maakt. (...) Zij geschiedt in 

uitzonderlijke momenten en door de eeuwen 

heen.’ (Van Gennep 1980) 

Het gaat in de katholiciteit dus niet om een 

nivellering van de verschillen tussen mensen, 

maar het garandeert de verscheidenheid van en 

onderlinge aandacht voor al die mensen. 

Van Genneps benadering van katholiciteit 

als een vorm van ‘inclusief denken vanwege de 

exclusieve binding aan Christus’, vindt grond 

in bijbels-theologische verkenningen van 

het verbondsbegrip. Is de gelijkwaardigheid 

van ieder mens, als kind van God, als zuster 

en broeder van Jezus Christus, de katholieke 

waarheid van de kerk, dan kunnen we het 

verbond zien als de methode, de mogelijkheid 

tot concretisering om aan de katholiciteit 

gestalte te geven (Van Gennep 1989, 470). Het 

verbond kent een wederzijdse institutionele 

verplichting, een belofte van trouw van 

ongelijke partijen, van de sterke en de zwakke. 

Zij zijn bondgenoten, staan voor elkaar in, 

nemen het voor elkaar op. Daardoor kan het 

verbond geschiedenis doormaken en groeit de 

gelijkwaardigheid (Van Gennep 1989, 471). Een 

van de kenmerken van deze ‘katholiciteit van 

het verbond’ is binnen de kerk direct zichtbaar. 

Het gaat om het ziekenbezoek, dat tot de 

grondstructuur van elke geloofsgemeenschap 

behoort: 

‘Deze vorm van pastorale aandacht is 

katholiciteit in die zin, dat daarmee tot uiting 

wordt gebracht: Jij hoort erbij. (…) Jij bent 

door je situatie hier apart gesteld. Wat jou 

overkomt, zal morgen mij gebeuren. Hodie 

mihi, cras tibi.’ (Van Gennep 1980) 

Deze door het verbond gekwalificeerde 

katholiciteit omvat dus ook tegenstellingen van 

sterk en zwak, gezond en ziek, zorgbehoevend 

en zorgverlenend. Juist de verbondstrouw van 

de sterkere en de zwakkere heeft een reddende 

betekenis voor de wereld. In de roeping van 

allen die zich bij de lijdende knecht laten 

*Handelingen_1-2013.indd   52 13-02-13   07:45



historisch H A N D E L I N G E N  2 0 1 3   I   1 5 3

inlijven, gaat het om de redding en bevrijding 

van alle volkeren, die, vult hij later aan, ‘niet 

anders dan in Gods koninkrijk gestalte zal 

kunnen krijgen’ (Van Gennep 1989, 466). Het 

perspectief is de ‘katholiciteit van de mensheid’.

Van Gennep fundeert de roeping tot 

katholiciteit in de verbinding van de kerk 

met Jezus Christus. Hij acht kritiek op de 

kerk volkomen terecht, maar kan haar nooit 

losmaken van de Messias. Daarbij ‘werkt’ de 

verbinding op twee 

manieren. Aan de 

ene kant is Jezus in 

alles wat hij doet of 

zegt ‘katholiek’. Hij 

eet met tollenaren 

en zondaren, in zijn rijk gaan de hoeren 

voorop, hij raakt melaatsen aan, een verlamde 

vergeeft hij zijn zonden, voor hem is geen enkel 

taboe veilig. Een onreine vrouw die twaalf 

jaar als paria buiten heeft gestaan, wordt in de 

gemeenschap opgenomen. Iedere vorm van 

afzondering of uitsluiting wordt opgeheven. 

Een kerk die zich op de Messias beroept, wordt 

door deze katholiciteit, dit grensdoorbrekend 

handelen, bepaald. Aan de andere kant maakt 

de Messias mensen, óndanks en ín hun radicale 

verschillen, tot broeders en zusters van elkaar. 

Sterker nog, elke geloofsgemeenschap wordt 

geboren vanuit deze roeping. 

‘Katholiciteit bedoelt om duidelijk te maken 

dat God zijn mensen roept uit alle geslachten, 

alle rangen en standen. Dat is het gevecht 

dat in het Oude en Nieuwe Testament wordt 

gestreden. In die zin is de ekklesia van Christus 

een authentiek revolutionaire beweging: zij kan 

wel uitgaan van een bepaalde groep of klasse, 

maar van meet af aan wordt ons geleerd ‘de 

vijand lief te hebben’ (...) Van meet af aan is 

men gericht op de ander, degene die er niet bij 

hoort.’ (Archief UB Leiden) 

Het doet begrijpen dat de roeping tot 

katholiciteit ingaat tegen wat de mens 

sympathiek is. Het is gemakkelijker om met 

verwanten, geestverwanten of als doelgroep 

onder elkaar te 

zijn. Het hemd is 

nader dan de rok. 

Van Gennep gaat 

zelfs zo ver dat 

hij het katholieke 

karakter van de geloofsgemeenschap vanwege 

het verzet ertegen als een grond beschouwt 

voor de marginalisering van de kerk. In de 

aantekeningen voor de oratie in 1980 lezen we:

‘In de praktijk betekent (katholiek zijn) dat we 

met een steeds kleiner groepje te maken krijgen. 

Je kunt zelfs zeggen: hoe katholieker we worden 

– d.w.z. hoe meer we de apartheid in onszelf 

zullen bestrijden – hoe kleiner de groep zal 

worden.’ (Archief UB Leiden)

Van Gennep heeft deze woorden niet in de 

oratie opgenomen. Ze zijn tekenend voor 

zowel zijn zorg om de toekomst van christelijke 

geloofsgemeenschappen in Nederland als 

voor zijn inzicht in het belang ervan voor de 

samenleving.
l

Er is ‘zoiets als het opflitsen  
van gemeenschap, in viering, in herkenning.  

Soms licht het visioen op’

*Handelingen_1-2013.indd   53 13-02-13   07:45



historisch5 4

J.A. (Hans) van der Werf (1926-1979)

Het gesprek met de cultuur
Bij Van der Werf vinden we eveneens een 

sterke focus op de uitgaande beweging, die de 

geloofsgemeenschap in de stad moet maken. De 

kerk moet naar buiten. Zij kan niet bij zichzelf 

blijven, maar dient het gesprek te zoeken 

‘met kunstenaars, buitenlandse werknemers, 

bejaarden, kamerbewoners, zakenlieden, 

toeristen’ (in: Kronenburg 1987). Het motief is 

bij hem echter niet, dat de kerk in dat gesprek 

leert hoezeer ze een veelal onverstaanbare 

taal spreekt en onder welke voorwaarden het 

kan komen tot een echt gesprek, maar Van 

der Werf bepleit een gerichte verkenning van 

de specifieke levensvragen of thema’s van 

verschillende groepen in de samenleving. Er 

moet luisterend geregistreerd worden wat in de 

stad leeft en waaraan behoefte is. 

Het citypastoraat waarvoor hij eind jaren 

zestig de basis legt en dat hij samen met 

anderen in de Domkerk ontwikkelt, dient 

het stadscentrum te verkennen waar mensen 

consumeren, recreëren, wonen en werken. 

Vanuit een hieruit naar voren komende 

brede visie op wat een kerk in de stad kan 

betekenen, creëert Van der Werf in de Dom 

een nieuwe liturgie van Schrift en Tafel waarin 

hoogwaardige kerkmuziek een belangrijke rol 

speelt en waarvoor ook een eigen cantor en 

cantorij nodig zijn (in: ‘Domcantorij: Veertig 

jaar proeftuin van kerkmuziek’, Reformatorisch 

Dagblad, 3-09-2011). Kerkmuziek die op 

zondagochtend klinkt, moet bovendien ook aan 

de burgers van Utrecht worden aangeboden. 

Kerkconcerten voorzien in een behoefte. Na 

een reeks zaterdagavondconcerten wordt het 

tijdstip in mei 1972 naar de zaterdagmiddag 

verplaatst: nu kan ook het winkelend publiek 

bereikt worden. Ook voorziet hij belangstelling 

voor biechten. Het wordt mogelijk gemaakt in 

de vastentijd. 

De droom
Al in 1966 formuleert Van der Werf zijn droom 

(Van der Werf 1980, 43-46). Hij denkt na 

over vorm, inrichting, ontwerp, choreografie 

van het huis van de christelijke gemeente. 

Hij ziet een ‘vierhuis’ voor zich in de stad 

van de mens, een vrijplaats die herinnert aan 

het nieuwe Jeruzalem, de toekomstige stad, 

de stad van de vrede. Van der Werf spreekt 

*Handelingen_1-2013.indd   54 13-02-13   07:45



historisch H A N D E L I N G E N  2 0 1 3   I   1 5 5

over een huis waar het ‘hart van de dingen’ 

is gegeven. Een kerk die open is, met zowel 

op zondag als in de week vieringen. Een huis 

met veel ruimte, met weinig stoelen, maar 

met mogelijkheden voor een orkest en met 

een toneel. Met doorgaande Schriftlezing en 

uitleg rondom de kansel, het toneel en de 

expositieruimte. Hij hoort oosters-orthodoxe 

litanieën klinken, maar ook gregoriaans en 

psalmen en lutherse kerkliederen. En in de 

verte klinkt in een kapel een middaggebed. De 

gemeente biedt een plek van aanbidding, inkeer, 

geborgenheid en zielzorg. ‘Aanbidding’,  schrijft 

hij een paar jaar later, ‘lijkt geen nut te hebben, 

maar deze verticale lijn is eenvoudigweg 

wezenlijk voor het menselijk bestaan’ (Van 

der Werf 1970). Met de cantor wordt jubelend 

gemusiceerd, koor en geloofsgemeenschap 

vallen samen. De ruimte is een ruimte om 

te bewegen, om zingend en musicerend te 

wandelen, van kansel naar doopvont en tafel, 

van ontmoetingsruimte naar toneel en dan 

naar een grote wand, waar kinderen met hun 

expressiemogelijkheden laten zien hoe zij 

de verhalen beleven. In haar huis ruimt de 

geloofsgemeenschap daarbij een structurele 

plaats in voor samenwerking met anderen. Het 

koor is de ruimte voor de geloofsgemeenschap 

en het schip is als het marktplein. Op de markt 

gaat het om activiteiten, ook van niet-kerkelijke 

bondgenoten, die de kwaliteit van het leven 

bevorderen. 

Hij ziet het citypastoraat als een gemeenschap 

rond dit vier- en leerhuis. Visuele informatie is 

nodig, de kerk dient een kwalitatief hoogstaand 

informatiecentrum te bieden. Educatie is nodig 

ten aanzien van het tegoed van de christelijke 

traditie (Van der Werf 1969; Van der Werf 

1960, 219). Hij ziet voor zich dat de kerk de 

stad geestelijke oriëntatie biedt, uitzicht op de 

stad van de vrede. Juist de verkennende analyse 

van de stad brengt hem ertoe te spreken over 

een kerk die als een ‘inspirerende en kritische 

cultuur tegenover de stad’ fungeert. 

De kerk onderweg
Wat ziet Van der Werf als het unieke van de 

kerk? Hij wijst op de wrijvingen, conflicten en 

tegenstellingen tussen volken en groepen in de 

wereld, maar juist daarom op de noodzaak tot 

samenwerking en het ‘op zoek gaan naar wat 

we gemeenschappelijk hebben’. Daarin wijst 

hij de kerk aan als een ‘verzoende mensheid’, 

de geloofsgemeenschap vormt van meet af aan 

‘de echte verenigde naties’ (Van der Werf 1971, 

8). We horen hem over de kerk spreken als een 

inclusieve gemeenschap, waar de verschillen 

niet worden ontkend, maar juist gewaardeerd. 

Keer op keer schetst hij de geloofsgemeenschap 

als een volk van de Messias, onderweg van 

Pasen naar de toekomst van sjaloom, op weg 

naar een verzoende mensheid (Van der Werf 

1979, 165). De geloofsgemeenschap is geen 

doel in zichzelf, maar gericht op het heil van 

de hele mensheid. Zij is in alle gebrokenheid 

en voorlopigheid de plaats waar de nieuwe 

mensheid wordt uitgebeeld. Zij is een 

eschatologische existentie, schrijft hij (Van der 

Werf 1969, 78), een ‘voorhoede’, ‘kopgroep van 

een nieuwe wereld’. Het volk van de Messias 

roept, aldus Van der Werf, ‘om verbetering 

en uitbreiding’ (Van der Werf 1969, 61). Het 

gaat om een gemeenschap als een ‘hart van de 

samenleving’ (Van der Werf 1971, 9). 
l

*Handelingen_1-2013.indd   55 13-02-13   07:45



historisch5 6

Beiden in gesprek
Van der Werf noemt het territoriale principe 

van gemeentevorming ‘een belangrijke greep’. 

Maar hij zoekt daarbinnen ruimte voor iets 

nieuws. Hij vraagt zich af wat de functie 

kan zijn van een binnenstadsgemeente 

die niet alleen door een woongebied is 

omgeven, maar ook door kantoren, winkels 

en uitgaansgelegenheden. Van Gennep heeft 

waardering voor het visionaire van het door 

Van der Werf ontwikkelde citypastoraat. Hij 

stelt in een symposium in 1978:

‘In zo’n omgeving kan een binnenstadskerk 

uitgroeien tot een laboratorium, een 

proefparochie, een kerk voor passanten, een 

plaats voor rust en bezinning.’ (Van der Werf 

1978, 67)

Van Gennep honoreert expliciet dit visioen 

en het vele werk dat Van der Werf daarvoor 

verzette. Bij Van der Werf ging het om 

‘gemeentevorming nieuwe stijl’, zo zegt hij 

in 1987 tijdens een volgend symposium 

in de Dom (Van Gennep 1987). Deze 

gemeentevorming verschilt sterk van de 

traditionele gemeenten en zelfs van de meeste 

binnenstadsgemeenten. Van Gennep acht het 

uiterst creatief en vruchtbaar, maar hij pleit er 

ook voor om de band van het citypastoraat met 

de wijkgemeenten ‘opnieuw te doordenken’, 

opdat beide kerksoorten van elkaar leren. 

Een korte vergelijking
In een korte vergelijking zien we ten slotte dat 

beide praktisch theologen een gesprek van de 

kerk met de cultuur voorstaan en wars zijn 

van ecclesiocentrisme. Het gaat niet om de 

kerk, maar om de wereld. Toch verschilt het 

uitgangspunt, zodat er ook in de hermeneutiek 

en in de missionaire communicatie andere 

keuzes worden gemaakt. 

Van der Werf wil de wereld uitnodigen om 

zich te laten betrekken in de leefwereld van 

de Schrift (en haar verhalen en grond- of 

sleutelwoorden) en van het volk van God. 

Hij spreekt over een taal en een ruimte die 

een werkelijkheid oproept waarin geleefd 

wordt, een taal die een zich verzamelende 

geloofsgemeenschap constitueert. De gemeente 

co-existeert daarnaast in volstrekte solidariteit 

met ‘het volk waartussen deze gemeente woont’. 

Van Gennep kan – als leerling van Miskotte – 

dat alles beamen, maar hij is juist vanwege zijn 

luisteren naar filosofie en kunst, maar ook door 

te luisteren naar geseculariseerde mensen die 

er ‘niets meer van weten’ zeer kritisch over de 

mogelijkheden van de taal van de kerkelijke 

verkondiging. 

De twee vinden elkaar echter in een 

theologische visie op de geloofsgemeenschap 

die zij zien als ‘uiterst gebrekkig’, maar die 

niettemin in haar katholieke, eschatologische 

structuur zeer relevant is voor een samenleving 

vol verschillen, groepstegenstellingen en 

spanningen. l

*Handelingen_1-2013.indd   56 13-02-13   07:45



H A N D E L I N G E N  2 0 1 3   I   1 5 7

Literatuur
Dekker, R. den (1999). ‘Het gebruik van 

monumentale kerken in de oude binnensteden’. 
Lezing 27 september 1999. Lectiones 4, Liturgische 
kring. www.liturgischekring.nl.

Gennep, F.O. van (1966). Albert Camus. Een studie 
van zijn ethisch denken. Amsterdam: Van Gennep, 
2e druk.

Gennep, F.O. van. Aantekeningen ten behoeve van 
de oratie. 17 oktober 1979 - 24 maart 1980. 
Universiteitsbibliotheek Leiden.

Gennep, F.O. (1980). Katholiciteit en pluraliteit. 
Oratie Universiteit Leiden 2 mei 1980. Leiden: 
Universitaire Pers.

Gennep, F.O. (1985). Na vijftien jaar. In: G. Heitink 
(red.). Ontginningswerk. Klinisch Pastorale Vorming 
– een overzicht. Bijdragen voor Dr. Wybe Zijlstra. 
Kampen: Kok, 180-186.

Gennep, F.O. van (1986). De kerk zal er altijd 
wel zijn. In: Trudi Klijn (red.). Voorbij de 
vanzelfsprekendheid. Zes gesprekken over kerk en 
secularisatie. Kampen: Kok, 1986.

Gennep, F.O. van (1987). De kathedraal en haar 
gemeente. In: Bericht uit de Domkerk, nr. 2, 1987.

Gennep, F.O. van (1988). Gemengde gevoelens. Barth 
en de secularisatie. In: In de Waagschaal, 17/7, 1988.

Gennep, F.O. van (1989). De terugkeer van de verloren 
Vader. Een essay over vaderschap en macht in 
cultuur en christendom. Baarn: Ten Have.

Kronenburg, J. (1987). Wat is de bedoeling van het 
citypastoraat? In: Bericht uit de Domkerk, nr. 2, 
1987.

Smits-Otten, G., Pendrecht, W. & Das, E. (1976). 
Mokumer in de middag. Een handreiking voor dr. 
Johan van der Werf v.d.m. om wat makkelijker 
de drempel van zijn tweede halve eeuw over te 
stappen. Utrecht: De Boer-Cuperus. 

Ven, J.A. van der (1993). Ecclesiologie in context. 
Kampen: Kok. 

Werf, J. van der (1960). Kerk en christelijke vereniging. 
Dissertatie Universiteit van Amsterdam. 
Amsterdam: Paris.

Werf, J. van der (1965). Kleine liturgiek. 
’s-Gravenhage: Boekencentrum.

Werf, J. van der (1969). Oefeningen in het Leerhuis. 
’s-Gravenhage: Boekencentrum.

Werf, J. van der (1970). De oude binnenstadskerken. 
De functie van de gemeente in een stedelijke 
samenleving. In: De Kerkvoogdij, mei 1970.

Werf, J. van der (1971). De gemeente. Kopgroep 
van een nieuwe wereld. Centrale voor het 
vormingswerk vanwege de Ned. Herv. Kerk.

Werf, J. van der (1978). De functie van de oude 
binnenstadskerken. In: Symposion 1978 Utrecht. 
Over restauratie en functie van middeleeuwse 
kerken.

Werf, J. van der (1979). Meevieren in de Dom. 
’s-Gravenhage: Boekencentrum.

Werf, J. van der (1980). Afgaande op het Koninkrijk. 
Herinneringen aan –. Artikelen, lezingen 
en een levensschets van Dr. J. van der Werf, 
bijeengebracht en ingeleid door M.G.L. den Boer. 
’s-Gravenhage: Boekencentrum. 

Henk (prof.dr. H.P.) de Roest is hoogleraar Praktische 
Theologie aan de Protestantse Theologische 
Universiteit, vestiging Groningen.  
hpderoest@pthu.nl

*Handelingen_1-2013.indd   57 13-02-13   07:45


