L IEEEN . - EEES

HISTORISCH | HENK DE ROEST

Geloofsgemeenschap
als ‘tegencultuur van
verbinding’

De visie van twee praktisch theologen:
Van Gennep en Van der Werf

Er lijkt in onze dagen een verlangen te groeien naar bemoediging

@ door gemeenschap, naar betrokkenheid en betrouwbaarheid in @
tegenstelling tot de vrijblijvendheid, waardoor vele relaties en
samenlevingsverbanden worden gekenmerkt. Er wordt geleden
onder de commercialisering, de invloed van het economische
denken en de grootschaligheid van bureaucratie en bedrijfsleven.
Theologen spreken over het belang van een geloofsgemeenschap als
contrastgemeenschap. Deze stemmen zijn niet nieuw.

1in 1989 schrijft de vroeg gestorven en marginalisering, kan een christelijke
praktisch theoloog F.O. (Ted) geloofsgemeenschap een plek van verbinding
van Gennep (1926-1990) in zijn vormen van mensen, hoezeer ze ook van elkaar
hoofdwerk De terugkeer van de verloren Vader: verschillen. Men kan er, als in het visioen van
‘De gemeente kan uitzicht bieden op een de ‘geémancipeerde maatschappij’ van Theodor
‘tegencultuur’, waarin via eredienst, Bijbelstudie ~ Adorno, ‘zonder angst verschillend zijn’. Van
en vormingswerk mensen worden toegerust Gennep gebruikt voor deze verbindende
tot een andere mogelijkheid van leven’ (473). gemeenschap aanduidingen als ‘katholiek’,
In een samenleving die wordt gekenmerkt ‘inclusief’, ‘wederkerig’ en ‘verbond’. Wanneer
door uitsluiting, discriminatie, achterstelling ze inclusief en katholiek is, contrasteert een
48

‘ ‘ *Handelingen_1-2013.indd 48 @ 13-02-13 07:45‘ ‘



BT [ [

geloofsgemeenschap met de samenleving,
maar ze is daarmee tegelijkertijd relevant. Bij
zijn eveneens vroeg gestorven leeftijdsgenoot
J.A. (Hans) van der Werf (1926-1979), vinden
we eenzelfde visie op de geloofsgemeenschap
als een tegencultuur. Beiden komen op voor
een kerk die zich niet afzondert, maar juist
als tegencultuur verbindingen zoekt mét de
cultuur.

Twee bevlogen theologen

Hun vroege overlijden maakte destijds veel
indruk. Bij de uitvaartdiensten van beiden
waren meer dan duizend aanwezigen.

Hans van der Werf, liturgieckdeskundige, pastor
van de Domkerk en initiatiefnemer van het
citypastoraat in Utrecht, stierf in 1979 na een
ziekte waarover hij zeer openhartig schreef en
sprak. Hij werd bijna 53 jaar. Over zijn visie op
de verhouding van kerk en stad, kerkgebouw
en cultuur, wordt vooral onder de voorgangers,
organisten, cantors en kerkelijk werkers van het
Netwerk Citykerken nog regelmatig gesproken.
Wat eind jaren zestig door Van der Werf werd
ontworpen en op papier werd gezet en wat in
de Dombkerk geestdriftig vorm kreeg in de jaren
daarna, is tot op vandaag bijvoorbeeld zichtbaar
in de Laurenskerk in Rotterdam, de Grote

Kerk van Dordrecht en de Hooglandse Kerk in
Leiden. Het citypastoraat is een inspiratiebron
geworden, waarin het gaat om ‘ontmoeting

van kerk en cultuur, presentstelling van het
visioen van de toekomst, dienst in en aan de
stad van de mens waar men midden in staat’
(Den Dekker 1999). Van der Werf werd ook

HANDELINGEN 2013 | 1

‘ ‘ *Handelingen_1-2013.indd 49

H EEms

bekend vanwege zijn ‘werkvertalingen’ van de
Bijbel waarmee kerkelijk Utrecht kennismaakte
met de ‘Amsterdamse school’ in de theologie.
Later eerde Pieter Oussoren, vertaler van de
Naardense Bijbelvertaling, hem nog in de
inleiding op deze vertaling door te memoreren
dat Van der Werf bij hem het ‘vuur van de liefde
voor taal ‘extra brandstof” gaf.

Ted van Gennep, hoogleraar praktische
theologie in Leiden en in de jaren zeventig
rector van het Seminarium Hydepark, stierf
begin januari 1990, enkele dagen nadat hij op
Oudejaarsdag 1989 werd getroffen door een
hersenbloeding. Hij werd 63 jaar.

Beiden werden in 1926 geboren, maakten de
oorlog bewust mee, werden gevormd door de
theologie van Karl Barth en Cornelis Heiko
Miskotte, waren getuige van de naoorlogse bloei
van de kerken en van de binnen de Nederlandse
Hervormde Kerk ontstane sterke nadruk

op het apostolaat. Beiden promoveerden

begin jaren zestig aan de Universiteit van
Amsterdam, Van Gennep bij Smelik, Van der
Werf bij Van Niftrik. Zij kenden een hartstocht
voor het grondig verkennen van de cultuur

én voor wat zij beschouwden als het unieke

van het sociale verband van een christelijke
geloofsgemeenschap: haar katholiciteit. Daarin
vormen christelijke geloofsgemeenschappen
een ‘tegencultuur van verbinding’ en zijn ze
relevant voor samenlevingen waarin telkens
groepstegenstellingen en polarisatie ontstaan.
Tussen Van der Werf en Van Gennep zijn er
echter ook verschillen. >

49

13-02-13 07:45‘ ‘



F.O. (Ted) van Gennep (1926-1990)

Exegese van de cultuur
Van Gennep promoveert in 1962 aan de
Universiteit van Amsterdam cum laude op
Albert Camus, is goed thuis in de filosofie en
de literatuur, en krijgt landelijk bekendheid
door een ethische studie over huwelijk, nieuwe
relatievormen en seksualiteit. Van Gennep
insisteert voortdurend op het gesprek van de
kerk met de cultuur, dat de christen ‘dwingt
tot luisteren en tot zelfkritiek’ (Van Gennep
1966, 312). Een grote openheid voor de vragen
die door filosofen als Kierkegaard, Camus en
Levinas en door auteurs als Dostojewski en
Katka worden gesteld, stempelt Van Genneps
theologische habitus.

Tijdens zijn tienjarig rectoraat van het Se-

50

‘ ‘ *Handelingen_1-2013.indd 50

minarium Hydepark, het opleidingscentrum
van de Hervormde Kerk, houdt hij predikanten
voor dat zij van filosofen, schrijvers en arties-
ten moeten leren. In Leiden geeft hij later dan
ook onder andere college over de Frankfurter
Schule. De kerk moet het evangelie commu-
niceren, stelt hij, in de conceptuele ruimte van
een cultuur waarin meer en meer mensen niets
meer van Bijbel en geloof afweten. Bijbelse
grondwoorden zoals verbond, vergeving of
opstanding, hebben hun zeggingskracht verlo-
ren. Dat brengt de kerk met haar verkondiging
in een impasse. Ze kan niet zonder de bijbelse
taal, maar deze taal wordt niet meer verstaan. In
een bundel onder redactie van Gerben Heitink
waarin Van Gennep in gesprek is met de grond-
legger van de KPV in Nederland, Wybe Zijlstra,
schrijft hij: ‘Een eenzijdige beklemtoning van de
unieke betekenis van de grondwoorden sluit de
kerk op in een taalkundig getto’ (Van Gennep
1986, 185). Ze vindt er geen aansluiting meer
mee, het wordt niet begrepen of het wordt ver-
keerd verstaan.

‘Kun je het zo zeggen, met het 00g op drugs
gebruikende jongeren, met het oog op kinderen
die in autoriteitsconflicten zijn verstrikt? Wat
zegt het hen, dat God ‘Vader’ wordt genoemd?
(Lezing 1974, Archief UB Leiden)

Latere discussies die door hem worden
opgestart, bijvoorbeeld een groot debat over
de lichamelijkheid van de opstanding (in het
jaar voor zijn overlijden), worden telkens door
vragen als deze aangezwengeld. Achter de
vragen ligt telkens een voor hem existentiéle
vraag: ‘Hoe vertellen wij het onze kinderen?’

13-02-13 07:45‘ ‘



BT [ [

In een debat in 1988 over de theologie van

Karl Barth in relatie tot de secularisatie, stelt
Van Gennep ‘dat je in een gesprek bijvoorbeeld
met je kinderen of hun vriendinnen en
vrienden met Barths uitgangspunt niets kunt
beginnen’ (...) en vervolgens, ‘dat met name

de barthianen een modern kerkelijk bargoens
hebben ontwikkeld, waarvan onze kinderen
niets begrijpen’ (Van Gennep 1988, 31). Hij ziet
als de enige uitweg voor de kerk om de bijbelse
verhalen weer te vertellen, ze als gelijkenissen

te actualiseren,
daarmee de
roeping en belofte
te vertolken

die daarin ligt
verscholen én tegelijkertijd voluit de cultuur te
exegetiseren. Hiermee is een bij Van Gennep
terugkerend refrein getekend.

Samenleving wijzen op de kerk
Bij zijn inaugurele rede in Leiden in 1980 kiest
Van Gennep echter niet voor een cultuurschets
of voor een theologisch gesprek met een op
dat moment toonaangevende filosoof. Hij
concentreert zich op het unieke van de kerk
(Van Gennep 1980). Hij verwondert zich over
de kerk zelf, de kerk die hij in een preek enkele
maanden eerder typeert als ‘dat kleine, wankele
kringetje, dat de drager is van deze enorme
pretenties, die de hele wereld zullen veranderen’
(Preek over Kol. 4, 7-18, 2 sept. 1979, Archief
UB Leiden) en ‘een handjevol falende mensen’
(Preek over Kol. 2, 1-15, 7 jan. 1979, Archief UB
Leiden).

Hij onderkent dat de kerk niet deugt. Het
beeld dat veel buitenstaanders van de kerk

HANDELINGEN 2013 | 1

‘ ‘ *Handelingen_1-2013.indd 51

‘.. dat kleine wankele kringetje, dat
de drager is van deze enorme pretenties, die
de hele wereld zullen veranderen’

H EEms

schetsen is negatief en kerkleden neigen

ertoe om ‘de buitenwacht schuldbewust bij te
vallen’ (Van Gennep 1980). De kerk wordt als
een bedrieger gezien. Juist door haar streven
naar macht, haar intense burgerlijkheid en

haar middle class-karakter is haar spreken

en handelen over liefde, gerechtigheid en
barmhartigheid hypocriet. De kerk kan ook een
sfeer ademen waarin mensen zich niet thuis
voelen. Het kan er, stelt hij, oersaai zijn.

Met de secularisatie en de marginalisering
van de kerk ziet
hij echter een
kostbare bron voor
de samenleving
in gevaar
komen. Waar hij de kerk jarenlang wees op
de samenleving, acht hij het nu hoognodig
om de samenleving te wijzen op het unieke
betekenispotentieel van de kerk. Hij vraagt
aandacht voor een tegoed van de christelijke
traditie: de notie van de katholiciteit. Daarin
ligt een potentieel besloten dat voor het
samenleven van groot belang kan zijn om
groepstegenstellingen, ‘wij-zij-denken,
discriminatie en apartheid, het ‘verijdelen van
de communicatie’, tegen te gaan.

In de jaren rond 1980 is er in de Nederlandse
samenleving sprake van een toenemende
sociale, ethische en politieke pluraliteit en
een daarmee gelijk opgaande polarisatie. Er
is een strijd gaande die betrekking heeft op
ethische en politieke uitgangspunten, maar
ook zijn er toenemende tegenstellingen waarin
de communicatie tussen groepen wegvalt.
‘Katholiciteit’ biedt daar, wellicht geen remedie,
maar wel een heilzaam tegenwicht aan.

51

>

13-02-13 07:45‘ ‘



BT [ [

Roeping tot katholiciteit

Wat verstaat Van Gennep onder katholiciteit?
Het begrip heeft verschillende facetten.
Katholiek is de kerk, wanneer zij de polariteiten
in de samenleving tussen de generaties, tussen
mensen met verschillend intellect, inkomen,
opleiding, huidskleur, geslacht of sociale
achtergrond, maar ook de verschillende
geloofshoudingen die er zijn, onder één dak
brengt. Het is een gemeenschap die niet bestaat
als een gegeven, maar ze doet zich voor. Er is
“zoiets als het opflitsen van gemeenschap, in
viering, in herkenning’ (Preek, 2 sept. 1979,
Archief UB Leiden). Soms licht het visioen op,
schrijft hij tien jaar later (Van Gennep 1989,
472). Het is enerzijds een ‘onbereikbare utopie’
(Van Gennep 1989, 465), maar het is anderzijds
in alle kerkvormen, tegen de feitelijke,
gebrekkige realisering ervan, werkzaam.

Van Gennep spreekt over een roeping tot
katholiciteit.

‘Wij hebben met elkaar te maken, als wij in
Christus geloven. (...) Onze gemeenschap
berust niet op bloed. Het is geen gezin.

Geen dorp. Geen buurtgemeenschap. Geen
klasse. (...) Deze gemeenschap berust op de
verkiezing door de Heer. Hij is het die ons tot
broeders en zusters maakt. (...) Zij geschiedt in
uitzonderlijke momenten en door de eeuwen
heen.” (Van Gennep 1980)

Het gaat in de katholiciteit dus niet om een
nivellering van de verschillen tussen mensen,
maar het garandeert de verscheidenheid van en
onderlinge aandacht voor al die mensen.

Van Genneps benadering van katholiciteit

52

‘ ‘ *Handelingen_1-2013.indd 52

H EEms

als een vorm van ‘inclusief denken vanwege de
exclusieve binding aan Christus), vindt grond
in bijbels-theologische verkenningen van

het verbondsbegrip. Is de gelijkwaardigheid
van ieder mens, als kind van God, als zuster
en broeder van Jezus Christus, de katholieke
waarheid van de kerk, dan kunnen we het
verbond zien als de methode, de mogelijkheid
tot concretisering om aan de katholiciteit
gestalte te geven (Van Gennep 1989, 470). Het
verbond kent een wederzijdse institutionele
verplichting, een belofte van trouw van
ongelijke partijen, van de sterke en de zwakke.
Zij zijn bondgenoten, staan voor elkaar in,
nemen het voor elkaar op. Daardoor kan het
verbond geschiedenis doormaken en groeit de
gelijkwaardigheid (Van Gennep 1989, 471). Een
van de kenmerken van deze ‘katholiciteit van
het verbond’ is binnen de kerk direct zichtbaar.
Het gaat om het ziekenbezoek, dat tot de
grondstructuur van elke geloofsgemeenschap
behoort:

‘Deze vorm van pastorale aandacht is
katholiciteit in die zin, dat daarmee tot uiting
wordt gebracht: Jij hoort erbij. (...) Jij bent
door je situatie hier apart gesteld. Wat jou
overkomt, zal morgen mij gebeuren. Hodie
mihi, cras tibi” (Van Gennep 1980)

Deze door het verbond gekwalificeerde
katholiciteit omvat dus ook tegenstellingen van
sterk en zwak, gezond en ziek, zorgbehoevend
en zorgverlenend. Juist de verbondstrouw van
de sterkere en de zwakkere heeft een reddende
betekenis voor de wereld. In de roeping van
allen die zich bij de lijdende knecht laten

13-02-13 07:45‘ ‘



BT [ [

inlijven, gaat het om de redding en bevrijding
van alle volkeren, die, vult hij later aan, ‘niet
anders dan in Gods koninkrijk gestalte zal
kunnen krijgen’ (Van Gennep 1989, 466). Het
perspectief is de ‘katholiciteit van de mensheid’.
Van Gennep fundeert de roeping tot
katholiciteit in de verbinding van de kerk
met Jezus Christus. Hij acht kritiek op de
kerk volkomen terecht, maar kan haar nooit
losmaken van de Messias. Daarbij ‘werkt’ de
verbinding op twee
manieren. Aan de
ene kant is Jezus in
alles wat hij doet of
zegt ‘katholiek’. Hij
eet met tollenaren
en zondaren, in zijn rijk gaan de hoeren
voorop, hij raakt melaatsen aan, een verlamde
vergeeft hij zijn zonden, voor hem is geen enkel
taboe veilig. Een onreine vrouw die twaalf
jaar als paria buiten heeft gestaan, wordt in de
gemeenschap opgenomen. ledere vorm van
afzondering of uitsluiting wordt opgeheven.
Een kerk die zich op de Messias beroept, wordt
door deze katholiciteit, dit grensdoorbrekend
handelen, bepaald. Aan de andere kant maakt
de Messias mensen, 6ndanks en in hun radicale
verschillen, tot broeders en zusters van elkaar.
Sterker nog, elke geloofsgemeenschap wordt
geboren vanuit deze roeping.

‘Katholiciteit bedoelt om duidelijk te maken
dat God zijn mensen roept uit alle geslachten,
alle rangen en standen. Dat is het gevecht

dat in het Oude en Nieuwe Testament wordt
gestreden. In die zin is de ekklesia van Christus
een authentiek revolutionaire beweging: zij kan

HANDELINGEN 2013 | 1

‘ ‘ *Handelingen_1-2013.indd 53

Er is ‘zoiets als het opflitsen
van gemeenschap, in viering, in herkenning.
Soms licht het visioen op’

H EEms

wel uitgaan van een bepaalde groep of klasse,
maar van meet af aan wordt ons geleerd ‘de
vijand lief te hebben’ (...) Van meet af aan is
men gericht op de ander, degene die er niet bij
hoort.” (Archief UB Leiden)

Het doet begrijpen dat de roeping tot
katholiciteit ingaat tegen wat de mens
sympathiek is. Het is gemakkelijker om met
verwanten, geestverwanten of als doelgroep
onder elkaar te
zijn. Het hemd is
nader dan de rok.
Van Gennep gaat
zelfs zo ver dat
hij het katholieke
karakter van de geloofsgemeenschap vanwege
het verzet ertegen als een grond beschouwt
voor de marginalisering van de kerk. In de
aantekeningen voor de oratie in 1980 lezen we:

‘In de praktijk betekent (katholiek zijn) dat we
met een steeds kleiner groepje te maken krijgen.
Je kunt zelfs zeggen: hoe katholieker we worden
—d.w.z. hoe meer we de apartheid in onszelf
zullen bestrijden — hoe kleiner de groep zal
worden.” (Archief UB Leiden)

Van Gennep heeft deze woorden niet in de
oratie opgenomen. Ze zijn tekenend voor
zowel zijn zorg om de toekomst van christelijke
geloofsgemeenschappen in Nederland als

voor zijn inzicht in het belang ervan voor de

samenleving. >

53

13-02-13 07:45‘ ‘



J.A. (Hans) van der Werf (1926-1979)

Het gesprek met de cultuur

Bij Van der Werf vinden we eveneens een
sterke focus op de uitgaande beweging, die de
geloofsgemeenschap in de stad moet maken. De
kerk moet naar buiten. Zij kan niet bij zichzelf
blijven, maar dient het gesprek te zoeken

‘met kunstenaars, buitenlandse werknemers,
bejaarden, kamerbewoners, zakenlieden,
toeristen’ (in: Kronenburg 1987). Het motief is
bij hem echter niet, dat de kerk in dat gesprek
leert hoezeer ze een veelal onverstaanbare

taal spreekt en onder welke voorwaarden het
kan komen tot een echt gesprek, maar Van

der Werf bepleit een gerichte verkenning van

54

‘ ‘ *Handelingen_1-2013.indd 54

de specifieke levensvragen of thema’s van
verschillende groepen in de samenleving. Er
moet luisterend geregistreerd worden wat in de
stad leeft en waaraan behoefte is.

Het citypastoraat waarvoor hij eind jaren
zestig de basis legt en dat hij samen met
anderen in de Domkerk ontwikkelt, dient
het stadscentrum te verkennen waar mensen
consumeren, recreéren, wonen en werken.
Vanuit een hieruit naar voren komende
brede visie op wat een kerk in de stad kan
betekenen, creéert Van der Werf in de Dom
een nieuwe liturgie van Schrift en Tafel waarin
hoogwaardige kerkmuziek een belangrijke rol
speelt en waarvoor ook een eigen cantor en
cantorij nodig zijn (in: ‘Domcantorij: Veertig
jaar proeftuin van kerkmuziek, Reformatorisch
Dagblad, 3-09-2011). Kerkmuziek die op
zondagochtend klinkt, moet bovendien ook aan
de burgers van Utrecht worden aangeboden.
Kerkconcerten voorzien in een behoefte. Na
een reeks zaterdagavondconcerten wordt het
tijdstip in mei 1972 naar de zaterdagmiddag
verplaatst: nu kan ook het winkelend publiek
bereikt worden. Ook voorziet hij belangstelling
voor biechten. Het wordt mogelijk gemaakt in
de vastentijd.

De droom

Al in 1966 formuleert Van der Werf zijn droom
(Van der Werf 1980, 43-46). Hij denkt na

over vorm, inrichting, ontwerp, choreografie
van het huis van de christelijke gemeente.

Hij ziet een ‘vierhuis’ voor zich in de stad

van de mens, een vrijplaats die herinnert aan
het nieuwe Jeruzalem, de toekomstige stad,

de stad van de vrede. Van der Werf spreekt

13-02-13 07:45‘ ‘



BT [ [

over een huis waar het ‘hart van de dingen’

is gegeven. Een kerk die open is, met zowel

op zondag als in de week vieringen. Een huis
met veel ruimte, met weinig stoelen, maar

met mogelijkheden voor een orkest en met
een toneel. Met doorgaande Schriftlezing en
uitleg rondom de kansel, het toneel en de
expositieruimte. Hij hoort oosters-orthodoxe
litanieén klinken, maar ook gregoriaans en
psalmen en lutherse kerkliederen. En in de
verte klinkt in een kapel een middaggebed. De
gemeente biedt een plek van aanbidding, inkeer,
geborgenheid en zielzorg. ‘Aanbidding), schrijft
hij een paar jaar later, ‘lijkt geen nut te hebben,
maar deze verticale lijn is eenvoudigweg
wezenlijk voor het menselijk bestaan’ (Van

der Werf 1970). Met de cantor wordt jubelend
gemusiceerd, koor en geloofsgemeenschap
vallen samen. De ruimte is een ruimte om

te bewegen, om zingend en musicerend te
wandelen, van kansel naar doopvont en tafel,
van ontmoetingsruimte naar toneel en dan
naar een grote wand, waar kinderen met hun
expressiemogelijkheden laten zien hoe zij

de verhalen beleven. In haar huis ruimt de
geloofsgemeenschap daarbij een structurele
plaats in voor samenwerking met anderen. Het
koor is de ruimte voor de geloofsgemeenschap
en het schip is als het marktplein. Op de markt
gaat het om activiteiten, ook van niet-kerkelijke
bondgenoten, die de kwaliteit van het leven
bevorderen.

Hij ziet het citypastoraat als een gemeenschap
rond dit vier- en leerhuis. Visuele informatie is
nodig, de kerk dient een kwalitatief hoogstaand
informatiecentrum te bieden. Educatie is nodig
ten aanzien van het tegoed van de christelijke

HANDELINGEN 2013 | 1

‘ ‘ *Handelingen_1-2013.indd 55

H EEms

traditie (Van der Werf 1969; Van der Werf
1960, 219). Hij ziet voor zich dat de kerk de
stad geestelijke oriéntatie biedt, uitzicht op de
stad van de vrede. Juist de verkennende analyse
van de stad brengt hem ertoe te spreken over
een kerk die als een ‘inspirerende en kritische
cultuur tegenover de stad’ fungeert.

De kerk onderweg

Wat ziet Van der Werf als het unieke van de
kerk? Hij wijst op de wrijvingen, conflicten en
tegenstellingen tussen volken en groepen in de
wereld, maar juist daarom op de noodzaak tot
samenwerking en het ‘op zoek gaan naar wat
we gemeenschappelijk hebben’. Daarin wijst
hij de kerk aan als een ‘verzoende mensheid,
de geloofsgemeenschap vormt van meet af aan
‘de echte verenigde naties’ (Van der Werf 1971,
8). We horen hem over de kerk spreken als een
inclusieve gemeenschap, waar de verschillen
niet worden ontkend, maar juist gewaardeerd.
Keer op keer schetst hij de geloofsgemeenschap
als een volk van de Messias, onderweg van
Pasen naar de toekomst van sjaloom, op weg
naar een verzoende mensheid (Van der Werf
1979, 165). De geloofsgemeenschap is geen
doel in zichzelf, maar gericht op het heil van
de hele mensheid. Zij is in alle gebrokenheid
en voorlopigheid de plaats waar de nieuwe
mensheid wordt uitgebeeld. Zij is een
eschatologische existentie, schrijft hij (Van der
Werf 1969, 78), een ‘voorhoede’, ‘kopgroep van
een nieuwe wereld’. Het volk van de Messias
roept, aldus Van der Werf, ‘om verbetering

en uitbreiding’ (Van der Werf 1969, 61). Het
gaat om een gemeenschap als een ‘hart van de
samenleving’ (Van der Werf 1971, 9). >

55

13-02-13 07:45‘ ‘



BT [ [

Beiden in gesprek

Van der Werf noemt het territoriale principe
van gemeentevorming ‘een belangrijke greep’.
Maar hij zoekt daarbinnen ruimte voor iets
nieuws. Hij vraagt zich af wat de functie

kan zijn van een binnenstadsgemeente

die niet alleen door een woongebied is
omgeven, maar ook door kantoren, winkels
en uitgaansgelegenheden. Van Gennep heeft
waardering voor het visionaire van het door
Van der Werf ontwikkelde citypastoraat. Hij
stelt in een symposium in 1978:

‘In zo’n omgeving kan een binnenstadskerk
uitgroeien tot een laboratorium, een
proefparochie, een kerk voor passanten, een
plaats voor rust en bezinning. (Van der Werf
1978, 67)

Van Gennep honoreert expliciet dit visioen

en het vele werk dat Van der Werf daarvoor
verzette. Bij Van der Werf ging het om
‘gemeentevorming nieuwe stijl, zo zegt hij

in 1987 tijdens een volgend symposium

in de Dom (Van Gennep 1987). Deze
gemeentevorming verschilt sterk van de
traditionele gemeenten en zelfs van de meeste
binnenstadsgemeenten. Van Gennep acht het
uiterst creatief en vruchtbaar, maar hij pleit er
ook voor om de band van het citypastoraat met
de wijkgemeenten ‘opnieuw te doordenken’,
opdat beide kerksoorten van elkaar leren.

Een korte vergelijking

In een korte vergelijking zien we ten slotte dat
beide praktisch theologen een gesprek van de
kerk met de cultuur voorstaan en wars zijn

56

‘ ‘ *Handelingen_1-2013.indd 56

H EEms

van ecclesiocentrisme. Het gaat niet om de
kerk, maar om de wereld. Toch verschilt het
uitgangspunt, zodat er ook in de hermeneutiek
en in de missionaire communicatie andere
keuzes worden gemaakt.

Van der Werf wil de wereld uitnodigen om
zich te laten betrekken in de leefwereld van
de Schrift (en haar verhalen en grond- of
sleutelwoorden) en van het volk van God.

Hij spreekt over een taal en een ruimte die

een werkelijkheid oproept waarin geleefd
wordt, een taal die een zich verzamelende
geloofsgemeenschap constitueert. De gemeente
co-existeert daarnaast in volstrekte solidariteit
met ‘het volk waartussen deze gemeente woont’.

Van Gennep kan — als leerling van Miskotte —
dat alles beamen, maar hij is juist vanwege zijn
luisteren naar filosofie en kunst, maar ook door
te luisteren naar geseculariseerde mensen die
er ‘niets meer van weten’ zeer kritisch over de
mogelijkheden van de taal van de kerkelijke
verkondiging.

De twee vinden elkaar echter in een
theologische visie op de geloofsgemeenschap
die zij zien als ‘uiterst gebrekkig, maar die
niettemin in haar katholieke, eschatologische
structuur zeer relevant is voor een samenleving
vol verschillen, groepstegenstellingen en
spanningen. <

13-02-13 07:45‘ ‘



BT [ [

Literatuur

Dekker, R. den (1999). ‘Het gebruik van
monumentale kerken in de oude binnensteden’.
Lezing 27 september 1999. Lectiones 4, Liturgische
kring. www.liturgischekring.nl.

Gennep, F.O. van (1966). Albert Camus. Een studie
van zijn ethisch denken. Amsterdam: Van Gennep,
2¢ druk.

Gennep, F.O. van. Aantekeningen ten behoeve van
de oratie. 17 oktober 1979 - 24 maart 1980.
Universiteitsbibliotheek Leiden.

Gennep, F.O. (1980). Katholiciteit en pluraliteit.
Oratie Universiteit Leiden 2 mei 1980. Leiden:
Universitaire Pers.

Gennep, F.O. (1985). Na vijftien jaar. In: G. Heitink
(red.). Ontginningswerk. Klinisch Pastorale Vorming
— een overzicht. Bijdragen voor Dr. Wybe Zijlstra.
Kampen: Kok, 180-186.

Gennep, F.O. van (1986). De kerk zal er altijd
wel zijn. In: Trudi Klijn (red.). Voorbij de
vanzelfsprekendheid. Zes gesprekken over kerk en
secularisatie. Kampen: Kok, 1986.

Gennep, F.O. van (1987). De kathedraal en haar
gemeente. In: Bericht uit de Domkerk, nr. 2, 1987.

Gennep, EO. van (1988). Gemengde gevoelens. Barth
en de secularisatie. In: In de Waagschaal, 17/7, 1988.

Gennep, F.O. van (1989). De terugkeer van de verloren
Vader. Een essay over vaderschap en macht in
cultuur en christendom. Baarn: Ten Have.

Kronenburg, J. (1987). Wat is de bedoeling van het
citypastoraat? In: Bericht uit de Domkerk, nr. 2,
1987.

Smits-Otten, G., Pendrecht, W. & Das, E. (1976).
Mokumer in de middag. Een handreiking voor dr.
Johan van der Werf v.d.m. om wat makkelijker
de drempel van zijn tweede halve ecuw over te
stappen. Utrecht: De Boer-Cuperus.

Ven, J.A. van der (1993). Ecclesiologie in context.
Kampen: Kok.

Werf, J. van der (1960). Kerk en christelijke vereniging.
Dissertatie Universiteit van Amsterdam.
Amsterdam: Paris.

Werf, J. van der (1965). Kleine liturgiek.
’s-Gravenhage: Boekencentrum.

Werf, J. van der (1969). Oefeningen in het Leerhuis.
’s-Gravenhage: Boekencentrum.

HANDELINGEN 2013 | 1

*Handelingen_1-2013.indd 57

Werf, J. van der (1970). De oude binnenstadskerken.

De functie van de gemeente in een stedelijke
samenleving. In: De Kerkvoogdij, mei 1970.
Werf, J. van der (1971). De gemeente. Kopgroep
van een nieuwe wereld. Centrale voor het
vormingswerk vanwege de Ned. Herv. Kerk.
Werf, J. van der (1978). De functie van de oude
binnenstadskerken. In: Symposion 1978 Utrecht.
Over restauratie en functie van middeleeuwse
kerken.
Werf, J. van der (1979). Meevieren in de Dom.
’s-Gravenhage: Boekencentrum.
Werf, J. van der (1980). Afgaande op het Koninkrijk.
Herinneringen aan —. Artikelen, lezingen
en een levensschets van Dr. J. van der Werf,
bijeengebracht en ingeleid door M.G.L. den Boer.
’s-Gravenhage: Boekencentrum.

Henk (prof.dr. H.P.) de Roest is hoogleraar Praktische
Theologie aan de Protestantse Theologische
Universiteit, vestiging Groningen.
hpderoest@pthu.nl

57

13-02-13 07:45‘ ‘



