BT [ [

REFLECTIE |

®

H EEms

HANNEKE MEULINK-KORF

Leiding, liefde en
eigen initiatief

Op de casus ‘Samenwonend stel vraagt huwelijksinzegening
aan’ reageert Hanneke Meulink-Korf in een persoonlijk gestelde

briefvorm.

Beste ...,

o werd aan u, ‘kersverse’ voorganger,

een vraag gesteld die andere vragen

opriep en leidde tot waardevolle
overwegingen en ijkpunten. Uw verslaggeving
treft me als zorgvuldig en, wat betreft het jonge
paar, ook hartelijk.

Die zorgvuldigheid en royaliteit geven
vertrouwen voor datgene waarvan we weinig
te zien krijgen: uw aandacht voor de betekenis
van de vraag om inzegening en van de niet
bij voorbaat vaststaande handelswijze voor de
diverse betrokkenen. Misschien schreef u daar
verder niet over vanuit een hoge opvatting van
vertrouwelijkheid.

Ik ga er vanuit dat ook uw aandacht voor de
betrouwbaarheid zorgvuldig was. Ik doel op
de kwestie in hoeverre het mission statement
(de beoogde identiteit) van de gemeente en de
bejegening (van gemeenteleden met elkaar en
met mensen buiten de gemeente) met elkaar

rijmen (congruentie).

28

‘ ‘ *Handelingen_1-2013.indd 28

Naast het vertrouwen dat uw verslag bij me
oproept, had ik ook een minder ‘gemakkelijk’
gevoel. Deels heb ik dit toegeschreven aan
‘context’. De betreffende gemeente is van een
meer traditionele signatuur dan mij echt
vertrouwd is. Bij verstaan van de praxis uit
een (deels) andere kerkelijke traditie speelt
zoiets als ‘nestgeur’ onvermijdelijk enigszins
mee. Nu is de vraag, mij voorgelegd, niet wat
ik vanuit mijn eigen kerkelijke en/of morele
oriéntatie van uw casus vind. Wel om uw
verantwoording ethisch en pastoraal te bezien.
Dat ik ‘van tamelijk ver moet komen’ betekent
dat ik extra voorzichtig probeer te zijn om

de contextgebonden waarden-moraal, zoals
die in elke kerkelijke praxis meespeelt, te
onderscheiden van het ethische en pastoraal-
theologische bereik als perspectief op enige
moraal. Ik probeer naar het laatste te kijken,
maar in mijn verstaan liggen die twee gebieden
soms dicht bijeen. Daar is dus openheid voor
het mij ‘vreemde’ geboden.

Mijn gevoelens van een zekere vervreemding

13-02-13 07:45‘ ‘



BT [ [

kunnen echter ook behulpzaam zijn om na te
gaan of eventueel iemand wordt buitengesloten
(vervreemd)? Want hoe de identiteit van uw
gemeente ook is, dat kan de bedoeling niet zijn.
Deze vraag houdt verband met wat ik
hierboven aanstipte: u schreef weinig over
de betekenis voor individuele betrokkenen,
inclusief uzelf. Vertrouwelijkheid in pastoraat is
een voorwaarde. Voor casusbeschrijvingen geeft
dit enige beperking. Toch denk ik dat hier in uw
verslag een leemte is. Hoe heeft u de betekenis
en de mogelijke consequenties voor het jonge
stel, hun naast-staanden — onder wie eventueel
de ouders van de niet-kerkelijk grootgebrachte
jongeman (uit hetzelfde dorp!) —, leden van
de kerkenraad en andere gemeenteleden
gewogen? Welke positie gaf u aan uw eigen
verantwoordelijkheid? Stel dat de kerkenraad
negatief had besloten ... Nu is dat niet het geval
geweest. U kon de gesprekken met het koppel
aangaan vanuit de zekerheid van ruggespraak.

U besprak het telefonische verzoek met de
kerkenraad voordat u de betreffende mensen
zelf hebt gesproken (op het telefonische contact
na). Ik veronderstel dat u vreesde niet echt
beschikbaar te kunnen zijn als u dit niet bij de
kerkenraad had nagegaan. U wilde hiermee
kennelijk voorkomen dat u een toezegging
zou doen waarop u eventueel zou moeten
terugkomen. Dat laatste zou, aangaande het
jonge stel, ook niet betrouwbaar zijn geweest.

In uw betrekking tot de kerkenraad, het
hoogste orgaan van de gemeente, hebt u
correct gehandeld. U hebt hen niet gepasseerd,
en wellicht was het gesprek naar aanleiding

HANDELINGEN 2013 | 1

‘ ‘ *Handelingen_1-2013.indd 29

H EEms

van wat u op tafel legde een versterking
van de kerkenraad en zelfs een bijdrage aan
gemeenteopbouw.

Maar er ontbreekt iets, en dat kan te maken
hebben met de volgorde van uw handelen. Had
u niet eerst het gesprek met deze jonge mensen
kunnen aangaan? U dacht te weten waarover
zij kwamen spreken, maar was dat zo? Het gaat
toch om de betékenissen ... en daarvan wist u
nog weinig.

Toen ze met u spraken, was er veel te
vertellen. De vragen die bij u opkwamen, waren
onder meer gestuurd vanuit uw gesprek in de
kerkenraad. Uiteraard verdienden die aandacht.
Ik hoop dat ze niet te zeer richtinggevend zijn
geweest. Hoe vrij hebben deze mensen kunnen
spreken over hun leefwerelden? Leefwerelden,
meervoud: de vrouw doet een stap die
waarschijnlijk loyaal is aan haar opvoeding;
bij de man ligt dit waarschijnlijk anders. Wat
betekent dit voor ieder van hen, en tussen hen?
Levert hij meer in dan zij? Krijgen beiden de
zegen van hun ouders mee? Voor de toekomst
van hun huwelijk is dat een belangrijke vraag,
aangaande psychologische draagkracht en
draaglast, maar ook aangaande de veerkracht
om tot een nieuwe loyaliteit te komen (waarin
misschien nieuwe mensen kunnen opgroeien).
De ene partner is de andere niet, qua
voorgeschiedenis en qua loyaliteit en mogelijke
loyaliteitsconflicten. (Hoe) kan worden
voorkomen dat aanwezige niet-kerkelijke
familieleden zich bij de viering buitengesloten
voelen? Ik weet het niet, u vertelt daar niet over
of kan daar niet over vertellen, maar wellicht
kan uw openheid voor het genereren van >

29

13-02-13 07:45‘ ‘



BT [ [

passende ‘contextuele’ vragen nog toenemen.
Omwille van het gesprek met mensen die
verschillenden zijn, verschillend van elkaar,
maar ook van u en van andere gemeenteleden.

Ik besef dat er redenen kunnen zijn om
eerst een weg te (willen) banen en pas daarna
te kijken naar degene met wie ik op die weg
een eind(je) meeloop. Toch is het volgende
een soort grondregel: in de ethiek is de
aanspraak op ‘mij’ door de ander(en) het
eerste. Daar ligt het primaat; daarna komt de
verantwoordelijkheid ten opzichte van nog
weer anderen.

Met het bovenstaande heb ik niet willen
beweren dat herderschap voor leraarschap gaat.
Ik denk dat in de gesprekken met het jonge stel
beide aspecten van uw voorgangerschap aan de
orde waren. Wat de gemeente betreft, lijkt het
me goed om uw taak als leraar nog afzonderlijk
te noemen. Ik schreef hierboven dat het gesprek
in de kerkenraad wellicht een bijdrage aan
gemeenteopbouw was. Kunt u de gemeente
voorgaan als leraar, z6 dat ook de (theologische
en antropologische) benadering van huwelijk,
echtscheiding en hertrouwen zich kan
ontwikkelen? Dat is nodig, wil het beleid van
de kerkenraad niet op een schijnwerkelijkheid
gaan lijken, die niet meer slaat op hoe mensen
in hun leven achter de voordeur voor God
staan.

Het is vaak goed om gemeentegesprekken
hierover los van actuele casuistiek te voeren. In
de benadering van ‘contextueel pastoraat’ in de
lijn van Boszormenyi-Nagy (maar niet alleen
daar) worden dan soms de gemeenteleden
uitgenodigd om te vertellen van het geloof van

30

‘ ‘ *Handelingen_1-2013.indd 30

H EEms

hun voorgeslacht en jeugd, teneinde ook te
kunnen spreken over wat nu wordt gevraagd
in hun diverse intermenselijke relaties ten
overstaan van God. Als oriéntatie hierbij zie ik:
recht doen aan het verleden (hoe de generaties
voor ons Gods aanvaarding van mensen
beleefden en dit in daden van aanvaarding
naar elkaar trachtten te tonen) om in het heden
als gemeenschap van gelovigen met elkaar en
anderen te leven.

Van de voorganger vraagt dit betrouwbare
communicatie, niet-angstige presentie
(E. Friedman), het goed aanvoelen van
de mogelijkheden die in deze gemeente
aanwezig zijn, en tevens het articuleren van
nieuwe ervaringen (‘leren’) voor concrete
beleidsvorming. In de actuele casuistiek
zal de voorganger dan soms een besluit
nemen waarop pas achteraf in de kerkenraad
gereflecteerd wordt.

Tot slot enkele ongelijksoortige opmerkingen.
De identiteit van een gemeente is niet een
statisch gegeven. Stellingen die ooit stellig zijn
ingenomen, blijken te verschuiven. U toont
gevoel voor eigenheid als een dynamisch
gebeuren, door aan te willen sluiten bij de
huidige identiteit die haar midden kent in

de aanspraak van het Evangelie, zonder de
tijdgegeven implicaties daarvan te fixeren.

Ik kan het niet laten in dit verband de
ervaring van een ambtgenoot van vele jaren
her te noemen, die ik onlangs herlas. A.S.
Carpentier Alting schreef bij gelegenheid
van zijn 25-jarig predikantschap voorlopige
memoires, Mnemosyne (1888). Hij was vele
jaren predikant in ‘Nederlands Oost-Indi¢,

13-02-13 07:45‘ ‘



BT [ [

maar datgene waarop ik doel betreft de

eerste periode van zijn predikantschap, in
Colmschate. De eerste begrafenis waarbij

hij sprak, had plaats zelfs nog vlak vé6r zijn
intrede. Het betrof een man die suicide had
gepleegd. Carpentier Alting was geschokt

door de dood van de man en de ellende van
diens gezin, ook tegen de achtergrond van

zijn eigen situatie (pas getrouwd, vol vreugde
aan het werk beginnend). Hij vermoedde dat
velen een donderpreek van hem verwachtten,
‘een verrukkelijke gelegenheid voor “Gods
volk” om de rechtzinnigheid van den nieuwen
“domineer” te beproeven’. Hij had redenen
genoeg kunnen vinden om van deze taak om

te spreken verschoond te blijven, maar toch
schrijft hij over zichzelf: ‘hij meende daar een
roeping te vervullen te hebben’ En hij sprak —
later wist hij zich niet precies te herinneren wat,
maar wel dat hij vroeg om veel liefde voor de
verlaten vrouw en de vaderloze kinderen — en
probeerde het oog te richten naar ‘waar de engel
der hoop het arme, zoekende menschenkind
tegenkomt’. En de ouderlingen? Zij vroegen om
toelichting, er ontstond gesprek en in een enkel
geval zelfs vriendschap. Hij was toen 23 jaar.

U bent een beginnend predikant. Met deze
casus toont u dat u overwogen een zekere
leiding gaf. Inhoudelijk had het misschien nog
meer vanuit uw initiatief kunnen verlopen.

HANDELINGEN 2013 | 1

‘ ‘ *Handelingen_1-2013.indd 31

Hoe dan ook, met woorden uit 1 Timoteiis 4:12
(in de vertaling van Maarten den Dulk (2000)
in: Een huis naast de synagoge, 214-215):

‘Laat niemand je minachten omdat je nog
jong bent;

word liever een representant van
betrouwbare mensen

in woord, in omgang,

in liefde, in betrouwbaarheid,

in integriteit.

Ik hoop dat u mijn overwegingen wilt lezen als
een oprechte poging tot meeleven, vanuit liefde
voor de gemeenten en professioneel. Daarop
vertrouw ik, omdat u de zorgvuldigheid had om
deze casus openbaar te maken en zo reflectie

van anderen te vragen.

Met hartelijke groet,
Hanneke Meulink-Korf <

Hanneke (dr. ].N.) Meulink-Korf is docent Praktische
Theologie em. aan de Protestantse Theologische
Universiteit en daarnaast contextueel therapeut.
jnmeulink@gmail.com

31

13-02-13 07:45‘ ‘



