
reflectie 2 8

R E F L E C T I E   |   H a n n e k e  M e u l i n k - K o r f

Beste …,

Zo werd aan u, ‘kersverse’ voorganger, 

een vraag gesteld die andere vragen 

opriep en leidde tot waardevolle 

overwegingen en ijkpunten. Uw verslaggeving 

treft me als zorgvuldig en, wat betreft het jonge 

paar, ook hartelijk.

Die zorgvuldigheid en royaliteit geven 

vertrouwen voor datgene waarvan we weinig 

te zien krijgen: uw aandacht voor de betekenis 

van de vraag om inzegening en van de niet 

bij voorbaat vaststaande handelswijze voor de 

diverse betrokkenen. Misschien schreef u daar 

verder niet over vanuit een hoge opvatting van 

vertrouwelijkheid. 

Ik ga er vanuit dat ook uw aandacht voor de 

betrouwbaarheid zorgvuldig was. Ik doel op 

de kwestie in hoeverre het mission statement 

(de beoogde identiteit) van de gemeente en de 

bejegening (van gemeenteleden met elkaar en 

met mensen buiten de gemeente) met elkaar 

rijmen (congruentie).

Naast het vertrouwen dat uw verslag bij me 

oproept, had ik ook een minder ‘gemakkelijk’ 

gevoel. Deels heb ik dit toegeschreven aan 

‘context’. De betreffende gemeente is van een 

meer traditionele signatuur dan mij echt 

vertrouwd is. Bij verstaan van de praxis uit 

een (deels) andere kerkelijke traditie speelt 

zoiets als ‘nestgeur’ onvermijdelijk enigszins 

mee. Nu is de vraag, mij voorgelegd, niet wat 

ik vanuit mijn eigen kerkelijke en/of morele 

oriëntatie van uw casus vind. Wel om uw 

verantwoording ethisch en pastoraal te bezien. 

Dat ik ‘van tamelijk ver moet komen’ betekent 

dat ik extra voorzichtig probeer te zijn om 

de contextgebonden waarden-moraal, zoals 

die in elke kerkelijke praxis meespeelt, te 

onderscheiden van het ethische en pastoraal-

theologische bereik als perspectief op enige 

moraal. Ik probeer naar het laatste te kijken, 

maar in mijn verstaan liggen die twee gebieden 

soms dicht bijeen. Daar is dus openheid voor 

het mij ‘vreemde’ geboden.

Mijn gevoelens van een zekere vervreemding 

Op de casus ‘Samenwonend stel vraagt huwelijksinzegening 
aan’ reageert Hanneke Meulink-Korf in een persoonlijk gestelde 
briefvorm.

Leiding, liefde en  
eigen initiatief

*Handelingen_1-2013.indd   28 13-02-13   07:45



2 9reflectie
l

H A N D E L I N G E N  2 0 1 3   I   1

kunnen echter ook behulpzaam zijn om na te 

gaan of eventueel iemand wordt buitengesloten 

(vervreemd)? Want hoe de identiteit van uw 

gemeente ook is, dat kan de bedoeling niet zijn.

Deze vraag houdt verband met wat ik 

hierboven aanstipte: u schreef weinig over 

de betekenis voor individuele betrokkenen, 

inclusief uzelf. Vertrouwelijkheid in pastoraat is 

een voorwaarde. Voor casusbeschrijvingen geeft 

dit enige beperking. Toch denk ik dat hier in uw 

verslag een leemte is. Hoe heeft u de betekenis 

en de mogelijke consequenties voor het jonge 

stel, hun naast-staanden – onder wie eventueel 

de ouders van de niet-kerkelijk grootgebrachte 

jongeman (uit hetzelfde dorp!) –, leden van 

de kerkenraad en andere gemeenteleden 

gewogen? Welke positie gaf u aan uw eigen 

verantwoordelijkheid? Stel dat de kerkenraad 

negatief had besloten … Nu is dat niet het geval 

geweest. U kon de gesprekken met het koppel 

aangaan vanuit de zekerheid van ruggespraak. 

U besprak het telefonische verzoek met de 

kerkenraad voordat u de betreffende mensen 

zelf hebt gesproken (op het telefonische contact 

na). Ik veronderstel dat u vreesde niet echt 

beschikbaar te kunnen zijn als u dit niet bij de 

kerkenraad had nagegaan. U wilde hiermee 

kennelijk voorkomen dat u een toezegging 

zou doen waarop u eventueel zou moeten 

terugkomen. Dat laatste zou, aangaande het 

jonge stel, ook niet betrouwbaar zijn geweest. 

In uw betrekking tot de kerkenraad, het 

hoogste orgaan van de gemeente, hebt u 

correct gehandeld. U hebt hen niet gepasseerd, 

en wellicht was het gesprek naar aanleiding 

van wat u op tafel legde een versterking 

van de kerkenraad en zelfs een bijdrage aan 

gemeenteopbouw. 

Maar er ontbreekt iets, en dat kan te maken 

hebben met de volgorde van uw handelen. Had 

u niet eerst het gesprek met deze jonge mensen 

kunnen aangaan? U dacht te weten waarover 

zij kwamen spreken, maar was dat zo? Het gaat 

toch om de betékenissen … en daarvan wist u 

nog weinig. 

Toen ze met u spraken, was er veel te 

vertellen. De vragen die bij u opkwamen, waren 

onder meer gestuurd vanuit uw gesprek in de 

kerkenraad. Uiteraard verdienden die aandacht. 

Ik hoop dat ze niet te zeer richtinggevend zijn 

geweest. Hoe vrij hebben deze mensen kunnen 

spreken over hun leefwerelden? Leefwerelden, 

meervoud: de vrouw doet een stap die 

waarschijnlijk loyaal is aan haar opvoeding; 

bij de man ligt dit waarschijnlijk anders. Wat 

betekent dit voor ieder van hen, en tussen hen? 

Levert hij meer in dan zij? Krijgen beiden de 

zegen van hun ouders mee? Voor de toekomst 

van hun huwelijk is dat een belangrijke vraag, 

aangaande psychologische draagkracht en 

draaglast, maar ook aangaande de veerkracht 

om tot een nieuwe loyaliteit te komen (waarin 

misschien nieuwe mensen kunnen opgroeien). 

De ene partner is de andere niet, qua 

voorgeschiedenis en qua loyaliteit en mogelijke 

loyaliteitsconflicten. (Hoe) kan worden 

voorkomen dat aanwezige niet-kerkelijke 

familieleden zich bij de viering buitengesloten 

voelen? Ik weet het niet, u vertelt daar niet over 

of kan daar niet over vertellen, maar wellicht 

kan uw openheid voor het genereren van 

*Handelingen_1-2013.indd   29 13-02-13   07:45



reflectie3 0

passende ‘contextuele’ vragen nog toenemen. 

Omwille van het gesprek met mensen die 

verschillenden zijn, verschillend van elkaar, 

maar ook van u en van andere gemeenteleden.

Ik besef dat er redenen kunnen zijn om 

eerst een weg te (willen) banen en pas daarna 

te kijken naar degene met wie ik op die weg 

een eind(je) meeloop. Toch is het volgende 

een soort grondregel: in de ethiek is de 

aanspraak op ‘mij’ door de ander(en) het 

eerste. Daar ligt het primaat; daarna komt de 

verantwoordelijkheid ten opzichte van nog 

weer anderen.

Met het bovenstaande heb ik niet willen 

beweren dat herderschap voor leraarschap gaat. 

Ik denk dat in de gesprekken met het jonge stel 

beide aspecten van uw voorgangerschap aan de 

orde waren. Wat de gemeente betreft, lijkt het 

me goed om uw taak als leraar nog afzonderlijk 

te noemen. Ik schreef hierboven dat het gesprek 

in de kerkenraad wellicht een bijdrage aan 

gemeenteopbouw was. Kunt u de gemeente 

voorgaan als leraar, zó dat ook de (theologische 

en antropologische) benadering van huwelijk, 

echtscheiding en hertrouwen zich kan 

ontwikkelen? Dat is nodig, wil het beleid van 

de kerkenraad niet op een schijnwerkelijkheid 

gaan lijken, die niet meer slaat op hoe mensen 

in hun leven achter de voordeur voor God 

staan. 

Het is vaak goed om gemeentegesprekken 

hierover los van actuele casuïstiek te voeren. In 

de benadering van ‘contextueel pastoraat’ in de 

lijn van Boszormenyi-Nagy (maar niet alleen 

daar) worden dan soms de gemeenteleden 

uitgenodigd om te vertellen van het geloof van 

hun voorgeslacht en jeugd, teneinde ook te 

kunnen spreken over wat nu wordt gevraagd 

in hun diverse intermenselijke relaties ten 

overstaan van God. Als oriëntatie hierbij zie ik: 

recht doen aan het verleden (hoe de generaties 

voor ons Gods aanvaarding van mensen 

beleefden en dit in daden van aanvaarding 

naar elkaar trachtten te tonen) om in het heden 

als gemeenschap van gelovigen met elkaar en 

anderen te leven. 

Van de voorganger vraagt dit betrouwbare 

communicatie, niet-angstige presentie 

(E. Friedman), het goed aanvoelen van 

de mogelijkheden die in deze gemeente 

aanwezig zijn, en tevens het articuleren van 

nieuwe ervaringen (‘leren’) voor concrete 

beleidsvorming. In de actuele casuïstiek 

zal de voorganger dan soms een besluit 

nemen waarop pas achteraf in de kerkenraad 

gereflecteerd wordt.

Tot slot enkele ongelijksoortige opmerkingen. 

De identiteit van een gemeente is niet een 

statisch gegeven. Stellingen die ooit stellig zijn 

ingenomen, blijken te verschuiven. U toont 

gevoel voor eigenheid als een dynamisch 

gebeuren, door aan te willen sluiten bij de 

huidige identiteit die haar midden kent in 

de aanspraak van het Evangelie, zonder de 

tijdgegeven implicaties daarvan te fixeren. 

Ik kan het niet laten in dit verband de 

ervaring van een ambtgenoot van vele jaren 

her te noemen, die ik onlangs herlas. A.S. 

Carpentier Alting schreef bij gelegenheid 

van zijn 25-jarig predikantschap voorlopige 

memoires, Mnemosyne (1888). Hij was vele 

jaren predikant in ‘Nederlands Oost-Indië’, 

*Handelingen_1-2013.indd   30 13-02-13   07:45



3 1reflectie H A N D E L I N G E N  2 0 1 3   I   1

maar datgene waarop ik doel betreft de 

eerste periode van zijn predikantschap, in 

Colmschate. De eerste begrafenis waarbij 

hij sprak, had plaats zelfs nog vlak vóór zijn 

intrede. Het betrof een man die suïcide had 

gepleegd. Carpentier Alting was geschokt 

door de dood van de man en de ellende van 

diens gezin, ook tegen de achtergrond van 

zijn eigen situatie (pas getrouwd, vol vreugde 

aan het werk beginnend). Hij vermoedde dat 

velen een donderpreek van hem verwachtten, 

‘een verrukkelijke gelegenheid voor “Gods 

volk” om de rechtzinnigheid van den nieuwen 

“domineer” te beproeven’. Hij had redenen 

genoeg kunnen vinden om van deze taak om 

te spreken verschoond te blijven, maar toch 

schrijft hij over zichzelf: ‘hij meende daar een 

roeping te vervullen te hebben’. En hij sprak – 

later wist hij zich niet precies te herinneren wát, 

maar wel dat hij vroeg om veel liefde voor de 

verlaten vrouw en de vaderloze kinderen – en 

probeerde het oog te richten naar ‘waar de engel 

der hoop het arme, zoekende menschenkind 

tegenkomt’. En de ouderlingen? Zij vroegen om 

toelichting, er ontstond gesprek en in een enkel 

geval zelfs vriendschap. Hij was toen 23 jaar.

U bent een beginnend predikant. Met deze 

casus toont u dat u overwogen een zekere 

leiding gaf. Inhoudelijk had het misschien nog 

meer vanuit uw initiatief kunnen verlopen. 

Hoe dan ook, met woorden uit 1 Timoteüs 4:12 

(in de vertaling van Maarten den Dulk (2000) 

in: Een huis naast de synagoge, 214-215): 

‘Laat niemand je minachten omdat je nog 

jong bent; 

word liever een representant van 

betrouwbare mensen 

in woord, in omgang, 

in liefde, in betrouwbaarheid, 

in integriteit. 

Ik hoop dat u mijn overwegingen wilt lezen als 

een oprechte poging tot meeleven, vanuit liefde 

voor de gemeenten en professioneel. Daarop 

vertrouw ik, omdat u de zorgvuldigheid had om 

deze casus openbaar te maken en zo reflectie 

van anderen te vragen. 

Met hartelijke groet,

Hanneke Meulink-Korf

Hanneke (dr. J.N.) Meulink-Korf is docent Praktische 
Theologie em. aan de Protestantse Theologische 
Universiteit en daarnaast contextueel therapeut. 
jnmeulink@gmail.com

l

*Handelingen_1-2013.indd   31 13-02-13   07:45


