SLOTBESCHOUWING | HERMAN NOORDEGRAAF, SAKE STOPPELS & HERMAN VAN WELL

Gemengde gevoelens

In deze slotbeschouwing maken we een balans op en gaan we nog
kort nader in op enige kwesties die aan de orde zijn in discussies over
gemeenteopbouw en diaconaat. Allereerst hernemen wij de vragen die

we in de inleiding stelden.

Gemeenteopbouw en diaconaat?

e eerste vraag die opkomt bij het lezen

van de verschillende bijdragen is of

gemeenteopbouw iiberhaupt nog een
rol speelt. De bijdragen in dit nummer werpen
ons terug op een vraag die niet was meegege-
ven bij de opzet van dit nummer. Stilzwijgend
gingen we er vanuit dat gemeenteopbouw-be-
naderingen en -modellen een rol spelen binnen
de kerken. Nu is dat zeker nog steeds het geval,
maar de opbrengst van dit themanummer is
tenminste ook dat er indicaties zijn dat inzich-
ten uit de wereld van de Nederlandse gemeen-
teopbouw hun weg niet meer lijken te vinden
naar de kerkelijke praxis. Per traditie ziet dat
plaatje er overigens anders uit. We lopen deze
kort langs.

De katholieke bijdragen leren ons dat er spra-
ke lijkt te zijn van een min of meer exclusieve
oriéntatie op eigen stukken bij de reorganisatie
van Aartsbisdom Utrecht. De publicaties van
Van Kessel en Weverbergh zien we niet meer
in beeld komen. Nu zijn ze ook al meer dan
twintig jaar oud en het is veelzeggend dat Jan
Maasen niet met recentere gemeenteopbouw-

benaderingen uit de rooms-katholieke wereld
komt. Is deze stroom dan opgedroogd? En als
dat zo is, waarom dan? Omdat de kerk toch niet
luistert naar haar praktisch theologen?

In de protestantse wereld heeft vooral Jan
Hendriks flinke sporen getrokken met zijn drie
boeken over de gastvrije gemeente. Ook binnen
de Rooms-Katholieke Kerk was er overigens
veel weerklank voor zijn werk (bijv. Hendriks
2009). Zijn denken heeft talloze lokale kerken
gestimuleerd om de blik naar buiten te richten.
In hoeverre dat ook diaconaal werd ingevuld, is
niet onderzocht, maar we mogen er wel van uit-

gaan dat de oproep om ‘van buiten naar binnen’

te leren denken en handelen zich ook diaconaal
vertaald heeft.

Hendriks’ invloed is dus onmiskenbaar, maar
het is toch niet het hele verhaal. We zien in
de protestantse casus International Christian
Fellowship dat men zich vooral oriénteert op
de Angelsaksische wereld. De Ploegers en ook
Hendriks zijn er feitelijk onbekend. Dat is geen
incident. Binnen een groeiend segment van de
kerk en vooral in recent gestichte kerken zijn
modellen en benaderingen van Nederlandse

bodem niet (meer) in beeld. Niet alleen binnen
de evangelische wereld, maar ook in orthodox-
protestantse kringen is er een oriéntatie op
Engelstalige publicaties, veelal geschreven door
mensen uit de praktijk en met soms een prag-
matische inslag: werkt het? Enige voorbeelden
zijn te vinden in het vorige nummer van Han-
delingen (Stoppels 2013).

Evangelisch diaconaat lijkt zich sterk te ken-
merken door spontaneiteit. In deze kringen
heerst soms nog een anti-intellectualistisch
geest, waardoor bewuste reflectie op de eigen
praxis niet echt op gang komt. Wim Althuis
en Joop Brongers stellen in hun overzicht van
‘evangelisch diaconaat’ onder andere dit: ‘Een
van de belangrijkste problemen van kerken in
Nederland is dat de cultuur en de structuur van
de meeste kerken er niet op gericht is om de
beweging van binnen naar buiten te faciliteren’
(2011, 231). Een dergelijke structurering zou de
taak van gemeenteopbouw kunnen zijn, maar
in de praktijk blijkt dit dus niet of nauwelijks
te gebeuren. Tegelijk zien we juist in evangeli-
sche en evangelisch-protestantse kringen zeer
vernieuwende zoektochten naar kerk-zijn waar
de diaconale dimensie nadrukkelijk in beeld is
(bijvoorbeeld Vrooland 2012 en Wolsheimer
2012). Indicatief is hier onder andere de bewe-
ging waarin christenen bewust gaan wonen en
leven in achterstandswijken om daar gemeen-
schap te stichten en dienstbaar te zijn aan het
leven in de wijk (Stoppels 2013).

Al met al lijkt er sprake te zijn van functieverlies

van de Nederlandstalige academische gemeen-
teopbouw. Op de universiteiten is deze sterk te-

HANDELINGEN 2013 | 2

rug gebracht en in de kerkelijke praktijk en het
beleid is ze maar voor een deel terug te vinden.
Veel practici wenden zich tot Engelstalige bron-
nen of vinden zelf via trial and error het wiel
uit. Wat hier vermoedelijk een rol speelt, is de
ontdekking dat plan- en modelmatig handelen
haar grenzen heeft. Maakbaar is de gemeente
allerminst, zo leert de ervaring. Is het geloof in
meer theoretische bijdragen en modellen mede
daarom tanende? Zijn ze soms te weinig down
to earth? En is het daarom dat practici hun
kerkopbouwkundige heil nogal eens zoeken bij
wat andere practici schrijven?

Het zijn vragen waarop we het antwoord
niet precies weten. Wel is duidelijk dat het uit-
eengroeien van theorie en praktijk niet zonder
gevaar is. Zo is er het risico dat leerervaringen
die opgedaan en bereflecteerd zijn niet of
onvoldoende benut worden in de alledaagse
praktijk van kerk-zijn en dat de doordenking
van de praktijk onvoldoende verbonden wordt
met principiéle visies op kerk-zijn en diaconaat.
Zoals De Roest stelt:

‘Essentiell fiir die Entwicklung jeder Glau-
bensgemeinschaft ist gerade diese Wechsel-
wirkung zwischen Kontext und christlicher
Tradition, zwischen den Herausforderungen
des Wohnortes und der breiten Kultur
einerseits und der Inspiration aus der Vergan-
genheit andererseits. Eine christliche Gemein-
schaft hilt sich immer auf dem Schnittpunkt
dieser beide Einfliisse auf’(De Roest 2011,
244/245). >

63



e

B e A =S DS Ce R S

S

1

et




Diaconaat in theorieén van gemeente-
opbouw

Een belangrijke vraag voor gemeenteopbouw is
welke plaats diaconaat inneemt in de visie(s) op
de kerk. Er is de visie dat diaconaat wel behoort
tot de kerk, maar niet tot de wezenlijke kenmer-
ken daarvan. Diaconaat is dan een consequentie
van het geloof. Er is ook de opvatting dat dia-
conaat wel constitutief is voor kerk-zijn. In de
inleiding verwezen wij in dat opzicht naar de
discussies over de kenmerken van de kerk (no-
tae ecclesiae). In het tweede geval zal diaconaat
een belangrijker plaats krijgen in de gemeente-
opbouw-modellen dan in de eerste.

Wij kunnen op grond van de bijdragen
constateren dat veel
hedendaagse theorieén
van gemeenteopbouw
relatief ‘diaconaat-
arm’ zijn en diaconaat niet van meet af aan in
het denken een centrale plaats krijgt. Dat geldt
ook voor het onderscheid dat in veel gemeen-
teopbouw-modellen wordt gemaakt tussen
drie relaties die voor de gemeente van Christus
constitutief zouden zijn: de relatie met God, de
onderlinge gemeenschap en de dienst aan de
samenleving. Doorgaans worden ze ook in deze
volgorde gepresenteerd. Onwillekeurig kan die
volgorde ook ergens een rangorde worden. De
dienst aan de samenleving is vaak een sluitpost.
We zien dat ook in het reorganisatieproces bin-
nen het aartsbisdom Utrecht: het verlangen
naar de dienst aan de samenleving lijkt niet een
fundamenteel vertrekpunt te zijn voor de reor-
ganisatie. Men hoopt dat de reorganisatie een
stimulans zal zijn voor een (diaconaal-)mis-
sionaire toewending van de lokale geloofsge-

66

In veel hedendaagse theorieén van
gemeenteopbouw krijgt diaconaat niet
van meet af aan een centrale plaats

meenschappen naar de samenleving, maar het
veranderingsproces lijkt niet echt gestempeld te
zijn door diaconaal-missionaire motieven.

We realiseren ons dat veranderingen op
papier niet onmiddellijk hun sporen trekken
in de werkelijkheid. Toch zou het geloofsge-
meenschappen mogelijk ten goede komen als
we de volgorde van de drie relaties iets ver-
anderen en de dienst aan de samenleving als
tweede noemen. We komen daarmee terug bij
Hendriks en de Ploegers. De Ploegers sloegen
twee piketpaaltjes voor het functioneren van de
gemeente van Christus: leitourgia en diakonia.
Hendriks doet iets soortgelijks als hij schrijft:
‘Als we samenkomen voor de ontmoeting met
God en voor de dienst
aan mens en samen-
leving, dédn ontstaat
gemeenschap in de zin
van Koinonia ...” (2008, 57). De gemeente van
Christus wordt daarmee gekwalificeerd vanuit
‘externe’ betrekkingen. Nogmaals, papier lost
weinig op, maar toch zou een andere volgorde
van de drie relaties kunnen bijdragen aan de
‘diaconalisering’ van gemeente en parochie. De
visie op kerk-zijn en in dit geval ook uitdruk-
kelijk op het diaconaat is daarom van groot
belang, juist ook met het oog op de praktijk.

Visie op diaconaat

De visie die men op diaconaat heeft, is ook van
belang voor de scopus van gemeenteopbouw-
modellen. De vraag of diaconaat meer omvat of
in ieder geval zou moeten omvatten dan directe
hulp en ondersteuning is van grote invloed

op de aanpak die op lokaal niveau gehanteerd
wordt en op de vraag of men de lokale kerk met

bovenlokale niveaus van de kerk wil verbinden.
Dat is geen vanzelfsprekende zaak. Terecht
constateert de historicus James Kennedy in

zijn beschouwingen over ‘kerk en wereld in de
twintigste eeuw’ dat na de kerk in dienst van de
nationale gemeenschap (1900-1950), de ‘kerk in
dienst van de wereldgemeenschap’ (1950-1985)
nu de nadruk ligt op de dienst van de kerk in
dienst van de lokale gemeenschap (1985 tot
heden) (Kennedy 2010, 73-98). Dat betreft niet
alleen het punt of men aandacht heeft voor no-
den ook buiten de eigen burgerlijke gemeente.
Deze is er in veel gevallen bijvoorbeeld in de
vorm van projecten in het Zuiden of in Oost-
Europa. Het gaat ook om het punt dat men
inziet dat om ook maar
enigszins problemen als
armoede, migratie, mi-
lieuvernietiging aan te
kunnen pakken de lokale inzet met een boven-
lokale aanpak verbonden moet worden.

In het diaconaat gaat het, zoals in de inleiding
aangegeven, om het bestrijden van maatschap-
pelijke en sociale noden door en vanuit kerken
en door het evangelie geinspireerde groepen.
Diaconaat moet beoordeeld worden aan de
hand van de vraag of het binnen de mogelijkhe-
den die het heeft daaraan bijdraagt. Vaak denkt
men bij diaconaat aan hulpverlening en dat
vormt ook om het zo te zeggen de oervorm van
het diaconale handelen: iemand heeft honger
en daarom krijgt hij te eten. Er is echter gezien
in dat licht een breed scala aan handelingsmo-
gelijkheden die op enigerlei wijze hieraan kan
bijdragen.

Om op de honger door te gaan, de vraag
dient immers gesteld te worden na het lenigen

HANDELINGEN 2013 | 2

Iemand heeft honger en daarom
krijgt hij te eten. Was dit afdoende of
vervalt hij weer tot honger?

van de directe nood: was dit afdoende of blijft
de persoon in een situatie dat hij weer tot hon-
ger vervalt? Is dit inderdaad het geval, dan zal
nagegaan moeten worden welke factoren dit be-
werkstelligen (analyse) en of die te beinvloeden
zijn (veranderingsstrategie). Dit laatste kan op
individueel niveau plaatsvinden, bijvoorbeeld
zorgen dat iemand door scholing meer kans
maakt op een betaalde baan of in een andere
context: een stuk grond krijgt om in het levens-
onderhoud te kunnen voorzien. Om dat weer
mogelijk te maken zijn vaak ook weer verande-
ringen in politiek en samenleving nodig. Ker-
ken zullen dan aan pleitbezorging voor mensen
in nood doen of deze zodanig ondersteunen
dat zij voor hun belangen
kunnen opkomen. Er zal
actie gevoerd moeten
worden om pressie uit te
oefenen en aan bewustwording gewerkt moeten
worden binnen de kerken en daarbuiten om
draagvlak voor die veranderingen te verkrijgen.
Deze korte aanduidingen, die zich verder
laten aanvullen, maken duidelijk dat diaconaat
meer omvat dan hulpverlening. De vraag is: wat
betekent dit voor gemeenteopbouw? Duidelijk
zal zijn dat de lokale geloofsgemeenschap nodig
is, zowel om mensen te kunnen bereiken als
om bewustwording te kunnen bewerkstelligen.
Toch is dat nog onvoldoende. Immers, analyse
vergt deskundigheid die georganiseerd moet
worden, pleitbezorging bij de landelijke over-
heid wint aan kracht als deze breed gedragen
wordt en lokale kerken hebben behoeften aan
inhoudelijke input en methodische handreikin-
gen. Door netwerkvorming die vanuit boven-
lokale kerkelijke organen opgezet en in stand [>

67



gehouden wordt, kan de uitwisseling van erva-
ringen en kennis ondersteund worden. Boven-
dien werkt het bemoedigend om te weten dat je
er niet alleen voorstaat, maar met vele anderen
betrokken bent bij een specifieke problematiek.
De ervaringen opgedaan in de kerkelijke anti-
armoedebeweging en het vluchtelingenwerk,
die beide langs de lijnen van netwerkvorming
opereren, bevestigen dit.

Met dit alles is gezegd dat een ‘congregationa-
listische” aanpak en gemeenteopbouw-theorieén
die zich alleen op de lokale kerk richten, tekort-
schieten als men ze legt langs de meetlat van het
doel van diaconaat: het bestrijden van maat-
schappelijke en materiéle noden. Praktijken en
theorieén van gemeen-
teopbouw zullen inge-
bed moeten zijn in een
visie en praktijk van
kerkopbouw, waarbij lokale kerken onderling
op elkaar betrokken worden en in wisselwer-
king staan met bovenlokale, in sommige geval-
len zelfs internationale, vormen van kerk-zijn.
Dit punt, zo maken de artikelen duidelijk, is
onderbelicht. We zouden eigenlijk moeten spre-
ken over kerk- en gemeenteopbouw!

We noemen nog enige vragen die meer funda-

mentele aandacht vergen.

Missionair diaconaat?

De verhouding tussen missionaire activiteiten,
ook in de zin van evangelisatie, en diaconaat is
een duidelijk aandachtspunt in het denken over
gemeente-zijn. We zijn namelijk momenteel
getuige — in ieder geval binnen de protestantse

traditie —van een grote missionaire interesse.

68

Naast diaconale presentie is er ook het
verlangen dat niet-gelovigen hun leven op
Jezus Christus afstemmen

Deze wordt ingegeven door praktische over-
wegingen: de mainstream kerken verliezen veel
leden en zelfs het voortbestaan van lokale ker-
ken staat op het spel.

Maar er spelen meer factoren. Naast de dia-
conale presentie in de samenleving is er vaak
ook het verlangen dat niet-gelovigen Jezus
Christus leren kennen en hun leven op hem
gaan afstemmen. In zowel de protestantse als de
evangelisch-charismatische bijdragen kwamen
we dat verlangen tegen. Binnen de Internati-
onal Christian Fellowship bijvoorbeeld lijken
diaconaat en evangelisatie tamelijk ontspannen
naast (of in?) elkaar te bestaan. Lange tijd was
er met name in de mainline van het protestan-
tisme op dit punt een
grote terughoudend-
heid. Men koos voor
onbaatzuchtige dienst
aan mensen, zonder daarbij het eigen verhaal
direct in te willen brengen. Diaconaat mag niet
als instrument gebruikt worden om mensen te
winnen voor de kerk. De dienst aan mensen in
nood staat voorop. Maar op dit punt is dus dui-
delijk wat verschoven. Illustratief zijn hier de
overeenkomsten én de verschillen tussen Urban
Mission en Urban Expression. We noemden de
twee al in de protestantse bijdrage. Beide kiezen
voor een presentieachtige aanpak, maar bij de
laatste vloeien getuigenis en dienst uiteindelijk
altijd weer samen. Oeds Blok kan zelfs spreken
van ‘de dwaling van het scheiden van evangeli-
satie en sociale betrokkenheid’ (2010, 23). Zijn
comprehensive approach impliceert nadrukkelijk
ook de uitnodiging aan mensen om hun leven
over de andere boeg van Jezus Christus te gaan

leven.

Wat hier uiteraard speelt, is de soteriologie.

De heilsleer bepaalt fundamenteel de plaats
die wordt toegekend aan ‘bekering’ in de mis-
sionaire praxis. Hoe belangrijk is de persoon
van Jezus Christus voor elk mens, ook aan gene
zijde van de dood (Noort e.a. 2008, 215-234)?
Toch zien we dat in discussies op dit punt — ze
kunnen gemakkelijk verhit raken! — de diepere
laag van de soteriologie niet altijd wordt be-
reikt. Het is hier niet de plek om die discussie
wel tot op de soteriologische bodem te voeren,
maar we kunnen niet om dit gesprek heen. Een
van de vragen daarbij is of de uitnodiging aan
mensen om hun leven bewust te gaan verbin-
den met Jezus Christus, gezien kan worden als
waarachtige dienst aan individuele levens en
samenlevingen.

Hier liggen ook onverwachte en boeiende
verbindingen met nieuwe opvattingen aan-
gaande de diaken: de diaken als ambassadeur,
als go-between, als gemandateerde. De filoloog
John Collins deed onderzoek naar de betekenis
van het Griekse woord diakonia en kwam tot
de conclusie dat de in de kerk gangbare inter-
pretatie — diaconie als onbaatzuchtige (sociale)
dienstverlening — niet houdbaar is. Hij stelt dat
diakonia een floating begrip is dat pas in een
specifieke context zijn betekenis krijgt. Maar
wel is telkens de grondtoon van in-between
te horen. De diaken is de mens met een mis-
sie, een zendeling in opdracht van een hoger
geplaatste. Illustratief is hier het optreden van
Stefanus en Filippus, twee van de zeven nieuwe
‘diakenen’ uit Handelingen 6. We zien ze in de
volgende hoofdstukken optreden als verkon-
digers en niet als diakenen in onze zin van het
woord. Bart Koet kan in zijn samenvatting van

HANDELINGEN 2013 | 2

de zogenaamde Collins-discussie dan ook stel-
len dat in het Nieuwe Testament diakonia sterk
verbonden is met verkondiging (Koet 2011,
74). Als dat inderdaad zo is, vraagt dat om een
hernieuwde doordenking van de verhouding
tussen verkondiging en sociaal handelen.

Verbindingen met andere functies van
de kerk
Als we nadenken over de plaats van het diaco-
naat in de kerk, dan is het goed om naast het
diaconaat als werkveld te onderkennen dat
diaconaat ook een dimensie behoort te zijn van
andere functies van de kerk. Zo zal er ook in
pastoraat, leeractiviteiten, de kerk als gemeen-
schap en in de eredienst aandacht voor diaco-
naat behoren te zijn zonder daarmee te zeggen
dat die functies opgaan in het diaconaat.

Heel fundamenteel is daarbij de verbinding
tussen diaconaat en eredienst. Vandaar dat
wij er iets meer over zeggen. In die verbinding
wordt zichtbaar dat godsdienst en mensen-
dienst bij elkaar horen, zoals recentelijk de
rooms-katholieke Meeuws (2011, 322) en de
protestantse Van Well (2009, 258) nog eens be-
klemtoond hebben. Deze verbinding heeft twee
kanten. Diaconaat brengt allereerst de maat-
schappelijke context in de eredienst. De diake-
nen kunnen daar een centrale rol in spelen. Als
de context en haar noden niet structureel aan-
dacht krijgen voor Gods aangezicht in het mid-
den van de gemeente bij de eucharistie, bij de
dienst van het offer en bij de voorbede, vervalt
gemeenteopbouw tot een uitsluitend interne
aangelegenheid. Vervolgens is het van belang
dat diaconaat zijn voeding krijgt vanuit de ere-

dienst, waarbij diepere betekenissen en verwij-

69



zingen die in het diaconale handelen besloten
liggen, geéxpliciteerd en geaccentueerd worden.
In verschillende kerkelijke tradities wordt die
verbinding ook gelegd. Zo bijvoorbeeld heel
nadrukkelijk in de Kerkorde van de Protestantse
Kerk in Nederland in het benoemen van de roe-
ping van diakenen tot de dienst aan de Tafel en
van hun taak bij de formulering van de voor-
beden. Aan de zijde van de Rooms-Katholieke
Kerk is te wijzen op wat Paus Benedictus XVI in
zijn encycliek Deus caritas stelt: ‘Deze ‘mystiek’
van het sacrament is sociaal van aard, want in
de sacramentele communie word ik verenigd
met de Heer, evenals alle andere mensen die de
communie ontvangen’ (2006, n. 14).

In die traditionele lijn staat ook het concept
van de eucharistische centra zoals dat in de
pastorale brief van Mgr.
Eijk over de eucharistie
wordt genoemd (2011).
Het diaconale profiel
kreeg evenwel geen aandacht in de beleidsnota
van het aartsbisdom Utrecht (zie artikel Henk
Meeuws).

Meeuws zelf gaat overigens verder, als hij
diaconie als zodanig eredienst noemt. Hij ver-
zet zich daarmee tegen de heersende opvatting
dat gewoon-menselijke inzet pas dan waarlijk
Gods eer dient en eerst dan echt waardevol is,
wanneer deze inzet uitdrukkelijk verbonden
wordt met de liturgische eredienst (met name
de viering van de eucharistie) (Meeuws 2011,
284-289).

Wie dragen het diaconaat?
In onze inleiding wezen we op de verscheiden-
heid aan dragers van het diaconaat de eeuwen

‘Doe het gewoon!
Vertegenwoordig de gemeente
in Jezus’ naam’

door: de lokale geloofsgemeenschappen, de
organisaties en instituten en individuele ge-
lovigen. Over wie die dragers zijn en wat hun
onderlinge verhouding is, bestaan verschillende
inzichten. We kunnen er minstens drie onder-
scheiden.

Individuele roeping

De eerste visie laat diaconaat primair een roe-
ping en verantwoordelijkheid zijn van de indi-
viduele gelovige. Rick Warren, evangelicaal en
stichter van een Amerikaanse megakerk, maakt
dat duidelijk:

‘Temand zei eens tegen me: “Ik had z6 de
mensen uit de gevangenis op mijn hart, dat
ik er een bijbelstudie ben gaan geven. Ik vind
dat de gemeente iets voor

Ik zei tegen hem: “Als ik
het zo hoor, heeft de ge-
meente al iets gedaan. Jij bent de gemeente!”
De week daarop zei ik tegen de gehele ge-
meente: “Tk geef jullie allemaal de vrijheid om
de gevangenen te bezoeken, de hongerigen te
voeden, de armen te kleden en de daklozen
een dak boven het hoofd te geven en jullie
hoeven het mij niet eens te laten weten. Doe
het gewoon! Vertegenwoordig de gemeente in
Jezus’ naam’ (Warren 2003, 147, 386).

Diaconaat als georganiseerde gemeentelijke
activiteit hoort, zo gezien, niet bij de kern van
gemeente-zijn. De evangelische beweging legt,
in dit spoor, nadruk op individueel missionair-
diaconaal handelen en persoonlijke spirituali-
teit.

deze mensen moet doen!”

Parakerkelijk diaconaat

Naast persoonlijk diaconaat is er in de tweede
plaats parakerkelijk diaconaat. Dit heet ‘vrij
diaconaat’ (voor voorbeelden zie Crijns e.a.
2004, 116-203). Gelovigen werken samen op
diaconaal vlak, maar zijn als uitvoerders geen
verantwoording verschuldigd aan een kerk.

‘Het voornaamste motief daarvoor is dat de
kerkelijke organisatie op dat moment geen
0og heeft voor de nood van de medemens;
of andere aspecten van het geloof van groter
belang acht; of de bijbel zo uitlegt dat de
scherpe diaconale kantjes er vanaf zijn geéxe-
getiseerd; of andere belangen heeft gekregen.
(...) Bewogen gaan zij aan de slag met en
voor de mensen. (...) zonder de ballast van
de kerkelijke organisatie. (...) Tegelijk hopen
de mensen met inzet dat de kerken hen zullen
volgen in hun gang naar en met de armen’
(Van Well 2004, 197).

Parakerkelijke organisaties als Present, HiP en
Youth for Christ brengen dit in de praktijk. We
kwamen ze al tegen in het protestantse deel
van dit nummer. Verrassend is dat de presby-
teriale Tim Keller (zie artikel Stoppels en Van
Well in dit nummer) daarbij teruggrijpt op de
gereformeerde Kuyper met diens onderscheid
tussen de kerk als instituut en de kerk als or-
ganisme (de kerkleden die in organisaties hun
maatschappelijke verantwoordelijkheid gestalte
geven). Keller meent dat als kerken zich als
kerkelijke gemeenschap op alle niveaus van
rechtdoen willen begeven, de inspanningen
voor vernieuwing van de samenleving en soci-

ale gerechtigheid ten koste gaan van het werk

HANDELINGEN 2013 | 2

van prediking, onderwijs en gemeenteopbouw
(Keller 2010, 158v.). Diaconaat is daarom een
aangelegenheid voor de eigen leden, individueel
én in parakerkelijke organisaties.

Kenmerk van de kerk

Een derde visie is dat diaconaat principieel en
structureel kenmerk van de kerk is. Hier ligt het
accent niet in de eerste plaats op de individuele
gelovige, of een groep gelovigen die zich extern
organiseert, maar op de kerk als instituut en de
kerkelijke gemeenschap. De gemeente en haar
diaconale inzet worden zichtbaar in de struc-
tuur van de gemeenschap, die de mogelijkheid
biedt in het werk te volharden en het doorgang
te laten vinden. Calvijn was een pleitbezorger
van deze visie (zie Stoppels en Van Well). Ook
Paus Benedictus onderstreepte het belang van
een kerkelijke diaconale structuur:

‘De naastenliefde, verankerd in de liefde tot
God, is (...) een opdracht aan iedere indivi-
duele gelovige, maar ook aan de gezamenlijke
kerkelijke gemeenschap, en wel op alle ni-
veaus, van de lokale gemeenschap en de par-
ticuliere Kerk tot aan de universele Kerk toe.
Ook de Kerk als gemeenschap moet de liefde
in praktijk brengen. Daarom heeft de liefde
ook behoefte aan organisatie als voorwaarde
voor geordend, gemeenschappelijk dienen’
(2006, n. 20).

In de Rooms-Katholieke Kerk in Nederland
wordt onder meer via de parochiéle caritas-
instellingen en -werkgroepen kerk en samen-
leving geprobeerd de diaconie in de kerk te
verankeren. [>



Geen of-of

De dogmaticus Berkhof meent dat ten aanzien
van deze visies geen 6f-6f geboden is. Naar zijn
mening kunnen we geen van de drie genoemde
vormen missen. Diaconaat van de gemeente is
gebonden aan regels waaraan het vrijere diaco-
naat van gemeenteleden niet gebonden is. Toe-
wending naar de wereld exclusief via christelijke
organisaties kan leiden tot verenging en verzui-
ling van de dienst en het getuigenis. De inzet tot
verkerkelijking van diaconaal werk is begrijpe-
lijk, maar op zich ook geen panacee.

‘Telkens komen trouwens nieuwe problemen
op, die eerst vaak beter door enkelingen of
kleinen groepen kunnen worden verkend.
Het instituut, de groep en de enkeling heb-
ben elkaar nodig. In welke gestalte het volk
van God het best op de wereld kan ingaan, zal
athangen van de situatie en de mensen en van
geval tot geval moeten worden uitgemaakt’
(Berkhof 1990, 364, 409v).

Deze benaderingen van diaconaat vragen ec-
clesiologische doordenking, die principiéle en
praktische gezichtspunten op elkaar betrekt.

We gaven deze slotbeschouwing de woorden
‘gemengde gevoelens’ mee. De bijdragen laten
immers zien dat gemeenteopbouw-modellen
en -theorieén aan belang hebben ingeboet zo-
wel op universitair niveau, in het beleid als in
de kerkelijke praktijk. Dit terwijl juist een tijd
met zoveel veranderingen en nieuwe initiatie-
ven vraagt om een fundamentele en praktische
doordenking van het kerk- en gemeente-zijn.
Voorts blijken de theorieén vaak ‘diaconaat-

arm’ zijn. Hoeveel vragen er liggen, hebben we
in een aantal paragrafen aangeduid. We hopen
dat dit themanummer mensen zal inspireren
om die vragen op te pakken. <

Literatuur

Althuis, Wim en Joop Brongers (2011). Diaconaat in
de evangelisch-charismatische traditie. Soup, soap,
salvation. In: Hub Crijns e.a. (red.), Diaconie in
beweging. Handboek diaconiewetenschap. Utrecht:
Kok, 212-232.

Berkhof, H. (1990°). Christelijk geloof. Nijkerk:
Callenbach.

Blok, Oeds (2010). Creatieve gemeentestichting in de
stad. Theologie, praktijk en spiritualiteit van Ur-
ban Expression. In: Soteria. jrg. 27, nr. 3, 16-28.

Hendriks, Jan (2008). Verlangen en vertrouwen. Het
hart van gemeenteopbouw. Kampen: Kok.

Hendriks, Jan (2009). De kerk als gastenhuis en
herberg. Special van het tijdschrift Mariénburg,
december 2009.

Keller, Tim (2010). Ruim baan voor gerechtigheid.
Rechtvaardig worden door Gods genade. Franeker:
Van Wijnen.

Kennedy, James (2010). Stad op een berg. De publieke
rol van protestantse kerken. Zoetermeer: Boeken-
centrum.

Koet, Bart (2011). Exegetische aantekeningen over
diakonia in het Nieuwe Testament — Leren of
doen? In: Hub Crijns e.a. (red.), Diaconie in bewe-
ging. Handboek diaconiewetenschap. Utrecht: Kok,
69-96.

Meeuws, Henk (2011). Diaconie. Van grondslagenon-
derzoek tot een pleidooi voor een diaconale mystago-
gie. Gorinchem: Narratio.

Noordegraaf, Herman en Wissink, Jozef (2011).

Een agenda voor de diaconiewetenschap. In: Hub
Crijns e.a. (red.), Diaconie in beweging. Handboek
diaconiewetenschap. Utrecht: Kok, 390-404.

Noort, Gerrit e.a. (2008). Als een kerk opnieuw begint.
Handboek voor missionaire gemeenschapsvorming.
Zoetermeer: Boekencentrum.

Paus Benedictus XVI (2006). Deus caritas est.

Roest, Henk de (2011). Ko-Initiieren, Ko-Wahrnehe-

men und strukturell “dazwischen” sein. In: Eurich,
Johannes u.a. (Hrsg.). Kirchen aktiv gegen Armut
und Ausgrenzung. Theologische Grundlagen und
praktische Ansdtze fiir Diakonie und Gemeinde.
Stuttgart: Kohlhammer.

Stoppels, Sake (2013). Missionaire practici in Neder-
land. Een waaier aan stedelijke praktijkberichten.
In: Handelingen, jrg. 40, nr. 1.

Vrooland, Gerard (2012). De kroeg als Gods akker.
Straatpastoraat is verbinden. Zelhem: Maatkamp.
Warren, Rick (2003). Doelgerichte gemeente. Met hart
voor God en hart voor mensen. Vaassen: Medema.

Well, Herman van (1999). Diaken in de praktijk.
Kampen: Kok.

Well, H.H. van (2004). Uitleiding. In: Hub Crijns e.a.
(red.), Barmhartigheid en gerechtigheid. Handboek
diaconiewetenschap. Kampen: Kok, 196-203.

Well, H.H. van (2009). Diaconale gemeenteopbouw.
In: G.C. den Hertog en A. Noordegraaf. Dienen en
delen. Basisboek diaconaat. Zoetermeer: Boeken-
centrum, 235-264.

Wolsheimer, Jan (2012). Tegen de draad. Amsterdam:
Ark Media.

Herman (prof.dr. H.) Noordegraaf is bijzonder hoog-
leraar en universitair docent voor diaconaat aan de
Protestantse Theologische Universiteit.
hnoordegraaf@pthu.nl

Sake (dr. S.) Stoppels is universitair docent kerkopbouw
en diaconiek aan de Faculteit der Godgeleerdheid,
Vrije Universiteit, Amsterdam.
s.stoppels@vu.nl

Herman (drs. H.H.) van Well is, tot zijn pensionering,
bijna 25 jaar diaconaal consulent geweest in de
Christelijke Gereformeerde Kerken. Hij werkt mo-
menteel aan een promotieonderzoek waarin de rele-
vantie van het diaconaat van drie jonge kerken in de
Tarwewijk van Rotterdam centraal staat.
hvanwell@xmsnet.nl

HANDELINGEN 2013 | 2

73



