
slotbeschouwing h a n d e l i n g e n  2 0 1 3   I   2

l

s l o t b e s c h o u w i n g   |   Herman Noordegraaf, Sake Stoppels & Herman van Well

In deze slotbeschouwing maken we een balans op en gaan we nog 
kort nader in op enige kwesties die aan de orde zijn in discussies over 
gemeenteopbouw en diaconaat. Allereerst hernemen wij de vragen die 
we in de inleiding stelden. 

Gemengde gevoelens

Gemeenteopbouw en diaconaat?

De eerste vraag die opkomt bij het lezen 

van de verschillende bijdragen is of 

gemeenteopbouw überhaupt nog een 

rol speelt. De bijdragen in dit nummer werpen 

ons terug op een vraag die niet was meegege-

ven bij de opzet van dit nummer. Stilzwijgend 

gingen we er vanuit dat gemeenteopbouw-be-

naderingen en -modellen een rol spelen binnen 

de kerken. Nu is dat zeker nog steeds het geval, 

maar de opbrengst van dit themanummer is 

tenminste ook dat er indicaties zijn dat inzich-

ten uit de wereld van de Nederlandse gemeen-

teopbouw hun weg niet meer lijken te vinden 

naar de kerkelijke praxis. Per traditie ziet dat 

plaatje er overigens anders uit. We lopen deze 

kort langs. 

De katholieke bijdragen leren ons dat er spra-

ke lijkt te zijn van een min of meer exclusieve 

oriëntatie op eigen stukken bij de reorganisatie 

van Aartsbisdom Utrecht. De publicaties van 

Van Kessel en Weverbergh zien we niet meer 

in beeld komen. Nu zijn ze ook al meer dan 

twintig jaar oud en het is veelzeggend dat Jan 

Maasen niet met recentere gemeenteopbouw-

benaderingen uit de rooms-katholieke wereld 

komt. Is deze stroom dan opgedroogd? En als 

dat zo is, waarom dan? Omdat de kerk toch niet 

luistert naar haar praktisch theologen? 

In de protestantse wereld heeft vooral Jan 

Hendriks flinke sporen getrokken met zijn drie 

boeken over de gastvrije gemeente. Ook binnen 

de Rooms-Katholieke Kerk was er overigens 

veel weerklank voor zijn werk (bijv. Hendriks 

2009). Zijn denken heeft talloze lokale kerken 

gestimuleerd om de blik naar buiten te richten. 

In hoeverre dat ook diaconaal werd ingevuld, is 

niet onderzocht, maar we mogen er wel van uit-

gaan dat de oproep om ‘van buiten naar binnen’ 

te leren denken en handelen zich ook diaconaal 

vertaald heeft.

Hendriks’ invloed is dus onmiskenbaar, maar 

het is toch niet het hele verhaal. We zien in 

de protestantse casus International Christian 

Fellowship dat men zich vooral oriënteert op 

de Angelsaksische wereld. De Ploegers en ook 

Hendriks zijn er feitelijk onbekend. Dat is geen 

incident. Binnen een groeiend segment van de 

kerk en vooral in recent gestichte kerken zijn 

modellen en benaderingen van Nederlandse 

6 2 6 3

bodem niet (meer) in beeld. Niet alleen binnen 

de evangelische wereld, maar ook in orthodox-

protestantse kringen is er een oriëntatie op 

Engelstalige publicaties, veelal geschreven door 

mensen uit de praktijk en met soms een prag-

matische inslag: werkt het? Enige voorbeelden 

zijn te vinden in het vorige nummer van Han-

delingen (Stoppels 2013). 

Evangelisch diaconaat lijkt zich sterk te ken-

merken door spontaneïteit. In deze kringen 

heerst soms nog een anti-intellectualistisch 

geest, waardoor bewuste reflectie op de eigen 

praxis niet echt op gang komt. Wim Althuis 

en Joop Brongers stellen in hun overzicht van 

‘evangelisch diaconaat’ onder andere dit: ‘Een 

van de belangrijkste problemen van kerken in 

Nederland is dat de cultuur en de structuur van 

de meeste kerken er niet op gericht is om de 

beweging van binnen naar buiten te faciliteren’ 

(2011, 231). Een dergelijke structurering zou de 

taak van gemeenteopbouw kunnen zijn, maar 

in de praktijk blijkt dit dus niet of nauwelijks 

te gebeuren. Tegelijk zien we juist in evangeli-

sche en evangelisch-protestantse kringen zeer 

vernieuwende zoektochten naar kerk-zijn waar 

de diaconale dimensie nadrukkelijk in beeld is 

(bijvoorbeeld Vrooland 2012 en Wolsheimer 

2012). Indicatief is hier onder andere de bewe-

ging waarin christenen bewust gaan wonen en 

leven in achterstandswijken om daar gemeen-

schap te stichten en dienstbaar te zijn aan het 

leven in de wijk (Stoppels 2013). 

Al met al lijkt er sprake te zijn van functieverlies 

van de Nederlandstalige academische gemeen-

teopbouw. Op de universiteiten is deze sterk te-

rug gebracht en in de kerkelijke praktijk en het 

beleid is ze maar voor een deel terug te vinden. 

Veel practici wenden zich tot Engelstalige bron-

nen of vinden zelf via trial and error het wiel 

uit. Wat hier vermoedelijk een rol speelt, is de 

ontdekking dat plan- en modelmatig handelen 

haar grenzen heeft. Maakbaar is de gemeente 

allerminst, zo leert de ervaring. Is het geloof in 

meer theoretische bijdragen en modellen mede 

daarom tanende? Zijn ze soms te weinig down 

to earth? En is het daarom dat practici hun 

kerkopbouwkundige heil nogal eens zoeken bij 

wat andere practici schrijven? 

Het zijn vragen waarop we het antwoord 

niet precies weten. Wel is duidelijk dat het uit-

eengroeien van theorie en praktijk niet zonder 

gevaar is. Zo is er het risico dat leerervaringen 

die opgedaan en bereflecteerd zijn niet of 

onvoldoende benut worden in de alledaagse 

praktijk van kerk-zijn en dat de doordenking 

van de praktijk onvoldoende verbonden wordt 

met principiële visies op kerk-zijn en diaconaat. 

Zoals De Roest stelt:

‘Essentiell für die Entwicklung jeder Glau-

bensgemeinschaft ist gerade diese Wechsel-

wirkung zwischen Kontext und christlicher 

Tradition, zwischen den Herausforderungen 

des Wohnortes und der breiten Kultur  

einerseits und der Inspiration aus der Vergan-

genheit andererseits. Eine christliche Gemein-

schaft hält sich immer auf dem Schnittpunkt 

dieser beide Einflüsse auf ’(De Roest 2011, 

244/245).
l



6 4 6 5h a n d e l i n g e n  2 0 1 3   I   2



slotbeschouwing6 6 h a n d e l i n g e n  2 0 1 3   I   2 6 7

Diaconaat in theorieën van gemeente-
opbouw
Een belangrijke vraag voor gemeenteopbouw is 

welke plaats diaconaat inneemt in de visie(s) op 

de kerk. Er is de visie dat diaconaat wel behoort 

tot de kerk, maar niet tot de wezenlijke kenmer-

ken daarvan. Diaconaat is dan een consequentie 

van het geloof. Er is ook de opvatting dat dia-

conaat wel constitutief is voor kerk-zijn. In de 

inleiding verwezen wij in dat opzicht naar de 

discussies over de kenmerken van de kerk (no-

tae ecclesiae). In het tweede geval zal diaconaat 

een belangrijker plaats krijgen in de gemeente-

opbouw-modellen dan in de eerste. 

Wij kunnen op grond van de bijdragen 

constateren dat veel 

hedendaagse theorieën 

van gemeenteopbouw 

relatief ‘diaconaat-

arm’ zijn en diaconaat niet van meet af aan in 

het denken een centrale plaats krijgt. Dat geldt 

ook voor het onderscheid dat in veel gemeen-

teopbouw-modellen wordt gemaakt tussen 

drie relaties die voor de gemeente van Christus 

constitutief zouden zijn: de relatie met God, de 

onderlinge gemeenschap en de dienst aan de 

samenleving. Doorgaans worden ze ook in deze 

volgorde gepresenteerd. Onwillekeurig kan die 

volgorde ook ergens een rangorde worden. De 

dienst aan de samenleving is vaak een sluitpost. 

We zien dat ook in het reorganisatieproces bin-

nen het aartsbisdom Utrecht: het verlangen 

naar de dienst aan de samenleving lijkt niet een 

fundamenteel vertrekpunt te zijn voor de reor-

ganisatie. Men hoopt dat de reorganisatie een 

stimulans zal zijn voor een (diaconaal-)mis-

sionaire toewending van de lokale geloofsge-

meenschappen naar de samenleving, maar het 

veranderingsproces lijkt niet echt gestempeld te 

zijn door diaconaal-missionaire motieven. 

We realiseren ons dat veranderingen op 

papier niet onmiddellijk hun sporen trekken 

in de werkelijkheid. Toch zou het geloofsge-

meenschappen mogelijk ten goede komen als 

we de volgorde van de drie relaties iets ver-

anderen en de dienst aan de samenleving als 

tweede noemen. We komen daarmee terug bij 

Hendriks en de Ploegers. De Ploegers sloegen 

twee piketpaaltjes voor het functioneren van de 

gemeente van Christus: leitourgia en diakonia. 

Hendriks doet iets soortgelijks als hij schrijft: 

‘Als we samenkomen voor de ontmoeting met 

God en voor de dienst 

aan mens en samen-

leving, dán ontstaat 

gemeenschap in de zin 

van Koinonia …’ (2008, 57). De gemeente van 

Christus wordt daarmee gekwalificeerd vanuit 

‘externe’ betrekkingen. Nogmaals, papier lost 

weinig op, maar toch zou een andere volgorde 

van de drie relaties kunnen bijdragen aan de 

‘diaconalisering’ van gemeente en parochie. De 

visie op kerk-zijn en in dit geval ook uitdruk-

kelijk op het diaconaat is daarom van groot 

belang, juist ook met het oog op de praktijk.

Visie op diaconaat
De visie die men op diaconaat heeft, is ook van 

belang voor de scopus van gemeenteopbouw-

modellen. De vraag of diaconaat meer omvat of 

in ieder geval zou moeten omvatten dan directe 

hulp en ondersteuning is van grote invloed 

op de aanpak die op lokaal niveau gehanteerd 

wordt en op de vraag of men de lokale kerk met 

bovenlokale niveaus van de kerk wil verbinden. 

Dat is geen vanzelfsprekende zaak. Terecht 

constateert de historicus James Kennedy in 

zijn beschouwingen over ‘kerk en wereld in de 

twintigste eeuw’ dat na de kerk in dienst van de 

nationale gemeenschap (1900-1950), de ‘kerk in 

dienst van de wereldgemeenschap’ (1950-1985) 

nu de nadruk ligt op de dienst van de kerk in 

dienst van de lokale gemeenschap (1985 tot 

heden) (Kennedy 2010, 73-98). Dat betreft niet 

alleen het punt of men aandacht heeft voor no-

den ook buiten de eigen burgerlijke gemeente. 

Deze is er in veel gevallen bijvoorbeeld in de 

vorm van projecten in het Zuiden of in Oost-

Europa. Het gaat ook om het punt dat men 

inziet dat om ook maar 

enigszins problemen als 

armoede, migratie, mi-

lieuvernietiging aan te 

kunnen pakken de lokale inzet met een boven-

lokale aanpak verbonden moet worden.

In het diaconaat gaat het, zoals in de inleiding 

aangegeven, om het bestrijden van maatschap-

pelijke en sociale noden door en vanuit kerken 

en door het evangelie geïnspireerde groepen. 

Diaconaat moet beoordeeld worden aan de 

hand van de vraag of het binnen de mogelijkhe-

den die het heeft daaraan bijdraagt. Vaak denkt 

men bij diaconaat aan hulpverlening en dat 

vormt ook om het zo te zeggen de oervorm van 

het diaconale handelen: iemand heeft honger 

en daarom krijgt hij te eten. Er is echter gezien 

in dat licht een breed scala aan handelingsmo-

gelijkheden die op enigerlei wijze hieraan kan 

bijdragen. 

Om op de honger door te gaan, de vraag 

dient immers gesteld te worden na het lenigen 

van de directe nood: was dit afdoende of blijft 

de persoon in een situatie dat hij weer tot hon-

ger vervalt? Is dit inderdaad het geval, dan zal 

nagegaan moeten worden welke factoren dit be-

werkstelligen (analyse) en of die te beïnvloeden 

zijn (veranderingsstrategie). Dit laatste kan op 

individueel niveau plaatsvinden, bijvoorbeeld 

zorgen dat iemand door scholing meer kans 

maakt op een betaalde baan of in een andere 

context: een stuk grond krijgt om in het levens-

onderhoud te kunnen voorzien. Om dat weer 

mogelijk te maken zijn vaak ook weer verande-

ringen in politiek en samenleving nodig. Ker-

ken zullen dan aan pleitbezorging voor mensen 

in nood doen of deze zodanig ondersteunen 

dat zij voor hun belangen 

kunnen opkomen. Er zal 

actie gevoerd moeten 

worden om pressie uit te 

oefenen en aan bewustwording gewerkt moeten 

worden binnen de kerken en daarbuiten om 

draagvlak voor die veranderingen te verkrijgen. 

Deze korte aanduidingen, die zich verder 

laten aanvullen, maken duidelijk dat diaconaat 

meer omvat dan hulpverlening. De vraag is: wat 

betekent dit voor gemeenteopbouw? Duidelijk 

zal zijn dat de lokale geloofsgemeenschap nodig 

is, zowel om mensen te kunnen bereiken als 

om bewustwording te kunnen bewerkstelligen. 

Toch is dat nog onvoldoende. Immers, analyse 

vergt deskundigheid die georganiseerd moet 

worden, pleitbezorging bij de landelijke over-

heid wint aan kracht als deze breed gedragen 

wordt en lokale kerken hebben behoeften aan 

inhoudelijke input en methodische handreikin-

gen. Door netwerkvorming die vanuit boven-

lokale kerkelijke organen opgezet en in stand 
l

In veel hedendaagse theorieën van 
gemeenteopbouw krijgt diaconaat niet  

van meet af aan een centrale plaats

Iemand heeft honger en daarom  
krijgt hij te eten. Was dit afdoende of 

vervalt hij weer tot honger?



slotbeschouwing

Deze wordt ingegeven door praktische over-

wegingen: de mainstream kerken verliezen veel 

leden en zelfs het voortbestaan van lokale ker-

ken staat op het spel. 

Maar er spelen meer factoren. Naast de dia-

conale presentie in de samenleving is er vaak 

ook het verlangen dat niet-gelovigen Jezus 

Christus leren kennen en hun leven op hem 

gaan afstemmen. In zowel de protestantse als de 

evangelisch-charismatische bijdragen kwamen 

we dat verlangen tegen. Binnen de Internati-

onal Christian Fellowship bijvoorbeeld lijken 

diaconaat en evangelisatie tamelijk ontspannen 

naast (of in?) elkaar te bestaan. Lange tijd was 

er met name in de mainline van het protestan-

tisme op dit punt een 

grote terughoudend-

heid. Men koos voor 

onbaatzuchtige dienst 

aan mensen, zonder daarbij het eigen verhaal 

direct in te willen brengen. Diaconaat mag niet 

als instrument gebruikt worden om mensen te 

winnen voor de kerk. De dienst aan mensen in 

nood staat voorop. Maar op dit punt is dus dui-

delijk wat verschoven. Illustratief zijn hier de 

overeenkomsten én de verschillen tussen Urban 

Mission en Urban Expression. We noemden de 

twee al in de protestantse bijdrage. Beide kiezen 

voor een presentieachtige aanpak, maar bij de 

laatste vloeien getuigenis en dienst uiteindelijk 

altijd weer samen. Oeds Blok kan zelfs spreken 

van ‘de dwaling van het scheiden van evangeli-

satie en sociale betrokkenheid’ (2010, 23). Zijn 

comprehensive approach impliceert nadrukkelijk 

ook de uitnodiging aan mensen om hun leven 

over de andere boeg van Jezus Christus te gaan 

leven. 

gehouden wordt, kan de uitwisseling van erva-

ringen en kennis ondersteund worden. Boven-

dien werkt het bemoedigend om te weten dat je 

er niet alleen voorstaat, maar met vele anderen 

betrokken bent bij een specifieke problematiek. 

De ervaringen opgedaan in de kerkelijke anti-

armoedebeweging en het vluchtelingenwerk, 

die beide langs de lijnen van netwerkvorming 

opereren, bevestigen dit. 

Met dit alles is gezegd dat een ‘congregationa-

listische’ aanpak en gemeenteopbouw-theorieën 

die zich alleen op de lokale kerk richten, tekort-

schieten als men ze legt langs de meetlat van het 

doel van diaconaat: het bestrijden van maat-

schappelijke en materiële noden. Praktijken en 

theorieën van gemeen-

teopbouw zullen inge-

bed moeten zijn in een 

visie en praktijk van 

kerkopbouw, waarbij lokale kerken onderling 

op elkaar betrokken worden en in wisselwer-

king staan met bovenlokale, in sommige geval-

len zelfs internationale, vormen van kerk-zijn. 

Dit punt, zo maken de artikelen duidelijk, is 

onderbelicht. We zouden eigenlijk moeten spre-

ken over kerk- en gemeenteopbouw!

We noemen nog enige vragen die meer funda-

mentele aandacht vergen.

Missionair diaconaat?
De verhouding tussen missionaire activiteiten, 

ook in de zin van evangelisatie, en diaconaat is 

een duidelijk aandachtspunt in het denken over 

gemeente-zijn. We zijn namelijk momenteel 

getuige – in ieder geval binnen de protestantse 

traditie –van een grote missionaire interesse. 

6 8 h a n d e l i n g e n  2 0 1 3   I   2 6 9

Wat hier uiteraard speelt, is de soteriologie. 

De heilsleer bepaalt fundamenteel de plaats 

die wordt toegekend aan ‘bekering’ in de mis-

sionaire praxis. Hoe belangrijk is de persoon 

van Jezus Christus voor elk mens, ook aan gene 

zijde van de dood (Noort e.a. 2008, 215-234)? 

Toch zien we dat in discussies op dit punt – ze 

kunnen gemakkelijk verhit raken! – de diepere 

laag van de soteriologie niet altijd wordt be-

reikt. Het is hier niet de plek om die discussie 

wel tot op de soteriologische bodem te voeren, 

maar we kunnen niet om dit gesprek heen. Een 

van de vragen daarbij is of de uitnodiging aan 

mensen om hun leven bewust te gaan verbin-

den met Jezus Christus, gezien kan worden als 

waarachtige dienst aan individuele levens en 

samenlevingen. 

Hier liggen ook onverwachte en boeiende 

verbindingen met nieuwe opvattingen aan-

gaande de diaken: de diaken als ambassadeur, 

als go-between, als gemandateerde. De filoloog 

John Collins deed onderzoek naar de betekenis 

van het Griekse woord diakonia en kwam tot 

de conclusie dat de in de kerk gangbare inter-

pretatie – diaconie als onbaatzuchtige (sociale) 

dienstverlening – niet houdbaar is. Hij stelt dat 

diakonia een floating begrip is dat pas in een 

specifieke context zijn betekenis krijgt. Maar 

wel is telkens de grondtoon van in-between 

te horen. De diaken is de mens met een mis-

sie, een zendeling in opdracht van een hoger 

geplaatste. Illustratief is hier het optreden van 

Stefanus en Filippus, twee van de zeven nieuwe 

‘diakenen’ uit Handelingen 6. We zien ze in de 

volgende hoofdstukken optreden als verkon-

digers en niet als diakenen in onze zin van het 

woord. Bart Koet kan in zijn samenvatting van 

de zogenaamde Collins-discussie dan ook stel-

len dat in het Nieuwe Testament diakonia sterk 

verbonden is met verkondiging (Koet 2011, 

74). Als dat inderdaad zo is, vraagt dat om een 

hernieuwde doordenking van de verhouding 

tussen verkondiging en sociaal handelen. 

Verbindingen met andere functies van 
de kerk
Als we nadenken over de plaats van het diaco-

naat in de kerk, dan is het goed om naast het 

diaconaat als werkveld te onderkennen dat 

diaconaat ook een dimensie behoort te zijn van 

andere functies van de kerk. Zo zal er ook in 

pastoraat, leeractiviteiten, de kerk als gemeen-

schap en in de eredienst aandacht voor diaco-

naat behoren te zijn zonder daarmee te zeggen 

dat die functies opgaan in het diaconaat. 

Heel fundamenteel is daarbij de verbinding 

tussen diaconaat en eredienst. Vandaar dat 

wij er iets meer over zeggen. In die verbinding 

wordt zichtbaar dat godsdienst en mensen-

dienst bij elkaar horen, zoals recentelijk de 

rooms-katholieke Meeuws (2011, 322) en de 

protestantse Van Well (2009, 258) nog eens be-

klemtoond hebben. Deze verbinding heeft twee 

kanten. Diaconaat brengt allereerst de maat-

schappelijke context in de eredienst. De diake-

nen kunnen daar een centrale rol in spelen. Als 

de context en haar noden niet structureel aan-

dacht krijgen voor Gods aangezicht in het mid-

den van de gemeente bij de eucharistie, bij de 

dienst van het offer en bij de voorbede, vervalt 

gemeenteopbouw tot een uitsluitend interne 

aangelegenheid. Vervolgens is het van belang 

dat diaconaat zijn voeding krijgt vanuit de ere-

dienst, waarbij diepere betekenissen en verwij-
l

Naast diaconale presentie is er ook het 
verlangen dat niet-gelovigen hun leven op 

Jezus Christus afstemmen



slotbeschouwing7 0 h a n d e l i n g e n  2 0 1 3   I   2 7 1

zingen die in het diaconale handelen besloten 

liggen, geëxpliciteerd en geaccentueerd worden. 

In verschillende kerkelijke tradities wordt die 

verbinding ook gelegd. Zo bijvoorbeeld heel 

nadrukkelijk in de Kerkorde van de Protestantse 

Kerk in Nederland in het benoemen van de roe-

ping van diakenen tot de dienst aan de Tafel en 

van hun taak bij de formulering van de voor-

beden. Aan de zijde van de Rooms-Katholieke 

Kerk is te wijzen op wat Paus Benedictus XVI in 

zijn encycliek Deus caritas stelt: ‘Deze ‘mystiek’ 

van het sacrament is sociaal van aard, want in 

de sacramentele communie word ik verenigd 

met de Heer, evenals alle andere mensen die de 

communie ontvangen’ (2006, n. 14).

In die traditionele lijn staat ook het concept 

van de eucharistische centra zoals dat in de 

pastorale brief van Mgr. 

Eijk over de eucharistie 

wordt genoemd (2011). 

Het diaconale profiel 

kreeg evenwel geen aandacht in de beleidsnota 

van het aartsbisdom Utrecht (zie artikel Henk 

Meeuws). 

	 Meeuws zelf gaat overigens verder, als hij 

diaconie als zodanig eredienst noemt. Hij ver-

zet zich daarmee tegen de heersende opvatting 

dat gewoon-menselijke inzet pas dán waarlijk 

Gods eer dient en eerst dán echt waardevol is, 

wanneer deze inzet uitdrukkelijk verbonden 

wordt met de liturgische eredienst (met name 

de viering van de eucharistie) (Meeuws 2011, 

284–289).

Wie dragen het diaconaat?
In onze inleiding wezen we op de verscheiden-

heid aan dragers van het diaconaat de eeuwen 

door: de lokale geloofsgemeenschappen, de 

organisaties en instituten en individuele ge-

lovigen. Over wie die dragers zijn en wat hun 

onderlinge verhouding is, bestaan verschillende 

inzichten. We kunnen er minstens drie onder-

scheiden.

Individuele roeping
De eerste visie laat diaconaat primair een roe-

ping en verantwoordelijkheid zijn van de indi-

viduele gelovige. Rick Warren, evangelicaal en 

stichter van een Amerikaanse megakerk, maakt 

dat duidelijk: 

‘Iemand zei eens tegen me: “Ik had zó de 

mensen uit de gevangenis op mijn hart, dat 

ik er een bijbelstudie ben gaan geven. Ik vind 

dat de gemeente iets voor 

deze mensen moet doen!” 

Ik zei tegen hem: “Als ik 

het zo hoor, heeft de ge-

meente al iets gedaan. Jij bent de gemeente!” 

De week daarop zei ik tegen de gehele ge-

meente: “Ik geef jullie allemaal de vrijheid om 

de gevangenen te bezoeken, de hongerigen te 

voeden, de armen te kleden en de daklozen 

een dak boven het hoofd te geven en jullie 

hoeven het mij niet eens te laten weten. Doe 

het gewoon! Vertegenwoordig de gemeente in 

Jezus’ naam’ (Warren 2003, 147, 386).

Diaconaat als georganiseerde gemeentelijke 

activiteit hoort, zo gezien, niet bij de kern van 

gemeente-zijn. De evangelische beweging legt, 

in dit spoor, nadruk op individueel missionair-

diaconaal handelen en persoonlijke spirituali-

teit. 

Parakerkelijk diaconaat
Naast persoonlijk diaconaat is er in de tweede 

plaats parakerkelijk diaconaat. Dit heet ‘vrij 

diaconaat’ (voor voorbeelden zie Crijns e.a. 

2004, 116-203). Gelovigen werken samen op 

diaconaal vlak, maar zijn als uitvoerders geen 

verantwoording verschuldigd aan een kerk. 

‘Het voornaamste motief daarvoor is dat de 

kerkelijke organisatie op dat moment geen 

oog heeft voor de nood van de medemens; 

of andere aspecten van het geloof van groter 

belang acht; of de bijbel zo uitlegt dat de 

scherpe diaconale kantjes er vanaf zijn geëxe-

getiseerd; of andere belangen heeft gekregen. 

(…) Bewogen gaan zij aan de slag met en 

voor de mensen. (…) zonder de ballast van 

de kerkelijke organisatie. (…) Tegelijk hopen 

de mensen met inzet dat de kerken hen zullen 

volgen in hun gang naar en met de armen’ 

(Van Well 2004, 197). 

Parakerkelijke organisaties als Present, HiP en 

Youth for Christ brengen dit in de praktijk. We 

kwamen ze al tegen in het protestantse deel 

van dit nummer. Verrassend is dat de presby-

teriale Tim Keller (zie artikel Stoppels en Van 

Well in dit nummer) daarbij teruggrijpt op de 

gereformeerde Kuyper met diens onderscheid 

tussen de kerk als instituut en de kerk als or-

ganisme (de kerkleden die in organisaties hun 

maatschappelijke verantwoordelijkheid gestalte 

geven). Keller meent dat als kerken zich als 

kerkelijke gemeenschap op alle niveaus van 

rechtdoen willen begeven, de inspanningen 

voor vernieuwing van de samenleving en soci-

ale gerechtigheid ten koste gaan van het werk 

van prediking, onderwijs en gemeenteopbouw 

(Keller 2010, 158v.). Diaconaat is daarom een 

aangelegenheid voor de eigen leden, individueel 

én in parakerkelijke organisaties. 

Kenmerk van de kerk
Een derde visie is dat diaconaat principieel en 

structureel kenmerk van de kerk is. Hier ligt het 

accent niet in de eerste plaats op de individuele 

gelovige, of een groep gelovigen die zich extern 

organiseert, maar op de kerk als instituut en de 

kerkelijke gemeenschap. De gemeente en haar 

diaconale inzet worden zichtbaar in de struc-

tuur van de gemeenschap, die de mogelijkheid 

biedt in het werk te volharden en het doorgang 

te laten vinden. Calvijn was een pleitbezorger 

van deze visie (zie Stoppels en Van Well). Ook 

Paus Benedictus onderstreepte het belang van 

een kerkelijke diaconale structuur: 

‘De naastenliefde, verankerd in de liefde tot 

God, is (…) een opdracht aan iedere indivi-

duele gelovige, maar ook aan de gezamenlijke 

kerkelijke gemeenschap, en wel op alle ni-

veaus, van de lokale gemeenschap en de par-

ticuliere Kerk tot aan de universele Kerk toe. 

Ook de Kerk als gemeenschap moet de liefde 

in praktijk brengen. Daarom heeft de liefde 

ook behoefte aan organisatie als voorwaarde 

voor geordend, gemeenschappelijk dienen’ 

(2006, n. 20).

In de Rooms-Katholieke Kerk in Nederland 

wordt onder meer via de parochiële caritas-

instellingen en -werkgroepen kerk en samen-

leving geprobeerd de diaconie in de kerk te 

verankeren.
l

‘Doe het gewoon!  
Vertegenwoordig de gemeente  

in Jezus’ naam’ 



slotbeschouwing7 2 h a n d e l i n g e n  2 0 1 3   I   2 7 3

arm’ zijn. Hoeveel vragen er liggen, hebben we 

in een aantal paragrafen aangeduid. We hopen 

dat dit themanummer mensen zal inspireren 

om die vragen op te pakken. 

Geen óf-óf
De dogmaticus Berkhof meent dat ten aanzien 

van deze visies geen óf-óf geboden is. Naar zijn 

mening kunnen we geen van de drie genoemde 

vormen missen. Diaconaat van de gemeente is 

gebonden aan regels waaraan het vrijere diaco-

naat van gemeenteleden niet gebonden is. Toe-

wending naar de wereld exclusief via christelijke 

organisaties kan leiden tot verenging en verzui-

ling van de dienst en het getuigenis. De inzet tot 

verkerkelijking van diaconaal werk is begrijpe-

lijk, maar op zich ook geen panacee. 

‘Telkens komen trouwens nieuwe problemen 

op, die eerst vaak beter door enkelingen of 

kleinen groepen kunnen worden verkend. 

Het instituut, de groep en de enkeling heb-

ben elkaar nodig. In welke gestalte het volk 

van God het best op de wereld kan ingaan, zal 

afhangen van de situatie en de mensen en van 

geval tot geval moeten worden uitgemaakt’ 

(Berkhof 1990, 364, 409v).

Deze benaderingen van diaconaat vragen ec-

clesiologische doordenking, die principiële en 

praktische gezichtspunten op elkaar betrekt. 

We gaven deze slotbeschouwing de woorden 

‘gemengde gevoelens’ mee. De bijdragen laten 

immers zien dat gemeenteopbouw-modellen 

en -theorieën aan belang hebben ingeboet zo-

wel op universitair niveau, in het beleid als in 

de kerkelijke praktijk. Dit terwijl juist een tijd 

met zoveel veranderingen en nieuwe initiatie-

ven vraagt om een fundamentele en praktische 

doordenking van het kerk- en gemeente-zijn. 

Voorts blijken de theorieën vaak ‘diaconaat-

l

Literatuur
Althuis, Wim en Joop Brongers (2011). Diaconaat in 

de evangelisch-charismatische traditie. Soup, soap, 
salvation. In: Hub Crijns e.a. (red.), Diaconie in 
beweging. Handboek diaconiewetenschap. Utrecht: 
Kok, 212-232.

Berkhof, H. (19906). Christelijk geloof. Nijkerk: 
Callenbach. 

Blok, Oeds (2010). Creatieve gemeentestichting in de 
stad. Theologie, praktijk en spiritualiteit van Ur-
ban Expression. In: Soteria. jrg. 27, nr. 3, 16-28.

Hendriks, Jan (2008). Verlangen en vertrouwen. Het 
hart van gemeenteopbouw. Kampen: Kok.

Hendriks, Jan (2009). De kerk als gastenhuis en 
herberg. Special van het tijdschrift Mariënburg, 
december 2009.

Keller, Tim (2010). Ruim baan voor gerechtigheid. 
Rechtvaardig worden door Gods genade. Franeker: 
Van Wijnen.

Kennedy, James (2010). Stad op een berg. De publieke 
rol van protestantse kerken. Zoetermeer: Boeken-
centrum.

Koet, Bart (2011). Exegetische aantekeningen over 
diakonia in het Nieuwe Testament – Leren of 
doen? In: Hub Crijns e.a. (red.), Diaconie in bewe-
ging. Handboek diaconiewetenschap. Utrecht: Kok, 
69-96.

Meeuws, Henk (2011). Diaconie. Van grondslagenon-
derzoek tot een pleidooi voor een diaconale mystago-
gie. Gorinchem: Narratio.

Noordegraaf, Herman en Wissink, Jozef (2011). 
Een agenda voor de diaconiewetenschap. In: Hub 
Crijns e.a. (red.), Diaconie in beweging. Handboek 
diaconiewetenschap. Utrecht: Kok, 390-404.

Noort, Gerrit e.a. (2008). Als een kerk opnieuw begint. 
Handboek voor missionaire gemeenschapsvorming. 
Zoetermeer: Boekencentrum.

Paus Benedictus XVI (2006). Deus caritas est.
Roest, Henk de (2011). Ko-Initiieren, Ko-Wahrnehe-

men und strukturell “dazwischen” sein. In: Eurich, 
Johannes u.a. (Hrsg.). Kirchen aktiv gegen Armut 
und Ausgrenzung. Theologische Grundlagen und 
praktische Ansätze für Diakonie und Gemeinde. 
Stuttgart: Kohlhammer.

Stoppels, Sake (2013). Missionaire practici in Neder-
land. Een waaier aan stedelijke praktijkberichten. 
In: Handelingen, jrg. 40, nr. 1.

Vrooland, Gerard (2012). De kroeg als Gods akker. 
Straatpastoraat is verbinden. Zelhem: Maatkamp.

Warren, Rick (2003). Doelgerichte gemeente. Met hart 
voor God en hart voor mensen. Vaassen: Medema.

Well, Herman van (1999). Diaken in de praktijk. 
Kampen: Kok.

Well, H.H. van (2004). Uitleiding. In: Hub Crijns e.a. 
(red.), Barmhartigheid en gerechtigheid. Handboek 
diaconiewetenschap. Kampen: Kok, 196-203.

Well, H.H. van (2009). Diaconale gemeenteopbouw. 
In: G.C. den Hertog en A. Noordegraaf. Dienen en 
delen. Basisboek diaconaat. Zoetermeer: Boeken-
centrum, 235-264.

Wolsheimer, Jan (2012). Tegen de draad. Amsterdam: 
Ark Media.

Herman (prof.dr. H.) Noordegraaf is bijzonder hoog-
leraar en universitair docent voor diaconaat aan de 
Protestantse Theologische Universiteit. 
hnoordegraaf@pthu.nl

Sake (dr. S.) Stoppels is universitair docent kerkopbouw 
en diaconiek aan de Faculteit der Godgeleerdheid, 
Vrije Universiteit, Amsterdam. 
s.stoppels@vu.nl

Herman (drs. H.H.) van Well is, tot zijn pensionering, 
bijna 25 jaar diaconaal consulent geweest in de 
Christelijke Gereformeerde Kerken. Hij werkt mo-
menteel aan een promotieonderzoek waarin de rele-
vantie van het diaconaat van drie jonge kerken in de 
Tarwewijk van Rotterdam centraal staat. 
hvanwell@xmsnet.nl


