
trendbericht

T r e n d b e r i c h T   |   C a r l o  L e g e t

Z org voor de ziel – zielzorg – is van 

oudsher een van de taken van de 

kerken in onze Europese cultuur. 

Ook de zorg voor zieke en kwetsbare mensen 

behoort tot de traditionele aandachtspunten 

van kerkelijke gemeenschappen. Werd zielzorg 

traditioneel vanuit de kerken gedefinieerd en 

verzorgd, de afgelopen decennia hebben zich 

grote verschuivingen voorgedaan waardoor het 

landschap diepgaand veranderd is. 

Om te beginnen hebben meer en meer 

mensen de verbinding met de kerkelijke 

gemeenschap verloren. Vervolgens hebben veel 

zorginstellingen afstand genomen van hun 

kerkelijke wortels of signatuur. En ten slotte 

hebben zich in de literatuur over zielzorg de 

nodige verschuivingen voorgedaan. 

Dit alles betekent niet dat mensen minder 

met levensvragen en religie bezig zijn, of dat 

er minder behoefte aan zielzorg zou zijn. 

Het betekent wel dat nieuwe grootheden 

de contouren van het landschap bepalen 

en oude wijn soms in nieuwe zakken wordt 

aangedragen.

In dit trendbericht richt ik me op de 

literatuur over wat in de wetenschappelijke 

tijdschriften aangeduid wordt als ‘spiritual 

care’. Dit is een jong onderzoeksgebied waarin 

verschillende disciplines elkaar ontmoeten 

en al dan niet met elkaar in gesprek gaan. 

Opvallend in deze ontwikkelingen is dat de 

stem van de kerken vrijwel ontbreekt. Dit 

bericht wil informeren over de ontwikkelingen 

op het gebied van ‘spiritual care’, zodat ook 

vanuit de kerken aan het gesprek en de nieuwe 

ontwikkelingen deelgenomen kan worden. We 

zullen zien dat de geestelijke verzorging (Engels: 

chaplaincy) als vakgebied een verbindende rol 

speelt, en dat de palliatieve zorg een vruchtbare 

voedingsbodem is voor nieuwe ontwikkelingen.

‘Spiritual care’  
in de zorg 

Opvallend is dat op het nog jonge onderzoeksgebied van de ‘spiritual 
care’ de stem van de kerken vrijwel ontbreekt. Dit trendbericht wil 
informeren over de ontwikkelingen op dit gebied, met de bedoeling 
dat ook vanuit de kerken aan het gesprek en de nieuwe ontwikkelin-
gen deelgenomen kan worden.

l

7 1h a n d e l i n g e n  2 0 1 3   i   3



h a n d e l i n g e n  2 0 1 3   I   3 7 3

artikelen in wetenschappelijke tijdschriften. 

Dit hangt rechtstreeks samen met de cultuur 

van medisch onderzoek, waar boeken – gezien 

de snelle ontwikkelingen – in verre mate 

ondergeschikt zijn aan tijdschriftartikelen. 

Daarmee is het veld slecht toegankelijk 

voor mensen die geen toegang tot medische 

bibliotheken hebben. 

Een uitzondering hierop vormt het Oxford 

Textbook of Spirituality in Healthcare, dat vorig 

jaar verscheen onder redactie van Mark Cobb, 

Christina Puchalski en Bruce Rumbold (2012). 

Dit prijzige en lijvige werk bevat maar liefst 64 

hoofdstukken waarin bijna alle grote namen 

die actief zijn in het veld aan het woord komen. 

Het boek is opgebouwd uit zes secties: tradities, 

concepten, praktijken, onderzoek, beleid en 

scholing en uitdagingen. 

Opvallend in dit werk is hoezeer de ‘spiritual 

care’ zich ontwikkelt langs de lijnen die uitgezet 

worden door de medisch wetenschappen. De 

Engelstalige wereld is hierin leidend. Zo had 

Christina Puchalski, internist van huis uit, 

in 2006 al een invloedrijk boek geredigeerd 

met de titel A Time for Listening and Caring. 

Spirituality and the Care of the Chronically Ill 

and Dying, met een voorwoord van niemand 

minder dan de Dalai Lama. 

Puchalski is bekend geworden door het 

ontwikkelen van een kort vragenlijstje waarmee 

artsen in twee minuten kunnen nagaan of een 

patiënt tot een religieuze traditie behoort en 

welke impact dit zou moeten hebben op het 

medische beleid (Puchalski 2002). Vergelijkbare 

instrumenten zijn van Anandarajah en Hight 

(2001) en Maugans (1996). Andere interessante 

namen met invloed op dit terrein zijn Harold 

Genève 2013
Genève, een stad die niet zonder betekenis is 

in de kerkgeschiedenis, was medio januari 2013 

het toneel waar zo’n veertig zorgprofessionals 

en wetenschappers van over de hele wereld drie 

dagen bijeenkwamen om na te denken over de 

vraag hoe ‘spiritual care’ in de gezondheidszorg 

wereldwijd bevorderd zou kunnen worden. 

De conferentie – een samenwerking tussen 

het George Washington Institute for Spirituality 

and Healthcare, Caritas International en het 

Fetzer Institute – begon met een aantal sessies 

waarin gepoogd werd een consensus te bereiken 

over het begrip ‘spirituality’. Opvallend was 

dat driekwart van de aanwezigen arts waren. 

Een kleine minderheid was geschoold in de 

theologie of filosofie. Een van de grote vragen 

was op welke wijze de aansluiting met de 

religieuze en levensbeschouwelijke tradities 

gemaakt zou kunnen worden. 

De bijeenkomst in Genève was tekenend voor 

de ontwikkeling van ‘spiritual care’ in het laat-

ste decennium. Meer en meer wordt dit ter-

rein ter hand genomen door bevlogen artsen, 

met gebruikmaking van onderzoeksmethoden 

en idealen die afkomstig zijn uit de medische 

wetenschappen (Vermandere e.a. 2013). Het 

resulteert in instrumenten en handvatten die 

passen in de werkwijze van artsen en verpleeg-

kundigen. Want ook deze laatste beroepsgroep 

roert zich enthousiast in de discussie.

Het terrein van ‘spiritual care’ wordt 

voornamelijk ontwikkeld en gevoed via 

7 2

l
< �Ilya Kabakov, ‘De man die over de muur klimt’, 

2012, Van Abbemuseum, Eindhoven



trendbericht7 4 h a n d e l i n g e n  2 0 1 3   I   3 7 5

Een ander belangrijk kritiekpunt betreft het feit 

dat er weliswaar vele studies naar ‘spiritual care’ 

gepubliceerd worden, maar er geen conceptueel 

raamwerk is waarin verhelderd wordt hoe deze 

benaderingen zich tot elkaar verhouden (Cobb, 

Dowrick & Lloyd-Williams 2012).

Palliatieve zorg
Wie zich verdiept in het veld van ‘spiritual 

care’, ontdekt al gauw dat de palliatieve 

zorg een bijzondere plaats inneemt. Dat is 

niet verrassend vanuit de vaststelling dat de 

aandacht voor levensvragen onlosmakelijk 

verbonden is met het levenseinde, en het 

begrip ‘spiritual’ onderdeel uitmaakt van 

de definitie van palliatieve zorg zoals de 

Wereldgezondheidsorganisatie die in 2002 

gelanceerd heeft. 

Zo is er in de Verenigde Staten in 2009 een 

consensusconferentie gehouden, waarin naast 

een definitie voor palliatieve zorg een groot 

plan is ontvouwd over de wijze waarop deze 

dimensie in de zorg geïntegreerd zou moeten 

zijn en de rol van de geestelijke verzorger hierin 

(Puchalski 2009). In Europa is er sinds 2011 

de Taskforce Spiritual Care van de European 

Association for Palliative Care. Deze groep nam 

de definitie van de Amerikanen over en stelde 

deze bij, en zet zich in voor een evenwichtige 

integratie van verschillende beroepsgroepen 

(Nolan 2011).

Ook in Nederland wordt gewerkt aan 

‘spiritual care’ in de zorg. Buiten de 

palliatieve zorg dook de term ‘spiritual care’ 

in de Nederlandse publicaties voor het eerst 

uitdrukkelijk op vanaf 2006, in het eerste 

grootschalig empirisch onderzoek onder alle 

goed op de hoogte is van de Angelsaksische 

ontwikkelingen, heeft hij zelf een model 

ontwikkeld dat zowel conceptueel als 

methodologisch geworteld is in de praktijk van 

het ziekenhuispastoraat. In 2011 verscheen zijn 

grote werk Das Geheimnis des Lebens berühren 

Spiritualität bei Krankheit, Sterben, Tod. Eine 

Grammatik für Helfende. Zoals de titel al 

aangeeft, zet hij daarin het ‘mysterium’ centraal 

dat iedere mens ten diepste is. Spirituele zorg is 

in zijn opvatting een cirkelen rond het geheim 

van iedere mens, waarbij voelen, denken en 

doen ingezet worden om op het spoor te komen 

waar de bronnen van iemand liggen.

Kritiek
Ondanks het feit dat ‘spiritual care’ booming 

business lijkt, zijn er ook kritische geluiden te 

horen. Zo publiceerde de Britse filosoof John 

Paley in 2008 een kritisch artikel, waarmee 

hij een debat uitlokte over de vraag wat 

‘spiritual care’ eigenlijk is. Zijn grote bezwaar 

van de huidige ontwikkelingen is dat de 

term ‘spirituality’ als het ware losgezongen 

wordt van zijn religieuze wortels (Paley gaat 

helemaal terug tot de apostel Paulus) en tot 

een soort ‘conceptuele spons’ wordt die zich 

kan vullen met alles wat je maar wilt. Het is 

een nietszeggend begrip geworden, een soort 

‘merknaam’ voor een feel good-beweging die de 

scherpe kantjes van religie achter zich laat en de 

deur openzet voor individualistische zweverij. 

Een ander kritisch geluid komt van de 

Schotse hoogleraar praktische theologie John 

Swinton, die vanuit de praktische theologie 

vergelijkbare bezwaren formuleert (Swinton 

2006). 

veld naar Schotland. Daar vindt op dit 

moment een initiatief plaats dat luistert naar 

de naam ‘Community Chaplain Listening’. De 

eenvoudige maar baanbrekende gedachte die 

hierachter ligt is dat aandacht voor spiritualiteit 

van groot belang is voor het welzijn van 

mensen. In technische termen uitgedrukt: 

door zingeving aan public health te koppelen 

ontstaat er een nieuwe verantwoordelijkheid 

voor de overheid. Publieke gezondheid is, naast 

schoon water en hygiëne, ook aandacht voor 

zin en betekenis in mensenlevens. De bestaande 

kerkelijke structuren kunnen hier van belang 

zijn, wanneer ze in contact gebracht worden 

met het werk van de huisarts. Begin 2013 

werd een heel themanummer van de Scottish 

Journal of Healthcare Chaplaincy gewijd aan dit 

spannende initiatief. 

Continentale ontwikkelingen
Hoewel de wereld van de ‘spiritual care’ 

gedomineerd wordt door Engelstalige 

publicaties, zien we ook op het Europese 

vasteland initiatieven en ontwikkelingen 

die hierbij aansluiten. Sommigen hiervan 

sluiten rechtstreeks aan bij de Amerikaanse 

ontwikkelingen. Zo publiceerden Traugott 

Roser en Eckhard Frick in 2009 hun boek 

Spiritualität und Medizin. Gemeinsame Sorge 

für den kranken Menschen. Beiden staan ook 

aan de wieg van de Internationale Gesellschaft 

für Gesundheit und Spiritualität die in 2011 

opgericht werd en het tijdschrift Spiritual Care 

uitgeeft dat voornamelijk Duitstalig is. 

De boeken van de Duitse ziekenhuispastor 

Erhard Weiher daarentegen, bieden een heel 

ander kijk op het vakgebied. Hoewel Weiher 

Koenig, een arts die vooral onderzoek doet naar 

de relatie tussen religie en gezondheid; George 

Handzo, een invloedrijk geestelijk verzorger die 

verbonden aan met de Healthcare Chaplaincy 

in New York; George Fitchett, die veel werk 

maakt van de verwetenschappelijking van 

het beroep; Daniel Sulmasy ten slotte die als 

internist, ethicus en franciscaan een interessante 

brug vormt tussen beide werelden. 

Verenigd Koninkrijk
Maar niet alleen de Verenigde Staten hebben 

veel impact. Ook in het Verenigd Koninkrijk 

gebeurt veel op dit moment. Zo publiceerden 

Wilfred McSherry en Linda Ross in 2010 

een boek over de verschillende manieren 

van spiritual assessment die er zijn: het 

peilen, inventariseren en beoordelen van de 

spiritualiteit van patiënten. Ze bouwen daarmee 

voort op eerder werk waarin ze vanuit hun 

verpleegkundige achtergrond op verschillende 

manieren geprobeerd hebben het thema te 

ontsluiten.

Onder leiding van Margaret Holloway 

kwam aan het begin van 2011 een belangrijk 

rapport uit, waarin een inventarisatie 

gemaakt werd van de instrumenten die op 

dit moment beschikbaar zijn op het terrein 

van spirituele zorg. Het rapport is vrij te 

downloaden op de site van de National Health 

Service, en laat zien dat men zich in Engeland 

ook op overheidsniveau bewust is van de 

verschuivingen op dit terrein die vragen om 

nieuwe wegen. 

Als het gaat om het betrekken van de 

bestaande kerkelijke structuren bij de nieuwe 

ontwikkelingen, kijken veel mensen in het 
l



trendbericht7 6 h a n d e l i n g e n  2 0 1 3   I   3 7 7

uit geesteswetenschappen, theologie en 

religiewetenschappen in de toekomst 

gewaarborgd worden, dan zullen ook deze  

zich moeten gaan mengen in het gesprek. 

geestelijk verzorgers in de zorg over kwaliteit 

van ‘spiritual care’ (Smeets 2006). Hier moet 

ook het Nieuw Handboek Geestelijke Verzorging 

genoemd worden, waar de term voorkomt 

(Doolaard 2006). Meer toegespitst op de 

palliatieve zorg was een belangrijk moment in 

Nederland de publicatie van de eerste Richtlijn 

voor artsen en verpleegkundigen (Leget 2010). 

Deze richtlijn was het resultaat van een lang 

consensusproces, waarin professionals uit 

verschillende beroepsgroepen geconsulteerd 

werden. De richtlijn functioneert dan ook 

tevens als basistekst voor de stand van zaken  

op dit moment.

Ten slotte
De plaats van de kerken in de samenleving 

is diepgaand aan het veranderen. Niet 

alleen in Nederland, maar in alle Europese 

landen. Belangrijke inhouden die mensen 

kunnen helpen om betekenis te ontdekken 

in hun worstelingen met het bestaan, dreigen 

verloren te gaan of voor steeds minder 

mensen toegankelijk te worden. Dat vraagt 

om het leggen van nieuwe verbindingen 

tussen religie of levensbeschouwing aan 

de ene kant en gezondheid aan de andere 

kant. Voor wie de uitdaging aangaat, liggen 

vele aanknopingspunten klaar. Op dit 

moment worden die uitdagingen vooral 

aangenomen van de kant van de medische 

wetenschappen, gezondheidswetenschappen 

en verpleegwetenschappen. Dat levert een 

benadering van spirituele zorg op, die 

goed aansluit bij de werkwijze van deze 

disciplines. Wil de verbinding met religieuze 

tradities en de onderzoeksmethoden 

Literatuur
Anandarajah, G. & Hight, E. (2001). Spirituality and 

medical practice: Using the HOPE questions as a 
practical tool for spiritual assessment. American 
Family Physician 63, 81-88.

Cobb, M., Puchalski, C. & Rumbold, B. (2012). 
Oxford Textbook of Spirituality in Healthcare. 
Oxford University Press.

Cobb, M., Dowrick, C. & Lloyd-Williams, M. (2012). 
Understanding spirituality: a synoptic view. BMJ 
Supportive & Palliative Care 2, 339-343.

Doolaard, J.J.A. (ed.) (2006). Nieuw Handboek 
Geestelijke Verzorging. Kampen: Kok.

Fitchett, G., Handzo, G. (1998). Spiritual assessment, 
screening and intervention. In: J. Holland (red.), 
Psycho-oncology, 790-808. New York: Oxford 
University Press.

Holloway, M. et al. (2011). Spiritual Care at the End 
of Life. Department of Health United Kingdom. 
Published to DH-website, in electronic PDF 
format only: http://www.dh.gov.uk/publications

Leget, C. et al. (2010). Richtlijn Spirituele zorg. In: 
Palliatieve Zorg: Richtlijnen voor de Praktijk, 637-
662. Utrecht: VIKC.

Maugans, T.A. (1996). The SPIRITual history. 
Archives of Family Medicine nr. 5, 11-16.

McSherry, W. & Ross, L. (2010). Spiritual Assessment 
in Healthcare Practice. Penrith: M & K Publishing.

Nolan, S., Saltmarsh, P., Leget, C. (2011). Spiritual 
care in palliative care: working towards an EAPC 
Task Force. European Journal of Palliative Care nr. 
18, 86-89.

Paley, J. (2008). Spirituality and nursing: a 
reductionist approach. Nursing Philosophy nr.9, 
2-18.

Puchalski, C.M. (2002). Spirituality and end-of-life 
care: a time for listening and caring. Journal of 
Palliative Medicine nr. 5, 289-294

Puchalski, C.M. (2006). A Time for Listening and 

Caring. Spirituality and the Care of the Chronically 
Ill and Dying. Oxford University Press.

Puchalski, C.M., Ferrell, B., Virani, R. et al. (2009). 
Improving the quality of spiritual care as a 
dimension of palliative care: the report of the 
Consensus Conference. Journal of Palliative 
Medicine nr. 12, 885-904.

Roser, T. & Frick, E. (2011). Spiritualität und Medizin. 
Gemeinsame Sorge für den kranken Menschen (2. 
aktualisierte Auflage). Münchner Reihe Palliative 
Care, Band 4. Stuttgart: Kohlhammer. 

Smeets, W. (2006). Spiritual Care in a Hospital 
Setting. An Empirical-theological Exploration. 
Leiden: Brill.

Sulmasy, D. (2006). The Rebirth of the Clinic. 
An introduction to Spirituality in Health Care. 
Washington, Georgetown UP.

Swinton, J. (2006). Identity and resistance: why 
spiritual care needs ‘enemies’. Journal of Clinical 
Nursing 15, 918-928.

Vermandere, M., De Lepeleire, J., Van Mechelen, 
W., Warmenhoven, F., Thoonsen, B. & Aertgeerts, 
B. (2013). Spirituality in palliative home care: 
a framework for the clinician. Supportive care 
in cancer: official journal of the Multinational 
Association of Supportive Care in Cancer, 21 (4), 
1061-9.

Weiher, E. (2011). Das Geheimnis des Lebens berühren 
Spiritualität bei Krankheit, Sterben, Tod. Eine 
Grammatik für Helfende. Stuttgart: Kohlhammer.

Carlo Leget is hoogleraar zorgethiek en geestelijke 
begeleidingswetenschappen aan de Universiteit voor 
Humanistiek in Utrecht. Daarnaast is hij vanuit 
de Associatie van High Care Hospices bijzonder 
hoogleraar ethische en spirituele vragen in de 
palliatieve zorg aan deze zelfde universiteit. 
c.leget@uvh.nl

l


