TRENDBERICHT |

CARLO LEGET

‘Spiritual care’

in de zorg

Opvallend is dat op het nog jonge onderzoeksgebied van de ‘spiritual
care’ de stem van de kerken vrijwel ontbreekt. Dit trendbericht wil
informeren over de ontwikkelingen op dit gebied, met de bedoeling
dat ook vanuit de kerken aan het gesprek en de nieuwe ontwikkelin-
gen deelgenomen kan worden.

org voor de ziel — zielzorg — is van

oudsher een van de taken van de

kerken in onze Europese cultuur.
Ook de zorg voor zieke en kwetsbare mensen
behoort tot de traditionele aandachtspunten
van kerkelijke gemeenschappen. Werd zielzorg
traditioneel vanuit de kerken gedefinieerd en
verzorgd, de afgelopen decennia hebben zich
grote verschuivingen voorgedaan waardoor het
landschap diepgaand veranderd is.

Om te beginnen hebben meer en meer
mensen de verbinding met de kerkelijke
gemeenschap verloren. Vervolgens hebben veel
zorginstellingen afstand genomen van hun
kerkelijke wortels of signatuur. En ten slotte
hebben zich in de literatuur over zielzorg de
nodige verschuivingen voorgedaan.

Dit alles betekent niet dat mensen minder
met levensvragen en religie bezig zijn, of dat
er minder behoefte aan zielzorg zou zijn.

HANDELINGEN 2013 | 3

Het betekent wel dat nieuwe grootheden
de contouren van het landschap bepalen
en oude wijn soms in nieuwe zakken wordt
aangedragen.

In dit trendbericht richt ik me op de
literatuur over wat in de wetenschappelijke
tijdschriften aangeduid wordt als ‘spiritual
care’. Dit is een jong onderzoeksgebied waarin
verschillende disciplines elkaar ontmoeten
en al dan niet met elkaar in gesprek gaan.
Opvallend in deze ontwikkelingen is dat de
stem van de kerken vrijwel ontbreekt. Dit
bericht wil informeren over de ontwikkelingen
op het gebied van ‘spiritual care), zodat ook
vanuit de kerken aan het gesprek en de nieuwe
ontwikkelingen deelgenomen kan worden. We
zullen zien dat de geestelijke verzorging (Engels:
chaplaincy) als vakgebied een verbindende rol
speelt, en dat de palliatieve zorg een vruchtbare

voedingsbodem is voor nieuwe ontwikkelingen. [>



Geneve 2013

Geneve, een stad die niet zonder betekenis is
in de kerkgeschiedenis, was medio januari 2013
het toneel waar zo’'n veertig zorgprofessionals
en wetenschappers van over de hele wereld drie
dagen bijeenkwamen om na te denken over de
vraag hoe ‘spiritual care’ in de gezondheidszorg
wereldwijd bevorderd zou kunnen worden.

De conferentie — een samenwerking tussen
het George Washington Institute for Spirituality
and Healthcare, Caritas International en het
Fetzer Institute — begon met een aantal sessies
waarin gepoogd werd een consensus te bereiken
over het begrip ‘spirituality’. Opvallend was
dat driekwart van de aanwezigen arts waren.
Een kleine minderheid was geschoold in de
theologie of filosofie. Een van de grote vragen
was op welke wijze de aansluiting met de
religieuze en levensbeschouwelijke tradities
gemaakt zou kunnen worden.

De bijeenkomst in Geneve was tekenend voor
de ontwikkeling van ‘spiritual care’ in het laat-
ste decennium. Meer en meer wordt dit ter-
rein ter hand genomen door bevlogen artsen,
met gebruikmaking van onderzoeksmethoden
en idealen die afkomstig zijn uit de medische
wetenschappen (Vermandere e.a. 2013). Het
resulteert in instrumenten en handvatten die
passen in de werkwijze van artsen en verpleeg-
kundigen. Want ook deze laatste beroepsgroep
roert zich enthousiast in de discussie.

Het terrein van ‘spiritual care’ wordt
voornamelijk ontwikkeld en gevoed via

< Ilya Kabakov, ‘De man die over de muur klimt,
2012, Van Abbemuseum, Eindhoven

HANDELINGEN 2013 | 3

artikelen in wetenschappelijke tijdschriften.
Dit hangt rechtstreeks samen met de cultuur
van medisch onderzoek, waar boeken — gezien
de snelle ontwikkelingen — in verre mate
ondergeschikt zijn aan tijdschriftartikelen.
Daarmee is het veld slecht toegankelijk

voor mensen die geen toegang tot medische
bibliotheken hebben.

Een uitzondering hierop vormt het Oxford
Textbook of Spirituality in Healthcare, dat vorig
jaar verscheen onder redactie van Mark Cobb,
Christina Puchalski en Bruce Rumbold (2012).
Dit prijzige en lijvige werk bevat maar liefst 64
hoofdstukken waarin bijna alle grote namen
die actief zijn in het veld aan het woord komen.
Het boek is opgebouwd uit zes secties: tradities,
concepten, praktijken, onderzoek, beleid en
scholing en uitdagingen.

Opvallend in dit werk is hoezeer de ‘spiritual
care’ zich ontwikkelt langs de lijnen die uitgezet
worden door de medisch wetenschappen. De
Engelstalige wereld is hierin leidend. Zo had
Christina Puchalski, internist van huis uit,
in 2006 al een invloedrijk boek geredigeerd
met de titel A Time for Listening and Caring.
Spirituality and the Care of the Chronically IIl
and Dying, met een voorwoord van niemand
minder dan de Dalai Lama.

Puchalski is bekend geworden door het
ontwikkelen van een kort vragenlijstje waarmee
artsen in twee minuten kunnen nagaan of een
patiént tot een religieuze traditie behoort en
welke impact dit zou moeten hebben op het
medische beleid (Puchalski 2002). Vergelijkbare
instrumenten zijn van Anandarajah en Hight
(2001) en Maugans (1996). Andere interessante
namen met invloed op dit terrein zijn Harold

73



Koenig, een arts die vooral onderzoek doet naar
de relatie tussen religie en gezondheid; George
Handzo, een invloedrijk geestelijk verzorger die
verbonden aan met de Healthcare Chaplaincy
in New York; George Fitchett, die veel werk
maakt van de verwetenschappelijking van

het beroep; Daniel Sulmasy ten slotte die als
internist, ethicus en franciscaan een interessante
brug vormt tussen beide werelden.

Verenigd Koninkrijk

Maar niet alleen de Verenigde Staten hebben
veel impact. Ook in het Verenigd Koninkrijk
gebeurt veel op dit moment. Zo publiceerden
Wilfred McSherry en Linda Ross in 2010

een boek over de verschillende manieren

van spiritual assessment die er zijn: het

peilen, inventariseren en beoordelen van de
spiritualiteit van patiénten. Ze bouwen daarmee
voort op eerder werk waarin ze vanuit hun
verpleegkundige achtergrond op verschillende
manieren geprobeerd hebben het thema te
ontsluiten.

Onder leiding van Margaret Holloway
kwam aan het begin van 2011 een belangrijk
rapport uit, waarin een inventarisatie
gemaakt werd van de instrumenten die op
dit moment beschikbaar zijn op het terrein
van spirituele zorg. Het rapport is vrij te
downloaden op de site van de National Health
Service, en laat zien dat men zich in Engeland
ook op overheidsniveau bewust is van de
verschuivingen op dit terrein die vragen om
nieuwe wegen.

Als het gaat om het betrekken van de
bestaande kerkelijke structuren bij de nieuwe
ontwikkelingen, kijken veel mensen in het

74

veld naar Schotland. Daar vindt op dit

moment een initiatief plaats dat luistert naar

de naam ‘Community Chaplain Listening’ De
eenvoudige maar baanbrekende gedachte die
hierachter ligt is dat aandacht voor spiritualiteit
van groot belang is voor het welzijn van
mensen. In technische termen uitgedrukt:

door zingeving aan public health te koppelen
ontstaat er een nieuwe verantwoordelijkheid
voor de overheid. Publieke gezondheid is, naast
schoon water en hygiéne, ook aandacht voor
zin en betekenis in mensenlevens. De bestaande
kerkelijke structuren kunnen hier van belang
zijn, wanneer ze in contact gebracht worden
met het werk van de huisarts. Begin 2013

werd een heel themanummer van de Scottish
Journal of Healthcare Chaplaincy gewijd aan dit
spannende initiatief.

Continentale ontwikkelingen
Hoewel de wereld van de ‘spiritual care’
gedomineerd wordt door Engelstalige
publicaties, zien we ook op het Europese
vasteland initiatieven en ontwikkelingen
die hierbij aansluiten. Sommigen hiervan
sluiten rechtstreeks aan bij de Amerikaanse
ontwikkelingen. Zo publiceerden Traugott
Roser en Eckhard Frick in 2009 hun boek
Spiritualitit und Medizin. Gemeinsame Sorge
fiir den kranken Menschen. Beiden staan ook
aan de wieg van de Internationale Gesellschaft
fiir Gesundheit und Spiritualitit die in 2011
opgericht werd en het tijdschrift Spiritual Care
uitgeeft dat voornamelijk Duitstalig is.

De boeken van de Duitse ziekenhuispastor
Erhard Weiher daarentegen, bieden een heel
ander kijk op het vakgebied. Hoewel Weiher

goed op de hoogte is van de Angelsaksische
ontwikkelingen, heeft hij zelf een model
ontwikkeld dat zowel conceptueel als
methodologisch geworteld is in de praktijk van
het ziekenhuispastoraat. In 2011 verscheen zijn
grote werk Das Geheimnis des Lebens beriihren
Spiritualitiit bei Krankheit, Sterben, Tod. Eine
Grammuatik fiir Helfende. Zoals de titel al
aangeeft, zet hij daarin het ‘mysterium’ centraal
dat iedere mens ten diepste is. Spirituele zorg is
in zijn opvatting een cirkelen rond het geheim
van iedere mens, waarbij voelen, denken en
doen ingezet worden om op het spoor te komen
waar de bronnen van iemand liggen.

Kritiek
Ondanks het feit dat ‘spiritual care’ booming
business lijkt, zijn er ook kritische geluiden te
horen. Zo publiceerde de Britse filosoof John
Paley in 2008 een kritisch artikel, waarmee
hij een debat uitlokte over de vraag wat
‘spiritual care’ eigenlijk is. Zijn grote bezwaar
van de huidige ontwikkelingen is dat de
term ‘spirituality’ als het ware losgezongen
wordt van zijn religieuze wortels (Paley gaat
helemaal terug tot de apostel Paulus) en tot
een soort ‘conceptuele spons’ wordt die zich
kan vullen met alles wat je maar wilt. Het is
een nietszeggend begrip geworden, een soort
‘merknaam’ voor een feel good-beweging die de
scherpe kantjes van religie achter zich laat en de
deur openzet voor individualistische zweverij.
Een ander kritisch geluid komt van de
Schotse hoogleraar praktische theologie John
Swinton, die vanuit de praktische theologie
vergelijkbare bezwaren formuleert (Swinton
2006).

HANDELINGEN 2013 | 3

Een ander belangrijk kritiekpunt betreft het feit
dat er weliswaar vele studies naar ‘spiritual care’
gepubliceerd worden, maar er geen conceptueel
raamwerk is waarin verhelderd wordt hoe deze

benaderingen zich tot elkaar verhouden (Cobb,
Dowrick & Lloyd-Williams 2012).

Palliatieve zorg

Wie zich verdiept in het veld van ‘spiritual
care), ontdekt al gauw dat de palliatieve
zorg een bijzondere plaats inneemt. Dat is
niet verrassend vanuit de vaststelling dat de
aandacht voor levensvragen onlosmakelijk
verbonden is met het levenseinde, en het
begrip ‘spiritual’ onderdeel uitmaakt van
de definitie van palliatieve zorg zoals de
Wereldgezondheidsorganisatie die in 2002
gelanceerd heeft.

Zo is er in de Verenigde Staten in 2009 een
consensusconferentie gehouden, waarin naast
een definitie voor palliatieve zorg een groot
plan is ontvouwd over de wijze waarop deze
dimensie in de zorg geintegreerd zou moeten
zijn en de rol van de geestelijke verzorger hierin
(Puchalski 2009). In Europa is er sinds 2011
de Taskforce Spiritual Care van de European
Association for Palliative Care. Deze groep nam
de definitie van de Amerikanen over en stelde
deze bij, en zet zich in voor een evenwichtige
integratie van verschillende beroepsgroepen
(Nolan 2011).

Ook in Nederland wordt gewerkt aan
‘spiritual care’ in de zorg. Buiten de
palliatieve zorg dook de term ‘spiritual care’
in de Nederlandse publicaties voor het eerst
uitdrukkelijk op vanaf 2006, in het eerste
grootschalig empirisch onderzoek onder alle

75



geestelijk verzorgers in de zorg over kwaliteit
van ‘spiritual care’ (Smeets 2006). Hier moet
ook het Nieuw Handboek Geestelijke Verzorging
genoemd worden, waar de term voorkomt
(Doolaard 2006). Meer toegespitst op de
palliatieve zorg was een belangrijk moment in
Nederland de publicatie van de eerste Richtlijn
voor artsen en verpleegkundigen (Leget 2010).
Deze richtlijn was het resultaat van een lang
consensusproces, waarin professionals uit
verschillende beroepsgroepen geconsulteerd
werden. De richtlijn functioneert dan ook
tevens als basistekst voor de stand van zaken
op dit moment.

Ten slotte

De plaats van de kerken in de samenleving
is diepgaand aan het veranderen. Niet

alleen in Nederland, maar in alle Europese
landen. Belangrijke inhouden die mensen
kunnen helpen om betekenis te ontdekken
in hun worstelingen met het bestaan, dreigen
verloren te gaan of voor steeds minder
mensen toegankelijk te worden. Dat vraagt
om het leggen van nieuwe verbindingen
tussen religie of levensbeschouwing aan

de ene kant en gezondheid aan de andere
kant. Voor wie de uitdaging aangaat, liggen
vele aanknopingspunten klaar. Op dit
moment worden die uitdagingen vooral
aangenomen van de kant van de medische
wetenschappen, gezondheidswetenschappen
en verpleegwetenschappen. Dat levert een
benadering van spirituele zorg op, die

goed aansluit bij de werkwijze van deze
disciplines. Wil de verbinding met religieuze
tradities en de onderzoeksmethoden

76

uit geesteswetenschappen, theologie en
religiewetenschappen in de toekomst
gewaarborgd worden, dan zullen ook deze
zich moeten gaan mengen in het gesprek. <

Literatuur

Anandarajah, G. & Hight, E. (2001). Spirituality and
medical practice: Using the HOPE questions as a
practical tool for spiritual assessment. American
Family Physician 63, 81-88.

Cobb, M., Puchalski, C. & Rumbold, B. (2012).
Oxford Textbook of Spirituality in Healthcare.
Oxford University Press.

Cobb, M., Dowrick, C. & Lloyd-Williams, M. (2012).
Understanding spirituality: a synoptic view. BM]J
Supportive & Palliative Care 2, 339-343.

Doolaard, J.J.A. (ed.) (2006). Nieuw Handboek
Geestelijke Verzorging. Kampen: Kok.

Fitchett, G., Handzo, G. (1998). Spiritual assessment,
screening and intervention. In: J. Holland (red.),
Psycho-oncology, 790-808. New York: Oxford
University Press.

Holloway, M. et al. (2011). Spiritual Care at the End
of Life. Department of Health United Kingdom.
Published to DH-website, in electronic PDF
format only: http://www.dh.gov.uk/publications

Leget, C. et al. (2010). Richtlijn Spirituele zorg. In:
Palliatieve Zorg: Richtlijnen voor de Praktijk, 637-
662. Utrecht: VIKC.

Maugans, T.A. (1996). The SPIRITual history.
Archives of Family Medicine nr. 5, 11-16.

McSherry, W. & Ross, L. (2010). Spiritual Assessment
in Healthcare Practice. Penrith: M & K Publishing.

Nolan, S., Saltmarsh, P., Leget, C. (2011). Spiritual
care in palliative care: working towards an EAPC
Task Force. European Journal of Palliative Care nr.
18, 86-89.

Paley, J. (2008). Spirituality and nursing: a
reductionist approach. Nursing Philosophy nr.9,
2-18.

Puchalski, C.M. (2002). Spirituality and end-of-life
care: a time for listening and caring. Journal of
Palliative Medicine nr. 5, 289-294

Puchalski, C.M. (2006). A Time for Listening and

Caring. Spirituality and the Care of the Chronically
Ill and Dying. Oxford University Press.

Puchalski, C.M., Ferrell, B., Virani, R. et al. (2009).
Improving the quality of spiritual care as a
dimension of palliative care: the report of the
Consensus Conference. Journal of Palliative
Medicine nr. 12, 885-904.

Roser, T. & Frick, E. (2011). Spiritualitiit und Medizin.
Gemeinsame Sorge fiir den kranken Menschen (2.
aktualisierte Auflage). Miinchner Reihe Palliative
Care, Band 4. Stuttgart: Kohlhammer.

Smeets, W. (2006). Spiritual Care in a Hospital
Setting. An Empirical-theological Exploration.
Leiden: Brill.

Sulmasy, D. (2006). The Rebirth of the Clinic.

An introduction to Spirituality in Health Care.
Washington, Georgetown UP.

Swinton, J. (2006). Identity and resistance: why
spiritual care needs ‘enemies’. Journal of Clinical
Nursing 15, 918-928.

Vermandere, M., De Lepeleire, J., Van Mechelen,

W., Warmenhoven, F,, Thoonsen, B. & Aertgeerts,
B. (2013). Spirituality in palliative home care:

a framework for the clinician. Supportive care

in cancer: official journal of the Multinational
Association of Supportive Care in Cancer, 21 (4),
1061-9.

Weiher, E. (2011). Das Geheimnis des Lebens beriihren
Spiritualitit bei Krankheit, Sterben, Tod. Eine
Grammatik fiir Helfende. Stuttgart: Kohlhammer.

Carlo Leget is hoogleraar zorgethiek en geestelijke
begeleidingswetenschappen aan de Universiteit voor
Humanistiek in Utrecht. Daarnaast is hij vanuit
de Associatie van High Care Hospices bijzonder
hoogleraar ethische en spirituele vragen in de
palliatieve zorg aan deze zelfde universiteit.
c.leget@uvh.nl

HANDELINGEN 2013 | 3

77



