ONDERZOEK | LAURIEN SCHRIJVER, JESSIE DEZUTTER,
ANNEMIE DILLEN & WIM SMEETS

Zinbeleving in het

ziekenhuis

Een pilotstudie in Nederland

en Vlaanderen

Een onderzoek naar de zinbeleving van patiénten, in het kader
van de vraag: hoe kunnen zorgverleners in het ziekenhuis

‘zingevingsvragen’ op het spoor komen en erop inspelen?

iek zijn kan vragen oproepen over de
zin van het ziek zijn en het lijden, het
leven zelf, relaties met anderen, het
ouder worden en de dood. Ook spelen er vaak
zorgen over de toekomst, athankelijkheid en
verlies. Soms moet men voor de eigen toekomst
ingrijpende keuzes maken. Dit soort thema’s
noemt men tegenwoordig zingevingsvragen, die
een existentiéle, spirituele of religieuze vorm
kunnen aannemen.
Hoewel zorginstellingen en beleidsmakers
in toenemende mate ‘gastvrije’ zorg proberen
te leveren, zijn zingevingsvragen vaak een
onderbelicht aspect van de zorg (zie o.a. Van
Heijst 2008). Dat heeft onder meer te maken
met de onzichtbaarheid van deze vragen,

64

op het macro- en microniveau. Religie en
spiritualiteit zijn voor een groot deel uit het
publieke domein — en daarmee de zorginstelling
— verdwenen en naar de privésfeer verbannen
(Van den Donk & Plum 2006). Daarnaast

is de patiént zich vaak niet bewust van deze
zogenoemde ‘trage vragen’ of vindt hij of zij het
moeilijk deze te verwoorden.

In deze bijdrage bespreken we een deelaspect
van een promotieonderzoek. De algemene
vraagstelling van het onderzoek luidt: hoe
kunnen zorgverleners in het algemeen en
geestelijk verzorgers en pastores specifiek deze
vragen op het spoor komen en hierop inspelen?
In de eerste fase — waarop deze bijdrage
betrekking heeft — zijn we enkel gericht op het

exploreren van de zinbeleving van patiénten.

Eerst schetsen we kort de veranderingen in
het religieuze landschap van Nederland en
Vlaanderen en duiden we enkele relevante
begrippen aan: zingeving, existentialiteit,
spiritualiteit en religiositeit. Daarna bespreken
we kort de stand van zaken inzake empirisch
onderzoek naar de zinbeleving van patiénten.
Dan wordt onze poging tot het ontwerpen van
een op de Nederlandse en Vlaamse context
toegesneden vragenlijst besproken, en de eerste
resultaten van een pilotstudie.

Zingeving, existentialiteit,
spiritualiteit en religiositeit

De Nederlandse samenleving heeft diepgaande
veranderingen ondergaan in de afgelopen
decennia. Van een confessioneel verzuilde
samenleving in de jaren vijftig waarin religie
een grote plek innam in het publicke domein,
is onze samenleving na de jaren zeventig steeds
sneller geseculariseerd en ontkerkelijkt.

Onder meer de volgende drie ontwikkelingen
hebben bijgedragen tot een proces waardoor
religie en spiritualiteit steeds meer tot de pri-
vésfeer gingen behoren. Ten eerste zijn mensen
door de rationalisering van de maatschappij
niet langer zonder meer bereid één bepaald
duidingspatroon te volgen. Er bestaat geen
algemeen aanvaard symbolisch systeem meer
(Berger & Luckmann 1971). Ten tweede heb-
ben mensen door de individualisering veelal
een eigen, bij elkaar gesprokkelde identiteit,
die elementen van verschillende religieuze en
spirituele tradities omvat (‘bricolage’, Levi-
Strauss 1972). Ten derde is door globalisering

HANDELINGEN 2013 | 3

het religieuze aanbod gediversifieerd, waardoor
een breed scala aan religieuze en spirituele
opvattingen en gebruiken is ontstaan (Kronjee
& Lampert 2006). Dit doet vermoeden dat de
moderne patiént een divers profiel op het vlak
van zingeving heeft.

Vooraleer we de vraag beantwoorden hoe dat
profiel er dan uitziet, willen we kort de begrip-
pen zingeving, existentialiteit, spiritualiteit en
religiositeit van elkaar onderscheiden. Hierover
bestaat in de literatuur geen consensus. Met
anderen kiezen wij ervoor om zingeving als
overkoepelend begrip te gebruiken. Op het
terrein van de geestelijke verzorging gebeurde
dat wellicht het eerst door Ter Borg (2000), die
zingeving omschreef als ‘alles wat we tegenko-
men in een zodanig kader plaatsen dat we er
raad mee weten’. Zingeving valt vervolgens uit-
een in immanente, binnenwereldlijke zingeving
en transcendente zingeving (McSherry & Cash
2004). Existentialiteit kan men dan beschou-
wen als de immanente vorm van zingeving:
bijvoorbeeld de vraag naar welke zin het leven
heeft. Spiritualiteit kan men dan beschouwen
als de transcendente vorm van zingeving: bij-
voorbeeld de vraag naar een leven na de dood
(Dillen e.a. 2009). Religiositeit is in dit kader
een subconcept van spiritualiteit: geinstitutio-
naliseerde spiritualiteit (Koenig e.a. 2001). In
ons onderzoek willen we oog hebben voor de

verschillende vormen van zingeving.

Zinbeleving van patiénten

Onderzoekers veronderstellen dat zingeving het
geestelijk welbevinden verbetert, doordat zin-
geving verklaringen kan aanreiken en betekenis [>

65



geven aan ziekte en lijden (Musick e.a. 1998).
Daarnaast zijn er studies die doen vermoeden
dat geestelijk welbevinden minstens zo belang-
rijk is als fysiek en psychologisch welbevinden
voor de kwaliteit van leven van patiénten (Co-
hen e.a. 1996).

Vanaf de tweede helft van de jaren negentig
neemt het aantal onderzoeken naar de rol van
met name spiritualiteit in de gezondheidszorg
toe. Dit soort onderzoeken betreft meestal
een Amerikaanse populatie. De vraag is echter
of wat geldt voor de
Amerikaanse con-
text, ook geldt voor
de Nederlandse en
Vlaamse context. Im-
mers, het spirituele landschap van Amerika
verschilt beduidend van het Nederlandse en het
Vlaamse. In Amerika rapporteert een meerder-
heid religieuze overtuigingen en praktijken
(Gallup 2010; Gallup 2011). In Nederland en
Vlaanderen rekenen de meeste mensen zich niet
tot een religieuze groepering en rapporteren zij
een veel lager kerkbezoek (Bernts, De Jong &
Yar 2006; Dobbelaere & Voyé 2000). Maar Ne-
derlanders en Vlamingen vinden spiritualiteit
wél belangrijk (Kronjee & Lampert 2006; Dob-
belaere & Voye 2000). Dit doet vermoeden dat
de resultaten van Amerikaans onderzoek dus
niet hoeven te gelden voor de Nederlandse en
Vlaamse context.

De Amerikaanse instrumenten gebruiken
een taal die naar wij vermoeden in Nederland
en Vlaanderen de moderne patiént niet zal
aanspreken. Er wordt bijvoorbeeld expliciet
gesproken over God, kerkgang en bidden.

Daar staat tegenover dat er in Nederland

66

Doel: de existentié¢le en
spirituele beleving van patiénten
op het spoor komen

en Vlaanderen nauwelijks instrumenten
ontwikkeld zijn die peilen naar zinbeleving.
Over die zinbeleving van patiénten in een

zorginstelling weten we nog weinig.

Een eigen instrument
In het kader van een promotieonderzoek
hebben we in 2012 een instrument ontwikkeld
met als doel de existentiéle en spirituele
beleving van patiénten tijdens de opname op
het spoor te komen. Het theoretisch kader dat
aan het instrument
ten grondslag ligt,
is gebaseerd op de
vijf dimensies die
Glock & Stark (1965)
onderscheiden ten aanzien van religie, maar
die onzes inziens ook voor de existentialiteit en
spiritualiteit kunnen gelden: de experiéntiéle
dimensie (ervaringen van het individu), de
sociale dimensie (verbondenheid met andere
mensen die de overtuigingen van het individu
delen), de rituele dimensie (de religieuze en
spirituele gebruiken), de cognitief-narratieve
dimensie (de overtuigingen van het individu)
en de morele dimensie (waarden en normen).
Op basis van indelingen die recent
gehanteerd worden in spiritualiteitsonderzoek
binnen geestelijke verzorging en pastoraat
(Fitchett 1993; Leget e.a. 2010) onderscheiden
we daarnaast nog een andere variabele,
namelijk coping. Copingis te beschouwen als
een perspectief 6p de genoemde dimensies,
met name in hoeverre deze vijf dimensies als
mogelijke bron van steun fungeren bij het
omgaan met crisissituaties (Smeets 2010).
Omwille van het eerder genoemde contextuele

argument hebben wij er dus voor gekozen om
niet bestaande instrumenten op basis van het
model van Glock over te nemen (voor een
discussie: zie Wulff 1991, 210-212).

In ons instrument zijn voor elk van de bo-
venstaande dimensies drie items geformuleerd.
In deze fase van ons onderzoek hebben we de
rituele dimensie weggelaten. Rituelen kunnen
worden beschouwd als interventies, en willen
we later opnemen in een interventiestudie. Om-
dat we in een maatschappij leven waarin religie
en spiritualiteit niet langer vanzelfsprekend zijn,
kregen alle items een bredere formulering. Dit
betekent dat er bijvoorbeeld niet specifiek over
God of bidden werd gesproken. Deelnemers
werden gevraagd om aan te geven in hoeverre
zij bezig waren met een vijftiental onderwerpen,
met antwoordmogelijkheden van ‘1 = helemaal
niet’ tot ‘5 = heel veel’

Resultaten pilotstudie

Een pilotstudie in het kader van het
promotieonderzoek werd uitgevoerd door
studenten van de masteropleiding Theologie
en Geestelijke Verzorging van de Universiteit
Utrecht. Ze werd verricht op de cardiologie-
afdelingen van twee academische ziekenhuizen,
het Universitair Ziekenhuis Leuven (n=85)
en het UMC Radboud in Nijmegen (n=32).
Daarnaast vond zij plaats in het Psychiatrisch
Ziekenhuis Emergis te Goes (n=80).

De gemiddelde leeftijd was 58 jaar en 54%
was man. Van de deelnemers was 49% gehuwd,
24% alleenstaand, 10% weduwe/weduwnaar,
10% gescheiden en 7% samenwonend. Van de
deelnemers had 21% lager onderwijs, 57% had
middelbaar of beroepsonderwijs gevolgd en

HANDELINGEN 2013 | 3

22% had hoger onderwijs gevolgd.

Bijna de helft van de deelnemers (46%)
beschouwt zichzelf als katholiek en 17,5% als
protestant. 14,5 % van de deelnemers koos
voor de categorie ‘anders’ (14,5%) en 9,5% ziet
zichzelf als gelovig/spiritueel; 5% beschouwt
zich atheist, eveneens 5% humanist en 2,5%
moslim.

De schaal naar de existentiéle en spirituele
beleving bevatte 15 items uitgezet op een
5-puntsschaal (van ‘1 = helemaal niet waar’
tot ‘5 = helemaal waar’). De deelnemers werd
gevraagd aan te geven in hoeverre zij op dat
moment bezig waren met de aangegeven
thema’s. Van deze thema’s scoorde het morele
item ‘wat waardevol is voor mij in mijn leven’
het hoogst (gemiddelde 3,70; standaarddeviatie
1,17), gevolgd door het sociale item ‘het
contact met mensen met wie ik mij verbonden
voel in mijn situatie’ (gemiddelde 3,44,
standaarddeviatie 1,25). De items ‘de dood’ en
‘hoe anderen naar mij kijken in mijn huidige
situatie’ scoorden het laagst (beide gemiddelde
2,57; standaarddeviatie 1,4 en 1,24).

Een interessante vaststelling is dat de
gemiddelde score voor alle antwoorden samen
in Nederland hoger ligt dan in Vlaanderen
(namelijk 3,14 versus 2,85).

In het algemeen werd geconstateerd dat
patiénten meer bezig blijken te zijn met een
positieve zinbeleving van hun situatie dan met
een negatieve.

Daarnaast werden twee andere instrumenten
aan de deelnemers voorgelegd. De Centrality
of Belief Systems Scale (COBSS) peilt naar
(het belang van) de spirituele identiteit en
bestaat uit een open en een gesloten vraag (zie

67

>



Dezutter e.a. 2010). De open vraag nodigt de
deelnemers uit hun eigen spiritualiteit kort

en bondig te beschrijven. Het ligt niet in het
bereik van dit artikel om de antwoorden op
deze open vraag te bespreken. De gesloten vraag
omvat vijf stellingen, waaronder ‘mijn geloof,
levensbeschouwing of spiritualiteit is een
belangrijk aspect van mijn leven’.

Deelnemers wordt gevraagd aan te geven
in hoeverre de stelling op hen van toepassing
is (van ‘1 = helemaal niet waar’ tot ‘5 =
helemaal waar’). De vijf stellingen hadden
een gemiddelde van 3,15 (standaarddeviatie
1,24), wat wijst op een niet sterk maar ook
niet zwak belang dat de deelnemers hechten
aan hun spirituele identiteit. De stelling ‘mijn
geloof, levensbeschouwing of spiritualiteit is
belangrijk voor de zin die ik aan mijn leven
geef” scoorde het hoogst (gemiddelde 3,33;
standaarddeviatie 1,26). De stelling ‘mijn
geloof, levensbeschouwing of spiritualiteit
beinvloedt mijn handelen in mijn dagelijks
leven’ scoorde het laagst (gemiddelde 2,97;
standaarddeviatie 1,20). De scores duiden erop
dat de deelnemers hun spiritualiteit vooral als
een cognitieve zaak beschouwen, en wat minder
als praktische leidraad voor hun leven.

Het laatste instrument peilt naar de manier
waarop de deelnemers uitdrukking geven aan
hun spiritualiteit. Deze bestaat uit een gesloten
vraag die naar diverse spirituele activiteiten
vraagt en de frequentie ervan. De meeste
deelnemers rapporteerden natuurwandeling
(29%) en kerkbezoek/religieuze bijeenkomst
(29%), op de voet gevolgd door meditatie/
gebed (26%), gesprek (26%) en muziek maken/
luisteren (25%). ‘Anders’ (15%) en yoga/tai chi

68

(4,5%) werden het minst gerapporteerd. De
frequentie van de activiteiten is bij de meeste
deelnemers wekelijks (33,5%), gevolgd door
dagelijks (28%), zelden (24,5%) en maandelijks
(14%). Al met al stellen we een grote mate van
diversiteit inzake spirituele activiteiten en hun
frequentie vast bij de patiénten.

Discussie

Vanuit de resultaten van dit pilotonderzoek
formuleren we tot slot een drietal punten van
aandacht.

Ten eerste valt het op dat een groot gedeelte
van de deelnemers zichzelf als christelijk
beschrijft (63,5%). Dat heeft waarschijnlijk
te maken met de relatief hoge leeftijd van
de deelnemers en de onderzochte locaties:
zowel Leuven als Nijmegen zijn van oudsher
katholieke streken, en Goes is een protestantse
streek. Maar dit eerder traditioneel profiel
correspondeert niet met de scores inzake
spirituele activiteiten. Onder de deelnemers
komen zowel de traditioneel kerkelijke
activiteiten als kerkbezoek en bidden,
als bredere vormen van spiritualiteit als
natuurwandeling, gesprek en muziek veelvuldig
voor. De frequentie varieert sterk, terwijl
ook de spreiding in antwoorden groot is. Dit
alles bevestigt wat we eerder in deze bijdrage
gezegd hebben over het zeer diverse profiel
van de hedendaagse patiént. Een uniforme
aanpak in pastoraat en geestelijke verzorging
met de gangbare werkvormen (gesprek en
sacramentenbediening) lijkt niet langer
verdedigbaar.

Ten tweede zijn de deelnemers — wanneer ze
bezig zijn met zingeving — eerder betrokken

op positieve thema’s; belangrijke waarden

en verbondenheid met anderen scoren het
hoogst, de dood bungelt onderaan. Dat is een
belangrijk aangrijpingspunt voor pastores en
geestelijk verzorgers om aan te sluiten bij de
zinbeleving van patiénten, wat niet wil zeggen
dat moeilijke thema’s onaangeroerd dienen te
blijven.

Ten derde is de onderzoeksgroep zo klein
en het type respondenten (cardiologie- en
psychiatrische patiénten) zo beperkt dat we de
resultaten niet mogen veralgemenen naar alle
cliénten in zorginstellingen. Bovendien hebben
statistische analyses laten zien dat verdere
ontwikkeling van het door ons ontwikkelde
instrument noodzakelijk is om betrouwbare en
valide uitspraken te kunnen doen.

Op welke dimensies zich precies de
zinbeleving van patiénten afspeelt, zal een
vervolgstudie met een verbeterd instrument
antwoord moeten geven. Desalniettemin
geeft de pilotstudie aan dat zinbeleving niet
onbelangrijk is voor patiénten en om die reden
een plek verdient binnen integrale zorg met
kwaliteit. <

HANDELINGEN 2013 | 3

Literatuur

Becker, J. & De Hart, J. (2006). Godsdienstige
veranderingen in Nederland: Verschuivingen in de
binding met de kerken en de christelijke traditie.
Den Haag: Sociaal en Cultureel Planbureau.

Berger, P.L. & Luckmann, T. (1966). The Social
Construction of Reality: a Treatise in the Sociology
of Knowledge. New York: Doubleday Company.

Berger, U. (2012). Nieuwe wegen naar heelheid
en verbinding. Zoektocht naar een nieuw beeld
en een nieuw aanbod van algemene geestelijke
verzorging. Masterscriptie. Utrecht: Faculteit
Geesteswetenschappen.

Bernts, T., de Jong, G. & Yar, H. (2006). Een
religieuze atlas van Nederland. In: Donk, van de,
W.B.H.],, Jonkers, A.P., Kronjee, G.J. & Plum,
R.J.J.M. (eds). Geloven in het publieke domein.
Verkenningen van een dubbele transformatie. WRR-
rapport. Amsterdam University Press, 89-138.

Borg, M. ter (2000). Waarom geestelijke verzorging?
Zingeving en geestelijke verzorging in de moderne
maatschappij. Nijmegen: KSGV 7, 13.

Cohen, S., Mount, B., Tomas, J. & Mount, L. (1996).
Existential well-being is an important determinant
of quality of life. Cancer, Vol 77, 576-586.

Dezutter, J., Robertson, L., Luyckx, K., Hutsebaut, D.
(2010). Life satisfaction in chronic pain patients.
Journal for the Scientific Study of Religion, Vol 49
(3), 507-516.

Dillen, A., Liegeois, A. & Vandenhoeck, A. (2009).
Pastores als spirituele zorgverleners: identiteit,
professionaliteit en uitdagingen. In: Dillen, A.,
Liegeois, A., Vandenhoeck, A. (eds), De moed om
te spreken en te handelen. Profetisch pastoraat.
Antwerpen: Halewijn, 212-232.

Dobbelaere, K. & Voyé, L. (2000). Religie
en kerkbetrokkenheid: Ambivalentie en
vervreemding. In: Dobbelaere, K., Elchardus, M.,
Kerkhofs, J., Voyé, L. & Bawin-Legros, B. (eds).
Verloren zekerheid: De Belgen en hun waarden,
overtuigingen en houdingen. Tielt: Lannoo, 117-
152.

Fitchett, G. (1993). Assessing Spiritual Needs: A Guide
for Caregivers. Minnesota: Augsberg Publications.

Gallup Poll (2010) en Gallup Poll (2011). Te vinden
op www.Gallup.com.

69



Glock, C. Y. & Stark, R. (1965). Religion and Society
in Tension. Chicago: Rand MacNally.

Jonge, K. de (2012). ‘Geestelijk verzorger, zei u...? ¢
Het beeld van de geestelijk verzorger en de behoefte
van de patiént. Masterscriptie. Utrecht: Faculteit
Geesteswetenschappen.

Koenig, H.G., McCullough, M.E. & Larson, D.E.
(2001). Handbook of Religion and Health. Oxford:
Oxford University Press.

Kronjee, G. & Lampert, M. (2006). Leefstijlen in
zingeving. In: Van den Donk, W.B.H.]., Jonkers,
A.P, Kronjee, G.J. & Plum, R.J.J.M. (eds). Geloven
in het publieke domein. Verkenningen van een
dubbele transformatie. WRR-rapport. Amsterdam
University Press, 171-209.

Lambert, A.M.A. (2012). De geestelijk verzorger als
beelddrager. Masterscriptie. Utrecht: Faculteit
Geesteswetenschappen.

Leget, C., Staps, Y. e.a. (2010). Richtlijn Spirituele
Zorg. Zaandam: Stichting Agora.

Lévi-Strauss, C.G. (1972). The Savage Mind. London:

Weidenfield and Nicholson.

McSherry, W. & Cash, K. (2004). The language of
spirituality: An emerging taxonomy. International
Journal of Nursing Studies, Vol 41, 151-161.

Musick, M., Koenig, H.G., Larson, D. & Matthews, D.

(1998). Religion and spiritual beliefs. In: Holland,
J. (ed.) Psycho-Oncology. New York: Oxford
University Press, 780-789.

Smeets, W. (2010). Specialisten in screening en in
spiritualiteit met elkaar in gesprek. Psyche en
geloof, Vol 21 (3), 192-195.

Van den Donk, W.B.H.J. & Plum, R.J.J.M.

(2006). Begrippen, theorieén en disciplinaire
benaderingen. In: Van den Donk, W.B.H.J,,
Jonkers, A.P,, Kronjee, G.J. & Plum, R.J.J.M. (eds).
Geloven in het publieke domein. Verkenningen

van een dubbele transformatie. WRR-rapport.
Amsterdam University Press, 25-54.

Van Heijst, A. (2008). Iemand zien staan. Zorgethiek
over erkenning. Kampen: Klement.

Wulff, D.M. (1991). Psychology of Religion. Classic
and Contemporary Views. New York: John Wiley
& Sons.

Laurien (drs. L.A.) Schrijver is geestelijk verzorger
in het Catharina Ziekenhuis Eindhoven en
promovendus aan de Katholieke Universiteit Leuven
i.s.m. de Universiteit Utrecht.
laurien.schrijver@catharinaziekenhuis.nl

Jessie (dr. ].) Dezutter is researcher vakgroep Klinische
psychologie aan de Katholieke Universiteit Leuven.
jessie.dezutter@ppw.kuleuven.be

Annemie (prof.dr. A.) Dillen is hoofddocent Praktische
theologie aan de Faculteit voor Theologie en
Religiewetenschappen, Katholieke Universiteit
Leuven, Belgié.
annemie.dillen@theo.kuleuven.be

Wim (dr. W.) Smeets is hoofd geestelijke verzorging
UMC Radboud Nijmegen en universitair docent
geestelijke verzorging aan de Universiteit Utrecht.
w.smeets@dgvp.umcn.nl



