
reflectie

r e f l e c T i e   |   W i m  R e e d i j k

Trappisten in Algerije

De film Des hommes et des dieux uit 

2010 gaat over de Franse trappisten 

van de priorij Tibhirine in het 

Atlasgebergte in Algerije (Escrivan 2010, 

41-54). Het verhaal is gebaseerd op de ware 

geschiedenis van zeven monniken die tijdens de 

bloedige burgeroorlog gekidnapt werden door 

de Groupe Islamique Armé (GIA). De GIA 

hoopte de monniken te kunnen ruilen tegen 

zijn gevangengenomen strijders. Na weken van 

vruchteloze onderhandelingen werden de zeven 

gedood. De ontvoerders meenden in hun recht 

te staan, omdat de monniken door tussen de 

mensen te leven, zending hadden bedreven. 

Waren zij kluizenaars geweest, die geen contact 

met mensen hadden, dan hadden ze hen met 

rust moeten laten (Chenu 1996, 17). Alleen 

hun hoofden werden kort na een communiqué 

van de GIA teruggevonden. Zij lagen niet ver 

van het klooster waar de broeders vele jaren in 

vrede met hun moslimburen gewoond hadden. 

Apostolaat van de 
verborgenheid 
Wat Des hommes et des dieux  
ons te zeggen heeft 

Als een kerk of geloofsgemeenschap geen mensen kan werven, is er 
dan iets mis? Moet je dan de noodklok luiden? Sommige kerken en 
geloofsgemeenschappen, zoals de trappisten in Noord-Afrika, weten 
wat niet-groeien betekent. Toch zullen zij geen noodklok luiden. Zij 
tonen dat het geheim van de kerk en het leven in Christus niet in 
groeien zit. Dit ‘apostolaat van de verborgenheid’, kerk in de wereld, 
komt aan het licht in een bijzondere speelfilm. Wat dit apostolaat mij 
als pastor en de kerken in Nederland leert. 

h a n d e l i n g e n  2 0 1 3   i   3 5 5

l



reflectie5 6 h a n d e l i n g e n  2 0 1 3   I   3 5 7

De film laat zien wat het christelijk geloof zelfs 

onder zulke extreme omstandigheden vermag. 

De monniken worden nergens tot religieuze 

krachtpatsers of geloofshelden gemaakt. Het 

zijn en blijven gewone, soms bange, mensen. 

Maar ze stijgen wel boven zichzelf uit als ze na 

lang beraad besluiten te blijven waar ze zitten, 

en niet te wijken voor terreur. Trouw willen ze 

zijn aan hun roeping om Christus te volgen, 

ook als dat lijden met zich meebrengt. 

Zeker maakt de film aanschouwelijk waar 

het in het christelijk geloof om te doen is. Dit 

is waarvoor de kerk staat. Stellig valt de film 

hierom te prijzen, 

maar niet alleen 

om zijn christelijk 

propagandistische 

waarde. Het laat 

immers ook zien dat de islam vele gezichten 

heeft. Ook de vreedzame dorpsbewoners met 

wie de broeders omgingen, leden zwaar onder 

de terreur van de burgeroorlog. Hun lijden 

wordt net zo goed getoond. 

Persoonlijk geraakt
Voordat ik het belang van de film belicht 

voor de samenhang tussen kerk en wereld, is 

het belangrijk te zeggen dat het zien van de 

film mij persoonlijk zeer emotioneerde. Het 

raakte me diep en ik voelde dat dit meer was 

dan de doorwerking van een geraffineerde 

cinematografische kunstgreep. Des hommes et 

des dieux deed een gelovig beroep op mij. De 

film maakte me bewust van mijn roeping als 

christen en pastor op mijn eigen plek in de 

wereld. Het werd me duidelijk dat ik, net als de 

monniken in de film, verraad pleeg als ik mijn 

geloof voor mij houd en weghoud voor de ogen 

van een niet-christelijke wereld. Dat ik mezelf 

verlies als ik niet bereid ben een teken van 

geloof te stellen of meer: een teken te zijn. 

De film maakte me duidelijk dat mijn 

gelovige en kerkelijke engagement niet 

opgegeven mag worden door de tegenstand 

van onze tijd. De tegenwerking die ik in 

Nederland als gelovige ondervind, is weliswaar 

niet beangstigend zoals zij dat wel was in 

Algerije, maar is wel net zo intimiderend. 

De secularisatie als 

ideologie heeft de 

wind mee en weert 

met een superieure 

vanzelfsprekendheid 

uit de openbare ruimte de beelden en 

symbooltaal van mijn geloof. Het christendom 

hoort zich op straat stil te houden. Gemakkelijk 

ga ik als christen daarin mee, en houd ik me 

gedeisd, uit vrees voor onmodern of intolerant 

door te gaan. Des hommes et des dieux liet me 

evenwel zien dat je koest houden niet betekent 

dat je je de mond moet laten snoeren. De 

monniken bleven in hun klooster en deden 

trouw wat ze altijd al deden. Ze bleven waar ze 

waren, tussen de mensen in het dorp, waar zij 

werkten en baden voor kerk én wereld. En ze 

groeven zich niet in in hun eigen gelijk. Er was 

geen gelijk te halen. Ze bleven om te bidden 

en te dienen. Daarnaast zag ik dat deze kleine 

communiteit een waarde belichaamde die zich 

niet in getalsmatige groei bewees. Dat waren 

in het kort de grootste lessen die ik trok uit de 

film. 

Wereld voor de kerk
In dit artikel wil ik deze les verbreden tot een 

opdracht voor ons christenen en kerken in onze 

Nederlandse context. Waarbij het goed is van 

harte de kerk onlosmakelijk met de wereld te 

blijven verbinden. De wereld moet niet als een 

tegenover en als een antithese gezien worden, 

zelfs als zij zich als zodanig ontpopt. Nooit 

zullen we als kerken onze rug naar de wereld 

draaien, en ons uit de wereld terugtrekken. De 

kerk maakt deel van uit van de geseculariseerde 

wereld, en wordt er mede door gevormd. 

De film laat juist zien wat de wereld aan de 

identiteit van de kerk bijdraagt. De vredige 

co-existentie en de gewelddadige confrontatie 

brengen voor de direct betrokkenen het 

wezen van hun geloof en het bestaansrecht 

van de kerk aan het licht. Natuurlijk roept 

deze film vragen op naar de haalbaarheid 

en de geloofwaardigheid van christelijke 

presentie in een islamcontext, maar mutatis 

mutandis duiken evengoed vragen op over de 

haalbaarheid en geloofwaardigheid van onze 

kerkelijke presentie in de seculiere context van 

Nederland. Hoe kun je geloven en hoe ben je 

kerk in onze geseculariseerde samenleving die 

aan de kerk principieel geen maatschappelijk 

betekenisvolle rol wil toekennen? De kerk wordt 

beperkt tot de privésfeer en behoort zich buiten 

het maatschappelijke en politieke speelveld te 

houden. Het lijkt de uitkomst van het axioma 

van de scheiding tussen kerk en staat. Ook 

in deze weinig vriendelijke opstelling van de 

samenleving kan de vraag gesteld worden hoe 

je toch christen en kerk kan en mag zijn voor de 

wereld.

Present zijn
Wie de vraag zo stelt, denkt aan het antwoord 

dat vaak gegeven wordt in categoriaal pastoraat, 

en nog het meest in het buurtpastoraat: present 

zijn. Present willen zijn als kerk is daar een 

kernwoord. Presentie betekent aanwezig zijn, 

oprecht belangstellend en trouw meelevend, 

direct aansluiten bij de ervaringen van de 

mensen zelf (Post 2010). Over de mate waarin 

het geloof daarin nadrukkelijk aan bod 

mag komen, lopen de opvattingen uiteen. 

Buurtpastores willen tegenwoordig geen 

mensen meer winnen voor de kerk, zoals dat 

ooit vlak voor en vlak na de oorlog in het 

kerkelijk opbouwwerk in zekere mate wel 

het geval was (Van der Spek 2010). Present 

zijn is aanwezig zijn, belangeloos aandachtig 

en betrokken op wat mensen beweegt. Die 

houding wordt wel weer gemotiveerd vanuit 

het geloof. We doen dit vanuit de kerk, de 

geloofsgemeenschap, met haar zending. Maar 

juist vanwege de belangeloze aandacht en 

presentie moet het typische kerkelijke niet 

geaccentueerd worden.

Ook in de kerken zelf leeft de roep om de 

wereld tegemoet te treden, om present te zijn. 

Maar daar worden juist veel krachtiger geluiden 

gehoord. Evangelisatie en missionair werk zijn 

de duidelijkste voorbeelden waarin deze gelui-

den worden gethematiseerd. De discussie daar-

‘Verraad’ als ik mijn geloof voor mij 
houd en weghoud voor de ogen 
van een niet-christelijke wereld 

l



5 8 h a n d e l i n g e n  2 0 1 3   I   3 5 9



6 0 h a n d e l i n g e n  2 0 1 3   I   3 6 1reflectie

over binnen gemeenten en kerken wordt mede 

gevoed door de meestal onuitgesproken vrees 

dat zonder dat werk de kerk haar leden verliest 

en zo verdwijnt. De kerk moet groeien, bedoelt 

men dan. In ieder geval niet krimpen. Maar kan 

de kerk ook op een andere manier present zijn, 

missionair, zonder uit te zijn op groei? 

Menswording
Des hommes et des dieux laat een vorm van 

missie zien die én present is én niet streeft naar 

groei. De broeders zijn als christen zichtbaar, 

maar blijven uiterst terughoudend, op het 

bescheidene af. Hoe in naam van Christus bij 

de mensen in Algerije zijn, zonder de bedoeling 

hen tot christen te maken? In het postkoloniale 

Algerije is elke vorm van christelijke zending 

strafbaar. Dit maakte de broeders zeker zo 

behoedzaam om geen aanstoot te geven. De 

contextuele beperkingen maakten hen echter 

eens te meer bewust van deze relatie met de 

wereld. Het opgeven van die relatie was geen 

optie, omdat dit het wezen van het christelijk 

geloof raakte: in de wereld zijn en toch niet van 

de wereld, precies zoals Christus in de wereld is. 

Het is de kern van de ‘menswording’. Door in de 

wereld te komen is Christus pas met zijn kerk. 

Dat betekent nooit zonder de wereld (Chergé 

2010, 289-318). 

De broeders zagen de relatie tot de wereld 

niet als een antithese. De wereld van de islam 

was voor hen een wereld vol godsbesef en 

gebed. Geen scherp onderscheid maakten zij 

tussen zij en wij. In het leven in gebed zagen 

zij op naar hun mededorpelingen die zich 

werkelijk bewust zijn van de onderwerping 

(letterlijk: ‘islam’) aan God. In de vijfmaal per 

dag van de minaretten klinkende oproep tot 

gebed herkenden zij een diepe verwantschap 

met hun eigen getijdengebed. Daarom 

erkenden zij dat zij hun moslimse buren in het 

gebed tot de Allerhoogste niets te leren hadden.

Ook de van buitenaf opgelegde sociale be-

perkingen betekenden voor de broeders bezin-

ning op waar het in hun levensstaat om ging. 

De kloosterlijke opdracht de gastvrijheid te 

betrachten werd door islamisten als zending 

uitgelegd. Hoe dan gastvrij zijn? Het verbod 

maakte hen inventief. Door aan te schuiven bij 

de thee die gezet werd door de dorpsgenoten 

die hen op het land hielpen, beantwoordden ze 

de hun geboden gastvrijheid. Bewust tijd vrij 

maken en aanzitten bij het aangeboden kopje 

thee werd hún vorm van gastvrijheid. Het be-

lang van wat zij daar in praktijk brachten, werd 

door de hele orde ingezien (Chenu 1996, 88). 

Hun ervaringen als communiteit waren een 

voorbeeld voor anderen om rond de kernwaar-

den nieuwe wegen te bewandelen. Prior Chris-

tian de Chergé, een van de zeven vermoorden, 

heeft daar bij allerlei gelegenheden mooie din-

gen over gezegd en geschreven (Chergé 2010).

Herzien en aanpassen
De broeders moesten in relatie tot de islam 

hun voorgeschreven vormen herzien en 

aanpassen. Precies zoals ook de broeders in 

het geseculariseerde Westen zich moesten 

aanpassen aan het atheïsme, naar een woord 

van Dom André Louf. Dat Paus Paulus VI ooit 

aan hun orde het ‘apostolaat van het verborgen 

leven’ toevertrouwde, betekende dat zij 

geroepen waren in stilte mee te bewegen met de 

wereld. In Noord-Afrika moesten zij dat doen 

met grote kennis van en eerbied voor de islam; 

zoals zij dat in West-Europa moesten doen 

met evenzoveel kennis van en eerbied voor het 

atheïsme (Chenu 1996, 95-97).

Des hommes et des dieux brengt een relatie 

tussen kerk en wereld in beeld die er een is van 

grote fijngevoeligheid en durf. Dat de broeders 

juist in hun verbondenheid met de wereld het 

met de dood moesten bekopen, laat zien dat die 

verbondenheid niet kinderachtig is. Tot in hun 

gewelddadige dood toe lieten zij zien dat geloof 

nooit kwaad met kwaad wil beantwoorden 

(Romeinen 12, 21). Enkele jaren daarvoor werd 

dit al indrukwekkend verwoord in het geestelijk 

testament van Christian de Chergé, die steeds 

meer rekening hield met een gewelddadige 

dood. In zijn testament maakt hij duidelijk dat 

wat hem dreef om te blijven, de liefde tot God 

en de liefde voor Algerije is. Aan dat land dat 

hij door de mensen had leren kennen, en waar-

aan hij zijn hart verpand had, zo zei hij. Chergé 

eindigt zijn testament met het vergeven van zijn 

moordenaar en zijn hoop op verzoening met 

hem die hij voor Gods aangezicht als zijn broe-

der hoopt weer te zien – Inshallah, ‘zo God dat 

wil’ (Chenu 1996, 211; Dujardin 2009, 97-99).

Vijf uitgangspunten
Ofschoon de Algerijnse islamitische context, 

die de film schetst, en onze Nederlandse se-

culiere context ongelijksoortig zijn, lijken de 

uitgangspunten in de relatie kerk en wereld niet 

in essentie anders. Ik probeer tot slot die uit-

gangspunten in vijf punten te noemen die mij 

wezenlijk lijken. Ze zitten in het fundament van 

wat ons tot kerk maakt en waarvoor we kerk in 

Nederland zijn.

1.	 De kerk is geroepen Christus na te volgen. 

Het gebed voor de wereld vloeit daaruit 

voort. De kerk moet in gebed blijven.

2.	 De verhouding tot de wereld moet er een 

zijn van respect en eerbied. De relatie tot 

de wereld is niet ingegeven door superi-

oriteit of beter weten, maar van oprechte 

interesse, medeleven en liefde.

3.	 De kerk weet dat zij fundamenteel deel is 

van de wereld waaruit zij geroepen is tot 

navolging van Jezus Christus.

4.	 Elke plaats en elke tijd vragen kennis van 

zaken en inzicht in wat er in de wereld zich 

afspeelt. De kerk zal zich in de taal van die 

plaats en tijd moeten kunnen uitdrukken 

zonder daarin helemaal te verdwijnen.

5.	 De kerk moet weten wat het is om in de 

wereld verborgen te leven.

Literatuur
Chenu, B. (1996). Sept vies pour Dieu et l’Algérie. 

Parijs: Bayard Éditions.
Chergé, C. de (2010). L’invincible espérance. Parijs: 

Bayard Éditions. 
Dujardin, I. (2009). De droom van Tihbirine. Tielt: 

Lannoo.
Escrivan, É. d’ (2010). Un monastère cistercien en 

terre d’Islam? Parijs: Cerf.
Post, M. van der (2010). Schijnbaar onbeduidend. 

De verrassende kanten van het dagelijks leven in 
een arme volkswijk van Buenos Aires. Nijmegen: 
Valkhof Pers.

Spek, J. van der (2010). De kramp voorbij. 
Theologische noties bij zending, presentie en kerk. 
Gorinchem: Narratio.

Wim (dr. W.M.) Reedijk is als gemeentepredikant 
verbonden aan de protestantse gemeente van 
Nieuwegein-Noord (PKN). 
w.m.reedijk@hetnet.nl

l


