REFLECTIE | WIM REEDIJK

Apostolaat van de

verborgenheid

Wat Des hommes et des dieux
ons te zeggen heeft

Als een kerk of geloofsgemeenschap geen mensen kan werven, is er
dan iets mis? Moet je dan de noodklok luiden? Sommige kerken en
geloofsgemeenschappen, zoals de trappisten in Noord-Afrika, weten
wat niet-groeien betekent. Toch zullen zij geen noodklok luiden. Zij
tonen dat het geheim van de kerk en het leven in Christus niet in
groeien zit. Dit ‘apostolaat van de verborgenheid’, kerk in de wereld,
komt aan het licht in een bijzondere speelfilm. Wat dit apostolaat mij
als pastor en de kerken in Nederland leert.

Trappisten in Algerije

e film Des hommes et des dieux uit
2010 gaat over de Franse trappisten
van de priorij Tibhirine in het

Atlasgebergte in Algerije (Escrivan 2010,
41-54). Het verhaal is gebaseerd op de ware
geschiedenis van zeven monniken die tijdens de
bloedige burgeroorlog gekidnapt werden door
de Groupe Islamique Armé (GIA). De GIA
hoopte de monniken te kunnen ruilen tegen
zijn gevangengenomen strijders. Na weken van

HANDELINGEN 2013 | 3

vruchteloze onderhandelingen werden de zeven
gedood. De ontvoerders meenden in hun recht
te staan, omdat de monniken door tussen de
mensen te leven, zending hadden bedreven.
Waren zij kluizenaars geweest, die geen contact
met mensen hadden, dan hadden ze hen met
rust moeten laten (Chenu 1996, 17). Alleen
hun hoofden werden kort na een communiqué
van de GIA teruggevonden. Zij lagen niet ver
van het klooster waar de broeders vele jaren in

vrede met hun moslimburen gewoond hadden. [>

55



De film laat zien wat het christelijk geloof zelfs
onder zulke extreme omstandigheden vermag.
De monniken worden nergens tot religieuze
krachtpatsers of geloofshelden gemaakt. Het
zijn en blijven gewone, soms bange, mensen.
Maar ze stijgen wel boven zichzelf uit als ze na
lang beraad besluiten te blijven waar ze zitten,
en niet te wijken voor terreur. Trouw willen ze
zijn aan hun roeping om Christus te volgen,
ook als dat lijden met zich meebrengt.

Zeker maakt de film aanschouwelijk waar
het in het christelijk geloof om te doen is. Dit
is waarvoor de kerk staat. Stellig valt de film
hierom te prijzen,
maar niet alleen
om zijn christelijk
propagandistische
waarde. Het laat
immers ook zien dat de islam vele gezichten
heeft. Ook de vreedzame dorpsbewoners met
wie de broeders omgingen, leden zwaar onder
de terreur van de burgeroorlog. Hun lijden
wordt net zo goed getoond.

Persoonlijk geraakt

Voordat ik het belang van de film belicht
voor de samenhang tussen kerk en wereld, is
het belangrijk te zeggen dat het zien van de
film mij persoonlijk zeer emotioneerde. Het
raakte me diep en ik voelde dat dit meer was
dan de doorwerking van een geraffineerde
cinematografische kunstgreep. Des homimes et
des dieux deed een gelovig beroep op mij. De
film maakte me bewust van mijn roeping als
christen en pastor op mijn eigen plek in de

56

‘Verraad’ als ik mijn geloof voor mij
houd en weghoud voor de ogen
van een niet-christelijke wereld

wereld. Het werd me duidelijk dat ik, net als de
monniken in de film, verraad pleeg als ik mijn
geloof voor mij houd en weghoud voor de ogen
van een niet-christelijke wereld. Dat ik mezelf
verlies als ik niet bereid ben een teken van
geloof te stellen of meer: een teken te zijn.

De film maakte me duidelijk dat mijn
gelovige en kerkelijke engagement niet
opgegeven mag worden door de tegenstand
van onze tijd. De tegenwerking die ik in
Nederland als gelovige ondervind, is weliswaar
niet beangstigend zoals zij dat wel was in
Algerije, maar is wel net zo intimiderend.

De secularisatie als
ideologie heeft de
wind mee en weert
met een superieure
vanzelfsprekendheid
uit de openbare ruimte de beelden en
symbooltaal van mijn geloof. Het christendom
hoort zich op straat stil te houden. Gemakkelijk
ga ik als christen daarin mee, en houd ik me
gedeisd, uit vrees voor onmodern of intolerant
door te gaan. Des hommes et des dieux liet me
evenwel zien dat je koest houden niet betekent
dat je je de mond moet laten snoeren. De
monniken bleven in hun klooster en deden
trouw wat ze altijd al deden. Ze bleven waar ze
waren, tussen de mensen in het dorp, waar zij
werkten en baden voor kerk én wereld. En ze
groeven zich niet in in hun eigen gelijk. Er was
geen gelijk te halen. Ze bleven om te bidden
en te dienen. Daarnaast zag ik dat deze kleine
communiteit een waarde belichaamde die zich
niet in getalsmatige groei bewees. Dat waren

in het kort de grootste lessen die ik trok uit de
film.

Wereld voor de kerk

In dit artikel wil ik deze les verbreden tot een
opdracht voor ons christenen en kerken in onze
Nederlandse context. Waarbij het goed is van
harte de kerk onlosmakelijk met de wereld te
blijven verbinden. De wereld moet niet als een
tegenover en als een antithese gezien worden,
zelfs als zij zich als zodanig ontpopt. Nooit
zullen we als kerken onze rug naar de wereld
draaien, en ons uit de wereld terugtrekken. De
kerk maakt deel van uit van de geseculariseerde
wereld, en wordt er mede door gevormd.

De film laat juist zien wat de wereld aan de
identiteit van de kerk bijdraagt. De vredige
co-existentie en de gewelddadige confrontatie
brengen voor de direct betrokkenen het
wezen van hun geloof en het bestaansrecht
van de kerk aan het licht. Natuurlijk roept
deze film vragen op naar de haalbaarheid
en de geloofwaardigheid van christelijke
presentie in een islamcontext, maar mutatis
mutandis duiken evengoed vragen op over de
haalbaarheid en geloofwaardigheid van onze
kerkelijke presentie in de seculiere context van
Nederland. Hoe kun je geloven en hoe ben je
kerk in onze geseculariseerde samenleving die
aan de kerk principieel geen maatschappelijk
betekenisvolle rol wil toekennen? De kerk wordt
beperkt tot de privésfeer en behoort zich buiten
het maatschappelijke en politicke speelveld te
houden. Het lijkt de uitkomst van het axioma
van de scheiding tussen kerk en staat. Ook

HANDELINGEN 2013 | 3

in deze weinig vriendelijke opstelling van de
samenleving kan de vraag gesteld worden hoe
je toch christen en kerk kan en mag zijn voor de
wereld.

Present zijn

Wie de vraag zo stelt, denkt aan het antwoord
dat vaak gegeven wordt in categoriaal pastoraat,
en nog het meest in het buurtpastoraat: present
zijn. Present willen zijn als kerk is daar een
kernwoord. Presentie betekent aanwezig zijn,
oprecht belangstellend en trouw meelevend,
direct aansluiten bij de ervaringen van de
mensen zelf (Post 2010). Over de mate waarin
het geloof daarin nadrukkelijk aan bod

mag komen, lopen de opvattingen uiteen.
Buurtpastores willen tegenwoordig geen
mensen meer winnen voor de kerk, zoals dat
ooit vlak voor en vlak na de oorlog in het
kerkelijk opbouwwerk in zekere mate wel

het geval was (Van der Spek 2010). Present
zijn is aanwezig zijn, belangeloos aandachtig
en betrokken op wat mensen beweegt. Die
houding wordt wel weer gemotiveerd vanuit
het geloof. We doen dit vanuit de kerk, de
geloofsgemeenschap, met haar zending. Maar
juist vanwege de belangeloze aandacht en
presentie moet het typische kerkelijke niet
geaccentueerd worden.

Ook in de kerken zelf leeft de roep om de
wereld tegemoet te treden, om present te zijn.
Maar daar worden juist veel krachtiger geluiden
gehoord. Evangelisatie en missionair werk zijn
de duidelijkste voorbeelden waarin deze gelui-
den worden gethematiseerd. De discussie daar- [>

57






over binnen gemeenten en kerken wordt mede
gevoed door de meestal onuitgesproken vrees
dat zonder dat werk de kerk haar leden verliest
en zo verdwijnt. De kerk moet groeien, bedoelt
men dan. In ieder geval niet krimpen. Maar kan
de kerk ook op een andere manier present zijn,

missionair, zonder uit te zijn op groei?

Menswording

Des hommes et des dieux laat een vorm van
missie zien die én present is én niet streeft naar
groei. De broeders zijn als christen zichtbaar,
maar blijven uiterst terughoudend, op het
bescheidene af. Hoe in naam van Christus bij
de mensen in Algerije zijn, zonder de bedoeling
hen tot christen te maken? In het postkoloniale
Algerije is elke vorm van christelijke zending
strafbaar. Dit maakte de broeders zeker zo
behoedzaam om geen aanstoot te geven. De
contextuele beperkingen maakten hen echter
eens te meer bewust van deze relatie met de
wereld. Het opgeven van die relatie was geen
optie, omdat dit het wezen van het christelijk
geloof raakte: in de wereld zijn en toch niet van
de wereld, precies zoals Christus in de wereld is.
Het is de kern van de ‘menswording’ Door in de
wereld te komen is Christus pas met zijn kerk.
Dat betekent nooit zonder de wereld (Chergé
2010, 289-318).

De broeders zagen de relatie tot de wereld
niet als een antithese. De wereld van de islam
was voor hen een wereld vol godsbesef en
gebed. Geen scherp onderscheid maakten zij
tussen zij en wij. In het leven in gebed zagen
zij op naar hun mededorpelingen die zich
werkelijk bewust zijn van de onderwerping
(letterlijk: “islam’) aan God. In de vijfmaal per

dag van de minaretten klinkende oproep tot
gebed herkenden zij een diepe verwantschap
met hun eigen getijdengebed. Daarom
erkenden zij dat zij hun moslimse buren in het
gebed tot de Allerhoogste niets te leren hadden.
Ook de van buitenaf opgelegde sociale be-
perkingen betekenden voor de broeders bezin-
ning op waar het in hun levensstaat om ging.
De kloosterlijke opdracht de gastvrijheid te
betrachten werd door islamisten als zending
uitgelegd. Hoe dan gastvrij zijn? Het verbod
maakte hen inventief. Door aan te schuiven bij
de thee die gezet werd door de dorpsgenoten
die hen op het land hielpen, beantwoordden ze
de hun geboden gastvrijheid. Bewust tijd vrij
maken en aanzitten bij het aangeboden kopje
thee werd hun vorm van gastvrijheid. Het be-
lang van wat zij daar in praktijk brachten, werd
door de hele orde ingezien (Chenu 1996, 88).
Hun ervaringen als communiteit waren een
voorbeeld voor anderen om rond de kernwaar-
den nieuwe wegen te bewandelen. Prior Chris-
tian de Chergé, een van de zeven vermoorden,
heeft daar bij allerlei gelegenheden mooie din-
gen over gezegd en geschreven (Chergé 2010).

Herzien en aanpassen

De broeders moesten in relatie tot de islam
hun voorgeschreven vormen herzien en
aanpassen. Precies zoals ook de broeders in

het geseculariseerde Westen zich moesten
aanpassen aan het atheisme, naar een woord
van Dom André Louf. Dat Paus Paulus VI ooit
aan hun orde het ‘apostolaat van het verborgen
leven’ toevertrouwde, betekende dat zij
geroepen waren in stilte mee te bewegen met de
wereld. In Noord-Afrika moesten zij dat doen

met grote kennis van en eerbied voor de islam;
zoals zij dat in West-Europa moesten doen
met evenzoveel kennis van en eerbied voor het
atheisme (Chenu 1996, 95-97).

Des hommes et des dieux brengt een relatie
tussen kerk en wereld in beeld die er een is van
grote fijngevoeligheid en durf. Dat de broeders
juist in hun verbondenheid met de wereld het
met de dood moesten bekopen, laat zien dat die
verbondenheid niet kinderachtig is. Tot in hun
gewelddadige dood toe lieten zij zien dat geloof
nooit kwaad met kwaad wil beantwoorden
(Romeinen 12, 21). Enkele jaren daarvoor werd
dit al indrukwekkend verwoord in het geestelijk
testament van Christian de Chergé, die steeds
meer rekening hield met een gewelddadige
dood. In zijn testament maakt hij duidelijk dat
wat hem dreef om te blijven, de liefde tot God
en de liefde voor Algerije is. Aan dat land dat
hij door de mensen had leren kennen, en waar-
aan hij zijn hart verpand had, zo zei hij. Chergé
eindigt zijn testament met het vergeven van zijn
moordenaar en zijn hoop op verzoening met
hem die hij voor Gods aangezicht als zijn broe-
der hoopt weer te zien — Inshallah, ‘zo God dat
wil” (Chenu 1996, 211; Dujardin 2009, 97-99).

Vijf uitgangspunten

Ofschoon de Algerijnse islamitische context,
die de film schetst, en onze Nederlandse se-
culiere context ongelijksoortig zijn, lijken de
uitgangspunten in de relatie kerk en wereld niet
in essentie anders. Ik probeer tot slot die uit-
gangspunten in vijf punten te noemen die mij
wezenlijk lijken. Ze zitten in het fundament van
wat ons tot kerk maakt en waarvoor we kerk in
Nederland zijn.

HANDELINGEN 2013 | 3

1. De kerk is geroepen Christus na te volgen.
Het gebed voor de wereld vloeit daaruit
voort. De kerk moet in gebed blijven.

2. De verhouding tot de wereld moet er een
zijn van respect en eerbied. De relatie tot
de wereld is niet ingegeven door superi-
oriteit of beter weten, maar van oprechte
interesse, medeleven en liefde.

3. De kerk weet dat zij fundamenteel deel is
van de wereld waaruit zij geroepen is tot
navolging van Jezus Christus.

4. Elke plaats en elke tijd vragen kennis van
zaken en inzicht in wat er in de wereld zich
afspeelt. De kerk zal zich in de taal van die
plaats en tijd moeten kunnen uitdrukken
zonder daarin helemaal te verdwijnen.

5. De kerk moet weten wat het is om in de
wereld verborgen te leven. <

Literatuur

Chenu, B. (1996). Sept vies pour Dieu et PAlgérie.
Parijs: Bayard Editions.

Chergé, C. de (2010). L’invincible espérance. Parijs:
Bayard Editions.

Dujardin, L. (2009). De droom van Tihbirine. Tielt:
Lannoo.

Escrivan, E. d’ (2010). Un monasteére cistercien en
terre d’Islam? Parijs: Cerf.

Post, M. van der (2010). Schijnbaar onbeduidend.
De verrassende kanten van het dagelijks leven in
een arme volkswijk van Buenos Aires. Nijmegen:
Valkhof Pers.

Spek, J. van der (2010). De kramp voorbij.
Theologische noties bij zending, presentie en kerk.
Gorinchem: Narratio.

Wim (dr. W.M.) Reedijk is als gemeentepredikant
verbonden aan de protestantse gemeente van
Nieuwegein-Noord (PKN).
w.m.reedijk@hetnet.nl



