PRAKTIJK |

GEERTJE DE VRIES

Net als in de film
Kerkelijk filmgesprek bij

The Way

Een vrijdagavond in een huiskamer in Barneveld. Zo’n tien
personen, dertigers en veertigers, verzamelen zich voor een
huiskamervoorstelling van de film The Way. Een film van regisseur
en acteur Emilio Estevez, over een vader die de camino naar Santiago
de Compostela loopt als eerbetoon aan zijn overleden zoon.

en deelnemer heeft de film voor deze

avond uitgekozen. Zijn introductie

is eenvoudig: ‘Ik zag deze film en het
raakte me. Daarom wil ik hem nu graag kijken
met jullie” Het licht wordt gedimd, de film wordt
gestart. In het halfdonker van de kamer kijkt
ieder op haar en zijn eigen manier. Soms schieten
we met elkaar in de lach. En bij sommige scénes
wordt het wel heel stil.

Na afloop, rondom de eettafel met een glas
wijn, komen de reacties. Kijkervaringen worden
uitgewisseld. Welke scéne blijft je bij? Welk
personage doet je wat? Hoe heb je gekeken?
Verschillen worden zichtbaar en leiden tot
nieuwe vragen. Waarom nu juist die scéne, dat
personage? De kijkervaring blijkt heel persoonlijk
te zijn, en bij behoedzaam doorvragen komen de
persoonlijke verhalen op tafel. Aan het einde van

HANDELINGEN 2013 | 3

de avond gaat ieder haars en zijns weegs. Over
een paar weken zien we elkaar weer, rond een
nieuwe film.

Zo simpel kan het zijn. Samen een film kijken,
een glas drinken en iets van je leven delen.
Geloofscommunicatie lijkt haast een te groot
woord voor zo iets alledaags. Toch is dat wat er
hier gebeurt.

In dit artikel reflecteer ik op bovenstaand
praktijkvoorbeeld van geloofscommunicatie
in een levensbeschouwelijk filmgesprek. Ik
houd een pleidooi voor een visie op leren en
ontmoeten in de kerkelijke gemeenschap,

dat geworteld is in het gewone leven.

Geloof en zingeving zijn geen ‘hogere

zaken’ waartoe je een opstapje als film >

43



nodig hebt om ze bespreekbaar te maken.
Geloof is een onvervreemdbaar deel van de
belevingswereld van mensen. Ik verken hoe
in bovenstaand praktijkvoorbeeld film ‘werkt’
om deze levensbeschouwelijke dimensie van
en in het alledaagse te ontsluiten en te helpen
verwoorden.

Ik bespreek de bovenstaande casus en
kijk daarbij met name naar de methodische
keuzes die onder deze werkvorm liggen. Tk
benader het levensbeschouwelijk filmgesprek
als een eenvoudige,
niet te gestructureerde
gespreksvorm, waarbij
een predikant of
andere professional
een begeleidende, procesmatige rol vervult.
Sleutelwoorden hierbij zijn: laagdrempelig,
levensecht en open.

Laagdrempelig

Films zijn makkelijker te krijgen dan ooit. Al
snel na de verschijning in bioscopen worden
veel films op dvd uitgebracht, en ook via het
internet zijn veel films (legaal) toegankelijk
gemaakt. De technische mogelijkheden om
films te vertonen zijn in de afgelopen tijd sterk
verbeterd. Met een simpele beamer en een witte
muur of oud diascherm is in een huiskamer
eenvoudig de sfeer van een bioscoop op te
roepen. De praktische voorwaarden zijn kortom
snel vervuld.

Maar welke film leent zich voor een
levensbeschouwelijk filmgesprek? Die vraag is
wellicht minder eenvoudig te beantwoorden.
Toch vormt de keuze van de film een belangrijk
vertrekpunt voor een filmgesprek.

HANDELINGEN 2013 | 3

Zoiets alledaags — toch
is het geloofscommunicatie
wat hier gebeurt

Een simpel criterium kan zijn dat
levensbeschouwing en geloof een herkenbare
rol spelen in de film. Dat betekent niet altijd dat
de film daarmee per se christelijk te noemen
valt. Veel films die bestemd zijn voor een
algemeen publiek verhouden zich op de een

of andere wijze tot het christelijk erfgoed, of
hebben geloof en geloofstradities als thema.

In het genoemde voorbeeld, de film The Way,
is de christelijke traditie duidelijk aanwezig,
zowel in de thematiek als in de enscenering. De
film begint te vertellen
over een vader die zijn
zoon verliest. De relatie
tussen deze vader en
zoon is niet zonder
problemen. De zoon gaat zijn eigen weg, tegen
de verwachtingen van zijn vader in.

De vader rouwt om het verlies van zijn
zoon, en besluit in zijn plaats de weg naar
Santiago te gaan lopen. Onderweg ontmoet hij
medepelgrims en in het contact met hen komen
vragen naar de zin en onzin van het lijden en
het leven in alle scherpte aan de orde. Maar ook
troost, verlossing en verzoening zijn herkenbare
motieven. De reis vindt een voorlopig einde in
de kathedraal van Santiago, waar christelijke
beeldthema’s prominent getoond worden.

Valkuil

Door een film als deze te kiezen wordt

op een heel laagdrempelige manier een
levensbeschouwelijk gesprek geinitieerd. De
thema’s liggen immers voor het opscheppen?
Tegelijk ligt hier ook een valkuil. Een film
waarin de dood, pelgrimage, kerken, geloof en
ongeloof expliciet onderdeel van de plot en de

45

>



enscenering zijn, kan de kijker ook lui maken of
voortijdig een oordeel laten vellen.

Dit geldt nog sterker wanneer de setting
van de bijeenkomst een kerkelijk karakter
heeft. De kijkervaring kan dan al bij voorbaat
gekleurd worden door de verwachting dat er
wel over geloof gepraat zal moeten worden.
Een voortijdig oordeel kan tot gevolg hebben
dat de kijker afhaakt: ‘Dit is me te veel opgelegd
pandoer. Het kan er ook voor zorgen dat het
gesprek aan de oppervlakte blijft, doordat de
deelnemers ‘gewenste’ antwoorden gaan geven.
Niet de eigen kijkervaring en levenservaringen
worden dan gedeeld, maar het gesprek verwordt
tot een uitwisseling van vrome algemeenheden.

Dit is een spanningsveld waarin de
gespreksleider voorzichtig moet opereren.
Zowel in de voorbereiding als in de uitvoering
van de bijeenkomst dient zij of hij zich
rekenschap te geven van de voetangels en
klemmen die met deze werkvorm zijn gegeven.

Wat kan de professional, de pastor of
catecheet, doen om deze valkuil te vermijden?
In bovenstaande casus is het niet de predikant
die de film heeft uitgekozen, maar een van
de deelnemers. Op de keuze van de film
heeft zij dus geen invloed. De predikant is
wel de hele avond aanwezig, zij heeft op een
onnadrukkelijke manier de rol van begeleider
in het gesprek. Zij moet in staat zijn het gesprek
te verdiepen, en de thema’s en motieven boven
het vanzelfsprekende uit te tillen.

Een eerste vuistregel hierbij is dat
weerstanden en storingen voorrang hebben.
Wanneer iemand afthaakt of geirriteerd raakt,
moet dit ruimte krijgen. Een ontspannen en
aanvaardende reactie van de gespreksleider kan

46

de deelnemer verleiden tot een tweede blik,
naar de film en naar zichzelf. Pas als ruimte

is gegeven voor de primaire reacties, kan er
openheid ontstaan om nog eens te kijken.
Wanneer het voor de hand liggende mag
worden benoemd en erkend, kan er bereidheid
zijn bij de kijker om een tweede stap te zetten
en de film op een andere laag tot zich te laten
spreken. De gespreksleider moet dus goed
luisteren achter de taal waarmee de deelnemers
hun kijkervaringen verwoorden, of deze nu
positief of negatief gekleurd zijn.

Levensecht
Een belangrijke sleutel tot een geslaagd film-
gesprek ligt in de vraag naar de levensechtheid
van de film en het gesprek rond de film voor
het gewone leven van de deelnemers. Het oor-
deel of de film werkelijk true to lifeis, is echter
niet aan de voorbereider(s) van de avond, maar
aan de kijkers, de deelnemers aan de bijeen-
komst. Het is daarom erg belangrijk dat de film
op een open wijze wordt geintroduceerd. De
simpele introductie uit de casus is een goed
voorbeeld van hoe dit werkt. Tk zag deze film,
hij raakte me, en nu wil ik hem graag samen
met jullie bekijken.

Deze introductie steekt in op het niveau
van de (al dan niet spirituele) beleving van de
spreker. ‘Ik zag de film en hij raakte me.’ Dit
roept nieuwsgierigheid op: wat was het in de
film dat hem raakte? Zou de film mij ook raken,
wanneer ik ga kijken? Kennelijk wordt er in
deze film iets van belang verbeeld of verteld. Tk
ben benieuwd.
De introductie is ook uitnodigend. De spreker
geeft ermee aan dat hij zijn kijkervaring graag

wil delen. Hij stelt zich alvast open, hij is bereid
om zich op zijn kijkervaring te laten bevragen.
‘Tk werd geraakt. Daar wil ik best over vertellen.
Maar ik ben ook benieuwd naar jullie ervaring
met de film. Misschien herken je je in mijn
ervaring, misschien is die van jou anders.

Een eenvoudige, korte introductie als deze
laat de deelnemers dus voorsorteren op het
belevingsniveau en bereidt hen voor op de
uitwisseling van ervaringen na het kijken.
Tegelijk worden de
kijkers helemaal vrij
gelaten. Er wordt niet
verteld over de plot, niet
over mogelijke thema’s
of interpretaties, er wordt geen kijkvraag
meegegeven. Dit is een belangrijke methodische
keuze.

Door de film sec, zonder inhoudelijke
argumentatie of duiding te presenteren, geeft de
gespreksleider blijk van vertrouwen in de film,
in de individuele kijker en in de groep. Over elk
van die drie — film, kijker en groep, valt nog iets
meer te zeggen.

Kijken naar een film

Een film spreekt, zoals ieder kunstwerk,

een eigen taal. Met audiovisuele middelen
vertelt de regisseur een verhaal, waarin de
kijkers worden meegenomen. De acteurs
verbeelden en vertolken personages, maar zij
vertegenwoordigen ook aspecten van de kijker.
Ieder personage kan de woordvoerder blijken
van een stem in jezelf. De vrijheid zoekende
zoon Daniel; de rouwende vader Tom; de
cynische Sarah, die teleurgesteld is geraakt in

mensen; de erse schrijver Jack, wanhopig op

HANDELINGEN 2013 | 3

Niets over de plot, thema’s
of interpretaties, er wordt geen
kijkvraag meegegeven

zoek naar een verhaal dat ergens over gaat; de
lompe Hollander Joost, die grenzeloos op zoek
is naar contact. Ook de filmmuziek speelt een
rol van betekenis, net als de enscenering, het
camerawerk, de montage. Alle lagen in de film
communiceren met elkaar en met de kijker. Al
deze elementen samen vormen een geheel, dat
meer is dan een voertuig voor de plot.

De film ‘spreekt’ op verschillende niveaus
en kan ook op verschillende niveaus verstaan
worden door de
kijker. In het geval van
The Way kunnen de
natuurbeelden van de
Pyreneeén en de zee bjj
Finisterre op zichzelf al de beleving van de
kijker raken, op een manier die in zekere zin los
staat van het verhaal van de film.

Om de film als film tot zijn recht te laten
komen, is het noodzakelijk met een open,
onbevangen blik te kijken. De eerder genoemde
valkuil van het voortijdig oordeel kan daarbij
opnieuw in de weg zitten.

Wanneer een kijker afhaakt, kan dat ook
iets zeggen over de geloofwaardigheid van de
film voor die persoon. Kan de kijker de film
relateren aan het eigen gewone leven? Zijn er
aanknopingspunten om in te stappen, in het
verhaal, in de beleving, in de personages, in de
beelden? Weerstand, of een negatieve reactie,
betekent niet altijd dat de film niet levensecht
is in de ogen van deze persoon. Het is goed om
door te vragen waar de storing vandaan komt.
Vaak raakt ook dit aan ervaringen die iemand
in haar of zijn leven heeft opgedaan. >

47



De pastor of gespreksleider moet dit wel
kunnen uithouden. Een negatieve of
onverschillige reactie kan snel ervaren worden
als een afwijzing. ‘Tk heb de verkeerde film
gekozen, ik ben niet geschikt voor dit soort
dingen. Een gezonde dosis ontspannen
zelfvertrouwen is hier geboden.

ledereen kijkt anders
Naar mijn overtuiging vormt met name de
dialoog over de kijkervaringen bij de film het
lerende aspect van een activiteit als deze. In
het gesprek komen namelijk onvermijdelijk
verschillen aan de oppervlakte, die in het
gesprek niet opgelost hoeven worden. De
gespreksleider van een filmgesprek beweegt
daarbij steeds heen en weer tussen het individu
en de groep. De film spreekt een eigen taal en
doet op een eigen manier zijn werk met de
kijker. Elke individuele
deelnemer doet zijn
of haar eigen ervaring
op. Tegelijk sticht
samen kijken ook
gemeenschap. Dit
is zelfs een van de expliciete doelen van een
filmgesprek. Ook hier is een spanningsveld
waarin de gespreksleider behoedzaam een weg
moet vinden.

De gemeente en groepen in de gemeente
bestaan uit individuen, van wie nog maar
de vraag is of en in hoeverre zij gedeelde
overtuigingen en ervaringen hebben. In onze
hoogst geindividualiseerde samenleving kan
er niet worden uitgegaan van een collectieve
ervaring vanuit de leefwereld van vandaag: wij
ervaren, of jongeren beleven het zo ...

48

Kijkervaring van de een kan die
van de ander aanvullen, verdiepen,
bevragen of zelfs omkeren

Vaak wordt in de gemeente gezocht naar
werkvormen of benaderingen die aansluiten
bij de beleveniswereld van de deelnemers.
Vaak is dat een van de redenen waarom

film als medium wordt gebruikt. Daarbij
moet echter worden mee bedacht dat

deze belevingswerelden heel verschillend
kunnen zijn, ook binnen een doelgroep.
Mensen zijn verschillend met betrekking

tot hun opleidingsniveau, gender, inkomen,
thuissituatie, gezondheid, spirituele opvoeding
en ontwikkeling. Een kijkervaring die iemand
inbrengt kan niet zomaar als ‘de kijkervaring
van de groep, van jonge mensen, of van de
kerkgangers’ worden benoemd.

Oog krijgen voor verschil en leren omgaan
met pluraliteit is een belangrijke uitdaging in de
gemeente. Verschillen zijn er, en ze hebben ook
effect. Verschil is vaak ook machtsverschil. In
de gemeente bezeren
mensen zich ook aan
elkaar. Ook in een
filmgesprek kan dit
gemakkelijk gebeuren.
Niet iedereen heeft
zomaar taal ter beschikking om geloof en
levenservaringen ter sprake te brengen. Niet
iedereen heeft evenveel luistervaardigheden. In
elke groep zijn dominante personen, en elke
groep heeft ‘stille wateren’

Gemeente-zijn vandaag de dag betekent dat
de leden moeten leren omgaan met diversiteit
en pluraliteit en dat zij oog leren krijgen voor
machtsverschil. Dat begint met het erkennen
dat in elke gespreksgroep ieder individu haar
of zijn eigen inbreng en belang, beleving en
overtuiging meebrengt. De lerende gemeente

is een oefenplaats in discipelschap van gelijken
(Schiissler Fiorenza 1993). De inzet bij dit
principe betekent paradoxaal genoeg dat er
geoefend moet worden in het waarnemen van
verschil, van vreemdheid, van anders-zijn en
anders-geloven. Hier brengt de pastor met haar
professionaliteit veiligheid.

Kijken in een groep

Toch zit er in de huiskamer in Barneveld
meer dan een verzameling individuen. Deze
groep heeft elkaar opgezocht. Dit is meer dan
slechts een praktisch gegeven. Het is ook een
principieel punt. (Leren) geloven doe je niet
op je eentje. Zin zoeken en ervaringen leren
duiden is binnen de kerk geen kwestie van
relatie tussen een meester en een leerling, of
een gids en een zoeker. Geloven vindt plaats in
het midden van de gemeente. Daar kan ieder
de ander tot leraar worden. Samen zie je meer.
De kijkervaring van de een kan die van de
ander aanvullen, verdiepen, bevragen of zelfs
omkeren.

De groep gaat dus samen op zoek. Ze
hebben gekeken naar dezelfde film, op
hetzelfde moment. Maar niet iedereen heeft
hetzelfde gezien. De beleving van wat getoond
is, werkt voor iedereen verschillend. Dat is
geen probleem, maar een kans. De keus om
dit gesprek aan te gaan, is een erkenning van
de pluraliteit van de gemeente van vandaag.
Sterker nog: een levensbeschouwelijk
filmgesprek heeft alleen maar kans van
slagen wanneer pluraliteit en verschil positief
gewaardeerd worden. ‘Jij bent zo mooi anders
dan ik’ schreef de dichter Hans Andreus. Dat
kun je alleen maar nazeggen als je niet bang

HANDELINGEN 2013 | 3

bent om je af en toe te schuren aan verschil.

Ook hier brengt de pastor professionele
vaardigheden in die helpend zijn. De pastor
moet niet te snel zijn met het zoeken naar
overeenkomsten in ervaring en beleving. Juist
door de diversiteit niet te schuwen, maar te
zoeken, kan zij voorgaan in de dialoog.

Het gesprek over kijkervaringen, die
onherroepelijk verschillend zijn, maar niet
concurrerend en juist verrijkend werken, is
zodoende een uitstekende oefening om te leren
omgaan met de pluraliteit van geloven in de

gemeente van vandaag.

Open

Zoals uit de casus duidelijk blijkt, gaat het in
dit filmgesprek niet om het vinden van een
gemeenschappelijke duiding, en ook niet om
het geven van uitleg over de film of de thema’s
van de film. Het gesprek aan de keukentafel
wordt op een open manier ingestoken, en start
eigenlijk met twee simpele vragen: ‘Wat heb jij
gezien en wat heeft je geraakt?’

Dit is een benadering die verschilt van
een meer methodisch filmgespgek zoals
bijvoorbeeld Tjeu van den Berk (1994)
dat beschrijft. In deze methode wordt een
duidelijk didactisch stappenplan gevolgd,
waarin de werelden van het filmverhaal en het
levensverhaal en het grotere maatschappelijke
verhaal hermeneutisch op elkaar worden
betrokken.

De beschreven casus rond de film The Way
kent een veel lossere structuur. Deze vorm van
filmgesprek veronderstelt een groot vertrouwen
in de kracht van de groep. De deelnemers
worden in staat geacht om zelf de relevantie van

49



de film met betrekking tot hun leven te kunnen
verwoorden. Zij worden uitgenodigd op een
open wijze de thema’s en beelden uit de film te
verbinden met hun leven, met hun biografie,
met hun spiritualiteit en hun eigen vragen en
antwoorden rondom geloven.

Dat verloopt in een vrij gesprek
onvermijdelijk op een fragmentarische,
associatieve, onaffe wijze. Dit is niet erg,
over een aantal weken wordt het gesprek
immers voortgezet rond een nieuwe film.

De deelnemers ontmoeten elkaar bovendien
ook buiten deze groep. De bijeenkomst is een
momentopname in het gewone leven, een kort
verblijf in de restauratie voordat de reis weer
verdergaat. De predikant heeft, zoals eerder
gezegd, een begeleidende, dienstbare rol in
het gesprek. Ze bewaakt vooral het luisteren
naar elkaar. Ze stelt af en toe behoedzaam een
verdiepende vraag en kan al te dominante
interpretaties mild kritisch bevragen. Ze
behoedt de openheid, zodat in het alledaagse
het heilige onverwacht kan oplichten.

Dat vraagt om vaardigheden als flexibiliteit,
luisterend vermogen, durf en ontspannen
aanwezigheid. Deze zet zij in om de ontmoeting
te faciliteren, waarin zowel de film, de
individuele kijker als de groep tot hun recht
komen. Haar communicatiestijl is eerder
vragend dan uitleggend, al kan soms enige
verheldering goed op zijn plaats zijn. Maar zij is
daarin eerder volgend dan leidend.

Er licht iets op

Waar komt levensbeschouwing en geloof aan
de orde in dit filmgesprek? Dat is niet klip en
klaar aan te wijzen. Bovenstaande methodiek

50

van een vrij gesprek rondom een film voorziet
niet in een duidelijke methodische stap waarin
de sprong naar het geloof wordt gemaakt. Dat is
een bewuste keuze. Ik ga ervan uit dat zingeving
en levensbeschouwing onmiddellijk meekomen,
wanneer mensen hun leven relateren aan wat er
zich op het witte doek afspeelt. Het verhaal van
een film, van vrijwel elke film, is een manier
om zin te geven aan de vragen en uitdagingen
van het leven. Zelfs een happy hollywood ending
getuigt van een verlangen en een overtuiging.
Als kijker blijf je achter met het tevreden gevoel
dat alles klopt, dat alles is zoals het moet zijn.
Maar wanneer het licht aangaat, komen de
vragen. En het besef dat het eigen leven zich
niet in Hollywood afspeelt. Achter de schermen
van het dagelijkse bestaan, wat blijft er dan nog
van onze verlangens en overtuigingen over?
Wanneer wij het gezelschap zoeken van
elkaar, om onze vragen te delen, onze
vermoedens van een antwoord te verwoorden,
wanneer we bereid zijn ons daarbij te laten
storen door de heel verschillende ervaring van
de ander, dan licht daarin iets van geloven op.
Dan wordt daarin de gemeente wat zij moet
zijn, een lichtend licht en een zoutend zout. De
gesprekken aan de keukentafel beginnen bij de
film, raken vervolgens aan het gewone leven,
en verhelderen de relevantie van geloof en
spiritualiteit voor elke dag. Dat inspireert, dat
geeft moed, dat troost. Net als in de film. <

Literatuur

Berk, Tj. van den (1994). Het Filmgesprek. Een
manier om beelden ter sprake te brengen. Kampen:
Kok.

Schuessler Fiorenza, E. (1993). Discipleship of Equals.
A Critical Feminist Ekklesialogy of Liberation. New
York: Crossroad.

Verkerk, M.J. (red.) (2011). Scherp gezien. Film
en christelijke filosofie. Amsterdam: Buijten &
Schipperheijn Motief.

Vries, G.C. de (2008). Leren zien — leren geloven.

Een praktisch-theologische theorie van esthetisch-
religieus leren. Gorinchem: Narratio.

Geertje (dr. G.C.) de Vries is docent Theologie aan
de afdeling Theologie en Levensbeschouwing van
Hogeschool Inholland te Amstelveen.
gcdevries@planet.nl

‘Auf dem Weg: Santiago de Compostella), 2008, Museum Catharijneconvent, Utrecht

HANDELINGEN 2013 | 3

F

o




