
praktijkh a n d e l i n g e n  2 0 1 3   i   3

P r A k T i j k   |   G e e r t j e  d e  V r i e s

Een vrijdagavond in een huiskamer in Barneveld. Zo’n tien 
personen, dertigers en veertigers, verzamelen zich voor een 
huiskamervoorstelling van de film The Way. Een film van regisseur 
en acteur Emilio Estevez, over een vader die de camino naar Santiago 
de Compostela loopt als eerbetoon aan zijn overleden zoon.

E en deelnemer heeft de film voor deze 

avond uitgekozen. Zijn introductie 

is eenvoudig: ‘Ik zag deze film en het 

raakte me. Daarom wil ik hem nu graag kijken 

met jullie.’ Het licht wordt gedimd, de film wordt 

gestart. In het halfdonker van de kamer kijkt 

ieder op haar en zijn eigen manier. Soms schieten 

we met elkaar in de lach. En bij sommige scènes 

wordt het wel heel stil. 

Na afloop, rondom de eettafel met een glas 

wijn, komen de reacties. Kijkervaringen worden 

uitgewisseld. Welke scène blijft je bij? Welk 

personage doet je wat? Hoe heb je gekeken? 

Verschillen worden zichtbaar en leiden tot 

nieuwe vragen. Waarom nu juist die scène, dat 

personage? De kijkervaring blijkt heel persoonlijk 

te zijn, en bij behoedzaam doorvragen komen de 

persoonlijke verhalen op tafel. Aan het einde van 

de avond gaat ieder haars en zijns weegs. Over 

een paar weken zien we elkaar weer, rond een 

nieuwe film.

Zo simpel kan het zijn. Samen een film kijken, 

een glas drinken en iets van je leven delen. 

Geloofscommunicatie lijkt haast een te groot 

woord voor zo iets alledaags. Toch is dat wat er 

hier gebeurt. 

In dit artikel reflecteer ik op bovenstaand 

praktijkvoorbeeld van geloofscommunicatie 

in een levensbeschouwelijk filmgesprek. Ik 

houd een pleidooi voor een visie op leren en 

ontmoeten in de kerkelijke gemeenschap, 

dat geworteld is in het gewone leven. 

Geloof en zingeving zijn geen ‘hogere 

zaken’ waartoe je een opstapje als film 

Net als in de film 
Kerkelijk filmgesprek bij  
The Way

4 3

l



nodig hebt om ze bespreekbaar te maken. 

Geloof is een onvervreemdbaar deel van de 

belevingswereld van mensen. Ik verken hoe 

in bovenstaand praktijkvoorbeeld film ‘werkt’ 

om deze levensbeschouwelijke dimensie van 

en in het alledaagse te ontsluiten en te helpen 

verwoorden. 

Ik bespreek de bovenstaande casus en 

kijk daarbij met name naar de methodische 

keuzes die onder deze werkvorm liggen. Ik 

benader het levensbeschouwelijk filmgesprek 

als een eenvoudige, 

niet te gestructureerde 

gespreksvorm, waarbij 

een predikant of 

andere professional 

een begeleidende, procesmatige rol vervult. 

Sleutelwoorden hierbij zijn: laagdrempelig, 

levensecht en open. 

Laagdrempelig
Films zijn makkelijker te krijgen dan ooit. Al 

snel na de verschijning in bioscopen worden 

veel films op dvd uitgebracht, en ook via het 

internet zijn veel films (legaal) toegankelijk 

gemaakt. De technische mogelijkheden om 

films te vertonen zijn in de afgelopen tijd sterk 

verbeterd. Met een simpele beamer en een witte 

muur of oud diascherm is in een huiskamer 

eenvoudig de sfeer van een bioscoop op te 

roepen. De praktische voorwaarden zijn kortom 

snel vervuld. 

Maar welke film leent zich voor een 

levensbeschouwelijk filmgesprek? Die vraag is 

wellicht minder eenvoudig te beantwoorden. 

Toch vormt de keuze van de film een belangrijk 

vertrekpunt voor een filmgesprek. 

Een simpel criterium kan zijn dat 

levensbeschouwing en geloof een herkenbare 

rol spelen in de film. Dat betekent niet altijd dat 

de film daarmee per se christelijk te noemen 

valt. Veel films die bestemd zijn voor een 

algemeen publiek verhouden zich op de een 

of andere wijze tot het christelijk erfgoed, of 

hebben geloof en geloofstradities als thema. 

In het genoemde voorbeeld, de film The Way, 

is de christelijke traditie duidelijk aanwezig, 

zowel in de thematiek als in de enscenering. De 

film begint te vertellen 

over een vader die zijn 

zoon verliest. De relatie 

tussen deze vader en 

zoon is niet zonder 

problemen. De zoon gaat zijn eigen weg, tegen 

de verwachtingen van zijn vader in. 

De vader rouwt om het verlies van zijn 

zoon, en besluit in zijn plaats de weg naar 

Santiago te gaan lopen. Onderweg ontmoet hij 

medepelgrims en in het contact met hen komen 

vragen naar de zin en onzin van het lijden en 

het leven in alle scherpte aan de orde. Maar ook 

troost, verlossing en verzoening zijn herkenbare 

motieven. De reis vindt een voorlopig einde in 

de kathedraal van Santiago, waar christelijke 

beeldthema’s prominent getoond worden. 

Valkuil
Door een film als deze te kiezen wordt 

op een heel laagdrempelige manier een 

levensbeschouwelijk gesprek geïnitieerd. De 

thema’s liggen immers voor het opscheppen? 

Tegelijk ligt hier ook een valkuil. Een film 

waarin de dood, pelgrimage, kerken, geloof en 

ongeloof expliciet onderdeel van de plot en de 

Zoiets alledaags – toch 
is het geloofscommunicatie 

wat hier gebeurt

l

4 5h a n d e l i n g e n  2 0 1 3   I   3



praktijk4 6 4 7h a n d e l i n g e n  2 0 1 3   I   3

enscenering zijn, kan de kijker ook lui maken of 

voortijdig een oordeel laten vellen. 

Dit geldt nog sterker wanneer de setting 

van de bijeenkomst een kerkelijk karakter 

heeft. De kijkervaring kan dan al bij voorbaat 

gekleurd worden door de verwachting dat er 

wel over geloof gepraat zal moeten worden. 

Een voortijdig oordeel kan tot gevolg hebben 

dat de kijker afhaakt: ‘Dit is me te veel opgelegd 

pandoer.’ Het kan er ook voor zorgen dat het 

gesprek aan de oppervlakte blijft, doordat de 

deelnemers ‘gewenste’ antwoorden gaan geven. 

Niet de eigen kijkervaring en levenservaringen 

worden dan gedeeld, maar het gesprek verwordt 

tot een uitwisseling van vrome algemeenheden.

Dit is een spanningsveld waarin de 

gespreksleider voorzichtig moet opereren. 

Zowel in de voorbereiding als in de uitvoering 

van de bijeenkomst dient zij of hij zich 

rekenschap te geven van de voetangels en 

klemmen die met deze werkvorm zijn gegeven. 

Wat kan de professional, de pastor of 

catecheet, doen om deze valkuil te vermijden? 

In bovenstaande casus is het niet de predikant 

die de film heeft uitgekozen, maar een van 

de deelnemers. Op de keuze van de film 

heeft zij dus geen invloed. De predikant is 

wel de hele avond aanwezig, zij heeft op een 

onnadrukkelijke manier de rol van begeleider 

in het gesprek. Zij moet in staat zijn het gesprek 

te verdiepen, en de thema’s en motieven boven 

het vanzelfsprekende uit te tillen. 

Een eerste vuistregel hierbij is dat 

weerstanden en storingen voorrang hebben. 

Wanneer iemand afhaakt of geïrriteerd raakt, 

moet dit ruimte krijgen. Een ontspannen en 

aanvaardende reactie van de gespreksleider kan 

de deelnemer verleiden tot een tweede blik, 

naar de film en naar zichzelf. Pas als ruimte 

is gegeven voor de primaire reacties, kan er 

openheid ontstaan om nog eens te kijken. 

Wanneer het voor de hand liggende mag 

worden benoemd en erkend, kan er bereidheid 

zijn bij de kijker om een tweede stap te zetten 

en de film op een andere laag tot zich te laten 

spreken. De gespreksleider moet dus goed 

luisteren achter de taal waarmee de deelnemers 

hun kijkervaringen verwoorden, of deze nu 

positief of negatief gekleurd zijn. 

Levensecht
Een belangrijke sleutel tot een geslaagd film-

gesprek ligt in de vraag naar de levensechtheid 

van de film en het gesprek rond de film voor 

het gewone leven van de deelnemers. Het oor-

deel of de film werkelijk true to life is, is echter 

niet aan de voorbereider(s) van de avond, maar 

aan de kijkers, de deelnemers aan de bijeen-

komst. Het is daarom erg belangrijk dat de film 

op een open wijze wordt geïntroduceerd. De 

simpele introductie uit de casus is een goed 

voorbeeld van hoe dit werkt. ‘Ik zag deze film, 

hij raakte me, en nu wil ik hem graag samen 

met jullie bekijken.’ 

Deze introductie steekt in op het niveau 

van de (al dan niet spirituele) beleving van de 

spreker. ‘Ik zag de film en hij raakte me.’ Dit 

roept nieuwsgierigheid op: wat was het in de 

film dat hem raakte? Zou de film mij ook raken, 

wanneer ik ga kijken? Kennelijk wordt er in 

deze film iets van belang verbeeld of verteld. Ik 

ben benieuwd.’

De introductie is ook uitnodigend. De spreker 

geeft ermee aan dat hij zijn kijkervaring graag 

wil delen. Hij stelt zich alvast open, hij is bereid 

om zich op zijn kijkervaring te laten bevragen. 

‘Ik werd geraakt. Daar wil ik best over vertellen. 

Maar ik ben ook benieuwd naar jullie ervaring 

met de film. Misschien herken je je in mijn 

ervaring, misschien is die van jou anders.’ 

Een eenvoudige, korte introductie als deze 

laat de deelnemers dus voorsorteren op het 

belevingsniveau en bereidt hen voor op de 

uitwisseling van ervaringen na het kijken. 

Tegelijk worden de 

kijkers helemaal vrij 

gelaten. Er wordt niet 

verteld over de plot, niet 

over mogelijke thema’s 

of interpretaties, er wordt geen kijkvraag 

meegegeven. Dit is een belangrijke methodische 

keuze. 

Door de film sec, zonder inhoudelijke 

argumentatie of duiding te presenteren, geeft de 

gespreksleider blijk van vertrouwen in de film, 

in de individuele kijker en in de groep. Over elk 

van die drie – film, kijker en groep, valt nog iets 

meer te zeggen. 

Kijken naar een film
Een film spreekt, zoals ieder kunstwerk, 

een eigen taal. Met audiovisuele middelen 

vertelt de regisseur een verhaal, waarin de 

kijkers worden meegenomen. De acteurs 

verbeelden en vertolken personages, maar zij 

vertegenwoordigen ook aspecten van de kijker. 

Ieder personage kan de woordvoerder blijken 

van een stem in jezelf. De vrijheid zoekende 

zoon Daniel; de rouwende vader Tom; de 

cynische Sarah, die teleurgesteld is geraakt in 

mensen; de Ierse schrijver Jack, wanhopig op 

zoek naar een verhaal dat ergens over gaat; de 

lompe Hollander Joost, die grenzeloos op zoek 

is naar contact. Ook de filmmuziek speelt een 

rol van betekenis, net als de enscenering, het 

camerawerk, de montage. Alle lagen in de film 

communiceren met elkaar en met de kijker. Al 

deze elementen samen vormen een geheel, dat 

meer is dan een voertuig voor de plot. 

De film ‘spreekt’ op verschillende niveaus 

en kan ook op verschillende niveaus verstaan 

worden door de 

kijker. In het geval van 

The Way kunnen de 

natuurbeelden van de 

Pyreneeën en de zee bij 

Finisterre op zichzelf al de beleving van de 

kijker raken, op een manier die in zekere zin los 

staat van het verhaal van de film. 

Om de film als film tot zijn recht te laten 

komen, is het noodzakelijk met een open, 

onbevangen blik te kijken. De eerder genoemde 

valkuil van het voortijdig oordeel kan daarbij 

opnieuw in de weg zitten. 

Wanneer een kijker afhaakt, kan dat ook 

iets zeggen over de geloofwaardigheid van de 

film voor die persoon. Kan de kijker de film 

relateren aan het eigen gewone leven? Zijn er 

aanknopingspunten om in te stappen, in het 

verhaal, in de beleving, in de personages, in de 

beelden? Weerstand, of een negatieve reactie, 

betekent niet altijd dat de film niet levensecht 

is in de ogen van deze persoon. Het is goed om 

door te vragen waar de storing vandaan komt. 

Vaak raakt ook dit aan ervaringen die iemand 

in haar of zijn leven heeft opgedaan. 

Niets over de plot, thema’s 
of interpretaties, er wordt geen 

kijkvraag meegegeven

l



praktijk4 8 h a n d e l i n g e n  2 0 1 3   I   3 4 9

bent om je af en toe te schuren aan verschil. 

Ook hier brengt de pastor professionele 

vaardigheden in die helpend zijn. De pastor 

moet niet te snel zijn met het zoeken naar 

overeenkomsten in ervaring en beleving. Juist 

door de diversiteit niet te schuwen, maar te 

zoeken, kan zij voorgaan in de dialoog. 

Het gesprek over kijkervaringen, die 

onherroepelijk verschillend zijn, maar niet 

concurrerend en juist verrijkend werken, is 

zodoende een uitstekende oefening om te leren 

omgaan met de pluraliteit van geloven in de 

gemeente van vandaag. 

Open
Zoals uit de casus duidelijk blijkt, gaat het in 

dit filmgesprek niet om het vinden van een 

gemeenschappelijke duiding, en ook niet om 

het geven van uitleg over de film of de thema’s 

van de film. Het gesprek aan de keukentafel 

wordt op een open manier ingestoken, en start 

eigenlijk met twee simpele vragen: ‘Wat heb jij 

gezien en wat heeft je geraakt?’ 

Dit is een benadering die verschilt van 

een meer methodisch filmgesprek zoals 

bijvoorbeeld Tjeu van den Berk (1994) 

dat beschrijft. In deze methode wordt een 

duidelijk didactisch stappenplan gevolgd, 

waarin de werelden van het filmverhaal en het 

levensverhaal en het grotere maatschappelijke 

verhaal hermeneutisch op elkaar worden 

betrokken. 

De beschreven casus rond de film The Way 

kent een veel lossere structuur. Deze vorm van 

filmgesprek veronderstelt een groot vertrouwen 

in de kracht van de groep. De deelnemers 

worden in staat geacht om zelf de relevantie van 

is een oefenplaats in discipelschap van gelijken 

(Schüssler Fiorenza 1993). De inzet bij dit 

principe betekent paradoxaal genoeg dat er 

geoefend moet worden in het waarnemen van 

verschil, van vreemdheid, van anders-zijn en 

anders-geloven. Hier brengt de pastor met haar 

professionaliteit veiligheid. 

Kijken in een groep
Toch zit er in de huiskamer in Barneveld 

meer dan een verzameling individuen. Deze 

groep heeft elkaar opgezocht. Dit is meer dan 

slechts een praktisch gegeven. Het is ook een 

principieel punt. (Leren) geloven doe je niet 

op je eentje. Zin zoeken en ervaringen leren 

duiden is binnen de kerk geen kwestie van 

relatie tussen een meester en een leerling, of 

een gids en een zoeker. Geloven vindt plaats in 

het midden van de gemeente. Daar kan ieder 

de ander tot leraar worden. Samen zie je meer. 

De kijkervaring van de een kan die van de 

ander aanvullen, verdiepen, bevragen of zelfs 

omkeren. 

De groep gaat dus samen op zoek. Ze 

hebben gekeken naar dezelfde film, op 

hetzelfde moment. Maar niet iedereen heeft 

hetzelfde gezien. De beleving van wat getoond 

is, werkt voor iedereen verschillend. Dat is 

geen probleem, maar een kans. De keus om 

dit gesprek aan te gaan, is een erkenning van 

de pluraliteit van de gemeente van vandaag. 

Sterker nog: een levensbeschouwelijk 

filmgesprek heeft alleen maar kans van 

slagen wanneer pluraliteit en verschil positief 

gewaardeerd worden. ‘Jij bent zo mooi anders 

dan ik’, schreef de dichter Hans Andreus. Dat 

kun je alleen maar nazeggen als je niet bang 

Vaak wordt in de gemeente gezocht naar 

werkvormen of benaderingen die aansluiten 

bij de beleveniswereld van de deelnemers. 

Vaak is dat een van de redenen waarom 

film als medium wordt gebruikt. Daarbij 

moet echter worden mee bedacht dat 

deze belevingswerelden heel verschillend 

kunnen zijn, ook binnen een doelgroep. 

Mensen zijn verschillend met betrekking 

tot hun opleidingsniveau, gender, inkomen, 

thuissituatie, gezondheid, spirituele opvoeding 

en ontwikkeling. Een kijkervaring die iemand 

inbrengt kan niet zomaar als ‘de kijkervaring 

van de groep, van jonge mensen, of van de 

kerkgangers’ worden benoemd. 

Oog krijgen voor verschil en leren omgaan 

met pluraliteit is een belangrijke uitdaging in de 

gemeente. Verschillen zijn er, en ze hebben ook 

effect. Verschil is vaak ook machtsverschil. In 

de gemeente bezeren 

mensen zich ook aan 

elkaar. Ook in een 

filmgesprek kan dit 

gemakkelijk gebeuren. 

Niet iedereen heeft 

zomaar taal ter beschikking om geloof en 

levenservaringen ter sprake te brengen. Niet 

iedereen heeft evenveel luistervaardigheden. In 

elke groep zijn dominante personen, en elke 

groep heeft ‘stille wateren’. 

Gemeente-zijn vandaag de dag betekent dat 

de leden moeten leren omgaan met diversiteit 

en pluraliteit en dat zij oog leren krijgen voor 

machtsverschil. Dat begint met het erkennen 

dat in elke gespreksgroep ieder individu haar 

of zijn eigen inbreng en belang, beleving en 

overtuiging meebrengt. De lerende gemeente 

De pastor of gespreksleider moet dit wel 

kunnen uithouden. Een negatieve of 

onverschillige reactie kan snel ervaren worden 

als een afwijzing. ‘Ik heb de verkeerde film 

gekozen, ik ben niet geschikt voor dit soort 

dingen.’ Een gezonde dosis ontspannen 

zelfvertrouwen is hier geboden.

Iedereen kijkt anders
Naar mijn overtuiging vormt met name de 

dialoog over de kijkervaringen bij de film het 

lerende aspect van een activiteit als deze. In 

het gesprek komen namelijk onvermijdelijk 

verschillen aan de oppervlakte, die in het 

gesprek niet opgelost hoeven worden. De 

gespreksleider van een filmgesprek beweegt 

daarbij steeds heen en weer tussen het individu 

en de groep. De film spreekt een eigen taal en 

doet op een eigen manier zijn werk met de 

kijker. Elke individuele 

deelnemer doet zijn 

of haar eigen ervaring 

op. Tegelijk sticht 

samen kijken ook 

gemeenschap. Dit 

is zelfs een van de expliciete doelen van een 

filmgesprek. Ook hier is een spanningsveld 

waarin de gespreksleider behoedzaam een weg 

moet vinden. 

De gemeente en groepen in de gemeente 

bestaan uit individuen, van wie nog maar 

de vraag is of en in hoeverre zij gedeelde 

overtuigingen en ervaringen hebben. In onze 

hoogst geïndividualiseerde samenleving kan 

er niet worden uitgegaan van een collectieve 

ervaring vanuit de leefwereld van vandaag: wij 

ervaren, of jongeren beleven het zo … 

Kijkervaring van de een kan die 
van de ander aanvullen, verdiepen, 

bevragen of zelfs omkeren

l

l



praktijk5 0 h a n d e l i n g e n  2 0 1 3   I   3 5 1

de film met betrekking tot hun leven te kunnen 

verwoorden. Zij worden uitgenodigd op een 

open wijze de thema’s en beelden uit de film te 

verbinden met hun leven, met hun biografie, 

met hun spiritualiteit en hun eigen vragen en 

antwoorden rondom geloven. 

Dat verloopt in een vrij gesprek 

onvermijdelijk op een fragmentarische, 

associatieve, onaffe wijze. Dit is niet erg, 

over een aantal weken wordt het gesprek 

immers voortgezet rond een nieuwe film. 

De deelnemers ontmoeten elkaar bovendien 

ook buiten deze groep. De bijeenkomst is een 

momentopname in het gewone leven, een kort 

verblijf in de restauratie voordat de reis weer 

verdergaat. De predikant heeft, zoals eerder 

gezegd, een begeleidende, dienstbare rol in 

het gesprek. Ze bewaakt vooral het luisteren 

naar elkaar. Ze stelt af en toe behoedzaam een 

verdiepende vraag en kan al te dominante 

interpretaties mild kritisch bevragen. Ze 

behoedt de openheid, zodat in het alledaagse 

het heilige onverwacht kan oplichten. 

Dat vraagt om vaardigheden als flexibiliteit, 

luisterend vermogen, durf en ontspannen 

aanwezigheid. Deze zet zij in om de ontmoeting 

te faciliteren, waarin zowel de film, de 

individuele kijker als de groep tot hun recht 

komen. Haar communicatiestijl is eerder 

vragend dan uitleggend, al kan soms enige 

verheldering goed op zijn plaats zijn. Maar zij is 

daarin eerder volgend dan leidend. 

Er licht iets op
Waar komt levensbeschouwing en geloof aan 

de orde in dit filmgesprek? Dat is niet klip en 

klaar aan te wijzen. Bovenstaande methodiek 

van een vrij gesprek rondom een film voorziet 

niet in een duidelijke methodische stap waarin 

de sprong naar het geloof wordt gemaakt. Dat is 

een bewuste keuze. Ik ga ervan uit dat zingeving 

en levensbeschouwing onmiddellijk meekomen, 

wanneer mensen hun leven relateren aan wat er 

zich op het witte doek afspeelt. Het verhaal van 

een film, van vrijwel elke film, is een manier 

om zin te geven aan de vragen en uitdagingen 

van het leven. Zelfs een happy hollywood ending 

getuigt van een verlangen en een overtuiging. 

Als kijker blijf je achter met het tevreden gevoel 

dat alles klopt, dat alles is zoals het moet zijn. 

Maar wanneer het licht aangaat, komen de 

vragen. En het besef dat het eigen leven zich 

niet in Hollywood afspeelt. Achter de schermen 

van het dagelijkse bestaan, wat blijft er dan nog 

van onze verlangens en overtuigingen over? 

Wanneer wij het gezelschap zoeken van 

elkaar, om onze vragen te delen, onze 

vermoedens van een antwoord te verwoorden, 

wanneer we bereid zijn ons daarbij te laten 

storen door de heel verschillende ervaring van 

de ander, dan licht daarin iets van geloven op. 

Dan wordt daarin de gemeente wat zij moet 

zijn, een lichtend licht en een zoutend zout. De 

gesprekken aan de keukentafel beginnen bij de 

film, raken vervolgens aan het gewone leven, 

en verhelderen de relevantie van geloof en 

spiritualiteit voor elke dag. Dat inspireert, dat 

geeft moed, dat troost. Net als in de film. 

Literatuur
Berk, Tj. van den (1994). Het Filmgesprek. Een 

manier om beelden ter sprake te brengen. Kampen: 
Kok.

Schuessler Fiorenza, E. (1993). Discipleship of Equals. 
A Critical Feminist Ekklesialogy of Liberation. New 
York: Crossroad. 

Verkerk, M.J. (red.) (2011). Scherp gezien. Film 
en christelijke filosofie. Amsterdam: Buijten & 
Schipperheijn Motief.

Vries, G.C. de (2008). Leren zien – leren geloven. 
Een praktisch-theologische theorie van esthetisch-
religieus leren. Gorinchem: Narratio.

Geertje (dr. G.C.) de Vries is docent Theologie aan 
de afdeling Theologie en Levensbeschouwing van 
Hogeschool Inholland te Amstelveen.  
gcdevries@planet.nl

l

‘Auf dem Weg: Santiago de Compostella’, 2008, Museum Catharijneconvent, Utrecht


