HANDREIKING |

Life of Pi:

ELiINE DE BRUYNE

Oscarwinnaar met
spiritueel potentieel

Life of Piis niet alleen een knap staaltje cinematografie, het is
bovenal een film die het potentieel bevat om mensen te verwonderen,
die vragen doet stellen en die oproept tot gesprek, met name over
levensbeschouwelijke thema’s.

én van de grote winnaars tijdens de

meest recente Oscaruitreiking was de

film Life of Pi. De film kaapte, enigszins
onverwacht, vier Oscars weg, met name voor
regie, cinematografie, visuele effecten en
muziek.

Regisseur Ang Lee, die met Brokeback
Mountain in 2005 ook al de Oscar voor beste
regie won, en die internationale faam verwierf
met films als The Ice Storm, Crouching Tiger
Hidden Dragon en Sense and Sensibility,
trekt in Life of Pi alle registers open om een
wonderbaarlijk verhaal op het witte doek tot
leven te brengen. Waar velen de verfilming
van de gelijknamige hedendaagse klassieker
van Yann Martel (in het Nederlands vertaald
als ‘Het leven van P1’) als een onmogelijke
opdracht beschouwden, is Ang Lee er toch

HANDELINGEN 2013 | 3

bijzonder goed in geslaagd. Vooral in 3D is de
visuele ervaring onvergetelijk.

Life of Pi is niet alleen een knap staaltje
cinematografie, het is bovenal een film die het
potentieel bevat om mensen te verwonderen,
die vragen doet stellen en die oproept tot
gesprek, met name over levensbeschouwelijke
thema’s. Vanuit dit oogpunt is Life of Pi een film
die bijzonder geschikt is om ermee aan de slag
te gaan in spirituele contexten. In dit artikel
worden verschillende invalshoeken aangeboden
om rond Life of Pi te werken in groepsverband
en/of er individueel bij stil te staan. Hiertoe
wordt het verhaal eerst kort geschetst.

Een open verhaal

Protagonist van de film (en het boek) is
Piscine Molitar Patel, kortweg Pi. >

33






We worden meegenomen in zijn uitzonderlijke
levensgeschiedenis doordat hij een schrijver
over de vloer krijgt die in zijn biografie
inspiratie zoekt voor een roman. Vanuit het
gesprek tussen de schrijver en Pi, die inmiddels
volwassen is en een gezin heeft, ontplooit zich
het bijzondere verhaal van Pi, dat deze in de
eerste persoon vertelt.

Het eigenlijke verhaal kan opgedeeld worden
in drie episodes. De eerste episode focust op
de kindertijd van Pi, als zoon van een man
die een dierentuin in India heeft. In deze
periode komen we meer te weten over de
geloofsopvattingen van Pi. Wanneer het gezin
besluit om het land te verlaten en naar Canada
te trekken, met de hele dierentuin, loopt dit
niet goed af. Hier begint de tweede episode. Het
hele schip, dieren incluis, vergaat, en de enige
overlevenden zijn Pi, een hyena, een zebra, een
orang-oetang met de naam Orange Juice, en
een tijger, Richard Parker genaamd. Na verloop
van tijd blijven enkel Pi en Richard Parker over.
Het grootste deel van de film geeft de lange
overlevingsstrijd (van maar liefst 227 dagen!)
van beide weer. De derde, korte maar cruciale
episode behandelt de ondervraging van Pi door
Japanse verzekeringsinspecteurs (het schip dat
zonk was Japans). Hier wordt het verhaal van Pi
plots in een heel ander licht geplaatst. Er blijkt
immers een tweede versie te zijn van wat er
precies gebeurd is op zee ...

De kracht van het verhaal dat zich doorheen
de film ontvouwt, wordt deels ontleend aan
de narratieve structuur. Het verhaal schakelt
vlotjes tussen heden en verleden, wat enerzijds
spanning teweegbrengt, omdat je als kijker
toch wel erg benieuwd bent naar hoe het Pi

36

zal vergaan, maar wat anderzijds een deel van
de spanning bij voorbaat wegneemt. Doordat
we de volwassen Pi reeds aan het begin van de
film zien, weten we immers al dat het ‘goed’
met hem zal eindigen. Hier wordt duidelijk dat
de overlevingsstrijd van Pi niet opgevat wordt
zoals dat meestal gebeurt in films, waar de
hamvraag dikwijls is: ‘blijft hij leven, ja of nee?’
en waar verlossing pas gevonden wordt aan het
einde van de film. In Life of Piis de suspense
van een andere orde en situeert verlossing
zich misschien wel juist in de overlevingsstrijd
van Pi.

Hier bevinden we ons al op het terrein
van de interpretatie. En dat is meteen ook de
sterkte van deze film: de mogelijkheid om
er het jouwe van te denken, het feit dat de
regisseur niets opdringt aan de kijker, maar dat
iedereen de kans krijgt om zelf conclusies uit
de film te trekken. Dit schept openheid tot het
verbreden, bevragen en uitdiepen van het eigen
levensbeschouwelijk perspectief en de eigen
spiritualiteit, door gebeurtenissen, gevoelens en
keuzes te beamen, herkennen, aanvaarden, af te
wijzen, enzovoort. ledere toeschouwer zal zich
op een andere manier identificeren met de film,
de personages en de verschillende versies van
het verhaal.

Het spiritualiteitsgesprek

Dit maakt van Life of Pi een film die aanzet tot
dialoog, tot een discussie die verder gaat dan
het uitwisselen van meningen, te meer omdat
thema’s als geloof en het zoeken naar waarheid
in de film op een zodanige manier worden
aangebracht dat mensen echt uitgedaagd

worden om positie in te nemen. Getuigen

hiervan zijn de talrijke topics op het internet
die gewijd zijn aan het bespreken van dit
veelzijdige verhaal.

Hieronder worden een aantal werkvormen aan-
geboden. Uitgangspunt van deze opdrachten is
het spiritueel en levensbeschouwelijk gesprek.
Dit gesprek kan onder andere plaatsvinden bin-
nen educatieve, catechetische of pastorale con-
text. In het vervolg van dit artikel wordt over
‘deelnemers’ gesproken, een woord dat aansluit
bij al deze contexten. Hoewel hier uitgegaan
wordt van een dialoog in een groep, kan men de
dialoog met de film ook als individu aangaan
en zijn de werkvormen zeker bruikbaar om er
alleen mee aan de slag te gaan.

Het verdient aanbeveling om de film in zijn
totaliteit te bekijken (eventueel in groep).
Een mogelijke opdracht voor thuis is dat
de deelnemers ook het boek lezen, omdat
daarin een aantal aspecten veel dieper worden
uitgewerkt. Zo wordt in het boek meer
aandacht besteed aan de geloofsontwikkeling
van de jonge Pi. Ook interviews met de
regisseur en de hoofdrolspelers vormen een
interessante aanvulling op de film.

Naar aanleiding van de film kunnen
verschillende thematieken en invalshoeken
aan bod komen. In eerste instantie kan
men de deelnemers het beste zelf de ruimte
geven om aan te brengen hoe zij het verhaal
interpreteren. Ook krijgen de deelnemers de
kans om te vertellen wat hen ontroerde, angst
aanjaagde, verwonderde, opstandig maakte,
wat ze realistisch vonden en wat niet ... Op
die manier worden eerste indrukken gewisseld
en wordt de dialoog laagdrempelig opgestart.

HANDELINGEN 2013 | 3

Jongere deelnemers kunnen bijvoorbeeld ook
een tekening maken van een scéne in de film die
hen is bijgebleven. Vanuit wat de deelnemers
aandragen, of als aanvulling daarop, wordt dan
een aantal thema’s aangesneden, met behulp
van onderstaande werkvormen.

Twee verhalen — twee waarheden?

Na het bekijken van de film zullen de
deelnemers allicht in eerste instantie vragen
hebben rond de twee mogelijke versies van wat
er gebeurd is. Het is immers pas aan het einde
van de film dat Pi de Japanse onderzoekers
beide verhalen vertelt. Enerzijds is er de versie
met de dieren en anderzijds de versie zonder.
In beide gevallen zijn een aantal objectieve
feiten identiek (het zinken van het schip, het
227 dagen op zee verblijven), maar is vooral de
beleving uitermate anders.

Naar aanleiding van deze vragen kan men
met de deelnemers in gesprek gaan over de
redenen waarom er twee versies zijn. Wat zegt
dit over wat Pi heeft meegemaakt (en hoe hij
misschien met pijn en verdriet omgaat), maar
wat zegt dit ook over het leven in het algemeen?
Als begeleider kan men de deelnemers vragen
welke impact de twee versies op henzelf
hadden: misschien waren ze gechoqueerd,
geprikkeld, in de war of teleurgesteld wanneer
het tweede verhaal aan bod kwam; ofwel waren
ze juist opgelucht, vanuit een gevoel dat alles
nu verhelderd werd en dat de film eindelijk
realistisch werd. Sommige deelnemers hebben
allicht het gevoel bedrogen te zijn door de film,
doordat ze zich inleefden in de belevenissen van
Pi en tijger Richard Parker, die dan uiteindelijk
in zekere zin niet eens hebben plaatsgevonden.

37

>



Hier is de vraag aan de orde of de realiteit en
mogelijkheid van het tweede verhaal afbreuk
doen aan de waarde van het eerste verhaal (dat
veel uitgebreider in beeld wordt gebracht).
Misschien is het wel juist het eerste verhaal

dat uiteindelijk blijft nazinderen, omdat de
identificatieprocessen van de deelnemers
uiteraard voornamelijk plaatsvinden tijdens het
ontvouwen van het eerste verhaal.

Een mogelijke interpretatie van de twee
versies is dat Pi er niet in slaagt (of wil slagen)
om de gruwelijke realiteit na de schipbreuk
onder ogen te zien en dat hij daarom een
tweede versie van de feiten fabriceert. Waar
sommigen het laf en verkeerd vinden om
de pijnlijke gebeurtenissen uit de eigen
levensgeschiedenis uit de weg te gaan door
er een verhaal rondom te maken dat de
dingen anders en mooier voorstelt dan ze
werkelijk waren, bekijken anderen dit juist
als een begrijpelijke strategie om te overleven
of zelfs een manier om zin te geven aan de
dingen. Ook al is de levensgeschiedenis van
de gemiddelde mens minder spectaculair
dan die van Pi, toch gebeuren in ieders leven
dingen die het gevoel geven in een storm op
zee te zitten, of moederziel alleen te zijn. Het
is niet altijd evident om hiermee om te gaan.
Binnen het spiritualiteitsgesprek kan men aan
de deelnemers de ruimte geven om met de
anderen te delen wanneer zij het gevoel hadden
dat ze in een storm beland waren of dobberden
op de oceaan van het leven. De klemtoon kan
liggen op hoe zij daarmee zijn omgegaan, wat
hen heeft geholpen om dit te verwerken en of
het geloof hier ook een rol in speelde.

Hoewel pas aan het einde van de film het

38

tweede verhaal wordt binnengebracht, is het
best mogelijk dat de deelnemers al eerder hun
twijfels hadden bij het realiteitsgehalte van het
verhaal dat Pi vertelt. Men kan de deelnemers
in dat geval vragen vanaf wanneer en waarom
ze twijfelden aan het eerste verhaal van Pi.
Hier focust het gesprek op welk verhaal voor
de deelnemers het meest realistisch is, welke
versie het meest betekenisvol is, en welke versie
zij verkiezen. Het gesprek kan verbreed worden
naar de keuze tussen ‘weten’ en ‘verwonderen),
tussen ‘kennis’ en ‘zingeving’. Wat vinden

de deelnemers zelf het belangrijkste en
reflecteert dat ook in hun keuze voor de meest
betekenisvolle versie van het verhaal?

Het is belangrijk om de deelnemers hier
duidelijk te maken dat het binnenbrengen van
de tweede versie van het verhaal geen strategie
is van de schrijver en regisseur om aan het
einde, zoals het ook vaak in thrillers gebeurt,
nog een onverwachte rwist te geven. Eerder
word je als kijker zelf voor de vraag geplaatst
op welke manier jij naar de werkelijkheid kijkt
of wenst te kijken. Zeer opvallend hierbij is
dat de auteur en regisseur de lezer en kijker
niet dwingen om het eerste verhaal overboord
te gooien. Integendeel, net door het eerste
verhaal veel meer screen time te geven, wordt de
legitimiteit ervan niet tenietgedaan, hoewel het
tweede verhaal objectief gezien veel plausibeler
is. Ook het eerste verhaal blijft grotendeels
geloofwaardig. De tijger begint bijvoorbeeld
niet plots te spreken. Misschien bestaat de opzet
van de makers er wel in om aan te tonen dat
beide verhalen naast elkaar kunnen bestaan, en
dat ze beide nodig zijn om de realiteit van Pi
Patel recht te doen.

Ook hier situeren zich een aantal vragen voor
de deelnemers. Kunnen beide verhalen naast
elkaar bestaan, waarbij ze elkaar aanvullen? Is
er misschien ook een derde verhaal mogelijk,
waarin de kijker elementen uit beide verhalen
combineert (vanuit het eigen levensverhaal)?
Moeten dingen ook echt gebeurd zijn om een
betekenis te hebben?

Aan de hand van een aantal stellingen
kunnen deze vragen verhelderd worden. Enkele
voorbeelden:

- ‘alles is waar, en sommige waarheden zijn ook
echt gebeurd’

- ‘alleen wat bewezen kan worden, is waar’

- ‘alles wat waar is, kan
ook bewezen worden’

- ‘waarheid is iets
persoonlijks’

- ‘er is maar één waarheid’

- ‘waarheid heeft meer te maken met zingeving
dan met feiten’

- ‘wat waar is voor jou, is niet automatisch waar

voor mij.

Het ware geloof?

Vanuit het gesprek over waarheid kan de

link naar het geloof gelegd worden. Men kan
bovenstaande stellingen net zo zeer op het
geloof toepassen en nagaan of de deelnemers
nu anders op deze stellingen reageren. Hier is
er de mogelijkheid tot een gesprek rond het
feit dat er in het geloof (en in het leven in het
algemeen!) waarheden zijn die niet tot het
veld van de objectieve waarheden behoren,
maar die je eerder als levenswaarheden kunt
omschrijven. Die levenswaarheden hebben net
zo veel bestaansrecht als objectief meetbare

HANDELINGEN 2013 | 3

Sommigen recensenten zien in
Life of Pi een afrekening met God en
met zingeving tout court

waarheden. In deze context is de uitspraak van
Roger Burggraeve op zijn plaats: ‘Het is niet
waar omdat het in de Bijbel staat, het staat in
de Bijbel omdat het waar is — als het waar is.
Ook hier gaat het om levenswaarheden, met
daarbij het voorbehoud dat wanneer dingen uit
de Bijbel bijvoorbeeld onderdrukkend zijn voor
mensen, dat ze dan op levensniveau niet ‘waar’
kunnen zijn.

Pi vraagt de Japanse onderzoekers welke
versie van het verhaal zij de mooiste vinden.
Wanneer zij antwoorden dat ze de versie met
de dieren het mooiste vinden, zegt Pi dat
het zo ook is met God. In de film wordt met
andere woorden de
vergelijking gemaakt
tussen de twee versies
van het verhaal en
een leven met of zonder God. Deze uitspraak
kan voor tegenkanting zorgen, met name
van mensen die niet geloven, omdat wordt
gesuggereerd (maar niet opgelegd!) dat een
leven met God erin mooier is. Wanneer je
de vergelijking met God echter doortrekt,
zou je evenzeer kunnen zeggen dat het
binnenbrengen van God de realiteit bedekt
met ongeloofwaardige verhalen of meer nog,
verzinsels. Men kan het verhaal met de dieren
immers als verzinsel afdoen, zeker in het licht
van het tweede verhaal dat Pi vertelt. Sommige
recensenten zien in Life of Pi dan ook een
afrekening met God en met zingeving tout
court. In de film zou volgens hen duidelijk
gemaakt worden dat mensen een illusie van
zingeving creéren om met de zinloosheid van
het bestaan om te gaan.

Deze lezing van de film is echter niet de >

39



enige mogelijke (en lag niet in de bedoeling

van de schrijver en de regisseur). We kunnen
het anders bekijken: misschien wil de film wel
duidelijk maken dat niet alleen de objectieve
realiteit (in zoverre die bestaat) belangrijk is,
maar ook de zin die je aan deze realiteit geeft (al
dan niet door het geloof). Gespreksvragen zijn
hier de volgende:

- Is het leven echt mooier met God erin?

- Hebben mensen die in God geloven een
mooiere blik op de werkelijkheid dan anderen,
of zorgt het geloof er misschien voor dat
mensen het leven positiever zien dan het in
werkelijkheid is?

Is enkel de objectieve realiteit belangrijk

en bestaat er trouwens wel zoiets als een
objectieve werkelijkheid? Is de realiteit
niet altijd, gezien wij ze vanuit ons eigen
standpunt beleven, grotendeels subjectief?
- Hoe verhouden binnen het geloof verhaal en
realiteit zich tot elkaar?
Is het bijvoorbeeld bij bijbelverhalen
belangrijk dat ze echt gebeurd zijn, of zijn het

vooral de boodschap en betekenis van deze
verhalen die van belang zijn?

In welke zin en op welke manier kunnen we
in het geloof spreken over ‘realiteit’, aangezien
men objectief gezien niet kan bewijzen dat
God bestaat, terwijl mensen aan de andere
kant God wel in hun leven, in hun realiteit

ervaren?

In de film wordt gesteld dat het verhaal van
Pi een verhaal is dat de journalist (en ook de
kijker) in God kan doen geloven. Dit is een
uitgangspunt dat allicht wat overmoedig is.
Eerder dan dat zij de lezer en kijker willen

overtuigen van het geloof, willen de schrijver en
regisseur door deze uitspraak juist de discussie
en het gesprek aanzwengelen.

De deelnemers beantwoorden voor zichzelf
of dit verhaal een verhaal is waarvan ze in God
zouden kunnen geloven. Welke elementen in
de film zouden een dergelijke kracht kunnen
hebben en waarom? Gaat het hier dan om de
overweldigende schoonheid van de natuur,
om het feit dat Pi ondanks alles overleeft, om
het feit dat Pi verschillende religies met elkaar
verbindt in zijn eigen geloofsovertuiging, of
over de uitleg aan het einde van de film die
eindigt met ‘zo is het ook met God’? Wie weet
zijn er wel andere verhalen die de deelnemers
in God hebben laten geloven. Dit kunnen
bijbelverhalen zijn, maar ook verhalen uit
de literatuur, de film ... Het is zeker en vast
interessant om dit met de groep te delen.

Een punt van controverse rond de film is dat
Pi aanhanger is van meerdere religies. Dit is
niet enkel iets wat tot Pi’s kindertijd behoort
(hoewel we vooral de scénes te zien krijgen uit
zijn kindertijd, waarbij hij tot het geloof komt).
Ook als volwassene belijdt Pi meerdere religies.
Hoe men op de levensbeschouwing van Pi
reageert, hangt uiteraard af van hoe men zelf
naar het geloof kijkt en hoe men het geloof zelf
beleeft.

De deelnemers proberen hun eigen vooron-
derstellingen even aan de kant te zetten en leven
zich in één van de volgende visies in. De helft
van de deelnemers verdedigt de visie dat Pi’s
levensvisie een waarachtige beleving van het
geloof inhoudt, waarbij men de elementen uit
verschillende religies haalt die de eigen persoon
aanspreken of verwonderen. De andere groep

brengt argumenten binnen voor het standpunt
dat dit een relativistische positie waarbij men
geen van de religies die men zogenaamd aan-
hangt, ernstig neemt. Achteraf wordt verder
gediscussieerd, vanuit de eigen opvatting van de
deelnemers, die misschien zelf ook elementen
uit andere religies in hun eigen levensbeschou-
wing verwerken. Zij verwoorden ook hun visie
op de uitspraak dat alle religies waar zijn.

Symboliek en naamgeving

Gezien Life of Pi een film vol symboliek is, kan
het geen kwaad om even stil te staan bij de
mogelijke symbolische betekenis van enkele
namen en personages. De hoofdrolspeler kreeg
de naam Piscine Molitor Patel van zijn ouders,
naar een verhaal van een vriend van de familie
over zijn lievelingszwembad. Op school wordt
Piscine uitgelachen met zijn naam. De kinderen
noemen hem ‘pissing’. Als strategie kort hij zijn
naam af tot Pi en kan iedereen overtuigen om
die naam te gebruiken wanneer hij het getal Pi
tot bijzonder veel cijfers na de komma op het
bord kan brengen. Vanaf dan gaat Piscine als Pi
door het leven.

De naam Pi is geen toevallig gekozen naam. De
deelnemers proberen zelf naar een mogelijke
betekenis van deze naam te zoeken. Wat zou Pi’s
naam over hem als persoon kunnen zeggen?
Hoewel dit in de film niet wordt beklemtoond,
wordt in het boek duidelijk dat Pi zowel
theologie als wetenschappen studeerde. Die
beide interesses vinden we eigenlijk ook in de
naam van Pi terug (gezien het getal Pi tegelijk
mathematisch de verhouding tussen de omtrek
en de diameter van een cirkel weergeeft als het

HANDELINGEN 2013 | 3

concept oneindigheid aanraakt, want het getal
Pi heeft oneindig veel cijfers na de komma).
Wat zegt dit eigenlijk over de verlangens van de
mens (als we ervan uitgaan dat Pi de mens in
het algemeen symboliseert)? Misschien kan het
hierbij handig zijn om de deelnemers wat meer
informatie over het getal Pi te laten opzoeken.
Hoewel sommigen menen dat een naam
niets zegt over een persoon, zijn er weer
anderen die geloven dat mensen hun naam
niet zomaar krijgen, dat die naam ook iets
weergeeft over het karakter of het leven van
deze persoon. In winkels vindt men dikwijls
kopjes, sleutelhangers, spaarpotten, kaartjes ...
waarop de betekenissen van namen beschreven
staan. Hierover kan men het even hebben. Er
zijn vast wel deelnemers die de betekenis van
hun naam kennen. Men kan de deelnemers
deze betekenis ook laten opzoeken en hen laten
aangeven waarom deze naam wel of niet bij
hen past, volgens henzelf. Sommige deelnemers
zullen wel weten waarom hun ouders hen die
specifieke naam gegeven hebben, en wie weet
hangt er, zoals bij Piscine, wel een heel verhaal

aan die naamgeving vast.

Tijger Richard Parker is de andere protagonist
van de film. De deelnemers gaan op zoek

naar wat dit personage in de film zou kunnen
betekenen. Een mogelijke invalshoek van

een leraar: ‘Pi verwijst naar mensen en
menselijkheid, terwijl Richard Parker verwijst
naar angst, gevaar, obstakels, lijden, maar ook
naar hoop, vriendschap, motivatie, ontzag,
kracht, die allen deel uitmaken van de condition
humaine. We hebben heel wat obstakels in ons

leven, maar we gaan voort. Mensen hebben een >



enorm potentieel en een enorme kracht.’ De
deelnemers denken zelf na over wie of wat hun
Richard Parker is. Zij kunnen ofwel focussen
op die dingen in hun leven die als obstakels
aanvoelen, die hen angst inboezemen, ofwel
op die dingen die hen juist de kracht geven om
verder te gaan (athankelijk van hoe ze Richard
Parker zelf zien).

De echt vernietigende figuur in de film is de
hyena, mogelijk symbool voor de hebzucht,
het egoisme en het eigenbehoud van sommige
mensen, zonder respect voor anderen. Men
kan aan de deelnemers vragen of zij vinden dat
deze kenmerken deel uitmaken van het mens-
zijn in het algemeen, of van sommige mensen
in het bijzonder. Of zouden we misschien
beter kunnen zeggen dat alle personages in
de reddingsboot een deel van iedere mens
uitmaken?

Indien de deelnemers nog andere symbolen
in de film terugvinden, kan men daar op
ingaan. Een mogelijk voorbeeld is de symboliek
van het eiland. Waarvoor zou het eiland een
symbool kunnen zijn? Straalt het eiland iets
positiefs uit of juist iets negatiefs? Is het een
rustplaats te midden van de ellende, of juist
iets wat goed lijkt, maar het eigenlijk niet is,
als een soort van vals toevluchtsoord, waar
geen écht leven mogelijk is? Wat in hun eigen
leven zien de deelnemers als dit eiland (zowel
in de betekenis van rustplaats als van vals
toevluchtsoord)?

Meer dan waard

Het boek Life of Pi, en bij uitbreiding ook de
film, is immens populair. Miljoenen mensen
hebben het boek inmiddels gelezen en/of de

film gezien en heel wat mensen zien het verhaal
als bepalend voor hun eigen leven(sverhaal).
Wat het nu precies is dat dit verhaal zo
belangrijk maakt voor mensen, is moeilijk
te omschrijven. Is het de ontroerende kracht
van het verhaal zelf die mensen zo aanspreekt,
of het beroep dat gedaan wordt op ons
verbeeldings- en inlevingsvermogen, of het feit
dat iedereen zich al wel eens heeft gevoeld als
Pi, als een schipbreukeling in een onmetelijke
oceaan ...

Al is Life of Pi dan niet hét verhaal dat
mensen in God zal laten geloven, het is wel
een verhaal dat hen over God laat spreken,
dat mensen doet nadenken over en stilstaan
bij hun eigen leven en levensbeschouwing. En
een film die daarin slaagt, en dan ook nog eens
wondermooi is om naar te kijken, is zijn succes

meer dan waard.

Eline De Bruyne is inhoudelijk medewerkster bij de
Thomas-website (www.godsdienstonderwijs.be) en
leerkracht godsdienst in het secundair onderwijs. Zij
was auteur voor de leermiddelenreeks Caleidoscoop.

eline.debruyne@theo.kuleuven.be



