
3 3h a n d e l i n g e n  2 0 1 3   i   3handreikingvh a n d e l i n g e n  2 0 1 3   i   3

l

h A n d r e i k i n g   |   E l i n e  D e  B r u y n e

Life of Pi is niet alleen een knap staaltje cinematografie, het is 
bovenal een film die het potentieel bevat om mensen te verwonderen, 
die vragen doet stellen en die oproept tot gesprek, met name over 
levensbeschouwelijke thema’s.

Eén van de grote winnaars tijdens de 

meest recente Oscaruitreiking was de 

film Life of Pi. De film kaapte, enigszins 

onverwacht, vier Oscars weg, met name voor 

regie, cinematografie, visuele effecten en 

muziek. 

Regisseur Ang Lee, die met Brokeback 

Mountain in 2005 ook al de Oscar voor beste 

regie won, en die internationale faam verwierf 

met films als The Ice Storm, Crouching Tiger 

Hidden Dragon en Sense and Sensibility, 

trekt in Life of Pi alle registers open om een 

wonderbaarlijk verhaal op het witte doek tot 

leven te brengen. Waar velen de verfilming 

van de gelijknamige hedendaagse klassieker 

van Yann Martel (in het Nederlands vertaald 

als ‘Het leven van Pi’) als een onmogelijke 

opdracht beschouwden, is Ang Lee er toch 

bijzonder goed in geslaagd. Vooral in 3D is de 

visuele ervaring onvergetelijk.

Life of Pi is niet alleen een knap staaltje 

cinematografie, het is bovenal een film die het 

potentieel bevat om mensen te verwonderen, 

die vragen doet stellen en die oproept tot 

gesprek, met name over levensbeschouwelijke 

thema’s. Vanuit dit oogpunt is Life of Pi een film 

die bijzonder geschikt is om ermee aan de slag 

te gaan in spirituele contexten. In dit artikel 

worden verschillende invalshoeken aangeboden 

om rond Life of Pi te werken in groepsverband 

en/of er individueel bij stil te staan. Hiertoe 

wordt het verhaal eerst kort geschetst.

Een open verhaal
Protagonist van de film (en het boek) is  

Piscine Molitar Patel, kortweg Pi. 

Oscarwinnaar met 
spiritueel potentieel

Life of Pi:

3 3

l



3 4 h a n d e l i n g e n  2 0 1 3   I   3 3 5



handreiking3 6 h a n d e l i n g e n  2 0 1 3   I   3 3 7

We worden meegenomen in zijn uitzonderlijke 

levensgeschiedenis doordat hij een schrijver 

over de vloer krijgt die in zijn biografie 

inspiratie zoekt voor een roman. Vanuit het 

gesprek tussen de schrijver en Pi, die inmiddels 

volwassen is en een gezin heeft, ontplooit zich 

het bijzondere verhaal van Pi, dat deze in de 

eerste persoon vertelt.

Het eigenlijke verhaal kan opgedeeld worden 

in drie episodes. De eerste episode focust op 

de kindertijd van Pi, als zoon van een man 

die een dierentuin in India heeft. In deze 

periode komen we meer te weten over de 

geloofsopvattingen van Pi. Wanneer het gezin 

besluit om het land te verlaten en naar Canada 

te trekken, met de hele dierentuin, loopt dit 

niet goed af. Hier begint de tweede episode. Het 

hele schip, dieren incluis, vergaat, en de enige 

overlevenden zijn Pi, een hyena, een zebra, een 

orang-oetang met de naam Orange Juice, en 

een tijger, Richard Parker genaamd. Na verloop 

van tijd blijven enkel Pi en Richard Parker over. 

Het grootste deel van de film geeft de lange 

overlevingsstrijd (van maar liefst 227 dagen!) 

van beide weer. De derde, korte maar cruciale 

episode behandelt de ondervraging van Pi door 

Japanse verzekeringsinspecteurs (het schip dat 

zonk was Japans). Hier wordt het verhaal van Pi 

plots in een heel ander licht geplaatst. Er blijkt 

immers een tweede versie te zijn van wat er 

precies gebeurd is op zee … 

De kracht van het verhaal dat zich doorheen 

de film ontvouwt, wordt deels ontleend aan 

de narratieve structuur. Het verhaal schakelt 

vlotjes tussen heden en verleden, wat enerzijds 

spanning teweegbrengt, omdat je als kijker 

toch wel erg benieuwd bent naar hoe het Pi 

zal vergaan, maar wat anderzijds een deel van 

de spanning bij voorbaat wegneemt. Doordat 

we de volwassen Pi reeds aan het begin van de 

film zien, weten we immers al dat het ‘goed’ 

met hem zal eindigen. Hier wordt duidelijk dat 

de overlevingsstrijd van Pi niet opgevat wordt 

zoals dat meestal gebeurt in films, waar de 

hamvraag dikwijls is: ‘blijft hij leven, ja of nee?’ 

en waar verlossing pas gevonden wordt aan het 

einde van de film. In Life of Pi is de suspense 

van een andere orde en situeert verlossing  

zich misschien wel juist ín de overlevingsstrijd 

van Pi. 

Hier bevinden we ons al op het terrein 

van de interpretatie. En dat is meteen ook de 

sterkte van deze film: de mogelijkheid om 

er het jouwe van te denken, het feit dat de 

regisseur niets opdringt aan de kijker, maar dat 

iedereen de kans krijgt om zelf conclusies uit 

de film te trekken. Dit schept openheid tot het 

verbreden, bevragen en uitdiepen van het eigen 

levensbeschouwelijk perspectief en de eigen 

spiritualiteit, door gebeurtenissen, gevoelens en 

keuzes te beamen, herkennen, aanvaarden, af te 

wijzen, enzovoort. Iedere toeschouwer zal zich 

op een andere manier identificeren met de film, 

de personages en de verschillende versies van 

het verhaal. 

Het spiritualiteitsgesprek 
Dit maakt van Life of Pi een film die aanzet tot 

dialoog, tot een discussie die verder gaat dan 

het uitwisselen van meningen, te meer omdat 

thema’s als geloof en het zoeken naar waarheid 

in de film op een zodanige manier worden 

aangebracht dat mensen echt uitgedaagd 

worden om positie in te nemen. Getuigen 

hiervan zijn de talrijke topics op het internet 

die gewijd zijn aan het bespreken van dit 

veelzijdige verhaal. 

Hieronder worden een aantal werkvormen aan-

geboden. Uitgangspunt van deze opdrachten is 

het spiritueel en levensbeschouwelijk gesprek. 

Dit gesprek kan onder andere plaatsvinden bin-

nen educatieve, catechetische of pastorale con-

text. In het vervolg van dit artikel wordt over 

‘deelnemers’ gesproken, een woord dat aansluit 

bij al deze contexten. Hoewel hier uitgegaan 

wordt van een dialoog in een groep, kan men de 

dialoog met de film ook als individu aangaan 

en zijn de werkvormen zeker bruikbaar om er 

alleen mee aan de slag te gaan. 

Het verdient aanbeveling om de film in zijn 

totaliteit te bekijken (eventueel in groep). 

Een mogelijke opdracht voor thuis is dat 

de deelnemers ook het boek lezen, omdat 

daarin een aantal aspecten veel dieper worden 

uitgewerkt. Zo wordt in het boek meer 

aandacht besteed aan de geloofsontwikkeling 

van de jonge Pi. Ook interviews met de 

regisseur en de hoofdrolspelers vormen een 

interessante aanvulling op de film.

Naar aanleiding van de film kunnen 

verschillende thematieken en invalshoeken 

aan bod komen. In eerste instantie kan 

men de deelnemers het beste zelf de ruimte 

geven om aan te brengen hoe zij het verhaal 

interpreteren. Ook krijgen de deelnemers de 

kans om te vertellen wat hen ontroerde, angst 

aanjaagde, verwonderde, opstandig maakte, 

wat ze realistisch vonden en wat niet … Op 

die manier worden eerste indrukken gewisseld 

en wordt de dialoog laagdrempelig opgestart. 

Jongere deelnemers kunnen bijvoorbeeld ook 

een tekening maken van een scène in de film die 

hen is bijgebleven. Vanuit wat de deelnemers 

aandragen, of als aanvulling daarop, wordt dan 

een aantal thema’s aangesneden, met behulp 

van onderstaande werkvormen. 

Twee verhalen – twee waarheden?
Na het bekijken van de film zullen de 

deelnemers allicht in eerste instantie vragen 

hebben rond de twee mogelijke versies van wat 

er gebeurd is. Het is immers pas aan het einde 

van de film dat Pi de Japanse onderzoekers 

beide verhalen vertelt. Enerzijds is er de versie 

met de dieren en anderzijds de versie zonder. 

In beide gevallen zijn een aantal objectieve 

feiten identiek (het zinken van het schip, het 

227 dagen op zee verblijven), maar is vooral de 

beleving uitermate anders. 

Naar aanleiding van deze vragen kan men 

met de deelnemers in gesprek gaan over de 

redenen waarom er twee versies zijn. Wat zegt 

dit over wat Pi heeft meegemaakt (en hoe hij 

misschien met pijn en verdriet omgaat), maar 

wat zegt dit ook over het leven in het algemeen? 

Als begeleider kan men de deelnemers vragen 

welke impact de twee versies op henzelf 

hadden: misschien waren ze gechoqueerd, 

geprikkeld, in de war of teleurgesteld wanneer 

het tweede verhaal aan bod kwam; ofwel waren 

ze juist opgelucht, vanuit een gevoel dat alles 

nu verhelderd werd en dat de film eindelijk 

realistisch werd. Sommige deelnemers hebben 

allicht het gevoel bedrogen te zijn door de film, 

doordat ze zich inleefden in de belevenissen van 

Pi en tijger Richard Parker, die dan uiteindelijk 

in zekere zin niet eens hebben plaatsgevonden. 
l



handreiking3 8 h a n d e l i n g e n  2 0 1 3   I   3 3 9

Hier is de vraag aan de orde of de realiteit en 

mogelijkheid van het tweede verhaal afbreuk 

doen aan de waarde van het eerste verhaal (dat 

veel uitgebreider in beeld wordt gebracht). 

Misschien is het wel juist het eerste verhaal 

dat uiteindelijk blijft nazinderen, omdat de 

identificatieprocessen van de deelnemers 

uiteraard voornamelijk plaatsvinden tijdens het 

ontvouwen van het eerste verhaal. 

Een mogelijke interpretatie van de twee 

versies is dat Pi er niet in slaagt (of wil slagen) 

om de gruwelijke realiteit na de schipbreuk 

onder ogen te zien en dat hij daarom een 

tweede versie van de feiten fabriceert. Waar 

sommigen het laf en verkeerd vinden om 

de pijnlijke gebeurtenissen uit de eigen 

levensgeschiedenis uit de weg te gaan door 

er een verhaal rondom te maken dat de 

dingen anders en mooier voorstelt dan ze 

werkelijk waren, bekijken anderen dit juist 

als een begrijpelijke strategie om te overleven 

of zelfs een manier om zin te geven aan de 

dingen. Ook al is de levensgeschiedenis van 

de gemiddelde mens minder spectaculair 

dan die van Pi, toch gebeuren in ieders leven 

dingen die het gevoel geven in een storm op 

zee te zitten, of moederziel alleen te zijn. Het 

is niet altijd evident om hiermee om te gaan. 

Binnen het spiritualiteitsgesprek kan men aan 

de deelnemers de ruimte geven om met de 

anderen te delen wanneer zij het gevoel hadden 

dat ze in een storm beland waren of dobberden 

op de oceaan van het leven. De klemtoon kan 

liggen op hoe zij daarmee zijn omgegaan, wat 

hen heeft geholpen om dit te verwerken en of 

het geloof hier ook een rol in speelde. 

Hoewel pas aan het einde van de film het 

tweede verhaal wordt binnengebracht, is het 

best mogelijk dat de deelnemers al eerder hun 

twijfels hadden bij het realiteitsgehalte van het 

verhaal dat Pi vertelt. Men kan de deelnemers 

in dat geval vragen vanaf wanneer en waarom 

ze twijfelden aan het eerste verhaal van Pi. 

Hier focust het gesprek op welk verhaal voor 

de deelnemers het meest realistisch is, welke 

versie het meest betekenisvol is, en welke versie 

zij verkiezen. Het gesprek kan verbreed worden 

naar de keuze tussen ‘weten’ en ‘verwonderen’, 

tussen ‘kennis’ en ‘zingeving’. Wat vinden 

de deelnemers zelf het belangrijkste en 

reflecteert dat ook in hun keuze voor de meest 

betekenisvolle versie van het verhaal?

Het is belangrijk om de deelnemers hier 

duidelijk te maken dat het binnenbrengen van 

de tweede versie van het verhaal geen strategie 

is van de schrijver en regisseur om aan het 

einde, zoals het ook vaak in thrillers gebeurt, 

nog een onverwachte twist te geven. Eerder 

word je als kijker zelf voor de vraag geplaatst 

op welke manier jij naar de werkelijkheid kijkt 

of wenst te kijken. Zeer opvallend hierbij is 

dat de auteur en regisseur de lezer en kijker 

niet dwingen om het eerste verhaal overboord 

te gooien. Integendeel, net door het eerste 

verhaal veel meer screen time te geven, wordt de 

legitimiteit ervan niet tenietgedaan, hoewel het 

tweede verhaal objectief gezien veel plausibeler 

is. Ook het eerste verhaal blijft grotendeels 

geloofwaardig. De tijger begint bijvoorbeeld 

niet plots te spreken. Misschien bestaat de opzet 

van de makers er wel in om aan te tonen dat 

beide verhalen naast elkaar kunnen bestaan, en 

dat ze beide nodig zijn om de realiteit van Pi 

Patel recht te doen. 

Ook hier situeren zich een aantal vragen voor 

de deelnemers. Kunnen beide verhalen naast 

elkaar bestaan, waarbij ze elkaar aanvullen? Is 

er misschien ook een derde verhaal mogelijk, 

waarin de kijker elementen uit beide verhalen 

combineert (vanuit het eigen levensverhaal)? 

Moeten dingen ook echt gebeurd zijn om een 

betekenis te hebben? 

Aan de hand van een aantal stellingen 

kunnen deze vragen verhelderd worden. Enkele 

voorbeelden: 

- �‘alles is waar, en sommige waarheden zijn ook 

echt gebeurd’ 

- �‘alleen wat bewezen kan worden, is waar’ 

- �‘alles wat waar is, kan 

ook bewezen worden’ 

- �‘waarheid is iets 

persoonlijks’ 

- �‘er is maar één waarheid’ 

- �‘waarheid heeft meer te maken met zingeving 

dan met feiten’ 

- �‘wat waar is voor jou, is niet automatisch waar 

voor mij’.

Het ware geloof?
Vanuit het gesprek over waarheid kan de 

link naar het geloof gelegd worden. Men kan 

bovenstaande stellingen net zo zeer op het 

geloof toepassen en nagaan of de deelnemers 

nu anders op deze stellingen reageren. Hier is 

er de mogelijkheid tot een gesprek rond het 

feit dat er in het geloof (en in het leven in het 

algemeen!) waarheden zijn die niet tot het 

veld van de objectieve waarheden behoren, 

maar die je eerder als levenswaarheden kunt 

omschrijven. Die levenswaarheden hebben net 

zo veel bestaansrecht als objectief meetbare 

waarheden. In deze context is de uitspraak van 

Roger Burggraeve op zijn plaats: ‘Het is niet 

waar omdat het in de Bijbel staat, het staat in 

de Bijbel omdat het waar is – als het waar is.’ 

Ook hier gaat het om levenswaarheden, met 

daarbij het voorbehoud dat wanneer dingen uit 

de Bijbel bijvoorbeeld onderdrukkend zijn voor 

mensen, dat ze dan op levensniveau niet ‘waar’ 

kunnen zijn.

Pi vraagt de Japanse onderzoekers welke 

versie van het verhaal zij de mooiste vinden. 

Wanneer zij antwoorden dat ze de versie met 

de dieren het mooiste vinden, zegt Pi dat 

het zo ook is met God. In de film wordt met 

andere woorden de 

vergelijking gemaakt 

tussen de twee versies 

van het verhaal en 

een leven met of zonder God. Deze uitspraak 

kan voor tegenkanting zorgen, met name 

van mensen die niet geloven, omdat wordt 

gesuggereerd (maar niet opgelegd!) dat een 

leven met God erin mooier is. Wanneer je 

de vergelijking met God echter doortrekt, 

zou je evenzeer kunnen zeggen dat het 

binnenbrengen van God de realiteit bedekt 

met ongeloofwaardige verhalen of meer nog, 

verzinsels. Men kan het verhaal met de dieren 

immers als verzinsel afdoen, zeker in het licht 

van het tweede verhaal dat Pi vertelt. Sommige 

recensenten zien in Life of Pi dan ook een 

afrekening met God en met zingeving tout 

court. In de film zou volgens hen duidelijk 

gemaakt worden dat mensen een illusie van 

zingeving creëren om met de zinloosheid van 

het bestaan om te gaan. 

Deze lezing van de film is echter niet de 
l

Sommigen recensenten zien in  
Life of Pi een afrekening met God en 

met zingeving tout court



handreiking4 0 h a n d e l i n g e n  2 0 1 3   I   3 4 1

enige mogelijke (en lag niet in de bedoeling 

van de schrijver en de regisseur). We kunnen 

het anders bekijken: misschien wil de film wel 

duidelijk maken dat niet alleen de objectieve 

realiteit (in zoverre die bestaat) belangrijk is, 

maar ook de zin die je aan deze realiteit geeft (al 

dan niet door het geloof). Gespreksvragen zijn 

hier de volgende: 

- �Is het leven echt mooier met God erin? 

- �Hebben mensen die in God geloven een 

mooiere blik op de werkelijkheid dan anderen, 

of zorgt het geloof er misschien voor dat 

mensen het leven positiever zien dan het in 

werkelijkheid is? 

- �Is enkel de objectieve realiteit belangrijk 

en bestaat er trouwens wel zoiets als een 

objectieve werkelijkheid? Is de realiteit 

niet altijd, gezien wij ze vanuit ons eigen 

standpunt beleven, grotendeels subjectief? 

- �Hoe verhouden binnen het geloof verhaal en 

realiteit zich tot elkaar? 

- �Is het bijvoorbeeld bij bijbelverhalen 

belangrijk dat ze echt gebeurd zijn, of zijn het 

vooral de boodschap en betekenis van deze 

verhalen die van belang zijn? 

- �In welke zin en op welke manier kunnen we 

in het geloof spreken over ‘realiteit’, aangezien 

men objectief gezien niet kan bewijzen dat 

God bestaat, terwijl mensen aan de andere 

kant God wel in hun leven, in hun realiteit 

ervaren?

In de film wordt gesteld dat het verhaal van 

Pi een verhaal is dat de journalist (en ook de 

kijker) in God kan doen geloven. Dit is een 

uitgangspunt dat allicht wat overmoedig is. 

Eerder dan dat zij de lezer en kijker willen 

overtuigen van het geloof, willen de schrijver en 

regisseur door deze uitspraak juist de discussie 

en het gesprek aanzwengelen. 

De deelnemers beantwoorden voor zichzelf 

of dit verhaal een verhaal is waarvan ze in God 

zouden kunnen geloven. Welke elementen in 

de film zouden een dergelijke kracht kunnen 

hebben en waarom? Gaat het hier dan om de 

overweldigende schoonheid van de natuur, 

om het feit dat Pi ondanks alles overleeft, om 

het feit dat Pi verschillende religies met elkaar 

verbindt in zijn eigen geloofsovertuiging, of 

over de uitleg aan het einde van de film die 

eindigt met ‘zo is het ook met God’? Wie weet 

zijn er wel andere verhalen die de deelnemers 

in God hebben laten geloven. Dit kunnen 

bijbelverhalen zijn, maar ook verhalen uit 

de literatuur, de film … Het is zeker en vast 

interessant om dit met de groep te delen.

Een punt van controverse rond de film is dat 

Pi aanhanger is van meerdere religies. Dit is 

niet enkel iets wat tot Pi’s kindertijd behoort 

(hoewel we vooral de scènes te zien krijgen uit 

zijn kindertijd, waarbij hij tot het geloof komt). 

Ook als volwassene belijdt Pi meerdere religies. 

Hoe men op de levensbeschouwing van Pi 

reageert, hangt uiteraard af van hoe men zelf 

naar het geloof kijkt en hoe men het geloof zelf 

beleeft. 

De deelnemers proberen hun eigen vooron-

derstellingen even aan de kant te zetten en leven 

zich in één van de volgende visies in. De helft 

van de deelnemers verdedigt de visie dat Pi’s 

levensvisie een waarachtige beleving van het 

geloof inhoudt, waarbij men de elementen uit 

verschillende religies haalt die de eigen persoon 

aanspreken of verwonderen. De andere groep 

brengt argumenten binnen voor het standpunt 

dat dit een relativistische positie waarbij men 

geen van de religies die men zogenaamd aan-

hangt, ernstig neemt. Achteraf wordt verder 

gediscussieerd, vanuit de eigen opvatting van de 

deelnemers, die misschien zelf ook elementen 

uit andere religies in hun eigen levensbeschou-

wing verwerken. Zij verwoorden ook hun visie 

op de uitspraak dat alle religies waar zijn. 

Symboliek en naamgeving
Gezien Life of Pi een film vol symboliek is, kan 

het geen kwaad om even stil te staan bij de 

mogelijke symbolische betekenis van enkele 

namen en personages. De hoofdrolspeler kreeg 

de naam Piscine Molitor Patel van zijn ouders, 

naar een verhaal van een vriend van de familie 

over zijn lievelingszwembad. Op school wordt 

Piscine uitgelachen met zijn naam. De kinderen 

noemen hem ‘pissing’. Als strategie kort hij zijn 

naam af tot Pi en kan iedereen overtuigen om 

die naam te gebruiken wanneer hij het getal Pi 

tot bijzonder veel cijfers na de komma op het 

bord kan brengen. Vanaf dan gaat Piscine als Pi 

door het leven. 

De naam Pi is geen toevallig gekozen naam. De 

deelnemers proberen zelf naar een mogelijke 

betekenis van deze naam te zoeken. Wat zou Pi’s 

naam over hem als persoon kunnen zeggen? 

Hoewel dit in de film niet wordt beklemtoond, 

wordt in het boek duidelijk dat Pi zowel 

theologie als wetenschappen studeerde. Die 

beide interesses vinden we eigenlijk ook in de 

naam van Pi terug (gezien het getal Pi tegelijk 

mathematisch de verhouding tussen de omtrek 

en de diameter van een cirkel weergeeft als het 

concept oneindigheid aanraakt, want het getal 

Pi heeft oneindig veel cijfers na de komma). 

Wat zegt dit eigenlijk over de verlangens van de 

mens (als we ervan uitgaan dat Pi de mens in 

het algemeen symboliseert)? Misschien kan het 

hierbij handig zijn om de deelnemers wat meer 

informatie over het getal Pi te laten opzoeken.

Hoewel sommigen menen dat een naam 

niets zegt over een persoon, zijn er weer 

anderen die geloven dat mensen hun naam 

niet zomaar krijgen, dat die naam ook iets 

weergeeft over het karakter of het leven van 

deze persoon. In winkels vindt men dikwijls 

kopjes, sleutelhangers, spaarpotten, kaartjes … 

waarop de betekenissen van namen beschreven 

staan. Hierover kan men het even hebben. Er 

zijn vast wel deelnemers die de betekenis van 

hun naam kennen. Men kan de deelnemers 

deze betekenis ook laten opzoeken en hen laten 

aangeven waarom deze naam wel of niet bij 

hen past, volgens henzelf. Sommige deelnemers 

zullen wel weten waarom hun ouders hen die 

specifieke naam gegeven hebben, en wie weet 

hangt er, zoals bij Piscine, wel een heel verhaal 

aan die naamgeving vast.

Tijger Richard Parker is de andere protagonist 

van de film. De deelnemers gaan op zoek 

naar wat dit personage in de film zou kunnen 

betekenen. Een mogelijke invalshoek van 

een leraar: ‘Pi verwijst naar mensen en 

menselijkheid, terwijl Richard Parker verwijst 

naar angst, gevaar, obstakels, lijden, maar ook 

naar hoop, vriendschap, motivatie, ontzag, 

kracht, die allen deel uitmaken van de condition 

humaine. We hebben heel wat obstakels in ons 

leven, maar we gaan voort. Mensen hebben een 
l



4 2

enorm potentieel en een enorme kracht.’ De 

deelnemers denken zelf na over wie of wat hun 

Richard Parker is. Zij kunnen ofwel focussen 

op die dingen in hun leven die als obstakels 

aanvoelen, die hen angst inboezemen, ofwel 

op die dingen die hen juist de kracht geven om 

verder te gaan (afhankelijk van hoe ze Richard 

Parker zelf zien). 

De echt vernietigende figuur in de film is de 

hyena, mogelijk symbool voor de hebzucht, 

het egoïsme en het eigenbehoud van sommige 

mensen, zonder respect voor anderen. Men 

kan aan de deelnemers vragen of zij vinden dat 

deze kenmerken deel uitmaken van het mens-

zijn in het algemeen, of van sommige mensen 

in het bijzonder. Of zouden we misschien 

beter kunnen zeggen dat alle personages in 

de reddingsboot een deel van iedere mens 

uitmaken?

Indien de deelnemers nog andere symbolen 

in de film terugvinden, kan men daar op 

ingaan. Een mogelijk voorbeeld is de symboliek 

van het eiland. Waarvoor zou het eiland een 

symbool kunnen zijn? Straalt het eiland iets 

positiefs uit of juist iets negatiefs? Is het een 

rustplaats te midden van de ellende, of juist 

iets wat goed lijkt, maar het eigenlijk niet is, 

als een soort van vals toevluchtsoord, waar 

geen écht leven mogelijk is? Wat in hun eigen 

leven zien de deelnemers als dit eiland (zowel 

in de betekenis van rustplaats als van vals 

toevluchtsoord)?

Meer dan waard
Het boek Life of Pi, en bij uitbreiding ook de 

film, is immens populair. Miljoenen mensen 

hebben het boek inmiddels gelezen en/of de 

film gezien en heel wat mensen zien het verhaal 

als bepalend voor hun eigen leven(sverhaal). 

Wat het nu precies is dat dit verhaal zo 

belangrijk maakt voor mensen, is moeilijk 

te omschrijven. Is het de ontroerende kracht 

van het verhaal zelf die mensen zo aanspreekt, 

of het beroep dat gedaan wordt op ons 

verbeeldings- en inlevingsvermogen, of het feit 

dat iedereen zich al wel eens heeft gevoeld als 

Pi, als een schipbreukeling in een onmetelijke 

oceaan … 

Al is Life of Pi dan niet hét verhaal dat 

mensen in God zal laten geloven, het is wel 

een verhaal dat hen over God laat spreken, 

dat mensen doet nadenken over en stilstaan 

bij hun eigen leven en levensbeschouwing. En 

een film die daarin slaagt, en dan ook nog eens 

wondermooi is om naar te kijken, is zijn succes 

meer dan waard.

Eline De Bruyne is inhoudelijk medewerkster bij de 

Thomas-website (www.godsdienstonderwijs.be) en 

leerkracht godsdienst in het secundair onderwijs. Zij 

was auteur voor de leermiddelenreeks Caleidoscoop. 

eline.debruyne@theo.kuleuven.be 


