INTERPRETATIE |

WIEL SMEETS

Bestemd voor
de ware lietde

Interpretatie van een romantische jongerenfilm met het oog op
mystagogie: My Sassy Girl. Spirituele dynamiek en spirituele duiding
plus een didactische suggestie voor een groepsbespreking.

( ystagogie’ is een erfenis uit de
eerste eeuwen van de Kerk. De
catecheet nodigde de leerling

uit om de sacramenten eerst te ondergaan. Pas

daarna volgde de verheldering van wat er was
ervaren. In onze huidige cultuur is het medium
film zeer geschikt om op een dergelijke wijze

te werken bij spirituele begeleiding. Een film

bekijken is immers, net als deelname aan een

ritueel, een ‘symboliseringsproces’ dat allerlei

ervaringen oproept (Van den Berk 1999).

Als spirituele begeleider ondersteun je de

filmkijkers achteraf bij de verheldering van hun

ervaringen in termen van spiritualiteit.

Elders heb ik laten zien hoe er mystagogisch
kan worden gewerkt met jongeren rond films
met spirituele thematiek (2007; 2009). Daartoe
moet de begeleider de spirituele dynamiek in de
film kunnen duiden (spirituele hermeneutiek).
Ook is het nodig dat de begeleider bij de

< Aat Velthoen, ‘Paring, 1962, Singer Museum, Laren

HANDELINGEN 2013 | 3

bespreking van de film een werkwijze gebruikt
die de deelnemers verheldering biedt van hun
spirituele proces (spirituele didactiek).

In deze bijdrage presenteer ik dan ook
allereerst een interpretatiekader dat de
spirituele dynamiek van een film in beeld
brengt. Vervolgens pas ik dit kader toe bij de
spirituele duiding van een jongerenfilm. Deze
film behandelt een spiritueel thema dat ook in
de christelijke traditie een centrale rol speelt:
het besef bestemd te zijn voor het vinden
van ‘de ware liefde’ Het artikel sluit af met
een spiritueel didactische suggestie voor een
verhelderende groepsbespreking van deze film.

Spirituele kijkwijzer

Vooral in de middeleeuwen zagen allerlei
christelijke mystici het uitzuiveren van hun
godsliefde als spirituele groeiweg. Het wegen
van de kwaliteit van de liefde is net zo wezenlijk
bij de zoektocht naar de ware romantische
liefde. Het is niet voor niets dat middeleeuwse >

27



mystici als Bernard van Clairvaux het, toch
bijzonder romantisch-erotische, bijbelse
Hooglied lazen als metafoor voor hun
liefdesrelatie met God. En omgekeerd geldt dat
Bernards onderscheiding van gradaties in de
Godsliefde zicht biedt op de spirituele kwaliteit
van de romantische liefde. De liefde neemt
kwalitatief toe naarmate je je ik-gerichtheid
loslaat en je je overgeeft aan de diepere
bedoeling van je leven:

1. Er is een gradatie van liefde die enkel op
mijzelf is gericht. Bernard sprak van ‘de
mens die zichzelf bemint om zichzelf’.

2. Dan is er een gradatie van liefde die
op de ander is gericht met het oog op
behoeftevervulling. Bernard sprak van ‘de
mens die van God houdt om zichzelf

3. Er bestaat ook een gradatie van
belangeloze, onvoorwaardelijke liefde;
een vreugdevolle gerichtheid op de ander
waarbij eigenbelang en behoeften geen rol
spelen. Bernard had het over ‘de mens die
van God houdt om God’. De paradox van
de liefde is dat ze meer vervulling schenkt
in de mate dat ik mijn gerichtheid op
behoeftevervulling kan loslaten. Bernard:
‘ware liefde is geen loonarbeider, maar ze
kan niet zonder beloning blijven’

4. In de hoogste gradatie van liefde is er alleen
nog het besef en de beleving van eenheid.
Bernard noemde dat ‘de mens die van
zichzelf houdt om God’ Wezenlijk bij deze
liefde is dat de eigen wil één is geworden
met de goddelijke Bedoeling.

28

Ik ben deze spirituele gradaties gaan zien als
lagen die gelijktijdig in ons aanwezig zijn en
daardoor op gespannen voet met elkaar kunnen
staan. De spanning die er optreedt tussen lagen
geeft spirituele dynamiek. Het ik’ is als een
parlement waarin leden van vier grote partijen
voortdurend met elkaar in debat zijn (cf.
Hermans 1996). Partij 1 is bezig met wat goed
is voor mijzelf; partij 2 is op de ander gericht
met het oog op behoeftevervulling; partij 3 kent
de vreugde van de belangeloze liefde; en partij

4 geeft zich volledig over aan de in de liefde
werkzame diepere bedoeling.

Naast overeenkomsten qua spirituele dynamiek
zijn er natuurlijk ook inhoudelijke verschillen
tussen hoe er door christelijke mystici en
hedendaagse jonge romantici naar de ‘ware
liefde’ wordt gekeken. Een christen ziet

Jezus Christus als prototype van hoe God de
mens bedoeld heeft: de volledig in de mens
geincarneerde Liefde. De weg naar ‘ware

liefde’ bestaat voor een christen dan ook uit
gelijkvormig worden aan Gods Bedoeling (laag
4). In de jongerencultuur spelen geloofsnoties
als ‘God’ en ‘Christus’ nauwelijks nog een

rol. Verder lijkt het bij de zoektocht van een
jongere naar de ware liefde louter te gaan om
het vinden van de juiste match qua wederzijdse
behoeftevervulling (laag 2).

Toch zie je juist ook in romantische films
dat de personages voortdurend de kwaliteit
van hun liefde wegen. En menigmaal ontstaat
bij personages het besef dat er sprake is van
‘ware’ liefde in de mate dat gerichtheid op
behoeftevervulling wordt losgelaten (laag 3).

Verder is er ook bij sommigen het besef

dat een liefdespartner al dan niet voor mij
‘bestemd, ‘bedoeld’ is. Het is op voorhand
niet duidelijk of het hier gaat om spirituele
overgave aan de diepere bedoeling van mijn
leven (laag 4) of om een magisch bijgeloof met
het oog op behoeftevervulling (laag 2). Dit
geloof in bestemming is ook zeer particulier:
het gaat om gebeurtenissen die al dan niet
‘de bedoeling’ zijn in mijn eigen leven. In de
katholieke Catechismus (2008) wordt eveneens
over ‘bestemming’ gesproken. Maar dan op een
wijze die de particulariteit van mijn eigen leven
in het perspectief stelt van de spirituele evolutie
van de kosmos. God voert Zijn Schepping naar
‘voltooiing’ door ‘Zijn Voorzienigheid’. Dit
houdt ook in dat elk individueel leven naar de
uiteindelijke bestemming wordt geleid. En ieder
mens is vrij om al dan niet aan dit goddelijke
‘heilsplan’ mee te werken (2008, 84).

Bij de interpretatie van een hedendaagse
liefdesfilm vanuit de vier spirituele lagen
is het zeker niet de bedoeling om deze
inhoudelijke verschillen over het hoofd te
zien. Maar de nadruk ligt op het blootleggen
van de overeenkomende spirituele dynamiek
bij het uitzuiveren van de liefde. Spirituele
hermeneutiek is geen exacte wetenschap,
maar wie jongeren van dienst wil zijn bij hun
spirituele ont-wikkeling, doet er goed aan zicht
te hebben op de in-gewikkeldheid van dialogen
waarin lagen zijn ver-wikkeld.

My Sassy Girl

Charlie heeft de touwtjes van zijn levensloop
stevig in handen. Zo weet hij nu al bij welke
firma hij na zijn studie gaat werken. Het is veilig
om op jezelf gericht te blijven (laag 1), als je

HANDELINGEN 2013 | 3

je inlaat met een ander (2) loop je immers het
risico de controle kwijt te raken. Als Charlie
de mooie Jordan voor het eerst ziet, spreekt hij
haar niet aan. Maar als hij haar later die dag
opnieuw ziet en, volslagen dronken, bijna voor
een metro ziet vallen, moet hij wel ingrijpen.
Hij ontfermt zich belangeloos over haar (3)
door haar mee naar zijn huis te nemen zodat
ze haar roes kan uitslapen. Dit is het begin van
een wild liefdesavontuur. Charlie wordt niet
alleen gek op haar (2), maar ook gek van haar.
Jordan verzint namelijk de raarste opdrachten
die Charlie uit moet voeren. Zo moet hij een
brief aan haar te schrijven over wat hij werkelijk
voor haar voelt. Als ze beiden hun brief aan de
ander klaar hebben, ontmoeten ze elkaar in een
park. Jordan vraagt zich daar af of Charlie haar
zou kunnen horen als ze op grote afstand naar
hem zou schreeuwen. Zo gezegd, zo gedaan:
Jordan schreeuwt de longen uit haar lijf, maar
Charlie kan niet horen hoe reddeloos ze is:
‘Het spijt me), schreeuwt ze, ‘ik kan het niet.
In de volgende scéne lopen ze samen naar een
boom aan de rand van het park. Jordan legt uit
dat ze hun brieven daar gaan verbergen bij een
boom onder stenen. Precies een jaar later wil ze
hier weer bij elkaar komen om te zien of zij en
Charlie echt voor elkaar bestemd zijn.

Een jaar later gaat Charlie naar de plek
bij de boom. Als Jordan niet komt opdagen,
graaft hij haar brief op. In die brief bekent
Jordan dat al haar gekke opdrachten eigenlijk
herhalingen waren van wat ze ook had gedaan
met haar vorige vriend. Die vorige vriend had
zelfmoord gepleegd en haar verdriet om hem
werd minder door deze dingen met Charlie te

doen (2). Jordan schrijft dat het achteraf voelde >

29



als oneerlijk tegenover Charlie om zo bezig te
zijn geweest met op wie hij leek. Ze is van hem
gaan houden ongeacht haar behoeften rond het
gemis van haar ex (3). Geen wonder dat ze de
verwarring niet meer had aangekund; het ik
kan het niet’ van toen ze op grote afstand naar
Charlie schreeuwde in het park. En logisch dat
ze de touwtjes weer stevig in eigen handen nam
(1) door een pauze in te lassen om een streep
onder het verleden te zetten. Haar brief van een
jaar geleden besluit met de vraag aan Charlie of
hij zou kunnen wachten tot zij er klaar voor zou
zijn om met hem verder te gaan.

In de volgende scene is het een dag later.
We zien Jordan naar de boom toe lopen,
waar ze een oude man ontmoet. Ze raakt
met hem in gesprek over voorbestemming
en vrije wil. Volgens Jordan is het zo dat
‘destiny heeft gesproken’. De afspraak met
Charlie was gisteren en zij is dus een dag te
laat klaar. ‘Je kunt je bestemming nu eenmaal
niet zelf vormen, stelt ze. De oude man kijkt
bedenkelijk: ‘En wat als het jouw bestemming
is om jouw bestemming te vormen?’ Zo had
ze het nog niet bekeken, zegt ze. ‘Maar ja,
wat is bestemd, is bestemd, toch?’ Is er hier
bij Jordan sprake van volledige overgave aan
het ‘bestemmingsplan’ van haar leven (4) of
van een fatalistisch bijgeloof dat eigen wil en
verantwoordelijkheid afschuift? De oude man
draagt haar een kijk op bestemming aan die
vrije wil en verantwoordelijkheid volledig in
stand houdt: ‘bestemming is een brug bouwen
naar je geliefde’ Jordan besluit nu om de brief
van Charlie alsnog op te graven en te lezen.
Charlie schrijft dat hij de man benijdt met
wie zij haar leven zal gaan doorbrengen. En

30

eigenlijk wil hij geloven dat hij bestemd is om
die man te zijn (4).

In de slotscéne van de film zit Jordan in een
restaurant tegenover een vrouw die de moeder
blijkt te zijn van haar overleden vorige vriend.
De vrouw legt uit dat ze een dik jaar geleden al
eens een blind date voor Jordan had geregeld.
Maar gek genoeg waren toen noch Jordan,
noch die jongen komen opdagen. Die jongen
zou zo dadelijk alsnog komen. Deze jongen
blijkt Charlie te zijn. Een dik jaar geleden,
toen ze elkaar ontmoetten in de metro, waren
ze kennelijk allebei op weg geweest naar een
blind date met elkaar. Hier wordt gesuggereerd
dat destiny hen hoe dan ook bij elkaar brengt.
De film besluit met een commentaar van
Charlie: destiny heeft jou wél nodig. Je moet
bijvoorbeeld wel zelf naar dat restaurant gaan.
Hier lijkt ook terug te worden verwezen naar
de scéne in het park waarin de afstand tussen
Jordan en Charlie onoverbrugbaar leek.

Wie onder de oppervlakte kijkt, ziet hoe de
personages voortdurend bezig zijn met het
wegen van de kwaliteit van hun liefde. En zowel
bij Charlie als bij Jordan zien we alle lagen
(partijen) voorbij komen. We zien hen ook
geregeld in valkuilen tuimelen die zich openen
als je het pad van de liefde bewandelt, zoals: de
touwtjes te strak in de hand nemen (Charlie
en Jordan), je aanpassen aan de behoeften
van de ander (Charlie), de ander gebruiken
voor behoeftevervulling (Jordan), je eigen
verantwoordelijkheid afschuiven (Jordan)
enzovoort. Met het oog op mystagogie is het
vooral interessant dat ze allebei momenten
hebben van de controle loslaten en zich
openen voor liefde (3) en zelfs vlagen van een

vermoeden of besef dat het leven volgens een
‘bestemmingsplan’ verloopt dat om volledige
overgave vraagt (4).

Mystagogisch werken met
jongerenspeelfilms

In onze huidige cultuur zie je alleen bij
orthodoxe christenen en moslims het
geloofsbesef dat particuliere gebeurtenissen
in je leven alleen zullen plaatsvinden als ze
overeenkomen met wat door God Bedoeld

en Bestemd is. Dit terwijl de uitdrukking ‘als
God wil’ nog maar twee generaties geleden
gemeengoed was bij de overwegend christelijke
bevolking. Maar tegenwoordig lijken vele
westerlingen levensvervulling te zien als een
kwestie van met autonome planning het
hoofd bieden aan toevallige samenlopen

van omstandigheden. Het is dan ook een

zeer opvallend gegeven dat de geloofsnotie
van ‘bedoeling’ en ‘bestemming’ in de
jongerencultuur opnieuw opduikt. En dit biedt
christelijke spirituele begeleiders kansen om
jongeren van dienst te zijn bij de verheldering
van hun spiritualiteit.

Daartoe dient de begeleider te beschikken
over werkvormen die qua spiritualiteit
verhelderend werken. Als de begeleider vanuit
een christelijke instelling werkt, dan is het
tevens belangrijk dat deze begeleider het
eigen christelijke geloof in alle vrijheid aan
jongeren aanbiedt ter oriéntatie. Mystagogisch
jongerenwerk krijgt zodoende een dialogisch
karakter. In plaats van het eigen christelijke
geloof als enige waarheid te zien, wordt de
dialoog aangegaan met jongeren. Elders (2007)
gebruik ik het beeld van twee cirkels met een

HANDELINGEN 2013 | 3

raakvlak om de mystagogische dialoog met
niet-christelijke jongeren te typeren. In het
raakvlak zitten de overeenkomsten, in de andere
vlakken de verschillen. Als je je als begeleider
enkel richt op jouw deel van de cirkel, dan geef
je jongeren te weinig ruimte. En als je je enkel
richt op het deel van de jongere of het raakvlak,
dan ontneem je jongeren de kans om zich aan
christelijk geloof te oriénteren. Mystagogisch
werken brengt de drie vlakken met elkaar in
gesprek.

Standpuntenspel

Een zeer eenvoudige werkvorm die dit bewerkt,

is het ‘standpuntenspel’.

Hang in elke hoek van de ruimte een papier

met een uitspraak, bijvoorbeeld:

1. Partnerkeuze is louter een kwestie van de
juiste match vinden qua uiterlijk, karakter
en dergelijke

2. Mijn ware liefdespartner is voorbestemd

3. Geloven dat een bepaalde liefdespartner
voor mij voorbestemd is, is bijgeloof

4. anders, namelijk ... (Deze vierde optie
is voor mensen die ofwel geen ofwel een
andere mening hebben)

- Vraag de jongeren om in de hoek te gaan staan
met de uitspraak waar ze zich het meest bij
thuis voelen. Dat kan ook bijvoorbeeld tussen
1 en 2 in zijn.

- Doe zelf ook mee door een ‘standpunt’in te
nemen.

- Vraag aan iedere deelnemer: ‘Waarom sta jij
hier?’

Het is belangrijk dat de begeleider het niet
schuwt om kritische vragen te stellen. Het [>



lagenschema van spirituele dynamiek kan
begeleiders helpen om dergelijke vragen te
formuleren. Zo zou de begeleider iemand die
voor standpunt 1 kiest, kunnen uitdagen door
kritische vragen te stellen bij het idee van liefde
als wederzijdse behoeftebevrediging (laag 2).
Is dat eigenlijk wel ‘echte’ liefde? Loop je dan
niet het risico om, net als Jordan, de ander te
misbruiken voor je eigen doeleinden? En loop
je dan niet evenzeer het risico dat je je, net als
Charlie, gaat aanpassen aan de behoeften van
de ander om in de smaak te blijven vallen?
Mensen die bij de standpunten 2 en 3
staan, kunnen eenvoudig met elkaar in
gesprek worden gebracht over de vraag of
voorbestemming in de liefde bijgeloof is of
niet. Voor de begeleider ligt er hier een kans
om de christelijke notie van de goddelijke
Voorzienigheid ter sprake te brengen. Vanuit
deze geloofsnotie kan er aan mensen bij
standpunt 2 de kritische vraag worden gesteld
over de particulariteit van dit geloof in
voorbestemming (zie de filmanalyse).
Tegelijkertijd kan aan mensen bij standpunt
3 de kritische vraag worden gesteld of hun
standpunt inhoudt dat de levensloop in alle
opzichten een toevallige samenloop van
omstandigheden is. Vraag na verloop van tijd of
iemand wellicht van standpunt wil veranderen.

Juist het letterlijk innemen van een standpunt,
gaan staan voor je overtuiging, maakt dat deze
werkvorm niet beperkt blijft tot een uitwis-
seling van levensbeschouwelijke meningen.
Zeer terecht stelt Van den Berk (1994) dat een
filmgesprek meer kan zijn dan dat. In feite is

de werkvorm ‘standpuntenspel’ een ‘symboli-

seringsproces’ waarin bepaalde aspecten van de
innerlijke dialogen van de personages worden
veruiterlijkt. Door de jongeren te vragen om
een standpunt in te nemen, zet de begeleider
bij hen een innerlijke dialoog in gang. De ver-
schillende opties bieden oriéntatie aan deze
innerlijke dialoog van de deelnemers. Geheel
overeenkomstig het beeld van de twee cirkels
kan de begeleider zo getuigen van diens christe-
lijk geloof, terwijl door de optie ‘anders’ wordt
voorkomen dat iemand zich in een bepaalde
hoek geduwd voelt. <

Literatuur

Berk, Tj. van den (1994). Het filimgesprek, een manier
om beelden ter sprake te brengen. Kampen: Kok.

Berk, Tj. van den (1999), Mystagogie. Inwijding in het
symbolisch bewustzijn. Zoetermeer: Meinema.

Blommestijn, H. (1997). Bernard van Clairvaux. Een
God om lief te hebben. Kampen/Averbode.

Catechismus van de katholieke kerk (2008). Kampen:
Gooi & Sticht.

Hermans, H.J.M. & Kempen, H.J.G. (1993). The
Dialogical Self: Meaning as movement. San Diego,
Cal.: Academic Press.

Smeets, W. (2007). Verleiden tot God. Jongeren
inwijden in christelijke spiritualiteit. Tielt: Lannoo.

Smeets, W. (2009). Is er leven na de dood? Tielt:
Lannoo.

Smeets, W. (2011). Om de ware liefde — My Sassy
Girl door de ogen van Bernardus. In: Speling
2011/2, 75-82, Tilburg: Gianotten.

Wiel (dr. W.H.M.) Smeets is onderzoeker, adviseur en
begeleider op het vlak van jongeren en spiritualiteit.
Hij richt zich op christelijke geloofsthema’s die
ook in de hedendaagse (jeugd)cultuur opduiken
en publiceerde enkele boeken hierover. Momenteel
onderzoekt hij romantische relaties vanuit
evolutionair-theologisch perspectief.
wiel@smeetsadvies.nl



