
casus1 6 beschouwingh a n d e l i n g e n  2 0 1 3   I   3

b e s c h o u w i n g   |   M a r t i e n  E .  B r i n k m a n

In filmische Christusfiguren gaat het om concreet voorgestelde maar 
op zich fictieve menselijke gestalten die een zelfstandig filmkarakter 
vormen dat naar de actuele Jezusfiguur verwijst. Vanuit het dage-
lijkse bestaan verwijzen ze echter ook boven dat bestaan uit. Hoe de 
Christusfiguur in films en nieuwe media steeds nieuwe betekenissen 
krijgt, en ook vanuit zijn eigen historische en actuele zeggingskracht 
nieuwe interpretaties weer beïnvloedt. 

De verborgen  
Christus in de film

De Christusfiguur

Wellicht kan men van de huidige 

kunstuitingen de film nog wel de 

grootste impact toedichten. Heftige 

emoties kunnen er door opgeroepen worden, 

vooral wanneer er in positieve of negatieve zin 

identificatiemogelijkheden worden geboden. 

Vaak identificeert de kijker zich met de 

hoofdrolspeler(s). Soms is dat − vooral in het 

geval van de zogenaamde heldenfilms − een 

pseudo-identificatie. De kijker realiseert zich 

terdege dat hij in niets op de filmheld lijkt en 

ook nooit zal lijken. Maar soms biedt een film 

wel degelijk mogelijkheden tot realistische 

en authentieke identificatie. Dan kan van die 

identificatie ook een levensveranderend effect 

uitgaan. Niet alleen het maken, maar ook het 

kijken naar en interpreteren van een film wordt 

zo een vorm van betekenisgeving aan zowel het 

eigen leven alsook aan dat van anderen. 

Dat is vooral het geval in die films waarin 

Jezus, hetzij als een historische hetzij als een 

eigentijdse figuur, een centrale rol speelt. In 

de filmliteratuur spreekt men in het ene geval 

van een Jezusfiguur, in het andere geval van 

een Christusfiguur (Reinhartz 2009). In het 

verlengde hiervan onderscheidt men ook tussen 

Jezusfilms en Christusfilms. Met de Jezusfiguur 

is alleen identificatie op (historische) afstand 

mogelijk. In de Christusfiguur wordt aan de 

historische Jezus een actuele, op het eigen 

bestaan betrekking hebbende betekenis 

toegekend. Met hem is een meer directe 

identificatie mogelijk, want Christusfiguren 

zijn normale mensen met al hun zwaktes 

en gebreken. Vaak zijn de films waarin ze 

1 7

l
< Beeld uit de film ‘The Last Temptation of Christ’ (1988)



1 9beschouwing1 8

is de enige die het beeld volledig belichaamt. 

Pre- en postfiguraties zijn nooit met hem 

identiek, maar wel altijd min of meer met hem 

identificeerbaar. In filmische Christusfiguren 

gaat het om concreet voorgestelde maar op zich 

fictieve menselijke gestalten die een zelfstandig 

filmkarakter vormen dat naar de actuele 

betekenis van de Jezusfiguur verwijst. 

De filmmaker (of de kijker) brengt door 

de zinspeling op de Jezusfiguur een extra 

dieptedimensie aan in dit op zich volwaardige 

karakter. Dat geldt zowel voor de verborgen 

Christus in de film als ook in de literatuur 

(Downing 1968). De filmische Christusfiguur 

is als zelfstandig personage meer dan ‘slechts’ 

een navolger van Jezus. Hij verwijst ook naar 

de persoon van Jezus. Dat doet hij niet als de 

homo optimus, de ideale mens, en ook niet als 

de belichaming van de condition humaine in 

het algemeen. Eerder is hij de homo proximus, 

de menselijke gestalte die Jezus het dichtst 

nadert, en zo ook iets van de in Jezus zichtbare 

goddelijke nabijheid doet vermoeden. De 

Christusfiguur omvat 

meestal net genoeg 

aspecten om het 

immanent frame 

(Taylor 2009) te 

doorbreken en zo de mogelijkheid te creëren 

ook ons eigen bestaan opnieuw te overdenken 

tegen het licht van het god-menselijk geheim 

dat Jezus belichaamt (Detweiler, 312-315). 

Hij bevindt zich in feite continu op het 

grensvlak van gelijkheid en ongelijkheid met de 

historische Jezusfiguur. 

Het heeft daarom niet zoveel zin om vast te 

stellen dat de filmische Christusfiguur zich van 

optreden niet expliciet religieus. In elk geval 

zal daarom geconstateerd moeten worden dat 

het herkennen van Christusfiguren altijd een 

waarneming van de dagelijkse werkelijkheid is 

die ruimte laat voor meer dan één interpretatie. 

Als we erkennen dat het goddelijke niet 

rechtstreeks waar te nemen is, dan moet 

het menselijke met iets in verband kunnen 

worden gebracht dat er bovenuit uitstijgt (Bird 

1984). Immanente transcendentie is dan ook 

het dominante transcendentiebegrip in films 

die religieus uitgelegd kunnen worden. Het 

religieuze ligt er ingevouwen in de dagelijkse 

werkelijkheid. 

Een Christusfilm laat een fictieve figuur zien 

die een Christus is voor degenen om hem heen 

en de toeschouwers (Ellis 

2005). Impliciet laten 

deze films mogelijke 

betekenissen van de 

bijbelse Jezus zien 

(instemmend of kritisch), en dat doen ze met 

behulp van beelden die ontleend zijn aan onze 

huidige leefwereld. In deze films lijkt het soms 

wel alsof Jezus zelf mede achter de camera heeft 

plaatsgenomen en als coregisseur vorm geeft 

aan eigentijdse interpretaties van zijn blijvende 

betekenis (De Bleeckere 2001). Een van de 

bekendste voorbeelden van een Christusfilm 

zal voor velen Kay Pollaks As it is in Heaven 

zijn waarin een vroegtijdig zijn carrière 

afbrekende topdirigent zich weer vestigt in 

zijn geboortedorp en daar alle vastgeroeste 

verhoudingen weer in beweging brengt. 

Over het fenomeen van de Christusfilm is 

inmiddels een bibliotheek vol geschreven. De 

bibliografie onderaan deze bijdrage is er slechts 

de historische Jezus onderscheidt. Dat is logisch 

en inherent aan de idee van de postfiguratie 

(zie boven). Belangrijker is het te zoeken naar 

de overeenkomsten, wellicht ook met behulp 

van nieuwe beelden die voor ons nu zijn 

betekenis nog beter onthullen dan de oude. 

Op een dergelijke onthullingservaring kan een 

filmmaker zinspelen, maar hij kan die nooit 

voorprogrammeren. Dat zou de persoonlijke 

overgave die elke ontmoeting met Christus 

kenmerkt, miskennen. 

Fundamentele ambivalentie
Zoals gezegd gaat het bij de vraag naar de 

religieuze dimensie in een film meestal om 

een symbolische duiding van de dagelijkse 

werkelijkheid. Daarin gaat het nooit om een 

aanvankelijk meteen voor de hand liggende 

duiding. In de middeleeuwen ging men er 

lang van uit dat ‘het boek der natuur’ in het 

verlengde van ‘het boek van de openbaring’ 

(de Bijbel) kon worden gelezen. De natuur 

(verstaan als de ons omringende werkelijkheid) 

was als het ware een 

open boek. God 

kon erin herkend 

worden. Dat besef 

is nu grotendeels 

verdwenen. Dat betekent echter niet dat onze 

werkelijkheidsbeleving nu volstrekt ‘plat’ is 

geworden. We blijven op zoek naar zingevingen 

en zoeken de hints daartoe toch altijd weer 

in de buurt van de fragmenten van de grote 

verhalen en symbolen van vroeger. Die spreken 

echter maar zelden zonder uitleg voor zichzelf. 

In lijn met een belangrijke stroming 

in de symbooltheorie (Ricoeur) en de 

h a n d e l i n g e n  2 0 1 3   I   3

een kleine afspiegeling van. De als zodanig 

geïnterpreteerde films lopen uiteen van de 

Godfather, Superman, Spider-Man, Terminator 

en Star Wars-afleveringen tot bekende films 

als Dead Man Walking, The Matrix, One Flew 

over the Cuckoo’s Nest, Schindler’s List en Saving 

Private Ryan. 

Of een Christusfiguur al of niet herkend 

wordt door de kijker, hangt van de persoon 

van de individuele kijker af. Die herkenning 

heeft betrekking op dat wat de film aandraagt 

en dat wat de kijker aan Christusvoorstellingen 

ontdekt. Tussen die twee polen kan een 

creatieve wisselwerking ontstaan, die tot 

nieuwe interpretaties van de betekenis van 

de Jezusfiguur kan leiden. Dan wordt de 

Jezusfiguur een 

Christusfiguur. 

Daaronder versta ik 

een geactualiseerde 

Jezusfiguur. 

‘Geactualiseerd’ betekent dan: op mijn actuele 

bestaan betrekking (impact) hebbend.

Met opzet spreek ik over een Christusfiguur en 

niet over een Christusprincipe. Met het woord 

‘figuur’ verwijs ik naar een concrete (zij het ook 

fictieve) persoon die spreekt en handelt. Het 

woord roept bewust ook associaties op met de 

oudtestamentische prefiguraties van Jezus in 

bijvoorbeeld een Adam, Jozua, Jozef en David. 

Wellicht zou men in filmische Christusfiguren 

nu van postfiguraties kunnen spreken. Bij zowel 

prefiguraties als postfiguraties gaat altijd de 

typologie maar ten dele op. De uiteenlopende 

‘typen’ laten altijd maar een bepaald aspect 

zien van de figuur om wie het draait. Hij zelf 

Het religieuze 
ligt er ingevouwen 

in de dagelijkse werkelijkheid

l

Christusfiguur als de ‘homo proximus’, 
de menselijke gestalte 

die Jezus het dichtst nadert



2 1beschouwing2 0

sacramentstheologie (Chauvet) wordt ook 

in de filmliteratuur veel gesproken over de 

gelijktijdigheid van de aan- en afwezigheid 

van het gesymboliseerde in het symbool. Men 

spreekt hier wel van spiritueel realisme (Bird), 

waarin rekening wordt gehouden met enerzijds 

het feit dat elke ervaring van iets transcendents 

altijd geworteld is in een aardse ervaring en 

anderzijds het feit dat juist die aardse ervaring 

aanleiding is daar bovenuit te stijgen. Daardoor 

kunnen gewone dagelijkse zaken tegelijkertijd 

even nietszeggend zijn als altijd en toch ook 

perspectief bieden op iets anders. 

Dit besef van het zowel verhullende als 

ook onthullende karakter van het symbool 

heeft alles te maken met de diepmenselijke 

ervaring dat het verwijzingskarakter van de 

dagelijkse werkelijkheid nooit eenduidig is, 

maar altijd ambivalent. De werkelijkheid 

spreekt maar zelden klare taal. Of bijvoorbeeld 

water symbool van verfrissing kan zijn of van 

verdrinking, hangt helemaal van de situatie af. 

Dat geldt ook voor het menselijk handelen. Een 

goedbedoelde kus kan zomaar, afhankelijk van 

de situatie, een Judaskus worden. In veel van 

wat we waarnemen, kan daarom niet zonder 

meer een positief te duiden transcendent 

potentieel worden gezien. Daarvoor is ons 

handelen vaak te dubbelzinnig en is de 

natuur te grillig (Brinkman1986). Daar heeft 

de theologie mee te rekenen, maar de film 

evenzeer. 

Openheid
Een film kan echter wel een grote mate 

van openheid voor symbolische duidingen 

oproepen (May 1984). Vooral Christusfilms 

doen daar vaak een appèl op. Die openheid 

kan op allerlei manieren worden gecreëerd, 

maar wordt in films opvallend vaak door 

contrastervaringen opgeroepen. Zo wordt als 

het ware ‘vanuit de diepte’ (de profundis) van 

het menselijk bestaan stilzwijgend een beroep 

gedaan op iets wat daar bovenuit zou kunnen 

gaan. Duisternis blijkt dan licht op te kunnen 

roepen. ‘Afdaling’ (descent) is dan in feite de 

enige mogelijkheid tot verwijzing naar iets 

hogers (ascent). ‘Opstijging’ is dan typisch 

een activiteit van de kijker op wie een film die 

beneden inzet, een zodanige indruk maakt dat 

zijn gedachten als vanzelf daar bovenuit reiken. 

Die gedachten kunnen in het verlengde liggen 

van de filmbeelden, maar daarmee ook juist 

het contrast vormen. Dat contrast oproepende 

karakter van sommige beelden kan verder 

reiken dan de intentie van de filmmaker. Het 

kan zelfs nadrukkelijk in strijd zijn met zijn 

intentie (Ferlita). Het is de kijker die deze 

stappen zet. 

Het gewicht dat tegenwoordig bij de 

interpretatie van films aan het oordeel van 

de kijker wordt toegekend, loopt grotendeels 

parallel aan het gewicht dat bij de interpretatie 

van teksten aan de lezer wordt toegekend. 

De betekenis van een film of een tekst wordt 

dan niet meer uitsluitend bepaald door het 

achterhalen van de oorspronkelijke intentie van 

de auteur, maar wordt ook mede bepaald door 

de receptie(geschiedenis). Men spreekt dan van 

reader or audience response theories. Zelf voel 

ik me het meest zeker bij een interpretatie die 

herkend wordt door anderen (te verifiëren door 

databestanden van reacties en deels ook door 

recensies en artikelen) en vroeg of laat door 

de auteur wordt bevestigd. Soms laten auteurs 

echter hun eigen intentie ook doelbewust in 

het midden. Het kunstwerk moet maar voor 

zichzelf spreken. 

Voorbij de filmmaker
De respectvolle maar van oudsher toch ook 

vrijmoedige omgang van middeleeuwse 

auteurs met bijbelteksten kan als voorbeeld 

dienen om het overstijgen van de intentie 

van de filmmaker te rechtvaardigen. Vanaf de 

middeleeuwen heeft 

de theologie gesproken 

van een ‘meervoudige’ 

betekenis van 

bijbelteksten. Die 

kwam meestal neer op een onderscheid in vier 

mogelijke interpretatievormen: een letterlijke, 

een allegorische, een morele en een anagogische 

(eschatologische), gericht op het rijk der 

hemelen. De eerste betekenis richt zich op de 

woorden en de zinsconstructie van de tekst, 

de tweede op de geestelijke uitleg, de derde op 

de toepassing in het handelen en de vierde op 

de uiteindelijke bestemming van het leven. De 

letterlijke betekenis van de tekst respecterend is 

men dus ook altijd boven die tekst uitgegaan. 

Men heeft de tekst gezien als meer dan louter 

een historische tekst. 

Zo zouden films ook benaderd kunnen 

worden. Er kunnen dan meerdere betekenissen 

– meer dan de maker zelf in gedachten had 

– aan worden toegekend. Het werken met 

verschillende betekenislagen is dus niet nieuw. 

Het herkennen van die lagen vergt soms wel 

heel wat van de kijker. Vaak blijkt het brede 

publiek allerlei toespelingen op christelijke 

h a n d e l i n g e n  2 0 1 3   I   3

symbolen niet meer te herkennen. Een 

christelijke interpretatie komt dan al gauw 

nogal gezocht over. De goede verstaander zal 

niet alleen de bijbelse symboliek goed moeten 

kennen, maar ook over de vaardigheid moeten 

beschikken die symboliek creatief op zijn eigen 

situatie te betrekken. Het ligt voor de hand 

om aan te nemen dat in de westerse wereld 

de groep die daartoe in staat is, slinkt. Dat 

hoeft echter niet per se het geval te zijn. De 

toeristenindustrie, de musea, de concertzalen 

en nieuwe media als 

Google en Wikepedia 

zijn als het ware in 

het communicatiegat 

gesprongen dat 

de traditionele kerken nu achterlaten. Dat 

verklaart waarschijnlijk dat de verborgen 

Christus nog steeds zo massaal herkend wordt. 

Het ‘dopen’ van films 
De associatie met de Christusfiguur treft men 

vooral aan in die films waarin de hoofdfiguur 

aan een of meer van de volgende kenmerken 

voldoet: een hoog roepingsbesef ten toon 

spreidt, een boodschap van een radicaal andere 

wereld verkondigt, zijn leven (soms tot zijn 

dood toe) inzet ten behoeve van anderen en 

waarin dat leven voltooid wordt over de grens 

van zijn eigen dood heen. Bijbels gezien gaat 

het hier om Jezus’ doop, boodschap, kruis en 

opstanding. In de meeste Christusfilms gaat 

om het leven van een mannelijke hoofdfiguur, 

maar lang niet in alle. In Gabriel Axels Babette’s 

Feast, in Lars von Triers Breaking the Waves en 

in Steve Jacobs’ Disgrace (gebaseerd op J.M. 

Coetzee’s In ongenade) zijn de Christusfiguren, l

Vaak blijkt het brede publiek 
allerlei toespelingen op christelijke 
symbolen niet meer te herkennen



beschouwing2 2 2 3h a n d e l i n g e n  2 0 1 3   I   3

Door hier van wisselwerking te spreken nemen 

we onze eigen cultuur als bron van theologie 

serieus en erkennen we dat er in nieuwe 

artistieke vormgevingen toespelingen op de 

rol van centrale personages en gebeurtenissen 

in de vier evangeliën verborgen kunnen liggen 

(Kozlovic 2004). Dat houdt in dat niet alleen 

het Nieuwe Testament aangewend kan worden 

om filmische Christusinterpretaties te verstaan, 

maar dat deze interpretaties op hun beurt 

ook aangewend kunnen worden om vanuit 

onze huidige cultuur het Nieuwe Testament te 

verstaan. Men spreekt hier wel van het omkeren 

van de gebruikelijke uitlegrichting (reversing 

the hermeneutical flow) (Kreitzer 1993; 2002; 

Deacy 2006). De uitleg beweegt zich nu niet 

vanuit de tekst naar 

de context, maar ook 

vanuit de context naar 

de tekst. Indringender 

dan de meest briljante, 

vaktechnische uitleg van de oorspronkelijke 

teksten kunnen kunstuitingen en soms 

ook filosofische beschouwingen immers de 

existentiële betekenis van die teksten haarfijn 

weergeven. Te denken valt hier bijvoorbeeld 

aan Rembrandts afbeelding van de terugkeer 

van de Verloren Zoon (Lucas 15, 11-32) en 

Kierkegaards uiteenzettingen over Abrahams 

bereidheid tot het offer van Izaäk (Genesis 22, 

1-19) in Vrees en Beven. 

Wellicht kunnen er zo vanuit de film ook 

nieuwe beelden aan de vertrouwde bijbelse 

beelden worden toegevoegd zoals dat in 

heel de kerkgeschiedenis ook op andere 

terreinen (filosofie, muziek, schilderkunst 

en literatuur) continu is gebeurd (Baugh 

1997; Deacy 2006). Vooral in de oosterse 

orthodoxie is het een breed gedragen gedachte 

dat de (charismatische) iconenschilder met 

behulp van zijn iconen niet alleen de gewone 

gelovigen maar ook de theologen onderricht. 

Daar is dus altijd al van tweerichtingsverkeer 

uitgegaan. Wellicht zou men binnen de 

oosterse orthodoxie de iconenkunst zelfs tot 

de theologie kunnen rekenen. Ook de film 

zou iets van de rol van een icoon kunnen 

vervullen. Uiteraard zullen lang niet alle films 

die rol pretenderen of aankunnen. Maar ook 

niet alle portretten van heiligen zijn iconen en 

de ene icoon vervult ook nadrukkelijker een 

openbarende rol dan de andere.

In elk geval valt niet meer te ontkennen dat 

films ook bronnen van 

betekenisgeving zijn 

geworden (Kreitzer 

1993). Film en Bijbel 

kunnen elkaar dan 

wederzijds verhelderen. Kennis van het Nieuwe 

Testament kan uiteraard bijdragen tot het 

verstaan van de Christusfiguur in de film, 

maar op zijn beurt kan de Christusfiguur in 

de film ook bijdragen aan het verstaan van de 

nieuwtestamentische Jezus. Dat laatste aspect 

is te lang tot haar eigen schade in de theologie 

verwaarloosd (Deacy 1999). En zoals film en 

Bijbel elkaar wederzijds kunnen verhelderen, 

kunnen film en systematische theologie dat 

ook. Een betere ontvouwing van de betekenis 

van het avondmaal dan in Babette’s Feast 

of in Ingmar Bergmans Avondmaalsgasten 

ben ik zelden in dogmatische handboeken 

tegengekomen, en datzelfde geldt ook voor 

de interpretatie die Disgrace geeft van het 

Babette, Bess en Lucy, vrouwen. De meeste 

Christusfilms hebben niet de nadrukkelijke 

pretentie de essentie van Jezus’ werk te 

onthullen. De verwijzingen behoren meestal 

slechts tot de impliciete verhaallijn. Soms is 

de filmmaker zich er ook nauwelijks zelf van 

bewust en zijn het vooral de kijkers die de 

verbanden leggen. Dat laatste gegeven rekt 

uiteraard de bandbreedte aan interpretaties 

flink op. 

Omdat het in het geval van Christusfiguren 

in de film meestal om fictieve figuren gaat en 

de toespelingen vaak summier en symbolisch 

zijn, is de interpretatie zelden onomstreden. 

Filmcritici gaan nogal eens aan die toespelingen 

voorbij – of ze herkennen ze niet – en filmfans 

raken er soms door geïrriteerd, niet in de 

laatste plaats vanwege de gretigheid waarmee 

gelovigen ze soms 

overal zien. Gelovigen 

hebben nog wel eens 

de neiging films min of 

meer te ‘dopen’ en dat 

wordt hun doorgaans niet in dank afgenomen, 

niet door de makers en ook niet door de rest 

van het publiek (Kozlovic 2004). 

Terughoudendheid is hier dus geboden. De 

Christus die ons vanuit deze films tegemoet 

komt, kunnen we niet anders op het spoor 

komen dan indirect, namelijk in een seculiere 

verpakking (Ellis 2005) en dat betekent haast 

altijd: voor meerdere uitleg vatbaar. Uit de 

reacties op de Internet Movie Database (IMDb) 

blijkt dan ook dat kijkers die in een film een 

toespeling op een verborgen Christus zien, 

nogal eens van twee kanten onder vuur worden 

genomen: van de zijde van de gelovigen, die 

de verwijzing niet expliciet en volledig genoeg 

vinden en van de zijde van de niet-gelovigen, 

die de verwijzing helemaal niet herkennen en 

daarom gekunsteld vinden (Deacy 2006). 

Wederzijdse transformatie
Vroeg of laat zullen filmduidingen die op een 

openheid voor christelijke interpretaties wijzen, 

in verband moeten worden gebracht met de 

drie leidende principes van de christelijke 

overleveringsgeschiedenis: het heilige boek, 

de overleveringsgeschiedenis en de huidige 

beleving. Niet om ze alsnog in een keurslijf 

te dwingen, maar om de dialoog aan te gaan. 

Anders blijven theologie en (film)kunst 

gesloten circuits. Wellicht zou men ook hier van 

de mogelijkheid van ‘wederzijdse transformatie’ 

kunnen spreken (Brinkman 2007). Nieuwe 

interpretaties kunnen 

nieuw licht werpen op 

de aloude overlevering 

en die kan op haar 

beurt de nieuwe 

interpretaties weer verdiepen en soms ook (al 

of niet kritisch) aanvullen (Deacy 2009). In 

feite wordt dan het gegeven dat het medium 

de boodschap (the message) ook inhoudelijk 

kleurt, kritisch gerelateerd aan het aloude 

gegeven dat de inhoud van de boodschap ook 

haar eigen vorm (medium) schept. Dat betekent 

concreet niet alleen dat de Christusfiguur in 

nieuwe media steeds nieuwe betekenissen krijgt, 

maar ook dat diezelfde Christusfiguur vanuit 

zijn eigen historische en actuele zeggingskracht 

ook nieuwe interpretaties weer beïnvloedt. Het 

gaat dan dus om een continue wisselwerking 

(Deacy 2006).

De interpretatie van 
Christusfiguren in films is

zelden onomstreden

Ook de film zou iets 
van de rol van een icoon 

kunnen vervullen

l



2 4

‘plaatsvervangend intreden voor’. Uiteraard 

zijn ook filmische interpretaties van christelijk 

gedachtegoed altijd voor discussie vatbaar. 

Gezien echter de enorme impact van deze 

interpretaties – de kijkcijfers van Christusfilms 

zijn een veelvoud van de oplagecijfers van 

theologische boeken – zijn films allang veel 

meer dan een plaatje bij een elders bedacht 

theologisch praatje. 

2 4

Literatuur
Baugh, L. (1997). Imaging the Divine: Jesus and 

Christ-figures in Film, New York: Sheed and Ward.
Bird, M. (1984). Film as Hierophany. In: J.R. May 

and M.S. Bird (eds), Religion in Film, Knoxville: 
University of Tennessee Press, 3-22.

Brinkman, M.E. (1986). Het leven als teken: over de 
verschrikkelijke en verrukkelijke natuur. Baarn: Ten 
Have.

Brinkman, M.E. (2007). De niet-westerse Jezus: Jezus 
als bodhisattva, avatara, goeroe, profeet, voorouder 
en genezer. Zoetermeer.

Chauvet, L.-M. (1979). Du Symbolisme au Symbole: 
Essai sur les Sacre ments. Paris: Cerf.

Chauvet, L.-M. (1988). Symbole et Sacrement: Une 
Relecture Sacramentelle de l’Existence Chrétienne. 
Paris: Cerf.

Deacy, C. (1999). Screen Christologies: An Evaluation 
of the Role of Christ-figures in Film. The Journal of 
Contemporary Religion 14, 325-337.

Deacy, C. (2006). Reflections on the Uncritical 
Appropriation of Cinematic Christ-Figures: Holy 
Other of Wholly Inadequate? Journal of Religion 
and Popular Culture 13, no. 1-16. http://www.
usask.ca/relst/ jrpc/

Deacy, C. (2009). Redemption. In: J. Lyden (ed.), 
The Routledge Companion to Religion and Film. 
London/New York: Routledge, 351-367.

De Bleeckere, S. (2001). Jezus in de hedendaagse 
film: In en buiten beeld. In: M. Bouwens, J. Geel 
en F. Maas (red.), Jezus, een eigentijds verhaal. 
Zoetermeer: Meinema.

Downing, Chr. (1968). Typology and the Literary 

Christ Figure: A Critique. The Journal of the 
American Academy of Religion 36, 13/27.

Ellis, R. (2005). Movies and Meaning. In: P. Fiddes 
and A.J. Clarke (eds), Flickering Images: Theology 
and Film in Dialogue, Macon: Smyth and Helwys 
Press, 7-23.

Kozlovic, A.K. (2004). The Structural Characteristics 
of the Cinematic Christ-figure. Journal of Religion 
and Popular Culture 8 (Fall), 1-71. http://www.
usask.ca/relst/jrpc/

Kreitzer, L.J. (1993). The New Testament in Fiction 
and Film: On Reversing the Hermeneutical Flow. 
Sheffield: JSOT Press.

Kreitzer, L.J. (2002). Gospel Images in Fiction and 
Film: On Reversing the Hermeneutical Flow. 
London: Sheffield Academic Press. 

May, J.R. (1984). Visual Story and the Religious 
Interpretation of Film. In: J.R. May and M.S. Bird 
(eds), Religion in Film, Knoxville: University of 
Tennessee Press, 23-43.

Reinhartz, A. (2009). Jesus and Christ-figures. In: J. 
Lyden (ed.), The Routledge Companion to Religion 
and Film, London/New York: Routledge, 420-439.

Ricoeur, P. (1963). Philosophie de la volonté, II: 
Finitude et culpabilité II: Symbolique du mal. Paris: 
Cerf. (Nederl. vert. Symbolen van het kwaad, 
Rotterdam: Lemniscaat, 1970.)

Taylor, C. (2009). Een seculiere tijd: geloof en ongeloof 
in de wereld van nu. Rotterdam: Lemniscaat.

Martien (prof.dr. M.E.) Brinkman (1950) is professor 
in de oecumenische/interculturele theologie aan de 
theologische faculteit van de Vrije Universiteit te 
Amsterdam. In 2012 verscheen van zijn hand het 
boek Jezus Incognito. De verborgen Christus in 
de westerse kunst vanaf 1960. Dit artikel is een 
bewerking van de inleiding van het hoofdstuk over 
de film. 
m.e.brinkman@vu.nl

l


