-

e 4

BESCHOUWING | MARTIEN E.

BRINKMAN

De verborgen
Christus in de film

In filmische Christusfiguren gaat het om concreet voorgestelde maar
op zich fictieve menselijke gestalten die een zelfstandig filmkarakter
vormen dat naar de actuele Jezusfiguur verwijst. Vanuit het dage-
lijkse bestaan verwijzen ze echter ook boven dat bestaan uit. Hoe de
Christusfiguur in films en nieuwe media steeds nieuwe betekenissen
krijgt, en ook vanuit zijn eigen historische en actuele zeggingskracht

nieuwe interpretaties weer beinvloedt.

De Christusfiguur

ellicht kan men van de huidige

kunstuitingen de film nog wel de

grootste impact toedichten. Heftige
emoties kunnen er door opgeroepen worden,
vooral wanneer er in positieve of negatieve zin
identificatiemogelijkheden worden geboden.
Vaak identificeert de kijker zich met de
hoofdrolspeler(s). Soms is dat — vooral in het
geval van de zogenaamde heldenfilms — een
pseudo-identificatie. De kijker realiseert zich
terdege dat hij in niets op de filmheld lijkt en
ook nooit zal lijken. Maar soms biedt een film
wel degelijk mogelijkheden tot realistische
en authentieke identificatie. Dan kan van die
identificatie ook een levensveranderend effect
uitgaan. Niet alleen het maken, maar ook het

< Beeld uit de film ‘The Last Temptation of Christ’ (1988)

HANDELINGEN 2013 | 3

kijken naar en interpreteren van een film wordt
zo een vorm van betekenisgeving aan zowel het
eigen leven alsook aan dat van anderen.

Dat is vooral het geval in die films waarin
Jezus, hetzij als een historische hetzij als een
eigentijdse figuur, een centrale rol speelt. In
de filmliteratuur spreekt men in het ene geval
van een Jezusfiguur, in het andere geval van
een Christusfiguur (Reinhartz 2009). In het
verlengde hiervan onderscheidt men ook tussen
Jezusfilms en Christusfilms. Met de Jezusfiguur
is alleen identificatie op (historische) afstand
mogelijk. In de Christusfiguur wordt aan de
historische Jezus een actuele, op het eigen
bestaan betrekking hebbende betekenis
toegekend. Met hem is een meer directe
identificatie mogelijk, want Christusfiguren
zijn normale mensen met al hun zwaktes
en gebreken. Vaak zijn de films waarin ze



optreden niet expliciet religieus. In elk geval
zal daarom geconstateerd moeten worden dat
het herkennen van Christusfiguren altijd een
waarneming van de dagelijkse werkelijkheid is
die ruimte laat voor meer dan één interpretatie.
Als we erkennen dat het goddelijke niet
rechtstreeks waar te nemen is, dan moet

het menselijke met iets in verband kunnen
worden gebracht dat er bovenuit uitstijgt (Bird
1984). Immanente transcendentie is dan ook
het dominante transcendentiebegrip in films
die religieus uitgelegd kunnen worden. Het
religieuze ligt er ingevouwen in de dagelijkse
werkelijkheid.

Een Christusfilm laat een fictieve figuur zien
die een Christus is voor degenen om hem heen
en de toeschouwers (Ellis
2005). Impliciet laten
deze films mogelijke
betekenissen van de
bijbelse Jezus zien
(instemmend of kritisch), en dat doen ze met
behulp van beelden die ontleend zijn aan onze
huidige leefwereld. In deze films lijkt het soms
wel alsof Jezus zelf mede achter de camera heeft
plaatsgenomen en als coregisseur vorm geeft
aan eigentijdse interpretaties van zijn blijvende
betekenis (De Bleeckere 2001). Een van de
bekendste voorbeelden van een Christusfilm
zal voor velen Kay Pollaks As it is in Heaven
zijn waarin een vroegtijdig zijn carriere
afbrekende topdirigent zich weer vestigt in
zijn geboortedorp en daar alle vastgeroeste
verhoudingen weer in beweging brengt.

Over het fenomeen van de Christusfilm is
inmiddels een bibliotheek vol geschreven. De
bibliografie onderaan deze bijdrage is er slechts

Het religieuze
ligt er ingevouwen
in de dagelijkse werkelijkheid

een Kkleine afspiegeling van. De als zodanig
geinterpreteerde films lopen uiteen van de
Godfather, Superman, Spider-Man, Terminator
en Star Wars-afleveringen tot bekende films

als Dead Man Walking, The Matrix, One Flew
over the Cuckoo’s Nest, Schindler’s List en Saving
Private Ryan.

Of een Christusfiguur al of niet herkend
wordt door de kijker, hangt van de persoon
van de individuele kijker af. Die herkenning
heeft betrekking op dat wat de film aandraagt
en dat wat de kijker aan Christusvoorstellingen
ontdekt. Tussen die twee polen kan een
creatieve wisselwerking ontstaan, die tot
nieuwe interpretaties van de betekenis van
de Jezusfiguur kan leiden. Dan wordt de
Jezusfiguur een
Christusfiguur.
Daaronder versta ik
een geactualiseerde
Jezusfiguur.
‘Geactualiseerd’ betekent dan: op mijn actuele
bestaan betrekking (impact) hebbend.

Met opzet spreek ik over een Christusfiguur en
niet over een Christusprincipe. Met het woord
‘figuur’ verwijs ik naar een concrete (zij het ook
fictieve) persoon die spreekt en handelt. Het
woord roept bewust ook associaties op met de
oudtestamentische prefiguraties van Jezus in
bijvoorbeeld een Adam, Jozua, Jozef en David.
Wellicht zou men in filmische Christusfiguren
nu van postfiguraties kunnen spreken. Bij zowel
prefiguraties als postfiguraties gaat altijd de
typologie maar ten dele op. De uiteenlopende
‘typen’ laten altijd maar een bepaald aspect
zien van de figuur om wie het draait. Hij zelf

is de enige die het beeld volledig belichaamt.
Pre- en postfiguraties zijn nooit met hem
identiek, maar wel altijd min of meer met hem
identificeerbaar. In filmische Christusfiguren
gaat het om concreet voorgestelde maar op zich
fictieve menselijke gestalten die een zelfstandig
filmkarakter vormen dat naar de actuele
betekenis van de Jezusfiguur verwijst.

De filmmaker (of de kijker) brengt door
de zinspeling op de Jezusfiguur een extra
dieptedimensie aan in dit op zich volwaardige
karakter. Dat geldt zowel voor de verborgen
Christus in de film als ook in de literatuur
(Downing 1968). De filmische Christusfiguur
is als zelfstandig personage meer dan ‘slechts’
een navolger van Jezus. Hij verwijst ook naar
de persoon van Jezus. Dat doet hij niet als de
homo optimus, de ideale mens, en ook niet als
de belichaming van de condition humaine in
het algemeen. Eerder is hij de homo proximus,
de menselijke gestalte die Jezus het dichtst
nadert, en zo ook iets van de in Jezus zichtbare
goddelijke nabijheid doet vermoeden. De
Christusfiguur omvat
meestal net genoeg
aspecten om het
immanent frame
(Taylor 2009) te
doorbreken en zo de mogelijkheid te creéren
ook ons eigen bestaan opnieuw te overdenken
tegen het licht van het god-menselijk geheim
dat Jezus belichaamt (Detweiler, 312-315).
Hij bevindt zich in feite continu op het
grensvlak van gelijkheid en ongelijkheid met de
historische Jezusfiguur.

Het heeft daarom niet zoveel zin om vast te
stellen dat de filmische Christusfiguur zich van

HANDELINGEN 2013 | 3

de historische Jezus onderscheidt. Dat is logisch
en inherent aan de idee van de postfiguratie
(zie boven). Belangrijker is het te zoeken naar
de overeenkomsten, wellicht ook met behulp
van nieuwe beelden die voor ons nu zijn
betekenis nog beter onthullen dan de oude.
Op een dergelijke onthullingservaring kan een
filmmaker zinspelen, maar hij kan die nooit
voorprogrammeren. Dat zou de persoonlijke
overgave die elke ontmoeting met Christus
kenmerkt, miskennen.

Fundamentele ambivalentie
Zoals gezegd gaat het bij de vraag naar de
religieuze dimensie in een film meestal om
een symbolische duiding van de dagelijkse
werkelijkheid. Daarin gaat het nooit om een
aanvankelijk meteen voor de hand liggende
duiding. In de middeleeuwen ging men er
lang van uit dat ‘het boek der natuur’ in het
verlengde van ‘het boek van de openbaring’
(de Bijbel) kon worden gelezen. De natuur
(verstaan als de ons omringende werkelijkheid)
was als het ware een

Christusfiguur als de ‘homo proximus,  open boek. God
de menselijke gestalte
die Jezus het dichtst nadert

kon erin herkend

worden. Dat besef

is nu grotendeels

verdwenen. Dat betekent echter niet dat onze

werkelijkheidsbeleving nu volstrekt ‘plat’ is

geworden. We blijven op zoek naar zingevingen

en zoeken de hints daartoe toch altijd weer

in de buurt van de fragmenten van de grote

verhalen en symbolen van vroeger. Die spreken

echter maar zelden zonder uitleg voor zichzelf.
In lijn met een belangrijke stroming

in de symbooltheorie (Ricoeur) en de >



sacramentstheologie (Chauvet) wordt ook
in de filmliteratuur veel gesproken over de
gelijktijdigheid van de aan- en afwezigheid
van het gesymboliseerde in het symbool. Men
spreekt hier wel van spiritueel realisme (Bird),
waarin rekening wordt gehouden met enerzijds
het feit dat elke ervaring van iets transcendents
altijd geworteld is in een aardse ervaring en
anderzijds het feit dat juist die aardse ervaring
aanleiding is daar bovenuit te stijgen. Daardoor
kunnen gewone dagelijkse zaken tegelijkertijd
even nietszeggend zijn als altijd en toch ook
perspectief bieden op iets anders.

Dit besef van het zowel verhullende als
ook onthullende karakter van het symbool
heeft alles te maken met de diepmenselijke
ervaring dat het verwijzingskarakter van de
dagelijkse werkelijkheid nooit eenduidig is,
maar altijd ambivalent. De werkelijkheid
spreekt maar zelden klare taal. Of bijvoorbeeld
water symbool van verfrissing kan zijn of van
verdrinking, hangt helemaal van de situatie af.
Dat geldt ook voor het menselijk handelen. Een
goedbedoelde kus kan zomaar, athankelijk van
de situatie, een Judaskus worden. In veel van
wat we waarnemen, kan daarom niet zonder
meer een positief te duiden transcendent
potentieel worden gezien. Daarvoor is ons
handelen vaak te dubbelzinnig en is de
natuur te grillig (Brinkman1986). Daar heeft
de theologie mee te rekenen, maar de film

evenzeer.

Openheid

Een film kan echter wel een grote mate

van openheid voor symbolische duidingen
oproepen (May 1984). Vooral Christusfilms

20

doen daar vaak een appel op. Die openheid
kan op allerlei manieren worden gecreéerd,
maar wordt in films opvallend vaak door
contrastervaringen opgeroepen. Zo wordt als
het ware ‘vanuit de diepte’ (de profundis) van
het menselijk bestaan stilzwijgend een beroep
gedaan op iets wat daar bovenuit zou kunnen
gaan. Duisternis blijkt dan licht op te kunnen
roepen. ‘Afdaling’ (descent) is dan in feite de
enige mogelijkheid tot verwijzing naar iets
hogers (ascent). ‘Opstijging’ is dan typisch
een activiteit van de kijker op wie een film die
beneden inzet, een zodanige indruk maakt dat
zijn gedachten als vanzelf daar bovenuit reiken.
Die gedachten kunnen in het verlengde liggen
van de filmbeelden, maar daarmee ook juist
het contrast vormen. Dat contrast oproepende
karakter van sommige beelden kan verder
reiken dan de intentie van de filmmaker. Het
kan zelfs nadrukkelijk in strijd zijn met zijn
intentie (Ferlita). Het is de kijker die deze
stappen zet.

Het gewicht dat tegenwoordig bij de
interpretatie van films aan het oordeel van
de kijker wordt toegekend, loopt grotendeels
parallel aan het gewicht dat bij de interpretatie
van teksten aan de lezer wordt toegekend.
De betekenis van een film of een tekst wordt
dan niet meer uitsluitend bepaald door het
achterhalen van de oorspronkelijke intentie van
de auteur, maar wordt ook mede bepaald door
de receptie(geschiedenis). Men spreekt dan van
reader or audience response theories. Zelf voel
ik me het meest zeker bij een interpretatie die
herkend wordt door anderen (te verifiéren door
databestanden van reacties en deels ook door
recensies en artikelen) en vroeg of laat door

de auteur wordt bevestigd. Soms laten auteurs
echter hun eigen intentie ook doelbewust in
het midden. Het kunstwerk moet maar voor
zichzelf spreken.

Voorbij de filmmaker

De respectvolle maar van oudsher toch ook
vrijmoedige omgang van middeleeuwse
auteurs met bijbelteksten kan als voorbeeld
dienen om het overstijgen van de intentie
van de filmmaker te rechtvaardigen. Vanaf de
middeleeuwen heeft
de theologie gesproken
van een ‘meervoudige’
betekenis van
bijbelteksten. Die
kwam meestal neer op een onderscheid in vier
mogelijke interpretatievormen: een letterlijke,
een allegorische, een morele en een anagogische
(eschatologische), gericht op het rijk der
hemelen. De eerste betekenis richt zich op de
woorden en de zinsconstructie van de tekst,

de tweede op de geestelijke uitleg, de derde op
de toepassing in het handelen en de vierde op
de uiteindelijke bestemming van het leven. De
letterlijke betekenis van de tekst respecterend is
men dus ook altijd boven die tekst uitgegaan.
Men heeft de tekst gezien als meer dan louter
een historische tekst.

Zo zouden films ook benaderd kunnen
worden. Er kunnen dan meerdere betekenissen
— meer dan de maker zelf in gedachten had
— aan worden toegekend. Het werken met
verschillende betekenislagen is dus niet nieuw.
Het herkennen van die lagen vergt soms wel
heel wat van de kijker. Vaak blijkt het brede
publiek allerlei toespelingen op christelijke

HANDELINGEN 2013 | 3

Vaak blijkt het brede publiek
allerlei toespelingen op christelijke
symbolen niet meer te herkennen

symbolen niet meer te herkennen. Een
christelijke interpretatie komt dan al gauw
nogal gezocht over. De goede verstaander zal
niet alleen de bijbelse symboliek goed moeten
kennen, maar ook over de vaardigheid moeten
beschikken die symboliek creatief op zijn eigen
situatie te betrekken. Het ligt voor de hand

om aan te nemen dat in de westerse wereld

de groep die daartoe in staat is, slinkt. Dat
hoeft echter niet per se het geval te zijn. De
toeristenindustrie, de musea, de concertzalen
en nieuwe media als
Google en Wikepedia
zijn als het ware in
het communicatiegat
gesprongen dat

de traditionele kerken nu achterlaten. Dat
verklaart waarschijnlijk dat de verborgen
Christus nog steeds zo massaal herkend wordt.

Het ‘dopen’ van films

De associatie met de Christusfiguur treft men
vooral aan in die films waarin de hoofdfiguur
aan een of meer van de volgende kenmerken
voldoet: een hoog roepingsbesef ten toon
spreidt, een boodschap van een radicaal andere
wereld verkondigt, zijn leven (soms tot zijn
dood toe) inzet ten behoeve van anderen en
waarin dat leven voltooid wordt over de grens
van zijn eigen dood heen. Bijbels gezien gaat
het hier om Jezus’ doop, boodschap, kruis en
opstanding. In de meeste Christusfilms gaat
om het leven van een mannelijke hoofdfiguur,
maar lang niet in alle. In Gabriel Axels Babette’s
Feast, in Lars von Triers Breaking the Waves en
in Steve Jacobs’ Disgrace (gebaseerd op J.M.
Coetzee’s In ongenade) zijn de Christusfiguren,

21



Babette, Bess en Lucy, vrouwen. De meeste
Christusfilms hebben niet de nadrukkelijke
pretentie de essentie van Jezus’ werk te
onthullen. De verwijzingen behoren meestal
slechts tot de impliciete verhaallijn. Soms is
de filmmaker zich er ook nauwelijks zelf van
bewust en zijn het vooral de kijkers die de
verbanden leggen. Dat laatste gegeven rekt
uiteraard de bandbreedte aan interpretaties
flink op.

Omdat het in het geval van Christusfiguren
in de film meestal om fictieve figuren gaat en
de toespelingen vaak summier en symbolisch
zijn, is de interpretatie zelden onomstreden.
Filmcritici gaan nogal eens aan die toespelingen
voorbij — of ze herkennen ze niet — en filmfans
raken er soms door geirriteerd, niet in de
laatste plaats vanwege de gretigheid waarmee
gelovigen ze soms
overal zien. Gelovigen
hebben nog wel eens
de neiging films min of
meer te ‘dopen’ en dat
wordt hun doorgaans niet in dank afgenomen,
niet door de makers en ook niet door de rest
van het publiek (Kozlovic 2004).

Terughoudendheid is hier dus geboden. De
Christus die ons vanuit deze films tegemoet
komt, kunnen we niet anders op het spoor
komen dan indirect, namelijk in een seculiere
verpakking (Ellis 2005) en dat betekent haast
altijd: voor meerdere uitleg vatbaar. Uit de
reacties op de Internet Movie Database (IMDb)
blijkt dan ook dat kijkers die in een film een
toespeling op een verborgen Christus zien,
nogal eens van twee kanten onder vuur worden
genomen: van de zijde van de gelovigen, die

22

De interpretatie van
Christusfiguren in films is
zelden onomstreden

de verwijzing niet expliciet en volledig genoeg
vinden en van de zijde van de niet-gelovigen,

die de verwijzing helemaal niet herkennen en

daarom gekunsteld vinden (Deacy 2006).

Wederzijdse transformatie

Vroeg of laat zullen filmduidingen die op een
openheid voor christelijke interpretaties wijzen,
in verband moeten worden gebracht met de
drie leidende principes van de christelijke
overleveringsgeschiedenis: het heilige boek,

de overleveringsgeschiedenis en de huidige
beleving. Niet om ze alsnog in een keurslijf

te dwingen, maar om de dialoog aan te gaan.
Anders blijven theologie en (film)kunst
gesloten circuits. Wellicht zou men ook hier van
de mogelijkheid van ‘wederzijdse transformatie’
kunnen spreken (Brinkman 2007). Nieuwe
interpretaties kunnen
nieuw licht werpen op
de aloude overlevering
en die kan op haar
beurt de nieuwe
interpretaties weer verdiepen en soms ook (al
of niet kritisch) aanvullen (Deacy 2009). In
feite wordt dan het gegeven dat het medium

de boodschap (the message) ook inhoudelijk
kleurt, kritisch gerelateerd aan het aloude
gegeven dat de inhoud van de boodschap ook
haar eigen vorm (medium) schept. Dat betekent
concreet niet alleen dat de Christusfiguur in
nieuwe media steeds nieuwe betekenissen krijgt,
maar ook dat diezelfde Christusfiguur vanuit
zijn eigen historische en actuele zeggingskracht
ook nieuwe interpretaties weer beinvloedt. Het
gaat dan dus om een continue wisselwerking
(Deacy 2006).

Door hier van wisselwerking te spreken nemen
we onze eigen cultuur als bron van theologie
serieus en erkennen we dat er in nieuwe
artistieke vormgevingen toespelingen op de

rol van centrale personages en gebeurtenissen
in de vier evangelién verborgen kunnen liggen
(Kozlovic 2004). Dat houdt in dat niet alleen
het Nieuwe Testament aangewend kan worden
om filmische Christusinterpretaties te verstaan,
maar dat deze interpretaties op hun beurt

ook aangewend kunnen worden om vanuit
onze huidige cultuur het Nieuwe Testament te
verstaan. Men spreekt hier wel van het omkeren
van de gebruikelijke uitlegrichting (reversing
the hermeneutical flow) (Kreitzer 1993; 2002;
Deacy 2006). De uitleg beweegt zich nu niet
vanuit de tekst naar
de context, maar ook
vanuit de context naar
de tekst. Indringender
dan de meest briljante,
vaktechnische uitleg van de oorspronkelijke
teksten kunnen kunstuitingen en soms

ook filosofische beschouwingen immers de
existentiéle betekenis van die teksten haarfijn
weergeven. Te denken valt hier bijvoorbeeld
aan Rembrandts afbeelding van de terugkeer
van de Verloren Zoon (Lucas 15, 11-32) en
Kierkegaards uiteenzettingen over Abrahams
bereidheid tot het offer van Izaik (Genesis 22,
1-19) in Vrees en Beven.

Wellicht kunnen er zo vanuit de film ook
nieuwe beelden aan de vertrouwde bijbelse
beelden worden toegevoegd zoals dat in
heel de kerkgeschiedenis ook op andere
terreinen (filosofie, muziek, schilderkunst
en literatuur) continu is gebeurd (Baugh

HANDELINGEN 2013 | 3

Ook de film zou iets
van de rol van een icoon
kunnen vervullen

1997; Deacy 2006). Vooral in de oosterse
orthodoxie is het een breed gedragen gedachte
dat de (charismatische) iconenschilder met
behulp van zijn iconen niet alleen de gewone
gelovigen maar ook de theologen onderricht.
Daar is dus altijd al van tweerichtingsverkeer
uitgegaan. Wellicht zou men binnen de
oosterse orthodoxie de iconenkunst zelfs tot
de theologie kunnen rekenen. Ook de film
zou iets van de rol van een icoon kunnen
vervullen. Uiteraard zullen lang niet alle films
die rol pretenderen of aankunnen. Maar ook
niet alle portretten van heiligen zijn iconen en
de ene icoon vervult ook nadrukkelijker een
openbarende rol dan de andere.

In elk geval valt niet meer te ontkennen dat
films ook bronnen van
betekenisgeving zijn
geworden (Kreitzer
1993). Film en Bijbel
kunnen elkaar dan
wederzijds verhelderen. Kennis van het Nieuwe
Testament kan uiteraard bijdragen tot het
verstaan van de Christusfiguur in de film,
maar op zijn beurt kan de Christusfiguur in
de film ook bijdragen aan het verstaan van de
nieuwtestamentische Jezus. Dat laatste aspect
is te lang tot haar eigen schade in de theologie
verwaarloosd (Deacy 1999). En zoals film en
Bijbel elkaar wederzijds kunnen verhelderen,
kunnen film en systematische theologie dat
ook. Een betere ontvouwing van de betekenis
van het avondmaal dan in Babette’s Feast
of in Ingmar Bergmans Avondmaalsgasten
ben ik zelden in dogmatische handboeken
tegengekomen, en datzelfde geldt ook voor
de interpretatie die Disgrace geeft van het >

23



‘plaatsvervangend intreden voor’. Uiteraard
zijn ook filmische interpretaties van christelijk
gedachtegoed altijd voor discussie vatbaar.
Gezien echter de enorme impact van deze
interpretaties — de kijkcijfers van Christusfilms
zijn een veelvoud van de oplagecijfers van
theologische boeken — zijn films allang veel
meer dan een plaatje bij een elders bedacht
theologisch praatje. <

Literatuur

Baugh, L. (1997). Imaging the Divine: Jesus and
Christ-figures in Film, New York: Sheed and Ward.

Bird, M. (1984). Film as Hierophany. In: J.R. May
and M.S. Bird (eds), Religion in Film, Knoxville:
University of Tennessee Press, 3-22.

Brinkman, M.E. (1986). Het leven als teken: over de
verschrikkelijke en verrukkelijke natuur. Baarn: Ten
Have.

Brinkman, M.E. (2007). De niet-westerse Jezus: Jezus
als bodhisattva, avatara, goeroe, profeet, voorouder
en genezer. Zoetermeer.

Chauvet, L.-M. (1979). Du Symbolisme au Symbole:
Essai sur les Sacrements. Paris: Cerf.

Chauvet, L.-M. (1988). Symbole et Sacrement: Une
Relecture Sacramentelle de I’Existence Chrétienne.
Paris: Cerf.

Deacy, C. (1999). Screen Christologies: An Evaluation
of the Role of Christ-figures in Film. The Journal of
Contemporary Religion 14, 325-337.

Deacy, C. (2006). Reflections on the Uncritical
Appropriation of Cinematic Christ-Figures: Holy
Other of Wholly Inadequate? Journal of Religion
and Popular Culture 13, no. 1-16. http://www.
usask.ca/relst/ jrpc/

Deacy, C. (2009). Redemption. In: J. Lyden (ed.),
The Routledge Companion to Religion and Film.
London/New York: Routledge, 351-367.

De Bleeckere, S. (2001). Jezus in de hedendaagse
film: In en buiten beeld. In: M. Bouwens, J. Geel
en F. Maas (red.), Jezus, een eigentijds verhaal.
Zoetermeer: Meinema.

Downing, Chr. (1968). Typology and the Literary

24

Christ Figure: A Critique. The Journal of the
American Academy of Religion 36, 13/27.

Ellis, R. (2005). Movies and Meaning. In: P. Fiddes
and A.J. Clarke (eds), Flickering Images: Theology
and Film in Dialogue, Macon: Smyth and Helwys
Press, 7-23.

Kozlovic, A.K. (2004). The Structural Characteristics
of the Cinematic Christ-figure. Journal of Religion
and Popular Culture 8 (Fall), 1-71. http://www.
usask.ca/relst/jrpc/

Kreitzer, L.J. (1993). The New Testament in Fiction
and Film: On Reversing the Hermeneutical Flow.
Sheffield: JSOT Press.

Kreitzer, L.J. (2002). Gospel Images in Fiction and
Film: On Reversing the Hermeneutical Flow.
London: Sheffield Academic Press.

May, J.R. (1984). Visual Story and the Religious
Interpretation of Film. In: J.R. May and M.S. Bird
(eds), Religion in Film, Knoxville: University of
Tennessee Press, 23-43.

Reinhartz, A. (2009). Jesus and Christ-figures. In: J.
Lyden (ed.), The Routledge Companion to Religion
and Film, London/New York: Routledge, 420-439.

Ricoeur, P. (1963). Philosophie de la volonté, II:
Finitude et culpabilité II: Symbolique du mal. Paris:
Cerf. (Nederl. vert. Symbolen van het kwaad,
Rotterdam: Lemniscaat, 1970.)

Taylor, C. (2009). Een seculiere tijd: geloof en ongeloof
in de wereld van nu. Rotterdam: Lemniscaat.

Martien (prof.dr. M.E.) Brinkman (1950) is professor
in de oecumenische/interculturele theologie aan de
theologische faculteit van de Vrije Universiteit te
Amsterdam. In 2012 verscheen van zijn hand het
boek Jezus Incognito. De verborgen Christus in
de westerse kunst vanaf 1960. Dit artikel is een
bewerking van de inleiding van het hoofdstuk over
de film.

m.e.brinkman@vu.nl



